

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

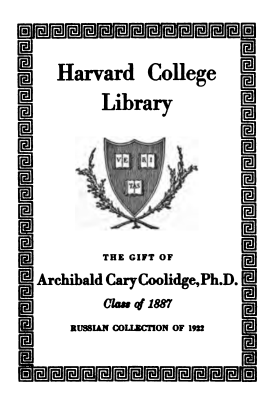
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



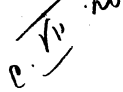












# ПРАВОСЛАВНОЕ

# OBO3PBHIE.

# 1887.

### томъ III

#### МОСКВА.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Страстномъ бульварѣ. 1887.

# CP378.5

4

ARCHIBALD CANY COOLIDSA

NULY 1, 1922

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго комитета початать дозволяется. Москва. Августа 26-го 1887 года.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.

Digitized by Google

.

## ВЛІЯНІЕ ЛЮТЕРА

### НА НРАВЫ И РЕЛИГІОЗНУЮ ЖИЗНЬ НЪМЕЦКАГО ОБЩЕСТВА.

Въ ноябръ 1883 года исполнанось 400 лъть со дня рожденія Мартина Лютера. Германія на славу отпраздновала юбилейное торжество своего мастятаго реформатора. Нанцы не поскупились на шумные восторги и оваціи и истощали всю изобругательность своего гибкаго ума, чтобы рельеенве выразить полноту своихъ чувствъ по поводу чествуенаго событія. Весь ученый ивмецкій міръ заволновался. Каждый спішнях съ посяльной лептой, чтобы возложить свою дань на пьедесталь юбиляра. На всвхъ концахъ, какъ дава изъ кратеровъ, дились жаркія речи, типографскіе станки не знали отдыха, работая надъ оттискомъ юбилейныхъ брошюръ и разныхъ оденіальнныхъ изданій. Воъ корпорація, ученыя общества и учебныя заведенія одно предъ другных состазались въ горячей, восторженной логомахія и наперерывъ спѣшили заявить свою признательность гению рефорнатора. Всевоэможныя воспоминанія, остроумныя сближенія, выводы и обобщенія сливвлись въ одинъ сплонной панегирить и сплетались въ виде исподнискаго давроваго венка надъ челомъ безсмертнаго духа немецкаго учителя. Творческій геній и національныя заслуги реформатора возносились до послёднихъ границь человической славы, благодительное выние его духа отыскивали въ самыхъ микроскопическихъ явленіяхъ и отношеніяхъ

1\*

жизни; возникъ даже споръ, какое мъсто подостойнъе отвести Лютеру въ нъмецкихъ святцахъ, причемъ не шутя намекали на его вселенское значеніе и на возможность удълить для него мъсто въ циклъ древнихъ апостоловъ.

Весь этоть шумный и блестящій тріумоь, конечно, делесть честь патріотизму, національной гордости и, пожалуй, остроумію нъмцевъ, но мы должны сознаться, что ожидали большаго безпристрастія и исторической правдивости, нежели оказалось въ дъйствительности. Племенное самолюбіе и юбилейная экзальтація увлекли нёмецкихь ученыхъ елишкойъ 'далеко за предёлы дозволенныхъ вольностей панегирика. Правда, de mortuis aut bene, aut nihil, говорить классическая поговорка, но въ данномъ случав мы въ правв считать ее неумвстной, если не сказать, преступной. Мы не думаемъ, чтобы простая лицемърная деликатность могла имъть свой смыслъ и оправдание при оцънкъ такихъ историческихъ лицъ и событій, какъ Лютеръ и реформація. Эта послёдняя представляеть, безспорно, самое крупное и характерное явленіе XVI въка. Она обозначаеть новую эпоху въ исторіи западной церкви и полагаеть різкую грань, о которую преломляется вся духовиая жизнь вапада. Міровое значеніе и историческая важность событія со ірьо требують строгаго, критжческаго из нему отношения, тщательнаго анализа и провърки оактовъ, и не допускають той игривой легкости и поверхностности сужденій, которыя характерязують литературу и ораторовь юбилейнаго празданка. Еслибы почтенные панегеристы сорьезно оглянулись назадь и взяли на себя трудъ строго и добросовистно прослёдить вси явленія и метаморфозы, сопровоядавшія ресормацію въ нізмецкомъ обществі, то мы увіврены, что ихъ восторги и патегическія изліянія совратились бы наноловину. Вообще слёдуеть замётить, что реформація Лютера для иногихь еще представляется вакимъ-то загадочнымъ солнксомъ; надъ ней постоянно тяготвють недоразумёнія, которыя не всегда разръшаются въ одинаковую сторону. Во всей исторін немного найдется такихъ событій, которын бы вызывали столь разнорёчивыя и спорныя сужденія о качестве и направлени своихь послёдствій, накъ эта именитая реформація. Здёсь открывается полный просторъ и общирная арена для религіоз« наго и національнаго пристрастія, которое, искажан и перетол-

4

ровывая наличныя данныя, сотественно, эатемиясть истанос нанатіе о дълв. Для того, чтобы върние оудить о дийствительныхъ плодахъ рекорманія, необходимо отришиться отъ всякаго предубъяденія и пригязалельности и стать въ безуаловно объективное отнощеніе къ оактамъ и свидительствамъ ноторія.

Какъ переворотъ собствение религіозно-церковный, реформанія, естественно, ближайшимъ образомъ должна была отразиться на релягіозномъ и нравственномъ состоянін своихъ посябдователей. Она внесла въ общественное совнание совершенно новые нден и принципы, и произвеля радикальный перелонь во всемь мірововзрівнія общества, который должень быль перевернуть все направление и самые идеалы и отношения низин. Въ предлагаеномъ наслъдованія мы именно в имбень въ виду эту стовону вліянія реформація и поставляенъ своей задачей выяснить сущность и качество этого вліянія, путенъ соотношенія шибюняхся фактовъ и показаний съ основами самой лютеранской доктрины. Въ интересахъ болъе нагляднаго и пранциваго освъщенія діла, мы намірены руководиться по преимуществу подлинными свидетельствами самихъ современниковъ реформаціи н, на основаніи ихъ повазаній, вести анализъ и характеристину деннаго времени.

Впрочемъ, мы доляны предварительно испросить изличеніе у великодушнаго читателя, что не имбемъ возможности непосредственно приступить из разработит сакической стороны поставленнаго нами вопроса и вынущены сділать необходимов отступленіе. Соотвётственно предположенной задачъ, мы считаемъ необходимымъ прежде всего изложить главиййныя и основныя пеложенія Лютера, развитыя нъкоторыми чаотными его разъясненіями, затімъ опреділить догичесній процессъ воздійствія этой домтрины на его послідователей и, наконецъ, представить дійствительную картину того нравотвенно-религіовнаго перелома, который северивался въ обществі подъ вліяніемъ щей реформація.

I.

Інчность Лютера представляеть собою очень сложный и интересный психодогический сеномень. Это быль одинь изъ техъ людей, которые, будучи воспитаны на идеяхъ своего времени,

склою индивидуального генія восходять далеко надь его общинь уровнемъ и дають имя своему въну. Влутренній, интеллектуальный мірь Лютера образовался путемъ разнородныхъ и постоиенныхъ наслоеній, которыя, исходя поъ наличныхъ, окружающихъ условій жизни и переработываясь природными склами духа, опредължи его окончательную формацію. Въ процессь его духовныго развитія ясно обозначаются двё эпохи, разграниченныя нежду собою переходнымъ періодомъ, отмвчающимъ время нанбольшаго псяхическаге броженія. Какой резькій контрасть представляеть одинь и тоть же Лютерь въ обвикъ стедіяхъ овоего міросоверцанія! Въ первую вноху своей жизни онъ является едва-ли не самымъ ревностнымъ и всецёло преданнымъ сыномъ римской церкви. Семейная среда, окружавшая Лютера и хранившая наслёдственную вёрность своей церкви и традиновный дукъ религозности, съ раннихъ лать воспитывала въ немъ достойнаго и усерднаго католина. За предълами домашиято счага его ожидали подобныя же условія. Религіозныя основы, вложенныя въ него семьей, нашли за ея кровомъ какъ нельзя болье благонраятныя данныя для полнаго и широкаго своего развитія. Вся дальнъйшая обстановна жизни Лютера и его послёдующіе шаги на поприще образованія все боле укрепляли его духовную связь съ римской церковью. Въ 1505 году мы видныть его уже монахомъ Августинскаго ордена. Нужно было видъть этого монаха въ ствиахъ его келли, чтобы достойно оцвнить всю силу и живость его католическихъ убъждения. Это былъ истинный рыцарь асветизма, въ самомъ строгомъ его значения. Несомивано, что западная церковь ридко ямбла въ овояхъ монастыряхъ такого самоотверженнаго подвижника, кавниъ явился Мартинъ Лютеръ. Ревнивое исполнение орденскихъ обътовъ и суровые подвиги самаго строгаго воздержания были вго повседневнымъ упражнениемъ и ощутительно двиствовали даже на: здоровье молодаго аскета. По свидательству Меланхтона, онъ "по нъскольку сутокъ не влъ хлъба и не пилъ воды" 1). Насколько глубоко впослёдствіи раскаявался Лютеръ и жалёлъ объ этомъ непроизводительно потраченномъ времени, мы увидимъ ниже; но въ данное время это былъ ревностный, полу-

<sup>1</sup>) У Новикова «Гусъ и Лютеръ». Т. I, стр. 198.



сленой, полу-сознательный корносй католнаныма, повидимому нерезрывно сливнийся со всемъ узкимъ и грубо-матеріалистическных его провоззраниемъ. Его отношения въ папа были проникнуты чувствомъ глубокаго и беззавътнаго уваженія; онъ благоговёль предь его трономъ и въ своихъ представленіяхъ опружаль его ореодомъ какого то неземнаго величія, нравственной чистоты и могущества. Онъ успъль вполне освоиться съ ндеей папскаго абсолютизма, твердо вёровалъ въ непредожный авторитеть ринскаго первосвященника и всякое посягательство на его неприкосновенность готовъ быль считать дерзкимъ кощунствоиъ, "Я такъ высоко уважалъ папу, сознается Лютеръ, что быль увврень, что вто отступаеть оть него въ мальйшей чертв закона, тоть осуждень на ввки и становится добычею діавола" <sup>з</sup>). Пребывая въ монастырѣ, среди своихъ непосильныхъ эскетическихъ подвиговъ, Дютеръ удълялъ время и для продолженія своего богословскаго самообразованія. Библія была его иеразлучной настольной книгой. Но по мере того, какъ расширялся кругозоръ его богословскихъ понятій и на опытахъ самостоятельнаго изслёдованія все болёе крёпли и упражнялись критическія снаы его мышленія, замітно колебалась его прежняя снокойная самоувъренность. Элементы религіознаго скептицизма, сначала робкаго и нерушительнаго, въ то время носившіеся какъ-бы въ самомъ воздухъ, медленно, но упорно пробивали роковую брешь въ привычномъ, рутинномъ міровоззрёніи Лютера. Исходныять пунктомъ тоскливыхъ сомивній и разочарованія Лютера и вийств первымъ симптономъ его духовнаго отчужденія оть католической церкви было чувство неудовлетворенности ея практическими принцинами, чувство, которое онъ съ сердечной болью испытываль на личномъ опытв. Католичество, нажь извъстно, крайне грубо и односторонне трактовало сущность и условія человическаго оправданія. Согласно своему общему характеру, оно и здёсь внесло свое матеріалистическое, мертвящее начало; игнорируя качественное значение сердца и въры. Оно предлагало человъку какіе то полу-механическіе въсы, ди воличествениего измерения его внешнихъ поступковъ. и для соотвётственной оцёнки его достоянства. Естественно, что при

. \*) Ibid.

такомъ чисто пезагіанскомъ воззрёнія на дёло, челевёку не на что было надёяться, какъ только на свои слабыя, разбятыя силы, и его совёсть, если только она не совсёмъ еще утратила свою чувствительность, должна была испытывать поотоянныя бевпокойства и тревоги. Человёкъ чувствовалъ себя какъ-бы одинокойства и тревоги. Человёкъ чувствовалъ себя какъ-бы одинокимъ, покинутымъ и безпомощнымъ среди всёхъ соблазновъ и опасностей окружающаго міра и собственныхъ инотинктовъ и, не видя нигдё утёщенія, нерёдко доходилъ до отчаннія. Дотеръ, при своихъ недюжинныхъ способностяхъ, при выдающемся интеллектуальномъ развитія и по самымъ свойствамъ своей вцечатлительной и глубоко-религіозной натуры, тёмъ яснёе и мивёе чувствовалъ гнетущую ненормальность такого порядка вощей, а его чуткая непокладистая совёсть рёшительно не давела ему покоя.

Вступая въ монастырь, Лютеръ серьезно понималь свое новое положение и тв правственныя обязанности, которыя она принималь вивств съ спеціальными обътами орисна: навъ истый ватоликъ, онъ горячо и съ энергіей взялся устронвать свое спасеніе и суровыми подвигами воздержанія надвялся обезпечить себъ душевный миръ и необходимый запась заслугь для будущаго зачета. Но ему было всего 22 года, когда онъ впервые заключнася въ кельв; его пылкій темпераменть и молодая, горячая кровь рёзко протестовали противъ такого крутаго насилія и настойчиво требовали своихъ захонныхъ правъ: трудно ломать свою природу и имъть дъло съ такой унорной оппозицей, особенно въ раннюю юношескую пору, при подномъ разцетте молодыхъ силъ. Лютеръ геройски бородся противъ всяхъ соблазновъ и искушеній плоти и усиливаль свои суровыя лишенія, неръдно до полнаго обезсильнія. Но все это оказывалось безплоднымъ: ни строгое подвижничество, ни частая исповинь, ни самая молитва не доставляли желаемаго облегчения и не могли усповонть терзающуюся совёсть. По его увёреніямъ, "всями трудами раскаянія и испов'яди онъ только все болже дълаль сомнъвающеюся, слабою и оцечаленною свою совъсть. такъ что онъ всегда былъ огорченъ и озабоченъ, потону что представлять, что Богь не милостивъ къ нему; онъ напогда не могъ увъриться въ божественной благодати и такимъ образомъ постоянно все глубже и глубже впадаль въ ужасъ и наконецъ

почти консать до отчания" »). Домогаясь полнаго, идеальнаго безстрастія и чуротвун своє безсиліс, онъ испытываль неотступныя болёвненныя терзенія совёств, которая и днемъ и ночью мучила его разстроенное воображение картинами божественного гибев и страшиего суда, въ строго католическоиъ стиль. Механическое благочестие, въ которонъ онъ неусыние полвизался съ такимъ унорнымъ самоотвержениемъ, далеко не исключало самыхъ дурныхъ влеченій и навлонностей, развитіє которыхъ онъ съ ужасонъ ощущалъ въ своемъ сердив. По еро собственному признанию, особенно мучили его возбуждения газва, ненависти и зависти, съ которыми напрасно старался онъ бороться 4). Постоянная борьба съ плотью и совёстью и мучительные приступы сомнёнія усиливали мрачныя стороны его характера, на счеть положительныхъ чувствъ любви и надежны. Въ данномъ состояние онъ способенъ былъ возненавидеть даже Саного Христа: "когда я въ монастыръ надъвалъ клобувъ, разсказываеть самь Лютерь, то я быль такь враждебень Христу. что когда видълъ картину или изображение распятия, то пугался этого, опускать глаза внизъ и желаль лучше видёть діавола, потому что мое сердце было заражено католическимъ ученіемъ о томъ, что я оскверныть мою крестильную сорочку, потеряль Христа и крещеніе и долженъ помогать себъ самому<sup>и 5</sup>). Аскетическія лишенія и самоногазанія, безсильныя предъ гистунимъ чувствомъ грёховности, уже не внушали никаной спасительной надежды и утвшенія; по его словамъ, онъ "непрерывно пяталь внутри себя недоваріе, сомнаніе, уныніе, ненависть и богохульство" •). Нуженъ былъ накой-нибудь прямой и решительный выходь изъ того закодованная круга, въ которомъ онъ оказался. Среди безпрерывной, мучительной борьбы и хаотической путаницы предотавленій, онъ ясно различаль внутри себя вакойто затаенный, но настойчивый голосъ: "кто знаеть, угодны ли Госпону твои подвиги?" 7). Къ этому времени прежнія, чисто

<sup>\*)</sup> Luther's Werke. Walch. Ausg. VI. 217. VIII. 1183. 2607.

<sup>4)</sup> Opp. Lat. Ien. IV. 169. b.

<sup>\*)</sup> Luther's angedruckte Predigten, herausg. von Bruns. S. 85. ff.

<sup>•)</sup> Comment. in Galat. Francof. 1543.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Новиковъ. І. 199.

теоретическія и слёпо унаслёдованныя симпатія къ католицизму, сстественно, должны были ослабнуть среди такихъ волненій психической бури; даже болье того, "онь возненавидыть религіозныя представленія латинства, отнимавшаго у человёка послёднее утвшение ввры" \*). Его возбужденная мысль начала двятельно работать въ подсказанномъ направлении и все болѣе утверждалась въ сомивнія на счеть непогрёшимости католическихъ понятій объ оправданіи. "Стёны монастыря, говорить архимандрить Хрисанов, жизнь по уставу, разобщенность съ жизнію — воть съ чего начинаются дупы реформатора. Думы эти все более и более волнують его, подъ вліяніемъ ихъ начинаеть онъ читать Св. Писаніе и искать въ немъ себъ мира и покоя и останавливается по преимуществу на тёхъ мёстахъ его, гдё раскрывается мысль о благъ оправданія, о радостяхъ оправданнаго сердца, опуская изъ виду другія миста объ условіяхъ спасенія со стороны самого человъка, о необходимости дъятельнаго участія его въ двяв спасенія, о необходимости подвига самоотверженія и т. п." ").

Это было еще переходное, нервшительное состояние; Лютеръ быль еще безконечно далекъ отъ мысли стать въ прямую оппознию съ Римомъ. Въ 1510 году ему приведось впервые побывать въ самомъ священномъ городъ, какъ кажется, по дъламъ своего ордена. Впечатлёнія, вынесенныя изъ этого путешествія, глубово запали въ сердце Лютера и были далево не въ пользу Рима. Нравственная грязь, крайній религіозный индифферентизмъ и кощунственныя выходки представителей клерикальнаго города въ значительной мёрё разсвяли его прежнія иллюзін на счеть духовной высоты и авторитета Рима. Но если было осворблено религіозное чувство Лютера, то еще болье было задъто его національное самолюбіе. Здёсь пришлось не разъ выслушивать, какъ грубо и высокомърно третировали его дорогую Германію и какъ унизительно отзывались объ его соплеменникахъ. Въ Лютеръ заговорилъ нъмецъ. Его ревнивое національное чувство получило слишкомъ тяжелый ударъ, который не могъ не отразиться крутымъ поворотомъ въ его отношенияхъ къ Риму, резу-

<sup>•)</sup> Ib.

<sup>•)</sup> Характеръ протестанства. Вып. І. 103-104.

ивется въ самую невыгодную сторону. "Въ Италін, говоритъ Новиковъ, онъ выучилоя ненавидъть Италію <sup>с 10</sup>).

Такимъ образомъ, правственныя связи, заставлявшія его слёно тяготъть къ Риму и его догиз, замътно ослабъвали, отврывая болве широкій просторъ для свободнаго и самобытнаго мышленія. Съ полученіемъ докторскаго барета, этоть подъемъ личнаго духа сталь еще замётнёс. Принимая довторство, онь соединяль съ нимъ понятіе высокой нравственной отвътственности и обязанности истяннаго знанія и учительства. Съ этого времени Лютеръ, сознавая свой долгъ и право, уже перестаетъ стёсняться схоластической рутиной и, поощряемый друзьями, усиливаетъ свои кабинетныя изысканія, для того, чтобы открыто дёлиться ими съ обществомъ. Въ этихъ занятіяхъ, посвященныхъ главнымъ образомъ изслъдованію Библіи, и подъ вліяніемъ твореній Августина созръли и окръпли его завътные взгляды, начатые, какъ мы видъли, сомивніемъ. Сочувствіе окружающаго общества, возраставшее по мврв ознакомленія съ его идеями, еще болве укръпляло его самоувъренность и позволило во всеоружи начать неизбъжную полемину съ присяжными представителями церкви. Но и при всей исключительности своихъ воззраний, рашительно не пирившихся съ основами вёковаго міросозерцанія церкви, Лютеръ видимо не желаль быть отступникомъ и продолжаль бы считать себя вёрнымъ и благонамёреннымъ сыномъ, еслибы дальныйшій ходъ событій самъ собою не поставиль его въ роковую дилемму, разрѣшившуюся полнымъ и безповоротнымъ отпаденіемъ. Торжественное сожженіе папской буллы, подвергавшей проклятію самого реформатора и его произведенія, было сигналомъ и формальнымъ актомъ окончательнаго разрыва, послъ чего Лютеръ уже перестаетъ считать себя связаннымъ съ Римомъ таними или иными обязательными отношеніями.

Такимъ образомъ, своеобразное ученіе Лютера, ръзко обособившееся отъ неподвижныхъ оормъ католическаго міросозерцанія, представляеть бляжайщимъ образомъ продуктъ лично пережитыхъ внечатлъній и твхъ тревожныхъ сомнёній, которыя волновали его въ монастырской кельъ. Начавши съ неясныхъ и робкихъ движеній, его запуганная мысль должна была пройти

<sup>10</sup>) I. 227.

динный путь саморазвитія и мучительныхъ колебаній, пока благопріятныя условія и отчаянное состояніе переживаемаго крианса не сообщили необходимую силу и рёшимость для радикальной ломки прежнихъ строго католическихъ понятій. Изъ случайныхъ, разрозненныхъ и какъ бы вымученныхъ мыслей, путемъ долгаго логическаго процесса и тщательной критической провёрки, выродилась довольно стройная и цёльная вёроисповёдная система, явпвшаяся грознымъ призракомъ предъ изумленными взорами папства, съ надменнымъ требованіемъ легальнаго юридическаго гражданства, наравиё съ вёковыми доктринами католицизма.

Обратимся теперь къ самой системё и попытаемся раскрыть ея важнёйшія положенія, въ связи съ нёкоторыми детальными разъясненіями, поскольку они могуть служить къ ся характеристикё.

Центральное мъсто въ системъ Лютера занимаеть ученіе объ оправданія върою. Красугольное положеніе этого догмата замътно обозначилось еще въ самомъ началъ идейнаго броженія, поднявшагося въ Лютеръ, и съ теченіемъ времени выяснилось со всею возможною рельефностію. Лютеръ всегда считалъ это ученіе главной опорой и основнымъ принципомъ истиннаго христівнства, обусловливающимъ всв религіозныя отношенія и существованіе самой церкви. "Если, говориль онь,-погибнеть этотъ членъ, то погибнетъ и церковь и невозможно будетъ противостоять никакому заблуждению, ибо безъ этого члена Духъ Святый не хочеть и не можеть оставаться при насъ" 11). Только это учение сообщаеть дъйствительный смысль и чистоту христіанству и обезпечиваеть его мирное и спокойное развитие. "Гръ остается чистою и ясною одна эта часть, утверждаеть онъ,тамъ и христіанство остается чистымъ и согласнымъ; но гдъ это не сохраняется, тамъ невозможно уберечься отъ заблужденія и мятежнаго духа" 12). Въ виду такой міровой важности вопроса, Лютеръ видимо гордился своимъ открытіемъ; онъ былъ искренно убъжденъ, что ему первому удалось возстановить истину спрытую въ апостольскихъ посланіяхъ и непонятую въ католичествъ.

<sup>11)</sup> Luther's Werke. Jen. Ausg. V. 228. b.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) L. W. Walch. Ansg. VIII. 1538.

"Этоть соблазнь (онвшеніе діль съ върою), нишеть Лютерь,---оть начала и до настоящихъ дней преиятствоваль чистому въроучению. Я не знаю никого, кто бы могь имёть относительно этого правильное сужденіе, никого, крома апостоловъ, которые избраны были для того, чтобы проповадывать только это и наложили основаніе ученію" <sup>13</sup>).

Главная цёль, которую преслёдоваль Лютеръ и которая леглавъ основаніе его ученія, выражалась въ стремленіи доставять утъшеніе и спокойствіе человъку, угнетаемому соботвенною совъстью. При томъ условін, которое предлагала гръшнику католическая церковь, чтобы обезпечить его загробную будущность и которое своднлось въ чисто математической пропорціи добрыхъ двлъ, трудно было надвяться на спасение. Лютеръ по собственному опыту зналь о томъ отчалній, которое овладіваеть человъкомъ въ созналии его безския и безпомощности. Онъ искренно сокрушался за все человичество, которое подъ непосильнымъ гнетомъ закона, при постоянныхъ угрозахъ Божественной кары и безъ всякой утвшительной перспертивы, должно было испытывать самое бевотрадное состояніе. Эта настоятельная, опытно сознанная, потребность противопоставить страху угнетенной совъсти чувство полной безопасности и надежды, послужила главнымъ правственнымъ принципомъ, на которомъ построена вся: система. Этой основной цвлью определяется какъ общая постановка, такъ и детальное раскрытіе отдёльныхъ частей доктряны; отжвченной однимъ общимъ колоритонъ, ръзко выдъляющимся на мрачномъ фонъ католическаго ригоризма. Но реакція, какъ извъстно, ръдко удерживается въ границахъ должной умъренпоности. Въ этомъ отношеніи законы онзической инерціи едва ли. не въ равной мъръ могуть быть приложимы и къ сферъ мышленія.

Въ своемъ предубъяденномъ отрицанія Лютеръ невольно увлекся въ обратную нрайность. Добрын дъла въ католическомъ смыслъ, канъ заслуга человъка, доставляющая оправданіе, вызывали въ немъ чувство ръшительнаго отвращенія, —чувотво, воспитавшееся на опытахъ собственнаго подвижничества. Подъ вліяніемъ такихъ чисто субъективныхъ впечатлъній, Лютеръ не

<sup>13</sup>) Walch. Ausg. IX. 492. ff.

затруднился объявить всё добрыя дела и самое стремленіе нь благочестивой жизня наглымъ лицемъріемъ и коварнымъ соблазномъ, отуманивающимъ религіозное сознаніе человъка. "Нэть ни одного болъе опаснаго и злобнаго соблазна, говорить онъ, чёмъ внёшняя добрая жизнь среди добрыхъ дълъ и духовной жизни. Это, поистинъ-врата и широкая столбовая дорога къ ногибели. О, какая ужасная мерзость невърія и нечестія скрывается подъ доброю жизнію, какой волкъ подъ овечьей шкурой, накая блудница подъ вънцомъ!" 14). Самое естественное природное стремленіе въ добродътели для его разстроенной, болъзненно возбужденной мысли представлялось непремемно съ корыстной подвладной и казалось безумной попытвой считаться и маряться съ Богомъ. "Въ сердцъ каждаго изъ насъ, утверждаеть онъ,--находится великій монахъ, т.-е. мы всв охотно желали бы имъть такія прекрасныя діла, которыми могли бы хвалиться и говорить такъ: вотъ, что я сделалъ, я удовлетворилъ моего Бога модитвою и добрыми дъдами, вследствіе чего я желаю иметь темъ большій покой совъсти, потому что со мною случается, что я бываю гораздо радостиве тогда, когда я отправиль свою обязанность и выполниль то, въ чемъ состоить мое призвание, нежели тогда, когда не исполнилъ этого. Конечно, сама по себъ эта радость не имветь ничего злаго, но она безъ въры и не чиста, притомъ такая радость, которая уловляеть и сбиваеть съ TOJEY COBBCTB " 15).

Но, возставая противъ такой исключительности добрыхъ дълъ въ католицизмъ, Лютеръ всецъло перенесъ ее на значение въры, которая въ его системъ получила всъ права монополи. Въравотъ единственное условие, которое требуется отъ человъка для его спасения; только она опредъляетъ его дъйствительное достоинство и даетъ ему право на оправдание. Блаженство, по Лютеру, несомнънно для христіанина, потому что оно основывается единственно на его въръ; посредствомъ въры онъ имъетъ все, чрезъ что онъ спасается, и болве ни въ чемъ не нуждается для этого. Но въра, вообще говоря,-понятие очень общирное и элаотичное, не исключающее недоразумъний. Поэтому Лютеръ на-

44) Ibid. V. 620.

<sup>&</sup>quot;) Walch. Ausg. XI. 349. ff.

прягаеть всв уснля, чтобы точнве и наглядиве разъяснять ся истинную сущность въ отношения въ самому акту оправдания. Общій симоль всёхъ такихъ определеній сводится къ следующему положению, выставленному самимъ же Лютеромъ: "въра есть такая увъренность и упованіе, что полагается не на свою собственную заслугу и достоинство, а на Христа, Сына Божія, и на Его могущество и силу" 16). Здъсь кроется все основание той надежды, которую Лютеръ противопоставиль подзаконному страху; здвоь же основной механизиъ и секреть самой реформацін. Этниъ положеніемь отивняются всв прежнія чисто формальныя и контрактовыя отношенія въ Богу, связывавшія человъка непосильными обязанностями; на ихъ мъсто ставится простая въра въ врестныя заслуги Христа и въ Его безграничное инлосердіе, распространяющее эти заслуги на каждаго человёка, независимо отъ правственнаго достоинства его жизни. Такая въра отпрываеть живое и свободное общение съ Богомъ, чуждое всякаго рабскаго страха и полное отрадной надежды на помощь и снисхождение свыше. "Въра состоить въ томъ, разъясняеть Лютеръ, --что я въ своемъ сердці съ полною увіренностью дерзаю ко Христу, твердо върую въ Него, прошу Его, если Ему угодно, помочь мив, вврую также, что Онъ сделаеть это, несмотря на всъ дъла, достойны они или нътъ" 17). Она всю будущность человъка ввъряетъ исключительно милосердію Божію, не обольщаясь дерзнимъ, горделивымъ самомивніемъ и отрекаясь отъ всякихъ безумныхъ посягательствъ состязаться и вести разочетъ съ Богомъ. Истинная вёра отврывается въ сознания и обнаруживаеть свои дъйствительные признаки именно твиъ, что я, по словамъ Лютера, "несмотря на свои дъла будуть ли они добрыми нин злыми, полагаюсь только на милосердіе Божіе и благодать "18). Человъкъ искренно върующій стоить выше всякихъ меркантильныхъ соображений и не смущается назойливымъ протестомъ совъсти; гръхи и заслуги для него не существують, потому что въра сама по себъ-высшая заслуга, которая ничего не теряетъ оть большей или меньшей гръховности воли. Разъясняя исклю-

- <sup>46</sup>) Walch. Ausg. XII. 716.
- 17) Luther's ungedruckte Predigten herausg. von Hoeck. S. 48. 52. 72. ff.
- \*\*) Eisleb. Ausg. I. 120. ff.

чительное и самобытное значеніе вёры, Лютерь особенно старался выдёлить изъ ся области всякое виёшательство добрыхъ д'яль, даже самой любви—этой общей скемы и основнаго началапранственности. Вёра оправдываеть сама собою, прежде и независимо отъ всякихъ добрыхъ дёль. Въ втомъ отношения Лютеръ настойчиво и ревниво оберегаеть самостоятельность и автономію вёры. "Вёра, учить онъ,—оправдываеть безъ любви и прежде нея; если вёра оправдываеть не безъ дёлъ, хотя бы самомалёйшихъ, то она не оправдываеть, она—не вёра" 19).

Идея Лютера объ оправдывающей върв находится въ тьеной генетической связи съ его ученіемъ о первородномъ гръхв и его последствіяхъ. Съ паденіемъ первыхъ людей, по мнёнію Лю-, тера, совершенно разрушены всё нравственныя сняы человёва. Въ немъ не осталось никакихъ добрыхъ началь. Насколько совершенна и гармонически прекраска была природа невиннаго человъка, столь же глубоко и абсолютно была повреждена она. въ акта грахопаденія. Эта испорченность сдалалов всеобщею, распространяясь путемъ физической передачи въ рождении. "Всв дети въ материнской утробъ, говорить Лютеръ, во гръхахъ зачинеются, носятся и раждаются, ибо мы раждеемся изъ гръховнаго сёмени. Такъ накопляются грёхъ за грёкомъ, которые мы наслёдуемъ при рожденія" 20). Такимъ образомъ, грёхъ, по-Лютеру,-проникъ все существо человъка и вошель въ самую его природу, какъ ся неотъемленое свойство; "нашъ грахъ въ насъ-ме дъло или дъйствіе, утверждаеть онъ,--а природа и все существо"<sup>21</sup>). Вибств съ твиъ, конечно, утратилась всякая способность къ добру, для которой не осталось инкакого маста въ поврежденной и всецело испорченной природе: "личность, природа и все существо наше повреждены паденіемъ Адама; поэтому ни одно дело въ насъ не можеть быть добрымъ, пока природа и личное существо не будуть изм'внены и обновлены" 22). Иснупленіе Христа не возвратило этой утраченной способности. Человъкъ, хотя бы и оправданный, продолжаеть оставаться все въ



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Opp. lat. Jen. I. 522. Comm. in Galat. Frencof. 1543. f. 122. a.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) L. W. Walch. Ausg. X. 1342. VII. 1603.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ib. XI. 2798.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Ib. 395.

той не нераненной атмессорь, съ преклей роковой и неизбъкной накловностью въ одному только гръху. Онъ такъ кръпко заперть въ этомъ вакодованномъ кругь, что съ необходимостью гръщить въ каждонъ поступкъ, въ кажномъ актё своей води и въ наждый моменть своей жизни. Если после оправданія и возможны нёкоторыя добрыя движенія, то они совершаются единственно при помощи благодати, притомъ съ неизбъжною примёсью грёха.

Такниъ образомъ, собственная воля человъка нисколько нё ножеть содыйствовать оправданию, которое совершается исключительно Богомъ. Она является здесь въ совершенно пассивной роди и, если проявляеть когда изкоторую самодвятельность, товсегда отрицательную, въ смыслѣ противодъйствія руководящей ею благодати; только въ этомъ отношении се можно назвать свободною. Человёкъ, лишенный всякаго активнаго участія въ двлё собственнаго спасенія, служить чисто страдательнымь орудіемь въ рунахъ Божінхъ и совершенно непроизвольно, автоматически направляется въ ту или другую сторону; въ этомъ случав онъ является, по метафорическому сравненію Лютева, солянымь столбомъ, женою Лота, чурбаномъ и камнемъ, мертвою картиной, которая не употребляеть въ дело ни рта, ни глазъ, ни ума, ни сердца" 23). Поэтому совершенно напрасны и непроизводительны всв усилія человвка заслужить оправданіе собственнымя ділами и жизнію; онъ никогда не въ силахъ измінить граховнаго склада своей испорченной природы, отравляющей ядомъ говха всякое его двло или желаніе, хотя бы оно и казалось безукоризненнымъ. Лютеръ жестоко порицаеть такую самодвятельность, объявляеть ее провлятымъ лицемъріемъ и жалветь только, что она прирождена всвиъ людямъ. "Столь великіе и невыразимые ужасы, говорить одь,---всв происходать оть того, что провлятое лицемвріе, которое врождено всёмъ людямъ, не желаеть быть оправданнымь при поиощи Божественной благодати, не желасть допустить, что человыкь сотворень Вогомъ, хотя однакожъ только Онъ-ногинный Творець, не хочеть быть глиной и клеемъ, чтобы надъ нимъ работали и пригоровляли, но хочеть само быть мастеромь, работать и двиствовать " 24).

<sup>23</sup>) L. W. Wittenb. Ausg. III. 162.

24) Ibid. I. 2.

Digitized by Google

 $\mathbf{2}$ 

При полновъ безсинія в веснособности въ внишить заслугань человать всецало, поручесть, себя милосердію Болію и за сною въру даромъ получаеть оправдание, совершенное за него Хрястомъ. Крестныя стреденія Сына Болія съ набыткомъ окупали грахи всего человачества. Въ некупления Христосъ и человать сакь бы поменяние ролями. Христось совершиль все то, что должень быль исполнить горынный человень, и приняль на Себя вмъстъ съ гръхомъ наказаніе и гнъвъ Божій, предназначение человвку. Лютеръ не ствоняетоя въ отомъ случав прямо и отврыто называть Хриота гранникомъ, превосходящимъ самыхъ отъявленныхъ чудовищъ порока. "Хриотосъ долженъ былъ сдвлаться убійцей, пропов'ядуеть онъ;---въ прасмъ мір'я не было ни одного большего убійцы, прелюбодея, вора, святотатца, богохульника, и если Онъ сдълался жертвою за гръхи, то Онъ болъе не невиценъ и не безгръщенъ, болъе не Сынъ Божій, рожденный отъ Дъвы Маріи, но величайшій гръшникъ не потому, что Онъ Самъ совершилъ гръхи, но потому, что Онъ имътъ и понесъ ихъ на Своемъ твлѣ"<sup>25</sup>). Такое грубое и цинически-богохульное представление могло сложиться лишь на томъ общемъ принципъ, воторымъ опредвлялся характеръ всвхъ вообще религіозныхъ воззрѣній Лютера. Онъ смотрѣлъ на христіанство и понималъ вго только съ одной стороны, въ контрасть съ воззръніями натолицизиа, именно какъ редигію всепрощающаго и мидостиваго Бога. Та же цёль умиротворить и утёшить запуганную совёсть ясно видне и въ его христологіи. Ему хотвлось какъ можно полнъе и конкретнъе раскрыть идею Христа-Примирителя, чтобы имать хотя софистическое основание для принципа нравственной невменяемости верующаго; разн большей логической осязательности онъ предночелъ поступиться даже нравственнымъ достоинствомъ и идеельной святостію Христа. Ему нужно было такъ нии иначе очнотить целовъка отъ всякой отвътственности за его гръхи, усповоить его робную совъсть и выяснить юридическія гарантія его опасенія. Естественно, что мысль невольно останавливалась на Христе и виделе въ Немъ единственную свою опору. Одинъ только Христосъ могъ вынесть на Своихъ Божественныхъ раменахъ вою ненемъримую тучу граховъ человиче-

25) Opp. lat. Jen. IV. 89.

ства и вывести ото изъ-подъ роховой оналы. Въ интересанъ большаго свясусновоскія слёдовало вакь можно твояве сродничь Его оз грешными человекомь и живее сплотить грежь оз Его святьйшей природой. Этоть своекорыстный, предусмотрительный равсчеть ясно заватень въ учения Лютера; всюду проглядываеть нескрываемое желаніе выгородить челов'яка и обезпечить его будущность насчеть нравственнаго идеальнаго величія Христа. "Грвхъ, который сделали я, ты, всв мы, утешаеть Лютеръ,настолько бываеть собственнымъ гръхомъ Христа, какъ будто Онъ Самъ совершилъ его" »). Естественно, что двло не могно обойтись безъ натяжевъ и противоръчій. Съ одной стороны, Лютеръ не инблъ духу признать Христа дъйствительнымъ гръшникомъ, субстанціонально причастнымъ грвху, и видимо склонялся видъть наши гръхи присущими Ему только формально (formaliter). Съ этой точки зрвнія онъ находиль возможнымъ совмвщать и примирять въ одной и той же личности Христа савыя противоположныя состоянія. Онъ по его воззрънію въ высшей степены праведенъ и такъ же гръшенъ, въ высшей степени лжецъ и столь же правдивъ, въ высшей степени свять и такъ же преступенъ<sup>27</sup>). Но эта натянутая метафизика такъ же легко и овободно смвняется въ представлении Лютера другою, болье конкретною картиною. Онь такъ близко освоился и сжился съ излюбленной идеей, что совершенно живо и реально представляль себв самое психическое состояще Христа, мало чимъ отличающееся отъ состоянія дъйствительнаго гръшника и напоминающее келейную борьбу самого Лютера. Это картина внутренняго, психическаго міра страждущаго Христа поражаетъ своими ръзкими штрихами. Основная фабула можеть быть выражена въ слёдующихъ чертахъ: "Христосъ находился въ положении, въ которомъ Онъ быль оставленъ Богомъ, всякой Божественной благодатью, милосердіемъ, праведностью, всёмъ Божественнымъ. Онъ избъгалъ Бога и отвращался отъ Него, не надвялся ни на Rako спасеніе и утъшеніе оть Бога, предавался отчаянію, считаль Бога непримиримымъ, виделъ только Божественный гнёвъ и ни чего другаго; въ немъ вознивло стремленіе къ богохульству, Онъ

2\*

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Comm. in Sel. Prancof. 1543. f. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Döllinger. «Die Reformation». Regensburg. 1848. B. III. 83.

годорни съ завистью и негодованіемъ на Бога, колебался между удалою и хулою, стращился отпаденія отъ Бога, виділъ Себя похожимъ на преступника, былъ проклятъ и оставленъ Богомъ чувотвовалъ вічный гибъъ Божій, признавалъ себя на віки отвергнутымъ отъ Бога и переносилъ то, что переносятъ теперь осужденные"<sup>28</sup>). Онъ сознавалъ, что Онъ проклятъ Богомъ, и испытывалъ всё ужасы встревоженной совісти, которая ощущала гнетъ Божественнаго гибва и вымышляла для себя всякія бъдствія<sup>29</sup>). Словомъ, Христосъ по Лютеру долженъ былъ переживать всё фазисы того мучительнаго состоянія, которое свойственно тяжкому грішнику, и испытывать тотъ же страхъ и тревогу, которые Лютеръ перечувствовалъ на собственной совісти.

Между твмъ человъкъ, передавши Христу свои гръхи, получаеть взамёнь Его святость и праведность, которыя вмёняются ему чисто внёшнимъ образомъ. Путемъ вёры онъ усвояеть себъ праведность Христа какъ-бы свою собственную, и вмъстъ съ твмъ тотчасъ оправдывается и становится участникомъ блаженству. "Наши противники, утверждаеть Лютеръ, указывають другой путь къ праведности; да, они выдумывають совершенно другую праведность, если заключають, что праведность-наше качество. а не вмѣненіе" 30). Святость человѣка представляеть нѣчто совершенно формальное; онъ такъ же грёшенъ, какъ и прежде, его природа такъ же безсильна и разстроена, какъ и всегда; вся перемъна его оправданнаго состоянія опредвляется только внвшнимъ, чисто юридическимъ участіемъ въ праведности Христа, которая распространяется на него совершенно наружнымъ образомъ, не касаясь и не улучшая самаго существа его нравственный природы. "Ради Христа, говорить Лютеръ, христіане справедливо называются бълыми, какъ снъгъ, болъе чистыми, чъмъ солнце, луна и звъзды. Но здъсь должно тщательно замътить, что эта чистота не наша, но чужая чистота, потому что Господь Христосъ облекаеть и украшаеть насъ Своею чистотою и праведностію. Если-же ты желаещь посмотръть на христіанина вив чистоты

<sup>30</sup>) Walch. Ausg. VI. 1900.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Dölling. III. 87.

<sup>&</sup>quot;) Ib. 83.

и праведности Господа Христа, каковъ онъ самъ по себъ, то ты не толико не найдешь въ немъ никакой чистоты, пусть онъ будетъ святъ, какъ ему угодно, но увидишь, что онъ черенъ и гадокъ почти такъ же, какъ самъ діаволъ... не слъдуетъ смотръть на человъка, каковъ онъ самъ въ себъ, но каковъ онъ въ Господъ Христъ. Но эта чистота, которую не мы сами надъваемъ на себя, не наша, а чистота чужая, именно Господа Христъ и Его святой крови, которою Онъ насъ очистилъ, облекъ и украсилъ"<sup>31</sup>).

Человъкъ оправданный отнюдь не долженъ смущаться сознаніемъ своего правственнаго недостоинства; онъ долженъ довольствоваться однимъ формальнымъ правомъ на святость Христа и успокоивать волненія совъсти очень простой и общедоступной логикой: "если я самъ по себъ не благочестивъ, то благочестивъ Христосъ, если я не святъ, то Онъ свять, если я не Божій слуга, то Онъ слуга Божій, если я не безъ заботь и опасеній, то Онъ не заботится и не боится<sup>с за</sup>).

Этоть чисто юридическій зачеть человѣку Христовой праведности совершается Богомъ подъ исключительнымъ условіемъ вѣры. Эта послѣдняя служить единственнымъ оактомъ его оправданія и сама въ себѣ совершенно достаточна для того, чтобы обезпечить человѣку его участіе въ крестныхъ заслугахъ Христа. "Ито вѣруеть и крестится, учить Лютеръ, тотъ долженъ быть спасенъ. Это, конечно, пріятная, радостная, утвшительная вѣсть и по справедливости называется Евангеліемъ; ибо теперь ты слышишь, что словами salvus erit—отверзается небо, заключается адъ, отмѣняется законъ и божественный судъ, грѣхъ и смерть погребены, и весь міръ переносится на лоно жизни и спасенія, если только онъ желаеть вѣровать этому. Кто теперь можеть постичь эти два слова: вѣровать и быть спасеннымъ "<sup>33</sup>)! "Инчто не спасаетъ, кромѣ вѣры, утверждаетъ онъ, ничто не осуждаетъ, кромѣ невѣрія "<sup>34</sup>).

Что касается добрыхъ дъгь, то для нихъ не оставлено ника-

- <sup>39</sup>) Walch. Ausg. XII. 193. XI. 1310.
- <sup>24</sup>) **Ib.** XI. 1897.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Walch. Ausg. V. 822. ff.

<sup>&</sup>lt;sup>\$1</sup>) lb. XI. 3051.

кой роди и участія въ актё оправданія. Жизнь человёка представлялась Лютеру чёмъ-то совершенно безразличнымъ и стоящимъ внъ всякаго живаго отношенія къ загробной судьбъ его души. Въ его сочиненіяхъ можно встрвчать очень энергичные воззванія, совъты и даже угрозы, направленныя противъ добрыхъ делъ и очевидно разсчитанныя на то, чтобы усилить и упрочить предубъждение противъ ихъ значения. "Слушай ты, невърующий человъкъ, убъждаеть онъ, если ты не желаешь спаеаться только вёрою и крещеніемъ, подобно тому, какъ спаслись этимъ всё святые, а еще возиться съ своими дёлами, тоты принадлежить аду, хотя-бы ты молился и плакаль до смерти" 35) "Не соблазняйся ханжами; говорить онъ въ другомъ мъств, которые презирають ввру, поставляють твое спасение вдали оть тебя и заставляють достигать его далами. Нать, любезный человъкъ! Оно внутри тебя уже все совершилось" 34). Лютеръ видимо старался какъ можно более обособить и изолировать въру отъ дълъ любви, ревниво оберегалъ ее отъ всякихъ католическихъ примъсей и едва-ли не считаль ее по самой природъ враждебной понятію добрыхъ двлъ. "Если проповъдуются, говорядъ онъ, дъда, то уничтожается въра, наоборотъ – если научають върв, то должны быть уничтожены двла" "?). "Въра такъ брезглива и чиста, поясняеть Лютеръ, что не желаеть имъть двль и не обращаеть на нихъ вниманія; она желаеть только Господа" 38). Католическая тенденція, связывавшая съ двлами понятіе личной заслуги передъ Богомъ, въ высшей степени претила Лютеру и по контрасту выродилась въ прямое отрицаніе всякаго ихъ значенія подлё вёры. Они, по мнёнію Лютера, не оказывають никакого, даже мальйшаго содъйствія оправданію. и освящению человъка, вопервыхъ потому, что въ противномъ случая смерть Христова была бы безполезна, вовторыхъ полому, что тогда человъкъ загордился бы, сталъ хвастаться, превозносить самого себя и сомнаваться въ могущества Божіей благодати, втретьихъ потому, что посредствомъ добрыхъ дъдъ

22



<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Citirt in Steiner's: Statius continuatus. p. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Walch. Ausg. XII. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ien. Ausg. 1585. II. 476.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Luther's angedruckte Predigten herausg. von Haeck. S. 48, 52, 72.

ногъ бы снаотись и язычникъ, и јудей, и невёрующій, наконецъ нотому, что "еслибы наши дела были полезны или необходимы для спасенія, то отсюда слёдовало бы, что мы непрерывно должны дёлать добрыя дёла и оказывать благодёнія, что однако невозможно" <sup>з</sup>).

Такимъ образомъ, все двло - исключительно въ вврв; она составляеть единственное личное достоинство человвка, имвющее цёну въ очахъ Вожінхъ и делающее его правоспособнымъ къ благодатному освящению чрезъ вивнение Христовой праверности. Къ специенческимъ свойствамъ оправдывающей въры по теорія Лютера принадлежить живая и твердая уверенность человъка въ томъ, что опъ обладаеть дъйствительнымъ отпущеніемъ граховъ, несомнанною праведностью, словомъ, - всами преимуществами, которыя относятся из понятію оправданія. "Въра отнюдь не можетъ быть върою тамъ, утверждаеть Лютеръ, гдъ нътъ живой и несомнънной увъренности, въ силу которой человаль вполна убъждена въ томъ, что онъ угодень Бегу, что у него есть Вогь, который благоволить ему, уступасть сму во всемь, что онь двлаеть и предпринимаеть, или. что Богь инностивь нь нему въ добрѣ и прощаеть во злве. ••• Главное искусство и упражнение христианина и должно состоять именно въ тожъ, чтобы воспигать въ себв эту уввренность и разъ навсегда обезпечить себя отъ всяхихъ сомивній насчетв своего оправдания. Лютеръ темъ болъе находилъ нужнымъ настанвать на этой мысли, что такая абсолютная увёренность въ авиствительности плохо мирилась и укивалась св невольнымъ унаследованнымъ сознанісять нравственныго недосточнства. "Каждый пусть прилежно пріучаеть себя къ тому, убъждаеть онъ, чтобы признавать за несомнённое то, что онь находится въ милости у Бога и что его личность и дила угодать нашему Гоч олону Богу. Если же онь чувствуеть, что сердце его еще колеблетоя и сомпавлется, то пусть онъ упражияется въ варъ, Соротон и сражается протимъ сомнунія и старается достичь того, чтобы оно было вполнъ увъреннымъ и могло сказать: теперь я подлинно знаю и увъренъ, что я прілтенъ Богу и ча-

A to the second

. . .

Digitized by Google

1. . . . . . . . . . . .

\*) Dalling. III. 91.

4\*) Walch. Ausg. IV. 1069.

хожусь у Него въ видости, что я имаю Св. Духа, на рани моей дъятельности и добродътелей, но ради Христа, который для насъ подчинидъ себя закону и понесъ гръхи міра: въ Него върую я" 41). Лютеръ неоднократно въ самыхъ ръзкихъ и язвительныхъ выраженіяхъ порицаль католичество, которое вмёсто того, чтобы поощрять такую отрадную и утъщительную увъренность, напротивъ располагало сердце къ самому безъисходному сомнению; такое ригористическое воззрание онъ рашительно называль "осужденнымъ, постыднымъ и сатанинскимъ" 42). Въ противовёсъ католицизму онъ категорически утверждаль, что нёть ни одного большаго гръха, чъмъ невъріе и сомизніе въ своемъ оправданіи; это и есть гръхъ противъ Святаго Духа. "Нътъ ни одного большаго гръха, увъряетъ Дютеръ, чъмъ невъріе въ членъ объ отпущении греховъ, и этоть грехъ называется грехомъ противъ Духа Святаго, который усиливаеть и дълаеть непростительными на въчное время всъ другіе гръхи" 43). Это требование безусловной личной увъренности въ оправдания казалось Лютеру такой несомнънной аксіомой и такимъ неопровержимымъ догматомъ истиннаго христіанства, что онъ даже рекомендоваль эту идею въ качествъ критерія для отцичія чистаго ученія отъ дожной пропов'яди 44).

Такимъ образомъ, какъ предварительнын обязанности человъка, условливающія его оправданіе, такъ и посл'ядующія— сводятся къ одной въръ, которая опредъляеть собою всю цаль и смыслъ его жизни. Она одна управляеть всёмъ ходомъ оправданія, не справляесь съ правственной дичностью человъка, и исключають всякую необходимость и даже возможность какихълибо другихъ заслугь.

Нраротвенный законъ со войми овонии требораніями уже не имъетъ никакой обязательной силы для върующаго, потому что, уесли я върую во Христа, говоритъ Лютеръ, то я неподникъ законъ; енъ не можетъ обвинять меня, потому что я побъднать акъ, и не въ силахъ удержать меня" <sup>45</sup>). Такъ образованось у

- 44) Walch, Ausg. VIII. 9404.
- <sup>42</sup>) Ib. XI. 878. XII. 718.
- <sup>43</sup>) Ien. Ausg. 1590. I. 64.
- 44) Walch. Ausg. VIII. 346.
- 45) Altenb. Ausg. V. 625.

него ненятіе о благочестія, которое, соотоя только въ в'яри, не имветь ничего общаго съ дюбовью и ся двлаия. Въра сама по собъ дъласть человъка благочестивымъ и набавляеть его отъ безполезныкъ и непосильныхъ ствененій морали. "Такъ нань дала, утверждаеть Лютерь, не далоть никого благочестивыиъ, то очевидно, что только въра по благодати чрезъ Христа и Его слово двлаеть личность достаточно благочестивою и сватою, и что никакое дело, нинакая заповедь не необходимы человъку для спасенія; онъ свободенъ ото всего и дъласть съ полною свободою все, что дъласть, не для того, чтобы снискать этимъ свою пользу и святость, потому что онъ уже насыщенъ и освященъ своею върою и Больею благодатио, но дълаетъ добрыя двла, чтобы угодить Богу" \*6). Такое отрицательное отношеніе из правственнымъ задачамъ и обязанностямъ человіка, очевидно, неходится въ тесной генетической связи съ общимъ, основнымъ положениемъ Лютера, что Христосъ совершилъ все, что долженъ былъ исполнять гръшный человъкъ, и даромъ вмъняеть ему Свою праведность. Эта связь видна и въ сдовахъ самого Лютера: "Христосъ, нашъ побъдитель, объязняетъ онъ, все вспонных, текъ что намъ при этомъ не нужно ни исворонять грэха, ни побъждать довола, ни одольваль смерти, все это уже низдожено. А то, что мы теперь еще претерияваемъ и съ чънъ боремся, это не есть настоящая борьба, а награда ни честь славы за ту побёду. Я (говориль Христось) уже исполнить это, только вы принимайте это и пользуйтесь поб'ядой, чтобы поть, прославаять и быть добрыми людьми" 47).

Словонъ во вобхъ твкъ случаяхъ, ногда выступалъ на видъ вопросъ, необходным ли добрыя дъла для опасенія человъна и стоять ли они въ наконъ-нибудь отношенія къ его достоянству працъ Богома, Дитеръ согласно съ общинъ строенъ и приникненъ спонены долженъ былъ отвёчатъ ръшительнымъ отрящаненъ спонены долженъ былъ отвёчатъ ръшительнымъ отрящаненъ. Для него вся сущность человѣческаго онравданія и блаленотва предотавляетъ какой-го строго замкнутый кругъ, иъ которому принацаюнтъ тельно чундая, визнанная человѣку праведность, и изъ котораго должно былъ удалено все, что ведно-

<sup>44)</sup> Walch. Ausg. XIX. 1226.

<sup>47)</sup> Ien. Ausg. 1598. VII. 217.

дить подъ понятія закона, двла, любви из Богу и бликникъ. Каждая попытка понимать и трактовать двла человвка въ качеотвъ условій его будущаго блаженства должна была представлиться Лютеру преступнымъ посягательствомъ на честь и заслугу Христа. Человвкъ, обезпеченный върою, можеть считать себя у цъли своего призванія; его спасеніе совершенно гарантировано и имъеть за себя. върное и надежное ручательство. Повтому коль скоро человвкъ имъетъ въру, отъ него уже не требуется никакой дальнъйшей борьбы и инкакого напряженія воли, потому что все исполнено и заранъе окуплено върою. Она безповоротно ръшаеть участь человвка, не оставляя никакого значенія за послъдующей нравственной его жизнью. "Ни одно дъло, утверждаетъ Лютеръ, не бываетъ настолько злымъ, чтобы могло осудитъ человъка, и ни одно—настолько добрымъ, чтобы спасти его, но только въра спасаетъ и невъріе осуждаетъ" <sup>40</sup>).

По естественному, логическому ходу мыслей являлся прямой выводъ, что невъріе---ото единственный грбхъ, ответственный для человёка. Лютеръ действительно ясно сормулироваль такос. послёдовательное ваключеніе: "Христосъ такъ установиль ж распредвинить дъла, говорить онъ, что не долино быть боле одного гръха, именно невърія" 40). Было бы ошибочно толковаль это сиблое положение въ томъ смысла, что варующий фактически свободенъ отъ всякато грвка и непричастенъ никакимъ. порочнымъ движеніямъ воли. Напротивъ, челов'ять оправданный остается по прежнему существомъ безусловно граховнышь. и нисколько не обезпеченъ даже отв самыхъ тижникъ порововъ. но ради свеей вёры онь пользуется исключительной привылегіей певмённемооти; вёра освобождаеть его оть всявой отвётственности предъ Богонъ и игнорирусть самыя ризкія и гру-. быя уклоненія отр закона, двлая ихъ бевнатаралными. Счасним: ван и утвиничельная особенность виры состоять именно вы тоягь, что она совершенно парализуеть силу грала и двлачты: его безвреннымъ; оне является калъ-бы силентельнымув щроти-и вояціснув, предупреждающимъ гибельния посл'язоннія гр'яза. "Ук вирущино, говернть Дотерь, соть столь не нелине : гранки

<sup>49</sup>) Leipz. Ausg. VII. 587.

<sup>4\*)</sup> Walch. Ausg. XI. 1897.

какъ и у невърующаго, но върующему они прощаются и не вывняются, а невврующему зачисляются и вывыяются; следовательно, вврующему прощается тоть грахъ, который для невврующаго есть грёхъ смертный; не въ томъ дело, что ради грёховъ въ нихъ самихъ есть различіе и грёхи вёрующаго меньше и незначительнёе, чёмъ грёхи невёрующаго, но въ томъ, что есть разница въ самыхъ личностяхъ; ибо върующій чрезъ въру увъренъ въ томъ, что его гръхи прощаются ради Христа, потому что Христосъ предаль себя для этого. Посему, хотя онъ имветь грвхъ, однако вмвств съ твиъ онъ, остается благоче-. стивымъ человёкомъ, а невёрующій, напротивъ, остается нечестивымъ. Истинная мудрость и утвшеніе благочестивыхъ состоить въ томъ, что они знають, что хотя они имъють и совершають грёхи, однако эти послёдніе не вмёняются имъ ради ихъ въры во Христа" 50). "Въра есть нъчто такое, продолжаетъ онъ, что тамъ, гдъ она есть, никакой гръхъ не можеть причинять вреда. Святой или върующій человъкъ хотя и ощущаетъ въ себъ гръхи, однако они ради его въры не вмъняются ему" 51). "Безъ сомнёнія, повторяеть онь въ другомъ мёсть,--грёхъ действуеть въ оправданномъ человёкё, но онъ не виёняется намъ и, такимъ образомъ, наши грёхи-не грёхи" 58). Даже самые тяжніе и грубые грахи, извастные подъ именема смертныха, по теорія Лютера могли находить свое извиненіе въ человіческой слабости и разсчитывать на зачеть и удевлетверение въ в**връ <sup>53</sup>).** 

Оправданіе человёка не терпить никакого ущерба и въ томъ случай, если онъ съ ропотомъ и негодованіемъ относится иъ Самому Богу; все это прощается ему ради одной вёры. "Человёкъ-христіанинъ, утверждаетъ Лютеръ, Сываетъ въ одно и то же время и праведникомъ и грёшцикомъ, любитъ Бога и молится Ему и вмъстъ съ тёмъ негодуетъ и ропщетъ на Него" <sup>54</sup>). Словомъ при вёрё всё дёла совершение равны, безраздичны и

- \*\*) Walch. Ausg. VIII. 2730.
- \*) Ib. XII. 1828.
- <sup>49</sup>) Comm. in Sal. Francof. 1543. f. 118.
- <sup>33</sup>) Dölling. III. 124.
- 54) Walch. Ausg. VIII. 2054.

имъють одинаковое достоянство предъ Богомъ. Общепринятая классификація, опредбляющая различіе между дёлами по ихъ нравственному вачеству, сохраняеть смысль только въ человъческомъ суждения и не имъетъ значения въ вопросъ объ оправданія; въра сглаживаеть всякое качественное ихъ подраздёленіе и уничтожаетъ самую возможность такой или иной сравнительной оцёнки. "Богъ не спрашиваетъ, говоритъ Лютеръ, сколько и сколь великія діла мы совершаемъ, но сколь велика віра; между дёлами нёть никакого различія, всё одинаковы предъ Богомъ... Язычники судять по дъламъ, а христіане должны судить по вврв: если ввра велика, то и двла также велики, а если она мала, то также малы и дела. Какова вера, таковы и дела, не иначе" 55). "При этой върв, разъясняеть онъ въ другой разъ, -всв двла бывають равными, уничтожается всякое различіе въ двлахъ, будутъ ли они велики или малыми, краткими или продолжительными, будеть ли ихъ много или мало; дъла пріятны не ради ихъ самихъ, но ради въры, которая единою и безразличною находится, живеть и действуеть во всехъ делахъ, какъ бы многочисленны и разнообразны они ни были" \*\*). Такимъ образомъ, дъла по Лютеру уграчиваютъ всякое самобытное, каче- . ственно-юридическое значение и, если могуть быть предметомъ сужденій, ато не со стороны своего объективнаго достоинства, а единственно по отношенію въ самой личности делающаго. Если человъкъ въруетъ и оправданъ, то и всъ его дъла должны быть угодны Богу, въ протявномъ же случав, все, чтобы онъ ни двлалъ, остается грёхомъ, какъ бы ни казалось это прекраснымъ ему самому и всему міру. Во всякомъ случать, правственная жизнь человвка и его двла по своему пассивному и безучастному отношению въ акту оправдания никакимъ образомъ не могуть и не должны служить масштабомъ его праведности; она сообщается человаку безъ добрыхъ даль и не нуждется въ нихъ для своего пребыванія.

Но Лютеръ не ограничнася положеніемъ о безполезности добрыхъ двяъ и зашелъ еще дальше. Въ своемъ стремленіи какъ можно глубже и яснве внушить посявдователямъ предубвяденіе

<sup>\*\*)</sup> Eisleb. Ausg. I. 161. a.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Walch. Ausg. X, 1570.

противъ дълъ и ихъ катодическаго смысла, онъ незамътно пришель въ самымъ крайнимъ и соблазнительнымъ выводамъ. Нередко онъ прямо проповедывалъ, что добрыя дела вредять и мъпаютъ спасенію и скоръе способны привести человъка къ погибели. "Тв, которые съ безпокойствомъ утруждають себя двлами, увъряетъ Дютеръ, созидаютъ для себя большое прецятствіе и только съ трудомъ могуть быть приведены къ благодати, потому что душа и совъсть, занимаясь дълами, не дълають ничего другаго, какъ только упражняются въ недовъріи въ Богу, и чемъ более они стараются, темъ сильнее бывает: въ нихъ то настроеніе духа, при которомъ они не довъряютъ Богу и подагаются на свои собственныя дъла. Блудница никогда не дъдаетъ этого, продолжаетъ онъ,-потому что, живя среди явныхъ, тяжкихъ грѣховъ, она всегда имѣетъ душу уязвленною сознаніемъ грёховъ, она не имёсть также никакихъ заслугъ или добрыхъ дълъ, на которыя бы она могла положиться, и такимъ образомъ, она спасается легче, чъмъ какой-либо праведникъ, потому что послъднему препятствують стремиться въ благодати его соб. ственныя дёла" 57). "Такъ какъ оправданіе вёрующихъ въ Богё, говорить онъ еще раньше, - а ихъ грёхи явны въ нихъ самихъ, то никто не осуждается, какъ только праведные, а гръщники и блудницы получають въчное блаженство " 58). Несмотря на всю поражающую парадоксальность такого вывода, Лютеръ находилъ возможнымъ развивать и защищать его съ упорной настойчивостью, достойной лучшей цэли. Добрая жизнь казалась ему самымъ опаснымъ соблазномъ, отвлекающимъ человъка отъ всецълой п безусловной надежды на Бога и невольно располагающимъ къ мысли о личной заслугъ; она представлялась ему какъ бы тормазомъ, задерживающимъ истинное развитіе христіанина и затрудняющимъ успѣхъ его спасенія. Вообще, желаніе святости и добрыхъ дълъ онъ любилъ изображать какъ стремленіе совершенно испорченной человъческой природы и какъ несомнънное дъло самаго сатаны, разставляющаго этимъ путемъ свои съти. "Діаволъ не можеть ничего другаго, утверждаеть Лютеръ,кромъ того, что научаетъ добрымъ дъламъ... Повтому, отличайте

<sup>5&#</sup>x27;) Opp. lat. Jen. III, 353, b.

<sup>5\*)</sup> Bei Loscher, I, 335.

тизнь или двла отъ слова, чтобы ванъ не увлечься словонъ Божины из добрымъ дёламъ" \*\*). Неуднвительно, что при такомъ своеобразномъ воззрѣнія на дъла, усматривающемъ въ нихъ онасный элементь невърія и явные слёды сатанинскихъ козней, Лю-TEDE HEERS CHEROCTS OTROSTO BUCKASUBATSCH BE TARONE CHUCKE, что гръшникъ имъетъ больше преимуществъ и шансовъ на спасеніе, нежели праведникъ. Обремененный спасительнымъ сознаніемъ своего правственнаго ничтожества и чувствуя всю тяжесть своихъ гръховъ, онъ невольно и твиъ легче обращаеть свой взоръ на небо и только оттуда ждеть незаслуженной милости; для него нъть другой надежды, какъ только на Бога,---и это лучшій и самый надежный устой для его вёры; "жизнь святыхъ, категорически утверждаетъ Лютеръ, въ десять разъ вредиве, опаснье и соблазнительнье, нежели жизнь нечестивыхъ 6 60). "Поэтому я считаю върною нъмецкую пословицу, говорить онъ, что скорве съ висвлицы, чвиъ съ церковнаго двора возносятся на небо, потому что первые не привыкли недовърять милости Христовой" 61).

Исходя изъ общей основной мысли, что человѣкъ посредотвомъ вѣры получаетъ праведность Христа и пользуется ею, какъ своей неотъемлемой собственностью, Лютеръ прямо и рѣшительно требовалъ, чтобы каждый человѣкъ считалъ и называлъ себя святымъ. Какъ бы ни были тяжки и многочисленны его грѣхи, онъ ни въ какомъ случав не долженъ смущаться удручающимъ сознаніемъ своего недостоинства, но всегда обращаться мысленно ко Христу и созерцать въ Немъ свою святостъ. "Кровію Христа всѣ мы вмѣстѣ очищены отъ грѣховъ, учитъ Лютеръ,—и причастны небеснымъ благамъ; слѣдовательно, если это иссомнѣнно, мы такъ же святы, какъ Марія и другіе святые, какъ бы велики они ни были, если только мы вѣруемъ во Христа<sup>с я</sup>.). Сомнѣніе въ личной святости представлялось ему какъ бы кощунственнымъ оскорбленіемъ Самого Христа, навлекающимъ Божественный гнѣвъ и кару. "Всѣ мы святы,

") Ibid. VL, 548.



<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Walch. Ausg. III, 1123.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Walch. Ausg. XI, 455.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Ibid. XI, 3144.

NTO BE RACINGETS COME GRATHING; HOO COME THE DEPYODE BE GAUGE ов. Потръ и всъ другіе святые. Повтому, соли ты не говорины: и амбю такъ не много во Хрноть, катъ и св. Петръ и также свять, какъ св. Павель, то ты неблагодарень своему Господу Христу" "). "Быно бы великимъ безчестіснъ и позоромъ для Бога, настанваеть онъ, -еслибы хриотіаннить пожелаль отрицать то, что онь свять" "). Эта уверенность въ собственной святооти представлялась Дютеру столь существенно необходимой-и нравственио и догически, что всякое сомизніе и нервшительность въ отношения этого пункта онъ готовъ быль отожествлять съ полнымъ религіознымъ невфріемъ; безъ нея самое христіанство казалось ему немыслимымъ, и отрицать свою святость но его логияв значило тоже, что отрицать свое крещение и самую тайну искупления. "Кто боится признаваться, говорить онъ,--и похваляться тёмъ, что онъ святъ и оправданъ, а всегда жалуется, что онъ бёдный грёшникъ, тотъ делаеть тоже, какъ еслибы онъ говорилъ: я не върую, что Христосъ умеръ за меня и что я врещень, и что вровь Христа очистила меня и могла очистить, я не върю ни одному слову изъ того, что все Писаніе говорить о Хриотв" 65); "мы не должны сомивваться въ томъ что мы святы, подобно тому, кекъ ты не долженъ сомнаваться въ томъ, что ты крещенъ и за тебя пролита кровь Христова" 66). При такомъ исключительномъ взглядв. на святость, какъ на общее состояние всэхъ върующихъ, для него вазадось страннымъ и нелапымъ въковое установившееся понятіе церкви о святыхъ, какъ о дюдяхъ особаго порядка и съ преимущественными достоинствами, возвышающими ихъ надъ прочей массой христіанскаго общества; для него не существовало никакихъ степеней и категорій для различенія върующихъ. Человъкъ самъ по себъ безусловно гръшенъ и только за въру получаетъ святость Христа; следовательно, всё люди равны и между верую-

- 45) Walch. Ausg. V, 1795.
- 44) Dolling. III, 133.

<sup>\*)</sup> Ibid. XII, 1803.

<sup>44)</sup> Ibid. 476.

HERE WORDTA H HO LOLEKO CYKIGOTODAN'A HEKSKOLO DOGUNÁL но деотеннотвань; върс стлаживаеть воякую индивнусльную разпость межну христіанами и не оставляеть миста для сужденія о какихъ-либо особенностяхъ и премиуществахъ ихъ значения. "Поэтому, нужно оставить, говорить Лютеръ, -- прежнюю ошибку и вымышленное заблужденіе---называть по челов'яческому обыкновению святыми Петра и Павла и думать, что они не имъди. нинакого гръха, потому что они были гръшны, какъ и другіе люди, а только Богъ свять. Мы называемъ всёхъ вёрующихъ святыми потому, что Богъ освятнися за насъ и дароваль намъ-Свою святость, такъ что между людьми нътъ никакого различія; всъ мы гръшны и бываемъ святы только чрезъ Христа" 67). "Разбойникъ, распятый по правую сторону креста, разъясняетъ онъ,-такъ же свять во Христв, какъ и св. Петръ, и нътъ нинакой важности въ томъ, что св. Петръ и Павелъ совершили большія дела, чемъ разбойникъ, я или те; мы съ обеихъ сторонъ по природъ гръщники и нуждаемся въ благодати и милости Божіей. Хотя нъкоторые святые менъе совершали внъшнихъ, грубыхъ грёховъ, однако всё они, также и апостолы, часто ощущали въ своемъ сердцъ дерзость, скуку, мысль объ отчаянія, отверженіе оть Бога и другіе недобрые недостатки человъческой слабости, такъ что въ людяхъ нельзя видеть и находить ничего святаго, ничего добраго" 68). Такимъ образомъ, въра дълаеть встахь людей равными и каждый втрующій должень смізлои настойчиво величать себя святымъ.

Правда, Лютеръ соглашался, что для человъка гръшнаго очень трудно освоиться съ такимъ непривычнымъ сознаніемъ и откровенно высказалъ, что онъ самъ еще не можетъ достаточно увърить себя въ собственной праведности; "я все еще обучаюсь этому, говоритъ онъ, потому что очень трудно гръшнику говорить: я имъю на небъ мъсто возлъ св. Петра; при всемъ томъ мы должны восхвалять и прославлять эту святость <sup>\* 69</sup>). Въ этомъ и состоитъ главное упражненіе и истинная зрълость христіанина, чтобы совершенно отръшиться отъ всякаго отношенія

- ") Walch. Ausg. V, 724.
- ") Walch. Ausg. V, 725.
- ") Ibid. XXII, 848, ff.

· Digitized by Google

къ привственному закену и по возможности усвоить себъ безрасличный взглядъ на вою правотвенную сторону жизни. Человъть долженъ убъдить себя расъ навсегда, что его святость вмънема чисто внъшнимъ образомъ, что она находится внъ всякей органической связи съ сто правственнымъ міромъ и потому не тернить никамого ущерба отъ соприкосновения съ его гръховностью; она можетъ легио и удобно совмъщаться съ его поречной природой, не тускиветъ и не исчезаетъ подъ дъйствіемъ злей воли.

Въ pendaat и въ подтверждение такой теории у него явилось учение о скрытой праведности. Праведность по его системи не представляеть какого-нибудь ощутительнаго и замётнаго состоянія; она спрыта и таинственно замкнута въ глубинв человвческаго духа, ничвив не проявляеть себя наружнымъ образомъ и остается безъизвёстною для самого человёка. Напрасно поэтому было бы безпоконться о своей жизни и видеть въ своихъ грахахъ повоны въ сомнёнію относительно святости; она не исключаеть собою порочныхъ движеній воли, но, скрываясь за ними, является накъ бы замаскированною и неузнаваемою даже для внутренняго сознанія. Въ этомъ своебразномъ, таянственнонъ свойствъ праведности Лютеръ не безъ основанія видълъ большое утвшеніе для тревожной совъсти и усердно старался выотавить его на видъ своимъ послёдователямъ. "Любезный брать, увъщеваеть онъ, - ты охотно желаль бы имъть такую праведность, которая давала бы чувствовать себя, чтобы ты инъть вследотвіе этого радость и утешеніе, подобно тому, какъ гръхъ даеть себя чувствовать и причиниеть печаль, страхъ и уныніе. Между твиъ изъ этого ничего не происходить, но ты старайся о томъ, чтобы твоя праведность, которую ты имвешь въ надеждв и которая еще скрыта, превосходила гръхъ, который ты ощущаешь, и знай, что это не такая праведность, которая повволяеть себя видеть и чувствовать, но должно надеяться, что въ свое время она обнаружится. Поэтому, ты не долженъ руковожствоваться чувствомъ грвха, которое тебя устрашаетъ и опечниваеть, но объщаніемъ и ученіемъ въры, по которому Христосъ объщаетъ тебъ, что Онъ-въчная совершенная твоя преведность 70). Не имъя возможности ощущать и чузствовать

<sup>20</sup>) Walch. Ausg. VIII. 2621.

свою святость заматнымъ образомъ, человакъ и не долженъ стараться пров'ярять ее на д'аль, а долженъ просто и теоротически върить, что она въ немъ пребываеть. "Ты долженъ, говорить Лютеръ, — не чувствовать, что ты имвень праведность, но вфрить, и если ты не върнщь, что имвешь праведность, то наносишь ужаснъйшую обиду и осворбленіе Христу" 71). "Не въдь я, говоришь ты, не чувствую, или очень слабо чувствую, что имѣю праведность. Что же? Развѣ ты долженъ чувотвовать это? Въровать ты долженъ, а не чувствовать, потому что она (праведность) духовна и неуловима; она не позволяеть себя ощущать, но желаеть, чтобы въ нее ввровали, и если ты не въруещь, что ты оправданъ, то сильно поноснить и хулищь Христа 22). Лютеръ усиленно настанвалъ на этомъ пунктв своей системы, очевидно имбя въ виду всю важность его значения, какъ успокоительнаго средства противъ застарълой висчатлительности совъсти. Онъ не безъ основанія разсчитываль, что это ученіе въ связи съ общимъ утвшительнымъ характеромъ системы должно еще более поднять самоуверенность человека и ослабить его укоренившуюся привычку въ самообвиненію и безпокойству о своихъ грѣхахъ. Эта вѣчная, хроническая тревога совъсти и постоянное, напряженное чувство граховности, искусственно поддерживаемое въ католицизмъ, представлялись Лютеру величайшимъ и всеобщимъ зломъ, противъ котораго савдовало направить главныя силы; не нравственное улучшене и освобождение отъ гръховъ, а только увъренность въ прощения и спасении составляеть основной факть всей религии, которому должно подчинять все остальное Онъ глубово возмущался непониманіемъ этого кореннаго начала христіанской этики и не разъ высказывалъ рёзкое негодованіе противъ католичества, воспитавшаго своихъ духовныхъ дътей въ ложныхъ, рутинныхъ понятіяхъ морали. Онъ папрягалъ всё усилія, чтобы искоренить это гибельное зло, внесенное католицизмомъ, и по возможности обновить все нравственное міровозэрвніе человьчества. Не ограничиваясь однимъ теоретическимъ, раціонально-богословскимъ раскрытіемъ излюбленной темы, которая выступаеть едва

**34**,

<sup>&</sup>quot;) Comm. in Gal. ed. Irmischer. II. 819.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Angeführt von Neumeister Lehre vom Glauben. S. 74.

ли не на встахъ пунктахъ его снотемы, опъ былъ не менте щедръ и плодовить на разные практические совиты, направленные противъ этого главнаго, вёковаго недоразумёнія-прявычнаго безпокойства о гръхахъ. Общая мысль, которая замътно проходить чревъ весь рядъ подобныхъ наставленій, сводится къ тому, что человѣкъ долженъ упорно и систематически насиловать свою безпокойную совъсть и исвусственно притушить ся ириродную чувствительность посредствомъ постоянныхъ упражненій мысли на представлении Христа, Его всемірныхъ заслугь и Его же даровой, безусловной святости. Истинное искусство и совершенство христіанина въ томъ и состоять, чтобы при всякой непроизвольной тревогъ совъсти всякій грбхъ, всякое зло мысленно переносить на Христа и обратно - со Христа на себя Его святость. Такимъ образомъ, внутренній міръ человъка по Лютеру, долженъ представлять какъ бы постоянную сцену, гдъ происходять бравурные діалоги и споры между умомъ и совъстью. Непоколебимая настойчивость и упорство-самая лучшая защита въ этой внутренней, междуусобной борьбв. "Если тебя обвиняеть сознание гръховъ, научаеть Лютеръ, - если оно выставлаеть тебв на видь гнёвь всякій, то ты не должень соглашаться съ этимъ, но вопреки своему сознанію и чувству долженъ думать, что Богь не гизвается на тебя и ты не осужденъ, ибо Св. Писаніе учить, что царство Христово вив чувства" 72).

Въ качествъ утъщительнаго цълебнаго средства Лютеръ неръдко рекомендуетъ также методъ-всъ упреки совъсти, всъ опасенія и безпокойства по поводу продолжающихся пороковъ относитъ на счетъ діавола и разсматривать какъ его искусительныя козни. Къ числу этихъ діавольскихъ хитростей онъ относитъ между прочимъ то, что сатана самыя незначительныя вещи обращаетъ въ тяжкіе гръхи и мучаетъ ими совъсть. Въ этомъ отношеніи лютеране находятся въ исключительномъ положеніи и преимущественно навлекаютъ на себя искушенія діавола, который обращаетъ на нихъ все свое оружіе. Онъ часто затемняетъ и уничтожаетъ даже добрыя дъла, совершаемыя ими, а выставляетъ предъ совъстью въ преувеличенномъ свътъ самые мелкіе про-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Opp. lat. Ieu. III. f. 454. a.

ступки <sup>74</sup>). Діаволъ, конечно, имветъ прямой интересъ заботиться о возстановленіи прежнихъ надежать и разсчетовъ на двая, чтобы твиъ ослабить и подорвать въру, которая одна держить все спасеніе человёка.

Въ основания тавихъ иселючительныхъ понятий и ревнивыхъ наставленій Лютера о въръ лежить ученіе о противоположности . между закономъ и Евангеліемъ, ученіе, которымъ онъ замётно гордился, какъ своимъ отврытіемъ. Онъ быль искренно увъренъ, что ему первому удалось возстановить наллежащее понятіе по этому важному вопросу, которое со времени самихъ апостоловъ, всегда сврывалось подъ мракомъ джи и заблужденій. Законъ по Лютеру, говорить о томъ, что долженъ делать человекъ, а Евангеліе о томъ, что сдёлалъ для него Христосъ и во что онъ долженъ въровать. Этимъ вореннымъ различіемъ принциповъ опредъляется ихъ діаметральная противоположность, склоняющая всъ преимущества на сторону последняго. "Евангеліе не проповедуеть, что мы должны двлать или дозволять, учить Лютерь, не требуеть отъ насъ ничего, но только приказываеть намъ принимать и держать вёчное блаженство и говорить: смотри, любезный человёкъ, что сдёлалъ для тебя Богъ, Онъ воплотниъ ради тебя Своего Сына! Въруй и принимай это и ты будешь спасенъ. Евангеліе учить только о томъ, что даровано намъ оть Бога, а не о томъ, что должны мы давать или делать для. Бога, вакъ обывновенно поступаетъ законъ" 75). "Евангеліе собственно требуеть не дель нашихъ, чтобы чрезъ это вы были благочестивыми и святыми, оно даже осуждаеть такія двла, но требуеть вёры во Христа, вёры въ то, что Онъ побёдиль ради насъ грахъ, смерть и адъ и такимъ образомъ далаетъ насъ благочестивыми и спасенными не чрезъ наши дъла, но чрезъ свое собственное дело, страдание и смерть, такъ что мы можемъ усвоять себт Его смерть и побъду, какъ будто мы сами исполнили это" 76). Законъ и Евангеліе – это двъ совершенно различныя сферы, съ различными отправленіями, и никакимъ образомъ не цолжны быть смъшиваемы. Для правильнаго пониманія дъла.



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Walch. Ausg. IV. 2860. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Walch. Ausg. III. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Walch. Ausg. XIV. 102.

и для обезпеченія успъха собственнаго спасенія необходимо строго разграничивать то и другое и тщательно оберегать себя оть ихъ смвшенія, потому что оно служить опаснымъ препятствіемъ и можеть повлечь за собою гибельныя последствія "). Нютеръ не признавалъ за закономъ никакого положительнаго нравственнаго значенія, а понималь его только въ отрицательномъ, чисто служебномъ смыслё. Раскрывая предъ человёкомъ всю непомврную величину и тяжесть лежащаго на немъ нравственнаго долга, законъ является по Лютеру лучшимъ и естественнымъ показателемъ его паденія и безсилія; въ этомъ весь смыслъ и единственная польза закона; онъ открываетъ человъку глаза и наглядно показываеть ему, какъ слабы и ничтожны его силы и какъ мало соотвётствують онё требованіямъ нравственнаго совершенства; онъ какъ бы отрезвляетъ человъка оть его иллозій и самообольщенія, вызываеть въ немъ спасительное разочарование въ самомъ себѣ и невольно заставляеть его обращаться въ Богу и возлагать всв свои надежды исключительно на Его милосердіе. "Важнёйшая обязанность и сила закона, утверждаеть Лютеръ, состоить въ томъ, что онъ открываеть первородный грёхь со всёми его послёдствіями и показываеть человёку, какъ низко пала и глубоко повреждена его природа. Этимъ онъ устрашается, унижается, двлается унылымъ, отчаявается, охотно желаеть помощи и не знаеть откуда, начинаеть враждовать и роптать на Бога. Это божественный громовый ударъ, которымъ онъ твхъ и другихъ, явныхъ грешниковъ и притворныхъ праведниковъ сбиваетъ въ одну кучу, лишаеть всякаго права, приводить всёхъ въ страхъ и уныніе. Это молотокъ, о которомъ говоритъ Іеремія: слово мое молотокъ, который раздробляеть скалы; это-не activa contritio, расканніе, a passiva contritio, настоящая грусть, страданіе и чувство смерти" 78). "Законъ, поясняетъ онъ, долженъ проповедываться для того, чтобы показать людямъ, сколь великихъ дълъ требуеть отъ насъ Богь, изъ которыхъ им не можемъ исполнить ни одного, по немощи нашей природы, поврежденной паденіемъ Адама... Законъ хорошъ и подезенъ, но только въ сво-

<sup>&</sup>quot;) Ibid. XII. 1655.

<sup>\*)</sup> In den Schmalcaldischen Artikeln. Titel: Gesetz und Busse.

емъ особенномъ употребления, именно, вопервыхъ, для укрощенія гражданскихъ преступленій, и затёмъ для раскрытія в возвышенія преступленій духовныхъ, чвиъ онъ обвиняеть людей, устрашаеть и доводить до отчаннія" 7»). Такимъ образомъ, нравственный законъ теряетъ всё права въ системъ Лютера и лишается всякаго самостоятельнаго значенія, признаннаго за нимъ въковымъ сознаніемъ человъчества; онъ является здъсь въ совершенно пассивной и косвенной роли, въ качествъ какого-топодставнаго пугала, назначеннаго однимъ своимъ видомъ устрашать человёка и тёмъ самымъ обращать его за помощью къ. Богу; отъ него отнято всякое положительное содержание, всякая нравственная юридикція; это - не столько кодексь нравственныхъправилъ и требованій, не столько идеаль и регуляторъ жизни, сколько простое механическое орудіе, автоматически двйствующее на сердие человёка и по рефлексу усиливающее энергію. въры. Христосъ все совершилъ и принялъ на себя витсто человъка, не исключая и закона, который до твхъ поръ неносильнымъ бременемъ лежалъ на его совъсти. Этимъ могучимъ божественнымъ актомъ мидосердія Онъ совершенно упразднилъ иизгналь его изъ области человѣческаго сознанія, которое въ свою очередь должно тщательно оберегать себя оть его ложныхъ и насильственныхъ притязаній. Евангеліе и запонъ — это двѣ непримиримыя противоположности, которыя не могуть существовать другь подлё друга; одно исвлючаеть другое. Какъ главный источникъ и виновникъ отчаянія, законъ не можетъ имъть мъста тамъ, щъ ръчь идеть объ одномъ только утвщения и спасении и гдъ устранается необходимость всякаго долга. Это вловкъ всвхъ ересей и богохульствъ, потому что человъкъ, допуская его въ свое сознание, твиъ самымъ обнаруживаетъ явное недовъріе въ Богу и оскорбляеть божественную дичность и могущество Христа". Поэтому, утверждаеть Лютеръ,-нельзя допускать въ сознаніе закона съ его требованіями, напоминаніями и предостереженіями. Невозможно, чтобы человікь быль спасенъ и оправданъ, если онъ не изгонить закона изъ своего сердца, если не уничтожить всякое напоминание о божественномъ законв, если не откажется отъ неразумной мечты, что Хри-

<sup>19</sup>) Walch. Ausg. XI, 159. Comm. in Gal. ed. Irmischer II, 69,

38



..

стосъ будто бы двёствительно даль законъ, законъ любви " ""). Законъ не можеть мириться съ върою, потому что служить однимъ изъ главныхъ ся тормазовъ и невольно отвлекаетъ чедовъва отъ всецълаго и безусловнаго разсчета на милосердіе Божіе. Онъ является, поэтому, едва ли не самымъ опаснымъ врагомъ человёческаго спасенія и служить вёрнымъ орудіемъ въ рукахъ діавола, который пользуется имъ, какъ удобнымъ прикрытіень для своихъ коварныхъ замысловъ. При посредстве закона онъ отарается унизить въ глазахъ человёка величественный образъ Христа-Искупителя и подорвать довфріе въ Его Божественному милосердію и силь. "Какъ скоро человъкъ, говорить Лютеръ, -- представляеть себъ Христа законодателемъ или судіею, Который требуеть у него отчета въ его жизни, то онъ должень твердо вёрить, что это не Христось, а неистовствующій дьяволь " 81). Сов'ясть, какъ логосъ нравственнаго закона, есть ближейший органъ сатаны и потому должна быть всячески заглушаема. По мнёнію Лютера для человёка нёть болёе важной и вивоть трудной задачи, какъ эта необходимая эмансипація совъсти отъ вліянія и господства закона. Онъ истощаєть всю убъдительность своего краснорачія, чтобы сделать понятнымъ ия своихъ читателей, какъ важна и необходима для каждаго върующато свобода личнаго сознанія отъ ферулы закона и неодновратно предлагаеть въ руководству возможные совёты. "Если законъ, научаетъ онъ, --- устрашаетъ тебя, обвиняетъ и показываеть тебя грахи, грозить тебя гнавомь божественнымъ и смертію, то поступай такъ, какъ будто никогда не было никаного закона или гръха, а только Христосъ, благодать и спасеніе; если же ты ощущаешь ужась закона, то говори: законъ! Я не желаю слушать тебя, потому что ты имвешь тяжедый и медленный языкъ. Полнота временъ настала и потому я свободенъ; я не хочу далье претеритвать твоего господства " 82). "Въра, убъкдаеть онь въ другонъ мёстё, - ничего не знаеть о законъ дёль, о нашей праведности и силахъ, потому что она гораздо выше всего этого; она доляна быть перенесена въ рай, высоко и

\*) Ibid. II. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup>) Comm. in Gal, Francof. 1543. f. 11. a. et 69. b.

<sup>&</sup>quot;) Comm. in Gal. Irmischer. II. 209. Walch. Ausg. VIII. 1622.

далеко отъ земнаго царства, гдъ нельзя услыхать вопросовъ: что ты сдёлаль? Чего ты не сдёлаль? потому что этихъ словъ и проповёди закона не слёдуеть впускать въ рай и чертогъ Жениха; тамъ проповёдують и слушають только объ этомъ Женихв, что Онъ сдвавлъ и далъ тебв, и чего Онъ желаеть отъ тебя, именно,-чтобы ты держался только Его одного и Его только благодарилъ за столь великое благодеяние. А когда приходить законь, гони его изъ чертога Жениха и говори, чтобы онъ оставался на землё или бы шель на гору Синай, которая присвоена и принадлежить закону" 82). Лютеръ вообще встви силами старался ободрить человёка въ роковой борьбе съ закономъ и возбуждалъ противъ всякихъ послабленій и уступокъ; онъ представлялся ему самымъ заклятымъ врагомъ спасенія, который не имълъ никакихъ правъ на снисхождение и нощаду. Для болёе успёшнаго противодействія закону и въ противовёсь его рыгористическимъ требованіямъ. Лютеръ считалъ нелишнимъ усилить эпикурейскую точку зрвнія, чтобы среди удовольствій и усиленныхъ отправленій повселневной жизни спорте забыться оть его навойливаго шопота. "Если, говорить Лютеръ,--мысли и разсужденія о закон'я устрашають сов'ясть и она чувствуеть въ нихъ гнёвъ Божій, то слёдуеть изгонять икъ. Вивсто того надо пать, всть, пить, спать, веселиться, на зло діа-BOJY" 84).

Свою ненависть и предубъжденіе противъ закона Дютеръ, естественно, перенесъ и на Моисея, какъ на его главного истоерическаго представителя. Въ своемъ сознаніи онъ неразрывно соединялъ и олицетворялъ въ немъ всё ужасы и грозный характеръ закона и совершенно открыто высказывалъ свое отвращеніе къ этому библейскому мужу. "Моисей, говорить онъ, глава всёхъ палачей и никто не превосходить его по ужасамъ, тревогамъ, тиранотвамъ, отрахамъ и громовымъ рёчамъ. Но ты не обращай вниманія на его страхи и ужасы, а относись къ нему, какъ къ злёйшему еретику, какъ къ соыльному и осущениому, который гораздо злёе папы и самого чорта, потому что онъ съ своимъ закономъ не можетъ дёлать ничего другаго, какъ



<sup>\*\*)</sup> Walch. Ausg. V. 623.

<sup>4)</sup> Tischreden. Walch. Ausg. XXII. 654-655.

только пугать, мучить и умерщилеть 4 83). "Я не нелаю признавать Моисся съ его закономъ, поясияеть Лютеръ,-котому что онъ врагъ Господа Христа. Еслибы онъ пришелъ со мною на судъ, то я не допустилъ бы его во имя Божіе и скезаль бы: адась стонть Христосъ" 86). Лютеръ вообще любилъ сопоставлять Христа и Монсся, какъ двъ конкретныя личности, воплопающія въ себі эту сатальную противоположность закона и Евангелія. Посябднее доляно такъ же нензибрино возвышаться надь первымъ, наскольно Христосъ превосходить Монсен. "Я, стоворить Лютеръ отв лица Самого Христа, - не ускрашаю люжей, какъ Монсей, и не говорю: дълай то, дълай это, но проповъдую отпущение граховъ и говорю о томъ тольно, что нужно брать, а не о томъ, что нужно нечто давать" 87). Одъ не унусваль щи одного случая, чтобы подвлиться съ читателями собственнымъ представлениемъ о Христв, вакъ только Утвшителев. "Я желею, говорить онъ, благочестия Монсен, законъ поставить на другое «шъсто и держалься инаго проповъднива, который у Мо. XI. 28 говорять: пріндите ко Миз... Этоть пропозванинь не научасть тому, что ты можень любять Бога или какъ ты долженъ постулать и жить, но говорать, кака должень ты быть благочеставымъ и правдивымъ, если не можещь двлать этого. Эта лиая препозвя, нежели учение запона Монссева, которое занимается только дълами. Законъ говорить: не гръши, иди туда, будь блалочестивъ, дъдай то, дъдай это, а Христосъ говоритъ: бери, ты не благочестивъ, но я исполнить это вивсто тебя, remissa sunt отонла исключительно въ утвшения и прощении в не низла ничего общаго съ законодательствомъ. Въ втомъ и состояло по его мизнію важивйшее заблужденіе католичества, --что оно слалало Христа гизенымъ судісю и обеннителемъ и представляло Его въ одинановыхъ чертахъ съ Монссенъ. Религіозное представление Лютера риссвало величественный образъ Христа въ саныхъ мягенхъ и нажныхъ чертахъ, исключетельно какъ хода-

- ") Walch. Ausg. XI. 2914.
- ••) Ibid. 2821.

<sup>&</sup>lt;sup>•5</sup>) Ibid. 649. 652.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 654-655.

тая, сострадательнаго Искупителя и всепрощающаго Бога, и упорно чуждалось всякихъ рёзкихъ и мрачныхъ красокъ въ католическомъ стилъ.

Но какъ ни старался онъ насиловать прежнія укоренившіяся тенденцін, какъ ни усиливался изгнать послёдніе слёды католической подзаконности, онъ все-таки живо чувствоваль, какъ трудно и пожалуй невозможно въ дъйствительности отръшиться оть всякаго отношенія въ закону и удалить его изъ сознанія. Въковое представление человъка до такой степени сроднило и силотило законъ съ Евангеліенъ, установило между ними такую твеную органическую связь, что нужны были неввроятныя, сверхъестественныя усиля для того, чтобы совершенно разъяснить и разобщить ихъ одно отъ другаго. "Правильно отличать законъ отъ Евангелія, признается Лютеръ, - такъ трудно, что даже я — довторъ Священнаго Писанія еще не могу правильно судить объ этомъ. Віздь нізть ни одного человізка, который бы могъ върно различать это" 8.). На чью то жалобу относительно невозможности отличать законъ оть Евангелія Лютеръ отвъчаль: "еслибы вы могли это, то были бы настоящимъ довтороить; при этомъ снять свой бареть со словами: "если вы ножете это, то я хочу вамъ сказать: любезнвищий господинъ кояторъ, вы ученый, я и Павелъ инвогда еще не могли дойти до **эт**ого <sup>с во</sup>).

Не отрицая всей трудности и практической неисполнимости такого различанія, которое не подь силу озмому ему и даже ал-Шавлу, Лютеръ продолжаль однако настанвать, чтобы христіане не возможности упражнялись и пріобрътали навыкъ въ этомъ важномъ дълъ и учились правильно судить и въровать во Христа. При отсутствія истиннаго понятія о Христъ необходимо должна отрадать и чистота въры, которан между тънъ составляютъ средоточіе всъхъ религіозныхъ отношеній человъка. Истинная въра какъ носительница тъхъ исключительныхъ свойствъ и силъ, которыя производятъ и доставляютъ оправданіе, можетъ имъть своимъ объектомъ только Христа-Искупителя, но не законодателя. Только Голговская жертва, воспринятая серднемъ и върою,

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Tischreden. Walch. Ausg. XXII. 691.

<sup>»)</sup> Ibid. 678.

смываеть грахи человака и далаеть ихъ незримыми и безразинчными для Бога. Богь смотрять тольно въ сердце человёка и восхищается созерцаніемъ въ немъ драгоціяной врови Своего Сына, оставляя безъ вниманія всю правственную половину его духовнаго міра, какъ бы ни была она темна и запятнана грязью порока. "Богъ не можетъ видуть въ насъ никакого гръка, утверядаеть Лютеръ, — хотя мы вполнё зеражены нить, хотя грёхн находятся и внутри и виз наоть, и на твиз и на душё, всюду съ головы до пять; но онъ видить только драгоцвиную и прекрасную кровь Своего возлюбленнаго Сына, Господа Нашего Інсуса Христа, которою мы окроплены; эта кровь есть волотая одежда благодати, которой мы покрыты и въ которой ходинъ предъ Богонъ, такъ что Онъ не можеть смотръть на насъ иначе, чемъ какъ на Самого возлюбленнаго Сына, полнаго праведности, святости и невинности" »1). При върв въ некупительную сных Христовыхъ страданій и въ ихъ универсальное значеніе не должно быть и рачи о какома-либо законодательства, вакона и его неумолимыхъ требованіяхъ, потому что это-совершеннолишнее и пенужное бремя, не пивющее никакого даже волокогательнаго значенія въ продессь оправданія. "Вели только мы сохраняемъ это сокровище, продолжаеть узбрять Лютеръ, --пеленаенся смертью Сына Бежія и поврываенся Его воскресснісиъ, соли ны остасися тверды въ этокъ и не уплонненся, то наша праведнооть етоль велика, что наши грихи являются канъбы небольшими каплями, в праведность -- огромнымъ моремъ « \*\*).

Но Лютеръ не выдерживаеть до конда своего принципа и неръдко измъняетъ послъдовательности; на протиженія всего развитія системы бросается въ глаза множество замътныхъ колебаній, недомолвоять и ръпительныхъ противоръчій. По одному и тому же вопросу о дъдахъ находнить самыя расперъчивыя суиденія, идущія въ разръзъ одно другому и способятыя сбить оттолку любаго присяжнаго богослова. Мы видъля, какъ ръзко и настейчиво возставалъ Лютеръ противъ добрыхъ кълъ, от какой цинической откровенностью выскавниваля, объ ихъ вредномъ вцаныя и прениуществахъ гръзника, и уназывали, вакъ твердо,

<sup>92</sup>) Walch. Ausg. XII. 2643.

43

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Walch. Ausg. YIII. 878. ff.

увъренно онъ защищать изолированность и враждебную непримиримость двль и ввры,-но не следуеть преждевременно увлекаться сміздымь и категорическимь тономь реформатора; онь туть же изменяеть самь себе, начинаеть сальшивить и производить ранинтельный диссонансь въ системъ, замътный для самой неваыскательной логики. Очевидно, теорія и опыть плохо мирились въ совнанія самаго Лютера. Среди догическихъ чисто сормальныхъ постросній и крайностей теоретическихъ выводовъ онъ въ дайствительности не могъ не ощущать живаго протеста въ собственномъ духв. Естественное сознание правственнаго долга и жизыя, органическія потребности добра заявляли о своихъ вёковыхъ правахъ независимо отъ такихъ или иныхъ логическихъ тонкостей изпиленія и, конечно, служили самымъ убъдительнымъ и краскоръчнанить возражениемъ противъ натяжекъ и изиншествъ теорія. Эта внутренняя, природная оппозиція духа двйствовала отрезвляющимъ обравомъ на увлеченія ума и вызывала те немногіе моменты, когда Лютеръ высказался за права и значение добродвтели оз явнымъ ущербомъ для послъдовательности. Не смущаясь прежними положеніями и сов'ятами, гиз дала третировались, канъ ненужное и опасное бремя, онъ находнаь возножнымъ визотё съ темъ утверждать и доказывать, что ввра необходние сопровождается добрыми свлами и служить ихъ остеотвенныхъ источникомъ. Если человёкъ сдёлался чрезъ въру дебрынъ деревонъ (по любниому сравнению Лютера), то онъ ириносить и плоды, т.-е. добрыя двла, которыя являются сани собою, безъ всякаго усиля со отороны върующаго. "Добрыя кала, говорать онь,---должны слёдовать за вёрою, или, скорёс, они не долины слёдовать, а слёдують сами собою подобно тому, вань доброе дерево не должно приносить добрыхъ плодовъ, в иринесить само собею" »»). Очевидно, это была только хитран уловва, посредствоиъ воторой Лютеръ дуналъ обмануть самаго себя. Съ одной стороны, ему хотвлось успоконть свое нравотвенное сознание и признать гражданотво добродатели, но въ тене время нужно было инновать нензбалное противорачие и обойти законъ, противъ котораго онъ такъ постоянно ратовълъ. Върующій по его представлению производить добрыя дъла со-

\*\*) Opp. lat. Wittenb. I, 386, b.



вершенно добраводено, детко и свободно, бого велисто наприженія води и независимо оть канить-нибо сознательныхъ побужденій. Оть невольно поступаєть по задону и неволяють его правила, но въ тоже время не нужнается въ самонъ законъ, было давать никакоро запона для того, чтобы оно свутнао и двигалось по небу, водь, --чтобы она телла, отно, -- чтобы онъ горвиз, и дереву,-чтобы ено росло, зелеявло и приноснио плоды: гаунь быль бы тоть, кто бы вздужать все это приназывать « •••). Такимъ образомъ, эта генетическая связь въры и добродетски представляется совершение сстественнымъ и нормальнымъ леденісиъ, существующимъ въ поранив отправленій духовнаго міра. и такъ же неизбъжна и правильна, какъ ввновой порядокъ онзическихъ законовъ. Во всёхъ честибищихъ разъясненияхъ по этому предмету замѣтно явное усиле Дютера предотвратить возможныя недоразумёнія въ пользу закона и устранить всяній поводъ къ католическому толкованію дела. Въ этихъ видахъ онъ всего чаще останавливается на сопоставление втры в плодоваго дерева, находя здёсь подную аналогію внутрежних отношеній; подобно тому, какъ послёднее, обладая по природё производительными силами, само собою приносить плоды и не нуждается для этого ни въ какихъ особыхъ побужденідкъ, такъ и вёра производить добрыя дыла по естертвеннымъ свойстванъ своей духовной природы и не требуеть для этого ниванихъ исключительныхъ мотивовъ въ законв и даже усилій воли. "Добров нерево, утверждаеть Лютеръ, -- не нуждается ни въ наномъ маставленія и закона для того, чтобы приносить добрые плоды, но его природа дайствуеть такъ, что оно нриносить ихъ безъ всяваго закона или наставленія; для меня должень казаться совершеннымъ дуракомъ тотъ, который даетъ яблонъ квигу, наполненную законами и правидами о томъ, что она должна приносить аблони. а не терновыя ягоды, такъ какъ она по собственной породъ дблаеть это лучше, чёмъ онъ можеть приказать и преднионть ей всеми книгами. Равнымъ обрадомъ, все христане такъ рокдены духомъ и вёрою, что дёлають все вполнё правильно, болёе нежели можно научить ихъ всякими законами, и потому не нущ-

<sup>94</sup>) Jen. Ausg. II, 483.

JAIDTOS JAS OSOS CAMENTS HE BE BABORE SARORE, HE BE BARONES правидв " "). Но это была только аналогія, простое риторическое соображение, не разъясняющее существа дела. Нужно было ASTE TABOE HAN MHOS DANIONALLHOS OGLACHCHIS, KOTODOS OM DAскрывало въ саменъ кориз это загадочное явленіе правственнаго міра. Лютеръ чувствоваль эту логическую нотребность, но въ тоже время самъ нивлъ слишкомъ смутныя и сбивчивыя представления о делев. Въ его произведенияхъ можно находить цълую серію текних объясненій, которыя твих болёс запутывають и затемияють дело, что каждое въ отдёльности не имветь должной устойчивости и противоржиять другому. Въ 1520 году онъ просто увърядъ, что въра необходимо приносить съ собою любовь и надежду; черезъ десять лють онъ уже доказываеть, что человъкъ, обладающій истинною върой, совершенно не можеть грашить, подобно тому, какъ супругь, уваренный въ своей жень, не можеть измънить ей. Последующія объясненія все сводятся къ специфическимъ особенностямъ все той же въры, которая то размягчаеть сердце, то низводить Св. Духа, то представляется столь жийой и двятельной, что непрерывно производить одно добро "6). Очевидно, самъ Лютеръ съ трудошъ могъ оріентароваться въ разнообразіи собственныхъ догадокъ и гипотезъ; но кажется вся нить подобныхъ объяснений вращается около той основной мысли, что для върующаго всякое дъло-добро и не имветь объективной цвиности; онь неоднократно утверядаль раньще, что ввра покрываеть всё добродётели, сглаживаеть ихъ значение и одна становится на ихъ мъсто; та же мысль проводится и въ данномъ случав, какъ единственная опора и прикрытіе на случай возможнаго отступленія. "Теперь каждый самъ можеть чувствовать, говорять Лютеръ, -- когда оны дъласть доброе и ногда недоброе; если онъ находить свое сердце увъренныжь, что это угодно Богу, то двао-добро, хотя бы оно было такъ же незначительно, какъ поднятіе соломинки; если же онъ неувъренъ, или сомнъвается, то двло-недоброе" "?).

При всей шаткости и сбявчивости собственныхъ представле-



<sup>\*)</sup> Ibid. II. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Dölling. III, 95-100.

<sup>&</sup>quot;) Jen. Ausg. I, 226-254.

ній Дитерь не только предоливно упорне настоянать на самонь CARTS. WTO REALS GITANNETS 38 REPORD, TO REALS INCREASED STO BS ESчестве притерія истинной вёры "). Все это ранительно претиворёчна прежнимъ сужденічмъ Лютера, гдо онъ такъ старательно ратоваль противь возваго значения дъль и претивъ тралиціоннаго прієма считать ихъ масштабонъ правадности. Здівсь уже видно замътное колебаніе реформатора, близное нь началамъ католической этики. Очевидно, Лютеръ щон всемъ испосинемъ стремления освободить совъсть отъ нравотвеннаго и божественного закона и поставить се покъ исключительное дъйствіе вмённющей вёры не могь отрённяться оть затаенной н назойливой мысли, что и для варующаго существують обязанности и что вообще нравственность и цвятельность человвиа нельзя разсматривать вакъ нвчто безраздичное и безотносительное въ авту спасенія. Впроченъ, все это было только кажущимся поворотомъ въ возаръніяхъ Лютера и является катъ временная сдвава и невольный компромнось правотвенному чувстру. Действительная жизнь и личный опыть не замедини разочаровать и разувария. Лютера и грубо разбивали всв его илиовіи и теоретнческія соображенія на счеть естественной добродетельности верующихъ. Во всякомъ случае, въ общемъ впечатлёнія системы эта послёдняя теорія представляется какъ бы случайнымъ, вводнымъ эпизодомъ, вставленнымъ безъ всяной органической связи съ цвлымъ. Общій тонъ и карантеръ довтрины сводится все въ той же безусловной монополіи вэры.

Такимъ образомъ, основнымъ принциномъ и центральнымъ нервомъ всей системы остается въра, которой отводится здъсь совершенно исключительное положеніе, нензитримо и нераздъльно возвышающее се надъ всёми прочими сункціями религіозной жизни. Изъ многочисленныхъ равсужденій Лютера о въръ, занимающихъ главное мъсто въ его доктринъ, намъ остается разсмотръть вопросъ объ ея преисхожденіи, какъ онъ поставленъ и ръшается самимъ ресориаторомъ. Нужно замътить, что Лютеръ всегда различаетъ двоякую въру—истиниую и подложную, плотскую. Истинная въра есть всецьло дъло Божіе и недоступна для собстверныхъ слабыхъ силъ человъка. Въра же, созданная

\*\*) Ibid. VIII, 46.

## IIPABOCANDE OBOGPHEIE.

берь божественной номони личными усилими челована, пред-CTRRENETTS HETTO RECO. XARS EDEBASS, JOHNOG H NOUTATELLHOG изибщеніе, чужное твхъ марическихь свойствъ, которыя отличають истинную, оправдывающую въру". Что таное иль имслы, вослищаеть Лютерь по адресу танихъ самочинныхъ вёрующихъ. мысль, которою они называють вёрою, какь не мечта и греза о върв, поторую они сами, собственными силами, безъ божественной помощи создали въ своемъ сердцё?" »). Вера прісбретается независнию и раньше всякихъ дълъ, путемъ простаго слушанія Евангелія и пропов'єди. Этоть процессь нарожденія виры представляется Лютеровъ какъ бы внезапнымъ, моментальнымъ автомъ наятія св. Духа, Который вдругь озаряетъ человъка Своею благодатію и насаждаеть въ его сердцё искомую ввру. "Ввра, говорить Лютерь, пріобрвтается не двлами а слушаніенъ Евангелія. Порядовъ усвоенія слёдующій: сначала слушають Слово Божіе, въ Которомъ Духъ судить міръ за грѣхи; когда грѣхъ сознанъ, то слушають о благодати Христовой. Въ самомъ Словъ приходить Духъ и подаеть въру, гдъ и кому Онъ хочетъ" 100). Это совершенно незамътный и неощутительный моменть, оставляющий свой снасительный слёдь только въ глубнив человъческаго сердца 101). Точно такое же дъйствіе производить и пропов'ядь, т.-е. низводить св. Духа и зароящаеть ввру. Въ тожъ и другомъ случав человвкъ остается простымъ, недъятельнымъ объектомъ, существомъ совершенно пассивнымъ, неспособнымъ оказать какое-либо личное содайствіе для носпринятія в'вры. Онъ находится подъ безусловнымъ произволонъ Духа Божія, Который безъ всякаго видимаго повода и предрасположения со стороны человёка, или осёняеть его благодатію вёры, или минусть вовсе, оставляя въ прежнемъ безонлія и безпомощности. "Когда слушають Слово; утверждаеть Лютеръ, то подается Св. Дукъ, Который очищаеть сердие върою. Въра возникаетъ послъ слушания проповъди, конечно, не у всёхъ, которые слушають, а у кого захочеть Богь, потому что вътеръ дуетъ, гдъ онъ хочетъ, а не гдъ желаемъ мы.

<sup>101</sup>) Kirchenpostill. Wittenbeg. 1562. S. 100.

Digitized by Google

48 %

<sup>&</sup>quot;) Walch. 'Ausg. XI: 1957.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) Ien. Ausg. 1575. V. 62.

Если Дукъ Святый вселился черезъ въру, то мы тотчасъ бываемъ оправданы Имъ, безъ всякихъ напихъ дълъ, единственно только по милости Божіей, и ощущаемъ миръ и добрую совъсть подлъ Бога"<sup>102</sup>). "Такъ какъ всъ люди, продолжаетъ онъ, имъютъ свободную волю одной природы и свойства, которая при томъ же для всъхъ людей имъетъ одно значеніе, т.-е. не имъетъ никакого, то невозможно указатъ никакой причины, почему одинъ бываетъ помилованъ, а другой—нътъ"<sup>103</sup>).

Такимъ образомъ, Евангеліе и проповёдь, составляя единственный возножный путь къ въръ, еще далеко не обезпечивають спасенія человёка и не могуть служить ручательствомъ того, что онъ имъеть истинную въру. Бываеть ли человъкъ върующимъ или невърующимъ, это зависитъ исключительно отъ божественной благодати, которая одна опредвляеть его состояніе, не справляясь ни съ какими условіями и ничёмъ не обнаруживая себя для его субъективнаго сознанія. Но здёсь являлось неразрёшимое затрудненіе въ системв. Каждый, чтобы быть дэйствительно оправданнымъ, долженъ былъ прежде всего вёровать въ истинность своей вёры, въ ея божественное происхожденіе, въ самый факть своего благодатнаго состоянія, потому что этого требовалъ спеціальный характеръ оправдывающей вёры; между тёмъ Лютеръ не умёль и не могъ дать совершенно никакого критерія, по которому человѣкъ могъ бы увъренно отличать истинную вёру отъ подложной. Онъ скорёе долженъ былъ признать ту горькую истину, что ивъ иножества нюдей, совершенно одинаково относящихся къ проповъди Евангелія, только одна часть, вслёдствіе какого-то непостижимаго, таинственнаго предопределения, получаеть истинную веру, между темъ какъ большинство остается за штатомъ, при ложномъ знаніи, съ одной фальшивой маской вёры, не имэющей никакой цэны и значенія. Слабая и нервшительная попытка Лютера, предлагавшая въ качествё искомаго вритерія самую жизнь человъка и добрыя дъла, конечно, нисколько не разръшала затрудненія. Если бы увъренность оправдывающей въры опредъялась для сознанія по масштабу добрыхъ двлъ, то человакъ никогда

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) L. W. Wittenb. Ausg. 1539. IX. 199.

<sup>108)</sup> Ibid. VI. 520.

не могъ бы выйти изъ состоянія страха, сомнѣнія и безпокойства, что Лютеръ всегда считалъ величайшимъ зломъ и даже богохульствомъ; при томъ же постоянное самоиспытание и анализъ собственныхъ дёль и ихъ мотивовъ, это столь же трудное, сколь и продолжительное дело, не исключеющее обманчивыхъ илюзій и самообольщенія эгоизма. Такимъ образомъ, ближайшая цёль Лютера, главнымъ образомъ ободрявшая и воодушевшая его въ реформаторской двятельности, именно-стремленіе доставить человъку спокойствіе и увъренность въ оправданіе, не достигалась и находила неодолимое внутреннее препятствіе въ самой доктринъ. Возникалъ прямой фатализмъ, обрекавшій человъка на пассивное бездъйствіе въ ожиданія своего неизвъстнаго жребія. "Только Богу, говорить Дютеръ,—принадлежить начало, содъйствіе и довершеніе. Все, что бы ты ни начальгрёхъ и остается грёхомъ; ты не можешь дёлать ничего другаго, какъ тольно гръшить; дълай, что хочешь" 104). Какимъ горькимъ, безнадежнымъ отчаяніемъ и какой ужасной нравственной пыткой должны отзываться эти слова въ сердцё человёка, который примиридся съ собственнымъ ничтожествомъ и въ то же время не смветь разсчитывать на случайную и капризную благодать въры!

Во всемъ этомъ фаталистическомъ представленіи особенно страннымъ и непостояннымъ казалось то, что Богъ при своей идеальной добротв и справедливости какъ будто желаетъ вѣчной гибели и оставляетъ безъ помощи цѣлую половину всего человѣчества, если не сказать больше. Все это рѣшительно не мирилось съ кореннымъ понятіемъ Лютера о Богѣ, какъ о Существѣ всеблагомъ, всепрощающемъ и любвеобильнымъ. Въ объясненіе такого загадочнаго порядка вещей, Лютеръ вынужденъ былъ выставитъ новое ученіе о скрытой и открывшейся волѣ Божіей. Только послѣдняя извѣстна человѣку и опредѣляетъ задачи и направленіе его жизни; первая же, оставаясь скрытою и непостижимою для разума человѣка, завѣдомо предопредѣляетъ законамъ <sup>105</sup>). Человѣку остается только безропотно удовлетвориться

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) Walch. Ausg. XI. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>) Brief an die Christen zu Antari. 1525. Wittenb. Ausg. 1559. X. 1786. Dass die freie Wille nichts sei, wider Erasmus. Wittenb. Ausg. 1559. VI. 504.

тёмъ, что ему открыто, и отказаться отъ бевумныхъ полытокъ проникнуть за таниственную завёсу, спрывающую предвёчныя опредёленія его жребія.

Ученіе объ оправдывающей вёрё, составляя главное основаціе и общій принципъ всей оистелы, опредъяно собою весь дальнёйшій ходъ ся положительнаго развитія и характеръ отношеній Лютера ко всёмъ остальнымъ нуиктамъ католицизма. Прежде всего, въ ближайшей, непосредственной связи съ этимъ ученіемъ стояло его исключительное воззрѣніе на таинства. Это въковое, органическое учрежденіе церкви получило совершенно иовый видъ и смыслъ въ его доктринъ, какъ относительно количества, такъ и внутренняго, интеноивнаго своего значенія.

Собственно говоря, въ снотеме Лютера, где весь религіозный культь человёка своднася въ одной только вёрё и гле благодать сообщадась непосредственнымъ путемъ той же въры. не оставалось надлежащаго мъста для таниствъ. Но обстоятельства, традиціи и условія жизни неизбъжно доляны были поставить Лютера лицомъ въ лицу съ вопросомъ и требовали отвъта. Руководствуясь общей идеей своей доктрины, Лютеръ взъ седмеричнаго числа таинствъ оставилъ только два-врещение и причащеніе, исключивши вов остальныя, какь ненивющія непосредственнаго отношенія въ авту оправданія. Но и эти два таинотва сохранились далеко не въ томъ вида и значении, вакое привыкла соединять съ ними церковь. Отвергая изъ принципа всякое вившнее посредство въ дълъ благодати, онъ не могъ допустить въ таинствахъ никакого активнаго дъйствія освящающаго и позаботныся ограничить ихъ едва ли не до простой символической обрядности, оставивъ за ними омысяъ только визшияго утвшительнаго и закръпляющаго знака. Впрочемъ предоставниъ говорить самому Лютеру, чтобы живее уленить действительный взглядь его на дело. "Бога мы удовлетворяемъ темъ, учить Лютеръ, -- что вёруемъ въ Евангеліе, но кромъ этого Онъ жедаеть, чтобы мы, будучи на землё, служнин людямъ и вёру, воторую имвемъ въ сердцв, свидвтельствовали предъ міромъ нвкоторыми знаками, каковыми служать крещеніе и таниство причащенія. Мы должны устами испов'яльвать Евангеліе и затамъ употреблять его знакомъ таинство для того, чтобы міры зналь,

что иы христане" 104). "На ряду съ Своимъ словомъ, разъясиясть онь,-Богь дароваль нёкоторый внёшній знакь, который деласть для насъ Его слово более убедительнымъ, чтобы мы укръцянись въ своемъ сордив, не колебались и не соми́ввались относительно этого слова. Радуга Ноя и тому подобные знаки екръпляли Писаніе, подобно тому, какъ по написаніи письма, прикладывають въ нему печеть. Тоже самое сделаль Онъ и тогда, когда къ своему объщанию "иже въру иметъ и крестится, спасенъ будетъ" присоединиять и витший знакъ — крещение и таннство хлаба и вина, которыя по преимуществу установлены для употребленія въ искушеній и при смерти для того, чтобылюди укранлялись варою и вспоминали Бога съ Его обащаниями. Крещеніе-ото не болье, чемъ внъшній знакъ, который долженъ убъждать насъ въ божественномъ обътования 107). Такимъ образомъ, съ точки зрвнія Лютера таннства являются ничвиз другимъ, какъ простымъ внёшнимъ, символическимъ актомъ, посредотвомъ котораго человъкъ удостовъряетъ свою въру предъ людьми и Богомъ и въ случат нужды укрипляется въ сознании божественнаго объщания и милосердия.

Впрочемъ, Лютеръ не имълъ достаточно духу и твердости вовсе: отръшиться отъ невольнаго сознанія некоторой высшей благодаятной силы, сокрытой подъ внёшней формулой тамиствъ. Въ виду прямаго и яснаго смысла писанія и отчасти подъ давленіемъ совъсти и прежнихъ глубоко вкоренившихся впечатлъній, онъ нередно прямо высказывался въ пользу внутренняго, освящающаго свойства таниствъ, какъ цвлебнаго средства, избавляющаго и разрвшающаго отъ грвховъ. Согласно съ этимъ последнямъ значеніемъ онъ рекомендуетъ таинство Евхаристіи по преимуществу явнымъ и открытымъ гръшникамъ, удрученнымъ терваніями совъсти. Здёсь отпускаются ихъ грёхи и возстановляется душевное спокойствіе. "Изъ всего этого я опредъляю, говорить Лютеръ, - для кого месса служить на пользу и вто достойно причащеется, именно только тв, у которыхъ соввоть оторчена, опечалена и приведена въ замъшательство; такъ какъ слово божественнаго объщанія объ этомъ таинстве предлагаеть.

<sup>1\*\*)</sup> Walch. Ausg. XI. 887.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>) Welch. Ausg. XI. 1290.

отпушение граховъ, то въ нему безъ воякаго отраха долженъприступить тотъ, кто удрученъ угрызеніемъ гръховъ или борьбою съ ними, потому что завёть Христа есть единственное врачевство прошедшихъ, настоящихъ и будущихъ гръховъ, если только принимають его полною вврою" 108). "Если при этомъ, еще разъ утверждаеть Лютеръ, - сердце не сомнъвается въ томъ объщания, что кровь Христова пролита во оставление нашихъ грёховъ, то важдому, употребляющему таинство причащенія, предлагается уплата и удовлетворение за гръхи, чтобы считали за несомнённое и вёровали, что тёдо Христово предомляется. и кровь проливается за насъ. Только это есть истинный путь, ведущій въ прощенію грёховъ" 103). Такимъ образомъ, таниство причащенія по Лютеру совершенно и еъ удобствоиъ могло замвнять покаяние. Вообще, разрвшение гряховъ по его системя являлось дёлонъ самымъ легвимъ и доступнымъ: не тольво насторъ, но и всявій вёрующій могъ и имбять власть всегда разрѣшить своего брата. Строго говоря Дютеръ могъ разсуждать о разрёшени развё только въ крайне несобственномъ смыслё. По его доктринъ каждый разръшаеть самъ себя, лишь только съ върою воспринимаетъ слово Евангелія. Проповъдникъ только возвъщаеть отпущеніе гръховъ, а слушатель въ спеціальной въръ усвояетъ это прощеніе и тотчасъ становится разръшеннымъ. Слёдовательно, каждый, не только духовный, но и мірянинъ съ правомъ возвёщать Евангеліе соединяетъ въ себе и власть разръшенія. "Прощеніе гръховъ, учить Лютеръ, --- состоить не въ папскомъ, епископскомъ, пресвитерскомъ или каномънибудь земномъ человъческомъ въдъніи, а только въ словъ Христа и въ твоей собственной върв. Ключи даны не св. Петру, а тебъ и мнв. Если я проповедую отпущение греховъ, то проповёдую истинное Евангеліе, потому что сущность его состоить въ слёдующемъ; вто вёруеть во Христа, тому доляно прощать его грёхи, такъ что христіанскій преовитерь не можеть пначе открывать рта, какъ только говорить о разришения. Такъ дълаеть и Христось въ Евангеліи, когда говорить: рах vobis, т.-е. Я возвёщаю вамъ оть Бога, что вы имёете миръ и прощеніе

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Walch. Ausg. XIX. 64.

<sup>109)</sup> Ibid. VI. 2332.

грѣховъ. Только это есть Евангеліе и разръшеніе" 119). "Въ дъйствительности вся внёшняя, формальная сторона разрёшенія существуеть только для того, чтобы усиливать и украплять собственную вфру посредствомь утвшенія въ чужомъ словѣ; между твиъ самая юрисдикція, вдасть вязать и рішить совершенно теряеть свой объективный характерь и вырождается въ какуюто обнанчивую мистификацію; это не больше, какъ миражъ, оптическій обманъ, скрывающій за собою могучія пружины все той же субъективной вёры. "Кто терзается грёхами, убёждаеть Лютеръ, – и желаль бы оть нихъ освободиться, вто хочеть услыхать утвшительное слово, чтобы успоконть свое сердце, тоть иди, тайно исповёдуй брату грёхи своя и проси у него разрёшенія. Если онъ дасть тебъ разръшеніе и скажеть: прощаются тебъ гръхи твои, ты имъешь милостиваго Бога и сострадательнаго Отца, Который не желаеть вмёнять грёховъ твоихъ, -то съ веселіемъ и радостью вёрь этому об'ещанію и будь увёренъ, что Самъ Богъ устами твоего брата даетъ тебъ это объщание. А вто имветь твердую и сильную ввру, тоть можеть конечно отложить эту исповёдь и исповёдываться только передъ Богомъ" 111). Такъ какъ весь актъ разръшения сводится только нъ проповъди и возвъщенію Слова Божія и не связанъ ни съ какими исключительными полномочіями, то нёть ничего удивительнаго, что Лютеръ во имя послёдовательности распространилъ это право даже на дътей и женщинъ. "Въ настоящее время, говорить онъ, --- даже женщина и дитя могуть сказать мив: утвшься, любезный сынъ мой! Я возвъщаю тебъ отпущение гръховъ, разръшаю тебя и проч. Развъ слушающій и върующій въ это не получаеть прощеніе грѣховъ и жизнь вѣчную " 118)?

Исходя изъ принципа внутренней, субъективной въры и отвергая всякое постороннее посредство въ дълъ оправданія, Лютеръ съ логической необходимостью долженъ былъ исключить изъ религіозной сферы всякую внёшность и обрядность, тёмъ более, что все это составляло характерную черту католицизма. Человъкъ обязывается къ одной только въръ и не нуждается ни въ

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Wittenb. Ausg. VII. 3.

<sup>111)</sup> Walch. Ausg. XX. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Wittenb. Ausg. VII. 355.

какихъ вспомогательныхъ средствахъ, потому что они ничего не могуть прибавить къ совершившемуся оправданию и незамътны въ яркихъ лучахъ въры. Центральное мъсто въ общемъ сложномъ культь внашняго богопочтенія у католиковъ занимала месса. Естественно, что Лютеръ прежде всего направляетъ противъ нея свою желчную діалектику и употребляеть всъ старанія, чтобы подорвать общее въ ней уваженіе. "Дай Богъ, взываеть онъ, - всвиъ благочестивымъ христіанамъ такое сердце, чтобы они, слыша слово "месса", пугались и открешивались, какъ отъ дьявольскаго навожденія" 113). Ни въ чемъ такъ сильно онъ не раскаявался и ни о чемъ такъ не сокрушался, какъ о своемъ прежнемъ заблужденіи, какъ онъ позволяль себт такъ непроизводительно и грёховно тратить время на мессы; это онъ считаль главной ошибкой и важнёйшимъ грёхомъ своей молодости; по его увъреніямъ месса только оскорбляеть Бога и способна навлечь его справедливый гибвъ и кару. "Хотя я, утверждаеть Лютеръ, —.былъ великимъ, тяжкимъ и свернымъ гръшниковъ и зазорно провелъ свою юность, однако величайшій мой грёхъ состоить въ томъ, что я былъ святымъ монахомъ и въ продолженіи 15 льть столь ужасно прогнавляль, мучиль и безпоконль Мо его возлюбленнаго Господа столь многими мессами" 114).

Свою антипатію къ мессв онъ послёдовательно перенесъ и вообще на молитву, которая представлялась ему совершенно безплоднымъ и безцёльнымъ упражненіемъ, не имёющимъ мёста подлё вёры. Вёра представляетъ единственный путь къ общенію съ Богомъ и исключаетъ всё подобныя средства; она одна достигаетъ того, въ чемъ безсильны самыя жаркія и утомительныя молитвы. "Такъ какъ миръ съ Богомъ, говоритъ Лютеръ, достигается только вёрою, то его нельзя достигнуть ни дёломъ, ни молитвою, ни какимъ-либо другимъ подвигомъ. Этому научаетъ и опытъ<sup>6 115</sup>). Поэтому онъ рёшительно запрещалъ своимъ послёдователямъ долгую и продолжительную молитву и, если самъ позволялъ себё обращаться съ нею къ Богу, то главнымъ образомъ въ духё нетерпимости и противъ своихъ личныхъ враговъ

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>) Walch. Ausg. XX. 1384.

<sup>114)</sup> Walch. Ausg. XVI. 202.

<sup>44)</sup> Ibid. XV. 184.

или папы. Вообще гнёвное и раздражительное настроеніе Лютеръ по личному опыту считалъ самымъ удобнымъ состояніемъ для моливы, потому что оно по словамъ реформатора сообщаетъ ей жаръ и вдохновеніе и отвлекаетъ отъ постороннихъ мыслей <sup>116</sup>).

Что касается поста, то Лютеръ конечно еще менъе могъ мириться съ его существованіемъ въ своей новой церкви. Какъ обязательное періодическое воздержаніе, узаконяемое церковью, постъ стоялъ въ прямомъ противоръчіи съ его принципомъ, гдъ въра требовала безусловной личной свободы, а не допускала никакихъ принудительныхъ обязанностей; тъмъ болъе, Лютеру казалось, что понятіе поста наводитъ на мыслъ о заслугъ, — и этого было достаточно, чтобы вовсе исключить его изъ употребленія. Онъ скоръе готовъ былъ допустить обратную крайность, нежели держать людей подъ такимъ соблазномъ. "Лучше, утверждалъ онъ, — предаваться пьянству и обжорству, чъмъ считать постъ добрымъ дъломъ "<sup>117</sup>).

Почитаніе святыхъ, мощей и иконъ, занимавшее такое выдающееся мёсто въ нравственномъ кодексё католицизма, теряло всякій смыслъ въ доктринѣ Лютера и не могло имѣть значенія тамъ, гдв всецѣло и ревниво царила вѣра. Впрочемъ извѣстно, что иконы до конца его жизни пользовались безсознательнымъ его уваженіемъ, такъ что трудно опредѣлить съ достовѣрностью, отвергалъ ли онъ ихъ употребленіе. По всей вѣроятности онъ признавалъ его, какъ добрый и безвредный обычай, ради котораго лучше пожертвовать послѣдовательностью, чѣмъ безъ пользы успливать и безъ того радикальную ломку вѣковыхъ учрежденій и привычекъ.

Всего болѣе тревогъ и затрудненій чувствовалъ Лютеръ въ вопросѣ о церкви. Онъ никогда не выходилъ изъ мучительныхъ колебаній между совершенно противоположными сужденіями по этому предмету и не выработалъ никакого твердаго убѣжденія. Нужно было такъ или иначе опредѣлить и выяснить свое положеніе по отношенію къ существующей церкви. Но здѣсь открывалась крайне затруднительная альтернатива. Предстояло одно

<sup>116)</sup> Jbid. XXII. 1237.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) Walch. Ausg. XI. 730.

изъ двухъ: или признать католичество двйствительною церковію, обладающей обътами Христа и Св. Духомъ, а свое обществоеретической севтой, или наобороть, всв привилеги истинной держви перенести на себя, а католичество оставить за штатомъ и линить всёхъ вёковыхъ правъ и преимуществъ, освященныхъ исторіей и общинъ сознаніемъ. Въ первонъ случав требовалось слишкомъ много самоотверженія; нужно было отказаться отъ всёхъ правъ церковнаго гражданства и признать себя вив всякой легальной почвы. Во второмъ случав затрудненія были еще серьёзнве и приводили въ столкновеніе съ догматическими основами самой иден церкви. Существенныя черты понятія о церкви опредвляются тёми евангельскими об'втованіями, которыя Христосъ положиль въ ея основание и которыми санкпоннроваль ся исключительныя права и привиллегія: Онъ объщаль, что Духъ Святый до скончанія вёка пребудеть въ Его церкви. Следовательно, отвергая католичество, какъ церковь, и произвольно присвоивая себё ся вёковое знамя, Лютеръ неминуемо долженъ былъ стать въ противоръчіе съ этимъ Божественнымъ обътованіемъ и признать перерывъ въ существованія истинной церкви 118). Эта роковая дилемма, не представлявшая никакого выхода, тяжелымъ кошмаромъ стояла предъ его возбужденной мыслью и неръдко приводила въ глубовому раскаянію въ начатомъ движеніи 119). Онъ до самой смерти мучился неопредвленностью положенія своего общества и напрасно старался успокоивать себя разными діалектическими изворотами, которые все-таки не могли вывести его изъ заколдованнаго круга.

Собственно говоря, ученіе Лютера исключало самое понятіе церкви, въ ея догматическомъ значеніи. Она являлась по его системъ простымъ обществомъ святыхъ, истинно върующихъ, механически связанныхъ единствомъ въры и чуждыхъ всякаго органическаго сродства. Здъсь каждый чувствуетъ себя совершенно обособленнымъ и ведетъ личные, непосредственные счеты съ Богомъ путемъ личной субъективной въры. Въ такомъ смыслѣ его эсемерная церковъ и выразилась въ своей внутренней организаціи. Коль скоро человъкъ непосредственно отъ самаго

<sup>119)</sup> Dolling. III, 197-200.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Walch. Ausg. VIII, 479; VII, 1789.

Бога получаеть ввру и освящение, то ісрархія являлась уже соненно лишнимъ и безцельнымъ институтомъ. Какъ ближайшій, посредствующій органъ благодати, она разумвется не могла имъть мъста въ лютеранствъ: въ этомъ отношения каждый самъ для себя священникъ и не нуждается въ посредствё, потому что въра лично сближаетъ его съ Богомъ, и онъ безъ всякаго посторонняго участія принимаеть освященіе благодати. Подобнымъ же образомъ упразднялась и обязанность учительства, которое въ католичествъ было закръплено за духовенствоиъ. Каждый върующій, какъ священникъ и непосредственный участникъ благодати, самъ для себя служитъ авторитетомъ и имъетъ полную юридическую правоспособность учить и проповёдывать въ цервви. Христіане должны и имѣютъ власть сами провърять и контролпровать свою вёру, "отвёдывать и судить, что въ ней правильно или неправильно; они должны свободно и сибло направлять все по своему правовёрному разумёнію Писанія; въ старину, указываетъ Лютеръ, - Авраамъ долженъ былъ слушаться своей Сарры, которая однако была подчинена ему сильнве, нежели христіане кому-либо на землѣ; такъ и ослица Валаама была умнъе самаго пророка; поэтому всякому христіанину надлежить принимать на себя въру, уразумъвать и упорно защищать ее, и осуждать всв заблужденія " 120). Въ этомъ отношенін Лютеръ всегда настойчиво ратовалъ противъ кастовыхъ привиллегій духовенства, которое присвоило себъ монополію учительства и не допускало въ мірянахъ никакого анализа и критики противъ своего безусловнаго авторитета. Въ католичествъ простой върующій совершенно обезличивался и не имвлъ голоса въ двлахъ и вопросахъ вёроученія. Совсёмъ иначе хотёлъ поставить дёло Лютеръ. Онъ требовалъ полной личной свободы религіознаго мышленія и вмёнялъ въ обязанность каждому вёрующему, безъ различія пола, возраста и развитія, лично провёрять и аналивировать свою ввру, независимо ни отъ какого посторонняго авторитета. Въра-вотъ высшій и вполнъ компетентный судья и контроль по всёмъ теологическимъ вопросамъ. "Вёра, учитъ реоорматоръ, есть и должна быть господиномъ надъ учителями. Отсюда ты видишь, какъ дурно поступаетъ духовенство, которое не оставляетъ такого сужденія въръ, но присвоило его себъ;

120) Dölling. I, 326.

Digitized by Google

но ты энаешь, что папа, соборы и весь міръ, подчинены вытеств съ своимъ ученіемъ самымъ малымъ христіанамъ, хотя бы это было семильтнее дитя, которое имветь ввру, и должны принимать его мизніе относительно ихъ ученія и законовъ" 181). Но признавая безспорной эту химерическую теорію всеобщаго священства и учительства, Лютеръ конечно не находилъ удобнымъ проводить и примёнять ее на практике; въ питересахъ дисцилены п порядка, онъ требовалъ, чтобы каждая община выбирала изъ своей среды пастора; "должно, говоритъ онъ,---изъ массы взять и поставить одного, котораго бы можно опять отставить, когда пожелаютъ" 182). Такимъ образомъ, юридическое положение пастора опредълятся совершенно твыя же условіями, какими обставлена всякая гражданская служба по выборамъ, и не имъя подъ собой никакой опредъленной канонической почвы, представляетъ нъчто случайное и шаткое и ничъмъ не обезпечено отъ произвола. О церковномъ рукоположения здъсь нътъ и ръчи; оно замъняется простымъ утвержденіемъ правительства обычнымъ административнымъ порядкомъ.

Равнымъ образомъ, и высшій надзоръ за чистотою ученія, церковное законодательство, словомъ, всв высшія функція церковной жизни по Лютеру должны быть въ ближайшемъ въдёнии свътской власти, какъ представительницы общества. Она главная хранительница и истолковательница ученія и представляетъ высшую рвшающую инстанцію по всямъ религіознымъ и церковнымъ вопросамъ. Въ случав всякихъ ввроисповедныхъ недоумвній и несогласій она высказываеть свое безъаппелляціонное сужденіе и принимаетъ мъры къ прекращенію раздора. "Если въ одномъ мъстъ, говоритъ Лютеръ, идетъ проповъдь двухъ родовъ, тогда князь или городъ пусть разсмотритъ дъло и не допускаеть, чтобы двоякая проповёдь была въ стране или городе, чтобы предотвратить несогласія п волненія. Пусть выслушивають объ стороны и судятъ о двлъ по извъстному правилу, именно, по Писанію и Слову Божію; какая сторона учить правильно,ту оставить, а которая учить неправильно и вопреки Писанію и Слову Божію, ту пусть удаляютъ" 123).

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) Walch. XII, 452.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>) Walch. Thl. XIX, S. 1330; Thl. IX, S. 703.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>) Walch. Ausg. XIII, 461.

Въ такомъ видъ по своимъ главнымъ чертамъ явилось учеяіе Лютера подъ перомъ самого реформатора. Не трудно замътить, что вся система въ основания и въ деталяхъ построена по прямому контрасту съ религіознымъ міровозарвніемъ католицизма. Еще легче замътить, что въ устахъ и въ сознания самаго Лютера она далеко не имѣла характера законченности и опредбленности въ отдъльныхъ пунктахъ и представляла хаотическій безпорядовъ съ массой противорвчій и недоразумёній. Ни одна идея не проведена и не выдержана съ должной послъдовательностью. Самая смёлая и широкан мысль, задуманная въ геніальныхъ размёрахъ, сохраняетъ свою логическую устойчивость только до тёхъ поръ, пока держится на высотё отвлеченнаго умозрвнія; при первомъ соприкосновеніи съ условіями двйствительной жизни, она тотчасъ же сокращаетъ свои могучіе размахи, мельчаеть, начинаеть колебаться и ограничиваеть сама себя до неузнаваемости. Здёсь ясно выразилось дущевное состояніе самаго реформатора и его личный характеръ, неровный и чуждый последовательности. Лютеръ находился подъ перекрестнымъ давленіемъ двухъ протпвоположныхъ силъ: съ одной стороны, его увлекало неотразимое обаяние завётной идеи, которая посль долгой борьбы завлядела всеми силами его духовной природы; съ другой стороны, сказывалось невольное тяготиніе къ католическому міросозерцанію, съ которымъ онъ такъ тесно сроднился въ первые годы своей жизни и которое заявляло о своихъ правахъ на его уважение. Естественно было думать, что при такихъ условіяхъ его доктрина приметъ направленіе равнодъйствующей линіи и за взаимными уступками въ ту и другую сторону образуется въ духъ средняго, примирительнаго ученія. Но пылкая и увлекающаяся натура реформатора не могла удержаться на здравой серединв и была, какъ видимъ, болве склонна къ противоръчіямъ и крайностямъ.

Впрочемъ, при всей своей внутренней логической несостоятельности система Лютера достаточно выдерживаетъ свою общую типичную физiономію и сохраняетъ нъкоторую цъльность и стройность, благодаря основному, объединяющему принципу въры, воторый проходитъ чрезъ всю доктрину, обозначаетъ ея основной мотивъ и смягчаетъ диссонансъ отдъльныхъ пунктовъ.

М. Смирновъ.

(Продолжение будеть).

Digitized by Google

## ЛОЖЬ ВЪ ИСТОРИИ\*.

Дъло Лютера и вообще религіозная реформація XVI-го въка для всякаго истиннаго католика, конечно, представляетъ собою самую печальную страницу въ исторіи, а потому понятно, что наши "друзья истины" съ особеннымъ вниманіемъ останавдиваются на событіяхъ этой эпохи, чтобы представить ихъ въ глазахъ своихъ читателей совершенно не въ томъ свътъ, въ какомъ они обычно пзображаются. Съ точки зрвнія нашихъ авторовъ, если вообще исторія церкви и папства сильно искажена случайными или злонамъренными примъсями лжи и клеветы, то нигдѣ эти примъси не затемняютъ истины такою массой, какъ въ исторіп реформаціи. Но въ настоящее время даже и въ протестантскомъ обществъ все болъе и болъе распространяется убъжденіе, что исторія реформаціи требуетъ полнаго пересмотра и коренной переработки. Съ того самыго момента, когда въ 1868 году покрывало снято было, съ новооткрытаго вормскаго памятника Лютеру, съ каждымъ годомъ совершались и совершаются все новыя открытія относительно личности и дёла этого человъка, такія открытія, которыя должны существенно впдоизмънить существовавшій досель взглядь на значеніе реформаціи, на ея происхожденіе, виновника, распространеніе и послёдствія. Благодаря стараніямъ многихъ изслёдователей, какъ напр.: Риофеля, Дёллингера, Ярке, Горёрера, Грёне, Клоппа, Янссена

<sup>\*</sup> См. іюльскую вн. "Прав. Обозр." за 1687 г.

и др., построенное на воздухъ подъ вліяніемъ партійнаго интереса зданіе новъйшей исторіи оказалось сильно расшатаннымъ. Справедливость требуетъ признать, что не только католики, но и безпристрастные изъ протестантовъ энергически содъйствовали разоблаченію безчисленныхъ искаженій въ исторіи реформаціи и возстановленію правильнаго взгляда на нее. Съ нъкоторыми наиболёе существенными результатами такихъ излъдованій "друзьи истины" и поставляютъ себъ задачей познакомить своихъ читателей.

Къ числу наиболъе распространенныхъ предразсудковъ, касающихся исторіи реформаціи, принадлежатъ между прочимъ господствовавшія досель убъжденія, что будто бы Лютеръ первый создалъ нъмецкія церковныя пъснопънія; что онъ первый сдълалъ библію доступною для народа, благодаря переводу ея на нъмецкій языкъ, тогда какъ католическая церковь будто бы запрещала ея чтеніе; что до Лютера не существовало церковной проповъди на народномъ языкъ и что тотъ же Лютеръ, наконецъ, былъ основателемъ нъмецкой народной школы и реформаторомъ системы школьнаго обученія. Всъ эти воззрънія по послъднимъ изслъдованіямъ оказываются или совершенно ложными, или подлежащими весьма значительному ограниченію.

До Лютера, говорять, совствиь не было нимецкихъ церковныхъ пъснопъній, а потому онъ долженъ быть названъ отцомъ нъмецкаго богослужебнаго пънія. Обыкновенно послъдователи Лютера для оправданія реформы перерывають всёхь средневёковыхъ писателей, чтобы найти у нихъ хотя бы одно слово о какомълибо церковномъ злоупотребленіи и тотчасъ же спѣшатъ сослаться на нихъ, какъ на свидътелей истины. Еслибы и по вопросу о церковномъ пѣнія они обратили свое вниманіе на средневъковыя произведенія, касающіяся музыки и пънія, или взглянули бы на католическія книги гимновъ (гезангбухи), напечатанныя ранве 1524 года, или, наконецъ, познакомились бы поосновательные съ твореніями самого Лютера, указанное воззрвніе не могло бы имвть мвста. Если же все-таки нашлись и находятся такіе протестантскіе богословы, которые считають Лютера творцомъ нёмецкихъ церковныхъ пёснопёній, то они не знаютъ произведеній своего реформатора или намъренно скрывають истину, искажая исторію.

62-

Всв народы любять пёніе и музыку. Эти два, близко родственныя между собою искусства не только со введеніемъ хрестіанства, но и во всё времена находили себё радушный пріемъ и съ успёхомъ развивались въ нёмецкомъ народё, объ особенкой любви котораго въ пенію свидетельствоваль еще Тацить въ своей Германія. Извъстно, что Карлъ Великій на музыку и пъніе обращалъ особенное вниманіе и для образованія учителей пенія устроиль две главныхъ спеціальныхъ школы въ Метце и Суалонъ. Затъмъ были устроены и другія такія же учрежденія во внутреннихъ областяхъ Германіи. Въ школахъ епископскихъ резиденцій, въ монастыряхъ Фульдскомъ, Рейхснаускомъ, Прюмскомъ, Корвейскомъ и др. кромѣ научныхъ предметовъ усердно изучали пёніе и музыку. Въ монастыръ С. Галленскомъ напр.: быль особый ильссь для пвнія и музыки, а церковныя пвснопвнія были предметомъ преямущественныхъ занятій монаховъ. Въ особенности прославились въ качествъ стихотворцевъ и пъвцовъ три друга: Ратпертъ, Тутилонъ и Ноткеръ. Ратпертъ составлялъ пъснопънія, которыя пълись почти во всёхъ западныхъ церквахъ, а составленная имъ хвалебная пъснь въ честь св. Галла распространена была во всемъ германскомъ народь. Тутилонъ, отличавшійся широкимъ образованіемъ и многосторонными талантами, прославился также и какъ составитель, и композиторъ многихъ пъснопъній. Но вакъ стихотворецъ и музыканть, Ноткеръ превзошелъ ихъ обонхъ, хотя изъ его многочисленныхъ произведеній большая часть, въ сожальнію, не сохранилась до насъ и между прочимъ его сочиненіе "de musica et symphonia".—Почетною извъстностію пользовался далѣе руководитель монастырской Ст. Амандской школы въ Ген-негау Гукбальдъ, какъ превосходный музыкантъ, составившій иногія песни въ честь святыхъ и многія сочиненія, касающіяся музыки, какъ напр.: "De harmonica institutione", "Ordo tonorum", "De mensura organicarum fistularum", "De cumbalum pon-deribus", "Commemoratio brevis de tonis et psalmis modulandis". Надгробная надпись на могилъ Гукбальда гласитъ, что его великіе подвиги и составленныя имъ священныя пъсни прославили ния его во встать концахъ вселенной. Нъсколько композицій и сочименій высающихся музыки, какъ напр.: "Prologus in tonari-um" и "De varia psalmorum atque cantuum modulatione", вышли изъ подъ пера бенедивтинскаго монаха XI въка, Бернона, ставшаго послё аббатомъ Рейхснаускаго монастыря. Ученикъ этого Бернова, графъ Германиъ фонъ-Верингенъ, составилъ между прочимъ такіе превосходные гимны въ честь Пресвятой Дувы, что современники считали ихъ плодомъ непосредственнаго внушенія ему Самой Богоматери. Изъ музыкантовъ писателей и композиторовъ XI вёка можно еще указать на Іоанна Трирскаго, Вильгельма Гиршаускаго и Арибона схоластика. Въ XIII и XIV въкахъ прославились въ этомъ отношеніо магистръ Франконъ Кольнскій и Гугонъ Реутлингенскій, в въ конце XV века Адамъ Фульдскій, энергически пропов'ядывавшій необходимость для юношества музыкальнаго, образованія. Онъ выставляль на видъ ту великую пользу, какую получаеть государство, покровительствуя музыкальнымъ занятіямъ, ссылался на примъръ папы Иннокентія, который, върный традиціямъ своихъ предшественниковъ, чтитъ и поощряетъ музыкантовъ всёми возможными средствами; указываль, наконець, на то, что всв папы, если не были сами музыкантами, то всегда были ихъ друзьями и оказывали имъ неизмённую щедрую поддержку, а ихъ примёру слёдовали и многіе императоры, короли и князья. Изъ нъмецкихъ стихотворныхъ пъснопъній, составленныхъ Адамомъ Фульдскимъ, гимнъ: "Ach hilff mich leid und senlich klag" вошель посль и въ лютеранскіе гезангбухи.

Іютеръ любилъ пёніе и музыку, но самъ не былъ ни поэтомъ, ни композиторомъ. Вийстё съ другими школьниками въ Мансфельдё онъ усердно обучался религіознымъ пёснопёніямъ, а затёмъ снискивалъ себё и пропитаніе пёніемъ церковныхъ гимновъ у дверей домовъ. Онъ самъ говоритъ, что когда наступалъ церковный праздиниъ Рождества Христова, онъ съ своими товарящами ходилъ по деревнямъ отъ дома къ дому и въ четыре голоса распёвалъ съ ними обычныя пёсни о младенцё Іисусё, родившемся въ Виелеемѣ. Наряду съ пѣніемъ занимался Лютеръ и музыкою. "Музыку я всегда любилъ", говоритъ онъ самъ о себѣ и объ этомъ свидётельствуютъ не только его панегирикъ въ честь "Frau Musica", но и другія его сочиненія. Въ застольныхъ рёчахъ своихъ онъ говорить наир.: что музыка на половину можетъ служить дисциплиною и укротительницею, ибо она дёлаетъ людей болёе скромяющими и кротеними, болёе благонрав-

Digitized by Google

ными и разсудительными... Она прогоняеть духъ печали, какъ это видимъ мы на примъръ Саула... Юношей нужно всегда пріучать къ этому искусству, ибо оно дълаетъ людей болёе мягкими и нъжными. Обученіе музыкъ необходимо непремънно удержать въ школахъ и учитель самъ долженъ умъть пъть, а иначе его и терпъть въ школъ не слъдуетъ. Короли, князья и владыки должны оказывать музыкъ свою поддержку. Впрочемъ, всъ эти выраженія Лютера не представляютъ, конечно, собою ничего новаго; тъ же самыя мысли и тъ же примъры говорились много разъ и прежде него, какъ напр.: Адамомъ Фульдскимъ и др.

Въ 1524 году появилось въ Виттенбергъ первое небольшое собрание церковныхъ пъсней (гезангбухъ), содержавшее въ себъ только восемь номеровъ. Въ 1535 году вышелъ второй гезангбухъ уже въ тридцать семь пѣснопѣній, а въ изданін 1540 года ихъ насчитывалось 120. Въ предисловіи къ изданію 1535 года Лютеръ говоритъ, что церковныя пъсни этого изданія составлены изъ древнихъ, которыя онъ разыскалъ среди господствовавшаго досель мрака ложнаго ученія, такъ какъ всегда бывали нъкоторые люди, правильно познававшіе Христа. Въ предисловія въ собранію латинскихъ и нъмецкихъ погребальныхъ гимновъ, изденному въ 1542 г., Лютеръ говоритъ, что взялъ и напечаталь въ своемъ сборникъ нъкоторыя прекрасныя пъснопънія, употреблявшіяся въ папствъ для литій, заупокойныхъ литургій и погребеній, а на будущее время намъренъ еще болъе заимствовать оттуда этихъ пъсенъ. Пъніе и ноты, продолжаетъ онъ, имъютъ такую большую цвиность, что большой былъ бы ущербъ, еслибы допустить имъ погибнуть. Какъ во многомъ другомъ католики многое сдълали прежде насъ, такъ имъютъ они и прекрасное богослужение и славныя учреждения и моныстыри. Есть у нихъ также и по истинъ превосходныя музыкальныя произведенія и пъснопънія... Дъло въ томъ только, чтобы измѣнить текстъ, а не ноты. Въ такъ называемомъ богемскомъ лютеранскомъ гезангбухъ 1564 года говорится, что и въ прежнее время нъкоторые благочестивые христіане составляли прекрасныя церковныя песнопения, которыя уже более ста лёть съ пользою поются въ славу Божію въ церковныхъ собраніяхъ, Гуссъ и Лютеръ сохраниди эти церковныя мелодіи, какъ имёютія большую цённость и какъ давно уже привычныя для на-

Digitized by Google

роднаго голоса и слуха; они только исправили или иногда совсёмъ отбросили текстъ въ тёхъ мёстахъ, гдё онъ былъ нескладенъ или носилъ на себё слёды суевёрія.

Разбирая въ подробности вопросъ о томъ, что сделалъ Лютеръ въ качествё стихотворца и составителя церковныхъ пъсней. протестантъ Шауеръ приходитъ въ такому заключенію, что онъ: 1) перевелъ на нъмецкій языкъ древнія латинскія пъснопънія и библейскіе псалмы, а также составляль подражанія имъ; 2) исправляль тексть такихъ пёснопёній, которыя уже переведены были прежде него на нъмецкий языкъ или даже и составлены были первоначально на этомъ языкъ; 3) перелагалъ избранныя мёста библейскаго текста въ нёмецкую стихотворную •орму; 4) составлялъ, наконецъ, и вполнѣ оригинальныя пѣснопънія. Вирочемъ такихъ вполив оригинальныхъ произведеній Лютера Шауеръ находить немного; въ гезангбухъ 1535 г., изъ тридцати семи пъснопъній, по его изслёдованію, только шесть не представляютъ собою перевода или переработки библейскаго текста или древнихъ латинскихъ гимновъ. Какъ въ догнатической области Лютеръ опирался на то, что было сдълано его предшественниками, такъ и относительно богослуженія онъ находилъ себъ помощниковъ въ старыхъ нъмецкихъ стихотворцахъ, воторые составляли благочестивыя церковныя пёснопёнія. Въ письмъ къ Спалатину Лютеръ говорилъ, что онъ желалъ бы по примеру древнихъ пророковъ и отцовъ составлять для народа нъмецкіе псалмы и духовныя пъсни, чтобы слово Божіе и посредствомъ пъснопѣній поддерживалось въ народѣ. Въ этихъ видахъ онъ повсюду разыскивалъ поэтовъ, ибо по собственному признанію самъ онъ этимъ высокимъ даромъ не обладаетъ. Между тімъ нужныхъ ему стихотворцевъ можно было найти цвлые десятки. Каждый сельскій священникъ могъ сообщить ему одну или двъ пъсни изъ тъхъ, кабія онъ обыкновенно поетъ въ церкви съ своими прихожанами. Въ предисловіи въ гезангбуху 1535 года самъ Лютеръ говоритъ, что до него уже много было составлено другими церковныхъ пъсней, такъ много, что онъ не счелъ нужнымъ всё эти пёсни включать въ свое изданіе, а выбраль изъ нихъ только лучшія. Такимъ образомъ, Лютеръ является лишь собирателемъ и издателемъ прежде него составленныхъ церковныхъ пъснопъній. По мнёнію Штудтгарт-

.

Digitized by Google

скаго генералъ-суперинтендента Бернгарта, иначе даже и быть не могдо. Могъ ли заниматься составленіемъ пёснопёній и композиціями такой обремененный занятіями человёкъ, какъ Лютеръ. состоявшій на высокой должности въ школь, издававшій множество сочиненій и отовсюду осаждаемый вопросами, письмами и совътами? Въ первомъ изданіи гезангбуха, т.-е. 1524 г., Лю. теру принадлежить только первая пъснь, которая и обозначена его именемъ; остальныя же составлены Сперато и другими неизвёстными составителями. Что касается гезангбуха 1535 года, то Бернгартъ замъчаетъ, что досель никто не сомнъвался въ тоиъ, что именно Лютера следуетъ признавать авторомъ двухъ извъстныхъ пъсней: "Erhalt uns Herr bei deinem Wort" и "Eine veste Burg ist unser Gott"; но доказательства въ пользу этой мысли очень мало убъдительны. Тотъ же писатель говоритъ наконецъ, что Лютеромъ не было издано ни одного такого ге-. зангбуха, который не былъ бы наполненъ пъснопъніями другихъ авторовъ. Найти хотя немного пъснопъній, составленныхъ самимъ Лютеромъ, представляетъ веливую трудность, ибо древніе оригиналы утрачены, а его имя стоитъ неръдко даже у такихъ ивсней, которыя несомнённо гораздо древнёе Лютера. Имя Лютера ставилось часто подлё пёснопёній только потому, что окъ ихъ принялъ, собралъ и издалъ, а корыстолюбивые типографы пользовались этимъ именемъ для того, чтобы обезпечить своему товару лучшее и болве быстрое распространение.

То, что сказано о Лютерв въ отношенія къ тексту церковныхъ пъснопвній, можетъ быть еще въ гораздо большей степени приложено къ вопросу объ ихъ мелодіи. По уввренію нашихъ авторовь, нвтъ ни одного пъснопвнія, мелодія котораго была бы произведеніемъ Лютера. Въ послвднее время осталось только три пъсни, музыку которыхъ еще приписывали нвкоторые Лютеру, а именно: "Wir glauben all'an einen Gott", "Jesaia dem Propheten das geschah" и "Eine feste Burg ist unser Gott"; но по новъйшимъ изследованіямъ Мейстера и одного изъ нашихъ авторовъ съ несомнённостію оказывается, что мелодія первой изъ этихъ пёсней существовала еще за сто лють до реформація, а двухъ остальныхъ заимствована изъ прежнихъ латинскихъ хораловъ: Sanctus, Gloria и Credo. Самъ Лютеръ нигдё не принисываетъ себё музынальную композицію какого-либо пѣснопѣ-5\*

Digitized by Google

нія; онъ откровенно признаетъ себя въ этоиъ отношенія совершеннымъ диллетантомъ.

Нъмецкія религіозныя пъснопънія появились и развивались съ очень ранняго времени. Одинъ изъ древнвишихъ повтовъ (около 870 г.), Отторидъ фонъ-Вейссенбургъ, уже выражалъ желаніе, чтобы его соотечественники прославляля Христа на своемъ родномъ языкѣ, хотя пѣсни того времени до насъ и не сохранились. Извъстно, что его современникъ, Ратпертъ Ст. Галленскій, составилъ гимнъ св. Галлу для того, чтобы этотъ гимнъ воспѣвался народомъ. Сохранился отъ древняго времени гимнъ св. Петру, а также переводы многихъ латянскихъ пъснопъній, напр.: "Te Deum laudamus". Монахъ Готторидъ, сопровождавшій св. Бернарда на Рейнъ во время его проповъди крестоваго похода въ 1146 году, писалъ епископу констанцкому, что когдаони покинули нъмецкія области, прекратилась тамошняя нъмецкая пъснь: "Christ uns genade" и никто уже не пълъ болъе Богу. Романскій народъ, продолжаетъ онъ, не имветъ, подобно вашимъ соотечественникамъ, своихъ собственныхъ пѣсней, въ которыхъ онъ могъ бы приносить благодарность Богу за каждое Его благодвяніе. Большимъ распространеніемъ пользовалась пёснь въ честь Пресв. Маріи, которую воспъваль Генрихъ, епископъ базельскій, въ битвё при Мархфельде (1278 г.) и крестоносцы въ сражении при Акръ (1291 г.). Въ битвъ при Тиръ (1189 г.) крестоносцы пѣли пѣснь пилигримовъ: "Daz helfe uns daz heilge grap, daz helfe uns daz Gotes grap". Слёдуетъ наконецъ упомянуть о пъсняхъ пасхальныхъ, какъ напр. "Christ ist erstanden", Пятидесятницы: "nu bitten wir den heiligen Geist", Вознесенія: "Christ fuor gen himile", Рождества: "ein kindelein so loebelich" и мн. др. Когда и къмъ составлены эти и другія подобныя пъснопёнія-покрыто мракомъ непзвестности. Изъ двухъ послёднихъ столътій средневъковаго періода сохранилось до нашего времени еще гораздо большее количество въмецкихъ духовныхъ пфснопфній. Наиболбе павфстными творцами ихъ были: Генрихъ Мейссенскій (1318 г.), доминиканець Іоганнъ Таулеръ (1361 г.), Конрадъ Квейноуртскій (1382 г.), монахъ Іоганнъ . Зальцбургъ (1445 г.), Генрихъ с. Лаусенбергъ (1450 г.), всвыть извистный Себастіанъ Брантъ (1458-1521 г.) и Іоганнъ Бешенштейнъ (1475-1536 г.). Нъмецкія духовныя пъснопънія пълись и въ церяви при богослуженія. Собственно литургическое пёніе состояло изъ латинскихъ хораловъ; но когда месса читалась, передъ проповъдью и послъ нея, а также при различныхъ праздникахъ пълись и нъмецкія пъснопънія. Что во встахъ церквахъ народъ принималь участие въ нъмецкихъ пъснопънияхъ, объ этомъ имъются очень опредвленныя свидвтельства. Флоренцъ Диль, майнцскій священникъ 1491 года, напр. говорить, что по воскреснымъ днямъ между Пасхою и Вознесеніемъ, передъ проповъдью и послъ нея, трижды поется песнь "Christ ist erstanden", при чемъ проповъдникъ запъваетъ, а народъ продолжаетъ. Этимъ объясияется и тотъ фактъ, что со времени введенія книгоцечатанія многія религіозныя пъснопьнія стали печататься въ качествъ приложенія въ молитвенникамъ, служебникамъ и даже сборникамъ свётскихъ пёсенъ. Большую часть этихъ-то вотъ, задолго до реформаціи существовавшихъ и употреблявшихся духовныхъ пъснопъній. и собраль и издаль въ улучшенномъ нъсколько видъ Лютеръ для употребленія при протестантскомъ богослуженіи. Онъ удержалъ въ этомъ богослужении отчасти даже и латинские хоралы, такъ онъ предписывалъ напр. пёніе латинскихъ антиооновъ: "Domine non secundum", "Domine ne memineris"и "Adjuva nos Deus, т.-е. тёхъ пёснопёній, которыя, по его словамъ, "пълись при папствъ въ посты". По мнънію протестанта Рамбаха, Лютеръ настолько сознавалъ достоинство, возвышенность и изящную простоту латинскаго хоральнаго пёнія, что не прочь былъ ради этого удержать даже и латинскій язывъ при богослужения.

Въ заключеніе своего изслѣдованія о значеніи Лютера для нѣмецкой церковной музыки друзья истины приводять выдержку изъ статьи берлинской протестантской газеты "Allgemeine Deutsche Musik-Zeitung", напечатанной въ ноябрѣ 1883 года, по поводу четырехсотлѣтняго юбилея дня рожденія Мартина Лютера. Авторъ этой статьи, протестантъ Отто Лесеманнъ, говоритъ, что обывновенно народъ своимъ издюбленнымъ героямъ, безъ разбора и критики, приписываетъ всѣ возможныя достоинства и совершенства, а потому возникаетъ масса такихъ легендъ, которыя при изслѣдованіи оказываются чистѣйшимъ вымысломъ. Ко всѣмъ великимъ свойствамъ Мартина Лютера преданіе присоединяетъ также и его музыкальное творчество; но послѣд-

нія изслёдованія заставляють прійти къ тому убёжденію, что легенда о Лютеръ, какъ композиторъ, должна быть отнесена къ области чистаго вымысла. Нётъ никакихъ положительныхъ свидётельствъ, которыя давали бы основание считать хотя одну мелодію произведеніемъ Лютера. Даже знаменитая песнь: "Eine veste Burg", которую будто бы сочинилъ и положилъ на музыку Лютеръ въ Кобургъ, въ 1530 году, едва ли можетъ быть признана музыкальнымъ твореніемъ прославленнаго реформатора. Собственноручная замётка самаго Лютера служить доказательствомъ этой мысли. Другъ Лютера, торгаускій канторъ Іоганнъ Вальтеръ, посвятилъ Лютеру рукописное собрание духовныхъ пъснопъній, въ которомъ, между прочимъ, имъется и первый списокъ знаменитой медодія "Eine veste Burg". Это древнъйшее переложение гимна имветъ подлв себя такую собственноручную замѣтку Лютера: "hat mir verehret mein guter Freund Herr Iohann Walther, Componist Musice zu Torgaw 1530". "Dem Gott Gnade. Martinus Luther". Почитатели Лютера видели основание съ тому, чтобы считать его композиторомъ въ томъ, что онъ любилъ музыку и цвнилъ ее очень высоко, не опуская ни одного удобнаго случая для ея восхваленія и поощренія, много разсуждаль объ устройствѣ церковнаго пѣнія съ извѣстными музыкантами-спеціалистами, какъ напр. съ Конрадомъ Румпеомъ, Іоганномъ Вальтеромъ и др., самъ игралъ на одейтъ и на лютнъ, нивлъ хорошую музыкальную память и любилъ устроять у себя дома хоровое пёніе вмёстё съ своими дётьми и гостями. Изъвсёхъ этихъ обстоятельствъ почитатели Лютера заключаютъ, что онъ могъ быть и композиторомъ и нътъ ничего невозможнаго въ томъ, что онъ положилъ на музыку нисколько церковныхъ пъснопъній; но, по мнънію Лессмана, такое заключеніе остается лишь однимъ предположениемъ. Вся композиторская и музыкальная двятельность Лютера сводится лишь къ тому, что онъ, по свидътельству Іоганна Вальтера, регулировалъ произношеніе литургическихъ возгласовъ и чтеній, опредъливъ ихъ интонаціи; собралъ и въ случав надобности насколько исправилъ существовавшія до него церковныя пъснопьнія, приспособиль прежнія мелодіи въ новому тексту и вообще изъ того изтеріала, который представляла ему вёками сложившаяся католическая и нъмецкая музыка, создалъ протестантское богослужение. Все, что въ Лютеровыхъ церковныхъ пёснопёніяхъ имёетъ дёйствительную цённость, почерпнуто изъ неизсякаемаго источника католической церкви. Если такъ, то совершеннёйшую ложь представляютъ собою и доселё нерёдко повторяющіяся заявленія, что будто бы до Лютера не было нёмецкихъ церковныхъ пёснопёній, что онъ былъ отцомъ и творцомъ этихъ пёснопёній, что до реформаціи хотя и существовали въ Германіи духовныя пёсни, но нёмецкихъ въ церковно-богослужебномъ употребленіи не было.

Почитатели Лютера говорять далёе, что только благодаря его измецкому переводу Библія стала доступна для народа и получила въ Германіи широкое распространеніе, тогда какъ католическая церковь будто бы ръшительно запрещала народу чтеніе Священнаго Писанія. Изслёдованіе друзей истины поставляетъ своею задачей убёдить читателей, что и это очень распространенное воззрёніе совершенно не соотвётствуетъ дёйствительности.

Въ учебникахъ и христоматіяхъ, употребляющихся въ школахъ при изучения история нъмецкой литературы, постоянно приводятся образцы изъ литературныхъ памятниковъ съ древнъйшихъ временъ до конца средневъковаго періода. Въ числъ этихъ образцовъ можно видъть и древній переводъ Библін, сдъланный Ульфилою, согласія на Евангелія, составленныя Татіаномъ и Отторидомъ Вейссенбургскимъ; древній верхне-нъмецкій переводъ и изъяснение псалмовъ и другихъ лирическихъ отдъловъ Ветхаго и Новаго Завъта, составленныя Ноткеромъ, наконецъ большое количество глоссъ на Библію. Кромъ этихъ сохранившихся до нашего времени остатковъ нъмецкой библейской литературы первой половины средневъковаго періода множество произведеній подобнаго рода погибли безслёдно или известны только по имени. Гораздо болёе данныхъ въ этомъ отношенія имъется относительно второй половины средневъковаго періода. Отъ этого времени не только въ произведеніяхъ поэтовъ и прозанковъ сохранились многочисленныя доказательства повсемёстнаго распространенія Библіи, но и большое количество переводовъ, какъ цълой Библія, такъ и отдельныхъ ея частей. Въ позднъйшее время нъкоторые изъ этихъ литературныхъ памятнивовъ уже изданы въ печати, но большинство еще въ рукопис-

71

номъ видъ покоится въ библіотекахъ, да, кромъ того, не мало, конечно, и такихъ, существование которыхъ доселъ остается никому неизвъстнымъ. Съ того времени, какъ ученые вообще стали обращать внимание на историю нъмецкаго языка, подверглись описанію и оцёнкё и тё старые переводы Библін, которые хранились въ государственныхъ библіотекахъ или частномъ влаавніи. Отдвльные, досель разбросанные труды по этой части съ великимъ тщаніемъ собраны въ одно целое и снабжены новыми изслёдованіями въ книге Керейна, подъ заглавіемъ: "Zur Geschichte der deutschen Bibelübersetzung vor Luther"... Авторъ этого труда говоритъ, что и въ цвътущее время нъмецкой поэзіи не забывали занятій Священнымъ Писаніемъ и, когда это время миновало, занимались имъ съ еще большимъ усердіемъ, доказательствомъ чему служатъ сохранившиеся до насъ многочисленные переводы. Списокъ этихъ переводовъ и толкований извъстныхъ въ его время, Керейнъ предлагаетъ читателю въ своей книгѣ, сопровождая его описаніемъ и выдержками изъ каждой упоминаемой рукописи. Весь собранный имъ матеріалъ онъ дълитъ на четыре категоріи: 1) мелкія части Ветхаго Зявѣта; 2) мелкія части Новаго Завъта; 3) болёв крупные отдёлы Библін; 4) переводы всего Новаго Завъта и всей Библіи. Къ первой категоріи относятся: мюнхенсвій переводъ и толкованіе псалмовъ, составленнын въ ХІУ, въкъ, одиннадцать вънскихъ рукописей псалмовъ XIV и XV вв., зальцведельская рукопись псалмовъ и другихъ поэтическихъ частей Библіи, относящаяся къ первой половинъ XIV въка; переводъ нъкоторыхъ другихъ книгъ Ветхаго Завъта, начинающийся съ 6 главы книги Бытія и оканчивающійся 20 главою книги Судей, семь переводовъ и толкованій десяти заповъдей. Ко второй категоріи авторъ относитъ: пять избранныхъ евангельскихъ и апостольскихъ чтеній XIV и XV вв., четыре перевода и толкованія молитвы Господней въ вънскихъ рукописяхъ XIV и XV вв. и т. под. Къ третьей категоріи можно отнести: вънское Евангеліе отъ Іоанна XIII въка, вънскій же Апокалипсись 1456 года., Апокалипсись XV въка въ стихотворномъ переложения, заключающій въ себъ болье трехъ тысячъ стиховъ; избранные отдѣлы изъ посланій св. апостола Павла; евангельскія чтенія на весь богослужебный годъ въ нъсколькихъ рукописяхъ XIII, XIV и XV вв. и т. д. Въ четвертой категоріи можно указать: переводъ Новаго Завѣта 1351 года хранящійся въ штуттгартской королевской библіотекѣ; извѣстная вѣнская Библія императора Венцеслава, роскошная многими миніатюрами украшенная рукопись, относящаяся въ концу XIV в.; орейбергскій переводъ всего Новаго Завѣта начала XV вѣка; цюрихскій переводъ Библіи 1472 года; "Библія Ветхаго Завѣта" и "Библія Новаго Завѣта" 1532 года—экземпляры, украшенные прекрасными иниціалами, арабесками, большими и малыми илиюстраціями. Обѣ эти послѣднія рукописи хранились первоначально въ Мюнхенѣ, а съ 1632 года перенесены въ герцогскую библіотеку въ Готѣ. Существованіе всѣхъ этихъ рукописей ясно свидѣтельствуетъ о томъ, что и до изобрѣтенія книгопечатанія Библія имѣла достаточное распространеніе.

Около 1450 года Іоганномъ Гутенбергомъ было изобрътено книгопечатание и первою напечатанною книгою была, какъ извъстно, латинская Библія. Лютеровъ нъмецкій переводъ Новаго Завъта появился въ Виттенбергъ въ 1522 г., а вся переведенная имъ Библія въ 1534 году. Между темъ и до Лютера существовали уже печатныя изданія нъмецкаго перевода Библіи. Керейнъ перечисляеть восемнадцать извёстныхъ ему такихъ печатныхъ изданій, изъ коихъ четырнадцать на верхне-нѣмецкомъ (ober или hoch-deutsch), а четыре на нижне-нимецкомъ нарвчии (nieder или platt-deutsch). Мъстомъ изданія этихъ переводовъ, насколько можно опредълить, были: Майнцъ, Страсбургъ, Нюрнбергъ, Аугсбургъ, Кольнъ, Любекъ, Гальберштадтъ. Кромв этихъ древнъйшихъ печатныхъ переводовъ, по замъчанію Керейна, были еще и многіе другіе, существованіе которыхъ не можетъ быть доказано съ полною несомнённостію. Наконецъ, и отдёльныя части Библін также появлялись въ печатномъ виде ранее Лютера, такъ напр. можно насчитать до 25 такихъ изданий Евангелія и апостола, одиннадцать изданій псалмовъ; отдъльныя части Библіи печатались также въ такъ-называемыхъ постилахъ или пленаріяхъ (сборниковъ проповъдническихъ), которыхъ извъстно девяносто девять за время съ 1470 по 1520 годъ. Распространеніе Священнаго Писанія во всёхъ классахъ народа много содёйствовали извъстныя Библіи для бъдныхъ (Biblia pauperum), т.-е. Библія, представленная въ картинахъ, обыкновенно въ сорока или пятидесяти отдёльныхъ листахъ. На пространстве этихъ сравнительно немногихъ листовъ изображалась вся исторія ветхозавътнаго приготовленія и новозавътнаго совершенія дъла нашего спасенія. Каждая отдъльная картина обыкновенно представляла въ себъ одно какое-либо изъ важнъйшихъ событій земной жизни Іисуса Христа; вокругъ этого центральнаго изображенія группировались четыре ветхозавътныхъ пророка съ текстомъ пророчествъ, относящихся къ главному изображенію, въ рукахъ по объимъ сторонамъ картины можно было еще видъть ветхозавътныя прообразованія, также относящіяся къ изображенному событію, съ подробнымъ объясненіемъ ихъ значенія. Подобныя изображенія, изобрътателемъ которыхъ считается Ансгарій († 865 г.), употреблялись не въ живописи только, но впослѣдствіи и въ издъліяхъ скульптурныхъ, металлическихъ и стеклянныхъ.

Можно признать несомнённымъ фактомъ, что въ средніе вёка Бибдія была извъстна народу и составляла такъ-сказать общее достояние. Это доказывается не только многочисленными, сохранившимися до насъ переводами, но и всею вообще жизнію народа, всею его литературою, архитектурою, скульптурою и живописью. Въ произведенияхъ хронистовъ того времени, въ книгахъ назидательныхъ, число которыхъ безмърно, въ образцахъ повзіи, начиная съ творенія великаго Данте, всюду можно видъть знакомство съ священнымъ писаніемъ и многочисленныя цитаты изъ него. Еще более свидетельствують объ этомъ драматическія религіозныя представленія, въ особенности рождественскія, страстныя и пасхальныя, имѣвшія своимъ предметомъ разныя событія библейской исторіи. На эти представленія, продолжавшіяся обыкновенно съ утра до вечера въ теченіи нъскольвыхъ дней, стекались, какъ извъстно, всъ безъ различія: и высокопоставленные и простые, и богатые и бъдные, отъ князей до послёднихъ нищихъ. Все это въ совокупности ясно свидётельствуетъ о томъ, что библія не только извёстна была народу, но вошла въ самую плоть и кровь его.

Итакъ, Лютеръ не былъ первымъ нёмецкимъ переводчикомъ Библіи и не "вытащилъ ее изъ подъ лавки", какъ обыкновенно по этому поводу выражаются. Даже болѣе, самый переводъ его не имъетъ самостоятельнаго значенія. Протестантъ Рудольфъ Раумеръ еще сорокъ лѣтъ тому назадъ съ достаточною ясностію

опредвлилъ истинный характеръ и значение этого перевода. "Когда Лютеръ, говорилъ онъ, переводилъ Библію на немецкій языкъ, то его задача состояла въ томъ, чтобы переводить съ одного христіанскаго языка на другой также христіанскій языкъ. Всв существенные термины, необходимые для выраженія христіанскаго ввроученія, Лютеръ нашелъ уже готовыми въ его родномъ языкъ; масса библейскихъ оборотовъ и понятій уже укоренилась въ этомъ язывъ въ продолжения цълыхъ столътій. Ему приходилось работать, располагая самымъ удобнымъ матеріаломъ". Лютеровъ переводъ Библін выросъ на той почвъ, которую создали для него цёлые пять вёковъ, съ седьмаго по одиннадцатый, нбо, именно эти въка выработаля большую часть того онлологическаго матеріала, который быль въ распоряженіи Лютера при его труде. Другой протестантскій писатель Гопоь, оценивая значеніе Лютерова перевода, говорить, что Лютеръ пользовался прежними переводами Библін; что нётъ недостатка въ несомнённыхъ слёдахъ этого пользованія, какъ по отношенію къ отдёльнымъ выраженіямъ, такъ и къ цёлыщъ оразамъ; что можно, наконецъ, примърами доказать, что именно нюрибергский переводъ 1483 года служилъ главнъйшимъ пособіемъ Лютеру при его работв. Послё всего этого, какую же цёну могутъ имъть слова самаго Лютера, когда онъ въ одной изъ своихъ застольныхъ рвчей говоритъ, что "въ папствѣ Библія была неизвъстна людямъ"? А между тъмъ эги слова непрерывно повторяются съ того времени и досель и образованными и необразованными протестантами. Лютеранскій пропов'яникъ Гефокенъ объясняетъ происхождение такого неправильнаго воззрвния, повидимому, просто недоразумениемъ. Мысль, что будто бы до реформація Священное Писаніе было совствить незнакомо не только народу, но даже и духовенству, и на нъмецкомъ языкъ почти совствив не существовало, обязана своимъ возникновеніемъ нъкоторымъ выраженіямъ Лютера и Маттезія, которые сочли возможпымъ изъ своихъ личныхъ опытовъ и наблюденій сдёлать неправильный выводъ о состояния всей Германия. Страна, въ которой возрасли Лютеръ и Матезій, изъ всвять областей Германія была самою отсталою въ отношенія къ умственному развитію, а опыты юноши бъднаго нищенствующаго монаха, конечно, недостаточны для того, чтобы на ихъ основания дв-

75<sup>.</sup>

лать заключение объ общемъ уровна образования всего намецкаго народа. Во всякомъ случав, въ литературныхъ памятникахъ XV въка есть несомнённъйшія доказательства того, что основательное знакомство съ Священнымъ Писаніемъ въ то время совстив не было редкостію. Достаточно припомнить хотя бы одного Себастіана Бранта, который на каждой почти строкъ своего "корабля глупцовъ" обнаруживаетъ такое основательное знаніе Писанія, что еслибы и въ настоящее времи юристъ, какимъ былъ Брантъ, заявилъ себя чвиъ-либо подобнымъ, онъ обратиль бы на себя немалое внимание. Обыкновенно слишкомъ уже умаляють значение твхъ нвмецкихъ переводовъ Библии, которые извъстны были до Лютера. Конечно, они не чужды были многихъ ошибовъ и недостатвовъ, но считать ихъ трудами совстви неумтлыми, которые не могли будто бы оказывать почти нивакого вліянія на народъ и отъ которыхъ ничвиъ не воспользовался Лютеръ при своей работв, значитъ впадать въ большое заблуждение. Что касается книгъ историческихъ, мъстъ осебенно извъстныхъ, а также воскресныхъ чтеній Евангелія и апостода, то въ ХУ в., по мнѣнію Геффкена, переводъ ихъ уже до такой степени установился, что представлялъ собою какъ бы нъмецкую вульгату, которую Лютеру не было и никакой надобности подвергать более или менее существеннымъ измъненіямъ. Что сходство Лютерова перевода съ прежними не есть что-либо случайное, въ этомъ можетъ легко убъдиться всякій, взявъ въ руки книгу евангельскихъ или апостольскихъ чтеній прежняго перевода и сличивъ въ ней два три мъста съ переводомъ Лютера. На вопросъ о томъ, читались ли народомъ въ то время, т.-е. въ XV в., эти немецкія библи прежнихъ переводовъ, Геффкенъ отвъчаетъ: конечно, не въ такой широкой степени какъ пятьдесятъ или шестьдесятъ лътъ позднъе, когда безчисленныя изданія и перепечатки отдъльныхъ книгъ Священнаго Писанія стали доступны важдому; но во всякомъ случав ие слъдуетъ представлять себъ эти библіи цэнью прикованными къ какому-нибудь монастырскому шкафу. Прежде всего, многочисленные рисунки этихъ библій уже свидътельствуютъ о томъ, что они предназначались для народнаго употребленія и имъли цвлю прявлечь въ себв внимание читателей. Затвиъ имвются и нъвоторыя положительныя свидътельства относительно чтенія

нъмецвихъ библій. Издатель кельнской Библін конца XV въка говорить напр. во введенів, что каждый христіанинъ долженъ читать Библію съ великимъ почтеніемъ и благоговѣніемъ. Ученые должны пользоваться переводомъ Іеронима, а неученые, простые люди, какъ духовные, такъ и міряне, избъгая праздности, которая есть корень всъхъ гръховъ, пусть употребляютъ Библію въ нъмецкомъ переводъ, чтобы оградить себя отъ козней лукаваго. Именно ради этого и издается теперь въ Кельнъ переводъ Библіп, на основанія давно уже существующихъ рукописей, хранящихся во многихъ монастыряхъ, и печатныхъ изданіяхъ. Читающіе нёмецкую Библію должны дёлать это съ кротостію, не разсуждать о томъ, чего не понимаютъ и изъяснять всё въ смыслѣ, принятомъ римскою церковію. Подобнымъ же образомъ говоритъ и издатель Любекской Библіи 1494 года. Іоганнъ Шоттъ Страсбургсвій отсылаетъ читателей своей книги для дальнъйшаго назиданія къ "нъмецкимъ библіямъ".

Существование многочисленныхъ нъмецкихъ переводовъ Библін до реформація свидвтельствуеть не только о томъ, что Лютеръ не былъ ея первымъ переводчикомъ, но и о томъ, что употребление Священнаго Писания не было запрещено народу котолическою церковію. Въ ветхомъ зав'ятв есть много такого, что не можетъ быть предоставлено для чтенія всёмъ безъ различія, а также и въ новомъ завътв, по признанію самого апостола, есть неудобь разунна нёкая, яже ненаучени и неутверядени развращаютъ къ своей погибели имъ. Богоучрежденной церкви принадлежитъ право ученія, а потому ей должно быть предоставлено и право изъясненія Священнаго Писанія, какъ основанія вёроученія. Это право всё вёрующіе католики признавали за церковію во всё времена. Протестантскій богословъ-Веренфельсъ, французский проповъдникъ въ Базелъ, говоритъ, что Библія-это такая книга, въ которой каждый ищетъ своихъсобственныхъ догматовъ и каждый въ ней эти догматы находитъ. Истинность этихъ словъ вполнъ подтверждается всею исторіей. Безчисленныя секты всякаго рода даже и для такихъ ученій, которыя подрывали и нравственность и соціальный порядовъ, иконоборцы, анабаптисты, Виклеевъ, Гуссъ и пр. и пр. вст ссылались на Библію и въ ней указывали основанія для своихъ возарвній. Въ виду этого, католическая церковь и пре-

достерегала всегда отъ произвола при чтеніи Библіи; она поставляла условіемъ этого чтенія, чтобы читающіе принимали то толкованіе текста, которые признано церковію и дозволяла употребленіе лишь техъ экзаменовъ и изданій Библіи, которые вышан въ свътъ съ ея одобренія и разръшеніи. Такой образъ къйствій есть не только право церкви, но даже п прямая ея обязанность. Запрещенія же читать Библію католическая церковь никогда не издавала, и какой же могъ быть смыслъ этого запрещенія, если, особенно со времени введенія книгопечатанія, съ церковнаго же разръшенія постоянно издавались ея многочисленные переводы? Лютеръ изъяснялъ Библію по своему и, подобно всёмъ своимъ предшественникамъ, какъ Виклефъ, Гуссъ и др., признавалъ свое изъяснение единственно-истиннымъ. Тавимъ образомъ и онъ, отвергнувъ соборы и отцовъ, присвоилъ себъ то право, которое принадлежитъ церкви; помимо собора, онъ сдълалъ себя непогръшимымъ папою. Тоже самое дълали и его современники, "великіе реформаторы" Кальвинъ и Цвингли и "малые реформаторы" Карльштадть, Томась Мюнцерь и др. Ожесточенныя пренія, возникшія по этому поводу между реформаторами, выразились, какъ извъстно, не только въ запальчивыхъ сочиненіяхъ, но доходили и до преслъдованій и вооруженныхъ столкновеній. Самъ Лютеръ предвиделъ и предсказывалъ такой результать широкаго произвола въ чтеніи и изъясненіи Библін. Что касается требованія католической церкви, чтобы для чтенія употреблялись лишь тв переводы Библін, которые изданы съ ея одобренія, то въ этомъ нътъ, повидимому, ничего противозаконнаго и страннаго. Библія есть книга закона божественнаго, а гдъ можно найти такое государство, которое позволядо бы всякому по произволу переводить и издавать С**вон** законы и толковать ихъ по собственному усмотрению? Если это не позволяется и въ обычномъ гражданскомъ правъ, то твиъ менве можетъ быть дозволено тамъ, гдв двло идетъ объ основв всякаго права.

Несмотря на всё новёйшія разъясненія и изслёдованія, многіе изъ протестантовъ и доселё упорно держатся той мысли, что будто бы католическая церковь среднихъ вёковъ не допускала народъ къ чтенію Священнаго Писанія; вёдь въ томъ монастырё, говорятъ они, гдё жилъ монахомъ Лютеръ, Библія несомнённо

цёпью была прикована въ монастырскому шкафу. Но если этимъ доказывать ту мысль, что церковь будто бы противодъйствовала распространенію въ народъ слова Божія, то такой же упрекъ съ полнымъ правомъ можетъ быть сдёланъ и ландграфу Филиппу Гессенскому, главному борцу за "чистое Евангеліе", мало того, его можно даже назвать и врагомъ всякаго знанія, вбо, по его приказанію, въ 1564 году въ университетской библіотекъ Марбурга всъ книги были прикованы на цепяхъ. Это сделано было для того, чтобы вниги нельзя было унести съ ихъ мъстъ. Всякому профессору и студенту позволялось входить въ библіотеку, но запрещалось брать книги съ собою для домашняго употребленія и въ особенности вырывать листы изъ нихъ. Въ пользу Библія въ этомъ случат не было сдълано никакого исключенія и она точно также была прикована на цёпь. Всякій знакомый съ обычаями тахъ временъ долженъ знать, что причина такого обращенія съ книгами заключалась въ большой матеріальной ценности многихъ книгъ, а между прочимъ и Библіи. Приковывая вниги на цёпь, хотёли по возможности сохранить ихъ отъ воровъ, которыхъ и въ то время между учеными было не мсньше, чёмъ въ настоящее время.

Къ числу распространенныхъ предразсудковъ, касающихся исторіи реформаціи, относится далье мивніе, что въ XV ввкв и вообще ранње Лютера очень ръдво произносились предъ народомъ проповъди на понятномъ для него нъмецкомъ языкъ. Лютеранскій пропов'ядникъ Геффкенъ говоритъ, что поводомъ къ возникновенію такого воззрвнія послужило то обстоятельство, что отъ этого времени сохранилось до насъ очень мало какъ печатныхъ, такъ и письменныхъ нъмецкихъ проповъдей. Не отрицая этого несомнённаго факта, Геффкенъ все таки находить, что мысль о томъ, будто бы въ то время народъ получалъ назиданіе въ церкви только при посредствѣ мессы и церемоній, совершенно ошибочна. Изслёдователи не обратили должнаго вниманія на то, что масса латинскихъ пропов'вдей, сохранившихся до насъ и въ печатномъ и въ письменномъ видв отъ пятнадцатаго въка, въ большинствъ своемъ вовсе не предназначались къ тому, чтобы быть произнессенными на латинскомъ языкъ и никогда на этомъ языкъ не произносились. То что проповъдники намъревались произнести предъ народомъ на нъмецкомъ языкъ.

они сочиняли и излагали предварительно для себя по латыни, эти латинскія изложенія, сопровождая еще ихъ учеными цитатами и приложеніями, проповёдники или другіе вто-либо издавали впоследствій и въ печати и главнымъ образомъ для пользы другихъ проповёдниковъ, чтобы дать имъ возможность почерпать оттуда нужный имъ матеріалъ. Доказавъ свою мысль на примъръ Гейлера Кайзерсберга, Геффкенъ продолжаетъ: можетъ быть такой способъ проповъданія составляетъ личную особенность этого оригинальнаго человъка? Нътъ, это всеобщій обычай тогдашняго времени. Хотя въ настоящее время намъ довольно трудно представить себъ, чтобы проповъднивъ сперва мыслиль и записываль свои мысли на латинскомъ языкв, а потомъ проповёдывалъ на нёмецкомъ, однако это было такъ я нисколько не должно быть для насъ удивительно, если мы припомнимъ, что образование духовенства было вполнъ латинское, что духовные люди читали творенія отцовъ церкви, схоластиковъ, Священное Писаніе и даже сочиненія своихъ современниковъ на датинскомъ языкъ и писали письма другъ къ другу также по латыни. Замъчательный образецъ этого обычая представляеть намъ даже самъ Лютеръ, который свои первыя проповёди обработывалъ сперва по латыни и издалъ ихъ потомъ также на латинскомъ языкъ. Только уже нъсколько лътъ спустя вто то другой перевелъ эти проповъди и издалъ ихъ на нъмецкомъ языкъ; самъ же Лютеръ никогда такого ихъ нъмецкаго изданія не ділаль. Къ такому господствовавшему въ то время обычаю, приготовлять и издавать впоследствіи на латинскомъ языкъ тъ проповъди, которыя предназначались для произнесенія и произносились по нъмецки, приспособлены были и многія издававшіяся тогда книги, какъ напр. латинско-нэмецкія словари для проповёдниковъ, а также руководственные сборники изъ проповъдей знаменитыхъ учителей церкви. Обычай этотъ и прекратился не вдругъ. Отъ перваго лютеранскаго проповёдника при церкви св. Іакова въ Гамбургъ, Іоганна Фритца, сохранились и до нашего времени латинскіе рукописные проекты пропов'ядей съ приписками немецкихъ библейскихъ текстовъ. Рукопись Іоганна Шелльгаммера свидътельствуетъ о томъ, что и въ началь XVII въка проповъди иногда предварительно записывались на датинскомъ языкъ. Остатокъ этого обычая можно, наконецъ,

видеть и много позанее въ латинскихъ конспектахъ къ печатнымъ нёмециниъ проповъдянъ. Такниъ образомъ то обстоятельство, что отъ XV въка сохранилось до насъ очень нало печатныхъ нъмецкихъ проповъдей, ипкакъ не должно приводить насъ въ тому заключению, что будто бы въ то время вообще очень ръдко проповёдывали на нёмецкомъ языкё. Напротивъ, безпристрастное изследование всехъ свидетельствъ доказываетъ, что въ то время проповёди произносилясь по врайней мёрё столь же часто, какъ и теперь, и слушаніе пропов'ядей строго вмёнялось христіанамъ въ обязанность. Гейлеръ проповъдывалъ иногда въ ряду по нъскольку дней. Во всъхъ требникахъ того времени опущеніе пропов'яди признается тяжкимъ и даже смертнымъ гръхомъ, если произошло по небрежности. Жерсонъ убъядаетъ слушать по воскресеньямъ слово Божіе, называя небрежныхъ въ этомъ отношения тяжкими гръшниками. Въ "Зеркалъ гръшника" (1470 г.) говорится, что если кто въ праздничный день оставитъ дома мальчика или девочку, когда первому уже 14, а последней 12 лътъ, и не возьметъ ихъ въ церковь для слушанія мессы и проповёди. то и онъ самъ и дъти его не имёютъ извиненія въ своемъ смертномъ гръхъ, ибо каждый человъкъ обязанъ съ прилежнымъ вниманіемъ и благоговъйнымъ сердцемъ слушать всю мессу и проповёдь. Ланцирания, вёнскій пробсть конца XV в., вивняетъ каждому христіанину въ обязанность оставаться послё мессы на проповёдь и прилежно слушать ее, а слышанное совътуетъ записывать по возвращенія домой. Въ любекскомъ требникъ окущение проповъди по небрежности признается смертнымъ грёхомъ. Кто не желаетъ въ воскресенье выслушать всю проповъдь, тотъ долженъ быть подвергнутъ отлученію. Никодай Русъ подвергаетъ наказанію тэхъ, которые спять такъ долго, что опускають мессу и проповёдь. Тёхъ, которые бёгуть изъ церкви ранве проповёди, онъ сравниваетъ со скотами. Бертольдъ Регенсбургскій різко осуждаеть такихь, которые спішать въ трактиръ прежде окончанія богослужанія, такъ что благословеніе попадаеть имъ уже въ затылокъ, а также и техъ умниковъ, которые думають, что не нуждаются въ проповъди, ибо знають все, что будетъ имъ говорить проповъдникъ; онъ скажетъ имъ, конечно, не иное что, какъ только: оставь злое и дълай добро. Итакъ въ ХУ вънъ не было недостатка въ ревности въ пропо-

въданію слова Божія народу на понятномъ для него языкъ. и нъмецкая проповъдь была не исключеніемъ, а всеобщимъ твердо установившимся обычаемъ.

Не только въ ХУ въкъ, но и во все продолжение средневъковаго періода проповёдь на народномъ нёмецкомъ языкъ была твердо установившимся всеобщимъ обычаемъ. Чъмъ можно объяснить широкое вліяніе и двятельность церкви въ средніе въка, крестовые походы, вліяніе на общество св. Франциска, готовность народа къ пожертвованіямъ на грандіозныя постройки соборовъ и т. под., какъ не частными и вполнъ народными проповъдямя, особенно если принять во вниманіе, что печати тогда еще совствить не было, а рисунки не имтали быстраго и всеобщаго распространенія. Для примёра можно сослаться на нёкоторые факты изъ исторіи Италіи твиъ болёе, что латинское образованіе повсюду дъйствовало тогда одинаково и итальянскіе университеты не менёе, если даже не болёе, посёщались и нёмцами. Какой ораторъ, какой проповёдникъ сказывалъ когда-либо такое могучее вліяніе на общество, какъ Саванарода, а между твиъ какъ мало проповёдей его сохранилось до нашего времени. Какіе маленькіе и скудные наброски сохранились намъ также отъ проповъдей Антонія Падуанскаго († 1231 г.) и Винцентія Феррерія (1419 г.). Какъ въ Италіи, такъ было и въ Германіи. Для надлежащаго разъясненія даннаго вопроса заслуживають также вниманія многія опредвленія церковныхъ соборовъ съ девятаго и до четырнадцатаго въка. На ахенскомъ соборъ 801 г. напр. было постановлено, что "священникъ долженъ проповъдывать во всё воскресные и праздничные дни". На ахенскомъ же соборъ 813 года постановлено, чтобы "проповъдывалось постоянно и такъ, чтобы народъ могъ понимать проповёдуемое". "Епископы пусть переводять проповёди на народный языкъ". Майнцкій соборъ 847 года предписываль, чтобы каждый епископь составиль собраніе пропов'ядей, которое каждый пусть отчетливо переводить на rusticam romanam aut theodiscam, чтобы всв могли понимать то, что проповъдуется. На гранскомъ соборъ 1114 года было постановлено, чтобы во всё воскресные дни въ гдавныхъ церквахъ предлагались объясненія Евангедія и апостола, въ малыхъ же симвода въры и молитвы Господней. Въ Триръ въ 1227 году опредвлено, чтобы священники наставляли народъ

этносительно смертныхъ гръховъ вообще и особенно относительно воровства и лихопиства, какъ гръховъ наиболъе обыкновенныхъ, а также относительно членовъ вёры и десяти заповъдей. Священники несвъдущіе не должны проповъдывать, но сусть присутствують въ то время, когда болве ученые мужи проповѣдують въ своихъ приходахъ. Въ Аптъ, близь Авиньона, въ 1365 года постановлено, что каждый епископъ долженъ побуждать подвёдомственныхъ ему людей, чтобы они соблюдали Божественныя заповъди, ходили въ богослуженію въ свои приходскія церкви и слушали слово Божіе. Можно назвать и имена многихъ такихъ людей того времени, которые пріобръли себь большую извъстность въ качествъ проповъдниковъ, или проповъди которыхъ сохранидись до насъ, таковы напр.: Давидъ аугсбургсвій († 1271 г.), Бертольдъ регенсбургсвій (1272 г.), Николай кольнский, Экгарть (1326 г.), Іоганнъ Таулеръ (1361 г.), Генрихъ Сузо (1365 г.), Іоганнъ Рупсбрекъ (1381 г.), Гергардъ Гротъ (1384 г.).

То обстоятельство, что до насъ сохранилось очень мало нвмецкихъ проповъдей, не должно представляться удивительнымъ. Кромъ общихъ причинъ, всявдствіе которыхъ погибло множество литературныхъ памятниковъ тёхъ временъ, относительно проповъдей нужно еще принять во вниманіе ту особенность, что они большею частію совствить и не предназначались для сохраненія, а составлялись лишь для текущаго дня, неръдко только обдумывались и затвых прямо произносились устно. Нужно, наконець, прибавить къ этому и упомянутый выше обычай. господствовавшій въ средніе въка. Отъ Гейлера кайзерсбергскаго сохранились цёлые томы латинскихъ проповёдей, которые никогда не произносились, но были лишь конспектани того, что онъ предполагалъ проповёдывать народу на нёмецкомъ языкв. Онъ самъ говоритъ, что онъ провелъ жизнь свою не въ латинскихъ, а въ нъмецкихъ проповъдяхъ къ народу. Большая часть тъхъ нъмецкихъ проповъдей, какія мы отъ него имъемъ, записаны за нимъ въ церкви или дома по памяти другими, а именно его племянникомъ Викрамомъ и оранцисканцемъ Іоганномъ Паули, или же послъ переведены съ латинскаго языка. Таковъ былъ всеобщій обычай, господствовавшій и ранве Гейлера. Про Бертольда регенсбургскаго разсказывается также, что нъкоторые 6\*

слушатели записывали тотчасъ же или послё по памяти его проповёди, для которыхъ самъ онъ составлялъ лишь латинскіе конспенты. Новёйшій протестантскій писатель Круель въ своей "Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter 1879" ясно доказаль, что не только въ XV вёкё, но и вообще въ средніе вёка, проповёдывали даже болёе, нежели теперь, и никогда нёмецкій священникъ не произносилъ въ своемъ приходъ проповёди на латинскомъ языкъ.

Лютеръ, жалуясь на мракъ, прежде господствовавший въ народв, между прочимъ говорилъ, что никогда еще Германія не слышала слова Божія такъ много, какъ въ его время, по крайней мёрё въ историческихъ разсказахъ ни о чемъ подобномъ не говорится. Конечно, въ исторіи не разсказывается о томъ, какъ проповъдывали въ Германія слово Божіе просвъщенные Богомъ люди изъ бълаго и монашествующаго духовенства, стоявшіе по своей учености и ораторскому таланту, глубинѣ мыслей и практической дёятельности, даже гораздо выше самаго-Лютера, каковы напр. были Іоганиъ Таулеръ, Бертольдъ регенсбургскій, Іоганнъ Вегте и Гейлеръ кайзерсбергскій. Исторія ничего не говорить объ этомъ, потому что она повъствуетъ ляшь о выдающихся и необыкновенныхъ явленіяхъ п не любитъ. разсказывать о томъ, что происходило повсюду и ежедневно. Между тёмъ то, что сказаль Лютеръ, для учениковъ его имфетъ обыкновенно такое же почти значение какъ слово Самого Бога и Евангелія, а потому всё они и повторяють доселё о великомъ мракъ, будто бы царившемъ въ народъ въ продолжение среднихъ въковъ. Но если не прямой разсказъ исторіи, то самыя проповеди, сохранившіяся въ немаломъ количестве отъ техъ временъ, ясно свидътельствують о томъ, что о тогдашнемъ мракъ не можеть быть ръчи. Лютеръ, августинскій монахъ и ученый виттенбергскій профессоръ, зналь литературу прежнихъ въковъ, какъ объ этомъ свидътельствуютъ его собственныя произведенія, а потому слова его о мракъ, будто бы до него господствовавшемъ въ народъ, есть сознательная ложь, въ которой повинны и всв тв, кои досель продолжають говорить и учить, что будто бы до Лютера почти совсвые не проповёдывалось на нёмецкомъязыкв.

Въ протестантскихъ историческихъ книгахъ и учебникахъ говорится наконець, что Лютерь быль основателемь намецкой николы, что эта школа ведеть свое существование только со времени реформаціи, а до реформаціи ничего не было сдалано для народнаго образованія. Друзья истины убъждають своихъ читателей, что такое воззрёніе есть совершеннёйшая ложь. Подъ именемъ народныхъ школъ, говорятъ ови, разумвются школы для первоначальнаго обученія въ чтенія письмѣ и счеть, т.-е. тв школы, которыя мы называемъ элементарными, а такія школы существовали во всё времена и у всёхъ народовъ. Средніе вёка также имълн такую школу и необходимо должны были имъть ее, потому что безъ элементарнаго образованія невозможно высшее, невозможно инкакое образование научное. Развъ средние въка, промё ученыхъ духовныхъ, не имёди также и такихъ мірянъ, дворянъ и горожанъ, юристовъ, сенаторовъ, купцовъ и др., которые обладали научнымъ образованіемъ? Оспаривать это значило бы быть омъщнымъ, или стоять за очевидную ложь. Откуда самъ Лютеръ получилъ первоначальныя познанія? Развъ только этоть "Духомъ Божінмъ водимый" человъкъ, "Святымъ Духонъ управляемый реформаторъ", какъ величалъ его берлинскій придворный пропов'ядникъ Бауръ на лютеранскомъ торжестве въ Эроурте, въ августе 1883 года, такъ руководимъ былъ Святымъ Духомъ, что и безъ элементарнаго обученія обладаль прямо высшимъ образованіемъ своего времени? Или можеть быть онъ, подобно апостоламъ, исполнившись Духа Святаго, получиль дарь говорить на разныхъ языкахъ?

Христіанская народная школа получила свое начало вмёсть съ самымъ христіанствомъ. Школа была нераздёльна съ евангельской проповёдью; она составляла необходимое къ ней дополненіе, какъ главное средство и къ распространенію христіанскаго ученія и къ утвержденію его и проведенію въ нравы и жизнь народа. Учительство было необходимою принадлежностью апостольской и пастырской дъятельности. Въ римской имперіи школы процвътали повсюду и нужно было только преобразованіе ихъ въ христіанскомъ духъ, что и совершилось безъ особенной трудности. Не такъ, конечно, шло дъло въ тёхъ странахъ, которыя не были подчинены римскому господству, и преяде всего въ Германіи. Здёсь школьное дъло не имъло для себя

85

никакой почвы; его приходилось начинать съ самаго основания, работа, требовавшая высокихъ христіанскихъ добродътелей, величайшихъ подвиговъ самоотвержения, тъмъ болъе, что страна была дикая и люди, населявшіе ее, грубые варвары. Это великое дъло, трудиъйшее и славиъйшее изъ тъхъ, какія можеть указать исторія, совершила церковь.

Церковь была матерію школы; вфрная заповёди Спасители учить вст языки и не возбранять младенцамъ приходить въ Нему, она во вст времена и во встать странахъ усердно заботилась о школв. Изъ массы примъровъ и свидътельствъ, подтверждающихъ эту мысль, достаточно остановить вниманіе хотя на нъкоторыхъ. При господствъ Меровинговъ, соборы оранжский и валенскій (529 г.) постановили, что священники должны устроять въ своихъ приходахъ школы для дътей народа. На шестомъ вселенскомъ соборѣ въ Константинополѣ, въ 680 г., было постановлено, чтобы всѣ священники на мъстахъ своей пастырской двятельности, по селамъ и деревнямъ (per villas et vicos), устрояли школы, чтобы наставлять въ нихъ необходимымъ познаяямъ дътей твхъ върующихъ, которые ввърены ихъ пастырскому попеченію. Соборъ неухингскій, въ Баваріи, при герцогъ Тассялонъ, 772 г. опредълилъ, что каждый епископъ долженъ устроить въ городъ школу и поставить въ ней мудраго учителя, который могь бы обучать по римскимъ преданіямъ и не тому только, что имъется въ записанномъ видъ. Подобно Теодульфу епископу орлеанскому, 797 г. и Арбитонъ, епископъ базельскій († 821 г.) преднисываль, что всё священники должны имъть школы въ селахъ и деревняхъ и если какой-либо върующій отдаетъ имъ своихъ двтей (parvulos) для обученія наукамъ (literas), то они не должны отказываться принимать ихъ; но обучать ихъ съ велпчайшею любовію и ничего не брать за это, кромѣ того, что родители добровольно стануть предлагать отъ своего расположенія. Римскій соборъ 826 года при папъ Евгеніи II объявлялъ: мы слышали, что въ нёкоторыхъ мёстахъ нётъ учителей и потому обучение находится въ пренебрежения. Въ виду этого повельваемъ, чтобы во встяхъ епископскихъ резиденціяхъ, въ подчиненныхъ пыъ приходахъ, а также и въ другихъ мъстахъ, гдъ требуеть необходимость, поставлены были учители и наставники, которые обучали бы свободнымъ искусствамъ. Римскій соборъ

1179 года при папъ Александръ III опредълнать: "такъ какъ церковь Божія, подобно доброй матери, должна заботиться не о телесныхъ только, но и о духовныхъ потребностяхъ своихъ бъдныхъ двтей, то чтобы эти бъдныя дъти, не могущіе разсчитывать на подержку родителей, не лишены были все таки возможности выучиться читать и пріобрёсти нёкоторое развитіе, пусть при каждой казедральной церкви дана будеть достаточная бенеонція учителю, который безплатно обучаль бы и клириковъ и бедныхъ детей. Такинъ образомъ и учащіе не будуть терпёть нужды и учащимся будеть открыта дорога къ пріобратенію познаній. И при другихъ церквахъ и монастыряхъ должно быть также сдълано все потребное. Никакой платы или пошлины за обучение требовать не должно; не должно отказывать въ немъ никому способному. Кто нарушить это предписание, будеть лишенъ своего церковнаго дохода". Приведенныя свидътельства ясно доказывають, что до дввнадцатаго ввка и папы, и спископы, и вселенскіе и частные соборы усердно заботились о школахъ. Последующие века нисколько не уступали въ этомъ отношения своимъ предшественникамъ.

То, что было постановляемо и вмёнядось въ обязанность пастырями цернви, по ихъ настоянію и свътскіе государи вояводни въ законъ для вобхъ своихъ подданныхъ. Капитуляріи Карла Великаго требовали напр., чтобы въ епархіяхъ и монастыряхъ были устрояемы школы (787 г.), чтобы каноники и монахи собирали въ себъ дътей не только свободно рожденныхъ, но и несвободныхъ, для обученія ихъ чтенію, письму, псалмопёнію и грамматикъ (789 г.), чтобы каждый непремънно посыдаль своихъ датей въ школу и чтобы дъти усердно посъщали ее до твхъ поръ, пока не получатъ достаточнаго наставленія (802 г.). Подобно Карлу и сынъ его Людовикъ благочестивый предписывалъ устроять школы повсюду, где оне не были еще учреждены досель. То, что было такимъ образомъ создано, сохранядось впослъдствіи потомствомъ какъ святое наслъдіе и съ ревностію достойною удивленія усиливалось и умножалось, благодаря обильнымъ дареніямъ и деньгами и имуществомъ. Во все продолженіе среднихъ въковъ шкода была преднетомъ самыхъ любвеобидьныхъ заботъ церкви, государей и народа; никакія жертвы ради нея не представлялись тяжелыми, а что эти жертвы приносидись для школы не напрасно,---ото показывають ть блестящіе плоды, которые принеска она обществу. Въ начествъ поучительнаго примъра водворенія христіанской школы въ Германіи, авторы указывають на исторію острейскихъ областей, гдв славянскіе . пруссы были такимя же грубыми язычниками и ожесточенными врагами христіанства, какъ и древніе германскіе варвары; но, когда въ нимъ пришли въ одно время и люди меча и люди вреста, они покорились силъ оружія и превратились въ то же время изъ цаолополлонниковъ въ чадъ Вожінкъ. Здъсь въ небольшихъ размирахъ и въ кратели сравнительно періодъ времени произошло то, что имъло мъсто и въ Германия въ гораздо болъе широкомъ вида; победителниъ нужно было лишь воспользоваться опытами прошеднаго, что они и сдълали. Какъ прежде при учрежденія школь быле двятелями бенединтинцы, такъ впоследствія цистерівнцы продолжали ихъ дъло, в за цистеріанцами слъдовали оранцисканцы и доминиканцы. Римъ посылалъ ихъ на это двло; оть него же получали они и наибольшую поддержку. Папа Гонорій III напр. требоваль, чтобы еписконы и върующіе Германіи, Польши и Швеціи оказывали необходимую поддержку епяскопу Христіану. "Въ особенности необходимо, писалъ папа, устроять школы для прусскихъ мальчиковъ, чтобы они учились обращать свой народъ, проповъдывать и возвъщать Евангедіе оъ большею действенностію, чемъ проповедники-пришельцы (advenae)". Папа Иннокентій IV предписываль настоятелямь монастырей подвлиться съ церквами Пруссіи, Лиоляндіи и Эстляндіи необходимыми книгами, помочь имъ въ написания этихъ внигъ и въ снабжение письменнымъ матеріаломъ. Панскій легать Вильгельмъ моденскій, извъстный дънтель по обращенію язычниковъ, перевель знаменитый школьный учебникь, такъ-называемый "донать" на прусскій языкъ. Подобно епископу Христіану я преемникъ его, Вильгельмъ апельдернскій, точно также заботился объ учреждения школъ. Съ распространениемъ христианства, съ устройствожь новыхъ городовъ и спархій, повсюду возникали и школы. На школу смотрван и объ ней заботились, какъ объ одномъ изъ самыхъ важивйшихъ учреждений.

Школы среднихъ въковъ были казедральныя или соборныя, приходскія и монастырскія. Школы казедральныя были самыми дровними, а приходскія стали возникать всёхъ позднёе. При распространения и утверждения христіанства помощниками евископа были обыкновенно приходские священники, ноторые получали въ свое зав'ямвание изв'ястный округь, гд'я вели и школьное обучение. Такъ какъ приходы все увеличиванись и труды священника становнинсь все иногочноление, то для обучения въ школь назначался особый помощиных. Первоначально этоть помощникъ быть наь членовъ клира. Нантскій соборъ 895 г. постановиль, чтобы священных низль при себя влирина, который помогаль бы ему при совершения богослужения, зав'язываль шволою, убъждагь прихожань, чтобы они присылали въ нему детей для обученія вёрё и самъ бы заниванся съ ними. Съ теченіемъ времени въ качестве школькаго помощника является такъ-называеный внетерь, нанторь или понемерь (custos, campanarius, campanator). Въ постановленияхъ ст. омерскаго собора 1183 года говорится напримёръ, "такъ какъ школы служатъ для воспитания всяхъ тяхъ, на кого нэкогда должно быть возложено веденіе и свётскихъ и духовныхъ дълъ въ государстве и церкви, то мы новелеваемъ, чтобы по всемъ городамъ и селамъ, где приходскія школы пришли въ упадокъ, онъ были возстановлены, а гдъ онъ еще существують, подсерживались бы заботливо и на будущее время. Въ этихъ видахъ, пусть приходскій священникъ, мъстныя власти и почетнъйще изъ прихожанъ нозаботятся о томъ, чтобы учителямъ, въ которыхъ могуть быть превращены и кистеры, доставлено было необходимое содоржание. Школа должна помвщаться въ приличномъ домв вблизи приходокой неркви, съ одной стороны для того, чтобы приходские священники и именитые прихожане удобиве могли наблюдать за учителями, а съ другой стороны для того, чтобы удобите было пріучать учениковъ пъ религіознымъ упражненіямъ". Древнъйшее изъ извъстныхъ овщительствъ объ учреждении такой "вистерской школы" имвется въ распоряжения Энгельберта II, архіепископа кольнскаго, и относится въ 1270 году.

Въ тринадцатомъ въкъ, въ впоху процвътанія городовъ, благодаря ихъ тъсному союзу и благородному соревнованію съ нервоцію, стали возникать и городскія или магистратскія школы (scholae senatoriae), которыя отличались отъ прежнихъ школъ тольно тъмъ, что содержались на средства городскаго управленія и оно пользовалось правомъ назначенія учителей, во всемъ же

остальномъ эти школы подчинялись надвору церкви, основывались съ разръщения епископа и назывались даже по вмени той церкви, въ приходъ которой находились. Ничего не можеть быть ошибочные того инвнія, что будто бы возникновеніе городскихь школь вызвано было стремленіемъ къ независимости оть церкви, вызвано было оппозицією церкви, какъ утверждаль напр. Крамерь и Кэммель. При безпристрастномъ изслёдовании свидътельствъ и фактовъ несправедливость такого возвръния становится очевидною и неодновратно доказана была напр. Мейстеромъ и Штовлемъ. Малое количество свидательствъ, которыя подтверждели бы существование приходскихъ школъ въ Германіи до XII въка объясняется, по словамъ Мейстера и Брауна, тъмъ, что школы эти не составляли самостоятельныхъ учрежденій, а твсно соединялись съ церковію, и твить еще, что громалное количество документовъ погибло въ эпоху жестохихъ опустошеній врестьянской и тридатильтней войны. Усилія церкви по устройству школь въ Германіи сопровождались, по изслъдованію Штокля, несомнънно блестящимъ успъхомъ. Уже въ 1124 году знаменитый аббать Гиберть ножанскій свидітельствоваль, что во Франціи не найдется ни одного города, ни одного мъстечка, гдъ не было бы открыто школы, а 450 лътъ спустя, въ 1576 году. Клавдій, епископъ эвресскій, увъряеть, что до волненій реформаціи въ его епархіи не было ни одного сколько-либо значительнаго прихода, въ которомъ не было бы своей достаточно обезпеченной школы; но после реформации стало, конечно, иначе. Въ 1378 году въ однихъ только приходскихъ школахъ Парижа 41 учитель занимался дъдомъ обучения. Въ Кольнъ въ 1400 г., было восемь приходскихъ школъ, а въ Бреславлъ восемнадцать. Протестантскій историкъ Палацкій, тщательно изследовавший богемские источники конца четырнациатаго и начала пятнадцаго вёка, сообщаеть, что въ пражской спархін, въ 1400 г., было по крайней мъръ до 640 школъ. Въ эпоху, о которой говорить Палацкій, Германія разділялась на 63 епархіи и многія изъ этихъ епархій были гораздо общирнъе по своимъ размърамъ, заключали въ себъ много болъе большихъ городовъ и стояли на высшей степени культурнаго развитія, чёмъ епаркія Праги. Но если даже согласиться съ твмъ, что ни въ одной изъ этихъ епархій не было болте 640 школь, то во всяконъ

случав общан сумма ихъ для всей Германіи будеть проотираться до 50.000. Нужно еще замътить при этомъ, что и высшія школы, монастырскія, казедральныя или городскія, начинали также съ элементарнаго обученія, а потому число первоначальныхъ школъ въ Германіи становится еще болъе. Послъ всего этого невозможно и понять, какимъ образомъ можно говорить о пренебреженіи, въ которомъ будто бы находилась народная школа въ средніе въва; объяснить такія ръчи можно лишь партійною страстію, дошедшею до ослъпленія.

Итакъ, Лютеръ не былъ основателенъ народной школы; но можеть быть многіе скажуть, что не следуеть придавать этимь словамъ самое строгое значение, и что заслуга Лютера состоять ляшь въ томъ, что чрезъ него народная школа была усовершенствована и получила широкое распространение, или, какъ выражается воззвание протестантскаго союзя по поводу Лютерова торжества 1883 г. "Лютеръ былъ величайшимъ поборниконъ нъмецбато протестантизма, на принципахъ котораго и основано новое развитие школьнаго дела". Но и подобныя объясненія не выдержявають критики. Никакія изсявдованія въ области исторіи нимецкой школы не дають основанія утверждать, чго Лютеръ и его сотрудники выработали какой-либо новый учебный планъ, создали какіе-либо новые методы для облегченія швольнаго обученія. Лютеръ былъ ревностнымъ сторонникомъ шволы. "Если возрастають шволы, заявляль опь между прочямь, то это служитъ въ благосостоянію и чести церкви. Юные ученики и студенты суть свмена и родники для церкви. Ради церкви нужно имъть и поддерживать христіанскія школы. Школами Богъ укрвпляетъ церковъ". Это дружественное расположение въ школамъ не представляетъ въ себъ, конечно, ничего новаго; и католическая церковь проявляла его во всё времена не на словахъ только, но и на дълъ. Что же касается Лютера, то не видно, чтобы свое расположение къ школамъ онъ обнаружилъ и въ двятельности; незаметно, чтобы въ этомъ отношения онъ ознаменоваль себя чемъ-либо существеннымъ. Въ хронике Эноха Видеманна говорится: "около 1525 г. школы начали приходить въ упадокъ, такъ что почти уже никто более не хотелъ посылать своихъ дътей въ школы и заставлять ихъ учитьси, пбо взъ произведеній Лютера люди такъ много наслышались о томъ,

какъ допы и ученые держали народъ въ бъдственномъ заблужденін, что каждый сталь теперь врагомъ поповъ, насмѣхался и надъвался надъ ними, гдъ только можно". Дитрихъ Нюрибергскій († 1549 г.) говорить, что какъ въ катодической церкви не было мвры и конца даянію, такъ теперь никто не хочетъ расврыть кошелька и хотя бы монеткою помочь бёднымъ церквамъ, развалившимся школамъ. нуждающимся, угнетеннымъ людямъ. Можно опасаться, продолжаетъ онъ, что если богатые люди не озазывають помощи въ тому, чтобы молодое поволёніе могло воспользоваться обученіемъ, наше потомство и совстив утратить свое знакомство съ сдовомъ Божіниъ. Самъ Лютеръ заявляеть, что прежде считали самымъ тяжимъ грёхомъ, если учитель нерадить о своихъ ученикахъ, и расточали щедрыя даянія на монастыри и школы, а теперь повсюду оставляють школы въ упадев. Я много проповедывалъ, продолжесть онъ, и писаль о томъ, что нужпо устроять въ городахъ хорошія школы, чтобы воспитывать въ нихъ образованныхъ мужчинъ н женщинь, хорощихъ христівнокихъ священниковъ и пропов'єннковъ, но въ этому относятся такъ лениво и небрежно... что мнё думается дойдеть до того, что не будеть ни учителей, ни священниковъ и проповёдниковъ, ибо они вынуждены будуть бросить свое дело и взяться за какое-либо ремесло, чтобы не умереть съ голода. Въ средневёковыхъ каседральныхъ, монастырскихъ и позднёйшихъ городскихъ шволахъ, вромё древнихъ языковъ, обращали вниманіе и на изученіе измецкаго языка, но Лютеръ и его сотрудники заботились исключительно о первыхъ въ явный ущербъ послёднему и вообще напіональному харавтеру обученія. Не говорите, писаль Лютерь въ 1524 году въ городскимъ властямъ, что древніе языки безполезны и что можно обойтись съ однимъ нъмецкимъ. Древніе язывя нужны для того, чтобы понимать Свящ. Писаніе, и діаволь хорошо чувствоваль, что съ ихъ изучениемъ его царство погибиетъ. Чвиъ болёе ны дорожних Евангеліень, тёмъ тверже должны держаться эе изучение языковъ. Намки -это ножны, въ которыхъ скрытъ мечъ Духа, Слево Божіе, они-ковчегъ, въ которомъ содержится это сокровные. Съ такъ поръ какъ посла апостоловъ прекратились дарованія языковъ, ослабъла и въра и Евангеліе. Христіанскій учитель долженъ быть знающимъ языки, ибо въ про-

тивномъ случав онъ не можетъ изъяснять слово Божіе и будетъ заблуждаться, какъ заблуждащеь блаж. Августинъ и др. св. Борнардъ былъ человъкъ великаго духа, но и онъ часто повволнлъ себъ играть съ Писаніемъ и изъяснялъ его неправильно. Въ этомъ же году Лютеръ выработалъ свой учебный иланъ, который я представиль куроюрсту Саксонскому. Этоть плань не дошель до насъ и самъ Лютеръ не ожидаль отъ него большаго успёха; но другъ его Меданхтонъ, кажется, воспользовался этимъ цавномъ для своего школьнаго устава 1528 года. По этому Меланхтонову уставу дёти раздёляются на три группы. Первая группа должна учиться читать и проходить по кратному руководству молитву Господню, символъ въры и молитвы; затвиъ она тотчасъ переходитъ къ латыни и должна учить вокобулы, писать и пёть. Вторая группа изучаеть латинскую гранматику, изъясняеть Эзоповы басни, учитъ латинскіе разговоры Эразма Роттерданскаго и сентенцій поэтовъ. По мивнію Меланхтона, самый большой вредъ происходить отъ того, если юношество недостаточно упражняется въ грамматикв. Одинъ день въ неделю долженъ быть посвященъ религіознымъ занятіямъ. Учитель пусть заставляетъ каждаго ученика прочитать молитву Господню, символъ въры и заповъди, и это чтеніе сопровождается потоиъ краткимъ объясненіемъ. Наконецъ, дъти этой группы должны основательно изучить нёсколько легкихъ псалмовъ и грамматически разбирать Евангеліе оть Матеея. Третья группа послъ полудня упражняется въ музыкъ и читаетъ Виргилія, метамор-Фозы Овидія, письма Цицерона и его книгу объ обязалностяхъ. Для упражненія въ грамматикъ дъти должны заниматься словосочиненіень, силоненіями и фигурами ричи. До полудия третья группа по прежнему занимается грамматиной и, когда дёти пріобратуть уже достаточное знакомство съ этимодогіей и синтаксисомъ, пусть они переходятъ къ истрикъ п упражняются въ стяхосложении. Послё полнаго изучения грамматика, нужно уже переходнть къ діалектикъ и реторякъ, и вромъ того однажды въ нервлю давать дътямъ письменное упражнение, заставлять ихъ писать письма или стихи. Учители должны старательно побуждать учениковъ говорять по-латыни и сами по возможности должны говорить на датинскомъ языкв. Въ томъ же 1528 году по поводу визитаціи Меланхтонъ писаль, что прежде всего

учители должны усердно стараться о томъ, чтобы дёти учились только латинскому языку, в не обременять ихъ бёдныхъ, какъ нёкоторые доселё дёлали, и нёмецкимъ и греческимъ и еврейскимъ, ибо такое множество языковъ не только безполезно, но даже вредно". Насколько это требованіе имёетъ въ виду устранить излишнее обремененіе, оно, конечно, справедливо: но чтобы и нёмецкій языкъ не былъ изучаемъ, это и односторонне и не національно.

Меланатонъ обыкновенно прославляется, какъ "Praeceptor Germaniae". Съ какою односторонностію проводились его принцины на практикъ и каковы были плоды его учебной двятельпости для Германіи, это можно видёть на примёрё двухъ его современниковъ-протестантовъ. Валентинъ Фридландъ, по прозванію Тротцендоров, (1490-1556) ввель напр. въ гольдбергскую школу устройство древней республики; онъ раздёлнаъ ся классы на трибы, назначалъ изъ учениковъ экономовъ, эфоровъ и ввесторовъ, изъ коихъ послъдніе между прочимъ должны были указывать предметы для застольныхъ диспутовъ на латинскомъ языкв, составниъ магистратъ или сенатъ изъ учениковъ съ консуломъ, двёнадцатью сенаторами и двумя цензорами, воторые ежемъсячно мънялись и избирались трибами. Во главъ школы стояль онь самь, какъ "Dictator perpetuus". Всв школьныя запятія происходили на латинскомъ языка и одно стихотвореніе, составленное въ похвалу учрежденію, съ полнымъ правомъ могло сказать, что "родной языкъ совсёмъ замолкъ между дётьми", а другое хвалебное стихотвореніе въ честь ректора Тротцендоров воспёвало, что "онъ такъ освоилъ всёхъ съ латинскимъ языкомъ, что стало считаться постыднымъ говорить понэмеции, что даже слугъ и служеновъ можно было слышать говорящими по-латыни, какъ будто Гольдбергъ перенесся въ Лаціумъ". Со смертію Тротцендорфа скоро пала и его школа. Сто лють спустя въ томъ самомъ Гольдбергв, где слуги и служанки говорили по-латыни, едва можно было найти хотя одного горожанина, который быль бы въ состояціи написать письмо или прошеніе. Подобно Тротцендороу, въ томъ же направленія дэйствоваль въ школв и Іоганнъ Штурмъ, Страсбургскій ректоръ съ 1538 по 1583 годъ. Ему казалось общественнымъ зломъ (publicum et commune malum), что дъти не слышатъ съ мало-

лэтства латинскаго языка: дэти древнихъ римлянъ представлялясь ему въ этомъ отношени счастливцами. Учителямъ и ученякамъ его школы было положительно запрещено говорить по нвиецки, а игры дозволялись лишь подъ твиъ условіемъ, чтобы при нихъ употреблялся латинскій языкъ. Школа Штурна, состоявшая изъ десяти классовъ, обучала почти единственно латинскому и греческому языкамъ. Нъмецкое чтеніе и письмо было совствиъ въ заброст; исторісй, географіей и естественными науками не занимались вовсе. Таково было новое направленіе школьнаго обученія, созданное Лютеромъ: родной языкъ стали презирать и оставляли въ полномъ пренебрежении. Плоды такого направленія съ теченіемъ времени созр'вли; народъ не только не обогатнися познавіями, не пріобрвиъ высшаго развитія, но и самый языкъ нъмецкій сдълался столь варварскимъ, что большую часть произведеній послёдующихъ стольтій едва ножно понять.

Итакъ, всё приведенныя выше яко-бы великія заслуги Лютера представляютъ собою при ближайшенъ ихъ разсмотреніи лишь сознательныя или несознательныя измышленія его поклонниковъ. Единственный несомнённый результатъ его деятельности состоитъ только въ томъ, что прежде духовно-единую Германію онъ насильственно разорвалъ на двё половины, которыя съ того времени навсегда остаются несоединимыми.

По вопросу о проихожденіи реформація ся сторонники обыкновенно указывають на разныя злоупотребленія, скопившіяся въ католической церкви къ XVI вёку, и этими злоупотребленіями стараются между прочимъ объяснить и оправдать протестъ Лютеру и вызванное имъ церковное раздёленіе. Съ точки зрёнія нашихъ авторовъ самое существо такого воззрёнія вызываетъ возраженія. Одни злоупотребленія, по ихъ миёнію, никакъ не могутъ служить основаніемъ для отдёленія отъ церкви. Самыя почтенныя и святыя учрежденія, имёющія дёло со слабою и наклонною ко злу природой человёка, всегда могутъ служить предметомъ злоупотребленія и искаженія со стороны сдабыхъ и злыхъ людей. Древнія учрежденія брака, семьи, королевской власти развё въ продолженіе вёковъ не были запятнаны многочисленными злоупотребленіями? Но приходитъ ли кому-либо въ голову ради этихъ злоупотребленій, какъ бы они ни были велики, нападать на самое существо этихъ учрежденій и отвергать ихъ? Великое, божественное учреждение церкви, имъющее дъло съ землею и грёховнымъ человъчествомъ, кожетъ также быть и было много разъ предметомъ злоупотребленія въ самыхъ святвёшихъ сторонахъ своихъ. Но еслибы вто рази этихъ злоупотребленій, хотя бы они были въ тысячу разъ больше и многочислениве, захотвлъ отвергать самую католическую церковь и отделяться отъ нея, тотъ, чтобы быть последовательнымъ, долженъ точно также отвергнуть и бракъ, и сомью, и королевскую власть. Если же такое отношение къ учреждениямъ не считается справедливымъ и законнымъ, то плохую услугу ресормація оказывають тв изъ ся сторонниковъ, которые дунають объяснить и оправдать ся происхождение церковными злоупотребленіями. Что касается самыхъ злоупотребленій, то нельзя не замътить, что тенденціонная исторіографія частію преувеличила ихъ до чрезвычайныхъ размеровъ, а частію и совсемъ измыслила. Дёятельность знаменитаго Тетцеля напр., играющая такую видную роль въ исторіи возникновенія герианской реформаціи, принадлежить именно въ числу такихъ явленій, которыя благодаря явной тенденціозности изображаются въ чертахъ, совершенно не соотвётствующихъ исторической истива. Въ нъсколькихъ ризницахъ протестантскихъ церквей Саксонии и Бранденбургской Марки до сихъ поръ показываются ящики Тетцеля и върующіе филистеры видять въ никъ неопроверживыйшее докательство того, что католическая церковь того времени дъйствительно придерживалась взгляда, что:

> «Wenn das geld im Kasten klingt, Die Seele aus dem Feg'feuer springt».

Самый большой изъ этихъ сохраняемыхъ доселѣ ящиковъ находится въ Ютербогѣ, близь Виттенберга и имъетъ такіе громадные размѣры, что въ немъ всадникъ съ лошадью свободно могъ бы помѣститъся. Въ протестантскомъ обществѣ выдается за несомнѣнную истину, что этотъ ящикъ естъ именно одинѣ изъ тѣхъ, которые служили Тетцелю при его торговлѣ индульгенціями. Леопольдъ Ранке съ увѣренностію говоритъ о сохраняющихся доселѣ въ Ютербогѣ памятникахъ Тетцелевой торговли. Даже въ распространенномъ путеводителѣ Бедекера всякій

путешественникъ можетъ прочитать объ имъющемся цри церкви св. Николая въ Ютерборгъ ящикъ Тетцеля. Одинъ изъ "друзей истины" обратился по этому поводу за разъяснениемъ къ самому Бедекеру, прося его указать ть данныя, на основани которыхъ ютербогскій ящивъ дъйствительно можно считать принадлежавшимъ ибногда Тетцелю; но издатель энаменитаго путеводителя не могь указать такихъ данныхъ и ссылался лишь на авторитеть Ранке. Между твиъ друзья истины указывають на одно свидётельство, которое по ихъ мнёнію достаточно сильно опровергаеть мивніе Ранке. Протестантскій богословь Корнерь въ своемъ изслёдовани о Тетцеле между прочимъ говорить, что память о пребывании Тетцеля въ Ютербогъ, конечно, должна была сохраниться. Однако настоящій мъстный оберъ-пасторъ Микъ имвлъ случай сообщить Корнеру, что теперь въ Ютербогъ нельзя найти никавой точки опоры для исторія Тетцеля. По объяснению друзей истины, свидътельство оберъ-пастора означаеть другими словами то, что показываемый здёсь ящикъ Тетцеля не можетъ быть признанъ подлиннымъ. Микъ не говорить, откуда взялся этоть ящикь: но другіе ящики, танже выдаваемые за принадлежавшие Тетцелю, служили по всей въроятности для храненія пожертвованій, и досель собирающихся въ пользу бъдныхъ или церкви. Какъ подлинность ящиковъ Тетцеля ничемъ не можеть быть доказана, такъ и все обычные разсказы о проповедяхъ его имеють столь же малую достоверность. Въ 27-мъ тезисъ Лютеръ заявлялъ, что вздоръ проповъдують тв, кои уввряють, что лишь только зазвенить монета, брошенная въ ящивъ, душа тотчасъ же выходить изъ чистилица. Онъ выставилъ этотъ тезисъ въ увѣренности, что именно это дерзкое выражение было употребляемо Тетцелемъ въ Ютербогъ и въ другихъ мъстахъ; но имълись ли въ рукахъ у Лютера иссомивниыя тому доказательства? Кёрнеръ по этому поводу говорить, что самъ Лютеръ не слыхалъ отъ Тетцеля этихъ словъ; но до него дошелъ слухъ объ этомъ отъ другихъ, по его собственному признанію, и не только темная масса народа, но и люди, имъющіе имя, увъряли, что именно такъ проповъмываль Тетцель во многихъ мъстахъ. Итакъ, только на основанія слуха Лютеръ и затемъ милліоны его последователей взвели и доселъ взводять на Тетцеля столь тяжкое обвиненіе. Лживость

1

Digitized by Google

этого обвинения всего лучше можеть быть доказана твиъ, что самъ же Тетцель публично осуждалъ то самое богохульное выраженіе, воторое ему приписывають. Противъ Лютера Тетцель выставиль свои 106 антитезисовь вь оранкоуртскомь на Одерь университеть, газ онъ получиль докторскую стенень. Въ 56-иъ изъ этихъ тезисовъ Тетцеля говорилось, что если душа очистилась, то, ничвиъ не препятствуемая, она воснаряеть из созерцанію Бога, и заблуждается тоть, вто говорить, что это происходить лишь тогда, когда монета зазвенить на див ящака. Наконецъ, еслибы все это и было правдою, еслибы Тетцель въ самомъ дъгъ былъ недостойнъйшимъ изъ монаховъ, еслибы оль действительно въ тайне нарушаль те объты, которые Лютеръ нарушиль открыто, еслибы онъ и злоупотребляль церновнымъ ученіемъ объ индульгенціяхъ, во всякомъ случав само церковное учение по существу своему туть непричемъ. Развъ можно на апостольское служение напр. возлагать отвётственность за то, что въ числё двёнадцати апостоловъ нашелся Іуда?! Самъ Лютеръ однажды признался, что не Тетцель и не злоупотребленія индульгенціями вызвали реформацію. Когда ему сообщили, что Тетцель, потрясенный скорбію оть сыпавшихся на него оскорбленій и клеветь, слегь въ ностель и близокъ въ смерти, Лютеръ велълъ сказать умирающему, чтобы онъ не скорбълъ, такъ какъ дбло началось не изъ-за него и дбтище, т.-е. реформація имъетъ совсвиъ другаго отца. ("Die Sache sei von seinetwgen nicht angefangen, sondern das Kind habe viel einen andern Vater"). Только уже двадцать лёть спустя, когда при обнаруженія повсюду дурныхъ послёдствій реформація Яютеръ сталь чувствовать себя въ недовкоиъ подоженія, началь онъ поносить Тетцеля, уже умершаго, чтобы свалить на него всю отвътствеяность за возникшія повсюду б'ядствія; но друрь истины дасть, вонечно, болье въры тому, что было сказано Лютеровъ прежде, т.-е. что "das Kind"---реформація не Тетцеля, a "viel einen andern Vater habe".

Сторонники реформація любять съ особеннымъ аппломбомъ указывать на быстро со дня на день возраставшее громадное количество приверженцевъ, которое встрётилъ Лютеръ при своемъ вступленіи на поприще общественной дёятельности въ Германіи и на малое, напротивъ, число людей, стоявшихъ за Римъ и им-

Digitized by Google

98

ператора. Глась народа, говорять, гласъ Божій, а потому отсюда съ очевидностію можно уб'вдилься въ правоть и истичности дъла Лютера. Такъ именно разсуждали недавно панегиристыораторы и пясатели во дни Лютерова юбилея. Но пользоваться таного реда аргументомъ весьма рискованно. Участіе и сочувственные влики толны едва ли могуть быть признаны наделнымъ критеріенъ для опредъленія доброгачественности и истиниости какого-либе дула или предпріятія. Чтобы уб'ядиться въ этопъ. стоить лишь припомнить, вакъ громадиая масса іудейскаго народа вричала "отпусти намъ Варавву"! и "расния, распия Его"---Спасителя міра! При креств же Его стояло только трое ввоныхъ Ену людей. Аріанство, теперь давно уже забытое, при своемъ появления такъ завладъло всею нассою народа. что но слованъ бл. Ісронине весь піръ сдвлался аріанскимъ. А ораяцузская революція сь уничтоженіемь сословій, плоложеніемь и унерщвленіенъ короля и тысячею разныхъ другихъ здохваній развъ не кричала, подобно ресормаціи: свобода! освобежденіе оть Рима! оть ига поповъ и королей! и развё не увлекла этими кликани не только больнинство оранцузовъ, но и миогихъ благородныхъ людей изменяаго народа?! Но нанъ въ опоху велиной орандузской реролюція, такъ и при ресорнація XVI вёка многіе дучшіе взъ современниковъ примкнули оперва къ двишенію только потому, что не узнали вполнъ истинныхъ цълей Дютера и его сообщниковъ, впоследствін же при боле близкомъ знакомстве быстро отнатнущсь оть ресорматора и его гибельного предаріятія, тввовы быля: старый его учитель Стаупинъ, друзья его, Пиркгеймеръ, Эразиъ, Кротусъ — Рубсанусъ, Рейхлинъ. Удьрихъ Цазіусъ, Альбрехть Дюреръ и многіе другіе. Изъ кого же состояла масса привержениевъ Лютера? Прежде всего, мы виямъ на его сторовъ только что народившуюся въ Германія партію гуманистовъ, этихъ революціоноровъ-памолетнотовъ, литературныхъ пачкуновъ и парезитовъ, давно уже утратившихъ всякую въру, преданныхъ распутной жизни и беззаствичивоцивичныхъ въ своихъ произведеніяхъ. Вибстё съ Лютеронъ они подняли дикій врикъ противъ монаховъ и монахинь, противъ поста и воздержанія, противъ инлигримствъ и богослуженія. и въ своихъ противуцерковныхъ брощюрахъ, сатирахъ, пасквиляхъ и каррикатурахъ распространяли ядъ въ народв и резвра-7\*

щаля темную нассу. По словамъ самого Меланхтона, многіе. гвомко кричавшіе "за Лютера", имвли въ виду совствиъ не Лютера, а лишь свободу, въ смыслѣ освобожденія оть существующаго порядка вещей. Затвиъ, на сторонъ Лютера стоятъ пролетарія рыцарства, люди переворота, революціонера по префессия, разсчитывавшие поживиться отъ грабежа церковныхъ имуществъ. Во главъ ихъ стоялъ Ульрихъ-оонъ-Гуттенъ, революціонеръ и челов'якъ низвій съ головы до пять. Подл'в нихъ былоявсколько князей, большею частію нисколько не лучшихъ, которые однаво благодаря Лютеру и его реформація не мало вынграли во власти и богатствв. Прусскій король Фридрихъ ІІ-й признаеть, что свверные князья безспорно много обязаны Лютеру и его сообщникамъ, ибо именно эти бъдные, жалкіе люди освободние ихъ отъ ига поповъ и значительно увеличние ихъ доходы, благодаря секуляризаціи церковныхъ имуществъ. Вообще о дълъ Лютера Фридрихъ въ письмъ къ Вольтеру выражается, что это движение въ Германия по существу своему было двломъ интереса... Куреюрстъ Іоакимъ ІІ-й посредствомъ пріобщенія подъ обонии видеми пріобрёль себе епископства: Бранденбургское, Гавельбергское и Лебусское... Не слудуеть думать, что Гуссъ, Лютеръ и Кальвинъ были гении; при благопріятныхъ обстоятельствахъ часто и посредственности достигають своихь пелей.

Ворысскій сеймъ 1521 года и появленіе на немъ Лютера представляеть собою одинъ изъ такихъ эпизодовъ, на которомъ съ особенною любовію останавливаются въ своихъ описаніяхъ сторонники реформація; но такъ какъ эти описанія составляются подъ вліяніемъ партійной страсти, они даютъ читателю объ этомъ событіи совершенно превратное цонятіе. Если върить имъ, католическая партія на сеймъ, предводимая панскимъ иунціемъ Алеандеромъ, представляла собою толиу людей, предвиныхъ своимъ страстямъ, преисполненныхъ яда и коварства, поберниковъ завѣдомо дурнаго дѣла, а Лютеръ и его друзья обыкновенно изображаются людьми возвышеннаго мужества и неземнаго одушевленія, какими-то боговдохновенными борцами за правое святое дѣло. На ворысскомъ сеймѣ какъ бы сталкивялись въ лицѣ католицизма и протестантизма два міровые принимпа, эло и добро, и побѣда послѣдняго была предрѣщена

зарание. Соотвитственно такому воззриню, рисуется и яко бы леройское поведение Лютера и съ увъренностию сообщается повсюду распространенная легенда о томъ, что будто бы онъ заключнать свою рёчь на сейма полными уб'яденіями, мужественными словами: "hier stehe ich, ich kann nicht anders" и т. д. Эти слова повторяются во всёхъ протестантскихъ курсахъ церковной исторіи, какъ несонивнияя истина, и нашин наконець себъ мъсто и на памятникъ, поставленномъ Лютеру въ Ворисъ. Но къ несчастію для сторонниковъ реформатора даже протестантскій писатель Буркгардть доказаль, что Лютеръ совсямь не произноснять этихъ геройскихъ словъ. Аргументація Буркгардта подтверждается и извъстіемъ, изданнымъ у Балана, (Моnumenta reformationis Lutheranae), въ которомъ разсказывается о пребывании Лютера въ Вормсв и приводится тексть его рвчи. при чемъ геройскихъ заключительныхъ словъ въ этой ричи не оказывается. Исторія свидвтельствуеть также, что понвленіе Лютера въ Вормсѣ на первыхъ порахъ обнаруживало не геройское мужество, а сильный страхъ, нервшительность и колебанія. Риссель говорить, что искони и по самой природъ своей Лютеръ всего менъе былъ неустращимымъ героемъ, напротивъ, по его собственнымъ показаніямъ и по свидътельству его друзей, онъ былъ человъкъ боязливый, трусливый, недовърчивый, боявшійся и трепетавшій за жизнь свою въ преувеличенныхъ даже до смишнаго разнирахъ. Такимъ онъ обнаружилъ себя и на Ворисскомъ сеймѣ. Онъ очень хорошо зналъ, что при путешестви въ Вормсъ и пребывания тамъ ему не угрожаетъ никакая опасность, такъ какъ ему была обезпечена охрана; зналъ онъ корошо и то, что въ его пользу искусно возбуждено было народное настроеніе; зналь онь, наконець, что тысяча вооруженныхъ друзей, и въ Вормов и вокругъ его, стерегутъ его безопасность, тогда какъ у императора не было никакой вооруженной силы. При всемъ темъ, на первомъ допросв Лютеръ выступниъ все-таки весьма робко и нервшительно. Только тогда, когда бъдный монахъ почтенъ былъ визитами высобихъ посвтителей, со всвхъ сторонъ получалъ ободренія и поощренія, въ льстивыхъ ръчахъ встретилъ поддержку своей гордости, и, окруженный иятежными рыцерями, вполна почувствоваль свою безопасность-только тогда, при второмъ допросв, сталъ онъ

упрямъ и дерзокъ до того, что, по разсказу Алеандера, выходя изъ залы, угрожащимъ образомъ нахалъ своннъ кулакомъ. Развъ это геройство?!

Въ протостанскихъ исторіяхъ рефорнація, въ брошюрахъ и газетахъ, въ пропозъдяхъ и торжественныхъ ръчахъ часто и громко восхлаляются якобы благія послёдствія ресорны, произведенной Лютеронъ. Цёный рядъ свидётельствъ, искодящихъ или оть самого Лютера нан оть его же приверженцевь, по увъревно друзей истины, не только не подтверидаеть существовения такихъ благихъ последствій, но сворёе уб'яждаеть въ противновъ. Аютеръ, говорятъ, вовстановилъ будто бы чистоту семейной жизни? Тоть Лютерь, который не телько подверть поругание носвященное Богу девотво, но отрицаль дане и таниственный характоръ христівиского брака, когда училь, что бракь есть двло чисто плотское? Плоды его ученія обнаружились очень скоро и еще въ 1526 году герцоть Георгь Саксонский уже выставляль ихъ на жаз самону Лютеру въ своень письив къ нему. Когда совершилось всего более святотатствъ, писаль онъ, канъ не со времени обнаружения твоего евангелия? Когда всего болье хищеній церковнаго имущества, болье грабежей и разбоевъ? Когда было въ Виттенбергъ болье бытныхъ монаковъ и монахинь, чемъ теперь? Котда бывало, чтобы у мужа брали однихъ жень и давали другихъ, когда это бываеть теперь, при твоемъ евангелія? Когда происходило болъе врелюбодъяній?... Что герцогъ Георгъ былъ правъ въ этомъ случав, - это подтверждаетъ самь Лютеръ въ многочисленныхъ мъстахъ своихъ сочинений. Ченть более, говорить онъ, проповедуется евангеліе, (т.-е. его учение объ оправдания) томъ глубже утопалотъ люди въ алчности тщеславіи и росвони. " "При этомъ ученін, ніръ чёмъ дольше. твиъ становится хуже". "Наши свангелическіе" теперь въ семь разъ хуже, чамъ они были прежде. Съ твхъ поръ, какъ мы стали учиться евангелію, мы и крадемъ, плисмъ, обманьшаемъ, объъдаемся, опиваемся и предаемся всякаго рода порокамъ. Одниъ бъсъ изгнанъ изъ насъ, а вощан семеро худшикъ, какъ это можно видать на князьякъ, владателяхъ, дворянакъ, горожанахъ и врестьянахъ, которые поступають теперь презирая всякій страхъ Божій. Никто не бонтся Бога; всё своевольничають,--всякая челядь, крестьяне и рабочіе двлають то, что хотять.

102

Никто не караеть; всякій живеть по собственному производу, позорить и обнанываеть другаго". Горько жалуется Лютеръ и на то положение, въ какомъ находилось въ его время воспитание юношества. Я думаю, говорить онь, что когда я быль молодь (т.-е. во дин панства), большая часть даже и богатыхъ, пили воду: а теперь и дътей пріучають къ вину, къ крапкимъ иностраннымъ винамъ и даже къ дистиллированнымъ водкамъ, которыя пьють натощакъ. Порокъ пьянства безъ стыда и страха распространяется среди юношества, которое, развращаемое примеромъ старшихъ, гибнетъ какъ зерно, побитое градомъ и ливнемъ. Теперь повсюду и во всёхъ сословіяхъ раздаются къ сожальнію жалобы на непослушаніе, страсть къ удовольствіямъ и гордость юнаго поколёнія. Это поколёніе не знаеть, что такое слово Божіе, что такое крещеніе и причащеніе, но ходить во нракъ, дико и невоспитанно, ростеть въ полномъ своеводіи. Воспитание датей такъ худо, что можно лишь сожалать объ этомъ. Родители оставляють двтей на произволь судьбы, совсвые не держать ихъ въ страхв; матери не смотрять за своими дочерями, все имъ спускають, не наказывають ихъ и не учать ихъ быть свромными и честными. Влзитаторы 1527-1529, 1533 и 1534 гг. жалуются въ своихъ отчетахъ на "поруганіе слова Божія", "усиленіе бевбожія", "дикость, распутство и безнравственную жизнь членовъ приходскихъ общинъ", "печальный упадокъ брачной жизни" и т. под. Можно было бы дунать, что въ Виттенбергв. — этой метрополів протестантизма, гдв жиль и двйствоваль самъ Лютеръ, яснве, чёмъ где-либо обнаружатся благіе шоды реформація; но въ дъйствительности оказывается совсёмъ иное. Въ 1545 г., т.-е. въ то время, когда свъть новаго евангелия уже почти 30 лють озвряль страну своими якобы благотворными лучами, Лютеръ писалъ о Витгенбергъ, что онъ никогда не желаль бы возвращаться снова въ этотъ Содомъ и Гоморру; что онъ скорве готовъ вести бродячую живнь и питаться подаяніемъ, чёмъ омрачать свои послёдніе дни созерцаніемъ недостойныхъ нравовъ Виттенберга. Анабаптисты, по слованъ Лютера, воставали противъ лютеранскаго ученія, ссылаясь главнымъ образомъ на безиравственность обитателей Витгенберга. Яютера восхваляють какъ поборника и благодътеля школь, въ особенности народныхъ, а между твмъ самъ онъ иногократно

103

жалустся на упадокъ школъ въ его время и притомъ въ такихъ ясныхъ выраженіяхъ, которыя не допускають никакихъ перетолкованій. Съ уничтоженіемъ монастырей, говорить онъ, шволы во всёхъ областяхъ Германіи пришли въ упедовъ; теперь нивто уже не хочеть болье обучать своихъ дътей. Ежегодно дъти родятся и растуть они, но никто не обращаеть на нихъ вниманія, предоставляя на произволъ судьбы. Прежде, когда служили діаволу, всё кошельки были открыты и не было мёры даяніямъ на церкви, школы и всякія гнусности: тогда можно было даже насильно гонять двтей въ монастыри, перкви и школы... А теперь, когда нужно устроять настоящія, пстинныя церкви и школы или даже не устроять, а только поддерживать, всв кошельки заперты желъзными цъпями и никто давать не желаеть. Лютера выставвляють другомъ высшихъ школъ, т.-е. университетовъ? Но не Лютеръ ли называлъ университеты притонами разбойниковъ, храмами Молоха, гибельными синагогами и лупанаріями антихриста? Не Лютеръ ли проповъдывалъ въ 1521 году: "высшія школы стоять того, чтобы всв ихъ стереть въ порошокъ; отъ начала міра не было на землё ничего болёе адокаго и дьявольскаго, и не будеть". Несомнённый историческій факть. что процвътаніе лютеранства означало вмъсть съ тъмъ и паденіе всъхъ герменскихъ университетовъ. Прежде всвхъ другихъ CTAIN упадать тв университеты, которые были ближе всвхъ къ "новому евангелію", а именно эрфуртскій и виттенбергскій. Меланхтонъ нисаль о виттенбергскихъ богословахъ и Лютеръ, что на нихъ лежить отвётственность за презрение въ наукамъ. Въ университетв Эрфурта съ мая 1520 по 1521 годъ было 311 студентовъ, въ слёдующемъ году число ихъ упало до 120, а затёмъ до 72 и 34. Въ лейнцигскомъ университетъ съ 1508 по 1520 годъ ежегодно среднимъ числомъ было 6.484 студентовъ, а въ слъдующіе четырнадать лать, въ эпоху возникновенія виттенбергскаго ученія, число это понизилось до 1.935. Ростовскій университеть въ 1512 г. имълъ 186 студентовъ, въ 1525 году ихъ оставалось у него только четыре, а въ слёдующемъ году не оказалось уже ни одного. Гейдельбергь въ 1525 году имълъ болъе профессоровъ, чъмъ студентовъ. Въ базельскій университеть въ 1526 г. поступило только пять новыхъ студентовъ. Вънскій университеть, считавшій прежде у себя до 7000 студентовъ, съ распростране-

ніемъ "благодётельнаго вліянія реформація" нийать ихъ уже едва нісколько дюжинъ. Таковъ быль золотой вйнъ наукъ въ эпоху реформація. "Развё не называлъ Лютеръ, говоритъ Эразмъ, вою аристотельскую философію дьявольскою? Развё не проилиналъ онъ всякую ученость? Развё не проповёдывалъ онъ вездё и открыто, что всё человёческія науки суть изобрётенія дьявола? А потому гдё торжествуетъ лютеранство, тамъ гибель науки; оно ищетъ только доходовъ и женщинъ (censum et uxorem). Столь же печальны были нослёдствія Лютеровой реформы и для политической жизни Германіи, ибо именно эта реформа даже по сознанію протестантскихъ историковъ, накъ напримёръ Лео, разорвада національное единство нёмецкаго народа, а протестантъ Бомеръ прямо называетъ реформацію "глубочайщимъ источникомъ всёхъ нашихъ бёдствій".

Чтобы покончить съ реформаціей, стоить еще остановить накоторое вниманіе на твхъ изслёдованіяхъ, накія предлагають нали друзья истины своимъ читателямъ по поводу весьма распроотраненныхъ выраженій о "свободь и терпимости" протестантизма. По увърению нашихъ авторовъ, всв восхваления, расточаемыя въ этомъ отношения въ пользу реформации, представляють собою чиствйшую ложь. Известный немецкий депутать Виндтгорсть, вървчи своей 21 севраля 1885 года въ рейхстагъ, между прочимъ говорилъ: "развъ протестанты забыли почему они носять свое имя "протестантство? Развѣ они забыли, что произощло на шпейерскомъ сеймъ 1529 года? Тамъ пришли къ соглашенію, чтобы до рэшенія собора всё споры были прекращены и чтобы твиъ князьямъ, которые ввели реформацію, предоставлено было право сохранять ее, но съ твиъ, чтобы они своимъ катодическимъ подденнымъ обезпечили подную терпимость. Хотя Меланктонъ, наиболже умъренный изъ реформаторовъ, вполнъ одобрядъ такое ръшеніе, лютеранскіе князья устроии между собою соглашение и представили протесть, въ которомъ решительно заявляли, что не могуть допустить условія относительно терпиности въ католикамъ, ибо это противоръчить учению ихъ проповъдниковъ; они не могутъ дозволить римскую мессу въ своихъ областяхъ, ибо проповёдники убёднан ихъ, что она не согласна съ евангеліенъ. Отъ этого протеста ови получили свое ния, а происхождение и основа его на всегда служать такимъ

образомъ свидительствомъ того, что протестанты искони не были терипмыни". Друзья истины считеють не подлежащимы никалому сомявно тоть саять, что почти всв ресориаторы, по собственнымъ ихъ устнымъ и письменнымъ свидетельствамъ, признавали необходимость поднаго подавленія и даже кроваваго искорененія католической церкви; съ самаго начала призывали князей и городскія зласти въ уничтоженію католическаго богослуженія; въ Англии, Шотландии, Ирландии, Дании и Швеции доходили даже до примененія смертной казни за исповеданіе натолической релитія; наконець, съ такою же суровостію и жестокостію относились и къ твиъ заблужденіянъ, которыя выходили изъ среды самаго протестаятизма, такъ напр. и умъренный Меданхтонъ настаивалъ, что анабаптисты должны жизнію заплатить за свое ученіе. Настроеніе Лютера въ этомъ отношенія, его нетерпимость по встиъ, не желающимъ придерживаться "чистаго евангелія", т.-е. его ученія, общензвъстны." Я, Мартинъ Лютеръ, — вашъ апостоль, вашъ евангелисть. Кто не принимаеть моего ученія, тоть пойдеть въ самую глубочайшую бездну ада", говориль нетерпимый реформаторъ. "Если власть въ нашихъ рукахъ, то проповъдниви противныхъ учения (contrarii doctores) не могуть быть тернимы". "На правителей, князей и властей, сторонниковъ рямскаго Содома, нужно нападать со всякаго рода оружіень я руки омывать въ ихъ крови". Такія и еще худшія выраженія дюжинами можно находить въ произведенияхъ Лютера. Друзья его мыслили и дъйствовали также, какъ и онъ. Извъстно напр. какъ веля себя его приверженцы на регенобургскомъ редитозномъ диспутв 1546 года; они отказывали католикамъ даже въ имени христіанъ, называли ихъ язычниками, змъннымъ отродьемъ и т. д. Отъ Цвингля сохранилось знаменитое изречение, что свангелие жаждеть прови ("Evangelium sitit sanguinem"). Кальвинъ требовалъ даже учрежденія инквизиціи для искорененія еретиковъ (inquisition contre tels hérétiques afin d'extirper telle race de la terre), какъ довументально доказаль это женевскій протестанть Галнооъ. По изивстню этого писателя, благодаря настояніямъ Кальвина съ 1542 по 1546 годъ въ Женеве было отъ 800 до 900 арестовъ еретивовъ. Пятьдесить восемь смертныхъ приговоровъ, говоритъ Калиниульте, произнесенныхъ городскимъ совътомъ въ этотъ періодь времени, и семьдесять шесть декретовъ объ явгнація

довазывають, что проповёдь Кальвина пала не на безёдодную почву. Судебная процедура отличалась такою суровостію, по сравнению съ которой должны казаться ничтожными насилия прежинго времени. Допросы съ пыткою сделались почти правиловъ. Обвиняемыкъ мучили до твхъ поръ, пока не вынуждали признанія, заковывали ихъ въ цопи, заставляли дотей свидьтельствовать противъ родителей... Къ начелу 1545 года процессы и аресты унножились до такихъ ужасающихъ размъровъ, что тюремный начальникъ заявлялъ о переполнения тюремъ обвиняемыния и о невозможности для него прянямать ихъ бодве. Обращение съ заключенными было ужасное; чтобы вынудить признание уже не довольствовались существовавиними доседъ способани мученій, но придумывали новые; случалось, что обвиняемаго до девяти разъ поднимали на дыбу, терзали раскаленными щинцами, замуровывали въ ствиы и т. д. Коронованный реформаторъ Англіи Генрихъ VIII приказалъ казнить за въру огнемъ и мечетъ не менве 30,000 человвкъ, а его сотрудникъ Крамэръ защищаль эти казни сретнковъ на основания Библия. Что значать вст кары испанской инквизиція при сравненіи съ безчислемными и неслыханными жестокостими королевы-двественницы, т.-е. Елизаветы?! Пословамъ англійскаго протестанта, Вильника Коббетта, Елизавета въ однить только годъ приказала казнить больше католиковъ за то, что они не хотвли отречься оть своей веры, чёмъ сколько казания Марія во все продолженіе своего царствованія тіхъ, которые отпали оть религія своихъ отцовъ. А между темъ, первую называють "доброю королевой Лизой" а посл'ядною "кровавой". Даже самъ Ранке называеть действовавшую при Елизавете "верховную коммиссію" своего рода протестантскою инквизиціей. Пресайдованія за ересь продолжались въ протестантской Англін и въ посл'ядующее врема. По вычислению Макемитоша, съ 1660 по 16:5 годъ въ Англіи за въру до 25,000 человъкъ было предано поремному заключенію и раззорено въ конецъ до 1,500 фамилій. Въ Шотландін •анатическій кальвинисть Нокоъ провозглашаль такое правило, что установленіе и преобразованіе религія должно быть предоставлено гражданской власти. Впрочемъ онъ провозгласниъ это правило лишь тогда, когда ему удалось уже оанатизировать своихъ приверженцевъ до такой степени, что они затвяли меж-

доусобную войну и доставили кальвинизму господство въ государственномъ управлении. Захватившие власть приверженцы Нокса воспользовались провозглашеннымъ имъ правиломъ и постановили смертную казнь лишь за двукратное совершение католичесвой мессы. Почти каждое событіе даже частной и семейной жизни стало теперь привлебаться на обсуждение и оцвнку пресвитерія, такъ что благодаря новому евангелію Кальвина и его приверженцевъ созделось здёсь государство, которое могло служить образцомъ такой политической и религіозной несвободы, каной не было ни прежде, ни впоследстви, О реформированной церкви въ Нидерландахъ протестанть Нибуръ говорить, что "она искони, съ твхъ поръ какъ стала свободною, была грубо-тиранническою п не заслуживала особеннаго уваженія ни по духу, ни по настроенію ея учителей. Кальвинистическая религія повсюду, и въ Англіи и въ Голландіи и въ Женевъ, воздвигала эшафоты не хуже инквизиціи, но за то не имбла ни одной изъ твхъ заслугъ, какими ознаменовала себя религія католическая". Филиппъ •онъ-Марниксъ, одинъ изъ передовыхъ берцовъ за церковную и политическую революцію въ Нидерлендахъ, утверждаеть, что правительство должно носить мечъ для уничтоженія и искорененія еретиковъ, а анабаптисты, какъ еретики, уже сто разъ заслуживають смерти. Въ Швеціи и Даніи противъ католиковъ издавались самыя суровыя карательныя опредъленія. Шведскій католическій король Сигизмундь быль низложень сь престола, а въ Даніи въ 1777-1779 гг. было постановлено, чтобы монахи не смёли вступать въ страну подъ страхомъ смертной казни. Въ Германіи и въ XVII и въ XVIII вв. можно встрётить множество примвровъ протестантской нетерпимости и преслъдованія еретиковъ. Извъстный протестантскій историкъ Арнольдъ посвящаеть этому предмету весь четвертый томъ своего общирнаго сочиненія изъ котораго друзья истины и заимствують нёсколько разсказовъ для назиданія своихъ читателей. Изъ этихъ и многихъ другихъ подобныхъ имъ примвровъ ясно можно видеть, какъ протестанты смотръли вообще на иновърдевъ и какъ они обращались съ ними, лишь только сила попадала имъ въ руки. Осужденія, кровавыя преслёдованія, жестокая инквизиція, пытки и мрачныя тюрьмы, казни огнемъ и мечемъ, -- короче, всъ тв предестныя вещи, которыя протестанты ставять обыкновенно

108

въ упрекъ католикамъ, въ изобиліи можно встрътить и въ ихъ собственной исторіи. По какому же праву, посл'в этого, упрекають они натоликовъ? И что же такое эта хваленая протестантская терпиность и свобода совъсти? Въ сущности, - это линь пустая фраза и историческая ложь. Совершенно справедливо говорить Доллингерь, что съ исторической точки зрънія нъть ничего несправедливае того положенія, что будто бы реформація была движеніемъ въ пользу свободы совъсти. Въ дъйствительностисовершенно напротивъ. Конечно, лютеране и кальвинисты для себя требовали этой свободы совъсти, какъ всъ люди и во всъ времена, но, будучи сильнъйшими, дозволить ее другимъ никогда не приходило имъ въ голову. Реформаторы и ихъ приверженцы должны были бы чувствовать некоторое затрудненіе, когда въ своей борьбъ съ древнею церковію настапвали на свободъ совъсти и всякое направленное противъ нихъ прянужденіе объявляли преступнымъ, а между твыъ постоянно убвждали правительство подавлять всякое другое учение и всякия другия религиозныя общества. Но это случалось такъ повсемъстно и такъ было въ духв того времени, что никто даже и не видвлъ въ этомъ противоръчія. Французскіе протестанты, представлявшіе собою лишь меньшинотво своего народа и только по нантскому едикту получившіе право на дозволенное закономъ существованіе, твмъ не менъе не хотъли уже въ предоставленныхъ имъ мъстахъ убъжища дозволить католикамъ отправленіе ихъ религіи. Такъ было и во всей протестантской Европъ. "Свобода для насъ и иодавленіе всякой другой партіи" таковъ быль господствующій лозунгъ протестантовъ. Протестантскій историкъ Менцель выставляеть на видь тоть факть, что протестанты только тогда провозглашали свободу совъсти, когда видъли своихъ противниковъ совствиъ уже уничтоженными. А теперь? Едва ли можно назвать протестантскою терпимостію то обстоятельство напр., что въ протестантскомъ Мекленбургъ католикамъ даже до сихъ поръ запрещена свобода общественнаго богослужения, тогда канъ протестантамъ она дозволена не только во всёхъ католическихъ областяхъ Германій, по даже и въ такихъ ультракато-. лическихъ странахъ, какъ Австрія, Италія и Испанія. А пресловутый "культукампорь" и "майскіе законы", протестантскому правительству и протестантскому большинству рейхстага обязанные своимъ существованіемъ и лишавшіе католическую церковь Пруссіи падавиа гарантированной ей свободы, развё не представляютъ собою неизгладимаго пятна и очевидной насмъшки надъ хваленою протестантскою "терпимостію и свободею совёсти «?!

Изъ событій новаго времени не одна только реформація служить предметомъ изслівдованія нашихъ авторовъ; но такъ какъ мы можетъ-быть уже злоупотребили внималіемъ читателей, то изъ послідней части разсматриваемой книги лишь въ общихъ чертахъ укажемъ на немногое, представляющее по нашему мнінію нікоторый интересъ.

Ни въ чемъ ярость и ненависть протестантовъ противъ католицизма не обнаруживается съ такою силою, ванъ въ ожесточенныхъ нападкахъ на орденъ језунтовъ. Стоить лишь прочитать одну страницу въ извёстномъ сочинени Шерра: "Deutsche Cultur-und Sittengeschichte", чтобы видъть, что нъть почти такихъ пороковъ и злодвяній, которые бы протестантскими писателями не принисывались језунтамъ. Разрушенје цивилизація, преслёдование свободы мысли, намёренное удерживание народныхъ нассъ въ невъжествъ, порочиая мораль, позорная чувственность, примъненіе самыхъ низкихъ средствъ для достяженія своихъ цълей, алоупотребление исновъдью, убійства мечемъ и ядомъ, заговоры противъ коронованныхъ особъ, лицемъріе, грабежъ, мошенничество, обольщение женщинъ, сводничество и пр.-все это, по увърению протестантовъ, какъ будто входило такъ-сказать въ постоянную программу двятельности језунтовъ. Само собою разумъется, что наши друзья истины являются саными ревностными защитниками яко бы оклевстаниаго ордена. Прежде всего они выставляють на видь, что большая часть твхъ безчисленныхъ обвиненій, ванія возводятся на ісзунтовъ, заимствуется обыкновенно изъ "Monita secreta", а подлинность и достовёрность этого памятника даже протестантскими писателями не признается доказанною. Дёлать заключение о существъ и устройстве језуитскаго ордена на основании этого злобнаго пасквиля значить тоже, что характеризовать первыхъ христіанъ и древнюю церковь по элобно-сатирическимъ разсказамъ Цельса. Затвиъ, самыя тяжкія и наибодве распространенныя обвиненія на іезунтовъ при близкомъ ихъ разсмотраніи оказываются, по

увърсино нацикъ авторовъ, или основанными на недоразумъния или просто клеветою. Говорять напр., что будто бы обязанность безусловнаго повиновения доведена въ уставв ордена до такихъ крайнихъ разитровъ, что подчиненный обязаяъ исполнить преказаніе своего начальника далье и въ томъ случав, если это приказание прямо противоръчить его правственному чувству; \* но единственнымъ основаніемъ для такого воззр'внія служить ляшь неправильное толкование употребляемаго въ уставъ ордена. (Constitutiones Societatis Iesu) спеціальнаго выраженія: "obligatio ad peccatum", которые совсямъ не заключаеть въ себя того противунравственнаго смысла, какой ему обыкновенно приписывають. Говорять, что убійство тиранновъ ісзунты признавали дыомъ законнымъ и дозволительнымъ; но изъ всёхъ іезунтовъ эта мысль высказана у одного только Маріанны и притомъ съ разными ограниченіямя, да, кром'в того, вскор'в торжественнымъ девретомъ была осуждена, какъ заблужденіе. Между твиъ реоорматоры, какъ напр. Лютеръ и даже Меланхтонъ, выскозывали эту мысль не разъ и съ гораздо большею ръзвостно, причемъ ни они сами, ни ихъ послёдователи никогда послё не браля своихъ словъ назадъ и не объявляли заблужденіемъ мысль о законности убійства тиранновъ. Говорять, что не тольно въ практической двятельности, но и въ теоретическихъ руководствахъ нравственнаго ученія, іезунты будто бы всегда выставляли правило, что "цвль оправдываеть средства"; но это чистал клевета, не могущая найти для себя никакихъ подтверидений. Еще въ 1852 году патеръ Ро (Roh) сявлалъ по поводу этой клеветы публичный вызовъ врагамъ іезунтскаго ордена. Онъ требоваль, чтобы ученые юристы Гейдельбергскаго или Боннскаго университета указали въ какой-либо составленной језунтомъ внигъ такъ или иначе выраженное правило, что "цёль оправдываеть средства". Если кому-либо удастся сдълать это, то Ро объщаль уплатить ему 1,000 гульденовъ, а вто, не удовлетворивъ этому требованію, все-таки продолжаеть приписывать іезунтамъ такое ученіе, того онъ объявлялъ подлымъ влеветиякомъ. Протестантскій пасторъ Мауреръ попытался отв'ятить на вызовъ Ро и указывалъ означенное језунтское ученје въ книгъ Бузенбаума (Medulla theologiae moralis), но былъ опровергнуть и такимъ образомъ и доселѣ остается недоказаннымъ, что будто бы іезунты провозглашали правило, что "нѣль оправдываетъ средства". Указавъ затъмъ на несомнѣнныя заслуги іезунтскаго ордена въ дѣлѣ воспитанія юношества и распространенія христіанскаго ученія въ отдаленныхъ странахъ свѣта посредствомъ миссій, друзья истины доказывають, что изгнаніе іезуитовъ изъ разныхъ государствъ и наконецъ уничтоженіе этого ордена обусловливалось не дурными свойствами этого учрежденія и его членовъ, а политическими интригами абсолютистическаго свойства или низкими и корыстными разсчетами дурныхъ людей, стоявшихъ во главѣ управленія.

Въ послъднихъ главахъ своей книги друзья истины стараются доказать, что протестантизмъ и съ политической точки зрвнія долженъ быть причисленъ къ явленіямъ прискорбнаго свойства. Со времени реформаціи начинается эпоха государственной измъны и постоянныхъ интригъ противъ цълости и могущества Германской имперіи. Двятельность протестантскихъ внязей и владътелей въ большинствъ случаевъ стояла въ противоръчіи съ національнымъ чувствомъ и государственнымъ сознаніемъ нъмецкаго народа. Внутри имперія протестантскіе князья возставали противъ императора, не хотвли подчиняться постановленіямъ сеймовъ и доходили даже до явныхъ междоусобій; а во внъшней политикъ дружили съ ископнымъ врагомъ имперіи, королемъ оранцузскимъ и не прочь были даже вступить въ союзъ съ турками для противодъйствія своему законному верховному государю. Именно благодаря антинаціональной политикъ протестантекихъ князей разорвано было германское единство, а дорогія имперскія провинція Эльзась и Лотарингія сдёлались добычею франціи. Всё наиболёе выдающіеся деятели, чёмъ-либо ознаменовавшие себя въ рядахъ протестантизма, изображаются авторами въ самыхъ неблаговидныхъ чертахъ. По ихъ изображенію Морицъ Савсонскій, Густавъ Адольоъ, Фридрихъ II-й и др. - все это были люди чуждые почти всякихъ высокихъ стремленій, дъйствовавшіе исключительно по внушенію грубыхъ своекорыстныхъ разсчетовъ п прямо въ ущербъ національнымъ интересамъ Германіи. Къ современной германской имперіи наши авторы относятся весьма несочувственно и не хотять видеть въ ней торжества нъмецкой національной идеи.

Известный исторический журнель Зибеля 1), удомянувъ въ настольныхь строкахь о книгь друзей и о томъ грамадномъ услёхё, канниъ она пользуетоя въ намецкомъ обществъ, характеризуеть её какь вырное подражание образцу уназанному Янссеконъ. Какъ въ инита Яносена, такъ и адась, выставлено на видь все, что только можеть служить къ прослевдению ультрамонтанства и его крузой, а то, что говорить противъ мего, еъ безстыциою наглостию или опушено, нан меканено. Воюду, газ ндеть ручь о Риму, читесть колучасть линь наррикатуру на астину, нан прямую ей протявонолояность. Превретное внечетлине уснавается еще такъ, что въ борьбъ съ протестантизионъ "друзья истины" но преимуществу употребляють таліе аргументы, которые отыскиваются ими въ протестантокой же дназі-наукь. "Для читаталай "историческаго журнала", заканчиваеть свою замётку рецензенть, эта кинга имреть лишь натологическій интересь; неучного реземетранія или оцанки она не васлуживаеть". Мы вполив согланося съ этими словами рецензента, но только потому, что имжемъ въ виду журналъ Зибеля, какъ органъ несомизнио серьезнаго научнаго характера. Журналь научный имветь, конечно, полное право не удостонвать своимъ внаманіемъ и оценкой тахъ явленій литературы, которыя не могуть претендовать на научное значение. Друзья истины не представляють читателю въ своей книга никакихъ самостоятельныхъ ученыхъ изслёдованій; они ограничиваются только твиљ, что собирають и подбирають въ наввотномъ порадкъ и направленія то, что пригодно для ихъ цъли и что давно уже имвется готовымъ въ трудахъ разныхъ другихъ извёстныхъ ц неизвъстныхъ писателей. Всъ приводимые нащими авторами свидётели повидимому имёють для нихъ одинаковую цёну; .съ равнымъ усердіемъ ссылаются они и на всемірно-извъстнаго Ранке и на грубый памелеть какого-нибудь Коббета, для нихъ важно лишь то, чтобы произвести на читателя извъстное, виечатлёніе, поражая протестантизмъ свидетельствами и признаніями самихъ же протестантовъ, научное значение которыхъ намъренно оставляется, конечно, безъ всякаго опредъления. Разбирать серьезно книгу друзей истины-значило бы имъть дъло

<sup>&#</sup>x27;) Historische Zeitschriit 17/53. 1885. s. 383-384.

не съ ел издателями, а съ твиъ облакомъ свидвтелей, на которыхъ они ссылаются и которые или въ свое время разобраны или же никогда и не заслуживали научнаго разбора. Научнаго разсмотрёнія или оцёнки, поэторяемъ ны виёсте съ редензентомъ Зибелева журнала, кинга друзей истины не заслуживаеть. какъ не представляющая въ себъ инчего новаго и самостоятельныго, но наз этого еще никакъ не сладуеть, чтобы её можно было вполна игнорировать. Эта книра инасть въ виду не прукокъ ученыхъ спеціалнотовъ, а публику, и быотрый расходъ трехъ первыхъ изданій въ продолженіе линь нёсколькихъ мізсяцевъ ясно свидътельствуеть о томъ, какъ се эта публика. вотрътняа. Тысячя, а можоть быть и десятки тысячь людей теперь уже прочин эту книгу и увиделя въ ней оботавленное встин видимыми аттрибутами учености ришительное опровержение тихъ самыхъ встораческихъ положеній, которыя они привыкли считать за несомнённую нотину со школьной скамьи и которыя косель выдаются за таковую и въ учебникахъ и въ массъ историческихъ изслъдованій. Не принадлена из числу ученыхъ спешалистовъ, люди публини не могутъ, конечно, въ увъреніямъ друзей истины отностись критически, а потому въ ихъ душъ естественно должно зародиться великое недоужение. Что же это за историческая наука, скажуть они, если объ одномъ и томъ же предметь съ одинаковою повидимому убъдительностію можно говорить діаметрально-противуположное? Где же правда, если то, чему насъ искони учили и чему теперь продолжають учить, изображается оъ другой стороны какъ ложь в клевета? Что нибудь одно: если правы "друзья истипы", то нужно исправить господотвовавшія досель заблужденія и перепечатать почти всё учебники исторія, а если правда не на ихъ сторонъ, то нельзя оставлять ихъ совсёмъ безъ отвёта и публику въ недоумёнін. Не научный разборъ ученаго журнала нуженъ въ этомъ случав; книга, предназначенная для публики и въ ней получившая широкое распространеніе, и отвёть и падлежащую оцёнку должна найти себъ при такихъ же условіяхъ, т.-е. въ такой книгъ, которая была бы написана въ столь же скромныхъ размърахъ, въ столь же доступной для всвхъ формв и могла бы получить по возможности столь же широкое распространение.

В. Соколовъ.

114

## КРЕСТНЫИ ПУТЬ Госнода нашего інсуса христа:

Евангельскія повъствованія, вмъсть взятыя и приведенныя въ надлежащій порядокъ, дають намъ полное и наглядное изображеніе послъднихъ дней Господа нашего Інсуса Христа. Поэтомуто святая церковь въ страстныхъ Евангеліяхъ соединяетъ въ одно цвлое сказанія различныхъ евангелистовъ и распредвляеть чтевія ихъ соотвётственно тёмъ событіямъ, воспоминанію которыхъ она посвящаеть дни страстной седьмицы. Дъло науки притически изследовать и показать, что евангельскія чтенія действительно соотвётствують событіямъ твхъ дней, въ которые онв положены, что церковь воспоминаеть последние дни земной жизни Господа сообразно съ дъйствительнымъ ходомъ событій этихъ дней. Церковь въ назначения евангелий на извъстные дни и недъли, а также въ расположении евангельскихъ сказаній о страданіяхъ Господа не преслёдуетъ исключительно и со всею строгостію хронологическаго порядка, какъ и въ своихъ пѣснопвніяхъ по примвру самихъ евангелистовъ иногда сближаетъ однородныя, но разновременныя событія, для возбужденія болье сильнаго двйствія на чувство и расположеніе молящихся. Двло

<sup>\*</sup> Изъ статън: Von Ephraim nach Golgotha, въ Studien und Kritiken 1876 г. Erstes Heft.

науки привести въ хронодогическую связь и въ последовательный порядокъ евангельскія событія, распредвлить по времени соединяемыя по сходству повъствованія, указать для каждаго свое мъсто и свое время. Евангельскія повъствованія представляють нъкоторыя разности въ частностяхъ и подробностяхъ описываемыхъ событій вообще и въ частности въ описаніи последнихъ дней земной жизни Господа -- разности, происходящія отъ особеннаго плана, которому слъдовалъ каждый изъ свангелистовъ при написание своего Евангедія. При чтенія в слушанія евангедьскихъ повъстнований и ниевно страстныхъ свантелий, какъ образованными, такъ и необразованными читателями и слушателями, встръчаются различнаго рода затрудненія, раждаются болъе или менве важныя недоразумвнія, зависящія также оть особенностей евангельскихъ сказаній и самыхъ событій, передаваемыхъ еван. гелистами. Дёло науки согласить по возможности всё разности въ евангельскихъ повъствованіяхъ, разръшить всъ затрудненія, представляемыя ими, вст вопросы и недоумтенія, къ которымъ они могуть подать и подають поводь. Дело науки наконець устранить тв извъстные въ литературъ о днъ смерти Господа перетолкования и невърные выводы, къ которымъ послужили поводомъ евангельскія сказанія.

Предлагаемая статья имъеть цълю исполнить этоть долгь науки, научно обосновать и представить обзоръ послъднихъ дней земной жизни Господа нашего Іисуса Христа, дъйствительный исторический ходъ событий этихъ дней.

Первый вопросъ, который требуетъ разръшенія при обозръни послъднихъ дней земной жизни Господа, это вопросъ о томъ, откуда начать это обозръніе, или гдъ и когда начинается крестный путь Господа, оканчивающійся на Голговъ.

Евангелисты Матеей 18, 31, Маркъ 20, 17, Лука 18, 31, въ цитуемыхъ мѣстахъ приводятъ пророчество Іисуса Христа о предстоящихъ ему страданіяхъ въ Іерусалимѣ, произнесенное Имъ на пути въ Іерихонъ. Всё толкователи согласны въ томъ, что этотъ путь, который приведъ Господа въ Іерихонъ, начинается съ Ефраима, куда онъ удалился по воскрешеніи Лазаря. Но какъ ев. Іоаннъ, который говоритъ объ удаленіи Господа въ Ефраимъ, ничего не говоритъ о выступленіи Его отсюда, между тѣмъ прочіе евангелисты, ничего не говоря объ удаленіи

Госнода въ Ефраниъ, опясываютъ путешествіе, на которомъ мы Его встречаемь до прибытия въ Іерихонь, то повидимому сошительно, газ нужно искать начало этого путешествія. Накоторые толкователи относять начало этого путешествія далево назадь, полагая, что посвщение Капернауна, о которомъ говорять еваниелы Матеей 17, 22-18, 35 и Маркъ 9, 33-50 Господь предпринять изъ Ефраниа. Но ев. Маркъ (30 ст.) прямо замъчасть, что Гоопадь пришель въ Капернаумъ, проходя чрезъ Ганыею, куда Онъ воевратнися изъ страны Кесаріи Филипповой, тив посладовало Преображение. Притомъ соди храновая подать, которую по словамъ св. Матеся Господь унлатиль въ Капернаума, взвоснась вы марть масяца, то въ повъствовани евангелиста вопричалось бы отранное противорачие, такъ какъ перениваемыя ина происшествія, за которыми слёдовало это кратное пробывание въ Капернауна, совержилось въ сентябра, или, октябръ изсяце предшествующаго года. Другіе толкователи находять унавание на начало пути, который привель Господа "къ Висания, перекь врата Ісрусанима и въ утру торжественнаго вкода въ Іерусалинъ" въ словахъ ев. Луки 9, 51: когда же прибанасилось время взятия Его (Господа), Она восхотала итти во Іерусалима, относя сказанное здёсь къ выступлению Господа изъ Галилен, по возврещени Его изъ Кесаріи Филипповой въ Капернаунь. Но во первыхъ нельзя указать, где въ этомъ путешествін надлежало бы дать м'есто возвратному путешествію Госпона изъ Есраниа; далъс, трудно и сдва ли возможно было бы доказать непрерывность этого путешествія, какъ послёдняго путешествія изъ Галилен въ Іерусалимъ; наконецъ, нужно было бы согласиться съ твиъ предположениемъ, что ев. Лука, внося въ мине-непреризное повъстрование разсказъ 10, 38 и сл. о посвидения одного селения, гав навоторая женщина, именемъ Мароа, приняла Еро въ домъ свой, не зналъ мёстоположенія Визанін.

Изъ сличения съ прочими евангелистами открывается, что Госнодь по уплать дани въ Капернаумъ навсегда оставилъ Галилею, и что путь, на который Онъ вступилъ, привелъ Его въ Іерусалинъ не на Пасху, но на праздникъ кущей (Ме. 19, 1. Мр. 10, 1. Іоан. 7, 11 и сл.). Послъ праздникъ кущей Онъ еще только единъ разъ былъ въ Герусалимъ на праздникъ обновления храма, и отскода силтъ воввратился въ Перею, гдъ слъдовательно Онъ

и прежде находился. Его двятельность на этомъ поприщъ была прервана прошеніемъ о помощи сестеръ Дазаря; изъ Визанія Онъ не возвратнися въ Перею, но удалнися въ Есрания. Да н ев. Лука съ последнимъ предсказениемъ Господа въ Галиден о Своихъ страданіяхъ (9, 44), пересталъ повъствовать по кронологическому порядку, и съ ст. 46-18, 30 различными дрямърами, относящимися въ различнымъ временамъ, характаризуетъ. способъ ученія Господа. Только отъ 18, 81 ст. новымъ предвозвъщеніемъ Господа о своихъ страданіяхъ начинаетъ онъ связный и послёдовательный разсказъ о послёднемъ времени жизни Господа, вполнё согласно съ параллельнымъ повъствованиемъ. ев. Матеен (20, 19 и сл.) и Марка (10, 32 и сл.). Далъе наведънельзя доказоть хронологической связи повествования трехъ евангелистовъ, и какъ бы вновь начинающееся зкась поваствованіе позволяеть предположить, что все, что говорнися въ Евангелін Іоанна въ XI главѣ, предшествовало сему. Інсусъ "Хри--стось торжественно, прямо и открыто говорить о предстоящихъ Ему страданіяхъ и смерти въ Іерусалимъ; учениви ндуть за нимъ, объятые изумденіемъ и страхомъ, что вподнѣ объясняется опредъленіемъ синедріона убить Его п удаленіемъ Господа въ пустыню Ефрапма.

Такимъ образомъ предвозвёщеніемъ Господа объ ожидающихъ Его въ Іерусалимъ страданіяхъ Лув. 13, 31 и парал., начинаетоя крестный путь Господа, и ничто не препятствуеть прадположить, что этимъ предвозвёщеніемъ начинается возвращеніе Его нвъ. Еъраима.

Во вторыхъ, при обозрёніи евангельской исторіи престаго пути Господа подлежить разсмотрёнію вопросъ, въ наколь отношеніи находится день смерти Господа ко дню паски и на какой день недёли падаеть праздникъ паски въ годъ смерти Господа. Требуется дать отвёть на вопросъ, 14 или 15 инсана, иниче въ первый день праздника паски или въ предшествующій Господь быль распять на врестё и умеръ. Прямаго отвёта на сориулированный такъ вопросъ евангелисты не дають, тёмъ не менёс, они ясно и опредъленно говорять, что смерть Господа послёдовала въ тоть день, въ предшествующій вечеръ котораго онъ совершилъ торжественную вечерю съ своими учениками, и чво эта вечеря была пасхальная. Что послёдияя укомищесная свен-

гелнотами вечеря Господа по свидательству первыхъ трехъ свангелистовъ (синоптиковъ), Мато. 26, 20 и сл., Мр. 14, 17 и сл., Лук. 22. 14 к сл. послёвовала въ предшествующий вечеръ Его. смерти, это нать нужны доказывать. По нимъ это та вечеря, на воторой Господь установиль таниство причащения, и въ этомъ. они согласны съ апостодомъ, I Кор. 11, 23, который говорить объ установлении этого такиства Господонъ въ ноже, въ нюже предана бысаще. За преданість Его, которов совершилось къ утру, последовало въ тоть не день Его осуждение, распятие и смерть. То же мисто даеть и свангелисть Іоаннъ уноминаемой имъ вечери 13, 1 и сл. Вечеря, о которой онъ говоритъ, явно та же самая, о которой разсказывають евангелисты-синоштики н опредъление времени у Іоанна прежде праздника пасхи 13, 1, относится во всему, что вы читаемъ далбе по 17 главу включительно. Приглашение Господа: востаните, идень отсюду, даеть видать, что все преднествующее сказано было во время вечери, а что сявдуеть далъе-произнесено было Господомъ по востании оть вечери.

Но была ли эта цослёдняя вечеря Господа съ его учениками въ предшествующій день Его смерти обыкновенная, въ законное время совершенная пасхальная вечеря јудеевъ?

По Евангелию Мате. 26, 17 въ первый день оприсночный ученики приступным въ Інсусу Христу съ вопросомъ: идно хощении уютоваема ни ясти пасач? И когда наступнать вечеръ этого дня. (ст. 20). Онъ воздегъ съ двёнандетью ученивами. Что первый день оприснововъ не могъ быть первый день праздника, или 15. нисана, въ этомъ всё согласны; иначе Госполь умеръ бы въ день поскъ празника, 16 нисана. Такимъ обравомъ евангелиотъ Матеей вопреки закону, но согласно тогдашнему обычаю и словоупотреблению (сл. Jos. Antiq. 11, 15, 1) считаеть восемь дней опрёсночныхъ; онъ причисцяеть сюда день передь праздникомъ. 14 нисана, такъ какъ ночью, которая предшествовала этому ню, всякое кислое тесто удалялось изъ домовъ. Какъ увидимъ далже, свангелисты Маркъ и Лука считають также восемь дней опресночныхъ отъ 14 по 21 нисана. Въ первый изъ этихъ дней ученики предложные вопросъ; и вечероиъ, которымъ начинался ближайшій день, слёдовательно день праздилка, Господь возлегь за вечерію, которую приготовили ему ученики. При такомъ

ясномъ опредвлени времени, которое находныъ мы и у евангелиста Марка (14, 12, 17) оказывается вполне неосновательнымъ то предположение, что будто бы оба свангелнота выразнансь не точно и то показание времени относится "не собствение из вопросу учениковъ", но къ вечери. Во всякомъ случав оно не двлается въроятные отъ того, что будто бы ученики предложнан вопросъ Господу "въ последние часн после полудня". Какъ успели бы тогда ученики, которые около захождения солнца вышля (въроятно изъ Виеанія) и прядти въ городь, "найти здъсь указаннаго человака, приготовить вечерю, и такъ проворно, что Господъ вечеромъ" (диас устоисто ст. 17) мотъ возлечь за столъ ! съ учениками. Противъ того, что здесь говорится о приготовленія пасхальной вечери возражають спес то, что не двлается никакого упоминанія объ агнив, и утверждають, что здівсь говорится о первомъ праздничномъ вкушения опрёсноковъ, такъ какъ всяное кислое тесто выносимо было изъ домовъ ночью 14 нисана на разсевтв. На последнее достаточно заметить, что если ночью 14 нисана убиралось всякое кислое тесто, то кажется въроятиве сделать заключеніе, что въ предшествующій день вля еще кислое, и лишь по удалении всего кислаго утроиъ 14 инсана пекли опръсноки (Wieser. Beiträg. etc. 6, 24). Что касается до неупоминанія объ агиців, на это нужно сказать, что канъ. евангелисть Маркъ 14, 22, такъ и свангелисть Лука 22, 7, говорять о завланія (виєго) пасхи. Согласимся, это выраженіе могло употребляться выёсто болёе общаго "праздновать пасху", однако когда говорится о приготовлении пасхальной вечери, то естественно это выражение понимать только о заклания животнаго, иясо котораго было снедаемо на этой вечери, то есть агица пасхальнаго.

Евангелисть Маркь 14, 12 и Лука 22, 7 точно опредвляють день, въ который ученики предложили Господу вопросъ о приготовленіи пасхи. Оба они говорять, что это быть первый день опръсноковъ, безъ отношенія ко времени этого дня, подобно тому какъ и мы говоримъ о происшествіяхъ какого нибудь дня. Но что при этомъ они не разумъли начала 14 нисана, т.-е. вечера начинающаго этотъ день, они присоединяють, что это быть день, конда закалали тасху. Пасха закалазась 14 нисана; въ втотъ день (не вечеромъ) Господъ посылаетъ учениковъ въ Іс-

русалина, чтобы еми приготовный наску. И чтобы никто ки пода канина предлогомъ не могъ сказать, что Господь внуснать паску дномъ ранъе запомов назначеннато времени, свангелнотъ Лука говоритъ, что въ день опраснововъ, въ который Господь неслаль Петра и Ісания приготовить паску, долятно было заполания паску. Ту не паску, поторую запонъ повелъванъ завалата всёмъ изражнътянанъ въ втотъ день, должни были приготовить Господу и Ето ученники въ тотъ же самый день. И вечеровъ, когде пришко время, Господъ возлегъ съ ученикани, и что они внушали, было не другое что, какъ пасканьный: агновъ (тоото- то пясуа ст. 15).

Изних, евангелиски енисичкии повёствують так: въ цервый день опрреноновъ, 14 инсема, ученики спрациянали Госпеда, губ приготощить пасхальную нечерю. Поведонъ къ этому вопросу было то обетоительство, что въ этоть день закадали, паохальнаго агица и слёдовательно пришло время подуметь о приготовленія пасхальной вечери. Такъ накъ Госпедь повидимому объ этомъ не думарь, то ученини сочли долгомъ напоминиъ Ему о томъ. Госпедь показаль имъ своимъ отвётомъ, что они напраено ваботнинсь объ этомъ. Вечеремъ этого дия, слёдовательно вечеремъ, которымъ начиналось 15 инсана, Госпедь возлетъ от свеими ученимами за вечерю, которую всё нервильтине: въ веспоиятаніе небавленія отъ Египта должны были вкущать въ этоть вечеръ. Такъ насъ Госпедь на слёдующій день умеръ, то по симовтикамъ день Его смерти несонивано былъ первый правдямчный день насхи, 16 инсана.

Воателнеть Іоаннь въ 13-й главё также польствусть о нослёдней вечери Господа съ учениками и опредёляеть время ен (от. 1.) премоде празідника пасан. Более объ отношения ен къ инсять ничего не говорится. Разуметь и Іоаннъ также пасханьную вечерю іздеевъ, этоть вопрось тъмъ труднъе разрённых, чтотакее опредъяжие врёмени служить поводомъ нъ различныть изънснениять и приводить толкователей нъ различныть виводамъ. Такъ одни изъ толкователей нъ различныть виводамъ. Такъ одни изъ толкователей (западникъ), преданяты виводамъ. Такъ одни изъ толкователей (западникъ), преданяты вивосяно о томъ, что Іоаннъ, имъвний подъ руками Еванския свониъ предшественниковъ, исправляетъ, ихъ, видитъ въ этомъ опредъления времени наятренное коправление ев. синонтиковъ. Простую и ясную высль 1-го стяха этой главы: что любовь

Інсуса Христа передъ презникомъ пасхи достигле врайнаго предвая, дошая до высочайшей степени, мысль, которую свангелисть и доказываеть дельнайщима цоваствованиема, они объясняють такъ: нобовь Господа въ своимъ ученикамъ уже преще правднике пасхи привела его къ концу жизни, къ смерти. Тавных образомъ событіе, въ которому относится опредвленіе времени, по этому толнованию есть не величайшее двло любви Господа нъ своимъ ученикамъ, обнаружившееся особенно въ умевенія ногъ ученивамъ, в смерть Господа, которая будто бы послёдоваль передь праздникомъ пасхи. Такое изъяснение, конечно, будеть исправленіемъ повъствованія синоптиновъ, тольно это исправление принадлежить не свангелисту, а тодноватодо, н остается непонятнымъ для читвтеля. Согласимся, что выражение: до кониа возмобила, монеть означать: возлюбнать до смерти, до того, что кушу овою положнать за учениковъ, согласнися, что оно и употребляется въ этомъ смысль; но чтобы въ двиномъ CLYNAB ORO HNELO DTO BRAVCHIC H BARINOVALO BE COOS TOTE CHINCLE. что любовь Інсуса Христа въ своимъ ученикамъ прежде правдника паски довела Его до смерти, этого простой здравый смысль допустить не можеть. Построеніе ричн было бы тогда слишномъ нскусственно и противно основнымъ правидамъ грамматики и логики. Другіе толкователи, не находя въ повъствованія Іоанна разногласія съ синоптиками, при всемъ томъ изъ даннаго алъсь опредвленія времени выводять заключеніе о томъ, что по тремъ первымъ свангелистамъ Господь внусиль не обывновенную законную пасху іудеевъ. Чтобы показать неосновательность такого заключенія и уяснить взвимное отношеніе между опредвленіень времени у синоптиковь: во первый день оприсновов и у Іоанна: прежде пасхи, прежде праздника пасхи, нужно быже войти въ разомотрение различия менах словами паска и празднико маски и показать, что наска или паскальная вечеря предшествовала празднику насхи. Совершенно справедливо, что іуден начинали день съ захождения соднца и насху-пасхальною вечерио, но при этомъ нужно обратить внимание на то, накъ разсматривалось двло въ дийствительности, въ обысковенной жизни. Не должно думать, что іуден раздільную черту, или гранциу мажду вчера и сегодня, которую мы переносимъ на ночь, какъ таную, раже и только, если есть въ томъ нанобность, на пол-

ночь, въ обывновенновъ словоупотребления соединали съ закожденіемъ солнца. Конечно они не говорили четверть часа по захождение солнца вчера, но сенодня, ногда шла рачь о происшествіякъ (того) дня. Кагъ рано вошель въ употребленіе у нихъ нашть очеть дня, это видно изъ исх.: 12, 18, гда израндьтянамъ деется поведение йсть онойснови оть 14 дия нерваго ийсяна вечеромъ, до 21 дня мъсяца вечеромъ. Что здъсь разуменотся вечера, которые по справедянности принадлежали къ 15 и 22 насана, это, суда по связи рёчи, не подвежить никакому сомийtin, heave bourgers schult takoenist onderbachismt and not-BOARAGES OSI BOTH ENGINE. II COM ACB.: 28, 32, OTHOURTELEND дия очищения, который надежало по стиху 27 нраздновать въ десятый дань 7 мвояща, повельвается: бенеромь десятаю дия мисяща, от вечера до вечера празднуйте праздники виль: то не несомнённо то миёніе, что прездникь должень быль начинаться вечеромь при началь 9 тисри. Такъ объясняется и то, что квоху (которую сообразно от закономъ надлежало заналать и приготовить на правидьной границь 14 и 15 инсана, и въ тоть же вечеръ, который слидовательно правильно принадлежалъ въ 15. нноана, вкушать), по выраженія В. З., сколько извъстно, всегда повелъвалось праздновать "въ 14 день перваго мъсяца, между вечеронь или вечеренъ". Такинъ образонъ вечеръ передъ праздникомъ насхи не есть тоть вечерь, которынъ начиналось 14 нисана. Еслиби разунался этоть вечерь, то было бы сказано нередь паскою (ωρό δε τοῦ πάσχα), или за день передь пасхою. (шро шас пиерас той пасуа). Чтобы понять, почему Іоаннь, отстувая оть опредвления времени въ предшествующей главъ, говорить здёсь передь праздижемь пасхи, нужно приномнить, что чнол. 28, 16, 17, (Сл. Лев. 23, 5, в.) сказано: вть 14 день перваго мисяца паска Господня, и въ 15 день этого мисяца празднять. Во всемъ встхомъ завёть инкогда не обозначаются пасхою 7 презанечныхъ дней, но или 14-е иновив или осьмидневный праздникъ (ол. Койля Areb. 1,393. пр. 1). Также и синолтные словомъ паска обозначають 14-е низана, или отождествляють его съ другныть "днемъ опресноковъ" (Дн.: 22, 1. 7. Мр.: 14, 1. 12. Мо. 26, 17), и следовательно считають восонь дней пасхи, но никогда не употребляють его о семидневномъ праздникъ. Если говорится: въ 14 день пасха, то 14 нисана первоначально получило это название оть пасхальной вечери, ноторая въ слёдующій за нимъ вечерь приготовлялась и вкушалась; это твиз приличные было, что поздные по причины множества пасхальныхъ агицевъ закланіе ихъ начинали уже около 3-хъ часовъ пополудни. Когда теперь въ теченіе времени присосдинилась сорисойская строгость, уне ночью удалялось все кислов и въ. этотъ день воздерживались отъ всего того, что не инвло непосредственнаго отношения къ празднику пасхи: то этоть день нивле прасмичный характорь и жакъ его называли nepelins ghens ouperstors, tars a beel gent is yetaks haрода навывался именемъ пасхи. И такъ соверніснно нонятно. моть сказать Іовних, что Інсусь въ начеръ передъ празникомъ сошелоя съ своини учениками для вечери, не нивя надобности эту вечерю еще ближе обозначать накъ обыкновенную пасхальную вечерю іудеевъ, потому что вечеря наканунь праздника была. у іудеевь пасхальная вечеря.

И такъ Іоаннъ не только не неправляеть, какъ думають, хронодогно синоптиковъ, напротивъ еще ясите подтверидаеть ихъ показание о днъ смерти Господа; впрочемъ такъ, что онъ болѣе останавливаетъ внимание на томъ, какъ начало послъдникъ отрадащій Господа совпъло съ началомъ дня пасхи, между тънъ какъ они указываютъ на то, что Господь еще прежде отпраздновалъпасху съ своимъ народомъ (см. Гоом. Schriftbew, 11, 204).

Оть этого единогласного показанія всёхъ сванислистовъ, чтодень омерти Господа быль посл'я пасхальной вечери, надобноотправляться.

Противъ върности этого показанія заимствують изъ самыхъ еванчельскихъ повёствованій два возраженія: 1) евангелисты, особенно синоптики, говоря о произшествіяхъ въ день смерчи. Господа представляють этотъ день, какъ день будинчими, и 2) екангелисты, особенно Іоанть, нервый день праздника въ день смерти Господа представляють, вакъ еще предстоянцій.

Принимаемыя здёсь въ разспотрёніе мёста мы считеемъ. второстепенными и не присволенъ имъ рёшающаго значения въ занимающемъ насъ вопросё. Но никто по нимъ и необразуетъ своего суждения, всё ищутъ въ нихъ только подтвержденія своего вятляда.

Что васается до перваго возраженія, прежає всего нужно замётить, что соли свангелисты писали какъ современниям и частно вака очевищы описываемыхъ ими событій и принтомъ обнаруживають точное внание жизни и нравовь іздеевь, то что они передають, какъ олучившееся въ первый день презника, и должно ноннимать за дойствительно ,случившееся въ этоть день. Будеть ин ето сообразно еъ тогдашинии обычами и закономъ, или нъчто противное закону и облинованию, въ этомъ нёть никакой важности для самаго дёла, о которомъ они разсиязывають. Нанакой ованголноть, всого менфе миниый, не сталь бы нанаронно, или безъ намарения противорачить самому себя. Вопрось о томъ, какія дъйствія должно признать соудаоными съ закономъ, какія нёть, реннають такъ, какъ кому выгоднёе. Намъ вяжется такъ же нетрудно доказать, что валов-нибудь дъйствіе позволяется закономъ, какъ и наобороть. Что говорится Іоани, 13, 29, о некупкъ нужнаго на прездникъ, ето расръннается изъ Исх. 12, 16, гдъ въ первый день праздника повляется далать тольно то, что эсть каждому; должно было сназать, что путешественники могли приготовить себв кущенье, но не купить. Погребение Господа должно было совершаться въ тоть же день по Второв. 21, 23., и сода жены, пришедшія ваь Галилен, опасались заниматься потребеність въ субботу Дук. 23, 56., то это объясняется просто твих, что больше нечего было далать. Правда следующая суббота предотавляется свангелистами болёе священною, чёмъ день смерти Господа. Но нельзя отрицать и того, что первый день праздника относительно строгости воздержания отъ работъ уступаетъ субботв. И если изъ талиуда выводять другое заключение, то нужно заматить, что не всв его положенія можно применять во времени Христа, и что онъ по выражению одного изъ толкователей, представляеть собраніе праздничныхъ дней, очитавшихся такими у празднаго и лёниваго народа. Тадмудъ не можетъ служить доказательсвомъ обычая во времена Христовы, онъ выводить заключения наъ закона. Это надобно имъть въ виду всегда, когда на основания его разръшается вопросъ, согласно ди съ характеромъ праздничнаго дня то, что повъствують свангелисты. Даже если окодо 9 часовъ утра возвращающийся "съ подя" или "изъ селенія" Симонъ Мр. 15, 21., дъйствительно работалъ, то изъ

талиуда нельзя бы было доказать невозможность такой работы. Но работать ли онъ? Что ваставило его итти ез поля, при множеотвъ возможныхъ побужденій, сказать трудно. Умершваеніе Христа и обоихъ разбойниковъ здвсь нельзя принимать въ резсмотрвніе, потому что твмъ, что двлалъ римляниеть, іудейсній праздникъ не осквернялся. Относительно взятія Христа стражею и осужденія на смерть, съ несомибниой увбренностію нельзя показать никакого прецедента въ Св. Писаніи. Но совершенно достаточно того, что то и другое ни въ встхомъ завыть, ни въ другихъ книгахъ іудейскихъ не запрещалось. Принимая въ соображенія осонціальное взятіе подъстражу человіна собиравшаго дрова въ субботу Второв. 15, 32 и сл., убіеніе Госолія, по приназу первосвященника 4 цар. 11, 4 и сл. и наконецъ нападенія враговъ на Господа въ субботу (Ля. 4, 29. Ісанна 7, 32. 44 и сл. 8, 20. 59. 10, 31), можно заключить, что характеру и взгляду іздеевъ совершенно было чуждо, ради правдника, или субботы воздерживаться оть взятія подъ стражу и осущения на смерть. Впрочемъ, не было бы удивнтельно, еслибы нри отвержения Господа противъ права и закона допущены были и другія нарушенія закона. Міста Мр. 14, 1. 2. Ме. 26, 2-4 Іоан. 13, 29, 19, 14. приводимыя въ подтверждение втораго возраженія, что евангелисты первый день правдника въ день смерти Господа представляють какъ еще предстоящій, кажется, не имъють того значенія, которое имъ присвояють. Что евангелисты ничего не говорять объ отмвнение опредвления взять Господа хитростію, только не въ праздникъ Мр. 14, 1. 2, объ этомъ не зачёнь было и говорить; оно и не было отложено, а пришло въ исполнение само собою. Предательство Іуды доставило удобный случай взять Господа тайно, не среди народа, въ самый празднивъ. Да и сущность опредвленія заключалась въ томъ, чтобы взять его не отврыто, не публично, но тайно и негласно. Опредвлено было взять его хитростію, потому что опасались возмущенія народа, еслибы это случилось въ праздникъ.

Также не имъетъ силы то доказательство, которое заимствуютъ изъ недоразумънія учениковъ, думавшихъ, что Господь выходящему Іудъ далъ порученіе купитъ, что нужно къ празднику. Такое мнъвіе учениковъ, конечно, неразумно, когда Господь сказалъ въ вечеръ передъ праздникомъ, чтобы Іуда поспътилъ

нополненіенъ своего намъренія, но око было бы тимъ неразумизе, еслибы Іуда имълъ еще цълый день для исполненія своей обязанности.

Въ разсмотръніе выраженія: блже пятока пасцю Іоанна 19, 14 мы войдемъ ближе, когда будемъ говорить о днё недъян, въ который умеръ Господь. Здёсь же замътимъ, что пятоко здясь не точно нереводятъ "день приготовленія передъ пасхою" и разумѣютъ подъ нимъ 14 инсана; такъ камъ этотъ день по Іоанну принаднежать къ пасхъ. Мы переводимъ день приготовления на насса», или нолнъе "на наску падающій день приготовления" и предотавниъ ниже основаніе для такого перевода. Такимъ образомъ это мъсто не говоритъ, что Господь былъ распять на кресть 14 инсана и не дасть вообще никакого разъясления о времени для смерти Его.

Важнёе указаніе на то обстоятельство, что іуден ириведніе Господа въ Пилату не вошли въ жилище язычника, *да не осквер*матся, но *да п.д.янъ посху*. Длйотвительно опасеніе іудеевъ оснверниться и сдълаться недостойными внушенія паски возбуждаетъ представленіе, что пасхальная вечеря еще предстояла и только вечеромъ текущаго для должна была совершиться. Во всякой другой день ихъ ярость взяла бы верхъ надъ опасенісиъ осиверниться, и заставила бы ихъ взойти въ прегоръ, но предстоящая обязанность вкушать пасху на этотъ разъ оставовила ихъ.

Но если свангеляють не протворёчнть своему собственному показанію 13, 1 и свидѣтельству другихъ свангеляетовъ, если онъ не хочеть оставить читателя въ недоумёніи о времени насхальной вечери, — совершилась ли она или предстояла еще: то можно заключить, что читателю извъстно было словоупотребленіе, по которому выръженіе всяк насху не ограничивалось значевіемъ вкушенія пасхальной вечери. Если такое словоупотребленіе дъйствительно было, то, понятно само собою, выраженіе свангелнота не уничтожало въ читателё представленія о томъ, что повѣствуемое имъ случилось утромъ въ первый день праздника пасхи, но согласовалось съ нимъ. Но что оно было, это предполагать заколоть и ъсть пасхальнато агида было харавтеристичнымъ признакомъ ираздника; то было бы почти странио, еслибы это выраженіе не употреблялось для обозначенія праздничнаго дня. Притомь сокранились несомизниціе слёды этого свовоупотребленія. Іоснаъ Флавій говорить о закланіи праздника (Antiq. XVIII, 9. 3; паоха де сорті калеїта... кан вооосни сотпу шрово́рнос) и 2 пар. 30, 22, говорится объ іудеяхъ, что они семь дней бли праздникъ (т.-е. пасху); но если семидновный праздникъ назывался яденіснъ, то комечно этимъ визраженіемъ могь обозначаться и первый дель праздника. Остветея вопросомъ, разумвется ли здвев себсявенно спадіяза въ 15 нисана; или мы инбемъ діло съ выряженіснъ, разносильнымъ празднованію праздника. Пусть такое объяснение камется мынізанникъ значетить натинутнить, но что здісь діло идеять о боліве или меніе употребительность выряженіи въ устахъ народа, и что ото употребленіе встьма віроятию, объ этопъ, не можеть быть спора. Что оно употреблено здісь свангалистомъ, это рімнаеть 13 гнавы 1 стихъ.

Оканчивая наше изслидованіе о дий омерти Господа, повторних еще разв полученный нами результать. По несоми вилымъ, соботвенно съ хронологическою цімію сявланнымъ поназаніянъ войхъ евангелистовъ послиднее страданіе Господа, окончившевся Его омертію, началось посли вкуменія законной парки въ начали ираздника и въ цервый день праздника онъ быль раснить. Этому полощених въ случайныхъ выраженияхъ еванрельскато незъствованія ебъ отшествія Господа изъ міра не встричается напакого противоричия; ни день смерти Его не представляется рабонниъ днямъ безъ празднично характера; ни указывается на то, что первый день праздника въ день омерти Господа быль еще энередя.

Что евънгелисты говорять далёе о днё недёля, въ который посябдовала смерть Господа, служить къ подяверждению нашего заключения. Можно находять этоть день непрямымъ образенть, а именно считая отъ перваго дня недёля, въ который Господь воскресъ (Мар. 11, 2. Лук. 24, 1. Мат. 28, 1. Іоан. 20, 1) день назвать, недёльную субботу, въ который Онъ и ученики Его покоились (Лук. 28, 55 и сл.), находямъ, что днемъ смерти Господа была пятница. Но евангелисты показываютъ прямо, что день омерти Господа бытъ пятница. Такъ, конечно, нунко понимать ихъ неоднократное повтореніе, что день смерти Господа бытъ день приготовленія (породоксий). Предположеніе, что день приго-

товленія означаєть шестый день недбли, нівкоторые считають давно опровергнутынъ; но примъра, ноъ котораго было бы видно, что день приготовления означаеть вообще или всякий день передъ правдникомъ, не представляють. Что касается до относяшихся сюда мёсть въ свангеліяхъ, вопрось не въ томъ, какому разумбию даеть мбето первоначельное значение греческаго слова, но какое словоупотребление предполагается буквальнымъ смыслонь самаго неоте. Прежде всего нужно заметить, что если у свангелноть Марка 15, 42; къ выражению день приготовления присоединиется "день паредъ субботою", то отсюда можно вндать, что это выражение могло быть непонято читателями. Но коща онъ это слово объясняеть черезъ "то-есть", то вполнъ ясно,---что называя день приготовленія днемъ передъ субботою онъ дасть видеть, что слово уже давно получило это опраниченіе въ обычномъ словоупотребленія. Евангелисть Маркъ писалъ для читателей, которые знали по-гречески и слидовательно знали, что означаетъ день приготевленія самъ по себв, ни съ словоупотребленіенть, по поторому онъ означаеть день приготовленія передъ субботою, не были знакомы. И вов прочія міста, въ которыхъ вотрёчается это слово, подтверждають то, что день приготовленія есть столько же обыкновенное названіе шестаго дия недъм, какъ наше "пятинца". Въ посязнін Игнатія къ Филиппу 13 (μη παροράτε τετράδα και παρασκευήν νησέυοντες) παθετь ταвое опредвленное значение, какъ и четвертый день недвля. Нужно замётить, что день приготовления у воёхъ свангелистовъ причисляется въ празднику и у синоптиновъ прямо называется первынь длемь опресноковъ; ссли придовокувить къ этому, что день приготовленія вездъ, исключая Іоан. 19, 14, поотавляется въ связи съ субботою, вмъсто "съ насхою": то будетъ ошибочно то представление, что сваниелисты, называя день смерти Господа днемъ приготовленія, разумёють слёдующій день, вакъ первый день праздника.

Конечно, очень странно, что евангелисты называють дель смеріти Господа днемь передь обыкновенною недбльною субботою, ногда этоть день были первымь длемъ правдника цески. Это, кажется, тольно тогда каходить правильное объясненіе, когда день ометіти Господа, дийствительно, быль первымъ днемь правдника: писки. Еслибы суббота, о воторой говорится, падала на

· 9

день послё перваго дня праздника пасхи, который также назывался субботою, то евангелисты должны были предупредить недоразуменіе, которое могло произойти у читателей при простонь наименовании субботы. Это недоразумъние было тъмъ возможнъе, что Лев. 23. 11. повелевалось священнику приносить Господу первые снопы. "На другой день после субботы и въ день смерти Господа этоть день послё субботы, въ который надлежало возносить сноцы, была недвльная суббота. На этомъ основания Св. Матосй визсто бляжайшаго, но по причина вышеупонянутаго обстоячельства певразумительнаго выражения: "на другой день въ субботу" употребляетъ на другой день посмь пятницы. Соглашаясь съ этимъ нельзя не признать, что свангелисть употребляеть выражение день приготовления только съ ограничениемъ: нень приготовления въ субботв, и что его читателя знали это выражение только въ этомъ ограничения. Токе надобно замътить и относительно Іоан. 19, 31. Именно потому, что читатели внали, что скаванное здъсь случилось въ субботу, Іоаннъ долженъ былъ объяснить имъ, какъ это произощдо, что слъдующий день, какъ онъ писагь, быть суббота, онъ и присововупляеть: потому что это быль день приготовления (епсі парабиси) пу). Въ годъ смерти Господа случилось именно такъ, что день его смерти, который совпадаль съ началонь праздника пасхи, слёдовательно съ праздничною субботою, быль день приготовленія, пятница, п что за нимъ слъдовала недъльная суббота. Противъ этого ничего не говорить, что свангелисть называеть вту субботу великою субботою; такъ канъ онъ падалъ на праздникъ пасхи и на день после праздничной субботы (Лев. 23, 11), оне быль больше, чвиъ другія недвльныя субботы.

Если мы теперь съ возможною краткостію разр'яним вопрось о год'я смерти Гоопода, то найдемъ зд'ясь подтвержденіе нашего результата. Еслибы намъ удалось доназать, что въ одномъ изъ т'яхъ годовъ, на которые можетъ падать годъ смерти Госнода, 15-е, в сл'ядовательно и 1-е нисана падаетъ на пятницу, то наше предположение было бы въ высшей стецени въроятно. Полное доказвательство получится тогда, если булотъ доказано, что найденный годъ согласуется съ прочими хронологическими данными жизни Госнода. По замъчанию евангелиста Дуки 8, 28, Господь началъ свою д'янтельность около 30 лътъ, по счисление Іоанна

она продолжалась около 3-хъ лътъ, слъдовательно Господь овончиль жникь около 33 лють оть рожденая. Въ настоящее время вовыя поннято, что важе звтоечисление оть Рождества Христова началось линь наскольно чать спустя посла Его рождения. За скольно лэть внерень она свёствительно ронноя-новазания вазанчны; большая часть хронологовъ считають оть трахъ до выхи лъть. Итекъ ссли справедниво, что въ годъ смерти Господа, 16-е HECARA DARALO BA DETHELLY, TO BYRNE HORARS FORS CS PTENS BOHвнаномъ можду 28 - 83 годани нашей эры. Вуриъ въ своихъ таблициих изступления поволуния, которыя везми признаются за BEPHER, ABECTENTOLLHO BUTHOLKIS, TEO ES 30 PORT ROPBOG. A -олекательно и изтнадатое нисана надало на целиниу 1). Туден -низын хунный годь частив въ 29, частно въ 30 дней. 31-ть днень начинался коной миолиь, если въ 30 дань овихучель не объясных, что ковый савь лувы уже быль калень. Ва этонь случав этоть трещатый дель. Сще охоло времени вечерней жертвы, объявлялся порвымъ днемъ ближайшаго мъсяца. Исъ астрокомических вычислевій можно видать, когда наступило новолуніе; но нельзя съ точностію опредблять, какъ скоро послё того далался виданына этого чаза. Смотря по оботоятольствамъ бываеть можно видеть луну 14-23 часа по соединени (конъющеия); но несомирино она бырасть видима спустя 24 часа. Не будеть большой ошибкой, ссли для нехощения перваго дня ивсяна по древне-іудейскому способу насредствомъ фаза прибавить въ астрононически высчитанаему котянному королунию 24-48 часовъ. Большая часть хронологовъ прилимаеть общее правило Вурна прибавлять 11/, дия. Въ 30 году, по ночисле-

•) Каскарн на основани тих не самых з таблиць задлочаеть, что въ 30 году 15 нисана приходнюсь въ субботу. Но оть погръщаеть противь правила никже саминъ признаннаго, — для нахожденія перваго дня мѣсяца по древне-іудейскому способу посредствомъ фаза луны прибавлять къ астрономически висчитанному истинному новолувію 24 — 48 часовъ. Начинающійся вечеровъ Яз марта ностый первыный день іудеевъ, сисловательно по намену счисленію 24 марта, епъ не хочить привнать за первое янсана, потому что при начала этого дня (23 марта, 6 часовъ вечера) луна била въ возраств лиць 22 часовъ, и прибавляеть еще 24 часа къ возрасту луни, чтобы съ наступленіенъ субботи (24 марта, 6 часовъ вечера) начать первое инсана, которое тогда совпадало би съ нашить 25 марта. По этому счисленію 15-е яновая падаетъ, ноночно, на субботу (8 антръм).

9\*

ню Вурна, новолуніе наступило въ середу 22 марта, 8 часовъ 8 минуть вечеромы, или какъ вызочиталь Куденань просссорь астрономія въ Утрелте - 8 часовъ 2 винуты. Соотвётственно правилу, если прибавить 11/2 дня въ наступлению конъюкция, то туны одблажесь видимою уже въ патеницу въ 8 часовъ угра, н соотвётственно правилу этоть день, въ случав если онъ быль 30 преднествующаго ивсяца, объявлень быль первынь бланийшаго мвсяца. Едва ли ошибенся, если предположинъ, что луна сявлалась видниою между четвергонъ 28 марта, 6 часовъ вечера и манхою блажайшаго дня, следовательно 22 - 43 чеса после астрономического новолуния. Выла ля она у видена въ эте время, ето не входить въ резсмотраніе, потому что Визелерь (uber die Form des iudischen Ishres um die Zeit Iesu orp. 290 m cz.) gonzзаля, что во время Інсуса Христа" первое висана определялось не по непосредственному наблюдению видинаго мъсяца, но но предшествующему вычислению его явления (стр. 293). Сладовательно, нужно предположить, что пятянца 24 марта освящена была въ первое нисана. Поэтому также и 15 нисана была пятница, которан началась съ вечера 6 впрвля.

Сявдовательно Гооподь быль распять 15 нисана, въ аятницу 7-го апраля 80 года.

Съ этимъ результатомъ мы приступимъ теперь нь обозрѣнию послёднихъ дней Господа по евангельскимъ повиствованіямъ. Мы мадвенся, что наши показанія о днъ смерти Господа подтвердятся различными ирисоединенными къ свангедъскимъ повъствованёнмъ исчисленіями.

Два раза находимъ мы въ Евайгеліяхъ поцазаліе времени цосредствомъ счисленія назадъ отъ пасхи. Первое встрёчается у Іоанна, гдё 12, 1. говорится, что за шесть дней до насхи Господь пришелъ въ Впоанію. Другое читаемъ у Матоея 25, 1. 2 (см. Мар. 14, 1), гдё повёствуется, что Господь въ заключеніе своихъ зохатологическихъ рёчей къ ученикамъ сказалъ: вёсте, ямо по двою дии наска будетъ. Прискорбно видить, что такія ясныя хронологическия оормулы послужили поводомъ въ различнымъ изъясненіямъ, подвергающимъ сомивнію самую возможщость пониманія человёческой рёчи. Отъ раздёленія двухъ вопросовъ завненть уразумёніе этахъ кронологическихъ сормуль: съ какого термина дни считаются назадъ? и: какъ нужно считать дин, ленание, мениу ранит лериннеми ти пронаноствіемь, случаванног по мощат ранит лериннеми ти пронаноствіемь, слу-

Первый вопрось колереду для діла болешено честної толноваrézéli ne sere nürningeren an propinseren Ogen anys anys a IIIIIIIIIIIAA - MACATY, OTS KOTODOR BROTH COMPLETE SA OLDO - CD HODвынь нека празнака. паска, полаганть, ... что нумно очитать: ARE OTE YTPE 16 REGARD; HO IPOTRES STORE FYERE BEARDINES, TTO ни одинъ свантелногъ ис расунъсть подъ паскою нервый день праздника: Превидьяве Визелерь односник техницие в дар нь началу 15, из вечеру 14 нисяна, но держаев іздейсного очнсления ночя ..... дня онъ счизофы вось обтаньный соотсоронный день вывоть от вечероми 18; за (одначь) день переда-пасход. Ho thes want one othogers 15 micane, as mitting, to one BURBROTBIO HOUL-ANS. NOROFL CUNTERS RECENT HEDERS HOCKOD BURS? versepre, tars is copeny! Mar nerre pagaeirs empanemente ort naпето (вытесказывные положения, что естесявенный день 14 HICOHO TARME HOSDIBALCH HMCHCMB MCCAR, NORD H HEPBLIND THOND ouplicate bill the second bounders any as not bound to be bound to be bound bound to be bound by bound ссян называется часть этого сотественного дня, и оть этой части считаются дни, то можно считать только по естественный в днянъ. Когна у Мате. 27, 62, говорится: "на другей день (гй стой-(NOV) HOCE'S HETHEREL, TO MOREO JE HOES STERNE SHORES HOLE'S HETницы равумёть чисть пячницы по захощения сомная, Оть полнаго дия, а нелотъ чесовъ нан чести для дин счигелетоя незедь. Зная это, легио разрёнить вопрось, оть. 15 или 14 нисена (считая дня въ совоотвенномъ онысла) нужне очнимть назадъ, хонда говорнися: о счисления "отъ наски". Естественный день 14 ни-: сана нин въ данномъ случай 6 апръля соть тотъ дань, ртв которыго Іованть персносять: ввоихъ читателей за 6. дней назадъ,: Матесй за ква квя.

Теперь спранивается, накъ нужно считать промежуточные дия? Что касается до опредъления времени у Іоанна, двло обънснистся очень просто, если разрённикъ вопросъ, шестъ или пять дней нужно полагать между прибытіемъ Господа въ Визанію и паохою. Какъ 1 или 2 дня передъ... не означаеть 1 или 2 дня

<sup>2</sup>) Клостерманъ, Андреэ.

можду, но порвый или второй донь оть термина, сладовательно. или непосредственно день или день въпрененуенъ сикъ 6 дней. передъ... не означають 6 дией между обении нунитами, но шеотый день оть заключительного термина, такь что въ промежутть ленать пать полныхъ неё. И коль 2 не нерекь 14 ниселе булеть 19, а не 11 нисана, такъ 6 нной или нюстый день перенъ 14 нисене ние 6 енерьи будеть 8 нисене ние 81 мерта. Такъ LARD THERE HALARS HE VORBERTS, TO FOCHORD HERELIES BY BROANING вр предшествующую натилку. Что кассется до Еваничия Матеея, дало не такъ просте въ томъ отпошения, что мы выражение "Подвою дею насха" намоняемъ на другое "два дня перадъ пасхою". На его, кажется, впрочемъ мы импень полное право. Цельвя, кань дунають некоторые (Андрез отр. 322), между темъ нунктемь времени, ногда Госпедь сназаль: по двою дню паска булеть, и паскою считеть пра полныхъ дия. По двою дио (ната ойо пребоас)" вполит соотвятствуеть нашему вносле завтра" и. овначаеть, "какь два иня передь"... одинь полный промежухочный день. Подъ этимъ выраженіемъ должно разумёть вторый лень порекъ паскою, олёдовательно вторникъ 12 нисана нли 4 апръля.

- Принимая эти данные точного отправления, для дальнийшаго ноледованія, представинь праткое донавательство достовёрности иль съ отрицанельной стероны. Если шесть дней у Ісание считяль оть пятенцы, будеть не это 14 вля 15 нязана, то . Госпоры. приняель бы въ Визанію въ субботу,--невъролтность, вогорая далается невозновностно, когда изв'ястно, что Госкорь шель изв Ісрихона. Если считить оть субботы, то шастый день полость: на воскрессиве, вторый на четворть. Что послёдное невозможно,то-есть, чтобы Господь енде не окончиль евоне отпрантую двятельность въ храмф, когда послаль своихъ учениковь извнё въ городь, чтобы приготовить пасху, ато не требуеть доказательства. Но и прибыте Господа въ Визанию въ воскресенье приводить въ той невёроятности, что какъ увидимъ далёв, Господь пробыкь бы у Заккея двё ночи в одинь день. Итакь справедливо. что пятокъ смерти Господа есть 15 нисана, и отъ четверга, 6апръля нужно считать тъ показанія времени. И конечно дълають большую ошибку тв, которые выдають свое счисление за пра-

внаьное <sup>3</sup>), между тёмь очетають 2 дия Матоси иначе, чёмь 6 дней Іоанна, расумёють здось 5, тамь 2 дня: ето будеть неоправеднико, котя бы все прочее у нижь было справеднико.

Дни отъ входа Господа въ Ісрусалинъ до втораго дня передъ пасхою опредълить трудне, танъ нанъ синоптики, и имению свангелисть Маркъ, весьма точно обозначають со времени входа смъну дней и течение событий. По Ввангениоту Мариу день входа и вторый день нередъ пасхою раздъляеть одниъ полный денъ (II, 11, 12, 19 и 20). Вторый дань несяв входа былъ слъдуюний вторый день передъ насхою. Во вторникъ, 12 нисана или 4 апръл, какъ выше доназано, Господь окончилъ свою открытую дъятельность увазаниемъ на приближение масхи и свою смерть. Наставленіемъ ученикамъ при изсохией смоновница овъ началъ этотъ день, какъ предшествующій проклятіемъ дерева. Это было въ сявдующій день за входомъ въ Ісрусалимъ, слъдовательно входъ въ Ісрусалимъ послъдовалъ въ воспресенье, 10 нисана или 2 анръл.

Изъ 8 дней отъ 31 марта до 7 априля, или отъ пятницы прибытія Господа въ Визанію до пятницы распятія мы вще ничего не знаемъ о серегъ 5 и субботъ 1 апръля. О серегъ ничего не говорится; естественно думать, что Господь провель ее въ поков въ Визаніи. Начиная съ пятницы всв ночи онъ проводняъ въ Визаніи, во вторникъ вечеромъ мы встръчаемъ Его на пути сюда (Мат. 24, 3. Мар. 13, 3), а въ четвертъ вечеромъ онъ посылаль своихь учениковь изъмъсть внъ Іерусалима для приготовления наски (Мат. 26, 18. Мар. 14, 13. Лук. 22, 10). Видя ярость, какую старъйшины народа обнаружиля во вторникь, и конечно зная о торгв, заключенномъ съ ними Тукою въ тотъ же день, Господь укрылся въ Виеаніи, чтобы не быть захвачену прежде времени. Труднее дать объяснение относительно субботы которая занимаеть место между прибытіемь Господа въ Визанію и описываемымъ синонтиками входомъ въ Ісруселимъ. Если замъчание Іоан. 12. 12, что Господь пришель въ Іерусалимъ во утрій день, имъетъ непосредственное отношеніе къ стиху 1-му, гдъ говорится о пришествія Его въ Визанію за шесть дней до

в) Андреэ, стр. 323.

ивски, то по Іоанну торжественный входъ Господа въ Іерусалны. надаль бы на субботу; а это было бы противоручание синонтикамъ, такъ канъ трудно предположить, чтобы воверилось о двухъ входахъ. Также трудно, предположить, чтобы входъ могъ последовать въ субботу. Остается завлючить, что субботу Госнодь провель въ Висаніи. Но что дасть намъ на это право? Позволяеть и вто тексть евангельсявся повествовения ")? Нать никакой необходимости относить опредвление времени 12 стиха нь опредвлению времени 1-го отиха, представлять дёло такъ, чтобы входъ Господа въ Іерусалниъ падалъ на другой день по прибыти Его въ Висению или на изтый, день передъ пасхою. По непосредственному ходу повъствования входъ Господа, въ Іерусалимъ послёдовалъ на другой день послё описанной свангелистонъ вечери, на которой Марія поназвла ноги Господа довгоцённымъ муромъ. Но чтобы определение времени въ 1-ма. стихъ относилось и къ этой вечери, доказать трудно. Неносредственно падаеть подъ это опредвление времени только прибытие Господа въ Визанію. Что Ему приготовлена была вечеря, объ этомъ говорится безъ отношенія въ данному опредвленію времени. Естественно предположить, что пятница прешла въ приготовления вечери, а самая вечеря последовала въ субботу (см. Лук. 14, 1). Такимъ образомъ слъдующій день быль воскресенье, и такъ какъ прибытіе Господа въ Визанію мы отнесли на 8 нисана иди 31 марта, то 10 нисана или 2 апреля, что согласно съ очисленіемъ синоптиковъ.

Если теперь входъ Господа въ Іерусалима, о которомъ повъ-, отвуетъ евангелистъ Іоаниъ, есть тотъ же самый, который по сназанно сикоптиковъ послъдовалъ въ прододжение путеществия

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Визелерь согласно съ своед теоріею о ночи — оню считаеть шестый день передъ васхою съ вечера 8 по вечерь 9 инсана; слёдовательно естеотвенный день субботы съ вечера пятивцы. Поелику это биль день прибытія въ Визанію, те другой день входа въ Герусалинъ било воскресенье. Но такъ какъ въ субботу Господь не могъ придти въ Визанію, то Визелеръ неожиданно считаетъ щестий день «отъ полудия 14 инсана или отъ того времени, когда приводился въ храмъ пасхальный агнецъ» и такимъ образомъ воскресенье незамътно двлается и другимъ днемъ для пятивцы. Что же послё этого можетъ ручаться за вёрность разумѣнія человѣческой рѣчи?

Господа изъ Іерусалима (Лук. 19, 28): то явно, что прибытіе Господа въ Визанію и пребываніе здась входить также въ это путешествіє изъ Іерихона въ Іерусадимъ. Тольно еванголисты синоптным не говорять объ этомъ здесь, какъ требонать этого порядокъ времени, чтобы по внутренней связи событій соединить повёствованіе о вечери Висанской съ повёствованіемъ о предательствъ Ідны (Мар. 14, и сл. Мат. 26, 6 и сл.). И такъ какъ Іерихонъ находился на разстояній отъ 5 до 6 часовъ пути оть Визанія, то ны имжемъ право предволожить, что Госполь въ одинъ день совершилъ этотъ путь. Въ Іерихонъ онъ провелъ ночь у Закхея (Лук. 19, 5), и ходъ повъствованія заставляеть сдълать завлючение, что Господь прибыль сюда въ предшествуюшій день, въ четвергъ 7 инсана, 30 марта. Съ прибытіемъ въ Іерихонъ, какъ можно видъть изъ евангельскихъ повъствованій, происходить первое отдохновение въ путешестви въ Іерусалимъ, воторое Господь началь по нашему предположению изъ Ефраниа Лук. 18, 31. Мар. 19, 32. Мат. 20, 17. Но повволяеть ин положение этого мъста, чтобы Господь въ одинъ день могъ прибыть отоюда въ Іериконъ? Къ сожалению, объ этомъ не инвется верныхъ свъдений. Более надежнымъ представляется показание Іосифа Флавія (Antiqu. 4, 9 § 9), по которому Ефраимъ находился въ состатьть съ Весидемъ, отъ 3 до 4 часовъ пути къ Свверовостоку оть Ісрусалния. Если принять за мисто, куда Господь удалныся по воскресенія Лазаря Офру (Ophra) на границь Самаріи, близъ пустынной страны сучос тос срощоо Іоан. 11, 54, ниспадающей въ Іордану, (сл. Ритер. ХУ, 515. 527), то ничто не препятствуеть предположить, что Господь утройъ въ конь своего прибытія въ Іерихонъ отсюда началъ свой путь, такъ какъ это мъсто находится на разстоянія 6-7 часовъ пути отъ Іерихона.

Оканчивая вритическое изслёдованіе о послёднихъ дняхъ Господа на землё и переходя въ изложенію самыхъ событій этихъ дней, авторъ статьи для нагляднаго представленія результатовъ изслёдованія предпосылаетъ слёдующую таблицу:

•

| Ани недзан.  |            | всяца    | Исторія дня.                                                                               | Мѣста, служащія основа-<br>нісих.                                        |
|--------------|------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Четвергъ     |            | 7 нисана | Отправленіе изъ<br>Ефраниа, прибытіе<br>въ Ісриковъ.                                       | Лук. 18, 31—19, 27; Мат.<br>20, 17— 34; Мар. 10,<br>8253.                |
| Патанца      | 81 *       | 8 >      | Путанествіє 1895<br>Іерихона въ Виса-<br>нію.                                              | Ays. 19, 28. 29; Mar.<br>21, 1; Map. 11, 1; Ioan.<br>12, 1.              |
| Суббота      | 1 anphra   | 9 »      | Вечеря <sup>,</sup> въ Вноа-<br>нів и поназаніе Пу-<br>ромъ.                               | Іоан, 12, 2—8; Мат. 28,<br>6—19. Мар. 14, 8—9.                           |
| Воскресенье. | 2 >        | 10 >     | Входъ въ Іеруса-<br>аниъ.                                                                  | Ioan. 12, 12 - 19; Map.<br>11, 1-11. Лук. 19, 29 -<br>44. Mar. 81, 1-11. |
| Поперблыния  | 8 >        | 11 >     | Цроклятіе смо-<br>ковницы, очищеніе<br>храма.                                              | Мар. 11, 12 — 19. Мат.<br>21, 12—19. Лув. 19, 45—<br>48.                 |
| Вторанкъ     | 4 >        | 12 >     | Наставленіе уче-<br>никамъ при посох-<br>пей смоковниці и<br>носліднія різти Гос-<br>пода. | Map. 11, 20—14, 2; Mat.<br>21, 20 — 26, 5. Jys. 20,<br>1—22, 6.          |
| Середа       | <b>5</b> > | 18 >     | Пребываніе въ ис-<br>ков въ Визанія.                                                       |                                                                          |
| Четвергъ     | 6 >        | 14 >     | Приготовленіе и<br>вкушеніе пасхи.                                                         | Мат. 26, 17 — 30; Мар.<br>14, 12—26; Јув. 22, 7 —<br>39. Іоан. 13—17.    |
| Пятница. '   | 7 .        | 15 »     | Взятіе и распятіе!<br>Господа.                                                             | Ioan. 18. 19. Jys. 22,<br>40-28; Mar. 28, 81-27;<br>Map. 14, 27-15.      |

-

Чресвычайное действіе на вось народь, проязведенное воскрепенісиз Лазоря, побудало первосвященниковъ и сариссевъ приних венедзенно рушительныя эксргическія мёры протявь Гос-пона. Въ собрания верховниго совітта опреділение было предать Его смерти; всякому јудею визнено было въ обласниость, если бы она камина бы то на было образона узнаеть о мастопробызына Господа, довести о темъ начальству. Не опредлаенное въ советь Боліснь вреня смерти Господа еще не наступна; всемірная жерура за рода челов'ячесній должна была совершиться: въ праедникъ, въ Ісрусалнив, при иногочноленныхъ свядвтеляхъ, собразшихся сюда со вожив сторонь. Чтобы унущесся оть ово-. ихъ враговъ, Госпонь уданняся оъ Свояни ученивани въ дниую безлодную пустыто близь Верения. Нельзя съ точностию опредвиять сволько времени продолжалось пребываніе Господа въ-Корания в), но когда первые галилейские богомольны полвиннос. въ долнить Іорданской, чтобы черезъ Іерихонъ иди нь Іерусалиму, за восемь дней передъ наскою, и Господь съ учениками. оставляеть Ефраниъ. Мунественно и тверне Господь вачаль. путь краста, который Окъ зналь и предсказаль теперь въ посльдній разь, отозвавши двумадцать ученняювь оть прочних спутниковъ, сопровождавшихъ Его въ Ісрусалияъ. Предоказания было риничельное и торжественное, вполив ясное и открытее. Ноканъ мало поняля ученики и на этоть разъ слова Христовы, показала просьба сыновъ Заведеевыхъ и натери ихъ. Это была: просьба о нечетныхъ мъстахъ въ царство Мессін, настушения которато теперь воз окщаля. Такія мысли занималя умы бляжыйныхъ въ Господу ученнюзъ, которынъ Онь еткрыгь тайны царотвін. Твиъ далее оть потиниаго разумвнія совершающихся: события стоялы народь, въ сощозвождения котораго Ошь встунить въ Ісрихонь. Между твиъ какъ слевные, сидевшіе при нучи, призналя Его сынонъ Давидрнымъ и Овъ чудеснимъ нецъленіенъ ихъ явилъ Себя убйотентельно такимъ, мислество бызцило! очевидцами народа видала ръ немъ тольно інсуса наз Назарота. Между твих какъ начельникъ мытарей Занкей радовален о спа-

<sup>5</sup>) Если вёрить преданію Талмуда, то упомянутое собраніе синедріона было за 40 дней до пасли, а такимъ образомъ удаленіе Госнода могно продолжаться оказа масяца.

сения, которое доставило дому его пообщение. Госпона, проведшало у него нечь, нерокь роптагь на своего Спасятеля вело, что онъ вощель въ донь въ грашному челевану. Пренде нажени тонив богомольцевов на пругой день, въ патинцу 81 марта, отправилась на дальнійний пута, Госнорь соде раза старалод жево-і ренить плотекія и мечтательныя представловія варода объ. окидаемень них открыти нарочва Болія въ. Іерусалинь Прихон, о внихъ Онъ научелъ слушателей о своенъ отностви къ Отцу для принятія наротва, и объ отверженін Его сволин сопражнанами, о вирномъ псиоднении своихъ обязанностей Его.посльдователяни въ Его отоутствие и о посладующена. съ Его возвра-, щенієнь суда надь всами. На разотоянія получаса пута оть Іс-, русалные, куда продолжать свое нествіє сопунствовавний Ему. народь, Господь съ своими учениками остановливается въ Виокнін, въ: падавна расположенномъ нъ Нему, со времени ще, воспрешения: Лезеря одлавшеноя еще болье банаконъ къ Нему сенсления, которое Онь тогля должень быль ортанить. Съ какою любовию и ов какою честию Его здесь принали, троготольное доназательство этого предскавило помазаніе Госнода Марією во. время приготовленной для Него субботней вечери. Черезъ восемь дней Господь будоть лежать во гробъ и друзья Его будуть понышлять о погребальномъ поназанія Бго твла. Діло любан, Марін Господь объясных теперь какъ приготовленіе Его въ по-гребению и твих защитных Марію оть упрекова сребролюбиваго Іуды и введенныхъ ниъ въ заблужденіе неразунныхъ учениковъ. Когда слухъ о прибытін Господа въ Визанію сталь привлевать сюда множество народа, приходившаго видать Госнода. и воскрещеннаго Имъ Лазаря, какъ живре деказательство явлонія въ лиць Господа Мессін, то синедріонъ положиль умертнить, обонкъ, Господа и Ласари. Не смотря на то, на сръдующий день въ воспресение. 10 инсеке ции 2 апрвия, когда въ Терусаннив, нэбирали пасхальныхъ агжневъ. Господь не устранилоя начи въ святей города, и входить оо всею торжественностью Церя Сіонснаго. Воасадая на моледомъ, не бывшемъ нодъ ярмомъ ослъ, привътствуемый восклицаніями народа: "осанна сыну Давидову!" Онъ всякому напоминалъ Собою того кроткаго царя, о которомъ писаль пророкъ Захарія: руште дщери Сіоновой: се царь таой прядеть тебь кротокь, сидя на жребяти осли (Зах. 9, 9). На-

родь выражаль свой косторть, брорая на нути предъ Нимъ пакьмовыя вётви, подстидая оденны. Но не ракостныя учествованія наполняли сердце самаго Поспода. Онъ зналъ, что это торжество непродолжительно, что оно только ускорнть ожесточение народа, отвержение Его к судъ надъ Нимъ, а потому ири опуска оъ горы Клеонской, при виде города, Онъ обнаружиль глубокую скорбь и пролиль обильныя отруп слевь. Шеоткіе недленно направляюсь из храну. На нути стояди окрисси негодуя и сирежена зублин, и ногди жители Ісрусалима, уливленные необычайнынь торнествомь, спрашивали: "кте это?" наредь отвёчаль только: "эте пророкъ Інсусь неъ Назарега Гализсйонкго". Какъ Господь храна и Царь Израная онь вотупные въ свой донь на Моріа, и какъ нотинный паскальный агнець въ тоть день, вогла здёсь отделянноь пасхальные анним, Госкодь всистрёль все, что находнадсь въ хранъ, и консчно, каменъ въ немъ тотъ ще безпорядокъ, поторый на следующій день возбудиль въ Нека столь сильное негодование, но не желая карунинть тормественнести дня оставиль это безъ вниманія и, в'проятно, къ вечеру удалище съ свояни ученнями въ Визанію. На угро ны опять вотранаень Господа на пути въ Берусалимъ. Покрытая листьями, но безплонная сонсковница, натрядный образь Израндя, стояла при цуня: мвогообъщающий, но обманчивый видь ся навлень на нес провлятіе Господа, взалнавшаго ся плода. Такой же печальный образъ представных Ему визніній дворъ храна---внізнініє притворы, ведущіє въ храмъ, норыстолюбіенъ старъйшинъ обращенний въ нунное торжище, для котораго, конекно, написсь бы довольно ивота за оградою храма. Господь еще на начала своего служения въ первую пасху изгнаять наъ храма торянинова, тамъ болье неебходинымь ненеть. Она жиревика втоть безпорадонь теперь въ предпосланение постиение храна; вать и всегда, такъ и теперь Онь прекодать наставление народу и ученикань, совершних превольно врачеваний. Но и деперь во конча овоего поприли Онв нечендыть никавого плода схоей двятельности. Только горичес сочуветніє и анерлическое сокрасные нарене полповляетному разперяжения Поскова не десколитой развраженной партія овлинивновъ прихоти въ нополненіе одок убійотвонныя нанирения опрежно жаз. Начи не всерникь, набъная опесности, :Кристоеъ'провель ов овения учениями за Виссии. Конне

-на слёдующее утро ученния, проходя мимо подвертшейся провлятно сноковницы, увидын, что она засохла и удивлялись силь слова Господа, Онъ сказаль, что для ввры возможно еще больше, что она можеть сденнуть съ мёста гору, отдёляющую ихъ отъ Іерусалима, полоть устранить всякое пренятствіе, затрудняющое чить доступь въ сердцу народа, если только они обратится из -Богу съ мелитвою, происходящею отъ всепроженощей любви. -А какь велини были эти препятения и нака много наз было, -это видали ученики въ последній день отпрытаго действования своего Учиченя. Назвлыство народа подъ благовяннымъ предлогожь посольства оть яние синедогона, будто бы жоламиаго увнать накою властію Онъ творить такія дала, коварно покушаясь попорявль Его право на такую власть, и вражнебныя Ему царти народа готовы были прибагнуть во всяния средолами остано--вить усятия Его дела и погублуь Его Самого. Но Госкодь монию отразнять вой нападенія на Вго права и мудро набигнуль разотавленныхъ стусй, которыни враги хотели уловить Его. Въ отврытой рёчн и въ притчахъ о виноградаръ и о царсконъ паршества Онъ произнесь на нихъ судъ отвержения. Въ рачи нъ -народу громани обличеній и угрозъ протявъ вождей народа Онъ нанесь ниъ такое поражение, что совершение уническить такъ, -которые хотым Его уничтожить. Тавихъ оннымыхъ обличений и удровъ не изренать ни одинь пророкъ. Такъ ниято и нипогда и Сань Господь не говориль въ храми ісрусалинскомъ въ присутствія народа. Въ безсильной ярости стояли теперь сарисси, въ виду народа не отваживаясь ни на какой насильственный ноступонъ. Посранценные они удалились во дворець первосвященных Кајасы, чтобы совъщаться с токь, что дилеть, навія принять ибры. Положено было, по причина множезтва собравшагося на праскинкъ народа, взять Его безъ всяцаго нума, захватать Его тайно посредствоих хитрости. Іуда, одних цах двъ-Надцети, явившись на первоовщенникамъ съ предеоженість предать нить своего Учителя и Гоонода, представила необъжновенно ухобный случай для исполнения ихъ наиврения. Но могда телерь TRANSF SUPULA OTSOPPER POCEORA, HUNOTOPICO HOS ASLFEMENEDS, болье образованные менну ними, слямы, неровольные явыяе-. ответь и наилодные къ зърз Авранка, находиние он во внинниха причьорала храна, испренно полодали Его эпсить. Гос-

подь привнать въ этомъ мановеніе Отца, что принцеть чась, въ который надляжало Ему бынь созносону оть земли въ знаменіе для всёккъ народовъ. Голосъ съ неба недтверднать Ему это. После того Господь оставляеть навсегда домъ Отца, въ притворе для женщинъ обративния милостявое вниманіе на деб денты вдовним и похваливния ся усердіе. Тапъ Онъ вышега изъ храма не только какъ грозный Судія, но и какъ милосердый Окаситель.

По дорогь въ Визению обратнися Онь съ геры Масличной из героду съ его святьить хремомъ, предвозвъстиль его разворение учениханъ Скопиъ и преподать имъ совъть и утанение на предбудущее трудное ареми до Своего принаствия. Въ притчахъ о досяти дъвакъ и визремныхъ такайтахъ завъщьяъ Онъ инъ блительнооть, върноопъ и мудрость, дабы могли они бълъ участияками на суда Обща теловъчесного.

За симъ наступниъ день колнаго покоя, который Госпокь провель въ Висеніи съ своими послъдоваледнии. Когда. Онъ адъсь, новидимому спокейно и беззаботно, окидалъ наступленія праздника, нисколько не думая о приготовленіяхъ въ нему, канъ бы то подобало главъ семейства, ученини въ четвертоть 14 нисана, спросили Его, гдъ Онъ камъревается праздновать паску. По Его указанію они нашли убращный домъ и уготовали въ немъ пасхальную вечерю. Съ горестнымъ восклицаніемъ, что это Его послъдняя пасха съ учениками, воздеть Онъ за столь.

Покончивъ ветхозавѣтную пасху, установилъ Онъ пасху примиренія, которая соединялась съ Его смертію. Но ученики Его такъ мало понимали великую любовь Своего Учителя и важность предстоящей минуты, что вдались въ споръ о своихъ правахъ и преимуществахъ. Тогда всталъ Господь и умывъ ноги учениковъ, преподалъ имъ урокъ смиренія. Послѣ этого овладѣло имъ тоска смерти. Рѣчь о предателѣ и снятіе съ него личины ожесточило его и онъ удалился, замышляя измѣну. Святое семейство осталось наединѣ и тогда Господь прямо заявилъ имъ, что Ему предстоитъ смерть и что по воскресенія Своемъ Онъ встрѣтитъ ихъ въ Галилеѣ. Хотя ученики все еще не могли вполнѣ вмѣстить мысль о Его смерти, но всѣ они, и особенно Петръ, увѣряли Его, что раздѣлятъ съ Нимъ всѣ бѣдствія. Но Господь объявилъ имъ, что всѣ они отрекутся отъ Него и особенно Петръ ясно и прямо трижды отречется отъ Него еще до вто-

ричнаго пения петуха. Когда это они мало-по-малу начали уяснять себь важность предстоящей минуты и оть радострыхъ надежат переходить въ отчаянию, Онъ началь къ нимъ рачь утвшенія, въ которой объщаль имъ свяданіе и украпленіе чрезь Духа Своего. Вечеръ вакончнася молитвою. Въ полночь оставили они городъ. Разсвёть праздника, 7 апрёля 30 года, наступиль, когда Спасичень вошель въ Геоспианир. Молитой преодолвль Онь упиставший Его ужась смерти, твердо и опокойно выщель на встрачу предаталю и посколаль взять Себя. Въ оту же ночь Онь быль приговорень высшище судалищемъ на сперти, потому что на предложенище Ему подъ клятною вонросы нервосвященника отвачаль, что Онь Хриссось Сынь Возяй. Много отрашныхъ жестокостей и горьнихъ поруганий перенесъ Онь оть іудеевь и язычниковь. Великь и свять быль Онь въ янани, такинъ не пробыть и въ страданияхъ: На разсвъть дня Пилать заявных, что этотъ приноворъ, несправеднивый предь Богонъ и народомъ, по волъ Божіей послужить нь искуплению гръковь всего человачества. Тоть, Котерый изошель провію рани людей, быть распять этими же модьми на Голгоод. Сильные міра сего потребовали Его янень и Онъ окотно отдалъ имъ се. Рание, чвыть ожидаля, предаль Онь духь Свой Отцу Свеему и умер'ь. • •

. . .

• :.

· · · · · · · ·

化合理 化二氯化二甲基化乙基 化合金

the transmitter company of the many commutation

1

;

Second production of the second production of the second sec

and the property of the

Service Preserver press The state of the s

• • • • • •

1 • •

:

, \*\*\*\*e · \* \* \* \* \* \* \* \*

. , С. Бисаревъ.

; ' '

. 1

. . .

Digitized by Google

۲.

- e - 1

·· · · · · · · · ·

144

## ЗАМЪШАТЕЛЬСТВА И БОРЬБА ПАРТІЙ въ современной реформатской церкви въ голландіи.

Если, по словамъ "Евангелическаго союза" ("Evangelischen Bundes"), "нъмецко-евангелическій христіанскій міръ находится въ плачевной разрозненности въ виду могучаго единства Рима" и если въ немъ "пагубная вражда партій разъвдаеть лучшія его силы"; то разрозненность и вражда партій въ реформированномь христіанствп въ Голландіи въ настоящее время проявляется въ несравненно более острыхъ и неумолимыхъ формахъ. Вотъ уже въ теченіе цёлаго ряда лёть, внутри господствующей въ Голландіи реформированной церкви, какъ впрочемъ и въ другихъ протестантскихъ странахъ, соперничаютъ между собою два противоположныя направленія: върующее, называющее себя "ортодовсальнымъ", и раціоналистическое, такъ-называемое "новвйшее" ("moderne"). Уже въ 1848 г. Гроенъ фанъ-Принстереръ, пламенный, высокоуважаемый среди партіи ортодоксаловъ борецъ за интересы своей церкви, писалъ: "Мнѣ нѣтъ нужды болъе изображать предъ вами отрицание этцхъ истинъ (т.-е. основныхъ истинъ христіанства)... Проповъдь и обученіе переданы въ руки тавимъ дюдямъ, ученіе которыхъ направлено прямо противъ церкви и Евангелія... Не будуть ли удивляться потомки, когда узнають, что въ наше время, среди христіанской церкви, Божество Господа и сила Его крестной жертвы отри-

10

цаются п осмѣиваются какъ идолопоклонство и кровавое богословіе?" Съ тѣхъ поръ протекло уже почти сорокъ лѣтъ, а несогласія въ церковной жизни въ Голландіи нисколько въ дѣйствительности не сгладились. По прежнему модные проповѣдники совершенно открыто проповѣдуютъ свои разрушительныя идеи съ казедръ реформированной церкви. Очень мѣткую характеристику религіозныхъ воззрѣній этой партіи представилъ В. Вильде въ своихъ этюдахъ касательно богослуженія и вообще религіозной жизни въ Голландіи. Мы воспользуемся результатами знакомства Вильде съ религіознымъ состояніемъ Голландіи, чтобы дать своимъ читателямъ возможность судить о глубинѣ упадка христіанской вѣры въ названной странѣ.

Радикальныя воззрёнія "новёйшаго" направленія беззастёнчиво высказываются въ цёломъ рядё церковныхъ рёчей, которыя назадъ тому лётъ 10 опубликовали два роттердамскіе проповёдника, гг. Гоойкаасъ и Лоръ, съ тёмъ, чтобы пустить въ ходъ "новёйшее ученіе" также и среди народа.

Въ этихъ своихъ ръчахъ роттердамскіе проповъдники прежде всего и наиболье ръзко порицаютъ такъ-называемый конфессіонализма, т.-е. неизмънное сохраненіе какого-либо въроисповъданія, такъ какъ твердо держаться какого-либо опредъленнаго въроисповъднаго символа по ихъ понятіямъ прямо противоръчитъ сущности протестантизма.

Этп нападки радикаловъ, конечно, рёзки, но не совсёмъ безосновательны. Ихъ противники, которые превозносять свободное изслёдованіе и въ то же время желаютъ установить формулы вёроученія въ качествё неизмённой нормы, крайне стёснительной для свободнаго изслёдованія, врядъ-ли могутъ защититься противъ упрека въ непослёдовательности.

Но Библія? Какъ быть съ нею? Представители радикальной партін, конечно, не видятъ для себя никакого препятствія — характеризовать ее какъ "священную письменность" и называть ее "Словомъ Божіимъ"; но они слишкомъ далеки отъ того, чтобы почитать ее за богодухновенную книгу въ нашемъ смыслё слова.

Но върують ли они по крайней мъръ въ І. Христа, какъ Сына Божія? "Новъйшее направленіе отрицаетъ Божество Христа, Его сверхъестественное рожденіе, спасеніе Его кровію.— все, и ділаеть изъ Него обыкновеннаго человіка". Только "божественность въ моральномъ смыслі" они признаеть еще пока за нашимъ Божественнымъ Спасителемъ!... Кратко сказать, ни одной истины візры не оставляють въ покой "новійшіе" проповідники реформированной церкви. Правда, они горячо и съ увіренностію защищають себя оть упрека, что они только ниспровергають; они вовсе не желають довольствоваться ролью "духа, который только отрицаеть", они даже не прочь похвалиться тімъ, что оны созидають "очищенное "ристіанство", но на самомъ ділі, въ этомъ ихъ очищенномъ христіанстві не остается уже ни малійшей тіни оть религіи I. Христа, Сына Божія. Таковы въ существенныхъ чертахъ воззрінія "модныхъ" проповідниковъ въ Голландіп, хотя, какъ само собой разуміется, и между ними есть разные оттінки и градаціи.

Изъ трехъ государственныхъ высшихъ школъ, существующихъ въ Голландіп, лейденская школа является разседникомъ, откуда получаетъ это направленіе своихъ самыхъ ярыхъ приверженцевъ и апостоловъ. Безъ всякаго сомивнія, усиленію этого направленія какъ нельзя болъе благопріятствовалъ также университетскій законъ 1877 года, въ силу котораго государственные профессоры обязаны были преподавать только богословіе безъ всякой конфессіональной закваски; хотя кромъ этихъ профессоровъ въ каждый университетъ назначалось по 2 профессора по выбору синода, высшей церковно-правительственной инстанціи въ Голландіи.

Изъ проповѣдняковъ кромѣ названныхъ нами выше многіе открыто провозглашаютъ себя првзерженцами этого моднаго направленія, другіе же только дружественно расположены въ нему. Что касается народной массы, то въ са средв это направленіе не пользуется штрокою извѣстностію п сочувствіемъ, но болѣе распространено между богатыми классами общества. Синодъ даетъ ему полную свободу пропаганды и не сдѣлалъ еще ни одмого серьёвнаго шага для борьбы съ нимъ. Напротивъ, еще недавно противники этого направленія ставили въ укоръ самому синоду то, что въ числѣ 32 членовъ, его составляющихъ, есть отъявленные отрицателя Божества Христова. Впрочемъ, генеральный синодъ въ 1854 году издалъ такого рода опредѣленіе: такъ какъ

10\*

нъть возможности въ самыхъ краткихъ симводахъ въры соединить всё мнънія и жеданія, то церковь предоставляеть свободу отступленій оть симводическихъ писаній; только сущность должна быть строго соблюдаема, именно: благоговъніе предъ Св. Писаніемъ и въра въ Спасителя грёшниковъ. Конечно, оть такого скромнаго правительства нечего было сильно опасаться моднымъ проповъдникамъ. Да при нэкоторомъ искусствъ толкованія нетрудно бы было даже объяснить постановленія синода въ смыслъ благопріятномъ для радикальныхъ возэръній модной партіи.

"Ортодовсальное" направленіе нашло себѣ пріють и защитниковъ особенно въ утрехтской высшей школѣ и въ градскомъ университетѣ Амстердама. Оно встрѣчаеть также довольно сильную поддержку среди народа, гдѣ радикальныя оразы противной партіи не находять слушателей. Это очень ясно сказалось въ томъ случаѣ, когда право выбора въ церковный совѣть, прежде составлявшее привилегію богатыхъ членовъ церковной общины, въ 1867 году было распространено на всѣхъ престарѣлыхъ членовъ Фрихода, не получающихъ субсидіи изъ кассы для бѣдныхъ. Съ тѣхъ поръ выборы, особенно въ большихъ городахъ, замѣтно стали разрѣшаться въ благопріятномъ для ортодоксаловъ смыслѣ.

При этомъ перевъсъ ортодоксальной партія, конечно, нужно было ожидать скораго столкновенія п даже полнаго разрыва между двумя названными направленіями. Это именно и произошло въ концѣ 1885 года, въ амстердамской церковной общинѣ. Вожакомъ тамошнихъ ортодовсадовъ былъ докторъ А. Квиперъ, неугомонный, язвительный и спорливый человъкъ, который своимъ неуживчивымъ характеромъ надобдалъ даже своимъ единомышленникамъ. Къ концу шестидесятыхъ годовъ онъ былъ призванъ въ Амстердамъ въ качествъ проповъдника. Усиленіе ортодоксального направленія, пораженіе "новъйшаго" радикализма, который быль для него столь же ненавистень, какъ и католическая церковь, служило для него целію, которую онь неусыпно преслёдовалъ сперва въ качествё проповёдника, а потомъ въ качествъ старъйшины общины. Расширеніе выборнаго права какъ нельзя болье шло ему на-руку. На вакансія пропов'ядииковъ были выбираемы только лица съ ортодоксальными возараніями; въ церковномъ совъть, который состонть нвъ проповъдниковъ, старъйшинъ и діаконовъ и который въ Амстердамъ насчитываетъ не меньше 140 членовъ, Квиперъ мало-помалу получилъ значительный перевъсъ. Его печатные органы, какъ "Standaard" и "Heraut", въ каждомъ еженедъльномъ выпускъ безпощадно нападали на спнодъ за его уступчивость модному церковному направленію, и даже ръшительно отрицали его законность съ правовой точки зрънія реформированной церкви, такъ накъ онъ своевластно былъ введенъ королемъ Вильгельмомъ І-мъ только въ 1816 году.

Въ ожидании могущаго послёдовать столкновения двухъ направленій, а быть-можеть даже и съ намъреніемъ сворве довести двло до полнаго разрыва съ моднымъ направлениемъ, амстердамскій церковный сов'ять захотвль принять меры предосторожностя въ отношения церковнаго имущества. Ему естественно вовсе не было желательно, чтобы на случай выхода изъ страны егинетской оставить богатыя церковныя имущества въ рукахъ невърныхъ. Касательно управленія церковными имуществами большая часть реформаторскихъ общинъ въ Голландіи подчинилась въ 1870 году такъ называемый "Общей наблюдательной коллегія" ("Allgemeine Aufsichtscollegium"), другія, и въ томъ числё амстерданская община, рёшили этоть вопрось въ смыслё самостоятельнаго, "свободнаго управленія". Въ амстерданской общинъ церковный совъть, какъ представитель общинныхъ интересовъ, избираетъ особую распорядительную коммиссію, которой и порученъ былъ надзоръ за церковными зданіями и церковнымъ имуществомъ. Была составлена особая инструкція, которая определяла обязанности и права этой коминскій и въ ненарушимости которой члены комписсія должны были дать присиру. Но въ декабръ 1885 г. этоть регламенть быль измънень въ амстердамскомъ церковномъ совътъ довольно страннымъ образомъ. Одна статья его излагалась въ следующей форме: "Если церковный совътъ... при выполнении долга-хранить общину въ вфрности Слову Божію... вследствіе устраненія отъ должности очень многихъ своихъ членовъ увидить, что его права-выступать въ качестве законнаго начальства общины-оспариваются, или если, въ начествъ его замъстителя, другое присутствіе захочеть вмёшиваться въ дёла общины, или даже образуется другой соотвётственный церковный совёть; то коминссія (для завёдыванія имуществомъ), однако, должна продолжать признавать единственно законнымъ церковнымъ совётомъ тотъ первоначальный совёть, который старался хранить общину въ вёрности Слову Божію, и при выполненіи всёхъ постановленій этого регламента, гдё говорится о "перковиомъ совёть", подразумёвать подъ нимъ исключительно этотъ (т.-е. первоначальный совёть). Такое постановленіе, естественно, должно было возбудить сильнёйшее неудовольствіе и ропоть въ высшихъ церковныхъ присутствіяхъ. Оно должно было послужить началомъ столкновенія.

Другое событіе еще болже усилило натякутость наступившихъ отношеній и подлило масла въ огонь.

Проповъдники моднаго направленія хотъли принять въ число членовъ общины нъвоторое число своихъ питомцевъ. Это принятіе, по существующимъ правиламъ церковнымъ, совершается во имя церковнаго совёта, подъ ассистенціей одного или двухъ старвишинъ. Въ настоящемъ случав ассистентани были д-ръ Квиперь и его единомышленники. Они не желали дать свое согласіе на принятіе и затянули это двао. Постулянты задумалибыло войти съ просьбой о принятіи въ какую-либо другую цервовную общину. Но для этого они опять-таки нувдались въ заовидетельствования о ихъ нравственности амстерданскимъ церковнымъ совътомъ, а этотъ последній соглашался выдать такое васвидетельствование этимъ подростающимъ "модникамъ" ("Моdernen") лишь подъ условіемъ, чтобы они сперва исповъдали овою ввру "въ Господа Інсуса Храста, канъ нашего едянотвенваго и вполнъ достаточнаго Спасителя, Который ради нашихъ граховъ быль преданъ и ради машего оправданія воскресь". Тогда родители этихъ цитомцевъ обратились съ калобой въ выещую церковно-правительственную инстанцію, которая потребовала отъ церковнаго совъта, чтобы старъйшины были удалены оть должнооти. Церковный совоть апцелировала въ оннодальный вонитеть, но этоть послёдній утвердиль преяжее решеніе. Прежде чвиъ церковный соввть успаль собрать нарочитое собраніе для обсужденія дальнъйшаго образа своикъ дъйствій, такъ называемый "klassikalvorstand" 1) ("клаосовый начальникъ") из-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вся господствующая въ Голландія церковь насчитываеть 1326 общинь. Эти

даль рашительное и широкое по посладствіниъ постановленіе. Въ силу этого постановленія опредвлялось предварительное увольнение отъ должности 82 членовъ церковнаго совъта-проповъдниковъ, старъйщинъ и діаконовъ, которые принимали двятельное участіе въ вышеупомянутомъ опредъленіи казательно управленія церковными имуществами, уничтожалось завлюченіе старъйшинъ касательно условій принятія въ общину воспитанниковъ "модниковъ", этимъ воспитанищемъ выданы атрестаты о принятія ихъ въ общину; наконецъ, такъ какъ болашинство членовъ церковнаго совъта было отръшено отъ должности, то "Klassikalvorstand" самъ принялъ на себи отправление всъхъ обязанностей церковнаго совѣта и позаботился прежде всего принять нужныя меры въ тому, чтобы обезпечить за собой управление церковными имуществами. Этого естественно не желала допустить противная партія, и это повело къ весьма неутвшительнымъ сценамъ. Въ возгорзвинемся во этому поводу спорв обв партін взанино бросали другь въ друга самыми тяжкими упреками. Особенно д-ръ Квиперъ проявилъ свою плубокую ненависть въ высшимъ церковно-превительственнымъ учрежденіямъ ц ихъ регламентамъ въ самыхъ ръзкижь и ожесточенныхъ нападкахъ. "Кто осмълится подняться возражать мив въ лице, восклицаль онь въ конць одной своей брошюры, если я скажу, что весь этоть наборь регламентовь (синода) преследуеть только одну цёль, именно-упрочить свободу въ церкви за всёми тёми, которые не преклонаются предъ Інсусонъ, какъ предъ своимъ Господомъ? Не было ди ясною цълно всего этого іерархического хитросплетенія то, чтобы модиливь пропов'ядникамъ «сенда оказывать справедливость, а жалующимся исповёдникамъ Господа Інсуса-никогда?... Билкъ ли конда-нибудь изгоняемъ отрицатель Христа? Церковная анавема этого могущественнаго корпуса не постигала ли воякій разъ раба Господня, раба, который испонтальнать Его (Висуса) Царемъ?... Какан пламенная, какая всеобщая, какая неущолкаемая молитва возносится

общины (приходы) подраздёляются на 138 женьшихъ округовъ или «Ringe» и по 44 большихъ или «Klassen»; каждый и зъ этихъ «классовъ» находится подъ начальствомъ «Klassikalvorstand, а всё «к. кассы» одной провинцін—подъ начальствомъ «Provinzialvorstand». Завершеніе : ке всей этой организаціи образуетъ Сиводъ.

объ избавленія оть этого египетскаго порабощенія! Нёть, хуже всякаго египетскаго надсмотрщика стала угнетать церковь Божію эта синодальная іерархія "!

1-го декабря предшествовавшаго года, наконецъ, постигло окончательно отрёшеніе отъ должности, въ силу опредёленія генеральнаго синода, 75 членовъ церковнаго совёта, въ томъ числя 5 проповёдниковъ и 70 старёйшинъ и діаконовъ. Въ этомъ опредёленіи говорится между прочимъ: жалобщики конечно имѣли полное право выступить за свое понитіе Слова Божія и за желательный для нихъ церковный порядокъ; но они стремились къ достиженію своей цёли нутемъ, противорёчащимъ требованіямъ релитіи и морали, такъ какъ они себя самихъ и амстердамскія церковныя имущества поставляли внё области вёдёнія того, что сами они обозначаютъ словами "нашъ церковный статутъ".

До этого окончательнаго решенія цензовое большинство церковныго совъта воздержизалось отъ всякаго отправленія должности. Однако, несколько дней спустя после получения декрета объ отрвшении отъ должности, предсъдатель совъта во имя совёта объявить общине между прочимъ следующее: Узнавъ и принявъ въ свъдънію ръшеніе отъ 1 декабря, первовный совёть теперь снова вступнах въ кругь своихъ действій и решилъ-свергнуть пго синодальной іерархіи, онъ снова приводить въ дъйствіе тотъ церковный порядокъ, который быль въ силъ до введенія синодальной ісрархіи, т.-е. до 1816 года; поэтому онъ снова принимаеть и прежнее название. "Нижненъмецкой реформированной церкви"; на основании пріобритеннаго опыта онъ считаеть неумъстнымъ предъявлять теперь свои права на церковныя инущества, и потому, настоятельно указывая на сохранение всяхъ своихъ правъ, онъ является какъ бы церковию скорбящею (dolirende)".

Вскор'в быль объявлень конгрессь для приверженцевь ортодоксальнате направления ресормированной церкви. На этомъ конгресст, какъ докладивалъ д - ръ Квицеръ, "руководящимъ принципомъ действій должка была быть ненависть противъ синодальной ісрархія, а потому именно и твиъ более горячая любовь къ церквамъ всёхъ общинъ".

Этотъ конгрессъ продолжался отъ 11 по 14 января настоящаго года и происходилъ въ Амстердамв. Председателенъ его

былъ д-ръ Квиперъ. Къ совѣщаніямъ конгресса были допускаемы только тѣ, которые предварительне объясняля, что они желаютъ свергнуть сянодальную іерархію. Изъ органовъ печати только "Standard" органъ д-ра Квипера могъ прислать сюда своего корреспондента. По извѣстіямъ этого послѣдняго органа; въ первый день на конгрессѣ присутствовало около 1500 человѣкъ, въ томъ числѣ 300 -- 400 женщинъ. При открытіи конгресса предсѣдатель его сообщилъ, что доселѣ освободились отъ синодальной іерархіи 9 общинъ. На конгрессѣ было сдѣлано и принято трп предложенія, направленныя къ ниспроверженію синодальнаго управленія церковію. Главное ихъ содержаніе заключается въ слѣдующемъ:

"Братья реформатскаго въроисповъданія, собравшіеся предъ лицемъ Господа изъ различныхъ нидерландскихъ-реформаторскихъ общинъ:

"Свидѣтельствуютъ и объявляють, что принудительно навязанная нашей церкви въ 1816 г., синодальная іерархія оказалась несовмѣстимою съ признаніемъ Іисуса Христа Господомъ и Главою ея, и вслѣдствіе присущаго ей принципа съ непреодолимой силой стремптся къ тому, чтобы вмѣсто собранія вѣрующихъ и ихъ дѣтей, что и должно составлять церковь Христа, наступило полное смущеніе и замѣшательство; чтобы Царская власть Сына Божія была подавлена и вытиснута вонъ несовмѣстимою съ ней начальственной тиранніей;

"Свидътельствуютъ и объявляютъ, вовторыхъ, что таковая іерархія была введена въ нашей церкви вслъдствіе повиннаго вторженія правительства въ царственныя права Христа и что такое вторженіе было возможно только вслъдствіе еще болъе повинной невърности Церкви, которая ограничилась слабынъ, непродолжительнымъ и во всякомъ случав не всеобщимъ протестомъ;

"Свидётельствують и объявляють, что намъ точно такъ же, какъ и нашимъ отцамъ во время реформацій, ничего иного не оставалось дёлать, какъ только въ силу права, которое принадлежитъ Слову Божію надъ вёрующими, и въ силу обязанности, какую это Слово возлагаеть какъ на вёрующихъ, такъ и на ихъ предстоятелей, -- безъ замедленія свергнуть иго этой синодальной іерархіи; что это сверженіе не должно ограничиться нащимъ собственнымъ округомъ, но должно имъть въ виду всеобщее освобождение церквей".

Рядомъ съ различными другими вопросами практическаго характера, особенно обстоятельно былъ обсуждаемъ на этомъ конгрессъ вопросъ объ имуществахъ, и были выработаны надлежащія правила касательно того, чтобы вездъ, гдъ обнаруживается церковное раздъленіе, были дъйствительно предъявлены предъ гражданскимъ судомъ права на церковныя имущества. Между тъмъ должна быть отправлена коммиссія къ королю съ ходатайствомъ о томъ, чтобы судебныя присутствія до ръшенія дъла въ законномъ судебномъ порядкъ соблюдали строгій нейтралитетъ въ отношеніи спорящихъ церковныхъ партій и чтобы полиція не предпринимала противъ жалобщиковъ никакихъ ствснительныхъ мъръ. Лътомъ этого года ръшено созвать новый конгрессъ для дальнъйшаго обсужденія вопроса.

По новъйшимъ извъстіямъ, гражданскій судъ, и именно такъ называемый "Высокій Совътъ" (Ноће Rath), въ скоромъ времени приступитъ къ обсужденію имущественнаго вопроса. Безъ сомнънія его ръшенія будутъ имъть большую важность для дальнъйшаго хода начавшагося церковнаго движенія; конечно, если эти ръшенія окажутся благопріятными для партіи Квипера, то нужно ожидать, что къ ней примкнутъ и многія другія общины, потому что во многихъ общинахъ господствуетъ сильное недовольство доселъшнимъ образомъ дъйствій высшихъ церковныхъ присутственныхъ мъстъ.

Такъ, двйствительно, въ Роттердамв, второмъ по величинъ городъ страны, церковный совъть уже въ скорости послъдоваль примъру амстердамскаго совъта. Въ Гаагъ, королевской резиденція, на одномъ собраніи, состоявшемъ изъ 160—170 отцевъ семействъ, было ръшено—пригласить тамошній церковный совъть примкнуть къ амстердамцамъ, а въ случав его несогдасія, царейти и безъ него на сторону Квинеровой партіи. 21 февраля 30 проповъдниковъ и 27 общинъ дъйствительно присоединились въ амстердамскому движенію. Въ нъкоторыхъ мъстахъ дъло уже доходило до сильныхъ столкновеній между объими партіями, или даже до мятежа въ церквахъ. Въ Нюкертъ между прочимъ, когда низложенный ортодоксальный проповъдникъ хотълъ говорить предъ началомъ богослуженія, приверженцы господствую-

щей неркви начали мумно изть нидордандскій народный гимиз, такъ что бургмейстеръ увидьль себя вынужденнымъ для прекращенія безкорядка приказать очистить нерковь. Въ другомъ мъотъ для предупрежденія больнихъ безпорядковъ приходилось вызывать войска. Въ преосъ также продолжають вести жестокую и безнощанную борьбу противъ ценавиотной іерархіи. Недавно "Standard" помъотилъ на своихъ столбцахъ слъдующій ресотръ разныхъ гръховъ этой іерархіи:

"Что сдвавав въ теченія стоаттія нидеравидская реформированная церковь для облегченія нужды бъдныхъ?-Почти ничего.

Что одълала она, чтобы помочь ымъ въ икъ духовной нищетв?-Еще неньше.

Что сдвлала она для больныхъ и помвичанныхъ?--Ничего.

Что сдълела она для содержанія пропов'ядниковъ?-Мало.

Что єдвлала она для ихъ образованія?-Ничего.

Что едъдала она для постройки и возстановленія церквей?— Ровно ничего.

Что сдълала она для поднятія вульта?-Ничего.

Что одвлала она для споспъществовавія христіанскаго обученія?— Ничего.

Что едълала она для учрежденія пан руководства воскресными школами?- Ничего.

Что сдалала она для внутренней миссіи?--Ничего.

Что сдълала она для пораженія распутства?---Ничего.

Что сдвавло она для споспъшествования умъренности?--- Ничего.

Что сдваяла оне для обращения язычниковъ?---Ничего.

Что сдалала она для обращенія іудеовъ?-Ничего.

Что сдълала она для пастырской попечительности среди войска?- Ничего.

Что сдълала она для распространенія Библій? — Очень мало. Что сдълала она для поддержанія благоговънія предъ Словомъ Божінмъ? — Ничего.

Что сдвлала она для подавленія ложныхъ ученій?-Ничего.

Что сдълала она для погребенія уваженія къ Слову Божію?— Очень много.

Что сдълала она для упроченія перевъса проповъдниковъ?— Все".

Такова въ общихъ чертахъ дъйствительная картина нынъш-

нихъ церковныхъ обстоятельствъ въ Голланди, — до истинъ печальная картина страшныхъ несогласій и ожесточенной вражды партія. Таяъ называемые "модники", которые требуютъ для себя полной, безусловной свободы изслъдованія, какъ нъкогда требовали се для себя, и только для себя, резорматоры, приходятъ этимъ путемъ къ инспровержению всего христіанскаго въроученія. Увъренные въ своей побъдъ, они ръзко нападаютъ на всъхъ тъхъ, которые стараются оъузить для нихъ право свободнаго изслъдованія посредствомъ символа въры.

Высшее церковное правительство остается постыдно равнодушнымъ въ виду этой умасной неурядицы; оно повидимому оставило на произволъ судьбы и обрекло на погибель всякий опредвленный символъ въры и готово само сознаться, что оно не имветь подъ собой прочнаго сундамента; оно требуеть только, да и то какъ то ужь очень слабо и олегмелично, сохранения двухъ пунктовъ въроучения, именно благоговъния предъ Словомъ Божимъ и въры въ спасение гръщниковъ.

Этому направленію сопротивляются рённительные ортодовсалы, которые мужественно ратують за сундаментальныя истины вёры, особенно за Божество Господа I. Христа, и требують яснаго и прочнаго признанія такихъ истинъ. Мы не считаемъ нужнымъ скрывать, что въ этой борьбё наши симпатіи склоняются на сторону ортодовсаловъ. Но мы не можемъ не выразить своего сожалёнія, что для ихъ неходной точки также недостаеть твердой почвы, потому что и у нихъ нёть истиннаго, вселенскаго символа вёры, этого несокрушимаго оплота христіанской истины, на которомъ Церковь Христова стонть такъ прочно, что и врата ада не одолёють ся.

Z.



## НЕЯСНЫЯ СТОРОНЫ

## РУССКОЙ НАРОДНОЙ ШКОЛЫ.

(Отвътъ г. Истомину на его разборъ моей брошъры: «Задачи русской народной школы»).

Въ началъ нынънняго года я издалъ небольшую брошюру, озаглавленную "Задачи русской народной школы". Какъ показываеть самое ся названіе, я старался опредълить въ ней, какія цёли, воспитательныя и учебныя, должна по мосму мизнію преслёдовать наша народная школа.

Во 2-й іюньской нинже журнала "Въра и Разумъ" брошюра моя была подробно разобрана г. Истоминымъ (стр. 899-936). Осыпая меня похвалами, мною совершенно незаслуженными, приписывая моей брошюръ "интересъ несомивниый, паучный и даже жизненный", г. Истоминъ въ то же время во многомъ меня оспариваетъ и въ замъну монхъ взглядовъ предлагаетъ свои собственные. Наше разногласіе идетъ по мивнію г. Истомина столь далено, что оказывается необходимымъ даже особое заглавіе; въ отличіе отъ моей брошюры статья г. Истомина надписана: "Основныя задачи вашей народной шволы".

Я, впрочемъ, полагаю, что разница между нациний взглядами заключается не совстить въ томъ, въ чемъ ее видить г. Истоминъ. Нъкоторыя мои положеная получнан въ его статът не совствиъ втриое толковение. Вполнъ признаю, что вина всецъло

лежить на мнё: мое изложеніе въ брошюрё далеко не такъ ясно и полно, какъ это должно было бы быть. Но и за всёмъ этимъ я полагаю, что г. Истоминъ, введенный первоначально въ заблужденіе мною, въ собственныхъ своихъ выводахъ пришелъ также къ мнёніямъ ошибочнымъ.

Все это заставляеть меня взяться за перо для отвёта моему почтенному критику. Рёшаясь на это, я не имёю въ виду самозащиты п принимаю всё нападки г. Истомина, какъ вполнё заслуженныя, хотя не по существу, а по силё. Но разъ я не понять, я долженъ заключить, что моя брогнора не доститла своей цёли: взгляды, которые я старался провести въ ней, оказываются недостаточно выясненными: слёд. должно обсудить ихъ еще разъ, не въ видахъ возстановленія моей авторской чести, а для пользы дёла. Съ другой стороны, для той же пользы дёла, никакъ не могу оставить положительной части статьи г. Истомина безъ возраженія, ибо рёшительно не вижу данныхъ думать, чтобы преслёдованіе тёхъ задачъ, которыя г. Истоминъ считаеть "основными", было благотворно для нашей народной школы.

Г. Истоминъ опровергаетъ меня во многихъ отношеніяхъ. Но изъ всёхъ пунктовъ несогласія я выбираю для разсмотрёнія три главные, на которыхъ собственно все дёло и эпидется, и которые именно и представляютъ, очевидно, наиболёе ися сностей.

Смъю надъяться, что поставленное на такую почву возраженіе мое г. Истомину, хотя и довольно запоздалое, можеть представить нъкоторый интересь и для лицъ, незнаномыкъ ни съ моей брошюрой, ни съ ся разборомъ въ "Върв и Равумъ". Обращаюсь при этомъ къ читателямъ духовнаго журнала, во первыхъ потому, что и г. Истоминъ писалъ въ такомъ же изданія, а во вторыхъ потому, что русская народная пикола есть по существу своему швола духовная, что истинныя ся основы надо искать въ религія. Кто интересустоя вопросами религія, тому должа быть близка къ серъчу и народная пикола. И обратно ливь тотъ можеть понять се, чья мысль занята духовными вопросами.

Въ этомъ, долженъ оговориться, мы съ г. Истонинымъ вполна согласны. Статъя моего почтеннаго критика была въ этомъ отношения для меня особенно цъвна и пріятна. Въ ней читатель найдеть чрезвычайно интересное, подробное и тщательное изслъдование различныхъ взглядовъ на значение воспитания, язслъ-

158

дованіе, приводящее къ тому выводу, что лишь христіанскій взглядъ обладаетъ всей нужной широтой п неоспоримостью. Г. Истоминъ указываетъ прежде всего на тъ цъли, которыя ставились воспитанію въ древности; ихъ защищають и нёкоторые новые писатели, Гоббесъ, Монтескье, Шериданъ, доказывавшіе, что "благо государства должно опредблять собой задачи воспитанія". Теперь этоть взглядь оставлень, но всё попытки заменить его имеють не более шансовь на успекь. Г. Истоминъ разбираеть педагогическія теоріп философовъ Лейбнице-Вольфіанскаго направленія, признававшихъ "нёлью воонитанія благополучіе", филантроповъ и последователей Локна, видевшихъ ту же цвль "въ приспособленности въ кизни въ мірв"; переходить въ Руссо съ его ученіемъ о воспятаніи, навъ приготовленіи въ "жизни согласно съ природой"; упоминаеть о Канть, указывавшемъ цёль воспитанія въ "нравственности" и т. д. Наконець онъ говорить и о протестантскихъ богословахъ (стр. 902 и след.) По поводу всехъ этихъ учений онъ совершенно справедливо замъчаетъ, что они не болъе какъ личные взгляды ихъ авторовъ п во всякомъ случав никакой реальной обязательности не имъютъ, Если напр. дъло воспитанія въ благополучіи, то что такое само это благополучіе? Неужели всв обязаны понямать его такъ же, какъ понимали авторы, впервые его выставившие? Или, еслп обратиться къ Канту, какое значение имъють его нравственные постуляты? Если логическое только, то въ чемъ ихъ непререкаемость? Если же и реальное, то развѣ они "не тв же религіозныя начала, хотя и запрытыя философскою мантіей" (стр. 905), а потому затемненныя и неясныя? Но не буду следить подробно за изложениемъ г. Истомина; отсылаю интересующихся въ его статъв. Въ настоящее время для меня существенно то, что въ концовъ онъ приходитъ въ взгляду, совершенно тождественному съ завлючающимся въ моей брошюръ, какъ впрочемъ и самъ онъ признаетъ на стр. 909.

Этотъ взглядъ состоить въ томъ, что лишь церковь точно и ясно опредъляетъ намъ цёль и эадачи воспитанія. Нётъ нужды, впрочемъ, говорить много о точности, ибо, думаю, никто нимогда не пытался доказывать, что христіанскій идеалъ человёка страдаетъ какой-либо туманностью или неопредъленностью. Не говорю, конечно, о тёхъ, можно смёло сказать, недобросовёстныхъ

попыткахъ, когда всесторонность христіанскаго идеала толкуется какъ его внутренняя противоръчивость. Опредъленность идеала можетъ-быть вовсе и не есть особое достоинство церковнаго ученія; жизненное правило: "тишь, пей, веселись" также не возбужаветь никакихъ сомнъній. Но дело въ томъ, что лишь церковное учение обладаеть всей силой авторитетности. Оно лежить такъ сказать внё человёчества и потому не можеть быть предметоиъ личныхъ разногласій. Но оно и выше человѣчества и потому безусловно обязательно. Церковное ученіе не мысль, не логическое развитіе, а реальный, властный факть. Христіанскій насель человака дань намь не для обсужденій, а такъ-сказать въ пенедленному исполнению. Внимая голосу церкви, мы хорошо знаемъ, что именно должны мы исполнять, и не менъе хорошо знаемъ, что мы должны это исполнять. Сдълаемъ еще уступку. Можно предположить въ теоріи, въ мысли, хотя и не безъ труда, что чей-нибудь нравственный, положимъ, идеалъ почему-либо оказывается обязательных для другаго или другихъ. Но какъ бы онъ на быль обязателень, нельзя представить себъ, чтобы онъ самъ въ себъ, по существу своему, могъ быть дъйственъ. Вотъ это-то свойство дъйствительности и присуще вполив лишь идеалу христіанскому, церковному. Ибо одна ваз сторонъ его требуеть полнаго подчинения себя Богу, добровольнаго восприятия Его благодатной помощи. Слёд. коль скоро человёкъ стремится въ осуществлению христіанскаго идеала, онъ черезъ это самое стремление получаеть особую, единственно действенную силу его осуществлять. И обратно. Если человъкъ не согласенъ напр. съ Кантонъ, то онъ можетъ согласиться съ Локкомъ и стараться нополнить идеаль послёдняго, нисколько не потерявъ оть несогласія съ Кантомъ тёхъ сидъ, которыя нужны для согланенія съ Ловкомъ. Но отвернувшись отъ христіянскаго пдеала, человёкъ этимъ самымъ своимъ актомъ лишаетъ себя главнёйшихъ условій осуществленія подноты человъческой жизненной вадачи; человёкъ, несогласный съ какимъ-либо философомъ, остается такимъ же человакомъ; но человакъ, несогласный съ нервовью, несеть самый реальный, самый фактическій такъ оказать ущербъ въ своемъ духовномъ-умственномъ и нравственномъ,-организмъ. Вотъ тъ пункты, въ конхъ мы съ г. Истоминымъ вполнё согласны, и которые имъ такъ талантливо

развяты. Въ концё этого отдела своей статьи онъ приводить длинную цитату изъ мосй брошюры и сопровождаеть ее слёдуюикими, слишкомъ для меня лестными словами: "Мы съ намвреніемъ сдблели эту довольно большую выдержку изъ брошюры г. Горбова. Намъ танъ ръдко приходится встръчаться съ подобными дёльными мыслями въ нашей народной педагогикъ" (стр. 909).

Но какъ только отъ воспитанія мы переходимъ къ школё и отъ христіанства вообще къ перкви православной, между нами начинается разномысліе.

По тремъ пунктамъ, какъ я сказалъ выше, мы главнымъ образомъ не сходимся. Именно по вопросамъ объ объемъ школьного двла и объ отношении къ шволъ церкви и прихода.

Но прежде чемъ приступить въ разбору положений моего вритика, считаю необходннымъ извиниться передъ г. Истоминымъ. Я сильно опасаюсь, что впаду въ ту же ошибку неточнаго толкованія чужихъ мыслей, въ которую ввель и его. Я не могъ именно уяснить себв вполна плана статън моего иритика и потому по мъстамъ вижу въ ней противоръчія. Ни минуты не сомивваюсь, что они разрвшаются легко и удовлетворительно, но совершенно не увъренъ, что тъ разръшенія, которыя нашель я, вцолнѣ отвѣчають ходу мыслей г. Истомина.

Такое затруднение встрътндось мий на первыхъ же поракъ. Я разделяю дев стороны въ школьной деятельности, воснитательную в учебную. Объемъ и задача первой выясняется, по моему мевнію, изъ того взгляда на зависимость воспитанія отъ церныя, о коемъ уже была и еще будеть ричь. Что же насается до второй, то я посвящаю значительную часть моей брошюры довазательству слёдущовго положенія: русская народная шкода должна въ учебномъ отношения ограничиться лишь сообщеніень чисто практическихъ навыковъ --читать, писать и считать. Г. Истоминъ на стр. 900 упоминаеть объ этомъ моемъ раздвленія зедачь школьной двятельности и выписываеть мон слова: "Русская народная швола должна отказаться отъ сообщения свъдений (разумвется излишнихъ, замвчаетъ г. Истоминъ, но късожалению не объясняеть, какия свёдёния по его мнёнию излишни) и ограничиться укрѣпленіемъ навыковъ при посредствъ необходимыхъ свёденій, снова добавляеть г. Истоминъ, (снова

161

11

не объясняя, что онъ подъ этими словами подразумаваеть)". Эту цитату изъ моей брошюры онъ сопровождаетъ такими звмвчаніями: "Безъ сомнвнія, нельзя не согласиться съ этями убъжденіями нашего педагога. Пока наша народная школа не откажется оть пустыхъ притязаній быть приготовительнымъ курсомъ общеобразовательныхъ наукъ, пока наши педагоги просвътителя не перестануть смотрёть на нее, какъ на начальныя ступени, ведущія въ общирный храмъ наукъ: наше школьное дёло не процвётеть". Ниже онъ допускаеть, что стремленіе въ многопредметности и научности можетъ быть имъетъ нъкоторые основаніе въ странахъ демократическихъ. "Но и тамъ это направленіе сказывается печальными посл'ядствіями. По зам'ячанію даже западныхъ, безпристрастныхъ педагоговъ, въ тотъ день, когда народная школа превратится въ ученую или даже подготовительную въ ней, она, потеряетъ характеристическія особенности народной школы, станетъ орудіемъ партій и неизбъжно отдана будетъ свмому пагубному верхоглядству". (стр. 901). Каково же было мое удивленіе, вогда на стр. 929 я прочиталь, что еслибы я постарался выяснить себъ основную точку зрвнія, то "имваъ бы твердое начало для опредвленія предметовъ, объема и цёли школьнаго обученія. Мёру этого обученія я нашелъ бы въ нуждахъ церковно-приходской жизни; а потому не съуживаль бы задачи обучения do minimum'a, не говориль бы, что народная швола должна имъть въ виду лишь сообщение навыковъ, однихъ только навыковъ: читать, писать, считать, "чтобы школьникъ (мон слова) могъ пользоваться ими въ практическихъ жизненныхъ отношеніяхъ, могъ прочитать повъстку, провърнть овладной листь, написать письмо, радко болае чамъ для этого, но однако и не менње". Первою моей мыслью было, не хочеть ли г. Истоминъ сказать, что кромъ употребленія грамотности для цълей практическихъ, существуетъ ея примънение и въ цълямъ воспитательнымъ, и не думаетъ ли онъ, что вмъств съ излишними свъдъніями я исключаю и ть познанія въ области духовно-религіозной жизни, которыя также пріобритаются грамотностью. Но я сейчасъ же оставиль эту мысль, какъ оскорбительную для моего критика, ибо не сомнаваюсь, что онъ прочиталь на стр. 28 моей брошюры не только выписанныя имъ слова, но и слъдующія: "О другомъ очевидномъ, но еще болъе важномъ значенія грамотности для врестьянъ ръчь будеть ниже".

162

Затёмъ онъ несомнённо читаль и стр. 64, на коей сказано: "Этимъ (изученіемъ Закона Божія, богослужебныхъ книгъ и т. д.) достигается вторая существеннёйшая цёль грамотности (первою, какъ читатель помнить, было сообщеніе практическихъ навыковъ). Ученикъ, окончнышій школу, получаеть возможность жить полною, сознательною, двятельною церковною жизнью и совершенствоваться въ ней". Слёдовательно г. Истомпить знаеть, что и отвожу релягіознымъ познаніямъ первое мёсто.

Я не вижу другаго исхода изъ этого противорѣчія, какъ предположеніе, что тѣ слова т. Истомина, въ конхъ онъ одобряетъ краткость моей программы, какъ сказанныя въ самомъ началѣ статьи—только случайно брошенный мнѣ комплиментъ, а тѣ, гдѣ онъ ее порицаеть—выраженіе подлинной его мысли. Итакъ, однихъ навыковъ мало; необходимы свѣдѣнія. Но какія?

На стр. 920 статьи г. Истомина сказано, что наша школа "должна быть приходской, т.-е. знающей духовныя нужды того наи другаго прихода и имвющею ихъ въ виду при осуществаеніе своихъ школьныхъ задачъ. А на стр. 919 г. Истоминъ находитъ, что учитель долженъ всегда быть руководимъ пастыремъ, ибо "только пастырь призванъ знать духовныя нужды своихъ пасомыхъ". Какъ не пастырь, я этихъ особыхъ нуждъ разныхъ приходовъ не знаю. По той же, въроятно, причинъ модчить о нихъ и г. Истоминъ. Но какую великую услугу оказалъ бы онъ народной школь, еслибы обратился за разъясненіями въ какому нибудь изъ знакомыхъ ему пастырей и потоиъ повъдаль бы міру, что узналъ. Но пока мы должны бродить съ нимъ въ потемкахъ и ощупью отыскивать, какія свъдэнія обязана сообщать ученивань наша школа. Напомню только, что въ необходимости правтическихъ навыковъ и познаній въ области редигіозныхъ вопросовъ мы оба одинаково убъждены.

Затрогивая этотъ вопросъ, 'я однако прежде всего обращаюсь мысленно къ практикъ; ибо не могу же я по совъсти увърять себя и другихъ, что шестилътнія наблюденія и собственныя учительскія занятія въ народной школъ пропали совершенно даромъ. Въдь то, что я видълъ въ своей школъ и у другихъ учителей, между прочимъ у С. А. Рачинскаго '), въдь я это ви-

<sup>1</sup>) Имя этого почтеннаго діятеля на поприщів народной щлоды достаточно из-11\* азлъ же! А видъль я между прочимъ слъдующее. Въ народной школъ занимаются три года, учебныхъ конечно, иными словами три зимы или три полугодія, прерываемыхъ полугодіями же каникулъ. Итакъ въ общей сложности занятій въ народной школъ 18 мъсяцевъ. Никакія предписанія, никакіе циркуляры этого срока не увеличатъ. Въ то же время всъ учебныя усилія должны быть направлены на то, чтобы научить хорошо читать, писать и считать. Могуть сказать: зачъмъ учить всему этому хорошо, достаточно было бы и порядочно. Отвъть очень прость. Если въ школъ дъти будуть писать хорошо или даже очень хорошо, то по выходъ изъ нея черезъ нъсколько лъть у нихъ останется только порядочное писанье. А если въ школъ довести ихъ только до порядочное писанья, то послъ школы они скоро забудутъ всю свою грамоту. Такъ говорить практика, и противъ нея спорить нельзя.

Кромѣ названныхъ предметовъ, школа должна удѣлять много времени предметамъ воспитательнымъ, т.-е. всему, что относится

вестно. Но для техъ, кто, не следя за педагогической литературой, не встречаль его, считаю не лишнимъ сообщить некоторыя біографическія свёдёнія. С. А. Рачнескій-докторъ ботаники, бывшій профессорь Московскаго университета. Оставивь около 70-таго года казедру, онъ поселился въ своемъ имініи, сель Татеві, Бъльскато у., Споленской губ. Присматривалсь къ школь, уже существовавшей из Татева, онь не могь не заматить ненориальность нашего народнаго образо\_ ванія. Чтобы донскаться ся причинь, чтобы найти путь къ его исправленію, онь не нашель другаго способа, какъ самому сделаться учителемъ. Сперва онъ только гаваль уроки, но потомъ образоваль при своей школь общежатіе и самъ поселился въ ней. Вотъ уже 6 лётъ онь живетъ зиму и лёто окруженный деревепскими ребятишками. Зимой идугь элементарныя занятія, літонь приготовленіе нанболее способныхъ либо въ учительству, либо въ разныя учебныя заведенія. Въ то же время Сергий Александровнуъ основалъ и вызвалъ къ жизни вокругъ себя до 10 школь и завёдуеть ими во всёхь подробностяхь. Личный, ежедневный, до нелочей доходящій опыть, соединенный съ облирийншемъ европейскимъ образованіемь, философскимь, литературнымь, естественно-историческимь, расширевнымъ предшествующей живнью въ самыхъ разнообразнихъ и самыхъ мысляцихь пругахь, все это придаеть мизніямъ г. Рачинскаго по школьнымъ діламъ особую вескость. Свои наблюдения надъ школами онъ язложиль въ родё статей, озаглавленныхъ: «Замътки о сельскихъ школахъ», первоначально помъщенныхъ въ «Русн», а зачёмъ въ 1883 изданныхъ отдёльно. Статьн эти обратили на себя большое внимание, и г. Истомниъ вполиъ основательно относится въ нимъ съ особынь уважевіень.

до цервовной жизни, Закону Божію, богослуженію, славянскому языку, цервовному пізнію.

Я думаю, что этимъ и наполнится все школьное время. Но тъмъ не межее необходимо пересмотръть веоь запасъ человъческихъ знаній; можетъ быть среди нихъ окажутся столь существенно необходимыя для народной школы, что надо будетъ подчиниться всякимъ практическимъ неудобствамъ, лишь бы доставить возможность ученикамъ ен пріобръсти это сокровище.

Впрочемъ, здъсь мнё придется повторять уже сказанное мною въ брошюрё. Считаю только болёе удобнымъ не обращаться, какъ я тамъ дёлалъ, къ условіямъ крестьянской жизни и къ характеристикъ деревенскихъ ребятишекъ. Г. Истоминъ чрезвычайно сильно укорнетъ меня въ непозволительной идеализація крестьянъ вообщо и школьниковъ въ частности (стр. 929 и развіш); я постараюсь стать на его чисто теоретическую точку зрънія.

Исторія, географія и естественныя науки, воть тв области знанія, относительно введенія коихъ въ народную школу можеть быть вопросъ. Полагаю, что г. Истоминъ того же мнѣнія и не считаеть возможнымъ говорить напр. о наукахъ камеральныхъ или юридическихъ. Остается еще математика; но туть двухъ миѣній быть не можеть, и всякій согласится, что чѣмъ въ бо́льшемъ объемѣ удастся сообщить ученикамъ математическія свѣдѣнія, тѣмъ лучше.

Начнемъ съ исторіи. Нёть сомиёнія, что анекдотическій курсь русской исторіи можетъ быть весьма полезенъ въ народной инолъ. Исторія родной страны—не пустой звукъ; она столь же живая дёйствительность, какъ и современная жизнь, лишь отстоящая—не въ пространственномъ, а во временномъ отдаленіи. И если каждый человъкъ способенъ воспламеняться патріотизмомъ, глубте и сильнёе сознавать свое единство съ родиной при повёствованіяхъ о современныхъ ему событіяхъ изъ жизни его народа, то то же значеніе имёютъ и повёствованія о событіяхъ прошедшихъ. Какая разница по впечатлёнію между разсказомъ о послёдней войнё и о 12-мъ годё? Какъ интересъ къ современной жизни поднимаетъ духъ человъка, выводитъ его изъ тёсныхъ рамовъ его эгоистической личной жизни, такъ точно и знакомство съ судьбами родной страны разъясняетъ,

165

углубляеть, очищаеть и потому усиливаеть его цатріотизиъ. Вотъ почему и вотъ въ какихъ размърахъ и въ какомъ направленіи должна преподаваться въ народной школь исторія, понятно, русская. Здъсь не можеть быть и ръчи о какихъ-нибудь законахъ развитія человъческаго общества, о какомъ-нибудь прагиатическои объяснени двятельности того или другаго государя, вакихъ-нибудь фазахъ культурнаго прогресса. Русская исторія въ народной школъ должна быть рядомъ героическихъ, воодушевляющихъ картинъ. Учитель долженъ стремиться не къ тому, чтобы ученики поняди то или другое событіе, а чтобы они его перечувствовали, пережили. Да и о какомъ понимания можно туть говорить, и даже въ одной ли только народной школъ? Неужели и въ гимназіи 15-16 летній мальчикъ цонимаеть, когда со всякой бойкостью толкусть о мотивахъ, руководившихъ дъятельностью разныхъ Людовиковъ и Генриховъ? Впрочемъ, не касаюсь средне-учебныхъ заведеній. Въ народной шволь, повторяю, можеть быть полезна исторія только анекдотическая и только русская. Да не сочтуть последнюю оговорку излишней: въ министерскихъ двуклассныхъ училищахъ преподается всеобщая исторія по "маленькому Иловайскому", и я собственными ушами слышалъ повъствованіе деревенской дъвчонки о возрожденін революціи во владычество Наполеона... она долго не могла выговорить: Бонапарта. Всв эти мысли высказаны мною на стр. 21 и 22 моей брошюры.

Говорить о географіи очень трудно. Стоить отозваться о ней мало-мальски непочтительно, чтобы сейчась быть обвиненнымъ въ плагіать у Простаковой и Митрофанушки. И тъмъ не менъе можно сомнъваться въ большомъ значеніи этого предмета. Несомнънно, что географія въ смыслъ Карла Риттера и Оскара Пешеля—наука не только интересная, но и онлософская. Однако, о такой географіи не можетъ быть и ръчи въ народной школъ (а пожалуй и въ среднихъ заведеніяхъ). Въ лучшемъ случаъ, онзическая географія есть не что иное, какъ подробное объясненіе географическихъ терминовъ. Мы всъ ихъ учили—и что же? Оставило это запоминаніе какое-нибудь впечатлъніе? Просвътило наши умы, смягчило наши сердца? Это не риторическіе, а самые искренніе, реальные вопросы. И думаю, что на нихъ можетъ быть только столь же реальный отрицательный отвъть.

Строго провъряя себя, долженъ признаться, что оизическая географія стала мий ясной лишь постепенно, по мъръ накопленія собственныхъ впечатлъній; я лишь тогда понялъ, что такое ледники, когда побывалъ на Альнахъ; картину моря составилъ только на моръ, и лишь Везувій объяснилъ мив, что такое вулканъ. А то, чего я не видалъ въ дъйствительности, такъ и осталось для меня пустымъ звукомъ, какъ какіе-нибудь напр. полярные льды или коралювые рифы.

Но, говоря о народной школь, надо еще съузить до посльдней степени и то, что даеть гимназія. Думаю, что при этомъ условіи сомивнію останется еще меньше м'вста. Тоть же вопросъ надо поставить и тоть же отвёть получить и по поводу географіи политической. Десятки, сотни именъ народовъ, странъ и т. д. и т. д.---вёдь всё они такъ и останутся именами, ненужнымъ балластомъ. Мы запоминали отношение разныхъ государствъ; но мы понимали его, лишь побывавъ въ нихъ. И любопытно савдующее обстоятельство. Жители мвсть населенныхъ и обладающихъ хорошими путями сообщенія, особенно желваными дорогами, обыкновенно знають очень ограниченное пространство. Сомнѣваюсь, чтобы крестьяне сѣверныхъ уѣздовъ московской губерніи имъли ясное представленіе объ увздахъ южныхъ и обратно (говорю, конечно, о такихъ лицахъ, которыя вообще имъють сношенія съ людьми, а не о сидящихъ въ своихъ норахъ). И въ тоже время я всегда поражался, какія общирныя, относительно, географическія св'ядівнія имівють жители отдаленныхъ областей. Мив пришлось не мало путешествовать по съверу Россія, и газ нибудь въ Архангельска я слыхаль подробности и о мурианскомъ берегъ, и о вологодской губернія. и объ Онежскомъ озерв. Это и значить, что двиствительно извощить до всякаго изста довезеть. Я не хочу этимъ сказать, чтобы географія интла значеніе только при передвиженіи. Моя мысль иная, именно, что при извъстномъ развитіи жизни, при извъстной быстротъ сношеній, легкости сообщенія, географическія отношенія теряють свой интересь. Мужикь не заботится и не можетъ представить, гдъ Парижъ, ибо никогда никакимъ образонъ не столкнется съ нимъ. Я же слишкомъ легко переношусь въ Парижъ, и потому для меня становится до нъкоторой степени безразлично, гдв онъ. Мив вовсе не надо вхать въ Па-

167

рикъ. Мий надо только добраться до вокзада желваной дороги и взять билеть прямаго сообщенія. На урокахъ географія заставляють еще запоминать множество цифръ. Называють это сообщеніемъ статистическихъ свёлёній о торговлё, промышленности и т. д. Не знаю, почему этому мнимо-техничесному упражненію дають такое громкое названіе? Относительно географіи міровой могу только повторить слова брошюры (стр. 21), что "тысячу разъ правъ гр. Толстой, когда говорить, что болёе ясное понятіе имѣеть о мірѣ тоть мальчикъ, который думаеть, что земля на трехъ витахъ стоитъ, чёмъ тоть, поторый повторяеть за учителемъ, что она вертится вокругь солина".

Но пусть я увлекаюсь. Пусть, действительно, географія расширяеть наши познанія о земномъ шарё въ той мёрё, какъ это хотять признавать. И все-таки спрошу: достигають ли этого. тё крохи географіи, которыя можно сообщить въ народной школё? Мы получаемъ нёкоторое представление о землё, выросши въ географически-образованной средѣ, занимаясь географіей много лётъ, часто путешествуя и во всякомъ случаё-читая путешествія. Деревенская школа должна сообщить тотъ же, если не по количеству, то по разнообразію матеріалъ въ нѣсколько мѣсяцевъ или даже уроковъ, и притомъ мальчику, который не имъетъ ни малѣйшей подготовии для воспріятія географическихъ свѣдѣній и еще меньше пособій, чтобъ уяснить ихъ себѣ и сберечь. Какъ народный учитель-практинъ, не могу не считать этихъ соображеній рѣшительными противъ введенін географии въ народную школу.

Въ моей брошюрѣ я довольно подробно равсматриваю естествемныя науки, исходя преимущественно отъ условій народной жизни и народной мысли. Не стану повторять этихъ мояхъ разсунденій, — памятуя запрещеніе г. Истомина обращаться въ народу (стр. 912). Но чтобы твмъ не менѣе объяснить свой взглядъ на практическое значеніе въ народной школѣ естеотвенныхъ наукъ, позволю себѣ предложить г. Истомину слѣдующій вопросъ. Моему почтенному критику безъ сомнѣнія извѣстна исторія нашихъ духовныхъ семинарій и бытъ духовенства. Помнить-ли онъ, какъ въ пятидесятыхъ годахъ преподавали въ духовныхъ семинаріяхъ земледѣліе съ цѣлью распространить между крестьянами усовершенствованные агрономическіе пріемы? Если помнить это, то поннить безь сомизнія и всю печальную и полную неудачу этяхь понытокъ, не тонько по отношенію иъ крестьянству, но даже и въ самомъ духовенствъ. Нетрудно догадаться, что народная интола сще безсильнъе въ этомъ случав, чвиъ духовныя семинаріи.

Какое теоретическое значеніе могуть имъть естественныя науки? Онв дають существеннайшій матеріаль для выработки міровоззрівнія, слышимъ мы въ отвіть. Совершенно вірно, и хотя и Писаревъ съ компаніей также именно на основаніи естественно-историческихъ данныхъ вырабатываля свое міровоззрвніе, -- но нельзя двлать отвётственнымъ матеріаль за дурное его употребление неумвлыми руками. Признаемъ всю важность естественныхъ изукъ. Но очевидно только, что до народной шволы это ихъ значение дойти не можетъ. Это, впрочемъ, и не утверждають и выражаются сдержаниве. Естественныя науки должны, говорять, открыть глаза на окружающій міръ, "заставить детей сознательно къ нему относиться". Вероятно, это значить, что "міров'яданіе" должно показать, вопервыхъ, основныя черты фантовъ и явленій, закрытыя для неопытнаго глаза случайными подробностями, и во-вторыхъ-разъяснить сплы, двиствующія въ жизни природы. Съ полезностью того и другаго ножно согласиться, еслибы однако. все это было достижимо въ наредной школь. Не стану повторять подробно прямеровъ, выбранныхъ мною изъ сочиненій обще-признанныхъ авторитетовъ п приведенныхъ въ моей брошюръ, ибо здъсь не мъсто такимъ частностямъ. Но нетрудно составить себъ общее понятіе о томъ, что можетъ быть преподано въ народной школв изъ естественныхъ наукъ. Берутъ лошадь-и объясняютъ, что она животное позвоночное, живородящее, млекопитающее, однокопытное п т. д. и т. д. Полагають, что этимъ объяснили "типъ" лошади, будто бы, кстати сказать, онъ кому-нибудь нуженъ, отдельно взятый! Но вёдь это вовсе не такъ. Всёми этими опредёленіями мы ничего новаго не сказали мальчику, а дали твиъ фактамъ, ноторые онъ хорошо знаеть, мудреныя и трудно запоминаемыя названія. Но ндуть дальше. Объясняють, что корова-тоже позвеночное и т. д., но не однокопытное, а двукопытное, въ противоположность лошади -- жвачное и т. д. животное. Дали еще рядь мудреныхъ именъ и заставили сравнивать съ прежними

мудреными. Мальчикъ сравнилъ. Ну и что же? Ему, говорять, выясныся типъ позвоночного и т. д. животного, и различіе коровы отъ лощади. Во первыхъ, типъ инсколько не выяснился; мальчикъ, повторяю, лишь узналъ, что животное, у котораго, какъ онъ всегда отлично зналъ, есть позвонки, называется позвоночнымъ, и что у нёкоторыхъ такихъ животныхъ родятся живыя детеныши, те самые жеребята и телята, которые живуть въ одной съ нимъ избв. Дальше то что же? Но различіе, говорять. различіе: вёдь мальчикъ могъ и не замётить, что корова-двухкопытное, а лошадь-однокопытное. Т.-е. собственно онъ не зналь названія, а разницу-то зналь. Но даже еслибы и не зналъ, то это решительно ничего не значить, ибо вовсе не эта разница важна, а та, что отъ коровы получаютъ молоко, а на лошаяхъ взлять. Или и это надо еще сообщать? Или если мальчикъ и этого никогда рядомъ не подумаль, то значить, что онъ несознательно относится къ міру? Тоже надо сказать о ботаникъ. Но, кромъ сактовъ, сообщають и ихъ объяснение, объясняють силы, действующія въ природе.

Живому организму необходима пища, глубокомысленно объясняеть учитель, и мальчикъ повторяеть за нимъ, не догадываясь, что это тоже самое, кагъ если сказать, что не веши умрешь съ голоду. Мы поддерживаемъ нашу жизнь дыханіемъ, причемъ обмѣниваемъ углекислоту на кислородъ воздуха; слъдовательно намъ нуженъ воздухъ, имъющій опредвленный запасъ кислорода и свободный оть излишка другихъ газовъ. Это-объясненіе дыханія, — тоже самое, какъ когда говорять: "пріотвори дверь-то, а то духъ очень тяжелъ, не продохнешь". Образованіе идеть дальше; мальчикъ узнаеть неожиданную новость, что растению нужна влага, -- н едва-ли соображаеть, что это---тоже самое, какъ когда во время засухи служать молебны о дождъ. Покончивъ съ біологическими науками переходять къ физическимъ. Вода имъетъ три вида, твердое, жидкое и жидкообразное, зазубриваеть ученикъ, переходъ ся изъ одного вида въ другой зависить оть измёненія температуры. Это должно объяснить ему. что на морозъ вода замерзаеть, а на огнъ кипить. Наконецъ, передъ изумленнымъ умственнымъ взоромъ ученика раскрываются еще глубочайшія и неожиданнъйшія тайны; онъ проникаеть въ глубину сущности силъ природы. Камень падаетъ не оттого, что тяжелъ, а отгого, что на него дъйствуетъ сила земнаго притяженія; это уже просто-на-просто значитъ, что макъ усыпляеть отгого, что имъетъ снотворную силу!

Да простять мив мой ироническій тонь. Я ни единымь словомь не хотвль умалять значеніе и важность естественныхь наукь. Моя мысль, которую я и старался объяснить приведенными выше сравненіями, состоить въ томь, что въ элементариомь объемь естественныя науки сводятся на передачу отдёльныхъ всёмь хорошо извъстныхъ сактовъ. Отличіе же такихъ знаній оть знаній, пріобрётвемыхъ сжедневнымъ житейскимъ опытомъ, состоить въ томъ, что ихъ украшають лоскутьями научной терминологіи и обрывками научныхъ теорій. Но отъ этого они не двлаются ни болёе интересными, ни глубже объясненными.

Такимъ образомъ мы кажется исчерпали весь кругъ наукъ, которыя нёкоторые педагоги считають необходимыми при элементарномъ обучении. Можно, кажется сказать, что отвётъ получился тоть же, который нъсколько инымъ путемъ полученъ и въ моей брошюръ, — именно что за указаннымъ исключеніемъ аневдотической русской исторія, нівть повода стремиться въ расширению программы народной школы. Въ учебномъ отношеній она должна ограничиться украпленіемъ навыковъ, --читать, писать и считать. Но необходимо одно разъяснение. Обвиняя меня въ чрезмврномъ поклоненія народнымъ идеаламъ и воззрвніямъ, г. Истоминъ говоритъ: "Намъ кажется, что если современный невъжественный крестьянинъ и скажеть ему (мнъ) спасибо (за краткость моей программы), то едва-ли скажеть это крестьянинъ будущій, болье развитой и лучше сознающій свои духовные п жизненные интересы" (стр. 930). "Могу отвётить только словаии моей брошюры, почему-то оставленными безъ вниманія г. Истоминымъ. "Противъ этихъ (о необходимости сокращенія программы) выводовъ возможно, однако, такое возражение: правильно или нътъ, но въ образованномъ обществъ нельзя обойтись безъ кнажныхъ знаній. Возможно, что тоже произойдеть и въ крестьянской средв. Можеть быть даже въ Германіи это время уже и наступило. Что дёлать школё въ такомъ случаё? Не знаю. Школа существуеть во времени и въ 1887 году имветь другія цъли, чъмъ какія имъла въ 1787 г. Чего отъ нея потребуютъ

171

٠

черезъ 50 или 100 лють предугадать нельзя. Теперь она должна стремиться къ опредвленнымъ цёлямъ. Надо благодарить Бога, что между ними пріобрётеніе книжныхъ знаній занимаеть очень мало мёста или не занимаеть вовсе никакого" (стр. 28).

Г. Истоминъ, разбирая мои взгляды на учебную сторону школы, касается также и моего мнёнія относительно порядка въ изучении русской и славянской грамоты, причемъ изваняется въ томъ, что останавливаеть вниманіе читателя на этомъ спеціальномъ методическомъ вопросв. Повторивъ его извиненіе, считаю нужнымъ отвътить и на это возраженіе. Г. Истоминъ предлагаеть начинать съ славянской азбуки, я-съ русовой. Г. Истоминъ въ подтверждение своей мысли очень подробно и горячо доказываеть мнв необходимость славянскаго'языка, т.-е. то, въ чемъ и я весьма убъжденъ. По моему мнанию школа должна доводить учениковъ своихъ до того, "чтобы они читали по-славянски (Псалтирь по покойникамъ, насизны, часы и т. д.) и повимали съ подна Четьи-Минеи въ подлинникв. Вивств съ темъ они должны узнать хорошо обёдню и въ главныхъ чертахъ другія службы" (стр. 64). Надвюсь, что г. Истоминь не можеть требовать большаго. Прибавлю, что это и достижимо, если начинать съ русскаго явыка, такъ говорить опыть, -прошу г. Истомина обратить вниманіе: фактическій, двйствительный опыть С. А. Рачинскаго, на коего и онъ ссыдается, мой собственный и многихъ другихъ. Въ тоже время я утверждаю, что за 18 мвсяцевъ ученія нельзя достигнуть того же, если начинать со славянской азбуки, не говоря уже томъ, что и по русскому языку придется пройти гораздо меньше необходимаго. Но надо понимать, что значить начало съ того или другаго языка. Въ первую зиму я занимаюсь только русскимъ. Славянскую книгу даю лишь въ вонцъ, и то только, чтобы показать ученикамъ и ихъ родителямъ, какъ легко дается славянская грамота. Если г. Истоминъ удивится, какъ въ двъ зимы достигаются такіе результаты, накъ указанные мною, то это именно потому, что въ первую зиму ученики на русскомъ языкъ достаточно развплись и привыкли въ книжнымъ занятіямъ. Отвергая мой планъ, г. Истоминъ по закону противоположности долженъ желать, чтобы за изученіемъ славянской азбуки слёдовало чтеніе Псалтири, Часослова и т. д. На основания опыта я доказываль въ моей бро-

٠

шюрв, что это неудобно, ибо "при этомъ заставляють ученика побъждать четыре трудности заразъ: трудность механическаго чтенія, трудность пониманія читаемаго вообще, трудность пониманія чужаго языка и трудность пониманія книги, не разсчитанной для дътскаго возраста. При томъ лишь начиная съ дегкаго русскаго чтенія, можно исполнить все то, что требуется для достиженія собственно русской грамотности" (стр. 63). Здъсь я могу только повторить этоть доводъ, который можно прямо пропустить, какъ дълветь г. Истоминъ, но опровергнуть котораго нельзя. И подобно тому, какъ опыть доказываеть практичность обыкновеннаго пріема, такъ тотъ же опыть доказываеть всю непригодность пріема, который, въроятно, защищаеть г. Истоминъ. Это-опыть русской старинной "дьяковской" школы, съ ея многими годами самаго мучительнаго долбленія и съ успъхами, достающимися лишь на долю исключительныхъ натуръ. Къ сожалению, теперь эти школы въ модъ, и возражения противъ нихъ многіе готовы считать чуть не за признавъ неблагонамъренности. Но есть и третій способъ: начинать съ славянской азбуки, но по окончании ся переходить къ русскому чтенію. Г. Истоминъ ссылается на С. А. Рачинскаго, якобы рекомендующаго этоть способъ. Всякое мнание г. Рачинскаго, моего дорогаго учителя въ школьномъ дёлё, непосредственнымъ руководствомъ коего я пользовался нёсколько лёть, для меня особенно важно и въско. Къ сожалънію г. Истоминъ не приводить подлинныхъ словъ Рачинскаго, иначе онъ увидалъ бы, что въ нихъ заключается нёчто иное. Воть они. Сперва идетъ ръчь о неудобствъ метода обучения чтению-письму. "Но существуеть видоизмёненіе этого метода, заслуживающее полнаго вниманія. Заключается оно въ томъ, чтобы начинать обученіе грамоть съ совивстнаго обученія чтенію и письму на языкв церковно-славянскомъ. Совпадение славянскаго устава съ печатнымъ начертаніемъ буквъ туть двлаеть изъ письма дъйствительное подспорье чтению. Самое чтение на церковно-славянскомъ языкъ несравненно легче, чъмъ на русскомъ, ибо произношение вполнъ соотвътствуеть правописанию. Писать уставомъ несравненно легче, чёмъ писать курсивомъ или рисовать буквы гражданской печати... По этому методу дело начинается съ звуковаго разбора и писанія вратвихъ самыхъ употребительныхъ молитвъ... Переходъ отъ церковной азбуки въ гражданской совершается съ поразительной легкостью и быстротой. Этоть пріемъ съ полнымъ успёхомъ практикустся въ одной изъ школъ нашей волости. Онъ, повторяю, заслуживаеть внимательной и двятельной разработки. Не следуеть забывать при этомъ, что славянская грамота составляеть такую необходимую принадлежность нашей сельской школы, какъ и русская, и что порядокъ, въ которомъ пріобрівтается та или другая, въ сущности безразличенъ (Занытки о сельскихъ школахъ, стр. 55 и 56). Итакъ, ръчь идетъ о легкости обучения письму. Г. Рачинский доказываеть, что неудобствъ пря обученія собственно чтенію сперва по-славянски большихъ не будетъ, в что порядокъ обученія грамать безразличенъ. Неужели это деказательство необходимости начинать со славянского? Но и г. Рачинскій рекоменруеть указанный пріемъ лишь въ видъ опыта, нуждающагося въ подробной разработкъ. Могу добавить, что практиковался онъ вовсе не въ той шволъ, гдъ занимается самъ Сергъй Александровичъ, а лишь въ одной изъ находящихся подъ его руководствомъ, и въ той теперь оставленъ. Теоретической разработки, сколько мнё извёстно, этоть пріемъ не получилъ. Мнъ попалась только одна азбука, составленная приблизительно по этому плану. Въ ней, послѣ заглавія, напечатаннаго славянскимъ шрифтомъ, слёдуетъ страница, на коей изображенъ крестъ, а подъ нимъ напечатано: "Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа". Затвиъ пдетъ листь съ прекраснымъ хромолитографированнымъ изображеніемъ свв. Кирилла и Меводія. Послъ него другой, на одной страницъ коего напечатаны прошенія на ектенія и молитва изъ "Молебнаго пвнія при начатіи ученія отроковъ", а на другой-два текста: "Не о хлёбё единомъ живъ будетъ человёкъ" и "Ищите прежде царствія Божія и правды его, и вся сія приложатся вань". И только затъмъ начинается азбука. Разбирается "Боже, спаси мя". По разложения этой молитвы на слога и звуки, идуть упражнения въ чтеніи изъ изученныхъ буквъ, — славянскимъ прифтомъ съ удареніями: "мама мон, спасибо, спи, имя, яма, межа". Не знаю, какъ относится въ такимъ произведеніямъ г. Истоминъ; по моему мивнію это въ лучшемъ случав профанація 2).

174

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ первой книжкъ новаго кјевскаго журнала: «Церковно-приходскал школа»

## нвясныя стороны русской народн. школы.

Г. Истонниъ недоуниваетъ, почему я "съ обучениемъ грамоти гражданской прежде славянской соеденяю какія-то большія належды, благо самой церковной интельт, унскопе швельнаго двла въ Россія и удинаннось, почему защитники церковно-приходской школы "не поражають презрёньемъ невёжественное мнёніе" о тожъ, что непремънно надобно учить сперва славянской, а потомъ уже гражданской грамотъ" (стр. 935). Могу разъяснить, въ чемъ двло. Школа иначе называется училищемъ, мъстомъ, где учать, поэтому я, учитель практики, никакъ не могу отказаться оть мысли, что независимо оть направленія въ школь должно учить, какъ можно лучше. А практика неопровержимо убъдная меня, что для успъховъ въ русскомъ и славянскомъ язынахъ необходимо начинать съ русскаго языка и лишь позднъе переходить въ славянскому. Съ другой стороны та же практика убъдила меня, что старинный пріемъ обученія по Псалтири и Часослову сравнительно никуда негоденъ. Пріемъ же, упоминаемый, но вовсе не рекомендуемый С. А. Рачинскимъ, жалишенъ и пожеть повести въ такимъ страннымъ произведеніямъ, какъ упомянутая мною азбука. Дальше я думаю, что изъ двухъ школъ больше шансовъ на успъхъ имъсть та, въ которой ученье идеть быстрве и лучше, и что если школа съ церковнымъ направленіемъ будеть очень ототавать въ учебномъ отношеніи оть шволы съ направленіемъ такъ-сказать естественно-историческимъ, то она врядъ ли замънить ее когда-нибудь въ уваженія крестьянъ. Някакого другаго объясненія нельзя, кажется, дать тому •акту, что какъ скоро стали отврываться въ 60-хъ и 70-хъ годахъ земскія школы, то сейчасъ же сопратилось число цервовно-приходскихъ <sup>3</sup>). Поэтому-то воть я и считаю, къ вящему недоумънію г. Истомина, что неприличная навойливость невъждъ, рвшающихся называться какими-то представителями русскаго народа-про кого идеть рёчь, полагаю, всёмъ понятно; но въ случав недоразупения можно отпрыть и имена-и отъ его имени давать совёты въ школьномъ дела, котораго они не понимають,

175

кромћ упомянутой азбуки разбираются еще двћ. Отзывъ обо всёхъ трехь сход денъ съ мониъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Далеко не отъ этой причины произошло сокращение цер.-прих. школь, какъ это извъстно всякому современных этого явления. Ред.

да которое едва ди имъ и нужно, что эта назойлиность заслуживаеть самаго полнаго презрёнія. Но прошу г. Истемина обратить вниманіе на то, что я этихъ господъ вовсе и не опровергаю, довсе и не касаюсь ихъ рёчей, адресовъ и разныхъ писаній, ибо считаю это недостойнымъ, и лишь стараюсь доказать ошибочность сколько - нибудь снисходительнаго къ нимъ отношенія. Въ то же время я самъ недоумъваю, почему тё немногія мои замъчанія о славянскомъ языкѣ, гдѣ я говорю о всей его важности и лишь дълаю нёкоторыя методическія указанія, — замѣчанія, коихъ въ общей сложности набарется едва 2 страницы, почему они показались г. Истомину столь вредными, что понадобилось опровергнуть ихъ на 5 страницахъ? По истинъ, во всёхъ разсужденіяхъ о церковно-славянскомъ языкѣ что-то подразумѣвается, что именно, очень трудно-или слишкомъ дегко понять.

Вторая неясная сторона русской народной педагогики есть вопросъ о значения научной психология. Г. Истоминъ и въ этомъ отношения не соглашается со мною; но и туть его возражения не лишены нёкоторой сбивчивости. На стр. 914 онъ говорить: "Но слёдуеть ли изъ этого (язъ шатвости и противорёчивости различныхъ психологическихъ системъ), что наша русская педагогика должна. чуждаться научной и должна чуждаться лишь цотому, что она основана на намецкой психологія, т.-е. исихологін Бенеке и Гербарта!" "Намъ кажется, что г. Горбовъ только тогда имблъ бы право вооружиться противъ нбмецкой поихологін и основанной на ней научной педагогики, когда бы могъ увазать намъ другую психологію, разумъется---русскую, болъе правильную и болже върную; но къ сожальнію, онъ этого не двлаетъ. Напротивъ, онъ только отвергаетъ всякое значеніе научной психологіи для развитія научной педагогики. По нашему мнънію, это уже крайность". Стр. 915. "Словомъ, онъ (я) забываеть, что для разумнаго веденія дёла воспитанія надобно знать человжка вообще и воспитанника въ частности не только такимъ, какимъ изображаетъ намъ его научная психодогія иди антропологія, но въ полномъ свёть божественнаго откровевія, какъ его изображаетъ Слово Божіе, съ его совершенствами и недостатвами, съ его паденіемъ и возстановленіемъ, съ его глубокими поврежденіями и благодатными исцёленіями. Если бы г. Торбовъ посмотрѣлъ на своего школьника именно съ этой точки зрѣнія, то-и т. д."

Итекъ, виноватъ ли я въ томъ, что отрицаю нѣмецкую педагогику, что естъ крайность, или въ томъ, что смотрю на писльника только съ точки зрѣнія научной психологіи и забываю объ ученіи о человѣкъ откровенія? Состоитъ ли моя ошибка въ томъ, что я возстаю противъ научной педагогики безъ достаточнаго основанія, ибо хотя связь ея съ психологіей Гербарта и Бенеке и есть основаніе отрицать, но недостаточное? Или въ томъ, что я отрицаю саму эту психологію? Изъ всего этого я вижу только, что г. Истомину неясно отношеніе психологіи къ педагогикѣ, по крайней мърѣ въ томъ смыслѣ, въ какомъ старался опредѣлить его я въ моей брошюрѣ. А потому считаю необходимымъ снова разсмотрѣть эти вопросы.

Психодогія можеть имѣть двоякое отношеніе къ педагогикѣ Какъ ученіе о сущности души, она можеть дать педагогикѣ общее направленіе; какъ ученіе о дѣятельности отдѣльныхъ свойствъ души, она можетъ указать частные пріемы. Ей приписывають чрезвычайно важное значеніе въ обоихъ отношеніяхъ, позволительно думать съ одинаково малымъ основаніемъ.

Какъ я доказываю въ моей брошюрв, психологія не можетъ быть общимъ основаніемъ педагогики, вслёдствіе, прежде всего, своей шаткости. Психодогическихъ шкодъ весьма много и часто онв различны до противоположности. Это обстоятельство до такой степени очевидно, что не замъчать его могуть только сами психологи, изъ коихъ каждый въ своемъ авторскомъ сознании справедливости естественно признаеть другія психологическія иколы отибочными, а свою единственно-истинной, а потому и единственно-существующей. И не только исихологическия школы, принадлежащія къ совершенно различнымъ философскимъ напра. вленіямъ, оказываются въ примъненіи въ педагогивъ несогласимыми, къ такому же несогласію приводять п системы, относительно близкія. Нівть нужды поэтому повторять за г. Истожи нымъ о всей противоръчивости, какая замъчается въ опредъленіяхъ целей воспитанія, данныхъ разными оплософами. Достаточно будеть привести его изложение педагогическихъ задачъ Бенеке и Гербарта, примъръ безъ-сомивнія особенно убъдительный и для него самого. Бенеке говорить: "воспитание (die

177

12

Ersiehung) имъетъ главнымъ образомъ въ виду сдълать необразованный или малообразованный умъ образованнымъ, а потому имветь двло съ внутреннимъ образованіемъ души (т.-е. превращеніемъ потенцирующей души въ дъйствующую) или съ субъектомъ, съ способностями и силами, составляющими съ самаго перваго начала собственность человъческой души; обученію же (dem Unterrichte) принадлежить сообщение и усвоение объективно-даннаго для цвлей этого образованія". Такимъ образомъ, по Бенеке, воспитание ограничивается образованиемъ субъекта души, развитіемъ ея силъ и способностей. Бенеке хочеть конструировать душу школьника на основании своей опытной психологія и присущихъ душь школьника потенціальныхъ силъ. Гербарть расширяеть точку зрвнія Бенеке и требуеть, чтобы всё развитыя такимъ образомъ силы и способности души человъческой подчинены были высшему понятію, понятію правственности; да и самое понятіе расширяеть эстетическимъ созерцаніемъ природы. Онъ желаетъ сообщить нравственному расположению воспитанника стойкость и силу посредствомъ всёхъ эстетическихъ элементовъ природы. Гербартъ не есть суровый воспитатель чувства долга, а пріятный руководитель къ эстетическому наслаждению, соединенному съ развитиемъ долга въ обширномъ смыслё. Отсюда открывается, что Бенеке хочеть сдёдать своего воспитанника "человёкомъ", отвывчивымъ ко всему богатому содержанію человъческой жизни. Гербарть же обращаеть внимание не столько на количество объективно даруемаго воспитаннику, на количество сообщаемыхъ фактовъ и впечатлиній, сколько на ихъ вачество, на ихъ эстетическое вліяніе въ дълъ укръпленія нравственнаго характера. Такниъ образомъ Бенеке боле объективисть между темь, какъ Гербарть субъектавноть. Первый обращаеть более вниманія на развитіе силь и способностей души; второй-на свойство, или качество развизаеныхъ такимъ образомъ силъ и способностей. Но тоть и другой одинаково имбють въ виду развить душу воспитанника и развивають ее на основани собственныхъ психодогическихъ теорій. Отсюда педагоги-ихъ послёдователи, расходись между собой въ частныхъ пріемахъ воспитанія до взаимнаго отриданія все же главнымъ правиломъ воспитанія поставляють или пробужденіе встахъ силъ души воспитакника, т.-е. сообщеніе сму

возможности подьзоваться всёми человёческими силами (Gebrauch der menschlichen Kräfte) или совершенство этихъ силъ (Vollkommenheit der Kräfte), или развитіе стремленія къ самообразованію, или, наконецъ, достиженіе воспитанникомъ способности самому продолжать свое дальнёйшее воспитаніе (Selbstbildung "die Erziehung soll den Menschen zu seinem eigenen Erzieher machen"), (стр. 911, 912).

Оставляя въ сторонъ вопросы, вполнь ли это издожение разныхъ системъ, особенно системы Гербарта, точно, нельзя однако не признать, что оно достаточно доказываеть, насколько разнообразны и противоръчивы могуть быть различныя психологическія системы и основанныя на нихъ педагогическія теорін. Г. Истоминъ старается какъ бы сгладить это обстоятельство. Совершенно напрасно. Именно педагоги - последователи упомянутыхъ имъ философовъ ведуть теперь войну не на животь, а на смерть; примъръ ея г. Истоминъ можетъ въ полномъ изобилія встрётить во всякомъ вновь выходящемъ нёмецкомъ учебникъ педагогики, во всякомъ нъмецкомъ педагогическомъ журналь. Но онъ полагаеть, что указанныя имъ опредвленія цвлей воспитанія суть именно такіе общіе конечные выводы, на коихъ могуть помириться и мирятся педагоги, наиболье несогласные между собой въ психодогическомъ отношении. Нельзя не пожалать, что онъ не указаль, у кого именно онъ заимствоваль эти опредъленія. Но развъ онъ не видить, что если они и могуть быть нейтральной почвой, то только по крайней своей общности и безсодержательности. Объемъ этихъ цонятій, действительно, очень широкъ, потому что чрезвычайно скудно ихъ содержание. Что такое возможность пользоваться всёми человёческими сидами? Какими силами, всёми безъ исключенія? Въ какомъ направлении пользоваться? Какъ пользоваться? Тъ же вопросы возникають и по поводу другихъ указанныхъ г. Истоминымъ опредвленій. Впрочемъ, это такъ должно быть и по существу. Психодогія въ своемъ весьма законномъ стремленіи стать точной наукой постепенно переходить оть болье или менье голословныхъ разсужденій о сущности души въ изученію ся отправленій и притомъ преимущественно съ ихъ визшней, практической стороны. Нътъ сомнънія, или по крайней мъръ есть возножность надвяться, что съ теченіемъ времени, съ накопленіемъ

12\*

такихъ предварительныхъ свёдёній она можетъ подняться и до познанія сущности души. Но пока этого нётъ, п можетъ быть именно въ преждевременности общихъ выводовъ и состоитъ ошибка многихъ педагоговъ. Въ настоящемъ ея положеніи, псяхологія изучаетъ душу, такъ-сказать разложенную на составнын ея части, въ отдёльные моменты ея жизни. Поэтому она пока почти лишь описаніе фактовъ, а у нёкоторыхъ психологовъ, какъ у Бена, почти лишь ихъ классификація и номенклатура. Все это, однако, не должно выражать ни малёйшаго неуваженія къ психологіи. Психологи, никоимъ образомъ не теряя права на всё достоинства глубокихъ ученыхъ, могутъ ошибаться, противорёчить другъ другу, измёнять свои мнёнія. Въ такой борьбъ взглядовъ, ученій, системъ и заключается ростъ науки. Только путемъ такой внутренней борьбы и доходитъ наука до непреложныхъ истинъ.

Но эта шаткость выводовъ не даетъ ли права утверждать, что нельзя основывать систему воспитанія на психологія? Пусть даже, несмотря на всю блёдность общихъ положеній, какой-нибудь психологъ построилъ законченную систему воспитанія. Но вотъ является другой психологъ, строитъ на новыхъ основаніяхъ новую систему и вполнѣ ясно доказываетъ непригодность старой. Для обоихъ ученыхъ ихъ борьба прежде всего вопросъ теоретическаго интереса, —но для воспитанника? Нельзя ли примѣнить сюда пословицу: паны дерутся, а у хлопцевъ чубы трещатъ?!

Но г. Истоминъ справедливо замъчаетъ (его подлинныя слова уже были приведены выше), что отрицать значеніе нъмецкой психологіи можно только, если имъешь чъмъ замънить эту послъднюю.

Г. Истоминъ требуетъ, чтобы я представилъ ему "другую психологію, разумбется, русскую, болье правильную и болье върную", и сожальетъ, что я этого не дълаю. Очевидно г. Истомыну, когда онъ говоритъ о русской психологіи, угодно шутитъ. Дъйствительно, ни о какой русской психологіи я не упоминаю, во-первыхъ потому, что такой нътъ, а во-вторыхъ котому, что ищу основаній для педагогики въ психологіи христіанской.

Выше было указано, что только Церковь даеть ясную, опредвленную и обязательную цвль воспитанія. Она же даеть и неоспоримое ученіе о душв.

Исходная точка церковнаго ученія о душъ есть признаніе ел двойственности. Съ одной стороны "душа вдохнута Богомъ, въ ней образъ и подобіе Божіи" (Зад. рус. нар. шк. 59). Съ другой же-всявдствіе гръхопаденія Адама душа полна зла и расположенія ко злу. Но это не значить, чтобы однѣми своими сто. ронами душа стремилась въ Богу, а другими держалась земли. Нѣтъ, въ ней рядомъ живутъ два противоположныхъ стремленія: къ мудрости истинной и божественной съ одной стороны, къ мудрости ложной и челов вческой - съ другой, къ жизни правственной и рядомъ – къ безиравственной. Не одни качества души борятся съ другими ея качествами, а вся она, въ своемъ цъломъ, борется съ самой собой. Она раздълена не по отдъльнымъ свойствамъ, хорошимъ и дурнымъ, а всъ ея свойства имъють два стремленія, хорошее къ небу, и дурное къ зсмлъ. "Когда хочу делать доброе, придежить мнё здое. Пбо по внутреннему человъку нахожу удовольствіе въ законъ Божіемъ; но въ членахъ моихъ вижу иной законъ, противоборствующій закону ума моего и делающій меня плённикомъ закона грёховнаго, находящагося въ членахъ моихъ. Итакъ, тотъ же самый я умомъ моимъ служу закону Божію, а плотію-закону грѣха" (Римл. VII. 21-23, 25).

Отсюда и открывается задача душевной жизни. Душа должна вернуться къ своему истинному, не затемненному гръхомъ состоянію. Но подноты своей сущности она достигаеть не отдёльнымъ развитіемъ отдёльныхъ качествъ своихъ, а очищеніемъ всего своего организма, твмъ что, отметая земное, она возвышается до все большаго очищенія, до все большаго уподобленія своему Первообразу. Она не можеть развиваться нравственно, не развиваясь умственно, и обратно: по мврв увеличения ея мудрости становится чище и ея нравственность. Ибо и въ томъ, и въ другомъ случав она борется не съ недостатками отдвльныхъ своихъ качествъ, а съ тою мглою грѣха, которая облетаеть всю ее, всей ей мъщаеть нравственно развиваться и жить. Въ этомъ освъщени и надо понимать сдова моей брошюры (стр. 61): "Научная педагогива обращаеть внимание преимущественно на умственное развитіе; христіанская педагогика, считая вёнцомъ человёческаго знанія христіанскую мудрость (о которой ап. Навелъ говорить во 2-й главъ перваго посланія

къ Корпноянамъ), неотдѣлимую отъ христіанской жизни, приписываетъ главное значеніе нравственному воспитанію". Эта полнота развитія не есть идеальная цёль, какую только можетъ представить научная пспхологія, а вполнѣ реальная необходимость, не желательная форма жизни, а безусловно-необходимое ея условіе, подобно тому, какъ въ физическомъ тёлѣ не только пріятно имѣть всѣ отправленія организма правильными, но безъ этой правильности нельзя жить.

Продолжаю выписки изъ моей брошюры.

"Надо говорить ясно и опредъленно. Психологія, которая идеть дальше наружныхъ проявленій душевной дъятельности, не есть психологія общечеловъческая. Она различна для христіаннъ п не христіанъ. И это потому, что крещеніе и муропомазаніе не обряды, а дъйственныя таинства. Въ крещеніи человъкъ получаетъ прощеніе въ прародительскомъ гръхъ и вмъстъ съ тъмъ свободу идти по пути зла или по пути добра. Но только свободу, пбо расположеніе ко злу остается въ душъ и послъ крещенія. Затъмъ, въ муропомазаніи человъкъ получаетъ дары Духа Святаго, которые и даютъ ему силу бороться съ присущимъ ему зломъ (или расположеніемъ ко злу) и которыхъ, слёдовательно, человъкъ немуропомазанный не имъетъ. Эти дары обнимаютъ, какъ извъстно, всю духовную жизнь, и умственную и нравственную" (стр. 59).

Не имъя въ виду строить цълую педагогическую систему, а желая лишь указать основанія, на коихъ она, по моему мятнію, должна быть построена, ограничиваюсь приведенными соображеніями.

Но психологія имѣетъ и частное отношеніе къ обученію. Изучая частности душевной жизни, она можетъ объяснитъ условія, при коихъ дѣйствуютъ различныя силы души и тѣмъ показать, какъ съ этими силами надо обращаться. Въ этомъ отношеніи научная испхологія имѣетъ немалое значеніе, хотя меньшее чѣмъ ей приписываютъ. Всѣ ея выводы о дѣятельности отдѣльныхъ силъ души суть въ сущности результаты элементарной индукціи, перваго отвлеченія отъ наблюденныхъ фактовъ. Слѣдовательно стремясь дать указанія, какъ относиться къ этимъ фактамъ, она немедленно возвращается къ своему источнику, стремясь объяснить явленія, она ихъ же и повторяетъ. До из-

182

въстной степени всъ выводы психологіи, касающіеся элементарныхъ проявленій душевной двятельности, суть труизмы, общеизвъстныя истины.

Примъры не трудно привести массами. Читаю § "о слъдахъ ощущеній изъ "Учебника Педагогики" г. Докучаева я на третьей страницё этого параграфа нахожу такое правило. "Въ виду указаннаго психологическаго факта преподавателю слёдуеть обратить серьезное вниманіе на повторительный элементь въ преподавания. Повторение впечатлений есть одно изъ самыхъ върныхъ средствъ для успленія слъдовъ ощущеній" (стр. 52). Иначе это можно выразить такъ: не повторяя чего-нибудь, нельзя хорошо этого узнать; отсюда правило: чтобы узнать что-нибудь хорошо, надо это нъсколько разъ повторить. Въ очеркъ главнъйшихъ практическихъ положеній педагогики, дидактики и методики г. Рощина объяснено происхождение понятий изъ представленій (стр. 28) и дается совъть заботиться объ этомъ процессв. "Еслибы, говорится далве, въ ребенкв, незамвтнымъ для воспитателя образомъ, возникли представленія о такихъ предметахъ, присутствіе которыхъ въ душё ребенка могло бы вредно отозваться на его развитія и потому не желательно, то воспитатель долженъ стараться парализировать вліяніе такихъ представлений на ребенка, устраняя возможность возобновления и повторенія ихъ и, слёдовательно, препятствуя превращенію ихъ въ понятія, черезъ это ослабится ихъ вліяніе на душу ребенка п даже совершенно уничтожится". Это значить: мы думаемъ о томъ, что мы видъли, о чемъ мы слышали и т. д.; если эти предметы дурны, то наши мысли будуть дурны; слёдовательно, чтобы онъ не были такими, надо намъ избъгать дурныхъ предметовъ.

Но такъ бываетъ, если "психологпческій фактъ" такъ простъ, что не допускаетъ разныхъ толкованій. Какъ скоро онъ нвсколько сложнве, т.-е. отвлеченіе идетъ дальше элементарной индукціи, вся точность психологіп ни чему не помогаетъ Наблюли, что мысль пдетъ отвлекаясь отъ впечатлъній. И вотъ создали знаменитое дидактическое правило—но какое? Оно выражается очень различно. И "отъ близкаго къ далекому" (на этомъ основаніи Песталоции на урокахъ нагляднаго обученія начиналъ съ человѣческаго тѣла; чего же еще ближе?) п "отъ частнаго къ общему" и "отъ конкретнаго къ абстрактному". Разительнымъ примъромъ такой шаткости служитъ знаменитый методъ преподаванія ариометики Грубе. Онъ весь основанъ на психологическомъ законъ образованія понятій изъ наглядныхъ виечатлѣній. Но въ послѣднее время нашли, что оно вовсе на немъ не основано. Грубе исходитъ изъ изученія "числа", находя, что число есть то конкретное данное, которое вполнъ доступно наглядному изученію и отъ котораго должно дѣлать отвлеченія. Г. Гольденбергъ, исходящій въ своемъ курсѣ ариометики отъ счисленія, прямо говоритъ, что "такое (т.-е. сдѣланное Грубе) утвержденіе совершенно произвольное и стоитъ въ полномъ противорѣчіи съ выводами современной психологіи" (стр. V). Такого же взгляда на систему Грубе держатся и другіе новѣйшіе авторы по ариометикѣ, гг. Егоровъ, Мартыновъ, Шохоръ-Троцкій.

Итакъ, психологія въ примъненіи къ частностямъ обученія даеть твердыя указанія лишь тамъ, гдь они и безъ того понят-ны, изъ самой простой ежедиевной практики. Въ бодве сложныхъ же случаяхъ правила, ею предлагаемыя, далеко не безспорны. Сопоставляя же это съ предыдущимъ, можно сказать: христіанская психодогія въ общихъ вопросахъ воспитанія, —и практика въ частныхъ пріемахъ обученія — вотъ основанія педагогики. Роль научной психологія при этомъ уменьшается, но не уничтожается. Ея развитіе несомнённо вліяеть на развитіе частныхъ педагогическихъ пріемовъ, но никакъ не на отдъдьныхъ ея правилахъ они строятся. Учителю практику пріятно найти подтвержденіе своихъ пріемовъ въ наблюденіяхъ лицъ, непосредственно не имъвшихъ дваа съ воспитаніемъ, но это есть удовольствіе, не болње, и педагогъ не обязанъ отказываться въ угоду психологу отъ пріемовъ, подсказанныхъ ему практикой. Въ такомъ именно духъ была разобрана бар. Корфомъ книга о воспитании Бэна.

Несогласіе съ этимъ взглядомъ имѣетъ нѣкоторыя практическія неудобства. Вопервыхъ, при неосторожномъ употребленіи психологическихъ теорій возможно и въ педагогикѣ впадать въ увлеченія, примѣромъ сего могутъ служить хотя бы тѣ же Гербартъ и Грубе. Вовторыхъ, въ болѣе мелкихъ размѣрахъ, то же можетъ случиться и съ отдѣльными учителями, —я говорю, напр. о воспитанникахъ учительскихъ семинарій; сплошь да рядомъ ослёпленные блескомъ иностранныхъ терминовъ, они теряютъ всякую впечатлительность къ тому, что у нихъ передъ глазами. Разъ при мнё одинъ такой учитель въ декабрѣ мѣсяцѣ цѣлый часъ разбиралъ въ группѣ задачу "въ предѣлахъ 6". Ребята сидѣли чуть не полумертвые отъ тоски. "Зачѣмъ вы такъ долго останавливаетесь на одномъ и томъ же?" полюбопытствовалъ я. "Каждую задачу надо разобрать сперва аналитически, а потомъ синтетически".

Остается третья неясная сторона русской народной школы, можеть быть слишкомъ ясная для г. Истомина. Какъ относится школа къ церкви?

Г. Истомияъ недоводенъ моимъ взглядомъ на дъло.

Этоть последній состоить въ следующемъ.

Выше уже было достаточно разъяснено, гдв школа, какъ воспитательное заведеніе, должна искать цёли воспитанія и вёрнаго взгляда на душу, какъ предметь воспитанія. Само собой вытеваеть отсюда, и какія она должна употреблять средства. Позволяю себѣ повторить мои слова: "Русская народная школа, какъ школа православная, должна ввести своихъ учениковъ въ церковную жизнь. Въ учебномъ отношении она должна потому, насколько возможно, объяснить имъ церковныя постановленія, раскрыть ихъ смыслъ, чтобы ученики въ дальнъйшей своей жизни знали, что заключается въ этихъ постановленіяхъ, какую пользу должно изъ нихъ извлекать... Но это не все". Усиленіе программы Закона Божія, славянскаго языка, церковнаго пёнія, все это только видимые признаки православной школы. Они несомнѣнно важны, но еще важнѣе духъ. "Церковная жизнь не есть что-то такое, что можеть пригодиться только въ случав нужды. Она беретъ человъка съ самаго рождения и не покидаетъ его ни на минуту. Связь школы съ церковью, поэтому, не есть связь такъ-сказать только учебная; это связь органическая, жизненная. Школа не готовить своихъ питомцевъ къ жизни въ церкви средствами, лежащими внъ этой жизни, а сама живетъ въ церкви. Держась того взгляда православной церкви на душу, который изложенъ выше, православная школа должна помнить, что церковная жизнь есть необходимое, существенное условіе ея собственныхъ успъховъ. Поясню примъромъ. Каждый школь-

185

ный день по общепринятому обычаю начинается молитвою. Учителя часто говорять при этомъ: мы этимъ пріучаемъ датей начинать молитвой каждое дело. Это неверно. Нёть, православный учитель сейчась, сію минуту начинаеть молитвою предстоящіе уроки, онъ участвуеть въ общей молитвъ не наружно, а внутренно; онъ заботится, молясь съ учениками, не о будущихъ пріемахъ ихъ въ жизни, а о тёхъ урокахъ дивтанта и чистописанія, которые начнутся, какъ только пробьють школьныя часы. Опредълить обязанности школы въ этомъ отношении можно коротко: учитель и ученикъ исполняютъ все, чего требуетъ церковь, постятся, присутствують при богослужении, по мири силь участвують въ немъ какъ чтеніемъ, такъ особенно пѣніемъ, во всвхъ важныхъ школьныхъ происшествіяхъ прибъгають въ церкви и т. д. и т. д. Вообще, я не вхожу въ подробности. Всякій учитель, согласный съ изложенными взглядами, легко найдеть средства укръпить и оживить связь школы съ церковью... Почти излишне добавлять, что русская народная школа можеть существовать только подъ руководствомъ учителя, искренно вврующаго и преданнаго православной церкви. Какъ странно было бы видъть священника невърующаго и не желающаго исполнять церковныя постановленія, такъ точно странно должно было бы видеть такого учителя. Уменье-существенное качество учителя; строгое православіе столь же существенное его качество" (Зад. рус. нар. шк. стр. 63-(5).

Въ результатъ такого школьнаго воспитанія я ожидаю, что "ученикъ, окончившій школу, получитъ возможность жить полною, сознательною, двятельною церковною жизнію и совершенствоваться въ ней" (стр. 67).

Когда я писалъ все это, то былъ твердо увѣренъ, что пишу не общее благочестивое мѣсто. Во первыхъ, такая церковная школа, не по буквѣ программы, а по духу своей жизни, не pium desiderium. Такія школы существуютъ, я ихъ видѣлъ, жилъ я работалъ въ нихъ, п не мѣсяцъ, и не годъ; это школы С. А. Рачинскаго. А во-вторыхъ, если кому-нибудь этотъ частный примѣръ не можетъ служить доказательствомъ, то неужели кто скажетъ, что представленіе о частной русской семьѣ, живущей церковной жизнью, есть неосуществимый идеалъ? Развѣ не было такихъ семей у насъ въ старину? Развѣ нѣтъ пхъ п въ наше

время? И развё, входя въ такую семью, вы не видите, что на всемъ строб лежить отпечатокъ именно такой христанской жизни въ духё православной церкви? Воть къ идеалу такой-то семьи и должна, по моему мнёнію, стремиться и подходить русская народная православная школа, и не только должна, но и можеть.

Но г. Истоминъ не доволенъ моимъ планомъ, находя, что янедостаточно связываю школу съ церковью. Такъ напр. онъ говоритъ, что "еслибы я могъ согласиться съ нимъ, еслибы призналъ, что народная школа должна быть только ступенью въ двлв церковно-религіознаго воспитанія народа" и т. д. (стр. 929); слёдовательно, онъ думаетъ, что я этого не признаю. Недоволенъ онъ также и результатами, ожидаемыми мною отъ школы, полагая, что "главною задачею школьнаго дёла я ставлю нёмецкое Selbstbildung und Selbsterziehung" (стр. 916).

Это обвинение до того не соотвётствуеть мыслямъ моимъ, достаточно выясненнымъ въ сдёланныхъ мною выдержкахъ изъ моей брошюры, что невольно заставляетъ подозрёвать какое-то недоразумёние. И мнё кажется, что мнё удалось найти, въ чемъ оно состоитъ: г. Истоминъ высказываетъ противъ меня обвинение, которое собственно надо направить противъ него самого.

Онъ находить именно, что я "хочу опредёлить не церковную и не церковно-приходскую школу, а народную" (стр. 909). Въ другомъ мъстъ: "Очевидно г. Горбовъ идеализируетъ нашъ народъ, его идеалы, его семью. Это очень патріотично. Но примънимо-ли это, по крайней мёрё вполнё, къ нашей народной школё?" (стр. 918). Еслибы я быль последователень, то "имель бы твердую почву подъ собою и не выставляль бы народной жизни и народной семьи мёриломъ или закономъ для нашей народной школы" (стр. 925) и т. п. Кромъ того, я также напрасно идеализирую школьника, приписывая ему жажду знаній, огромное трудолюбіе, извъстную степень развитія при поступленіи въ школу. Г. Истоминъ даже опасается, не шучу-ли я, говоря, что не учитель долженъ внушать ученикамъ прилежаніе, а обратно, самъ у нихъ учиться ему (стр. 927, 928). Нътъ, не шучу! И вообще я можетъ-быть когда нибудь измёню свои взгляды; но моихъ деревенскихъ школьниковъ никому не уступлю! Не одинъ годъ я съ ними вожусь, не одну сотню ихъ знаю, подолгу жилъ съ цёлою толпою ребять въ одной избв, можно было бы излвчиться отъ

излишней идеализація! Но чёмъ больше я ихъ узнаю, тёмъ больше удивляюсь имъ. Но я не буду останавливаться. Этослишкомъ близкій, слишкомъ дорогой для меня предметъ, и я боюсь не быть достаточно краткимъ. Я слишкомъ благодаренъ имъ, этимъ деревенскимъ ребятишкамъ. Они показали мнъ, что значитъ работать—работать бодро, весело, ясно, съ утра до вечера, не покладая рукъ. Они показали мнъ что значитъ житъ съ людьми, во взаимной помощи, во взаимной любви. Они показали мнъ, что значитъ быть чистыми во всъхъ мысляхъ, поступкахъ словахъ! Мнъ странно обвинение въ идеализации; я въдь указывалъ въ моей брошюръ факты, называлъ имена. Но пусть прочтетъ г. Истоминъ 2-ю главу изъ "Замътокъ о сельскихъ школахъ" Рачинскаго.

Но, впрочемъ, особенно вредна, по мнънію г. Истомина, идеализація не школьниковъ, а народа. Не знаю, однако, въ чемъ онъ ее у меня видить. Я стараюсь разъяснить, что крестьянинъ имветь довольно общирный умственный кругозорь, хотя и не совпадающий съ нашимъ, и что отыскивая объемъ учебной программы школы, надо имъть въ виду нужды и потребности крестьянской жизни, а не нашихъ умственныхъ привычекъ; г. Истоминъ думаетъ, что я этимъ ошибочно съуживаю до minimum'a учебную' задачу школы потому только, что подчиняю ее "перемвнчивымъ идеаламъ народа" (стр. 929). Въ другомъ мвств я доказываю, что нельзя относиться къ народу свысока, какъ двлаеть напр. г. Бунаковъ, считающій, что мужикъ живеть животной жизнью и что поэтому школа должна преследовать свои идеалы, хотя бы и не соответствующіе идеаламъ народа; г. Истоминъ желаеть, чтобы я соглашался съ г. Бунаковымъ, для того только, чтобы не впадать въ идеализацію мужика, хотя ему, конечно, извъстно, что названный педагогъ -- одинъ изъ крайнихъ ревнитедей школъ, построенныхъ по нъмецкому образцу, съ обширною учебною программой и естественной исторіей (стр. 926).

Но въ чемъ же г. Истоминъ видитъ эти преступные идеалы народа. и какъ по его мивнію, объясняю себв ихъ я? Къ сожалёнію, онъ ни единымъ словомъ не разъясняеть этихъ недоумвній. А что они естественно могутъ и должны возникнуть, слёдуеть изъ того, что въ первомъ изъ приведенныхъ случаевъ

я говорю не объ идеалахъ, а о фактическихъ условіяхъ жизни крестьянской; относительно же тѣхъ идеаловъ народа, которые должно беречь, выражаюсь весьма опредѣленно, именно: "Задача русской школы вызвана тѣмъ, что она дѣйсттуетъ среди русскаго народа, который есть народъ православный. Поэтому она должна быть православной, т.-е. церковной школой. Забыть это не значитъ просто не воспользоваться кое какими средствами; принятъ цѣликомъ нѣмецкую педагогику можно не иначе, какъ измѣнивъ православію и сдѣлавшись протестантомъ" (Зад. рус. нар. шк., 58).

Съ такимъ взглядомъ г. Истоминъ не согласенъ; онъ пишеть: "Нашъ народъ есть народъ православный, это правда. Но потому ли онъ православный, что изъ себя самого самостоятельно вырабатываетъ идеалы, согласные съ идеалами православной церкви, или потому, что его жизнь течеть подъ непосредственнымъ вліяніемъ и воздъйствіемъ православнаго духовенства? Прекратите или даже ослабьте вліяніе духовенства; дайте перевъсъ идеаламъ собственно народнымъ надъ идеалами церкви.и можете-ли вы поручиться, что нашь народь останется православнымъ? Мы дали бы отрицательный отвътъ" (стр. 919). Конечно, народъ, который продолжаеть исповёдывать православную въру только пока находится подъ вліяніемъ и воздёйствіемъ (что значить, кажется, давленіемъ) духовенства-такой народь не есть православный, а лицемърный. Съ идеалами такого народа, конечно, должно всячески бороться. Но и это отрицательное опредъление не объясняетъ, однако, въ чемъ же собственно состоять эти таинственные и вредоносные идеалы? Этому вопросу такъ и суждено остаться открытымъ. Кстати можно только замътить, что мрачный взглядъ г. Истомина на нашъ народъ не раздвляется безусловно встым. Воть, что было, напр. разъ сказано \*) студентамъ кіевской духовной академія: "Не присоединяйте къ своему образованію ту опасную гордость, то презръніе, съ которымъ, къ сожальнію, молодые священники иногда относятся къ народу, учать и назидають его... Намъ, съ нашею върою и знаніями, безъ въры народа пришлось бы пропасть,

<sup>4</sup>) К. Ц. Победоносцевымъ,

затеряться... Ибо по истинъ великъ у народа запасъ въры... Волна въры народной, она поднимаетъ насъ!"

Итэкъ, обвинивъ меня въ идеализаціи народа, г. Истоминъ, однако, не доказалъ своего обвиненія. Но самъ онъ, повторяю, впадаетъ въ ошибку идеализаціи,—конечно, не народа. Слъдующія выписки объяснятъ намъ, въ чемъ дъло.

"Наша народная школа... должна быть церковною, должна составлять одну изъ воспитательныхъ ступеней церковной жизни и должна находиться непосредственно въ въдъніи и ближайшемъ руководствъ православнаго духовенства" (стр. 909).

"Г. Горбовъ говоритъ, что въ народной школъ учитель непремънно долженъ быть православнымъ. Требованіе разумное. Но еще лучше было бы, еслибы этотъ православный учитель пользовался въ своей дъятельности указаніемъ, руководствоиъ и направленіемъ своего духовнаго пастыря, въ приходъ котораго живетъ и дъйствуетъ школа" (стр. 919).

"Словомъ, наша народная школа должна быть не только воспитательною, но истинно христіанскою, и не только христіанскою, но именно церковною и даже *приходскою* (курсивъ подлинника), т.-е. знающею нужды того или другаго прихода и имъющею ихъ въ виду при осуществленіи своихъ школьныхъ задачъ" (стр. 920).

"Наша народная школа... должна быть одною изъ ступеней церковнаго воспитанія народа; итакъ, духовенство должно быть этимъ воспитателемъ, или по крайней мъръ, подъ его непосредственнымъ руководствомъ и направленіемъ должно идти воспитаніе" (стр. 923).

Итакъ, вотъ въ чемъ дёло. Когда г. Истоминъ говорилъ, какъ было указано выше, что я недостаточно связываю школу съ церковью, то онъ подразумёвалъ подъ этимъ, что я не говорю о приходѣ. По его мнёнію, школа не тогда будетъ церковной, когда будетъ находиться подъ руководствомъ лица, наиболѣе преданнаго церкви, а тогда только, когда ей будетъ завёдывать священникъ — мнё бы очень хотёлось добавить: независимо отъ того, каковъ онъ. Но вотъ тутъ то и является идеализація, допущенная г. Истоминымъ. Онъ именно думаетъ объ идеальномъ священникѣ. Въ моей брошюрѣ задаетси вопросъ: изъ двухъ школъ, церковной, но плохой въ учебномъ отношения, и не церковной,

но отличной по усибхамъ, куда отдастъ врестьянинъ своего сына? Г. Истоминъ увбряетъ, что въ церковную, ибо непремънко будетъ руководиться желаніемъ "поставить своего мальчика подъ доброе развивающее вліяніе приходскаго своего батюшки съ увбренностью, что батюшка окажетъ на него наилучшее вліяніе въ дбят первоначальнаго вго воспитанія" (стр. 931). Очевидно, г. Истоминъ рисуетъ картину идеальнаго прихода, со школой, процвѣтающей подъ руководствомъ и любвеобильнымъ понеченіемъ пастыря, который изучилъ не только нужды своей паствы, но и школьное дбло, который готовъ каждую минуту иоложить душу свою за овцы своя, который бодро и неусыпно стоитъ на стражѣ своего духовнаго стада отъ мысленныхъ волковъ... О, какъ это хорошо! Кто не желалъ бы видѣть такую инколу, такой приходъ, такого пастыра?!...

Но отъ идеала до дъйствительности всегда далеко. Какъ же совершаетъ г. Истоминъ этотъ переходъ?

Въ его статъв есть нъсколько мъсть, наводящихъ на чрезвычайно странныя предположения.

Такъ, на стр. 919 мы читаемъ: "Только пастырь призванъ энать духовныя нужды своихъ пасомыхъ; только онъ знаетъ опасности, которыя угрожаютъ имъ, и благопріятныя условія, при которыхъ они могутъ быть безопасны; а потому только онъ долженъ быть руководителемъ народной школы. Православіе ме есть только совокупность твхъ или другихъ катихизическихъ оормулъ, а есть совокупность божественныхъ идей, примвняемыхъ къ разнообразнымъ нуждамъ вёрующихъ. Не должно ли это примвненіе находиться въ ближайшемъ вёдёнія духовенства? То же самое надобно сказать и о нравственномъ развитія православныхъ – какъ въ общественной жизни, такъ и въ щколв".

А задача школьнаго воспитанія опредвляется у г. Истомина такъ: "По нашему мивнію, хорошо уже и то, если школа разовьетъ въ школьникъ сознательную потребность дальныйщаго воспитанія и сдёлаетъ его способнымъ въ дальныйщему пастырскому руководству въ дёлѣ этого воспитанія" (стр. 916).

Очевидно, что если вто-нибудь искренно преданъ церкви, то онъ охотиве всего будетъ пользоваться и искать совётовъ сващенника, предполагая, что этотъ послёдній окажется человёкомъ

достойнымъ. Но г. Истоминъ требуеть, чтобы школа сдвлала своихъ питомцевъ "способными къ пастырскому руководству"не пастырей способными руководить, а пасомыхъ способными руководиться. Тутъ нѣчто бо́льшее преданности церкви. И все недоумение разрешается, если припомнить, что "только пастырь"; "только онъ знаетъ опасности" и т. д., --что "примвнение божественныхъ идей къ жязия должно народиться подъ въдъніемъ духовенства". Да, къ подчиненію такому руководству надо сдвлаться способнымъ, надо твердо убъдиться въ своемъ полнъйшемъ и всяческомъ невъжествъ и во всевъдъния и непогръниямости руководителей. Такъ какъ дальше г. Истоминъ ни словомь не обмальливается о способностяхъ руководителей, то мы вправь спросить, не считаеть ли онъ эти способности принадлежностью духовенства ео ipso, въроятно даруемыми въ благодати свящелства? Объясняется также, что такое тв нужды прихода, преслвдовать которыя должна школа, (напр. стр. 929); это-нужды удобнъйшаго управленія приходомъ. Мысли все знакомыя; онъ процвътаютъ уже давно, правда, не въ православной церкви, а подъ сънью апостольскаго престола. Но это не клерикализмъ, Боже упаси! Г. Истоминъ очень опредвленно говорить, что "КЛЕРИКАЛИЗМЪ ВОЗМОЖЕНЪ ТОЛЬКО ТАМЪ, ГДВ ДУХОВЕНСТВО СОСТАВляеть какое-то ультрааристократическое, обожествленное сослевіе среди всёхъ остальныхъ, чисто человёческихъ сословій, а потому требуеть признанія своего божественнаго непререкаемаго авторитета и въ этомъ признания поставляетъ одинъ изъ принцицовъ воспитанія народа. Естьли что-либо подобное у нась?" (стр. 921).

Конечно, нѣтъ. И даже можно думать, что г. Истоминъ, въ приведенныхъ выше выдержкахъ, не строптъ никанихъ отвлеченныхъ теорій, а лишь выражается нѣсколько горячо и неосторожно. Въроятно, на самомъ дълъ его мыслъ проще; омъ, надо думать, просто "подмѣняетъ", какъ выражался покойный И. С. Аксаковъ, "понятіе церкви понятіемъ вѣдомства".

Въ этомъ подчиненія піколы псключительно духовенству воя суть статьи г. Истомина, его возраженій на мою брошюру. Что же до причинъ, заставляющихъ его желать такой перемъны, то, двйствительно, ему нътъ выхода, какъ-либо признаться въ католическомъ взглядъ на церковъ, какъ раздъленную на безгла-

сныхъ мірянъ и всевластное духовенство, либо видёть особыя практическій удобства въ исключительномъ владёніи школой духовенствомъ.

Хотя, повторяю, всё вышеприведенныя выраженія г. Истомина имбють весьма подозрительный характеръ сходства съ католическими воззрёніями, но я не считаю удобнымъ принимать эту окраску за серьезную и склоненъ считать желанія г. Истомина основанными на чисто практическихъ соображеніяхъ.

Въ чемъ же они могутъ состоять? Прежде всего бросаются въ глаза соображенія административныя, соединеніе всего школьнаго дёла въ одномъ мёстё, наличность мёстныхъ органовъ власти. Но эти соображенія, очевидно, не могутъ интересовать педагоговъ, да врядъ ли вся ихъ вёскость вообще понятна частнымъ лицамъ.

Но вполнѣ можетъ быть обсуждаемо другое предположеніе именно, что духовенство въ цѣломъ составѣ сословія—умственно и правственно, наиболѣе призвано и способно завѣдовать школьнымъ дѣломъ. Изъ возможности такого обсужденія еще не слѣдуетъ, конечно, его желательность. Но оно становится иногда необходимымъ, коль скоро именно надежды на школьную дѣятельность духовенства высказываются безъ достаточной осторожности, со слишкомъ смѣлыми обобщеніями. А г. Истоминъ именно такъ и поступаетъ.

Одно преимущество подчиненія народной школы духовенству, впрочемъ, очевидно. По самому существу своему, по полученному образованію, по всему складу мысли и жизни, духовенство должно предупредить вторженіе въ школу нежелательныхъ quasiнаучныхъ элементовъ. Стремленіе къ многопредметности, къ "развивающему" преподаванію разныхъ міровъдъній, всё эти опасности, дъйствительно, не грозятъ школъ, подчиненной духовенству, пока "молодые священники, зараженные новыми въяніями", о которыхъ пишетъ въ своемъ отчетъ одинъ изъ преосвященныхъ <sup>4</sup>) являются не больше, какъ печальнымъ исвяюченіемъ.

Но отрицательныхъ достоинствъ мало. Въ школѣ надо учить хорошему и полезному, а не препятствовать только учить дурному.

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Тамбовскій. Странникъ. 1887. VI-VII, 363.

Для этого прежде всего надо умъть учить. Нъть мнънія, болве ошибочнаго, будто элементарное обучение не требуеть особой подготовки, особыхъ знаній. Именно оно, гораздо болъе, чъиъ занятія въ среднихъ заведеніяхъ, не можетъ идти успъшно, если учитель не приготовленъ къ нему спеціально. Въ среднеучебныхъ заведеніяхъ ученики запоминають, узнають извёстный матеріяль. Въ элементарной школь они должны-пріобръсти навыки. Первое есть двло такъ-сказать внвшнее, лишь воспріячіе даннаго извић. Во второмъ случай объективный матеріялъ очень скуденъ: дело въ нъкоторомъ такъ-сказать измёнении ученика. Разница очевидна. И распредъление курса, и каждый отдёльный урокъ поэтому требуеть въ элементарной школъ особаго вниманія. Къ этому надо прибавить особыя условія сельской школы. Классное преподавание, т.-е. преподавание однимъ учителемъ всёхъ предметовъ, п притомъ одновременно въ нъсколькихъ группахъ, непривычка крестьянскихъ дътей къ вившнимъ условіямъ учебныхъ занятій п т. п. Все это требуетъ особой подготовки. Я не говорю про теоретпческую подготовку, вакая преимущественно практикуется въ учительскихъ напр. семинаріяхъ, и полагаю, что готовить сельскихъ учителей можно только на практическихъ занятіяхъ. Какъ должно это совершаться-вопросъ иной, крайне важный, но сюда не относящійся. Очевидно только, что члены духовенства не пибють въ этомъ отношенія нивакого преимущества передъ остальными смертными. Можеть быть дело изменится съ устройствомъ образцовыхъ училищъ при духовныхъ семинаріяхъ. Но пока эти училищалишь опыты, и надо подождать, что скажеть правтика ихъ существования. Во всякомъ случать очевидно, что въ учебномъ отношения лучшимъ учителемъ и руководителемъ сельской школы долженъ быть тоть, кто лучше знаеть школьное двло.

Но не въ этомъ суть. Г. Истоминъ согласенъ со мной, что русская народная школа есть заведение преимущественно воспитательное, а не учебное. Поэтому, хотя и въ высшей степени важна способность учить умственно въ тъсномъ смыслъ преподавания учебныхъ предметовъ, но еще важнъе способность учить въ воспитательномъ отношении учить нравственно, духовно. Принадлежитъ ли и эта способность духовенству въ его цъломъ? Повторяю, пусть г. Истоминъ самъ на себя ценяеть.

194

Вопросъ, вызванный его статьей, прайне деликатенъ, даже щекотливъ. Но или не надо было вызывать на него, или, вызвавъ, надо имъть мужество ясно и опредъленно разръшить его.

Г. Истоминъ настанваеть на преимущественномъ правѣ духовенства учить народъ. Но онъ забываеть, что духовенство, промѣ права, имѣеть еще и обязанность учить, и притомъ не столько словомъ, сколько дѣломъ, по повелѣнію ап. Павла, обращенному къ Титу: "Во всемъ показывай въ себѣ образецъ добрыхъ дѣлъ", (II, 7) - и что степень признанія права зависить отъ степени исполненія обязанностей.

Духовенство должно учить въ шкодъ словомъ. Но школа есть до извъстной степени новое явленіе. Прежде, чъмъ въ распоряженіе духовенства поступила школа, оно уже давно владёло церковной казедрой. Процвётаеть ли у насъ проповёдь? Кажется, не надо доказывать, что-не процветаеть. А между темъ, въдь проповъдь есть первое, самое удобное и очевидное выраніе приходской діятельности духовенства въ отношенія учительства в). И очевнано, что проповъдь легче школы. Не говорю, конечно, о проповёди вдохновенной, о проповёди великихъ витій, о геніальной проповёди Филарета москойскаго, Иннокентія херсонскаго... Но простая, задушевная беста, нь которой можно приготовиться, которая не требуеть, подобно школь, постояннаго напряженія всего челов'вка, неужели такан пропов'ядь не доступна всякому, ито только захочеть обратить на нее вниманіе?! Но могуть сказать, что проповідь въ храмів, передь лицомъ многочисленнаго собранія, требуеть все-таки особыхъ способностей. Въ замъну и подспорье проповъди явились въ послёднее время внё-церковныя собестдования. Непзейстно, какъ они пошли; но не хотъюсь бы думать, чтобы крайне-небдагопріятная характеристика ихъ, сдуланная осонціально въ "Нижегородскихъ епархіальныхъ въдомостяхъ" ?) была рашаюшей для всей Россіи и на всв времена. Но канъ бы то ни

13\*

<sup>•)</sup> Съ этимъ недьзя согласиться, по крайней мърв относительно проповедн съ нерк. казедры. Авторъ незаметно для себя, вопреки своему повидимому строго православному взгляду, становится на протестантскую точку зрения на настырское служение правосл. священника. Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Церковный Въстинкъ 1887, XXIX. Лътопись церковной жизни.

было, пока духовенство не понажеть себя на поприщё проповъди и внъ-церковныхъ собесъдований <sup>в</sup>), можно сибло сказать, что искаючительное завъдываніе духовенствомъ школой не представляеть для послёдней неоспорямыхъ гарантій.

Однако, повторяю, не словесное только учительство двйственно-необходимо и учительство делами. Такимъ образомъ, мы приходимъ къ опасному вопросу о нравственномъ состояния духовенства. Но самая возможность этого вопроса не есть ли уже нъкоторый неудовлетворительный на него отвътъ? Не смъю высказать своего мнёнія. Оно и недостаточно по количеству наблюденій, на коихъ основано; оно можетъ быть и прямо ошибочно, хотя, впрочемъ, лично я пывлъ счастіе жить въ мвстности, въ коей много приходовъ одинъ около другаго имъли пастырей въ разныхъ отношенияхъ достойнъйшихъ. Но даже еслибъ мое мивніе и было сколько-нибудь авторитетно, я счель бы своей обязанностью не останавливаться подробно на этихъ щекотливыхъ пунктахъ.

Однако, опять-таки лишь въ виду столь настойчивыхъ утвержденій г. Истомина, что "только" духовенство можеть хорошо вести школьное дёло, какъ въ виду этого не замётить, что напримъръ: "Кіевское епархіальное начальство не только съ особенною осторожностью вновь принимаеть въ клиръ, но не затрудняется и увольнять изъ состава штатнаго притча такихъ лиць, которыя своимъ задорнымъ поведеніемъ роняють духовное званіе, по 89-му правилу св. Василія Великаго, что "влириками не могуть быть злорвчивые, пьяницы и склонные къ ссорамъ". (Кіев. еп. В. 1887, Х) \*). Иди надо счесть за несправедливыя нападки такія слова преосвященнаго Тамбовскаго: "До епархіальнаго нечальстве доходить много жалобъ на духовенство за вымогательство и притязательность. Выясняется, что большинство причтовъ исполняетъ свое двло поччи какъ наемники, а не съ любовью и не съ сочувствіемъ къ прихожанамъ. До преосвященнаго доходить слишкомъ много жалобъ на неблагоповеденіе разныхъ лицъ изъ духовенства епархіи по поводу ихъ нетрезвости и не миролюбивыхъ отношеній между

196



<sup>\*)</sup> Опять неосновательно требуемое условіе! *Ред.*\*) Странникъ 1887, V, 187.

#### неясныя стороны русской народн. школы.

собою, съ своини семействами и съ прихожанами <sup>10</sup>). Но даже если и не смотръть на дъло слишкомъ мрачно, то никакъ нельзя думать, чтобы картины овътлыя вполит совпадали съ дъйствительностью. Такъ по крайней мъръ учать насъ смотръть на дъло Рязанскія Епархіальныя Въдомости, приписывающія особое значеніе архісрейскимъ ревизіямъ спархій на томъ основаніи, что "туть формальныя отмътки благочинныхъ: "все исправно, все оботоитъ благополучно, неопустительно проповъдуетъ слово Божіе" и т. п. сразу получаютъ для архипастыря надлежащее свое значеніе, когда онъ въ одномъ мъстъ усматриваетъ нерящество и неопрятность въ храмъ, въ другомъ-прихожане съ каждымъ годомъ все болъе и болъе уклоняются отъ исповъди и св. Причвотія, въ дретьемъ — самъ священникъ не можетъ выдержать себя въ порядкъ приличія въ теченіе нъсколькихъ часовъ ревизіи, единственныхъ можеть быть во всю его жизнь" <sup>11</sup>.

Все это не мон слова. Все это----мивнія лицъ, наиболю компетентныхъ и притомъ мивнія, высказанныя почти оффиціально. Но да не подумають, что я хочу чернить духовенство. Я только хочу сказать, что оно въ цёломъ своемъ составё имёетъ разныхъ членовъ. Конечно, меньшинство на сторонё недостойныхъ, и большинство изъ 35,000 русскихъ приходовъ несомиённо пользуются счастьемъ имёть хорошихъ пастырей. Но не о хорошихъ рёчь. Ясно, канъ день, что тамъ, гдё священникъ-истинный пастырь и знаетъ школьное дёло, тамъ школа обязательно, безъ всякихъ отговоровъ должна быть ему подчинена. Но почему же требовать того же и для тёхъ приходовъ, свяценники кожхъ охарактеризованы въ сдёланныхъ выше выпискахъ <sup>12</sup>).

- Впрочемъ, логика жизни сильнъе всякихъ теорій, особенно не довольно одержанныхъ.

Г. Истоминъ старается навязать все школьное дъло духовенству, увъряя въ его исключительной въ нему способности и въроятно готовности. Но вотъ Кіевское епархіальное началь-

197

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Странникъ 1887, VI-VII, 326, 363.

<sup>&</sup>quot;) Странникъ 1887, II, 329, 330.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Но развѣ это statu quo всеобщее, неизбѣжное и неотвратимое и неисправимое зло? Вышеприведенныя авторомъ внушенія и распоряженія архицастырей развѣ не свидѣтельствуютъ о мѣрахъ къ предотвращенію зла? Ped.

ство вынуждено пранимать мёры противъ причетниковъ, преиятствующихъ открытію церковно-приходскихъ шнолъ<sup>13</sup>). Полтавскій училищный совъть жалуется на нерадініе къ своему ділу оо. наблюдателей за школами, т.-е. лицъ, избранныхъ въ вачествѣ наиболѣе достойныхъ<sup>14</sup>). А Тобольская консисторія доляна была издать такое предписаніе: "Всѣмъ священникамъ объявляется, что они должны озаботиться открытіемъ церковно-приходскихъ школъ, съ предуйрежденіемъ, что въ противномъ случаѣ они лишены будутъ наградъ, а при назначеніи учителямъжалованья отъ казны, потеряютъ право на полученіе таковаго"<sup>15</sup>). Это-ли доказательство всеобщей ревности духовенства къ школьному дѣлу?!

Долженъ, однако, признаться, что такія мъры инъ кажутся всячески вредными. Заставить открыть школы можно, — но о томъ ли идетъ ръчь? Не о живой ли, напротивъ, любвеобильной, не знающей препятствій, и еще меньше нуждающейся во взысканіяхъ дъятельности? <sup>16</sup>).

Не трудно себё представить, каковы будуть результаты такихъ предписаній. Впрочемъ, даже и не надо напрягать своего воображенія. Вотъ что пишетъ г. директоръ народныхъ училицъ Екатеринославской губерніи, послё посёщенія церковно-приходскихъ школъ Павлоградскаго уѣзда. "Священники нѣкоторыхъ школъ безучастно относятся къ школьному дѣлу; другіе школы существують только на бумагѣ, на дѣлѣ ихъ не оказывается, а если нѣкоторыя и имѣются, то руководимыя неопытными причетниками, находятся въ самомъ жалкомъ видѣ. Между тѣмъ нѣкоторые законоучители такихъ школъ, на основанія донесеній наблюдателей, были представляемы благочинными къ наградамъ для поощренія ихъ усердныхъ занятій въ этихъ шнолахъ". Консисторія не только не опровергла этихъ словъ, но сочле нужнымъ напечатать ихъ въ Екатеринославскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ. (1887, VII) <sup>17</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Церковный Въстникъ 1887 IX. Латопись церковной жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Странникъ 1887, III, 506, 507.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Странникъ 1887, II, 331.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Что же, по автору надо дожидаться того времени, когда явятся вдожновенные в всключительные двятели, каковъ папр. самъ г. Горбовъ? *Ред.* 

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Странникъ, 1887, VI-VII, 372, 373.

Конечно наблюденія г. директора касались одного только ужзда, но вёдь не считать же его несчастнымъ нсключеніемъ. Что случялось въ Павлоградскомъ уёздё, то, можеть быть, повторяется въ 20, 30 другихъ. Это ли залогь успёховъ? Это ли доказательство, что церковно - приходская школа пошла по правильному пути? Это ли признакъ исключительной способности и готовности нашего духовенства взять на себя все икольное дёло?

Но еще и еще разъ считаю необходимымъ предупредить могущее возникнуть возражение: отдёльные факты не характеризують общаго состоянія духовенства. Это совершенно втрно, и и и не думалъ писать чего-нибудь подобнаго. Но г. Истоминъ говорить объ исвлючительномъ одному только духовенству, въ ущербъ другимъ сословіямъ, принадлежащемъ правѣ на народную школу. Вотъ это-то право и можетъ принадлежать ему только въ томъ случав, если оно окажется способнымъ на пользованіе имъ во всемъ своемъ составѣ. А для этого надо, чтобы на свътлой картинъ быта и состоянія духовенства не было слишкомъ ръзкихъ черныхъ пятенъ. Разъ эти пятна существують, то исключительное право владения школой теряется; остается общее право работы на пользу школы совмистно со всими другими сословіями или лицами, оказавшимися къ тому способными <sup>18</sup>). Вопросъ въ томъ, что эти пятна, которыя указаны выше и число воихъ можно было бы увеличить, что они достаточно рёдки для такого заключенія, или нёть? Можеть быть г. Истоминъ держится послёдняго миёнія, не знаю, -- но миёнія во всякомъ случав могуть быть различны.

Однако, можетъ случиться, что исключительность, которой такъ желаетъ г. Истоминъ, будетъ дапа духовенству внѣшнимъ актомъ. Что тогда дѣлать? Мотивы, которые могутъ вызвать такой актъ, какъ было указано, съ педагогикой во всякомъ случаѣ не будутъ имѣть большой связи. Поэтому и для обсужденія ихъ у педагоговъ не можетъ быть достаточно данныхъ. Но необходимо обратить вниманіе на то, что внѣшній актъ можетъ дать только внѣшнее право, часто не зависящее отъ достоинствъ тѣхъ, кому оно дается. Но вѣдь не о такомъ же правѣ духовенства на школы мечтаетъ г. Истоминъ. Несомнѣнно, онъ имѣетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1\*</sup>) Бто же это оспориваль? Ped.

въ виду право внутреннее, но оно получается тоже только внутреннимъ актомъ, т.-е. подвигомъ. И когда заходитъ рѣчь объ исключительномъ подчиненіи школы одному духовенству, то не полезнѣе ли останавливаться мыслью не на сладости власти, а на необходимости и трудности именно подвига? <sup>19</sup>).

Воть три неясныя стороны русской народной школы, которыя послё прочтенія статьи г. Истомина мнё казалось нелишнимъ разсмотрёть. Изъ нихъ наиболёе важной я считаю послёднюю сторону. Но къ сожалёнію именно здёсь наше разногласіе особенно сильно. Я думаю, что не всё наши священники могуть быть хорошими учителями и руководителями народной школы, г. Истоминъ полагаетъ, что всё они должны быть ихъ начальниками. По моему мнёнію, учить и руководить въ школё долженъ тотъ, кто можетъ сдёлать это лучше, – по мнёнію г. Истомина только тотъ, кто носитъ рясу и имёетъ санъ священника. Я писалъ о духё церковной школы, г. Истоминъ—о буквё приходской. Но да проститъ мнё мой почтенный критикъ, если я скажу ему, что онъ можетъ своими взглядами оказать плохую услугу школё, которую, однако, такъ любить: "животворитъ духъ, а буква убиваетъ".

Н. Горбовъ.

200



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Само приходское духовенство едвали и мечтаеть о сладости власти, когда предъ нимъ лежитъ подениъ труда нелегкаго, невознаграждаемаго и преисполненнаго препятствій отовсюду, между прочимъ—отъ разныхъ любителей и водителей народнаго просвищенія. Авторъ не знаетъ и не былъ свидътелемъ, какой погромъ потерпѣли во время оно школы, заведенныя духовенствомъ въ періодъ дѣятельности министра Головина и т. п. дъятелей. Ред.

#### ЧТО ДАЕТЪ КРЕСТЬЯНИНУ НАЧАЛЬНАЯ ШКОЛА?

(по новоду стагей «Гусской мысле--январь и феграль»).

Вопросъ о томъ, что даеть крестьянину начальная народная шкода относится къ числу твхъ немногихъ избранныхъ вопросовъ, которые никогда не переставали интересовать правительство и общество; въ настоящее же время вопросъ этотъ особенно горячо интересуетъ всъ земства, принявшія на себя въ послѣднее время организацію начальныхъ народныхъ школъ. Этотъ возрастающій годъ отъ году интересъ объясняется тѣмъ, что названный вопросъ имѣетъ больщое практическое значеніе въ народной жизни, не говоря уже о теоретической важности его вообще, особенно при настоящемъ колебаніи многихъ земствъ въ направленіи народнаго образованія—на свѣтскихъ началахъ, какъ было до сихъ поръ, или на церковныхъ, указанныхъ программами церковно приходскихъ школъ.

Въ послѣдніе 20 явть нёмецкая система народнаго образованія занлмала видно, первенствующее мѣсто во всѣхъ, безъ исключенія, земскихъ училищахъ. Не будетъ преувеличеніемъ, если мы скажемъ, что въ теченіе этого времени гуманныя, воспитательныя идеи Пирогова, теоретическія—Ушинскаго и утилитарныя иден б. Корфа—плѣняли сердца и покоряли умы почти всѣхъ нашихъ педагоговъ, начиная съ г. Миропольскаго; а для оффиціальныхъ педагоговъ – инспекторовъ и директоровъ народныхъ школъ онѣ составляли своего рода "Символъ вѣры" который не только беззавѣтно исповѣдывался, но и послѣдовательно проводился въ школьную жизнь, съ настойчивостію и энергіей.

Вотъ почему въ настоящее время представляется вполнѣ интереснымъ взвѣсить въ практикѣ народной жизни вліяніе новой школы, которая въ послѣдніе два года начала вызывать недоумѣніе, даже сомнѣнія—почти что во всѣхъ земствахъ. Само собой разумѣется, что въ небольшой журнальной статьѣ мы не можемъ захватить общирной темы во всемъ ен объемѣ, да это и не входить въ наши цѣли.

Наша задача скромнѣе и проще: отвѣчая на запросы земства, мы сдѣлаемъ провѣрку матеріаламъ, собраннымъ въ 1885 г., въ Корсунскомъ уѣздѣ Симбирской г., инспекторомъ народныхъ училищъ А. Красевымъ. Живой интересъ этого дъла для лицъ, непосредственно заправляющихъ школьнымъ обученіемъ, для насъ понятенъ, особенно въ виду распространенія и большаго вліянія вновь народившихся церковно-приходскихъ школъ. Опытъ этотъ первый и пока единственный въ своемъ родъ.

Въ апрълъ мъсяцъ въ 1885 г., произведены были по всему К. увзду повврочныя испытанія ученикамъ и ученицамъ, окончившимъ курсъ начальнаго обученія въ послёднее десятилётіеэкзаменными коммиссіями изъ законоучителей, учителей и попечителей мъстныхъ школъ, гдъ послъдніе имъются. Коммиссіямъ этимъ, какъ у насъ водится часто, не было дано никакихъ указаній и сообщеній, для чего собственно это двлается, да и не удобно было дёлать по никоторыма причинамъ эти указанія, какъ увидимъ ниже. Тъмъ не менъе огромное большинство наставниковъ могло понять, и дъйствительно поняло такія необычайныя повёрочныя испытанія въ томъ смыслё, что плохіе успъхи учениковъ ихъ будутъ компрометтировать въ глазахъ земства и печати; отсюда естественно оказалось число отличныхъ п удовлетворительныхъ балловъ по предметамъ начальнаго обученія на повърочномъ испытаніи самое большее; неудовлетворительныхъ балловъ всего оказалось 7%, а весьма слабыхъ ни. одного изъ 2842 подвергнутыхъ испытанію(?). Такимъ образомъ по провёрочнымъ испытаніямъ оказалось, что бывшіе ученики сельскихъ школь не только сохранили во всей цёлости "технику чтенія, но даже и значительно развили ее по книгамъ гражданской печати и удержали навыкъ въ славянскому чтенію: по славянскому чтенію баллъ 5 получили 557, а по русскому 707, изъ общаго числа экзаменовавшихся чтеніемъ книгъ занимались дома 2275 человёвъ".

Чтоже они читали? Да читали "на ряду съ Евангеліемъ Еруслана Лазаревича, Бову королевича, Англійскаго Милорда", Гуака и пр.

Собраны свёдёнія и о томъ, сколько среди крестьянскаго населенія Корсунскаго у., находится въ обращеніи книгъ раз. содержанія; оказалось: псалтири 370 эк., часослововъ 98, молитвенниковъ 417, начатковъ христ. ученія 393, житій святыхъ 554, книгъ духовнаго содержанія вообще 367, историч. 112, книгъ свётскаго содержанія 298 и народныхъ сказокъ 424, всего 3,033 книги.

Таковы итоги, заключающіе въ себъ нъсколько успокоительныхъ данныхъ въ отношеніи къ тому, что сдёлала начальная школа въ пріученіи дътей къ чтенію, говоритъ г. Красевъ "на этомъ пока и остановилась она".

На повърочномъ испытанія учениковъ по ариометикъ коммиссіи ограничились вполнъ благопріятными цифровыми данными.

Digitized by Google

202

Число неудовлетворительныхъ балловъ къ числу отличныхъ относится, какъ 144 къ 2678, значитъ неудовлетворительныхъ только 5%. Какъ ни изумительны такіе успѣхи по ариометикъ, но мы имъ приблизительно въримъ, ибо учителя дъйствительно напрягаютъ всѣ свои силы, чтобъ удивить инсцекторовъ быстрымъ умственнымъ счисленіемъ и ръшеніемъ задачъ по задачнику Евтушевскаго. Программа по предмету ариометики узкая, ограничивающаяся сложеніемъ, вычитаніемъ, умноженіемъ и дъленіемъ дълыхъ и именованныхъ чиселъ; по въ задачникахъ Евтушевскаго, Лубенца и пр. она умудряется и разнообразится до безконечности.

Судьба ученическихъ занятій по письму менње счастлива. Изъ общаго числа 2842 экзаменовавшихся только 1314 чел. занимались по окончаніи курса письмомъ, и то не особенно часто; прочіе не занимались и утратили къ письму свои навыки.

Въ врестьянской жизни дъйствительно мало встръчается случаевъ, заставляющихъ мальчика взяться за перо. Есть и вполнъ благопріятные отзывы по сему предмету, но невъроятные по многимъ причинамъ.

"Не зная мотивовъ и цёли настоящаго испытанія, гласить одна экзаменная коммиссія, и не имёя болёе подручныхъ указаній, мы недоумёваемъ, какъ лучше исполнить возложенное на насъ порученіе". Не значить ли это, что экзам. коммиссія не столько заботилась о своей самостоятельности, чтобы дать заключенія, какія представлялись имъ болёе правильными по живымъ впечататаніямъ непосредственнаго наблюденія, а старалась больше о томъ, "какъ лучше" исполнить порученіе въ видахъ учебнаго руководственнаго вёдомства. И исполнили коммиссіи эти порученія по своему конечно разумёнію, но въ сущности въ одномъ и томъ же духё—"какъ бы лучше"...

Повърочныя испытанія по Закону Божію привели далеко не къ такимъ благопріятнымъ результатамъ, къ какимъ привели испытанія по письму и ариометикъ.

Такъ, экзаменная коммиссія по Уренско-Карлинской школь сообщила, что "по Закону Божію ни одинъ ученикъ изъ окончившихъ курсъ до 1883 г. не могъ разсказать св. исторіи изъ Ветхаго и Новаго Завъта и на вопросъ — знаетъ-ли онъ какуюлибо исторію, — отвъчалъ: нътъ не знаю, потому что у меня нътъ учебника по Закону Божію". Не совсъмъ благопріятные отзывы эти авторъ приписываеть почему-то неумълымъ вкзаменнымъ пріемамъ съ отвлеченной книжною формулировкой и тому, что крестьянскія дъти явились въ повърочному испытанію "прямо отъ сохи и бороны".

Мы позволяемъ себъ напротивъ думать, что событія св. исторіи всего легче и прочнъе укладываются, сохраняются и долго не ускользають изъ памяти учениковь, если хорошо усвоены ими. Значить вопросы съ "отвлеченной книжной формулировкой" въ данной случав не причемъ; ибо св. исторію во всёхъ здёшнихъ училищахъ давнымъ давно учать не но книгамъ, а по разсказамъ законоучителей,—только при помощи книгъ.

Невѣроятно также, чтобы законоучителя Уренско-Карлинскаго и Потьминскаго училищъ, давшіе разумные отзывы, не съумѣли сдѣлать вопросовъ по св. исторіи удобопонятно и просто. Еще невѣроятнѣе приписывать незнаніе и плохіе отвѣты бывшихъ учениковъ по Закону Божію—тому, что "они взяты отъ сохи и бороны". Отсюда же взяты на экзамены бывшіе ученики по чтенію и ариеметикѣ: однако соха и борона не помѣшала имъ давать по этимъ предметамъ отличные сравнительно отвѣты, а мѣшала только по Закону Божію, по которому "не обнаружившихъ при испытаніи никакихъ познаній оказалось 247 челов.," при всей снисходительности испытаній, признанной авторомъ.

Чтобы точные опредылить степень познаній по Закону Божію у бывшихъ учениковъ, остановимся еще на отзывахъ законоучителей. "У учениковъ, давно вышедшихъ изъ школы, сохранилось воспоминание только о важнъйшихъ событияхъ св. исторіи и, при томъ только въ общихъ чертахъ"--отзывъ св. Благовъщенскаго. "Молятвы, заповъди и символъ въры, по сообщенію потьминскихъ наставниковъ, прочитывались учениками; что же касается послёдовательности разсказовъ изъ св. исторіи, то все это было забыто бывшими учениками". "Изъ общаго числа учениковъ, подвергшихся повърочному испытанію, только самая маленькая часть имветь право въ данное время носить название окончившихъ курсъ начальнаго ученія, пишеть о. Анненковъ, остальные же ученики, которыхъ громадное большинство, отличаются отъ неучившихся въ школъ только темъ, что они умёютъ не много читать, безграмотно писать и прочитать наизусть по старой памяти несколько молитеъ".

Перейдемъ въ отзывамъ о вліянія на народную жизнь школьнаго обученія вообще.

"При испытаніи обучавшихся въ Водорацкой школѣ было замѣчено, что пріобрѣтенныя ими познанія съ теченіемъ времени болѣе и болѣе улетучиваются изъ ихъ памяти, такъ что обучавшіеся 7—8 лѣтъ остались въ настоящее время съ познаніями очень ограниченными. Оказалось только человѣка два — три значительно выдѣлявшихся изъ среды другихъ; но это только благодаря тому, что они занимали должности помощчиковъ писарей".

Интересно сопоставить отзывы Акніуатской испытательной коммиссіи съ отзывомъ священника села Большаго Шуватова.

Въ 1-мъ пишутъ, что вліяніе школьное сказывалось, прежде всего въ томъ, что учащіеся обнаружили знакомство свое съ

кругомъ предметовъ совершенно неизвъстныхъ обыденной крестьянской средь; имъ доступны отчасти представления о предметахъ отвлеченнаго харавтера "о томъ-то и о томъ-то..." Насколько я успълъ узнать, пишетъ священникъ села Большаго Шуватова, такъ обучавшіеся въ школь ученики въ нашемъ приходъ мало и незамътно почти, чтобы чъмъ-либо возвышались надъ прочими въ правтической жизни. Имъются на лицо даже такіе случан, которые указывають на то, что въ бывшихъ "ученикахъ является самомнёніе и гордость, послёдствіемъ чего бываеть неуважение въ отцу и вообще въ старшимъ, а затвиъ н желаніе освободиться оть отцовской опеки и тяжелаго земледвльческаго труда, имъя при этомъ въ виду сдвлаться какимълибо писарькомъ" и пр. Кому же изъ насъ, деревенскихъ жителей, неизвёстно это стремление врестьянскихъ детей, прошедшихъ начальную школу, выбыть изъ своего земледвльческаго быта куда-нибудь въ писаришки волостнаго правленія, или къ становымъ приставамъ, потомъ-въ урядники, гдъ они портятся нравственно и бывають после никуда негодными.

Изъ разсмотрёнія п изученія всёхъ этихъ данныхъ далеко еще нельзя придти въ тому заключенію, къ которому приходить г. А. Красевъ, что "начальная народная школа въ ея новомъ типё (полу-нёмецкомъ) успёла даже многое сдёлать для крестьянскаго населенія п что она современемъ еще больше можетъ расширить кругъ своей плодотворной дёятельности, такъ какъ она стоитъ на совершенно върномъ и твердомъ пути" (?) Утверждать послёднюю мысль такъ рёшительно и съ такимъ самоувёреннымъ апломбомъ по меньшей мёрё преждевременно, а предыдущія мысли можно принять пожадуй съ нёкоторымъ ограниченіемъ и разъясненіемъ, касающимися благотворной дёятельности новой школы на населеніе.

Объяснимся. Новая школа несомнённо двигается и успёшно двигается, но не всегда въ желательномъ, благотворномъ направленіи: ускоряя начальное обученіе, она отодвинула на задній планъ Законъ Божій и дала начальному обученію характеръ свётскій, а не церковный, какой пмъла прежняя русская школа. Поэтому крестьяне съ перваго раза не относились и теперь не относятся къ новой школъ сочувственно.

Новая серія школьныхъ книгъ, вышедшихъ въ свътъ въ послѣ-реформенное время, новые большей частію свътскіе учителя, получившіе образованіе въ учительскихъ семинаріяхъ и свысока смотрящіе на законоучителей священниковъ, ученіепо новымъ методамъ, начинающееся съ пѣсенокъ, прибаутокъ и сказокъ и оканчивающееся развивающями вопросами въ родъ слѣдующихъ "что кисло, и что прѣсно, что густо и что жидко и под.," — все вто и многое другое сначала

приводило поселянъ въ недоумъніе и двусмысленное отношеніе къ этой школв, а потомъ, не смотря на усиленную поддержку ея всёми правительственными учрежденіями и лицами, стало мъстами прямо озлоблять народъ, какъ ученье, противуидущее ихъ ввковымъ религіознымъ традиціямъ прошлаго. Школа эта, конечно, удержалась на своемъ пути при правительственномъ вліяній и покровительствъ, изъ - за котораго не слышно было тлухаго народнаго ропота, но не заслужила доселѣ никакого сочувствія со стороны крестьянъ, какъ видно изъ практикуемаго по мъстамъ до сихъ поръ выбора учениковъ въ училища волостными и сельскими властями. Цифровыя и фактическія данныя о постепенномъ возрастании учащихся и школьныхъ средствъ по нашему разумёнію, доказывають только то, что новыя тяжкія условія жизни крестьянства вмізсті съ новой развивающей школой - породили въ крестьянахъ недовольство своимъ положеніемъ и стремленіе къ выходу изъ своего состоянія "въ писарьки и прикащики», какъ справедливо замътилъ одинъ крестьянинъ учителю Жадовскаго училища (стр. 118). Такъ, на нашихъ глазахъ препрославленное доморощенными педагогами, жизненное повидимому школьное дёло, разрастаясь на средства земства во всё стороны, стало въ существе своемъ хиреть, блекнуть годъ отъ году въ глазахъ поселянъ: ибо новая школа поставила себъ непосильную задачу - подчинить своему вліянію семью и общество и перенести на себя весь центръ тяжести народнаго воспитанія, чего она при всей энергіи инспекціп не могла и не можетъ достичь: въковыя традици прошлаго, основанныя на церковныхъ началахъ, такъ глубоко устойчивы, что новая школа только мистами смогла порасшатать ихъ, но уничтожить не могла. "Всв эти новыя теченія и вліянія въ жизни народа не могли еще, правда, уничтожить вполнё всёхъ (не) здоровыхъ корней его прошлаго церковнаго развития"; но эти старые въковые корни, къ сожальнію, во многихъ мъстахъ не могуть уже питать подрастающаго поколёнія, воспитаннаго и обученнаго новой школой. Наслушавшись новыхъ развивающихъ началь, иной ученикъ выходить изъ школы и съ самомниненовъ говорить прямо: "ты, тятька, дуракъ, ничего не смыслишь, не знаешь напр.: отъ чего дождь, отъ чего громъ и молнія, что такое чесотка и пр., а я знаю все это и чего-чего я не знаю". Смотришь, какъ подростеть и прочь отъ отца: вотъ въ чему въ худшетъ случав приводитъ новая школа своихъ учениковъ.

Не относясь вритически къ собраннымъ источникамъ о вліяніи школы на народную жизнь, нельзя строить опредвленныхъ заключеній, какъ это дълаетъ А. Красевъ, удовлетворяющійся въ данномъ случав отвывами, очевидно преувеличенными на пр. гг. Лаврова и Өедорова. Дай Богъ, чтобы хоть пятую долю того добраго вліянія, какое описано ими, школа проводила въ жизнь народную! Но на всёхъ этихъ единичныхъ фактахъ нельзя строить излишне смёлаго обобщенія, какъ это дёлаетъ инспекторъ А. Красевъ, какъ ни естественно человёку, можетъ быть искренно преданному школьному дёлу, дойти въ данномъ случаё до идеализація!

Приведемъ въ заключеніи болѣе правдоподобный отзывъ свящ. села Базарнаго Сызгана о. Феликсова: "На какой степени религіозно-нравственной настроенности стоятъ бывшіе ученики школы сравнительно съ неучившимися, говорить онъ, трудно дать положительный отвѣтъ. На плодотворный успѣхъ въ этомъ важномъ дѣлѣ огромное вліяніе имѣетъ семья. Хорошо семья настроена религіозно-нравственно, хороши и дѣти, хотя бы и неучившіеся въ училищѣ. Не хороша семья, не религіозно настроена, не подаетъ добраго примѣра своимъ домочадцамъ, и дѣтя, хотя бы и обучались въ школѣ, не видя въ семьѣ никакого добраго примѣра, мало-по-малу забываютъ, чему учили ихъ въ школѣ".

На основанія всёхъ данныхъ по вопросу о вліянія новой школы, пщательно собранныхъ г. Красевымъ и очень искусно и умёло подобранныхъ, расположенныхъ и подкрашенныхъ имъ въ извёстномъ смыслё, далеко еще нельзя вывести общаго заключенія о благотворномъ вліянія новой школы на жизнь народную; земство подмёчаетъ это давно и становится въ недоумёніе... Еще менёе вёрится автору, когда онъ наявно утверждаетъ, яко бы начальная школа – alma mater для учившихся въ ней; много сказано: увы! и въ воспитанникахъ университетовъ нынё мало видится такого сердечнаго отношенія къ учебнымъ заведеніямъ ихъ воспитавшимъ и давшимъ имъ большія права.

Слёдовательно на основанія одного в—го опыта нельзя утверждать 1) что "новая начальная швола стоить на совершенно вёрномъ и твердомъ пути" и 2) что напротивъ, она требуеть улучшенія и преобразованія въ смыслё церковности, сообразно съ религіозными традиціями русскаго народа.

Утверждан вышеописанное мы не можемъ не оговориться и не отмѣтить того факта, отраднаго факта, что со времени понвленія извѣстныхъ "Правилъ о церковно-приходскихъ школахъ" и со времени учрежденія этихъ школъ, во всѣхъ почти земскихъ школахъ начинаетъ усиливаться преподаваніе Закона Божія и церковно-славянскаго языка, вводится церковное чтеніе и пѣніе и вообще обращается больше сравнительно съ недавнимъ прошлымъ вниманія на церковное направленіе ихъ.

Но этого недостаточно: ибо о церковномъ направленіи земскихъ школъ больше говорятъ и пишутъ, чъмъ дълаютъ. Въ 20 слишкомъ лътъ новая школа успъла при успленномъ правительственномъ вліяніи нажить свон традиціи, противорѣчащія церковнымъ. Не скоро ихъ вычеркнешь изъ школьной жизни безъ особой правительственной же поддержки церковному вліянію, преслѣдуемому инспекціями больше на словахъ, чимъ на дилиъ, чтобы оправдать господствующую систему начальнаго народнаго образованія отъ разныхъ нареканій въ глазахъ правительства и общества. Съ этой точки зрѣнія мы смотримъ на матеріалы, собранные и подтасованные инспекторомъ А. Красевымъ, съ предвзятою мыслію убѣдить правительство и общество, во чтобы то ни стало, что школа новаго типа многое успѣла уже сдѣлать для поселянъ, что со временемъ она еще больше сдѣлаетъ и что она на совершенно вѣрномъ и твердомъ пути (?).

Настала пора дъйствовать болъе ръшительно: неотложно нужно разръшить колебаніе земствъ въ направленіи народнаго образованія п "ввести во всъ земскія школы программы, одобренныя Святъйшимъ Синодомъ, для церковно - приходскихъ школъ".

N-83.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

#### вышла и продается книга

### М. Н. КАТКОВЪ. -1863 годъ.

# СОБРАНІЕ СТАТЕЙ ПО ПОЛЬСКОМУ ВОПРОСУ,

пом'вщавшихся въ Московскихъ Въдомостяхъ, Русскомъ Въстникъ и Современной Льтописи.

#### съ портретомъ М. Н. КАТКОВА.

Получать можно въ конторѣ типографіи Московскаго университета.

Оть Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва Сентября 30-го 1887 года.

••

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловский.

208



# <u><u>e</u>.<u></u><u>h</u>.</u>

## ШОТЛАНДСКИЙ ПРОПОВЪДНИКЪ Эдвардъ ирвингъ и его послъдователи ».

#### ٧Ш.

#### Апостольскій соборъ въ Лондонѣ 1840 года. — Спиритуальное богослуженіе.

Въ то время какъ одиннадцать путешествовали съ проповъдью Евангелія по Европъ, Азіи и Америкъ, оставшіеся въ Лондонъ пророки, ангелы, евангелисты, пастыри и учители учинили страшный бунтъ, имъвшій цълью ниспровергнуть власть какъ первозваннаго п верховнаго првингіанскаго апостола, такъ п встахъ остальныхъ. Бунтъ начали пророки. Они только теперь поняли свою прежнюю ошибку, заключавшуюся въ подчинения высшей апостольской власти, когда они сами обладали дарами Св. Духа и следовательно имели полное право на верховное владычество въ церкви. Къ пророкамъ присоединились остальные, подчиненные апостоламъ, члены спиритуальной iepapxin, и даже, говорятъ, діакониссы,-и такимъ образомъ все дбло приняло весьма серьёзный оборотъ, такъ что и самъ первозванный и первоверховный првингіанскій апостоль, несмотря на свою способность къ "желѣзному управленію", не могъ однѣми собственными силами справиться съ расходившимися пророками и другими іерархами, и долженъ былъ кликнуть кличъ по всему просвъщаемому апостолами "языческому" міру, приглашая ихъ возвратиться восвояси.

\* См. «Прав. Обозр.» за йоль и августь текущаго года.

Чтобы ближе познакомить читателя съ характеромъ всего этого дёла, случившагося въ Лондонѣ во время отсутствія апостоловъ, мы воспользуемся словами Миллера.

"Когда Агезилай дълалъ громкіе успѣхи въ Азіи, — говорятъ онъ, — и готовился къ новому и болѣе обширному предпрі-ятію, которое клонилось къ завоеванію всего персидскаго царства, онъ былъ отозванъ на родину спартанскимъ правительствоиъ вследствіе внутреннихъ затрудненій, случившихся въ Греціи. Спартанское правительство подверглось опасности отъ заговора, въ который вступили союзники. Раздраженіе, вызванное въ Агезилав этимъ обстоятельствомъ, было чрезвычайно и описано въ сильныхъ выраженіяхъ его другомъ и совѣтникомъ, историкомъ Ксенофонтомъ. Блестящая карьера, которая когдалибо могла представляться какому-либо греку, была почти въ его рукахъ. Онъ уже считался побъдителемъ Персіи при помощи греческой арміи. Однако, возвратившись въ Спарту, вслъдствіе полученного приказанія онъ не уклонился отъ исполненія своего долга. Онъ поступилъ совершенно иначе, чъмъ Нельсонъ подъ Копенгагеномъ; онъ оставилъ помышленіе о своей славъ и прибылъ домой для поддержанія своей родины. Но выполненіе предполагаемой имъ задачи осталось на долю Александра Великаго, который, соединивъ греческую армію подъ начальствомъ македонянъ, снова взялся за дёло Агезилая и довелъ это дёло до славнаго конца".

"Когда разсвянные апостолы получили съ родины извъстія, что раздоры, случившіеся въ общинъ, угрожаютъ ея благополучію и могутъ ниспровергнуть власть двънадцати и когда имъ даны были приказанія воротиться, то они также немедленно повиновались, какъ и Агезилай, хотя собраніе ихъ и было отсрочено до слъдующаго іюня. Первыя приглашенія къ возврату были имъ посланы въ концъ 1839 года, а окончательно они были вызваны въ мартъ. Вотъ два параллельныхъ случая. Мы едва ли можемъ предполагать, что виды, какіе имълъ Агезилай, представлялись воображенію хотя бы одного. наиболъе сангвиническаго, пзъ двънадцати, или что изъ нихъ хотя бы одинъ почувствовалъ то же самое раздраженіе, какое почувствовалъ Агезилай, когда долженъ былъ перемънить славные труды на чужбинъ на безславное спокойствіе на родинъ. Не появилось и новаго Александра,

210

который снова взялся бы за ихъ задачу. Да, болёе чёмъ сомнительно, чтобы раннёйшіе принципы секты, не будучи разрушены до самаго основанія, могли сдёлать кого-нибудь способнымъ исполнить то, чего не могли совершить сами апостолы".

"Нужно возвратиться немного назадъ, чтобы поназать, какимъ образомъ возникъ споръ, бывшій причиною ихъ возвращенія. Когда они отсутствовали, "соборъ Сіона" собирался регулярно, подъ предсъдательствомъ м-ра Кардэля и тъхъ его коллегъ, которые съ нимъ были. На соборъ подвергались конечно обсужденію важнъйшія дъла секты; при этомъ пророки, поторые были по предположенію проводниками повелъній, посылаемыхъ съ неба, обладали значительною силою и имъли общирное вліяніе".

"Развитіе ученія, которое продолжалось до самаго того времени, когда апостолы оставили свою родину, естественно продолжалось твми, кто остался въ Англін и участвовалъ въ соборныхъ засёданіяхъ. Принятое ими направленіе привело ихъ къ болёе опредёленному и подробному разсмотрёнію того, что можетъ считаться наяболёе яснымъ ученіемъ секты, т.-е. къ разсмотрёнію ученія очетверичномъ священотвё".

"Идея о немъ основана главнымъ образомъ на извъстномъ мъстъ посланія къ Ефесянамъ, гдъ апостолъ говоритъ, что Господь, восшедшій превыше всъхъ небесъ, "поставилъ однихъ апостолами, другихъ пророками, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями" (Еф. IV, 11). Если сравнить эти слова съ параллельнымъ мъстомъ перваго посланія къ Коринеянамъ (XII, 28), гдъ говорится, что "иныхъ Богъ поставилъ въ церкви во первыхъ апостолами, вовторыхъ пророками, въ третьихъ учителями; далъе инымъ далъ силы чудодъйственныя, тавже дары псцѣленій, вспоможенія, управленія, разные языки", то окажется, что эти два мъста не вполит согласны одно съ другимъ, чего не могло бы быть, еслибы ученіе столь же точное, столь же извъстное апостолу Павлу и столь же важное, канъ ученіе о четверичномъ священствъ, — когда бы оно было истивно, — имъ разъяснялось въ означенныхъ мъстахъ.

"Изъ указанныхъ и другихъ мъстъ Библін, гдъ упомянуто число четыре, — напримъръ четыре херувима, каждый съ четырьмя лицами, у пророка Іезевінля (1, 10), четыре животныхъ Апоналипсиса (гл. IV), четырехугольное расположеніе еврейскаго ла-14\*

геря въ пустынъ (Числ. II) и изъ разныхъ оантастическихъ приложеній этого числа, ---члены секты ваключили, что четыре сословія ісрарховъ имбютъ существенное значеніе въ церковномъ устройствв. Во первыхъ доляны быть апостолы, обязанность которыхъ регулировать и упорядочивать двла церкви. Они должны были получать назначение непосредственно свыше, "не отъ человъка, и не чрезъ человъка", и по предположению имъли власть назначать и всёхъ другихъ церковныхъ іерарховъ. За ними слёдовали пророки, которые прямо съ неба были вдокновляемы, но были назначаемы и рукополагаемы апостолами. Во встхъ ординаціяхъ избраніе (call) дълалось пророкомъ, а рукоположение совершалось апостоломъ. Третьным по порядку были евангелисты, обязанностью которыхъ было возвъщать радостную евангельскую вёсть тёмъ, которые не находились въ лонъ церкви. Наконецъ, -- пасторы, поторые заботнинсь о душахъ върующихъ, находившихся въ полномъ общенія съ сектой; такъ что когда евангелистъ достаточно просвъщалъ кого-либо изъ обращающихся, онъ передавалъ своего ученика пастору для дальнайшаго просвъщенія и попеченія".

"Господь Інсусъ Христосъ былъ признанъ единымъ великимъ Апостоломъ, Пророкомъ, Евангелистомъ и Пастыремъ, Который управляетъ Своею церковію при посредствѣ перваго сословія, просвѣщаетъ ее чрезъ пророковъ, научаетъ тѣхъ, кто нуждается въ наученіи, чрезъ евангелистовъ, и охраняетъ ихъ души чрезъ Своихъ пастырей".

"Это первоначальное ученіе, будучи подвергнуто разсмотрѣнію съ разныхъ сторонъ во время отсутствія апостоловъ, и послужило въ концѣ-концевъ причиною сильныхъ контроверсовъ. Если церковь должна быть управляемъ и руководствуема четыръмя различными сословіями іерарховъ, то въ какихъ же отношеніяхъ они должны находиться другъ къ другу? Должна ли церковь управляться высшимъ изъ четырехъ оословій, или всѣми вмѣстѣ? Имѣли ли верховный авторитетъ на землѣ апостолы, или же соборъ?"

"Переотанешь видёть, позабудешь". Въ первобытномъ состоянія ихъ организаціи дэйствующая въ среде ихъ власть естественно казалась нёсколько времени и по праву цравящей властію. Но члены собора познакомились съ исторією церкви и

Digitized by Google

отпрыли, что во вот втака соборы, гдт бы они ни собирались, обладали высшею властію въ церкви. Воладствіе этого члены секты стали доказывать при помощи пророковъ и строгой вргументація, что впостолы доляны быть телько исполнителями опредилений собора, а не исключительными судьями въ вопросахъ ученія и двятельности, накъ это было прежде, и что они не могуть быть единственными судьнии въ делехъ, представленныхъ на разспотръніе собора. Отоюда ясно, что этимъ не только незем'ятно подрывались основанія, на которыхъ зикдилась апостольская власть, но были въ опасности и главные принцины секты. Несомнённо, что деятельность апостоловь на чужбине не имъла твхъ результатовъ, канихъ отъ нея ожидали, и это естестественно способствовало въ уменьшению значения апостоловъ на родинъ. Однако все благополучіе секты вполнѣ основывалось на признаніи власти двонадцати и отъ послодствій этого акта было поздно воввращаться назадъ. Если "католическая апостольская церковь",---имя, усвоенное сектой "во исполнение пророчества, которое запрешело употребление всякаго другаго имени" заимствовала второе изъ своихъ отличительныхъ наименованій отъ возстановленія апостоловъ, если Богъ поставилъ "первъе апостоловъ, второе пророковъ", въ томъ смысль какъ объясняеть эти слова "натолическая апостольсявая церковь", если двънациать уже пользовались ворховною властію, насколько рашенія собора, сообразно съ утвержденнымъ направленіемъ ихъ д'вятельности, двлались единственно и исключительно ими-то очевидно, что главные харантеристическія основанія секты были въ опасности и что симметрія и части цвааго могли бы подвергнуться серьезнымъ измъненіямъ, еслибы власть апостоловъ была ограничена или опредвлена".

"Эту опасность вполнв поняль м-ръ Кардэль который, находн что однэхъ его силъ, а также и оставилихся съ нимъ апостоловъ, недостаточно для укрощенія волненій, вызваль всэхъ двёнадцать, чтобы при помощи ихъ соединенной власти начертать планъ и привести его въ исполненіе для предотвращенія грознщей опасности".

"Дъйствительно надъ сектой собярались зловъщія тучи. Не только пророки одни бунтовали; даже и ангелы церкви, которые были большею частію людьми менве пылкими, чвмъ пророки и пророчицы, присоединились къ движенію" 1).

Собравшіеся въ іюнѣ 1840 года <sup>8</sup>) въ Лондонъ апостолы быстро уладили все дёло. Многія лица, которыя участвовали въ бунтв, были отръшены отъ своихъ должностей. Такъ прежде всего поступили съ возмутившимися ангелами, причемъ было сказано, что "если они не поклаутъ всёхъ дожныхъ представленій относительно действительнаго смысла пророческихъ словъ", то имъ совсемъ не будутъ верить <sup>3</sup>). Пророкамъ также досталось. Было признаьо, что въ пророческомъ служения чистота слова зависить оть внутренней чистоты человёка, его произносящаго, и что тв, которыхъ двлаетъ Богъ орудіями для возвъщенія Своей воли, должны напередъ очиститься отъ всякой скверны плоти и духа. Когда пророки или другіе какіе-либо іерархи не очистились отъ этой скверны, то ни ихъ слова, ни ихъ служение не могуть приносить никакой пользы: внутренность сосуда нечиста, нечисто и все, что изъ него выливается. Апостолы оставили за собой право ришать, говорить ли чрезъ пророковъ самъ Богъ, чисты ли ихъ внутренніе сосуды, или нътъ. Понятно, что это приводило только къ уменьшенію значенія пророковъ въ секта. Ихъ слова имъли значение только тогда, когда они нравились аностоламъ, въ противномъ же случав пророви были нечистыми сосудами, извергающими только скверну. Понятно также, что и суждение о томъ, чисть или нечисть тотъ или другой пророческий сосудъ, должно было принадлежать вполнъ апостоламъ. Миллеръ указываетъ, что подобный критерій для оценки пророковъ былъ совершенно недостаточенъ и произволенъ \*).

"Соборъ Сіона" съ 1840 года прекратилъ свои засёданія и никогда не былъ возстановленъ въ томъ видё, въ какомъ онъ существовалъ до означеннаго времени. Въ 1847 былъ учрежденъ соборъ семи лондонскихъ церквей, который бываетъ ежемъсячно и въ настоящее время. Существуютъ также конференція

<sup>1</sup>) I, 200-207.

<sup>2</sup>) Во время своихъ двухлётнихъ трудовъ по просвёщенно язычниковъ аностолы только одинъ разъ еще собирались въ Англию на непродолжительное время, именно въ концё 1838 и началѣ 1839 г.

<sup>1</sup>) Miller, ib. 211.

4) Ibid. 212 H catha.

антеловъ 7 лондонскихъ церквей подъ предсёдательствомъ апостола <sup>5</sup>). Эти соборъ и конференціи имѣютъ однако, кажется, второстепенное значеніе и ихъ рѣшенія подчиняются рѣшеніямъ апостоловъ.

Взаниныя отношенія іерархическихъ лицъ спиритуальной іерархія быля на соборъ 1840 года точно опредълены въ особоиъ документа, въ которомъ ясно было развито учение апостола о томъ, что апостолы должны быть "первыми" (Еф. IV, 11). Но когда этотъ документъ представленъ былъ для подписи апостолу Мэкензи, онъ не только отказался его подписать, но отвазался и отъ своего апостольства. Причиною этого было вероятно то, что апостолъ сознавалъ недостаточность своихъ успъховъ по просвъщению язычниковъ, а равно и былъ свидътелемъ лондонскаго пророческаго бунта. Такимъ образомъ "двънадцатисоставное единство" апостодовъ уничтожидось и новаго апостола на мисто Мекензи не было избрано. Апостолы ришили только положиться въ этомъ дёлё на волю Божію и о ниспосланін новаго апостола просить молитвъ всёхъ, кто находился въ общеніи съ церковью. Всв върующіе откливнулись на этотъ зовъ, согласившись визста съ твиъ и признать надъ собою полную власть одиннадцати апостоловъ 6).

Этотъ апостольскій соборъ въ Лондонъ 1840 года, какъ можно видэть, былъ кощунственною пародіей апостольскаго собора въ Іерусалимъ.

Кромѣ умиротворенія общинъ и упроченія власти апостоловъ, апостольскій соборъ 1840 года имѣлъ и другіе весьма важные результаты, касающіеся внутреннаго устройства секты.

Богослуженіе ирвингіанъ до возвращенія апостоловъ изъ путешествія находилось почти въ хаотическомъ состояніи. Удалившись отъ одного берега, они до этого времени не пристали еще иъ другому и продолжали плыть по теченію, направляемые противорѣчивыми и отрывочными изреченіями пророковъ. Цослѣ отлученія Ирвинга лондонской пресвитеріей и устройства особаго молитвеннаго дома въ "картинной галлерев", богослуженіе секты отличалось отъ пресвитеріанскаго только тѣмъ, что было пре-

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) lbid. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibid. 214 H c.rbg.

рываемо голосами пророковъ и что въ немъ принимало участіе большее число ісрарховъ, чъмъ вакое существуетъ у пресвитеріанъ. На упомянутой выше "платоормв", расположенной полукругомъ противъ входа въ "картинную галдерею", было устроено семь свдалищъ. Одно изъ среднихъ свдалищъ, назначенное первоначально для пастора, было назначено послъ для ангела; остальныя шесть, по три съ правой и левой стороны, для старостъ. Ниже этихъ съдалищъ въ параллельной съ ними линія было устроено еще семь съдалищъ принадлежавшихъ пророкамъ, и изъ нихъ среднее было предоставлено "главному пророку", "сголцу пророческому" (the Pillar-Prophet), мистеру Таплину. Еще ниже, и опять въ параллельной линіи, былъ третій рядъ семи съдалищъ, назначенный для діаконовъ, причемъ среднее съдалище было занимаемо "главнымъ діакономъ". Ангелъ церкви (кажется только тогда, когда не было при богослужения апостоловъ) управлялъ богослуженіемъ, а проповѣдь и толкованіе Священнаго Писанія совершались старостами по порядку. При этомъ пророви, когда на нихъ сходила божественная сила. пророчествовали, а діаконы оказывали визшнія услуги при богослуженіи, приносили напримъръ хлъбъ и вино. Голь сообщаетъ, что еще при жизни Ирвинга образовался хоръ изъ мальчиковъ и дъвочекъ общины въ Newman Street, который помъщался вокругъ Ирвинга, посредянѣ церкви. Когда наступало время пѣть псалмы, то эти "ангелы съ архангеломъ во главѣ" запѣвали ихъ своими нъжными голосами, а Ирвингъ подтягивалъ имъ густымъ басомъ <sup>2</sup>).

Въ самомъ началѣ отдѣльнаго существованія секты было по становлено, чтобы церковь или молитвенный домъ былъ открытъ для вѣрующихъ четырнадцать разъ въ недѣлю, безъ взиманія платы за мѣста, десять разъ для всѣхъ вѣрующихъ безъ разбора и четыре раза только для "членовъ церкви", а также для нѣкоторыхъ "благочестивыхъ персонъ", которыя допускались по билетамъ; при этомъ панерть (porch) была все-таки открыта для всѣхъ <sup>8</sup>). Сравнительно съ установившейся практикой пресвитеріанскаго богослуженія это было нововведеніемъ въ

216

<sup>\*)</sup> Bruchstucke... S. 214.

<sup>•)</sup> Mrs. Oliph. II, 325.

которомъ положены были уже границы между собственно "церковью" и остальными върующими, оно было следствемъ особенныхъ обстоятельствъ, въ которыхъ находилась секта въ первое время своего отдальнаго существованія, и настоятельной необходамости. Вотъ какъ объясняетъ дъло самъ Ирвингъ. "Вслъдствіе того, говорить онъ, что меня сильно огорчали посторонніе и любопытные, которые профанировали домъ Божій, оскорбляли и оскорбляють меня сильно и не только меня, но и самого Господа Інсуса, я намъренъ, при помощи Божіей, сдълать такъ. чтобы церховь собиралась одна за часъ предъ допущениемъ народа, чтобъ она могла узнать, въ чемъ заключаются ея обязанности и чтобы пы могли вмъстъ ясповъдать наши гръхи предъ Господонъ, смириться предъ Нимъ и превлониться, и чтобы я, какъ пасторъ, могъ говорить предъ вами съ большею откровенностью, чэмъ въ присутстви посторознихъ, о нашихъ ошибкахъ, нашихъ недостаткахъ, чтобы мы были обличаемы ») Господомъ, находясь всв вмъстъ предъ Нимъ. Потомъ, когда церковная служба будеть такимъ образомъ окончена, я думаю саздуетъ отворять двери, чтобы всэ, кого угодно будетъ послать Господу, могли входить въ храмъ, в мы могли бы молиться за нихъ и проповъдывать имъ евангельское слово... Я надъюсь также, что въ недалекомъ будущемъ им найдемъ болте удобнымъ и желательнымъ принимать вмёсть святое причастіе, какъ церковь, каждое воскресенье. Но впрочемъ я не желаю вводить этого насильственно или принуждать въ чему-либо; мив желательно, чтобы церковь была приведена къ этому только чрезъ кроткое двйствіе Духа Божія " 10).

Причащая върующихъ, Ирвингъ обращался къ каждому изъ нихъ съ короткою ръчью, что по словамъ иистриссъ Олифантъ было вовстановленіемъ древняго обычая.

Въ 1834 году оказалось нужнымъ точние опредилить часы, въ которые должно было совершаться богослужение, что и сдилали пророки. Для совершения богослужения были назначены "первый и послидний часы каждаго дня". Это, по объяснению доктора Нортона, означало, что богослужение должно было на-

<sup>•)</sup> Здъсь разумъются, въроятно, пророческія облаченія.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Mrs. Olip. II, 322.

## православное обозръніе.

чинаться въ шесть часовъ утра и оканчиваться въ шесть часовъ вечера. Но въ дъйствительности, конечно, богослужение не продолжалось въ течение всего этого времени, а были совершаемы только двъ службы въ день, утренняя и вечерняя; первая начиналась въ шесть часовъ утра, а послёдняя въ пять часовъ вечера и оканчивалась въ шесть. Такимъ образомъ каждая служба продолжалась по часу, а можетъ быть нъсколько и болъе.

Это едва-ли не все, что можно сказать объ ирвингіанскомъ богослуженіи въ первый періодъ его развитія. Нельзя не видъть, что сдвланныя въ богослуженіи измъненія отличали его только вившнимъ образомъ отъ пресвитеріанскаго и никакихъ существенныхъ измъненій въ этомъ случав сдвлано не было.

Второй періодъ развитія ирвингіанскаго богослуженія начинается именно со времени возвращенія апостоловъ изъ путешествія въ 1840 г. Мы видели, что одного изъ целей ихъ путешествія по чужимъ странамъ, какъ утверждаетъ докторъ Нортонъ, было "выкапывание золота". Эти слова были свазаны этимъ писателемъ гораздо позже путешествія и поэтому содержать въ себъ кажется нъкоторую неточность. На самомъ дълв, отправляясь просвъщать язычниковъ, апостолы благодаря своему глубокому невъжеству и незнакомству съ религіозною жизнью европейскихъ народовъ были совершенно чужды какоголябо желанія "выкапывать золото" въ чужихъ странахъ, а хотвли напротивъ сами снабдить эти страны своимъ собственнымъ спиритуальнымъ золотомъ. Но когда они лично и подробно познавомились съ состояніемъ европейскихъ странъ въ религіозномъ отношении, то увидбли, что въ средб европейскихъ народовъ сущоствуетъ не только истинная ввра въ Бога, но и некоторыя ихъ религіозныя учрежденія свидётельствують о своемъ древнёйшемъ, истинно апостольскомъ происхождении. Такимъ образомъ имъ и пришлось открыть "золото" въ чужихъ странахъ, хотя и покрытое со всёхъ сторонъ "суеверіемъ", — этотъ последующій сактъ докторъ Нортонъ относитъ къ раннвищему времени. Увидъвъ "ЗОЛОТО", апостолы поступили съ нимъ такъ, какъ и слёдовало поступить истиннымъ англичанамъ, т.-е. начали его выкапывать и препровождать для обработки на свою спиритуальную фабрику, дабы оно, прокаленное и очищенное, могло снова "циркулиро-вать" по различнымъ церквамъ. Такимъ образомъ все это дъло

Digitized by Google

сильно отличалось коммерческимъ характеромъ: на существующія въ другихъ церквахъ богатства апостолы посмотръли, какъ на сырье, которое слёдовало обработать и снова отпустить на европейскіе рынки.

Благодаря преимущественно этому знакомству съ иностранными религіозными культами, богослуженіе ирвингіанъ совершенно утратило свой прежній пресвитеріанскій характеръ, отличительнымъ признакомъ котораго, какъ мы сказали, служитъ строгая простота и отсутствіе внёшности. Оно составилось и притомъ совершенно механически изъ богослужебныхъ формъ, запиствованныхъ въ другихъ церивахъ, греческой, римской и протестантскихъ. Немного требовалось труда, чтобы соединить эти формы въ одно цёлое, выбравъ тё изъ нихъ, которыя болѣе нравились или которыя были одобряемы пророками.

Первымъ, кажется, нововведеніемъ въ богослуженіи, послёдовавшимъ за возвращеніемъ апостоловъ, были священныя одежды. Въ этомъ случав примеромъ для другихъ церквей служила каоедральная церковь въ Альбюри; въ 1842 году священныя одежды были рекомендованы апостолами и другимъ церквамъ. По словамъ доктора Нортона употребление одеждъ при богослужени не заключало въ себъничего новаго, но было слъдствиемъ заимствованія въ другихъ церквахъ уже существующихъ формъ и обычаевъ, и именно твхъ изъ нихъ, которые представлялись наиболее приличными и важными, отличались скромностью, степенностью и древностью. Излишнюю пышность при богослуженіи довторъ Нортонъ считаєть съ одной стороны "детскою глупостію", "гръхомъ", "почти богохульствомъ" и даже "обезьянничаньемъ", а съ другой -- полагаетъ что неприлично совершать "наиболте священныя службы предъ Господомъ Славы въ обыкновенныхъ одеждахъ". Было постановлено, чтобы апостолы надъвали при богослужении пурпуровыя одежды, пророки--голубыя, евангелисты-врасныя, (пбо ихъ обязанностью было напоминать всвиъ о пролитіи крови Христовой и окропленіи ею), пасторыбълыя, такъ какъ они обязаны были наблюдать за народомъ и пещись о чистотв его сердца и жизни 11).

После введения одежать были произведены существенныя из-

<sup>&</sup>quot;) Norton, The Restoration of Ap. and Prophets, pp. 160, 161.

мъненія и собственно въ богослуженія. Литургія, составленная апостолами, "содержитъ въ себъ, по словамъ того же автора, элементы всяхъ существующихъ литургій, восточныхъ и звпадныхъ; и однако не похожа ни на одну изъ нихъ, не только по своей чистоть и католичности, но и по гармонія всего цълаго, ни одна важная часть котораго не можетъ быть опущена, или поставлена на другое мъсто. Въ этомъ отношения, какъ и во многихъ другихъ, она есть спиритуальный снимовъ съ богослуженія въ скиніи; въ ней осуществляется то, что прообразовала скинія. Эта литургія представляла изъ себя истинный и совершенный порядокъ прообразовательнаго подзаконнаго культа, была составлена при помощи свъта пророчества и обсуждения апостоловъ, причемъ были приняты во внимание и видения, полученныя разными лицами. Впрочемъ она не представляетъ всетаки изъ себя накого-либо совершеннаго христіанскаго богослуженія, которое не должно выражаться въ однихъ только обрядахъ и церемоніяхъ, но скорве въ славъ божественнаго присутствія, которая явилась при освященіи храма, когда "облако наполнило домъ Господень. И не могли священники стоять на служенія, по причинъ облака; ибо слава Господня наполнила храмъ Господень" (З Цар., УШ, 10, 11) 13).

Порядовъ совершенія литургіи Миллеръ описываетъ слёдующимъ образомъ: "она начинается съ призыванія свят. Троицы. Затёмъ тотчасъ же совершается исповъданіе и отпущеніе грёховъ (the confession and absolution), — Форма послёдняго предоставляется на благоусмотрёніе священнослужителя, — входная молитва и киріеэлейсонъ. Послё этого "Слава въ вышнихъ Богу", особый коллектъ, чтеніе посланія и евангелія, вилючая сюда и соотвётствующій стихотворный антифонъ, слёдующій за чтеніемъ посланія, и никейскій символъ вёры. За этимъ начинается проскомидія (the offertory), съ враткими антифонами и молитвой, потомъ приношеніе даровъ (the oblation of the elements), во время котораго поется извёстный антифонъ и молитва приношенія. Затёмъ, послё "горё имёнмъ сердца", очень длинное *мредисловіе*, по мѣстамъ многорёчивое и слабое по выраженію, сопровождаемое другими *предисловіями*, изъ которыхъ одно произносится

<sup>12)</sup> Ibid. 162.

въ пятьдесятницу при введеніи четвернчнаго священства, кажется болве длинное, чвиъ желательно. Оно ноходить на таковое же въ свътлое воскресенье. За этимъ слъдуетъ молитва Господия и молитва, произносимая при освященій даровъ, хлёба и вина отдельно. Затемъ "молитва приношенія после освященія даровъ" съ некоторыми особенностями для главныхъ праздниковъ. Затвмъ послё принесенія свётильника, причемъ поется вороткій антифонъ, поминовение живыхъ, совершаемое по нвоколькимъ оормамъ, составленнымъ для всёхъ случаевъ, съ пропусками для пополненія особыми моленіями. Затямъ, по неизменному обычаю, сохранившемуся во всёхъ древнихъ литургіяхъ, поминовеніе усопшихъ, изложенное въ краткихъ выраженіяхъ, и заключительная молитва предъ совершеніемъ службы объ ускоренін втораго пришествія. Въ началь этой части службы мы находимъ молитву малаго входа, за которою слёдуетъ Agnus Dei п особые возгласы, обращенные ко второму и третьему Лицу св. Троицы, вмъстъ съ извъстными словами: ата атіоіс, "святая святымъ" и благословеніе, для котораго существують разныя формы. Во время причащенія поются антифоны. Богослуженіе оканчивается благодарственною молитвою по причащенія, однимъ изъ плохо-написанныхъ англійскихъ переводовъ Те Deum и заключительнымъ благословеніемъ англійскаго молитвенника<sup>4 13</sup>).

Кромѣ литургія апостолы составили уставъ и для другихъ службъ которыя. совершались утромъ и вечеромъ.

Что васается чисто внёшнихъ принадлежностей богослуженія (кромѣ священныхъ одеждъ), то о нихъ нужно сказать, что еще въ 1838 году въ ирвингіанскихъ церквахъ были устроены алтари, которыхъ не было прежде, хотя и было отдѣлено извѣстное пространство, гдѣ совершалось священнодѣйствіе (засгаrium). Въ то же время оставленъ былъ пресвитеріанскій обычай причащаться сидя и вѣрующіе начали предъ причащеніемъ подходить къ алтарю и становиться на колѣна <sup>14</sup>). Въ 1847 году было введено употребленіе освященнаго масла при визитаціи больныхъ, которымъ помазывали ихъ во исполненіе словъ апостола Іакова (V, 14), хотя у ирвингіанъ и нѣтъ таинства еле-

<sup>&</sup>quot;) 1, 227, 228.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. 1, 223.

освященія въ собственномъ смысяв <sup>15</sup>). Въ 1852 году было введено употребленіе свътильниковъ при богослуженін на томъ основания, что помнио древняго происхождения этого обычая, свътильники употребляются въ церквахъ римской, греческой, у коптовъ, сиріанъ и несторіанъ. Было постановлено, чтобы въ алтаръ были два свътильника, которые должны служить эмблемами "присутствія Господа въ Его двоихъ свидателяхъ, апостостолё и пророкв" и семь свётильниковъ предъ алтаремъ для означенія, "что Господь присутствуеть въ каждой частной церкви въ священствъ седмеричнаго старъйшинства". Кромъ того, еще прежде поставили одинъ свътильникъ, который горълъ постоянно предъ алтаремъ, въ ознаменование "свидътельства предъ Христомъ, какъ истино присутствующимъ въ таинствъ Своей нлоти и крови" 16). Гораздо позже, именно въ 1868 году, было введено въ церкви употребленіе святой воды. Въ это время одинъ католическій пасторъ, обращенный въ ирвингіанство, прпвыкшій къ употребленію святой воды въ своей церкви, пожелалъ, чтобы ему дозволили ее употреблять и у ирвингіанъ. Вопросъ объ этомъ былъ подвергнутъ на обсуждение апостоловъ и они ръшили ввести употребление святой воды повсемъстно въ церквахъ 17).

Въ томъ же году была составлена особан служба, которая должна была совершаться при сохранении св. даровъ преждеосеященныхъ. Обычай сохранять преждеосвященные дары появился впрочемъ гораздо раньше, именно въ 1850 году, и былъ заимствованъ въ греческой и римской церкви. По ученю секты, подтвержденному пророками, "въ домъ Божіемъ должна была непрестанно сохраняться пища для дътей Божіихъ, и притомъ не только для больныхъ, но и для ежедневнаго причащенія въвующихъ. Въ какомъ же болве удобномъ мъстъ дары могли быть сохраняемы, какъ не въ алтаръ? Поэтому было постановлено, чтобы извъстная часть хлъба и вина, которые были осващены въ предшествующее воскресенье, должна была сохраняться въ назначенномъ для того дарохранилищъ въ алтаръ. Эле-

- <sup>16</sup>) lbid. I, 265, 226.
- 17) Ibid. I, 300, 301.

<sup>1)</sup> Ibid. 248.

менты сохранялись такимъ образомъ не только съ цёлью причащенія вврующихъ, но и съ цвлью предношенія предъ Богомъ: этимъ выражалась спиритуальная истина, имъющая своимъ символонъ стояъ съ хлъбами предложенія, или хлъбы предложенія, употреблявшіеся въ подзавонное время. Было постановлено, чтобы во время утреннихъ и вечернихъ службъ, тотчасъ послъ молнтвъ (supplications), ангелъ входилъ въ алтарь, и вынувъ святые сосуды, содержавшие хлебъ и вино, изъ дарохранилища, полагаль ихъ благоговъйно предъ Господомъ, представляя ихъ народу не какъ предметъ повлоненія, но какъ выраженіе символа, после разъясненнаго въ слове, что вся наша вера направляется на вседостаточную жертву Спасителя и что только во имя Его ны совершаемъ наши молитвы и ради Него ожидаемъ отвъта на нихъ. Чрезъ сохраненіе этихъ символовъ въ алтаръ народъ постоянно бываетъ увъренъ въ присутствіи Господа, Который одинъ сообщаетъ людямъ святость и называетъ донъ, въ которомъ собираются върующіе, Своимъ. Между тёмъ какъ ежедневное предложение даровъ живо напоминаетъ имъ объ Его постоянномъ ходатайствъ и укрипляетъ виру въ нашего небеснаго Отца"<sup>18</sup>). Отсюда видно, что вновь установленный обрядъ служилъ только для того, чтобы придать более торжественности священному акту, во время вотораго ангелъ вынималъ дары изъ дарохранилища и полагалъ ихъ на алтаръ.

Какъ вездъ и во всемъ, въ этомъ случаъ произошло смъшеніе и искаженіе воспринятыхъ изъ другихъ церквей обрядовъ. Сохраненіе даровъ и ихъ положеніе на алтаръ напоминаетъ намъ отчасти преждеосвященную литургію, а отчасти сохраненіе даровъ для причащенія больныхъ, употребляемое въ православной церкви.

Теперь мы постараемся разъяснить значение того, что составляетъ, какъ въ сектв, такъ и во всвхъ церквахъ, существо общественнаго богослужения, т.-е. значение таинствъ.

Секта признаетъ только два таинства: врещеніе и причащеніе. Хотя "ординація" и вошедшее послѣ въ употребленіе такъ-называемое "запечатлѣніе" вѣрующихъ и называются таинствами, однако это дѣдается какъ бы мимоходомъ; это названіе озна-

10) Ibid. 258, 301.

223

чаетъ, что на нихъ смотрятъ только какъ на священныя дъй-. ствія <sup>19</sup>).

Ученіе о крещеній и причащеній было проповідано Ирвингомъ. Въ его сочиненіяхъ мы встрівчаемъ цізлые трактаты объ этомъ предметѣ, о которыхъ нужно сказать, что они или не содержатъ въ себѣ никакого смысла, или же содержатъ такое ученіе, понять которое совершенно невозможно. Хотя ни то, ни другое обстоятельство одинаково не служатъ къ чести этого велинаго богослова, мы однако послѣ всего сказаннаго готовы признать скорѣе первое положеніе, именно, что ученіе Ирвинга содержитъ въ себѣ только простую безсмыслицу и что онъ является въ ученіи о таинствахъ наиболѣе темнемъ и туманнымъ, чѣмъ ко всёхъ остальныхъ случаяхъ.

Его последователи излагають учение о таинствахъ проще, но при этомъ и ихъ мышленіе все-таки не отличается большою определенностью, которая, какъ сказано, происходитъ отъ ихъ неспособности къ ясному богословскому мышлению, отъ смъщенія понятій. Въ самомъ двав пусть читатель потрудится узнать напримъръ, что содержитъ въ себъ слъдующая выдержка взятая изъ "великаго свидътельства" относительно зваченія сямволическихъ двйствій при совершеніи темнствъ и вообще символовъ употребляемыхъ при богослужения. "Церковь Христова не есть нъкоторая неуловимая, неопредъленная, неосязуемая абстранція, зависящая отъ отдъленій, союзовъ, мниній или поступковъ людей, но извъстное и постоянное учреждение Господне, вызванное въ бытію совершеннымъ Имъ.актомъ, и существующее цри помощи видимыхъ и осязуемыхъ символовъ, Имъ устеновленныхъ. Эти видимые и осязуемые символы, и сами по себв и по мнънію людей столь неадэкватные для произведенія какого-либо спаритуальнаго дела, суть и свидетельство о вере и испытание въры и истинное ся торжество. Они суть постоянный памятникъ и действительное доказательство того, что существование, форма и продолжение церкви происходить отъ одного Бога, и ни въ какомъ случав не отъ людей, которые церковь составляютъ. Символы не суть пустые знаки недействительныхъ вещей, они

Digitized by Google

<sup>•)</sup> Die Lehre d. Irvingianer, nach ihren Schriften dargelegt und nach der heiligen Schrift geprüft von G. Seesemann. Mitau, 1881. S. 24.

не суть также и только наиболе приличныя формы, установленныя Богоиз или приспособленныя изобрътательными людьми для выраженія спиритуальныхъ истинъ; они не суть только п напоминание о благословенияхъ, приобрътенныхъ какимъ-нибудь инымъ образомъ или косвенно, или доставляющихъ радость невидимо: но они суть настоящія дъйствія Христа въ средъ Его народа и производять то, что они выражають; они суть ташства, -- истинный залогъ Его любви и върности въ сообщении чрезъ нихъ благословеній, которыя они должны сообщать согласно Его опредвлению. Они запечатлъваютъ вслъдствие самаго ихъ совершенія завътъ Божій, благословенія, содержащіяся въ семъ Завътъ и отвътственность, какую онъ налагаетъ, такъ что всявій крещенный человъкъ долженъ быть судимъ на основанія этого завъта какъ получившій жизнь отъ Бога; и всякій, причащающийся хлиба и вида, должень быть суднив, какъ участникъ твла и крови Христовой и не долженъ имъть никакого другаго исхода, вроиз стремленія впередъ, или къ совершенному спасенію или къ крайнему и ввяному мученію"<sup>20</sup>). Не менъе

20) Мы приводимь это любопытное мёсто въ подлинники, чтобы показать, что нисволько не преувеличиваемъ дъла въ издожения характера богословскаго мыmsenia spanniant: «The Charch of God is not a fleeting, fluctuating, intangible abstraction, dependant upon the separations, the confederacies, the opinions or actions of men; but a certain and stable constitution of God, brought into being by His act, and standing by virtue of visible and tangible symbols ordained by Him; and those visible and tangible symbols, in themselves and to the senses of men so utterly inadequate to effect any spiritual work, are the test and trial, and, duly received, are the very triumph of faith; a constant memorial and effectual demonstration that the existence, form and continuance of the Church proceed from God alone, and in no way from the men vho compose it. And they are not empty signs of unreal things, neither are they merely the most suitable forms devised by God or adopted by convention of men for the expression of spirituale truths; nor are they merely commemorative of blessings otherwise or colluterally obtained, or invisibly enjoyed; but they are present actings of Christ in the midst of His people, and do operate that which they express; they are sacraments, sure pledges of His love and faitfulness in bestowing the blessings by them, the which He ordained them to convey. They seal by their very administration the covenant of God, the blessings contained in that covenant, and the responsibilities involved therein, so that every baptised man shall be judged by the covenant as one who had received the life of God, and every one who has partaken of the bread and of wine, shall be judged as a partaker

темно учить о символахъ, употребляемыхъ при совершения тамнотвъ и докторъ Нортонъ, книга котораго появилась чрезъ тридцать почти лёть послё написания "великаго свидётельства", когда, слёдовательно, дёло о таинствахъ и символахъ должно обыло совершенно уясниться. "Мы научены, говоритъ онъ, что христіанскіе символы существенно отличаются отъ іудейскихъ образовъ (types); первые только замёняли сущность, во время ен отсутствія, вторые сопревождали се, когда она присутствовала и означали наше признаніе этого присутствія. Символы не похожи на таинства, средства благодати; они не суть съ другой стороны только и образы и тёми будущей благодати; ихъ прямое назначеніе заключается въ обнаруженіи благодати, которую мы уже получили и въ которой мы находимся" и т. д. <sup>31</sup>)

При существованія подобной путаницы дёло конечно нелегкое вполиё точно выяснить ученіе првингіанъ о тамиствакъ. Однако мы все-таки попробуемъ это сдёлать и для этого воспользуемся сочиненіемъ оффиціальнаго првингіанскаго богослова, К. Бёма, который, какъ намъ кажется, пишеть все-таки проще другихъ.

Въ ученіи о крещеніи Бёмъ различаетъ два состоянія человѣка: состояніе паденія и состояніе возстановленія чрезъ крещеніе. Падшій человѣкъ не только омрачилъ свой умъ, не только почувствовалъ недостатокъ въ знаніи Божескихъ дѣлъ, но и былъ пораженъ въ самомъ внутреннѣйшемъ источникѣ своей жизни, въ своемъ сердцѣ, сдѣлался "естественнымъ" человѣкомъ, жизнь котораго была Богомъ отвергнута и осуждена. Поэтому для обновленія жизни падшаго человѣка недостаточно одного тольно наученія, онъ нуждается "въ новой жизни", началомъ которой и служитъ "новое рожденіе"<sup>32</sup>). И если человѣкъ не можетъ дать самъ себѣ естественной жизни, которая есть жизнь для грѣха и смерти, то тѣмъ болѣе онъ не въ состояни самъ даровать себѣ новую жизнь отъ Бога. Только Богъ можетъ сдѣ-

226

of the body and blood of the Lord, and can find no retreat but only a progress onward, either to perfect salvation or to utter and eternal apostasy.»—Acta h. ecllesiastica 1837, crp. 807.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) P. 165, 166.

<sup>\*\*)</sup> Schatten und Licht, S. 60.

лать его участникомъ этой жнени; и подобно тому какъ Онъ установилъ плотское рожденіе для прододженія естественной жнани, такъ установилъ Онъ и новое рожденіе водою и святымъ Духомъ для произведенія новой духовной твари о Христѣ Інсусъ"<sup>23</sup>).

"Прежде чёмъ въ гррхё зачатый и рожденный человёкъ могъ сдёлаться участникомъ божественной жизни, онъ долженъ былъ примириться съ Богомъ. Это примиреніе совершилось вслёдствіе того, что Богъ Самъ въ лицё Своего Сына сдёлался человёкомъ, вмъсто насъ исполнилъ законъ Божій и потерпёлъ наказаніе смерти"<sup>24</sup>).

Христось умерь за всёхъ людей. Послё совершившагося примиренія людей съ Богомъ, "Богь могь пригласить всёхъ людей и потребовать отъ нихъ вёровать въ совершившееся примиреніе. Тё, которые вёруютъ, указываютъ своею вёрою на божественный актъ, по которому ветхій человёкъ въ нихъ умираетъ со Христомъ и они дёлаются въ Немъ участниками новой жизни отъ Бога. Это божественное дёйствіе на душу отдъдьнаго человёка, когда вёрующій человёкъ подчиняется порядку, установленному Богомъ, и допускаетъ воздъйствіе Божіе на самого себя, причемъ Богъ невидимо для простыхъ чувствъ и однако не менёе дёйствительнымъ и дёйственнымъ образомъ совершаетъ въ насъ таинство новаго рожденія, происходитъ во святомъ крещенія. Въ этомъ и состоятъ значеніе этого великаго таинства" <sup>25</sup>).

Ученіе о томъ, что Христосъ умеръ за всёхъ людей, есть очевидно то же самое ученіе о всеобщемъ примиренін людей съ Богомъ, съ которымъ мы познакомились раньше. Оно ведетъ къ очень важнымъ выводамъ. По взгляду секты, высказываемому въ совершенномъ противорвчія съ ея взглядомъ на всёхъ остальныхъ христіанъ, не принадлежащихъ къ ней, какъ на язычниковъ, всё люди, получившіе крещеніе, какъ дёти такъ и взрослые, дёлаются ео ірво христіанами, рождаются для новой, духовной жизни. Отсюда нётъ различія ни между катодиками, ни

26) Ibid.

227

15\*

<sup>23)</sup> Ibid.

<sup>24)</sup> Ibid. S. 61.

между протестантами, православными. "Въ ихъ глазахъ римская, греческая и англиканская церкви, отарокатолики, члены инведской, норвежской, датской и нъмецкихъ церквей, пресвитеріане, лютеране, кальвинисты, различные ноннорформисты въ Англіи, Америкъ и во всъхъ другихъ странахъ, армяне, јаковиты, копты и другіе монофизиты, несторіане и всв, которые крепцены однажды, какъ бы много они ни отступали отъ католической въры или сколько бы ни совершали смертныхъ гръховъ, находятся въ лонъ вселенской церкви. Этотъ взглядъ на всъхъ ирещенныхъ, какъ на истинныхъ христіанъ, проводится во всъхъ ирвингіанскихъ книжкахъ, гдъ начинается ръчь о "католической апостольской церкви". Къ какимъ практическимъ выводамъ приводитъ это ученіе, объ этомъ скажемъ подробно въ слѣдующей главъ.

Кромѣ этого, ученіе ирвингіанъ о талиствѣ врещенія не представляетъ какихъ-либо другихъ особенностей, сколько-нибудь выдающихся.

Какъ крещение есть новое рождение, такъ и причащение есть духовная пища, въ которой человъкъ нуждается.

"Рожденіе, говоритъ Бёмъ, есть начало жизни, которая поддерживается пищею и питьемъ. Какъ начало такъ и поддержаніе жизни есть тайна, недоступная для изслёдованія человёческаго ума".

"Тоже самое существуетъ и въ новой жизни отъ Бога. Ел начало – въ новомъ рожденіи водою и духомъ; ел поддержаніе совершается чрезъ вкушеніе плоти и крови Богочеловѣка; также, какъ и тайна естественной жизни, непроницаема, хотя и доступна изслёдованію, я тайна новой жизни"<sup>27</sup>).

"То, что подаетъ намъ Богъ при причащеній, есть тёло и кровь Того, Кто умеръ на крестё и нынё находится въ лонё Отца"<sup>38</sup>). "Въ таянствё причащенія хлёбъ есть тёло Христово, и вино есть Его кровь"<sup>24</sup>). Но какимъ образомъ это происходитъ, для вёрующаго должно быть тайной, которую не только невозможно, но и не должно изслёдовать. "Противорѣчie разуму,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Schatten und Licht, S. 183.

<sup>[ \*\*)</sup> Ibid. 197.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. 194.

заключеющееся въ атомъ ноложения въры, не десть плотскимудретвующему человаку покоя, пока онь его, какъ онъ думаеть, не разращить. Онь разрашаеть это противорачие троякимъ образомъ. Онъ можетъ отрицать присутствіе хлёба и вина; онъ ножеть отрицать присутствие въ нихъ тела и крови Христовой, нии наконець, онъ можетъ признавать присутствіе обоихъ вийств, но тольно въ смысла яхъ сосуществования. Во всяхъ трехъ олучаяхъ истинное мистическое значение таниства, т.-е. неязъяснимый и непонятный образь и способъ истинного присутствія твла и врови Христовой уничтожается, и то, что есть двло въры, двлается предметомъ сусвърія, невърія и полувърія" 20). "Въра не требуетъ знанія, какимъ образомъ хлъбъ и вино могуть быть теломъ и кровію Христовою. Она требуеть только для себя увёренности, что дело именно заключается въ этомъ. Эта увъренность зищется на божественномъ установления таинства и на повелёніи Христа совершать его въ Его церкви" <sup>31</sup>). Такимъ образомъ севта не признаетъ ученія ни о "пресуществлени" (transsubstantiatio), им о "сосуществовании" (consubstantiatio). Хлёбъ и вино послё "освященія" (consecratio) остаются твыя же, кокими они были и до освящения: учение о пресуществленія противорёчить разуму и чувотвамь. Но такъ какъ Господь назваль эти хлёбь и вино Своею плотію и вровію, то они и суть дъйствительно Его плоть и кровь, причащаясь которымъ мы причащаемся тела и врови Господа, ноторый умеръ на вреств за)

Если мы спросимъ, для чего Христосъ установилъ таннство причащенія, то должны будемъ отвётить словами Самого же Христа: "сіе творите въ Мое воспоминаніе" (Лук. 22, 19). Таинство причащенія установлено для напоминанія о совершенной Христомъ жертвѣ, объ Его смерти за грѣхи всего міра, такъ какъ въ этомъ таниствѣ дѣйствительно присутствуютъ Его плоть и кровь, а что же другое можетъ свидѣтельствовать и напоминать объ убитомъ или умершемъ человѣкѣ, какъ не его собственныя плоть и кровь? На небѣ о дѣйствительномъ принесенія

<sup>••)</sup> Ibid.

<sup>1 &</sup>lt;sup>31</sup>) Ibid. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Cm. Norton, 170.

жертвы напоминаеть Самъ Христосъ, Который живъ и предъ Богомъ является агнцемъ, какъ бы закланнымъ, а на землъ для напоминанія и возвъщенія о совершенной жертвъ служатъ Его плоть и провь «»).

Жертва съ самаго начала была необходима для приближения человъка къ Вогу, для примиренія его съ Богомъ. Первая пріятная Богу мертва была принесена Авеленъ отъ первородныхъ его стада, жертва кровная. Такую же жертву принесли Ной н Авраамъ. Но жертва животныхъ не имъла предъ Вогомъ значенія свма по себѣ и не могла доставить человѣку прощенія грёховъ. Человёкъ приносившій жертву указываль этимъ на непроходимую ствну которую создаль его грвхъ между нимъ и Богомъ, а такъ какъ человёкъ приносилъ Богу въ жертву не свою собственную жизнь, а жизнь другаго и ни въ чемъ неповиннато существа, то этимъ онъ обнаруживалъ только свою неспособность спасти самого себя и нужду въ чистой, ничвиъ незапятнанной и замъняющей жертвь, которая отвращала отъ него праведный гифвъ Господень и облегчала его совъсть отъ наложеннаго на нее бремени. Въ судьбъ умирающаго жертвеннаго животнаго человъкъ долженъ былъ познавать собственную свою вину и свое собственное, вполнъ заслуженное наказание 34).

Такъ какъ жертвы, состоявшія въ пролитія крови и умерщвленій животныхъ, были недостаточны, то онё и не прекращались во все время существованія Ветхаго Завѣта: за одной жертвой должна была слѣдовать другая и еще новыя жертвы. Но когда принесъ Себя въ жертву Христосъ, ветхозавѣтныя жертвы прекратились и правда Божія не требовала новыхъ кровавыхъ жертвъ. Послё того какъ была принесена Имъ истипная и вполнѣ достаточная жертва, на землѣ положено было начало и другаге совершеннаго богопочитанія <sup>25</sup>).

Крестная смерть Христа есть вѣчное основаніе всякаго прославленія Бога и благословенія людей. Эта смерть совершилась; часъ въ который Вогочеловѣкъ потерпѣлъ смерть за каждаго изъ насъ принадлежитъ прошлому и не повторится никогда.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Schatten und Licht. S. 196.

<sup>34)</sup> Ibid. 207-209.

<sup>35)</sup> Ibid. 209-211.

Доказательство, что некупленіе совершивлось на престѣ, заклочается въ томъ, что Тотъ, Который на небѣ, Тотъ же есть, Который умеръ на землѣ. Агнецъ, Который умерщивленъ былъ на землѣ, живетъ на небѣ, и тамъ, Своимъ присутствіемъ, возвъщаетъ о севершившемся примиренія. Онъ есть вѣчный и неисчерпаемый источникъ всякаго прославленія Богъ и необходимое условіе всякаго благословенія для человѣна <sup>24</sup>).

Отсюда видно, что тапиство евхаристів не есть продолженіе пли повтореніе жортвы, принесенной Спасителенъ на кресть. Оно возвіщаеть тольке на землів и въ церкви о принесенной однажды, неповторяемой и виолив достаточной жертві. Тіло и кровь Христа суть візрное свидітельство візчного искупленія и гді они присучствують, въ той цериви есть и высшее прославленіе имени Божія и истинное доказательство благоволенія Бокія къ своему народу <sup>27</sup>).

Евхаристія установлена въ церкви какъ хвалебная и благодарственная жертва. Совершение ся должно служить центромъ всего христівнскаго богослуженія, его сущностью. Богослуженія не должно быть безъ жертвы благодарственной (а не жертвы за грёхъ), потому что въ этомъ случать оно было бы ниже, не такъ великодённо, чёмъ богослужение, которое совершалось въ скинія. Въ церквя доляно быть существо и отображеніе того, что установлено было въ скиніи, неужели въ ней не должно быть никакого я упоминанія о жертвъ Христа? Въ такомъ случав въ ней не нужно было бы поставлять и алтарей, потому что для чего же и ставить ихъ, когда на нихъ не приносится жертвы? Но хотя евхаристія и объединяеть все христівнское богослуженіе, даеть ему его настовщій свысль и составляеть его сущность, однако важное мисто при богослужени должна занимать и проповёдь. Когда въ церкви не обращаютъ никакого вниманія на проповёдь, то народъ впадаеть въ суевёріе и невъжество, за которыми наступаетъ время, когда проповъдь начинаетъ считаться единственно необходимымъ и важнымъ двломъ. Христіанское богослуженіе въ этомъ случав подвергается опасности быть преобразованнымъ въ одну только проповёдь;

281

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ibid. S. 217.

<sup>&</sup>quot;) Ibid.

ири этомъ люди мало помалу привыкають къ мысли, что богослужение есть ничто яное, какъ только собрание върующихъ, приходящихъ слушать одну только проповъдь <sup>28</sup>).

Вопросъ о томъ, что важнёе въ богослуженія, таянство причащенія или пропов'ядь, "неспиритувленъ". И темиство и проповёдь установлены Богомъ. Однить и тотъ же Господь, повелъвшій ученикамъ проповъдывать, повельль ниъ совершать н таниство евхаристія. Если пропов'ядь устраняется наъ богослуженія или совершается ненадлежащимъ образомъ, то вврующіе перестаютъ чествовать какъ должно и самое таниство. Въ противномъ же случав, когда принесение евхаристической жертвы оставляется въ небрежении, то и проповидь теряетъ свою святость и чистоту и се замбнасть ораторское искусство и прославленіе людей. Только тогда, когда вийств съ пронов'ядью и крома нея имветь свое высокое мвсто и важное значеніе культь, заповёдь Христа, данная ученикамъ, совершенно исполняется. Какъ богослужение должно состоять изъ хвалы, благодарений и прославления Бога, такъ и проповядь должна имъть славу Божію своею высшею цэлью "").

Жертва и священство между собою нераздальны (Opfer und Pristerthum sind von einander unzertrennlich). И жертва, и священство установлены Богомъ, имъютъ одинаковое происхождение и одну цаль въ совата Божіемъ о Сынв. Человакъ приближается къ Богу только посредствомъ жертвы, и поведание Божіе, въ силу котораго человакъ явился близкимъ Богу, отличелось священническимъ характеромъ <sup>40</sup>).

Первоначально носитедемъ священнаго званія былъ глава семейства, отецъ. Но когда люди размножились и "богослуженіе перестало быть достояніемъ одного только семейства", то было и недостаточно священническаго званія одного отца и Богъ избралъ Аарона и его сыновей, и посвятилъ ихъ, чтобы они были Его священниками и служили Ему въ Его святилищъ. Но левитское священство, или священство Аарона, хотя и было установлено Богомъ, не предназначено остаться въчнымъ. Оно было учреждено

232

<sup>38)</sup> Ibid. 220--221.

<sup>\*)</sup> lbid. 221, 222.

<sup>4•)</sup> Ibid. 211.

Богонъ для совершенів богослуженія, которое оъ появляність я совершеність ноталной, вседостаточной жертвы достигло своего исполненія я высшей цвли, всябдотвіе чего превращеніе вли нэмбченіе ветхозавётного богослуженія доляно было виёть своямъ нослёдотвіємъ и прекращеніе священотва или нвиёненіе характера священныхъ лицъ. Отношеніе подваконной жертвы въ мертвё Христа таково же, каково и отношеніе священства левитовъ из священству Христа. Ветхозавётныя жертвы превратилясь, превратилось вмёстё съ ними и священотве левитовъ. Жертва Христа прянесена однажды навоегда, такъ и священство Христа, полученное Имъ и установленное однажды, пребываеть вёчно <sup>41</sup>).

По вознесении на небо Христосъ вотупнить во "святен овятыхъ" на небъ подобно тому, какъ ветховавътный первоовященние входиль однажды въ годъ во святая святыхъ скини съ вровію агнца, чтобы быть предстателемъ п ходатаемъ предъ Богомъ за людей. Это первосвященническое служение Свое на небъ Христосъ продолжаетъ и продолжитъ до времени Своего втораго пришествія. Но хотя первосвященническое служеніе Христа совершается на небъ, а не на землъ, однако и на землъ Онъ соверщаетъ Свое служение, напъ Глава церкви. Онъ есть "СВЯЩеннодвйствователь святилища и скини истинной, которую воздвигъ Госцодь, а не человъкъ" (Евр. VIII, 2). Эта скинія есть цервовь, Его тело, "отъ плоти Его и отъ ностей Его" (ЕФ. V, 30), сеть единое съ Нямъ. вакъ Онъ единъ есть со Отцемъ. Она есть главное мъсто обнаружения Его дълъ; въ ней должно открываться не только то, что Хриотосъ сдёлалъ, когда: жиль на земла, но и то, что совершаеть Онъ теперь, какъ первооващенникъ на небъ.

Церковь и Христосъ нераздельны, суть едино; въра не раздъляеть того, что Богъ соединилъ. Отскода нътъ никаного различія между первосвящениякомъ на небъ и священствоиъ въ церкви на землъ. Въ церкви не можетъ бытъ никакой другой. дъятельности, которая не была бы дъятельностью Хриота \*?).

Евхаристическая мертва на землё указываетъ на существованіе (zeugt von der Gegenwart) единой, истинной и совершен-

<sup>&</sup>quot;) Ibid. 212-213.

<sup>4\*)</sup> Ibid. 214-215.

ной жертвы на небъ. Подобнымъ образомъ относнуся и священство церкви къ первосвященству Христа. Земное священство не есть отрацание Его священства: оно скорве свидательствуеть объ Его ввчномъ служения на небъ. Ветхозавътное священство (какъ и жертвы) было священствоиъ преходящимъ. Но глава и обладатель христіанснаго священства не есть человінь смертный; поэтому и земное священство въ церкви есть образъ ввчнаго священства Христа. Смертные люди принимають участие въ его священстве потому, что они участвують въ Его смерти и восноесения и получають помазание оть Его Духа. И тань какъ не только служители церкви въ собственномъ симскъ, но и вов врещенные облекаются во Христа и двлаются причастинками Его духа, то отсюда следуеть, что и все христане имеють участие въ Его священствв. Объ этонъ говорять апостоль Петръ: "устрояйте изъ себя домъ духовный, священство святое" (1 Herp. II, 5) 42).

Въ этомъ учения о всеобщемъ священотвъ првингіане повидимому сходятся съ обще-протестантскимъ ученiемъ о немъ. Но дальнъйшія слова Бёка прямо показывають, что ученіе ихъ совершенно развится отъ ученія протестантовъ. Хотя и вов крещенные могуть быть и суть священники, "однако, говорить Бёнь, было бы странно, еслибы вся церковь участвовала въ священническомъ достоинствъ Христа, а не тъ ея члены, которыхъ Онъ особенно призвалъ къ этому служению и опредълнять, чтобы они были орудіями Его дъяній. Неужели существуеть благоугодная Богу двятельность и въ той церкви, которая не есть дело Христа? Не есть ли Онъ первосвященникъ, промыслитель или елужитель (буквально священнодъйствователь) только въ истинной скинін, которую воздвигъ Господь, а не человъкъ? И если Онъ есть небесный первосвященникъ. Который совершаетъ Свое служение въ своихъ служителяхъ и чрезъ нихъ во святилящъ, то не доляно ли Его служение быть священническимъ; и если это служение есть священияческое, то не должны ли именно тв, чревъ которыхъ Онъ Свое служение совершаетъ, быть священниками? Совершенно върно, они суть священники, священники

49) Ibid. 225, 226.

въ высшенъ и болъе совершенномъ смыслё, чёмъ были сыновья Апрона"<sup>44</sup>).

Чтобы нонять все это, нужно вспомнить то ученіе ирвингіанъ, но которому всё крещенные во Христа составляють церковь. Но это ученіе, развиваемое, когда дёло идеть о таинствё крещенія или воебще о цернви, совершенно оставляется, когда ирвингіане начинають опредёлять ближе смыслъ слова: церковь. Въ этомъ послёднемъ случаё церковью являются уже не всё крещенные во Христа, а только тё, которые находятся въ иснимиюй цернви, наковую и представляетъ изъ себи церковь ирвингіанская въ собственномъ смыслё. Но и пъ этой церкви не всё члены са равны по своему достоинству. Изъ среды простыхъ вёрующихъ выдёляется *iерархія*, которая служитъ орудіемъ дёятельности Христа въ Его церкви.

Разбирая пратко это ученіе прингіанъ съ протестантской точки зрѣлія, провессоръ Якоби восклицаетъ: "welche Verwirrung aller Vorstellungen! (какая путаница во всѣхъ понятіяхъ!)" Здъсь существуютъ испупленные, примиренные, которые посвящаютъ Богу и тѣло и душу, но они не суть христіане, они не живутъ въ Богѣ, не наслѣдуютъ славы Божіей, не составляютъ (истичной), т.-е. ирвингіанской церкви <sup>45</sup>). Но если таковымъ является это ученіе о жертвѣ и священствѣ съ протестантской точки зрѣнія, то и съ римско-католической и православной врядъли оно можетъ считаться удовлетворительнымъ и чуждымъ путаницы.

Ученіе о візчномъ священстві Христа на небі и подобномъ священстві Его орудій на землі повело къ выводамъ, весьма любопытнымъ. Священство Христа візчно, такъ и священство земное, установленное Христомъ въ Его церкви, тоже візчно. Слово "візчный" начали со временемъ относить не къ священству вообще, а иъ отдільнымъ людамъ, которые носили священное званіе, стали понимать это слово не въ общемъ, а въ конкретномъ его значеніи. Отсюда въ свою очередь явилось предположеніе, что ирвингіанскіе апостолы, и именно первые двінадцать апостоловъ, т.-е. Кардоль, Друммощать и прочіе, не умруть, «

<sup>44)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Die Lehre d. Jrvingianer von Dr. Jacobi. Berlin, 1868. S. 51.

будуть жить вычно. Впрочемъ слово "въчный", при мысли о скоромъ пришествін Христа, нёсколько измёняло свой смыслъ. По учению првингівиъ Христосъ не только придетъ скоро, но и придеть въ извъстное опредъленное время. Такъ времененъ Его пришествія были назначены святки 1838 г., когда долженъ былъ исполниться двъсти шестидесятый день послъ "отдъленія" апостоловъ на дело чрезвычайнаго служения. Тапъ канъ въ это время пришествіе Христа не совершилось, то предиоложнян, что Онъ придетъ семь лютъ спустя послё "отделенія" апостоновъ, т.-е. 14 іюля 1843 года; затёмъ сроки пришествія Христа были онредвлены 1845, 1847, 1866, 1875, 1881 и проч. годани. Вообще всякое ужасное событіе, какое случалось въ жизни европейскихъ народовъ, было принимаемо ирвингіанами за знаменіе втораго пришествія Христа. Отсюда и предположеніе о въчной мивни апостоловъ: они не умрутъ до пришествія Христа, вогратятъ Его и возсядуть вывств съ Нимь на престолахъ 4.

Со всёми этими ожиданіями быль тёсно связань особый, характеризующій секту, культь, именно культь "запечатлёнія" (the sealing).

Онъ былъ установленъ въ 1847 году и состоялъ въ томъ, что апостолы возложили свои руки на всёхъ членовъ церкви, которымъ было "около двадцати лётъ отъ роду". Съ тёхъ поръ этотъ священный актъ сталъ совершаться надъ всёми, которые достигали двадцатилётняго возраста. Совершеніе его не значило, что "запечатлённые" до тёхъ поръ не могли причащаться, нотому что у ирвингіанъ причащаются даже и дёти во всё большіе праздники, а юноши и дёвицы причащаются сначала ежемёсячно, а поточъ и еженедёльно. "Запечатлёніе" было только "дальнёйшимъ и высшимъ освященіемъ"<sup>47</sup>) вёрующихъ.

Время появленія культа "запечатлёнія", т.-е. 1847 годъ, считается "началомъ конца"; "потому что почти непесередственно послё учрежденія этого культа папа (Пій IX), своею буллой, скоро хотя и напрасно взятой назадъ, разрёшилъ духъ революціоннаго прогресса, который предъ наступленіемъ ближайшаго лёта поколебалъ почти всё евроиейскіе трочы. И именно съ того

<sup>46)</sup> Miller, I, 318 и след.

<sup>&</sup>quot;) Norton, The Restorat. of Ap. and Proph., p. 175.

же времени начались не тольно войны и неремёны династій, но и всякаго рода прогрессь, и хорошій и дурной, который переверачиваль весь мірь, и приготовляль къ новому и чудесному порядку вещей и событій въ соперинчествующихъ между собою царствахъ Христа и антихриета. Какъ мормонизмъ, который первоначально имълъ претензін на высокій спиритуальный и прореческій характеръ, возникъ почти одновременно съ изліяніемъ духа пророчества въ 1830 году; такъ и другое сатанинское навожденіе, "спяритизмъ", возникъ въ 1847 году; отличительною чертою послёдняго было появленіе и прикосновеніе рукъ. Это было какъ бы мистическимъ подлогомъ вивсто апостольства, гнавный символъ коего есть возложеніе рукъ" <sup>40</sup>).

. Таково значеніе слова "запечатлёніе", по объясненію доктора Нортона. Оно соотвётствуетъ такъ-называемой у католиковъ "воноприацін". Но съ другой стороны, несомивано и то, что у првингіанъ существуетъ особая конфирмація, совершаемая ангелонъ. Послъдняя, по слованъ Миллера, не подаетъ върующимъ какого-либо дара Святаго Духа, но служитъ только знакомъ дарованія мира 4») и совершается обывновенно предъ причащеніемъ посль того, какъ върующіе достаточно будуть научены пасторомъ. Она состоятъ въ томъ, что ангелъ преподаетъ имъ свое благословеніе, которое "н ость ихъ оннокопская коронрывція" 50). Запечатлание, совершаемое апостолами, отличается отъ этой простой "епископекой конфирмации" не только своимъ высшимъ характеромъ и не только тэмъ, что чрезъ него подается върующень даръ Святаго Духа, но и своимъ чисто апокалитсическима, или лучше эсхатолошческимъ харантеромъ. По раздълении христіанско-нзыческаго міра на двёнадцать колёнь апостолы, какъ было сказано выше, предположили, что каждый изъ нихъ, въ наждомъ отдельномъ коленъ, предоставленномъ его веденію, долженъ быль започатлать по 12.000 человакь, что и составить 144.000 упомянутыя въ Апокалинсисъ (VII, 4-8). Запечатлёніе, которое имели совершить апостолы, должно было служить для върующихъ "паспортомъ въ то страшное время, ноторое, по пред-

<sup>49)</sup> Ibid. 176, 177.

<sup>&</sup>quot;) II, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Norton, p. 175.

ноложенію, должно было нослёдовать, ногда придеть Госкода; оно, запечатлёніе, уполномочивало вёрующихъ быть мленами рая, членами того общества, которое имёло приминуть тёсно ко Господу и слёдовать непосредственно за Нимъ. Такія выдовія преимущества предоставлялись этою небольшою кучкою людей якобы въ качествё пренмуществъ потверяденныхъ и долазанныхъ истиннымъ голосомъ Божінмъ, говерящимъ чрезъ вророковъ" <sup>51</sup>).

Несмотря однако на предположение, что апостолы не умругъ, они умирали однить за другимъ. Это обстоятельство повело яз свею очередь къ предположению что тв дввнадцать тысячъ, которыя тотъ или другой изъ умершихъ апостоловъ не успёлъ запечатлёть во время земной жизни, будутъ имъ запечатлёны въ будущей жизни <sup>52</sup>).

На этомъ странномъ культъ мы заканчяваемъ свое изслъдованіе объ ирвингіанскомъ богослуженіи. Но прежде чъмъ жерейти къ слъдующей главъ, мы позволимъ себъ нъкоторыя размышленія, касающіяся духа ирвингіанскаго богослуженія.

Мы видѣли, что борьба съ церковною внѣшкостью составляла можно сказать существо всей проповѣди Ирвинга, что основаніе духовнаго, чистаго христіанства было главною цѣлью всей его дѣятельности. Было-ли ирвингіанское богослуженіе, въ когоромъ, какъ это обыкновенно бываетъ, сосредоточивается вся религіозная жизнь вѣрующихъ, осуществленіемъ того идеала, который поставилъ предъ собою Ирвингъ?

Нътъ, не было. Напротивъ это богослужение было полнъйшимъ отрицаниемъ всёхъ его идеаловъ о духовной религи, полнъйшимъ противоръчиемъ всему, что онъ высказывалъ. Этого мало. Фактъ, что сектой были приняты вопреки всёмъ разгазгольствованиямъ Ирванга извъстныя богослужебныя сорны, которыя ръзко отдъляли ее отъ той церкви, въ которой она зародилась, т.-е. отъ пресвитеріанской, показывалъ, что идеалы Ирвинга были ложны сами въ себъ, что никакой дъйствительной духовной и чистой религи въ томъ смыслъ, какой придавалъ этимъ словамъ Ирвингъ, быть не можетъ, что такая чистая, ду-

238

<sup>\*1)</sup> Miller, I. 253, 254.

<sup>42)</sup> Ibid. 292.

ховная религія есть утопія, не имъющая никакого дъйствительнаго приложения къ жизни. Какъ ни ясенъ этотъ фактъ, послъдователя Ирвенга, принявъ множество указанныхъ и другихъ богослужебныхъ оориъ, безсознательно осталнов впроченъ върны учению Ирвнига о духовной религия. Но это они сдълали совершенно механически. Редигія ихъ не представляла вичего особедно духовнаго, спиритуальнаго и однако они хотёли считать ее таковою. Чтобы избалать представляющихся въ этомъ случав затрудненій, они поступили не особенно хитроумно. Именно они приложили во всемъ своимъ богослужебнымъ и религіозно-обридовымъ формамъ слово "спиритуальный" и этимъ удовлетворились. Такниъ образонъ получилось "спиритуальное богослужение", "симритуальные свётильники", "спиритуальное масло", употребляемое при елеосвящении и проч. Но понятно, что свътильники и масло только такъ назывались, на самомъ же двлу ничимъ не отличались какъ отъ обыкновенныхъ, зажигаемыхъ въ комнатахъ свётильниковъ, такъ и отъ тёхъ, которые зажигаются во всёхъ другихъ церквахъ при богослужения.

Другой вопросъ, касающійся ирвингіанскаго богослуженія, заключается въ слёдующемъ: приближало ли оно послёдователей Ирвинга къ церквамъ римско-католической и православной?

Нѣкоторые писатели, занимавшіеся исторіей секты, отвѣчають на этоть вопрось утвердительно. Такъ г. Орловь, указавь на изображенный выше пророческій бунть въ Лондонь и его умиротвореніе, говорить, что съ этого времени "начинается новая и послѣдняя эпоха въ существованіи ирвингизма, — время его постепеннаго сближенія съ церквами римско-католическою и отчасти православною". На это сближеніе и указывають по словамъ того же автора принятіе и усвоеніе въ церкви того, что было "дѣйствительно древне, согласно съ духомъ христіанской религіи и полезно въ практическою отношенія" <sup>5</sup>).

На первый взглядъ кажется, что сближеніе ирвингіанъ съ церквами римско-катодическою и православною дъйствительно произошло. Мы можемъ сказать даже больше: послёдователи Ирвинга, прямо или косвенно, вліяли напримёръ на многихъ "свётскихъ православныхъ" людей, заставляя ихъ цёнить богослужебныя и

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) «Прав. Обозр.», февраль 1876 г., стр. 258, 259.

обрядовыя оормы, существующія въ ихъ собственной деркви, болзе чёмъ какъ это делалось прежде. Этому послёдному обстоятельству мы обязаны даже появленіемъ людей особаго типа, которые по виду кажутся совершенно православными. Нужно однако немного проницательности, чтобы видёть, что такого сорта люди, при всей своей кажущейся искреяней религіозности, при всей своей любви къ религіознымъ обрядамъ, почему-то не вполиз все-таки православны, что отъ нихъ скорбе пахнетъ нанимъ-то июмециимъ православны.

Если мы не можемъ видёть въ средё такихъ нёмецкихъ православныхъ действительно православныхъ, то еще менёе можемъ видёть православіе въ послёдователяхъ Ирвинга. Тоже самое имъетъ силу и относительно сближенія ирвингіанъ съ римскимъ натолицизмомъ. Мнёніе о томъ, что ирвингіане когда-то намърены были сбликиться или сближались съ православными или римскими католиками, какъ увидимъ, совершенно ложно.

М. Өнвейскій.

## **ДРЕВНЕ-ХРИСТІАНСКОЕ ОБЩЕСТВО**

ВЪ ПАМЯТНИКАХЪ РИМСКИХЪ КАТАКОМБЪ.

I.

Первый вопросъ въ порядкъ историческаго изслъдованія о христіанскомъ обществъ первыхъ въковъ есть конечно вопросъ объ обстоятельствахъ его образования. Когда и къмъ было проповёдано христіанство въ Римё? По всей вёроятности, начало евангельской проповёди въ столицё языческаго міра совпало со временемъ первой апостольской проповъди. Въ числъ свидътелей чуда Пятидесятницы были иностранцы, пришедшіе изъ Рима, iyдеп и прозелиты" 1). Возвратившись въ Римъ, они конечно не могли не разсказать о случившемся въ Ісрусалимъ; въроятно, въ числё цхъ быдо не мало увъровавшихъ. Они-то и были первыми провозвёстниками христіанства въ Римё. За ними чрезъ небольшой промежутокь времени последовали другіе. Визств съ сотинкомъ Корнилісиъ обратились ко Христу накоторые вонны итальниской когорты \*), которая вскор взатемъ, вероятно, возвратилась въ Римъ. Къ 42 г. церковное преданіе пріурочиваеть пребываніе въ Римв апостода Петра<sup>3</sup>). Къ 57 году въра римскихъ христіанъ славилась по всей вселенной 4). Церковь римская считала

<sup>4</sup>) PHM. I, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дѣян., II, 10.

<sup>\*)</sup> Дѣян., Х.

Э Евсевій, Церков. Истор., II, 14; Іеронных, De viris illustribus, I.

въ числѣ своихъ членовъ многихъ лицъ, принадлежавшихъ къ высшему влассу общества. Хотя ап. Павелъ говорить о кориноскихъ христіанахъ, что между ними "не много мудрыхъ по плоти, не много сильныхъ, не много благородныхъ" 5), но, что касается римской церкви, то число увёровавшихъ, принадлежавшихъ къ высшимъ влассамъ и даже въ императорской фамиліи съ самыхъ первыхъ временъ евангельской проповъди, было гораздо значительнве, чвиъ какъ о томъ можно судить по церковно-историческимъ донументрыт. Свритит, постранения тын по разму вопросу, весьма скудны. Мы ничего не знаемъ о твхъ христіанахъ изъ дона Цезаря, о которыхъ говоритъ спостолъ Павелъ въ посланія въ Филиппійцамъ \*). Родственнивъ императора Домиціана, консуль Флавій Клеменсь, претерпъль за въру мученическую смерть; но помимо этого факта намъ ничего неизвъстно. О сенаторъ Аполлонів, замученномъ при Коммодъ, нътъ никакихъ другихъ свёдёній, кромё нёсколькихъ словъ въ исторія Евсевія, написанной спустя полтора въка и притомъ вдали отъ Рима. Philosophumena — единственный документь, упоминающій о въроятновъ обращения въ христіанство Марціи, наложницы Конмода, -- факть, о которомъ упоминаеть Діонъ Кассій '). Тертулліань, писавшій въ началь третьяго выка, говорить, что Септимій Северъ шокровительствоваль сенаторамь и ихъ женамъ, асповъдывавшимъ христіанскую въру в), но не сообщаеть о томъ, сполько ихъ было и каковы были ихъ имена. Единственное сообщение его объ интересующень насъ предметь заключается въ вызовъ, брошенномъ въ лицо языческому міру: "мы не вчера явились, мы наполняеть ваши города, сенать и дворепь императорскій »).

Какая причина скудости извъстій о этихъ христівнахъ, занинавинихъ столь высовое общественное положение? Могутъ быть

) Die Cassins, Hist. LXXII, 4. Philosophum IX, 12. Astops Philosophumens называеть ее філобеос и говорить, что въ повровительстве христіанамъ она виμέμα μοδροθ μέμο, έργον τι άγαθον έργάσασθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) 1 Корине, I, 26.

<sup>9</sup> IV, 22.

<sup>•)</sup> Ad Scup., 4.

<sup>)</sup> Apolog. 37; Ad nat., I, I: «omnem sexum, omnem aetatem, omnem denique dignitatem transgredi a vobis quasi detrimento doletis».

отавлены деё причины: вопервыхъ, гоненіе Діоклетіана, канъ изв'ястно, сопровождалось повсем'ястнымъ истребленіемъ перковныхъ документовъ, и вёролтко по этому, погибля для насъ многія изв'ястія; вовторыхъ, не было ни въ природъ, ни въ догнатахъ, ни въ обрядовой сторолъ христіанотва ничего такого, что могло бы привлечь особенное вниманіе жимескихъ лютописцевъ, вообще болёв занятынъ визлическихъ лютописцевъ, но изъ труди не дошни до насъ. Эта скудость исморическихъ повъстій въ значительной мёръ восполняются археологическихы отпрыциямы, сдъланныным въ риженихъ назаномбахъ.

Eczu, nonumo apasozorprecenta gannente, me a unbente reраспорижении небольшое число поторическихъ свидательствъ объ обращения въ христіанство члановъ римской аристократіи, то эти результаты достигаются только чрезъ нотолкованіе, сравненіе, посредотвомъ такъ-называемаго чтенія между стровани, и притомъ при освещения со стороны археологическихь открычій: Воть, наприизуъ, событе большой важности, занимающее первое изото въ исторіи катаномбъ. Мы говоримъ объ обращенія въ первое же время христівнской проповди многихъ знатныхъ римлянъ: изъ самиліи Флавієвъ, къ поторой принадзежали императоры Веспасіань и Тить. Старшій брать Веспасіана, Тить Флавій Сабынь быль врессктомъ Рима въ тоть самый годь, въ который, по предалію, претеризни мученическую смерть апостолы Петрь и Павель. По обязанностямь своей рожности онь должень быль входить въ снощения съ христанами и зноть ихъ ввроучение. И воть Тацить характернауеть его танинъ образонь: "это быль, говорить онь, человань справедливый, чистой жизни и безупречного поведенія; человъкъ кротній, который осуждаль всякое насиліе и приходиль въ ужась отв безполезно продитой крови. Накоторые обвиняють его, что нь концу жизни онъ предался безпечности, и упрекають его въ небрежении къ общественнымъ дъламъ. Другіе же смотрятъ на него только, какъ на человъка умъреннаго, способнаго пожертвовать жизнію за благо государства. Третьи, наконецъ, видять въ замкнутости

<sup>10</sup>) Церковн. Истор., 111, 8.

16\*

его жизни слёдствіе старческихъ недуговъ и любовь къ повою, столь естественную въ старости"<sup>11</sup>). Эта перемёна образа жизня, такъ поравявшая современниковъ, даетъ нёкоторое право заиючать, что она была произведена обращеніемъ въ христіанотво. Действительно, нельзя не замётить норазительного оходства между порицаніями Сабина за уединенную жизнь и обвиненіями, направленными противъ христіанъ, въ немависти къ челевъчесному роду, въ равнодущин къ общественнымъ дъламъ<sup>14</sup>). Но былъ ли Сабинъ въ самомъ дёлъ христіанщиомъ? Этого нельзя было бы утверждать навёрное, еслибы не было жэвфотно, что его прямые потомки были христіанами.

Сынъ Флавія Сабина, Тить Флавій Клоневсь, быль вонсулонъ и умеръ мученикомъ. Онъ былъ женать на своей двоюродной сестрв, племянницв императора Домиціана, моснапей, вакъ и ся мать, имя Флавін Домитиллы. Отъ этого брака у Клеменса было два сына: Веспасіанъ и Доминіанъ. Имиераторъ смотрёль на нихъ, какъ на своихъ преемниковъ, и даль имъ въ наотовники Квинтиллана, Въ какое время Клеменоъ и его жена приняли христіанство? Что послужило поводомъ въ тому, какова вообще была исторія этого обращенія? Свіденія объ атомъ, воторыя несомизнно уясници бы многое во внутревней исторія цервенствующей церкви, гъ сожалънію не дошли до насъ. Мы энаемъ только по навъстно Діона Кассія, что Клеменов быль замученъ, а Домитилла была сослена<sup>13</sup>). "Домиціалъ, говорить онъ, предалъ смерти многихъ, и менду прочимъ-консула Флавія Идеменса, хотя онъ былъ его пломянникъ и женатъ на Флавін Домитилль, родотвенниць императора. Оба они были обвинены въ атензив. За то же самое преступление были осуждены и многіе другіе, предавшіеся обычаямъ и роду жизни іудеевъ. Инущество у иногихъ изъ нихъ было кононсковано. Домитила не была осуждена на смерть, а сослана на островъ Пандатарію" 14). Діонъ въ цитовалномъ м'вств ни слова не говорить о

•

244

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;") Hist., III, 65, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Infructuosi in negotiis dicimur. Teptyan., Apol., 42.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Hist, LVIII, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Этоть островь лежнть въ Гаэтанскомъ заливе, между островами Понца и Искія. Теперь онь называется Santa-Maria.

## древне-христанское овщество.

христіанствів; но извівство, что атеизмъ и усвоеніе іудейскихъ обычаевъ были почти синонимами въ глазахъ большинства современняковъ. Іудеевъ никогда не обвиняли въ атенвий, христіанъ же постоянно <sup>15</sup>). Итакъ несомийнно, что годъ консульства Клеменса былъ отийченъ изгивніемъ и смертію многихъ исповідниковъ візры, между которыми былъ самъ нонсулъ я его жена. Клеменсъ, по приміру отца, велъ усдиненный образъ явзни и зволужилъ, какъ и тотъ, отъ своихъ современниковъ, удивлявшихся отсутствію всякаго честолюбія въ такомъ блязкомъ родотвенникъ императора, упрекъ въ изибненности и недіятельности <sup>16</sup>).

Въ мученичеснихъ автахъ Нерея и Ахиллея 17), восполняеныхъ антани мученика Павла 18), сообщается, что у Клеменса была состра Плаутила, которая, есля вёрить актанъ, была обращена въ христіанство апостоломъ Петромъ. Плаутила, мулъ котерей вензвъстень, была матерію третьей Флавін Домитилы; посяблияя была отправлена въ ссылку, какъ и ея тетка, за исповедение христіанской въры въ пятнадцатый годъ правленія Домиціана (въ 97 г.). По поводу этого событія Евсевій говорить объ успвиности распространенія христіанства предъ концомъ перваго въка въ такихъ выраженіяхъ: "наша въра просіяла въ это время столь великимъ блескомъ, что даже языческіе историки упоминають въ своихъ повъствованіяхъ о гоненіи, направленномъ противь нашихъ братьевь и о наказаніяхъ, къ которымъ они были присуждены. Никоторые отметили даже время, упоминая, напримъръ, подъ пятнадцатымъ годомъ царствованія Домиціана, о Флавін Домитилив, племянниці Флавін Клеменса, одного изъ

.19) Ibid. V, p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Іустинъ Философъ, написаний свою апологію спустя еколо нятидесяти лёть послё смерти Клеменча, выражается въ одномъ мёстё такимъ образомъ: «насъ называютъ безбожниками, и мы признаемъ себя таковные по отношенію въ ложнымъ богамъ, но не въ истинному Богу». Въ другомъ мёстё онъ же говоритъ: «христіанъ называютъ безбожниками и нечестивцами, чтобы угодить разъяренной голпё». Тоже говорятъ Аеннагоръ, Минуцій Феликсъ. Это обянненіе произошло отъ того, что христіане не нийли изображеній боговъ и не приносили жертвъ. (Агнов., Contra Gentes, IV, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Contemptissimae inertiae. Suet., In Domit., XV.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Acta SS. maii, III, p. 7.

## UPABOOLABHOD OFOSPAHIE.

консудовъ римскихъ, за исповъдание въры во Христа сосланиой не островъ Цонтію" 19). "Бруцій, говорить Іеронимъ въ своемъ педожение Евсевіевой хроники, занисаль, что при Домицань большое число христівнъ претерпъло мученичество, и между жими Флавія Донитнала, дочь сестры Флавія Клеменса, консула, сосданная на островъ Понтію за то, что объявила себя христіанокою "20). Этоть Брудій, хроникоръ-современникъ Домитикны, быль вырожню, Бруцій Презенсь, другь Плинія мледшаго в діяз. Криспины, жены императора Коммода<sup>21</sup>). Онъ владия участномъ земли близъ катакомбы, которел извъотна съ кненемъ Флавін Домитиллы, потому что Росси отврыль въ окрестноотяхъ этой катакомбы остатки погребального намятника рода Brutii, и даже въ самой катакомбъ,-погребальную надинсь съ именень Бруція Криопине.<sup>22</sup>). Ісронинь въ однонъ лисьмъ къ Евстехию упоминаеть о Флавін Домитнать, онъ резоказываеть, что благочестивая вдова Паула, возвращансь въ Палестину, постила островъ Понтію, скълавшійся извъстнымъ всявлетвіе ссылки славитейной нов женщень, Флавін Доматилы, осмотрала тюныя комнатки (cellulas), въ которыхъ та провела долгое время своего изгнанія, почувствовала, что ея душа поднимаєтся на крыльяхъ въры, и подунала, что видить предъ собою Іерусалинъ н его священныя мъста" \*\*).

Мы упомянули объ актахъ Нерея и Ахиллен. Эти акты, песмотря на то, что многія подробности ихъ носять легендарный характеръ, имёють однако нёкоторое значеніе для генеалогія христіанской вётви семейства Флавіевъ. Въ нихъ расказывается о погребенія въ погребальномъ участкъ, принадлежавшемъ тротьей Флавіи Домитиллъ, находившемся при ардеатинской дорогъ, двухъ ея кубикуларіевъ (служителей при опочивальнъ)—Нерея и Ахиллея. Они были положены, говорятъ акты, "близь гробницы, въ которой была похоронена Петронилла, дочь апостола Петра".

- <sup>22</sup>) Bullet. di arch. crist., 1865, p. 24.
- \*\*) Epist. 86, ad Eustochium.

Digitized by Google

246

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>) Церковн. Пстор., Ш, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Interp. Chron. Euseb. Pamahil., anu. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Henschenius, Acta SS. maii, III, p. 4.

Кго была эта Петровалза, потребенныя прежде Нерея и Ахиллея въ усыпальницв реда Флавіевъ? Невозможно допустить, чтобы она была действительно дочерью ан. Петра. Бароній замёчаеть, ято имя. Петрониялы произведено скорве оть имени Петронія, чёнь Петра<sup>24</sup>). Это занізчаніе ижветь въ настоящемъ случав большое значение. Съ одной стороны, нешедшее до насъ сказане, если и некостоворно въ частидотяхъ, то указываетъ по прайней мъръ, на общее убъждение древности, что Петронилла янла во времена апостольскія и была обращена въ христіанство св. Петрень. И это совершенно согласно оз савтонъ погребенія Петронных, Нерея и Ахиккея въ усыпальница, устроенной Доминьлой, во времена Домиціана. Оъ кругой стороны, пля Петронным, происшение от Петронія, остоственно обращаєть аньсль къ редоначальнику семейства Флавісвъ, Титу Флавію Певрену, 'етцу церваго Т. Флавія Сабина и двду Тита Флавія Сабина, римскаго прессита \*6). Ввроятно, что Пстронилга, принадленавшая ть аристократической самили (по отцу она приналожала въ самили Аврелісвъ; на ся саркосать написано: AVRELIAE PETRONILLAE) и погребенная въ усыпальница Дониталы, была ся родотвонницей и происходила по матери отъ Т. Фланія Петрона. Воть новый и не менье славный члень групны Флавісвъ-христіанъ. Это семейство, такъ близкое къ императорскому трому, связывается посредствомъ этой личности нецосредственно съ впостольскими временами.

Имя Петроницам напоминаеть имя Илаупія, завоевателя Британін при Клавдів. Онъ быль менать на Помпонії Грепині, о которой расназываеть Талить довольно неясную исторію въ третьей книгі Анналь <sup>26</sup>). Не была ли христіанкой и эта ариетократка? Тацить говорить, что ена была въ 58 году обвинена въ слідования "иностранному суевърію". Судь надъ ней, по римскимъ законамъ, быль предоставленъ муму и совіту родственниковъ, которые и объявная се невинною. Она прожила

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Nomen Petronilla magis proprie a Petronio peam a Petro deductum videri posse: nan a Petro Petrilla, ut a Prisco Priscilla, a Druso Drusilla, dicenda potins videretur. Ann., ad am, 60, nº 32.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Suet., In Verphs., I. Bullet. di arch. crist., 1865, p. 18, 21. <sup>24</sup>) XIII, 82.

до глубокой старости "въ постоянной печали". Нивто однако не возобновлялъ противъ ися прежняго обвинения, и она даже пріобрѣла извёстность своимъ образомъ жизня, "mox in gloriam vertit". Этоть разсказъ Тацита еще менёе ясенъ, чёмъ мёсто Діона Кассія о Флавіё Клеменсё; но эта исторія, какъ и исторія Домитильн, тёсно связана съ исторіей катакомбъ. Археологическія открытія бросаютъ яркій свёть на эти темныя иёста историковъ.

Въ актахъ Нерен и Ахиллен говорится, что Домитилла и одна изъ ся служановъ были погребены въ саркосагѣ въ Террачинѣ, а два ся служителя -- въ принадлежавшемъ ей погребальномъ участва, на ардеатинской дорога, въ полутора миляхъ отъ Рина-На этомъ разстояния отъ Рима и на той же самой доротв находится теперь Ферна, называющаяся Tor Marancia. Здесь: быль найденъ ваненный столбнкъ, обозначавщій границу погребальнаго участва, съ надписью, гласившей, что этоть участовь дийеть 35 оутовъ in fronte, 40 in agro и уступленъ Сергію Корпелію Юліану и двумъ другимъ лицамъ ex indulgentia Flavias Domitillae. Другой камень, найденный близь того же мвота, имветь надпись, въ которой говорится, что погребальный участокъ предоставленъ Flavius Domitillae... Vespasiani... beneficio. Напонецъ въ катакомбъ, простирающейся подъ фермою Tor Marancia, найдены надпяся, относящіяся въ членамъ самилів Brutii. Между оамиліями Флавіевъ и Бруцієвъ существовали, вѣроятно, родственныя или дружескія связи; извёстно-но крайней мёрь, что Brutii владѣли погребальнымъ участвомъ въ сосёдствё Tor Marancia, и этими оботоятельствами объясняется, ночему историкъ Бруцій упомянуль о Флавін Домитиль.

Спускаясь по хорошей лёстницё, посёхитель встрёчаеть налёво, во второмъ этажё этой катакомбы, комнату, гдё были ногребены, вёроятно, два мученика. Здёсь была найдена издинсь и двё коловны, относившіяся къ мёсту погребенія этихъ мучениковъ.

На огромной каменной плить, собранной по частямъ Росси, было выръзано стихотвореніе, сложенное папой Дамасомъ (366— 384) въ честь этихъ мучениковъ. Правда, большая часть плиты пропала, но по оставшимся на ся обломкахъ отрывнамъ словъ можно было узнать это стихотвореніе, дошедшее до насъ, промъ

248

этого, въ нёкоторыхъ эпиграфическихъ сборникахъ <sup>27</sup>). Вотъ эте надинсь; большія буквы указывають на сохранившіяся на обломкахъ плиты слова и отрывки:

militiae nomen dederant saevum Q. gerebant officium pariter spectantes jussA TVranni preaceptis pulsante metu serviRE PARati mira fides rerum subito posueRE FVROREM COnversi fugiunt dueis impia castrA RELSNQVVNT PROiiciunt clypeos faleras telAQ. CRVENTA CONFEssi gaudent Christi portarE TRIVMPHOS CREDITe per Damasum possit quid GLORIA CHRISTI

"Они служили въ войскв и исполняли жестокую обязанность, повинуясь приказаніямъ тиранна. Принуждаемые страхомъ, они были готовы подчиняться его приказамъ. Достойное удивленія событіе: внезапно они теряють свою ярость, обратясь бвгуть, оставляють нечестивый лагерь своего вождя, бросають щиты, панцыри и окровавленныя копья. Исповёдавъ вёру, съ радостію получають побёдную награду отъ Христа. При посредствё Дамаса повёрьте, какъ могущественна слава Христа" \*\*).

Здёсь же (въ 1875 г.) были найдены двё мраморныя колонны поддерживавшія ciborium, воздвигнутый надъ алтаремъ, заключавшимъ въ себё гробницу мучениковъ. Одна нэъ нихъ украшена барельефомъ, представляющимъ человёка въ туникё и палліумё, съ руками, связанными назади; рядомъ съ нимъ изображенъ соддать, одётый въ тунику и хламиду; онъ замахивается короткимъ мечемъ надъ головой своей жертвы. Поверхъ этой сцены написано имя мученика: ACILLEVS. На другой колониѣ уцълъла только нижняя часть барельефа, на которой видны ноги двухъ лицъ, имъющія то же положеніе, что и въ первой сценъ; это было, какъ видно, изображеніе мученичества Нерея, сдъланное въ pendant къ первому. Правда, надинсь и колонны сдъ-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Haup. Codex Palatinus Estanent Sruter'out.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) По этой надинся Нерей и Ахиллей служная въ армін н. по всей върбятности, били проторіанци, которие, какъ навъотно, били исполнителями жеотонихъ приказовъ инператоровъ (Juv. Sat. X, 15 — 18; Іоснфъ Флавій, Ant. jud., XIX, I, 6). Акти же называють ихъ служителями Флавіи Домитили, племяниящи консуда Клеменса. Въроятно, послъ обращения въ христіанство они оставняя воезную службу и получили какую-либо должность въ долъ Флавіи Деминили.

ланы не ранёе конца IV въка, но нельзя конечно сомнъветься, чтобы онъ были помъщены не на томъ мъстъ, гдъ церковное преданіе указало гробницы мучениковъ. Нерей и Ахиллей, по актамъ, были погребены близъ Петрониллы, дочери Петра, принадлежавшей къ фамили Флавіевъ. Новъйшія отврытія убъдили въ справедливости показаній актовъ. Неподалеку отъ гробницы Нерея и Ахиллея была найдена фреска, представляющая матрону, вводимую въ цевтущій садъ молодой женщиной. Надъ головою матроны, представленной съ распростертыми руками, въ положеніи молящейся (orante), написаны слёдующія слова:

> VENERAN DA DEP VIIIDVS IA NVAR

т.-е. Veneranda dep (osita) VII Jdas Januar (ias); вокругъ головы молодой женщины начертаны такія слова:

> PETR O NEL LA MART,

Petronella mart (уг). Сюжетомъ орески, очевидно, служить введеніе въ рай матроны Венеранды святой Петронныкой, близъ гробницы которой оне погребена<sup>29</sup>). Эта ореска принадлежить къ IV в. и, по мнёнію Росси, первой его половинѣ. Опущеніе предъ именемъ Петронилы преоякоа Sancta есть также признанъ дравности.

На небольшомъ разстояния отъ указанной части катакомбы отврытъ обоку ходиа замъчательныя развалины. Росси безъ нодебания призналъ въ этихъ развалинахъ остатки погребальнасо монумента одного изъ членовъ или друзей рода Флавіевъ, жившаго и умершаго въ правленіе Домиціана. Это наиболъе

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Петронилла назвала мученицей вопреки исторической истину; это проезоимо или оть незнанія, или оть желанія воздать этимъ назваліемъ больную честь. Это названіе прилагалось въ древности не въ однимъ мученикамъ въ собственномъ симслъ, но иногда и просто къ святних. Въ древнихъ путеводителяхъ названи мучениками нъкоторые римскіе спископи, жившіе послѣ торжества церкви, какъ напр. Дамасъ.

достопрямвчательные изъ вовхъ остатвовъ древне-христівнскихъ яладбищь. Ипогей имветь vistibulum, выходящій на дорогу; передній оасадь vestibulum'a, сдъланный изъ тщательно обработанныхъ каменныхъ плитъ, украшенъ карнизомъ; мёсто для надписи было сдвлано, по обытновенію, надъ дверью, п теперь еще можно признать его, но саман надпись исчезла зо). Архитектура этого vistibulum'а показываеть, что онь принадлежаль знатному христіанскому семейству и могь быть устроенъ только при значительныхъ средствахъ и при полной свободв. Къ каждой сторонть этого vestibulum'a были сдиланы во II или III в., пристройки, состоящія назь небольшихъ cellae, на ствнахъ которыхъ и теперь еще замётны остатки живописныхъ украшений изъ атнал и цвътевъ, совершенно похожихъ на ствиную живопись помпейскихъ доновъ. Въ одной изъ этихъ cellae, совершенно сохранявшейся, находится полукруглый колодезь съ резервуарожь для воды и фонтаномъ, водоёмъ котораго довольно хорошо сохранидся. Каменныя скамых тянутся вдоль стенъ сосёднихъ еъ нею комнать. Неподалену отсюда находятся остатен боле общирной комнаты, также съ каменными скамьями вокругъ отвиъ, пересвиемыми въ двухъ мъстахъ дверями, ведущими въ подземелье. Невозможно сомнёваться въ назначения этого strium'a, снабжениаго свамьями и фонтаномъ: это была, очевидно, такъ называемая schola, гдъ происходили погребальныя пиршества 33). Около фонтана замятны еще остатки маленькой

<sup>20</sup>) Росси нашель обхомовь мраморной доски, которая была, по его мийнію, поміщека надь входовь вь нпогей. На ней уцілізи слідующія отрывки словь:

иода этими буквами вырізнать якорь крестообразной формы, — однить ноть древпійшихь хрисліалскихь символовь. Судя по очертаніаль буквь, надпись принадлежить къ компу I или къ первой подовний II в. Бить-можеть, другая половина доски позволила бы пополнить надпись такимъ образомъ:

#### SEPVLCRVM FLAVIORVM

иъсто, занимаемое якоремъ, подтверждаеть это предположение: онъ приходится совершенно посреднив нижней части доски, если надпись дополнить указаннымъ образомъ.

<sup>31</sup>) Triclinium Christianorum, Teptyzz., Apol., 39. Языческія надинси: diaeta quae

251

<sup>.....</sup> RVM ..... ORVM

лёстницы, которая вела въ помёщенія, теперь уже разрушившіяся; это были, по всей вёроятности, комнаты сторожей, сustodia или tutela monumenti, какъ называють ихъ древнія надинся.

Всящь за vestibulum'омъ открывается довольно широкій проходь, въ стёнахъ котораго высёчены въ уровень съ землею четыре большихъ ниши для саркофаговъ. Этотъ ипогей сообщается посредствомъ галлерен съ сосёдней катакомбой, гдё находится погребальная комната Нерея и Алиллея. Галлерея была наполнена саркофагами разныхъ равитровъ, обломки которыхъ и теперь еще видны на полу ся; суля по оставшимся на нихъ украшеніямъ, саркофаги были сдёланы въ первой половинъ II в.

Потодокъ комнаты, простирающейся вслёдь за vestibulum'онъ, покрыть во всю свою длину живописью весьма изящияго рисунва, представляющею виноградную лозу, съ ся листьями и плодами, оживленную порхающими или сидящими на вътвяхъ итицами и маленькими геніями, собирающими виноградь въ корзинки, стоя на лозъ. Листья и вътви разбъгаются по своду, разствлаются по ствнамъ съ натуральною гибностью и свободою, не ственяемые ни углубленіями для гробниць, ни предвлами геометрическихъ линій, опредблявшими въ послёдующіе вёка мёото картины. Различаются еще остаткя пейзажей въ помпейскомъ вкусъ, явление чрезвычайно ръдкое въ живописи катакомбъ и не встрвчающееся, кромв этой катакомбы, нигде более. На ствив, между нишами двухъ саркофаговъ, можно различить группу Данінда въ львиномъ рвъ. Несмотря на то, что эта фреска сильна попорчена, преврасная, хорошо задуманная композиція картины прямо бросается въ глаза. Одетый въ тунику, съ простертыми для молитвы руками, пророкъ стоитъ на небольшомъ возвышени, въ изящной и полной достоинства позвантичныхъ статуй; львы, брасающіеся въ его ногамъ, полны жизни и движенія. Въ углубленін ствны сдвлано изображеніе рыбака. Нвсколько дальше представлена овца, пасущаяся возлё дерева. Въ глубинъ комнаты изображены картины агапъ, или небесныхъ пиршествъ, съ рыбой и хлъбами, помъщенными на треножникъ.

est juncta huic monumento, solarium tectum junctum in quo populus epaletar. Orelli, 2417.

Вой орески этого ипогея по своему изяществу могуть быть поставлены наряду съ недавно открытыми оресками въ виллё Ливіи ad gallinas albas и живописью колумбаріевъ вёка Августа.

Все сказанное заставляеть предполагать, что упомянутый ипогей принадлежаль богатому и знатному семейотву Флавіевъхристіань. Нёкоторыя открытыя въ немъ надшиси еще боле увёряють въ этомъ. Такъ, на одной плитв, найденной въ галлерев, смежной съ ипогеемъ, начертанъ монограмматически содпотел FLAVILLA, указывающій, что погребенная личнооть принадлежала къ семейотву Флавіевъ. Немного дале была найдена огромная мраморная доска, закрывавшая гробницу большихъ размёровъ; на ней сдёлана следующая греческая надпись, судя по очертаніямъ буквъ, принадлежащая второму вёну:

## .ΦΛ. CABEINOC. ΚΑΙ. .ΤΙΤΙΑΝΗ. ΑΔΕΛΦΟΙ.

"Флавій Сабнить и Тиціана, брать и сестра". Иного Флавісьь Типіановъ жило во II в. М. Нübner, издавшій налиси, относившіяся къ этних лицанъ, заключилъ, что они принадлежали въ императорской самили Флавієвъ 32). Указанная зпитасія подтверждаеть это предположение. Брать и сестра, погребенные въ этомъ цпогев, ведуть свое происхождение, очевидно, отъ Тига Флавія Сабина, брата Веспасіана, отца консула Тита Фланія Клененов, пострадавшего за Христа въ одно вреня съ своей меной Флавіей Донитилкой въ 95: г. Приноминиз, что два сана Клененсе и Доммитилы были усыновлены Домицаномъ, изичинынинъ ихъ жисна и назвавшинъ ихъ, какъ наслёдниновъ шрестола, Веопасіановъ в Доминіановъ. Посл'я смерти этого имперотора, послёдняго изъ самилін Флавіевъ, оба принца, возвративникь из частной жизни, приняли, безъ сомеднія, свои прежнія имена. Кто знаеть, говорить Росси, не быль ли Флавій Сабинь оъ своей сестрой погребень въ этой общирной гробниць, или, если не онъ, то одинъ изъ его прявыхъ потожковъ?

Другая надинсь, найденная въ томъ же ипорев, слёдующая: ФЛ. ПТОЛЕМАЮС ПР КАІ ОҮЛПІА КОΝКОРДІА СҮМВ., "Фл. Птоломей и Ульпія Конкордія его жена". Росси принимаеть

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Corpus insor. lat., t. II, p. 583.

бунвы ПР за начало слова преобитероς; дёло идеть здесь, вёроятно, о родственикё, быть можеть, вліентё или отнущенникё Флавіевъ; cognomen Ptolemaitos указываеть на его егинетское происхожденіе. Быть можеть, священникъ, о которомъ упоминаеть эпитафія, быть отпущенникомъ одного изъ Флавіевъ Тиціановъ, которые, повидимому, стояли въ родственныхъ связяхъ съ цервыми Флавіями; три Флавія Тиціана были префектами въ Егинтъ въ промежутокъ можду 126 и 215 годами.

Надицеь той же катакомбы, принадлежащая IV или V в., говерить, что Аврелій Викторинъ продаль погребальное мёсто Аврелію Давренцію и что эта продажа засвидётельствована Авредіемъ Констанціемъ. Въ это время, какъ навестно, мѣста погребенія перешан въ собственность могильщиковъ (fossores); этотъ контрактъ, заключенный помимо fossores между членами одной и той же самиліи, составляетъ исключеніе. Быть можетъ, члены самиліи Авреліевъ сохранили въ теченіе столѣтій привикегію-быть погребаемыми въ мѣстѣ, освященкомъ гробнъцею ихъ одавной родственницы, Авреліи Петронилы.

Кроив данныхъ ватакомбы Домиталы, подтверждающихъ неясныя сказанія историковъ о принадлежности въ христіанскому обществу многихъ членовъ императорской самили Флавіевъ, немаловажныя свёдёнія по вопросу о вначительности распространенія христіанства въ первое же время его проповёди въ выснихъ влассахъ римскаго общества доставляють отврытия, скаланныя въ доевизёщей части катакомбы Каллета, въ такъ называемой "криптв Люцины". Границы этого погребальнаго участва могуть быть опредълены съ абсолютной точностно, благодаря тому, что съ каждой стороны находятся небольшіе языческіе ипоген. Какъ гробницы Сципіоновъ, Метедла и др., находившіяся при Анпісвой дорогі, агеа Іюцины занималь місто въ сто римскихъ футовъ ширинско и двйсти тридцать длиною. Въ среднив area возвышался погребальный монументь, общирныя развалины котораго и теперь еще видны призаппісвой дорогв 34). Повади пространства, занятаго мавволеенъ, были сдв-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Возможно, что этогъ монументъ былъ христіанскимъ мавзолеемъ. Росси пользуется для этого предположенія словами Тертулліана изъ его трактата «De resurrectione carnis»: «Corpora medicata condimentis sepulturae mausoleis et

ланы первыя работы по углубленію почвы для устройства христіанской катакомбы. Позднёйшими расширеніями занято было все пространство, остававшееся свободнымъ позади мавзодея, и галлерен подошли къ самому углу его. Этотъ иногей принадлежаль членамъ или родственникамъ рода Caecilii. Цинеронъ говорить, что эта фанилія владвла погребальнымь участномь при Аппіевой дорогв 14). Въ начала настоящаго столатія были двиствительно открыты, въ небольшомъ разотояния отъ уназаннаго area, надъ катакомбой Калинста, колумбарін и языческія гробницы, принадзежавшія фамилія Caecilii. Присутетніе многихъ зантачій Caecilii и Caeciliane въ нногев, сеелиненномъ въ последстви съ усыпальницей Каллиста и нарфотномъ, поль имецемъ крипты Людины, не могдо быть случайнымъ. Осониальные титулы, употреблявшіеся о ляцахъ сенатороваго ранга: vir clarissimus, clarissima femina, clarissima puella, honesta femine, доказывають, что эти Caecilii и Caeciliani не были отнупущенниками, принявшими по обычаю gentilitium овонкъ натроновъ, но двйствительными членами этой аристократичесной овмили. Другія, не менёе извёстныя имена, можно прочитать въ надансяхъ врипты Люцины. Найдены обловии саркосаговъ, въ которыхъ были погребены многіе потомки Антониновъ, родственники Аннін Фаустины, внуки Марка Аврелія, жены Помнонія Басса и потриъ Геліобала. Annii, Pomponii, Attici, Bassi были родственны съ фамидіей Саесіції и между собою. Этинъ объясняется то смъленіе именъ, которое встръчено въ надписяхъ крипты Люцины: Caecilius Faustus, Faustinus Atticus, Annia Faustina, Attica Caeciliana, Atticanus, Pompeja Octavia Attica etc. Pomponii Вазеі, язычники, владъли, повидимому, погребальнымъ участкомъ въ сосъдствъ принты Люцины, даже можетъ-быть надъ нею: въ одной галлерев катакомбы Каллиста нашли гробницы, закрытыя частями каменныхъ плить, взятыхъ "par une sorte de

<sup>34</sup>) Tusc. quaest., I, 7.

пониментіє sequestrautur; processura inde quam jusserit Dominus». О возможности открытало существованія кристіанскихъ максолевь будеть сказано дальше. Тенерь унажень тольно на сл'адующій фанть, говорящій въ пользу этого преднолоденія: въ окрестностяхъ Рима найдено было Росси много каменныхъ стокбиковъ съ выр'язанными на пихъ христіанскими симвелами, которыми открыто опред'язникъ граници христіанскихъ негробельнихъ участковъ.

vol domestique" съ гробницъ Люція Помпонія, бывшаго провонсуломъ въ Нарбоннѣ, и Помпонія Басса, жившаго въ III в. и бывшаго префектомъ Рима и два раза консуломъ.

Итакъ аристократическое происхождение крипты Люцины не подлежить сомнёнію; но является вопрось: вто была эта Люцина, въ погребальномъ участве которой указанная крипта выкопана и имени которой ни разу не встрвчается среди этихъ извъотныхъ именъ погребенныхъ здёсь христіанъ? Росси для разришенія этого вопроса сділаль слідующее, весьма тонкое и довольно правдоподобное предположение. Несомивнный факть существованія родотвенныхъ и дружескихъ связей между христіанскими вугвями фамилій Caccilii, Pomponii, Attici, Bassi, заставиль его обратить вничание на Помпонию Грецину, жену Плауція и современницу Нерона, объ обращенія которой въ христіанство разсказываеть Тацить 35) Имя Люцины часто встрёчаются въ историческихъ сочиненія́хъ первыхъ въковъ. Оно упоминается въ каждое гоненіе, начиная со временъ апостольскихъ и впредь до Константина. Росси видить въ этомъ имени христівнскій agnomen, намекающій на просв'ященіе, получаемое въ крещения \*6). Въ семью, въ окружающемъ языческомъ міръ, обративщіяся въ христіанство римлянки сохраняли свои прежнія имена и были извъстны подъ своимъ христіанскийъ именемъ тольно въ кристіанокомъ обществе. Люцина было, быть можетъ, христівнское имя Помпонія Грецины, одной изъ первыхъ знатныхъ рамляновъ, просвъщенныхъ свътомъ Евангелія. Когда

<sup>44</sup>) Lucina—оть lux—свёть. Употребленіе *адноміна* во времена имперія было овень распространено въ средё рямской анати, такъ что многіе именованнов одиниъ имененъ въ гражданскихъ актахъ, а въ частной и доменней жинит—другимъ. Этоть обычай былъ въ употребленіи и среди христіанъ, принадлежавшихъ даже къ низшимъ классамъ. «Какъ тебя зовуть?» спрашивали у пастуха Тарасія. «Если ты хочешь знать мое обыкновенное имя, отвёчалъ онъ, то я назывався Тарасіемъ; если же требуешъ моего истиннаго имени, то я, какъ христіанить, получилъ ири крещеніи имя Сосонъ» (Спаситель). Между именани, значеніе которихъ имбетъ отношеніе къ такиству крещенія, слёдуетъ считать столь часто вотрёчающіяся въ христіанскихъ знитафіяхъ: Renatus, Renata, Redemptus, Redempta. Въ усинальницѣ Бальбини Росси нашалъ отривовъ надинон на которомъ значилось.... SIVE ANASTASIA; очевидно это другое ими, ониволическій *аднотие*м, относящійся къ воскресенію.

<sup>•</sup> м) Annal., XIII, 32. См. выше стр. 7.

Росси нервый разъ прицель къ этой мысли, окъ высказаль ее съ величайшей осторожностию. "Это простое предноложение, говорить онъ; я не обращаю его въ тезнеъ; быть-можеть оно не заслуживаеть деже и имени предположения. Но эти попытия, эти усила ума, отремящагося пролить хотя бы олабый своть на вту область мрана, не остаются безплодными: они возбуждають вниманіе, готовоє воспользоваться мехійшими ухавеніями, уловить мальйшую черту, могуную освётить исторические факты, поторые ножно сворже угадать, чжиъ предуснотруть" 37). Росси писаль такь въ первонь том'я своего сочинения "Roma Soterгадеа" въ 1864 г. Во второмъ томъ, написанномъ въ 1867 г., онъ возвращаются въ тому же предмету по новеду языческихъ энитавій Люція Помпонія и Помпонія Басса. "Мов завлюченіе, говорить онь, пріобрало новую силу; на должно одново принисывать сму нозаслуженной важности, а окидать пока болье лоные признани и новыя монументальныя открытія не дадуть ему болво прочнаго, основанія" 38). Во всякомъ случай, предподоженіе Росси весьма естественно и превнополобно. Двйствительно, трунно кажется допустить, чтобы одна изъ знаривёшихъ римскехъ женцина, образившихся въ христівнотво, Пампонія Грецина, не приняла никакого участія въ сооруженін христіанскаго кладбиша, одужившаго въ теченіе трахъ въковъ мастонъ пограбенія родотвенныхъ ей саминій Attici и Caecilii, и сообдияго съ языческими монументеми близкихъ редственниеовъ ся – Дюція Цомпонія и Помпонія Басса. Два пункта оставались неразаданенными и воспредятствовали Росси ироизнести окончательное сужаение. Вопервыхъ, можно было еще сомнъваться въ родственныхъ отnomeniaxy neway newsergamente Pomponii Greecini, a Pomponii Bassi; вовторыхъ, если въ сосерстве съ инореемъ Помпоніи Грецины и были найдены эпитафія двухъ Ротродії, то они были языческія, и не было найдене ни одней христіанской епитаеіи оъ именемъ Помпоніевъ Бассовъ или Помпоніевъ Грециновъ. Но вскор'в и этоть недостатокъ быль восполненъ новъйшими отврытіями. Въ катакомбѣ Каллиста нашли двѣ эпитафіи, греческую и латинскую, на одной прямо можно было прочитать

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Roma Soterranea, t. I, p. 319.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Ibid., t. II, p. 282.

ими Помпонія Басса; на другой, посл'я того 'найъ куски намия были составлены въ одно ціздов, получилось имя, написанное греческими буквами: ПОМПОNIOC ГРН КЕІNOC. Эта надпись была признана относящеюся въ концу втораго или началу третьяго віка. Такимъ образомъ, имізя матеріальное доказательство того, что одинъ изъ потомковъ Помпоніи Гренины быль ногребенъ въ катаномбів Каллиста, кажется невозможно не согласиться внолив съ предположеніемъ, сділа́ннымъ Росси.

Фрески, украшающія потолки пространства на ствнахъ между гробницеми вришчы Люцины, довольно хорошо сохранились и по характору своему могуть быть отнессны вы первому выку. Онв чрезвычайно напоминають ствиную живопись, открытую въ Помпев и термахъ императора Тита, такъ что можно думать, что онъ одновременны. Особенно замъчательна въ этомъ отношения фреска, сделанная на потолке крипты. Здесь представлены гирлянды зелени и цевтовъ, фантастическія растенін, маски, ацабески, фигуры пластическаго характера, стоящія какъ статуи на пьедествлахъ, летящія птицы, завитии, цвртные фестоны, -- однимъ словомъ тв же самые декоративные мотивы, которые встрвчаются въ римской стёнониси. Генія, парящіе въ пространства, примо заимствованы у классическаго искусства. Они представлены нагими, съ граціозно развъвающимся, сопровождая движенія фигуры, поврываломъ. Трое изъ нихъ держать по загнутому пастушескому посоху; одинъ несеть въ левой руке тирсъ, т.-е. Бахусовъ жевль, а правой поднимаеть чаму или цвётокъ. Въ средний потолка, въ кругломъ медальони, была изображена онгура, теперь поити совершенно исчезнувшая; но очертанія животныхъ, отоящихъ по объ стороны ся, сохранились и приводять въ предположению, что это былъ или добрый Пеотырь съ овнами или Данінлъ между двухъ львовъ. Въ четырехъ углакъ изображены двъ женщины въ положения молящихся---orante и два добрыхъ Пастыря. Позы и движенія этихъ пастырей и женщинъ натуральны и непринужденны. По всему видно, что эта оресна была написана въ первые годы распространения новой религія въ Ринв. Художникъ изобразиль только двё фигуры, могущія напомнить догматы въры въ Спасителя, именно молящуюся женшину и добраго Пастыря. Другіе христіанскіе сюжеты или еще не успёли составиться, или были ему нензвёстны. Это

258

видно инъ того, что онъ два разе должеть быль потолка ирипты гуру молнщейся и добраго Плочыря. Живонноь потолка ирипты Люцины сладуеть поэтому считать древнойной поцыткой христіанскаго художника, призваннаго упрасить христіанскій аристократическій ипогей, представить онгурально идеи новой вёры.

Изъ всего сказаннаго видно, что христіанское ученіе въ первое время своего распространения въ Римъ находило послъдователей далеко не въ однихъ только низшихъ и бъдныхъ классахъ римскато общества, какъ думали до последнято времени. НЕТЬ сомнения, что слова Спасители, обладая нелиной утёпиятельной силой, всего болье прявлекали "къ себъ людей обяженныхъ, рабовъ и пролетаріевъ, которымъ отказывалось въ человъческомъ достоинствъ, жизнь которыхъ сопровождалась печалями, лишеніями и оскорбленіями всякаго рода. Объщаніе награды на небъ за страданія, перенесенныя на земль, веобенно сладко твмъ, кому жизнь представляетъ мало отрады. Но и въ высшихь влассахь римскаго общества при появлении христанства были страданія своего рода, именно тв моральныя болвяни, которыми сопровождается гражданское разложение, когда падаеть религія и погибають древніе идеалы, отчего теряется смысль и интересъ самой жизни: Одни, среди этого нравственнаго и религіознаго разстройства, искали удовлетворенія въ пустыхв по содержанию, но сложныхъ по оормамъ таинствахъ понлонения перондскому божеству Митра, египетскимъ и сирійскимъ богамъ и богинамъ; другіе руноводились въ живни принцинами философій, и при видь возрастающей неправды и нравственной распущенности искали опоры и утвшенія въ идеяхъ стоицизма. Но тв, религіозное отремленіе которыхь не удовлетворялось пустыми мистическими формами или холодными выводами разума, которые чувотвовали больше другихъ и внё предёловъ этого міра искали лучшаго, чемъ окружавшая действительность, -- эти люди принадлежали христіанству. Подобныя, нижныя и страдаютія серді находились и въ высшихь слояхь римскаго общества, особенно между женщинами, и если учение Спасителя при появленія своемъ въ Римѣ нашло большое число послѣд<del>овате</del>лей среди бъдныхъ людей и рабовъ, въ притонахъ неимущихъ и темницахъ, то въ то же время проложило себъ дорогу въ домамъ богатыхъ и знатныхъ фамидій и даже пронивло во дворецъ импе-17\*

ратора. Сами христіане должны были заботиться объ обращеніи ав свою вёру людей достаточныхъ и вліятельныхъ, покровительотво и средства, которыхъ помогали оуществованію общины и могли защитить ее въ минуту опасности <sup>39</sup>).

### П.

Какъ могло древне-христіанское общество сооружать катакомбы среди языческаго государства, какъ римская власть смотръда на эту дъятельность христіанъ и какъ въ свою очередь христіане поставили себя въ этомъ случав по отношенію въ ней?

Римскіе законы, какъ извёстно, не только отказывали хриодіанамъ въ своемъ покровительствё, но и прямо не терпёли ихъ, "non licet ease vos"<sup>40</sup>), —вотъ какимъ выраженіемъ можно охарактеризовать сущность взглядовъ римскаго правительства на христіанское общество. Но эта строгость и нетерпимость не простиралась на христіанскія кладбища: гробницы вёрующихъ иользовались покровительствомъ законовъ наравиё съ языческими.

Ни въ переписка Плинія съ Траяномъ, ни въ одномъ историческомъ документа двухъ первыхъ ваковъ, не содержится ни малайшаго указанія на какія-либо ограниченія свободы христіанскаго погребенія. Нужно было спещальное распоряженіе на этоть счеть, какое напр. мы видимъ въ первомъ эдикта о гоненіи Валеріана (254—259), чтобы поставить христіанскія кладбяща вна покровительства общегосударственныхъ законовъ, объявлявщихъ нецрикосновенными маста погребенія.

Уваженіе, какимъ пользовались гробницы въ древнемъ языческомъ мірѣ-еактъ общензвъстный. Въ Аеннахъ, прежде чъмъ поручить кому-либо изъ гражданъ выполненіе какой-либо важной государственной должности, наводили предварительно справки о томъ, достаточно ди онъ позаботился о приличномъ погребеніи своего отда<sup>41</sup>). Въ Римъ мъсто, гдъ лежало тъло умершаго, ста-



<sup>••)</sup> Фонъ-Фрикенъ, Римскія катакомбы, часть 1, стр. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Teptyzz. Apolog. 4.

<sup>&</sup>quot;) Ксеноф., 'Апонууната, II, 2, § 13.

новилось священнымъ. Оно пріобрётало религіозный характерь <sup>40</sup>), и накъ такое, становилось виё законовъ о пріобрётения и передачё недвижнию собственности. Его нельзя было пріобрётать на основаній права давности, оно было неотчуждаемо и на могло отойти отъ фамиліи, если на немъ былъ погребенъ хотя бы одинъ ся членъ. Поетому часто встрёчаются на римскихъ гробницахъ слёдующія буквы: Н. М. Н. Е. Т. N. S., hoc monumentum haeredes ex testamento non sequitar: этотъ монументь не переходитъ къ наслёдникамъ по завещанію, т.-е. остается въ распоряженіи погребавшагося въ немъ семейства.

Эта неприкосновенность простиралась и на христіанскіе гробницы, пользовавшіяся покронительствомъ общихъ ваконовъ о мъстахъ погребенія. Онъ находились, какъ и языческія, въ въдвий понтиссковъ, что было нисколько не обременительно для христіанъ, развъ только въ одномъ случав, именно: понтисском обязаны были наблюдать за состояніемъ гробницъ, и всяное измъненіе въ немъ должно было производиться съ ихъ вёдома и разръшенія. Христіанское религіозное чувство едва-ли могло оскорбляться такой юрисдикціей, оводившейся на практикъ тъ простому полицейскому наблюденію за сохранностію гробницъ<sup>40</sup>.

Если гробницы простыхъ върующихъ стояли подъ покровительствомъ законовъ, то и гробницы мучениковъ не были изъ-

<sup>(3)</sup> Насколько подобное наблюденіе было безобидно съ редигіозной точки врінія, видно изъ того, что Константинъ и его преемники не сділали никадиль намівеній въ относащихся сюда святьяхь закона. Позтановленіе нипералора Констанція, констанцию въ кодавсь Оседосія (IX, 7, 2), даже надтверднае ихъ. О юрисдикціи понтифенсовъ си. у Цинерена, De legibas, II, 19, 29; Orelli, Inscript. roman. select., 4406, 4515, 7831.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Religiosum locum unusquisque sus voluntate facit, dum mortuum infert in locum suum (Marcian, Digest., I, 8, 6, § 4). Законы налагали строгую кару за оскорбление гробницы: «qui sepulcrum violaverint, aut de sepulcro aliquid detulerint, pro personarum qualitate aut in metallum dantur aut in insulam deportautur (Pauli, Sent., II, G. 13).--Qui sepulcrum alienum effregerit aut aperuerit, ecque mortem suum alienum intulerit, violasse videtur. Qui monumento inscriptos titulos eraserit, vel statuam everterit, vel quid ex eo detraxerit, lapidem columnamque sustulerit, violasse videtur (ibid). Неръдко погребальныя надинси содержали проявятия противъ оскорбителей гробницъ: Illi deos iratos, si quis de eo sepulcro violaverit. Quisquis hoc sustulerit aut laeserit, ultimus suorum moriatur.

яты отсюда. Римскія власти выдевали обывновенно тело казненнаго, если ихъ просили о томъ. Дигеотъ прямо говорятъ объ этомъ 44). Мы знаемъ, что Пилатъ велълъ выдать Іорису Ариначейскому тело Інсуса. Діовлетіанъ и Макониннъ особеннымъ аниятомъ подтверднай эту суманную, статью угодовнаго права. Бе нарушали поэтому только при ноключительныхъ обстоятельствахъ. Церковная асторія первыхъ вёковъ представляеть нъскольно примъровъ текого нарушения 45). Тъла мучениковъ были иногда совершенно уничтожаемы язычниками изъ боязин, чтобы овладень ихъ телами, христівне не пріобрели съ ними ихъ мунества и твердости. Но это были все-таки рядкіе случан, объяснявшіеся особеннымъ раздраженіемъ властей или народной толпы (векъ то и было въ указанномъ сейчасъ примъръ); нанболье древнія катакомбы устроены обыкновенно вокругь пробницы мученика, погребеннаго какимъ-либо благочестивымъ христіаниномъ въ своемъ саду или подгородной виллъ.

· Быть-мощеть покажетоя страннымъ, какъ могии мёста ногребенія частныхъ дидъ быть такъ общирны, что превратникъ внослёдствія въ цёлыя кладбища. Нужно замётить, что римскій законъ относнися не только къ мёсту, на ноторомъ находниясь гробнина, но и ко всему, что окружало се. Подъ его покровительствомъ находнинсь: агеа, гдё соеружена была гробница, иногей, выкопанный подъ ней, постройки, сады, — словомъ весь земельный участокъ, въ среднић котораго гробница обыкновенно помѣщалась. Часто на гробницахъ, построенныхъ при различныхъ римскихъ дорогахъ, можно прочитать точное указаніе пространства земедьнаго участка, стоявшаго, такъ-сказать, въ зависимости отъ гробницы: IN. FR. Р..., IN АС... Р..., ів fronte pedea..., in argo pedes...<sup>44</sup>). Въ агеа среднияъ размѣровъ было окого 125 квадратныхъ римскихъ оутовъ. Гробница Трималькіана имѣта:

- ") Corpora animadversorum quibuelibet petentidus ad sepaiturem danda sunt. Dig., XLVIII, 24, 2.
- <sup>44</sup>) См. посляние люнской и выской нерние из онійскими: церквали: Евсев., Цери. ног., V.-1.
- <sup>44</sup>) Момзень говорить, что ени на разу не встретных унанина размировь ан гробнацахь, древниямы виса Августа съ этого времени, насбороть, усланныя эти дилантельная часто, что люжно предценарны издание Августания закона относительно этого предмета. Corpus inscript. lat., 1, p. 224, 6000

in fronte pedes centum, in argo pedes ducenti 47). Fopanifi BE одной изъ сатиръ упоминаетъ о погребальномъ участкъ въ 1000 футовъ данною и 300 шириною 48). Размёры погребальныхъ участковъ разнообразились такимъ образомъ въ безконечности; они заключали въ себъ небольшіе куски земли и занимали иногда веська обширное пространство. Были участки въ 16 квадратныхъ футовъ, были и текіе, которые по общирности походили на помъстья. На одной мраморной плить, извлеченной изъ катакомбъ, найдено начертание подробнаго плана большаго погребальныго участка <sup>19</sup>); здёсь отмёчены не только протяжение агеа въ длину и ширину, но и пересъкавшія его публичныя и частных дороги, сады и виноградники, кустарники и болота, прилегавшія въ нему, рвы, окружавшіе его. Къ сожальнію, надпись не полна и не позволяеть судить точно о размёрахъ цёлаго. Однако изъ отрывковъ ся можно видеть, что участокъ заключалъ въ себъ по крайней мъръ двънадцать югеровъ, что равнялось 3.0.000 римскимъ квадратнымъ футамъ. Извъстны другія нацинси, указывавшія на участки такикь же значительныхъ разизровъ; напр.: huic monumento cedunt agri puri jugera decem.

Обозрёвая окрестности катакомбъ или тёхъ частей ихъ, которыя составляли первоначально агеае частныхъ лицъ, можно понять, какъ легко могла семейная гробница превратиться въ общественное изадбище. Внимательное изслёдоване показываеть, что расциреніе подземелій не простиралось далёе законныхъ предёловъ погребальнаго участка. Отоюда понятно также, какъ акеа небольшихъ размёровъ могла содержать подъ собою подземныя галерен, въ которыхъ могло помёститься весьма значительное число гробницъ. Крипта Люцины напр., составляющая часть катакомбы Калиюта, первоначалько представляла участокъ земли въ 1.00 оутовъ in fronte и 230 in agro. Въ этой криптѣ Росси, насчиталъ болѣе семисотъ гробницъ; онъ думаетъ, взявъ во вниманіе размёры разрушенныхъ теперь галлерей и тѣхъ, которыя остаются еще нераскопанными, что число лицъ, погребенныхъ въ этомъ агеа (самомъ меньшемъ по размёрамъ и

263

<sup>&</sup>quot;) Petron., Satiric., LXXI.

<sup>48)</sup> I, VIII, 12.

<sup>&</sup>quot;) M. de Rossi, Roma Soterranea, t. I, 2-e partie, p. 55-57.

менње другихъ загроможденномъ гробницамя), было болње двухъ тысячъ <sup>50</sup>).

Богатые христіане безъ-сомивнія давали мвсто погребенія въ предвлахъ своего участка многимъ бъднымъ върующимъ. Мы знаемъ, какъ широко была развита въ первенствующей церкви благотворительность, какія большія суммы жертвовались ея состоятельными членами въ нользу бёдныхъ, больныхъ, вдовъ. сироть, и нать сомнанія, что въ криптахъ, открытыхъ частною благотворительностію, находили себв пріють твла всвиз членовъ христіанской общины безъ различія состояній, наиболье бедные покондись вместе съ богатыми благотворителями и жертвователями церковными \*0). Но съ самыхъ первыхъ временъ своего существования церковь представляла общество съ опредвленной организаціей, заботившееся о овояхъ бъдныхъ членахъ п изыскивавшее средства для ихъ существования "). Заботядась ли она также и о гробницахъ для нихъ, когда вслёдствіе увеличившагося числа върующихъ частной благотворительности уже было недостаточно? Это приводить нась въ вопросу, могно ля быть въ Римъ какое-либо общество легальнымъ собственникомъ мъста погребения всъхъ своихъ членовъ, и если могло, то христіанская церковь, какъ гонимая, пользовалась ли этикъ правонъ наравне съ другими ассощаціями? .

Въ Римъ было много такъ-называемыхъ коллегій. Однъ изъ нихъ имъли религіозную пъль, таковы были коллегіи понтифексовъ, авгуровъ и др. Были затёмъ союзы, учрежденные въ честь какого-либо божества: cuttores lovis, Herculis, Apollonis et Dianae etc. Вторая категорія коллегій, весьма похожихъ на среднёвъковыя ассоціаціи, имъла въ виду промышленныя и торговыя ибли; учрежденіе ихъ принисывалось Нумъ и Сервію Туллію. Иввъстны коллегіи каменьщиковъ, плотниковъ, торговцевъ ячменовъ, торговцевъ виномъ, рыбаковъ, кузнецовъ, ювелировъ, музыкантовъ, погонщиковъ ословъ <sup>53</sup>) и др. Изъ наднисей, най-

'') Ibid , p. 78.

<sup>1</sup>) Apud nos inter pauperes et divites, servos et dominos interest uihil.—Lactant., Div. Instit., V, 14, 15.

<sup>11</sup>) Деян., II, 44-45; IV, 85-87; VI. 1.-1 Темов., V, 16.

<sup>12</sup>) Была найдена въ г. Potenza, близь церкви св. Стефана, надичсь, относящаяся къ коллетіи азілатії. Ії теперь еще погонщики ословъ собираются на

денныхь въ Римв и провинціяхъ, извёстно о существованія очоло осьмидесяти такихъ коллегій. Третья категорія коллегій не имъла ни промышленныхъ, ни религіозныхъ цълей; она состояла неъ ассоціацій, образовавшихся съ цёлію отправленія какихъ-либо тержествъ и праздниковъ, какъ напр.: collegia juventutis, cyllectbobabilla B5 Beclus MHOPER'S robogant, kars показывають налинон;--- съ цёлію взаниопомощи, какъ коллегія бъдныхъ и рабовъ, коллегии служителей одного и того же дома. Коллегін этого послёдняго рода часто называемъ именемъ обmaro roomoguna, collegium, quod est in domo Sergiae Paullinae 52), ния унершаго благодётсяя, панять котораго желали почтить, cultores statuarum et chypeorum d. Abulli Dextri; unorga nonserin ставились подь покровительство какого-либо иностраннаго божества, чинтелями котораго были рабы, вывезенные изъ странъ, rgb fochogotbobard ero kyldts, collegium vernarum colentes Isidem; иногда подлегін принимади отранныя и непонятныя наиме-HOBAHIA, KAR'S HAIP: collegium convictorum qui uno epulo vesci solent; поллегія об'вдающих зоднимъ блюдомъ 54). Коллегія имъли общую кассу, и щенбыль періодически двлилась нежду членами. Прежде конца республяки эти коллегія, кажется, не были особенно заняты вопросомъ объ обезпечения приличнаго погребенія своимъ членамъ. Но при Юлів Цезарв этоть преднеть пріобритаеть такую важность, что большая часть существовавшихъ коллегий превращается въ потребальныя товарищества. Погребальный участокъ, ставший съ этого времени необходимою приналежноотно каздой коллеги, обезпечиваль мысто погребения не только 38 CH URCHAMH, HO H COMOHOTBAMM MYD: posterisque corum omnium et uxoribus concubinisque 55).

Въ началъ право собранія, jus cocundi, не было ничэмъ ограинчено; но вскоръ коллегія стали подоврительны въ главахъ

этомъ мѣстѣ въ день св. Стефана и обводять животныхъ вокругъ церкви, основанной безъ-сомнѣнія на томъ мѣстѣ, гдѣ собирались *авілагії* въ древне-римскую эпоху. Достойна замѣчанія эта долговѣчность народныхъ обычаевъ.

<sup>4\*</sup>) Это название наводить на мысль о *домашней церкви*, упоминаемой ап. Павломъ. Римл., XVI, 4.

<sup>\*\*</sup>) Быть можеть подь этямъ именемъ скрывалось какое-лябо христіанское общество. Bullet. di. arcb. crist., 1864, p. 62.

<sup>11</sup>) Orelli, 4093.

Digitized by Google

: :

римской власти и по отношенію въ нимъ были предприняты различныя ограничивавшія ихъ свободу мъры. Цицеронъ говорить, что во время республики правительство уже стералось сократить число воллегій. Юдій Цезарь повидиному совершенно защетилъ ихъ. Августь смотрёль на никъ также неблагоовлонно. Образование ноллегий было поставлено въ зависимость оть разрёшенія сената или императора: quibus ex S. C. coire licet, говорять весьма многія надписи. Траянъ такъ цодоврательно смотрель на все ассошания, что едва теривль общество, состоявшее изъ ста пятидесяти пожарныхъ, въ одномъ провинціальномъ городъ 56). Исключенія однако двлались во вев вромена для восоціацій "бъдныхъ людей, которые собирались каждый мвояць, чтобы сдвлать складчину для пріобретенія месть цогребенія" 57). Тавого рода союзы могли составляться и существовать безъ особеннаго на то разръшенія сената или имнератора; существование ихъ было признано законнымъ и безъ этихъ ограниченій, — permittitur, какъ выражается Марціанъ. Это право, предоставленное сначала только однимъ жителямъ Рима, было распространено эдиктомъ Септимія Севера на всю Италію и провинціи 58). Чтобы понять, какъ христівне могин ноставить подъ защиту этого закона отправление своихъ погребальныхъ обрядовъ и свои общественныя владбища, достатонно сопоставить тексть Марціана со ольдующини словами Тертулівна, который какъ бы компентируеть указанное мёсто ринскаго юриста. Тертулліанъ, описывая христіанскіе обычан вонца II в., говорить: "каждый изъ насъ дълесть небольшой высадь (т.-е., въ церковную сокровищениу) въ опредъленный день мъсяца, если желаеть и если позволяють средства, ибо у насъ ивть прянужденія, а все діластся добровольно. Составляющінся суммы употребляются на двла благочестія: оне служать не для пиршествъ и неприличнаго излишества, но для пропитанія и погребенія бъдныхъ" 59).

••) Plin., Ep., X, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Permittitur tenuioribus stipsm menstruam conferre, dum temen semel in mense coeant. Marcian., lib. 3 Institut.—Dig.. XLVII, 22, I.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Quod non tantum in Urbe, sed in Italia et provinci's Severus rescripsit. Marcian., loc. cit.

<sup>\*)</sup> Modicam unusquisque stipem menstrua die, vel guum velit, et si modo

Большая и интересная языческая надщесь, найденная въ 1816 г. въ г. Lanuvinm, распрываеть предъ нами внутреннюю организацію этихъ коллегій, которыми воспользовались христівне, какъ легальной формой. Она содержить уставь колдеги, состоявшей цочти исвлючительно изъ рабовъ п основанной въ 133 г. въ честь Діаны и Антиноя и для погребенія мертвыхъ. Чтобы быть иринятымъ въ ея члены, нужно было сдълать ваносъ (capitularii nomine) деньгами и угостить членовъ амфорой добраго вина (boni vini amphoram). Когда умираль членъ коллегіи, извёстная сумма была ассигнуема на его похороны; часть ся расходовалась на устройство похоронъ, часть раздвлялась между чинами, участвовавшими въ похоронной процессии. Если владелецъ рабачлена коллегіп не хотвлъ выдать твло его для погребенія, последнія почести должны быть отданы его изображенію. Когда рабъ получалъ свободу, онъ долженъ былъ угостить коллегію амоорой вина. Каждый новый президенть коллеги при вступленіи въ должность обязывелся устроить объдъ для всёхъ членовъ. Шесть разъ въ годъ члены коллеги устраивали общіе объды въ честь Діаны, Антиноя и повровителя коллегіи. Каждый чденъ имълъ право на опредъленную порцію хлъба и вина 60). Ссоры и всякаго рода несогласія воспрещались во дни праздниковъ, ut quieti et hilares diebus solemnihus epulemur. Hasoнець, желавшіе сділаться членами коллегіи приглашались изучить ея уставъ, чтобы не жаловаться впослёдствія и не давать наслёдникамъ повода къ судебному процессу. Эта коллегія бёдныхъ и рабовъ проповъдывала уважение къ человъческой жизни въ то время, когда самоубійство было почетнымъ родомъ смерти: если какой-либо изъ ся членовъ оканчивалъ жизнь самоубійствомъ, коллегія отказывала ему въ погребенія: quisquis ex quacumque causa mortem sibi asciverit, ejus ratio funeris nou habebitur.

. Всъ эти постановленія, проникнутыя духомъ взаимопомощи

velit, et si modo jussit, apponit... nam<sup>t</sup>inde nou epulis... sed egenis alendis humandieque... etc.—Apolog., 39.

<sup>60</sup>) Въ Римѣ въ 1864 г. нашли два бронзовыхъ сосуда, принадлежавшихъ Collegium Serrensium и служившихъ, судя по надписи, для измѣревія вина на празднестяахъ коллегіи.

и освященныя религіозной идеей, совершенно соотвётствовали христіанскимъ идеямъ и легко могли войти во нравы древнехристіанскаго общества. Это становится еще понятнёе, если принять во вниманіе то, какую цённую защиту представляла для христіанскаго общества принятая имъ форма погребальныхъ ассоціацій, если разсмотрёть постановленія частныхъ лицъ и и корпорацій касательно погребенія умершихъ, относящіеся сюда нравы и обычая римлянъ. Здёсь необходимо вдаться въ нёкоторыя подробности.

Когда богатый римлянинъ дёлалъ завещаніе, онъ начиналь обыхновенно такъ: "я,... будучи въ здравомъ умв, заввщаваю моему сыну... наслёднику..." Затёмъ слёдовали инструкци о похоронахъ, о сооружении и мъстъ гробницы. Эта форма завъщанія была такъ общераспространена, что на большей части погребальныхъ памятниковъ двлается упоминание о томъ, что наслёдникъ устроилъ его, повинуясь волё умершаго: ex testamento fecerunt "1). Если о памятникъ не упоминалось въ завъщании, то наследникъ указывалъ въ надписи, что гробница сооружена на его собственныя средства: pecunia sua, impensa sua, de suo faciendum curavit. Часть зав'ящанія, говорившая о гроббниць, можетъ быть представлена въ слъдующихъ выраженіяхъ, заимствованныхъ изъ погребальныхъ надписей: "Завещаваю, чтобы моя гробница-sepulchrum, monumentum, memoria, cubiculum memoriae, cella memoriae-была сдълана по составленному мною плану и чтобы была построена комната съ мвотами для сиденья. Въ этой комнате пусть поставять дее моихъ статуи, одну мраморную, другую бронзовую. Объ они должны быть страни изъ самаго лучшаго мрамора и изъ самой лучней бронзы и должны имъть не менъе пяти футовъ высоты. Въ этой же комнать пусть поставить съ каждой стороны кровать и скамьи, сдёланныя изъ хорошаго камня. Въ тё дни, когда она будеть открыта, пусть украшають ее коврами, снабжають подушками, одвялами и одеждами для употребленія собирающихся въ ней. Передъ зданіемъ пусть будеть построенъ алтарь, ara \*\*),

<sup>••)</sup> Ивогда только буквы: Т. F. I., H. F. C., testamento fieri jussit, haeres faciendum curavit.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Aras mortuis vestris confertis, говорить Тертулліань. Apolog., 13.

наз лучшаго каррарскаго мрамора, украшенный скульптурными изображеніями; вдёсть пусть покоятся мон кости. Cella должна миэть дверь, которую можно было бы легко отворять и затворять.

"Довъряю весь мой погребальный участовъ съ его зданіями, виноградниками, садами, источниками и колодиами, все, окруженное отвною, заботамъ двухъ монхъ вёрныхъ отпущенниковъ М и N. Желею, чтобы за садомъ наблюдали три главныхъ садовника съ ихъ помощниками, и чтобы, въ случав если ктолибо наз нихъ умретъ или оставитъ ивсто, набрали бы другаго; чтобы въ теченіе своей службы они получали по тридцати изръ хлъбнаго зерна и денетъ... Поручаю моему сыну или наслёднику производить эти ущаты. Затёмъ я нелаю и привазываю всёмъ мониъ отпущеннивамъ дъдать важдый годъ небольщіе ваносы, въ которымъ мой сынъ или наслёдникъ долженъ прибазить... Мой управитель долженъ будеть собирать взносы. На эти суммы пусть будеть приносима приличная жертва, пріобрътаемы на гробницу вънки изъ розъ и фіадовъ 63), хлъбъ и вино для празднества на моей гробница, которое должно быть совершаемо ежегодно въ день моего рожденія и въ три слудующіе дня и во вобхъ другихъ сдучанхъ, которые я указываю.

"Поручаю выполнить мое завёщаніе, соорудить гробницу, устронть похороны и соблюдать другія статьи завёщанія, моему сыну и васлёднику, В. моему управителю, М. и N. монмъ отпущенникамъ. Поручаю имъ выполнить все тщательно и согласно съ монми распоряженіями. Рёшительно воспрещаю передавать продавать, закладывать, вообще какимъ-нибудь образомъ отчуждать что-либо изъ того, что принадлежить моей гробницё; желаю, чтобы она никогда не выходила изъ владёнія моей фа-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Жертвы, совершавшіяся въ этихъ случаяхъ, parentalia, состояли только изъ вина, цвѣтовъ и другихъ подобныхъ предметовъ. Кровавое жертвоприношеніе при гробницѣ было дурнымъ предзнаменованіемъ. Приношенія вѣнковъ пріурочивалнсь иъ извѣстнымъ днямъ, напр.: въ 21 марта или въ 21 мая, какъ видно по надписямъ. Эти дни назывались dies rosationis и dies violationis. Эней покрылъ гробницу отца цвѣтами, purpureosque jacit flores etc., Aen., V, 79. Объ этомъ обычаѣ говорится въ надписяхъ: coronare, coronam inferre, colere sepulturam rosis et escis paganis, escas rosales et vindemiales ponere. Язычникъ Цецилій упрекаетъ христіанъ: coronas sepulchris denegatas. Min. Felix, Octavius, 2.

миліп <sup>64</sup>). А если мол наслідники премебрегуть исполненіемъ какого-либо изъ етихъ предписаній, я требую, чтобы они заплатили штрафъ и внесли столько-то денегъ въ государственную казну, и чтобы съ этого времени ежегодный доходъ съ виноградниковъ и садовъ передаваемъ былъ главному начальнику города или коллегіи медиковъ <sup>65</sup>), той или другой корпораціи, на условіи взять на себя обязанность справлять ежегодныя празднества и совершать жертвоприношенія, означенныя въ завъщаніи" <sup>66</sup>).

Дълан завъщаніе, особенно заботились о томъ, чтобы обезпечить ежегодныя собранія друзей и служителей при гробницъ, дабы не исчезла совершенно память объ умершемъ. Эта цъль отчасти достигалась общедоступностію погребальнаго пирисетна, устроявшагося на доходы, получаемыя съ имущества, находившагося на погребальномъ участкъ, отчасти — раздачей денегъ (sportulae) всъмъ присутствовавшимъ въ назначенный день на погребальномъ праздникъ.

Эти обычая римлянъ объясняють намъ многія черты жизна древне-христіанскаго общества. Такъ какъ церковь но крайней мъръ къ началу III в. приняла законную форму погребальныхъ ассоціацій, то первоначальное христіанское богослуженіе почти во всемъ своемъ составъ очень и удобно и легко могло быть скрываемо подъ внъшнимъ видомъ обрядовъ и церемоній, совершавшихся въ ту эпоху на языческихъ гробницахъ. Язычники совершали жертвоприношенія и устрояли ежегодныя пиршества въ честь умершаго или патрона коллегія; христіане двлали благочестивыя собранія въ честь мучениковъ. "Въ опредвленный

<sup>44</sup>) Можно было судебнымъ порядкомъ принуждать насяфдниковъ къ выполнению статей завѣщанія. Въ надинси на гробницѣ какого-то Папирія говорится, что онъ предоставилъ своему насяфднику обозначить число явть его жизни: Heres annos annotabit (надпись была сдѣлана очевидно при жизни Папирія); вырѣзаны даже начальныя буквы формулы: V. A. (vixit annos). Но пасявдиикъ не иозаботелся исполнить это завѣщаніе, и мѣсто, назначенное для обозначенія лѣть жизни, осталось пустымъ.

<sup>44</sup>) Всѣ эти подробности заимствованы изъ надгробныхь надписей, собранныхъ Orelli. «Rome souterraine» par Spencer Northcote etc., 2-me ed., p. 74-77.



<sup>&</sup>lt;sup>(\*)</sup> Neque mutabitur, neque veniet, neque donabitur, neque 'pignori obligabitur, sed nec ullo modo abalienabitur, nec de nomine excat familiae suae. Orelli, 4386, 4395, 4430, 4417.

день, въ опредъленный часъ, собравшись вийств въ намить мученика, мы бываемъ въ общени съ подвижникомъ вёры и славнымъ свидътелемъ Христовымъ" <sup>67</sup>). Въ литургический языкъ вощли даже термины, употреблявшіеся язычниками. Такъ олово *natale* <sup>88</sup>), которымъ означали годовщину рожденія того умершаго, намять котораго хотвли почтить жертвоприношеніями и ширшествами, стало употребляться кристіанами для обозначенія церковныкъ торкествъ въ честь мучениковъ и приложенное къ годовщинте ихъ смерти, получико символическій омысяъ, обънчненный Августиномъ и другими учителями церквя: въ христіанства съ отниъ сковомъ стали соединять мысль о смерти, камъ ротъдения въ:нстинную, живнь.<sup>69</sup>).

Надпись, найденная въ г. Lanuvium, седержить ordo совлагит, вля росписание пиршествъ и праздниковъ погребальной коллегия: VIII Idus Martias natali Coesenni patris... XIII K. Sept. natali Coesenni Silvani fratriz... XIX Jan. natali Coesenni Ruffini patroni municipi... Подставьте, говорять Росси, вивето этихъ именъ имена Каллиота, Сикста, Агнии и вы получите страничку изъ древне-христіанскаго календаря" 70). Годовщина освищенія памятника надъ гробницей мученика пли martyrium'a мегла. праздноваться также безъ нарушенія правиль и обыкновеній погребальныхъ коллегій: на одной недвино отврытой явической надписи читаемъ: Natalis monumenti V. Id. Маня. Пиршества при гробница, которыя были такъ заботливо распредвлены въ уставъ волнегія г. Lanuvium и которыя соворшались въ этихъ schola или cella, о приличной меблировкв которыхъ упоминалось иногда, какъ мы уже видёли, въ завёщания, послужили безъ сомнвнія прототипомъ христіанскихъ агапъ при гробницахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Mart. S. Ignat., 9.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Въ Грепін жертвы, приносимыя въ годовщину смерти, также назывались уєусога. Геродотъ, IV, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>(\*)</sup> Усвоить этотъ терминъ христіанамъ било тёмъ легче, что язычники употребляли его въ приложеній къ годовщинамъ всякаго рода. Легіоны имёли natalis signorum, день восшествія вмиератора назывался natalis purpurae въ отличіе отъ дия его рожденія, natalis genuinus. Также и въ древне-христіанской церкви праздновался день смерти мученика и день открытія или нерепессиія его мощей, просто natalis и natalis reliquiarum.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Roma Sotteranea, t. I, p. 210.

Впрочемъ погребальныя пиршества, сколько были въ обычаяхъ римскихъ, столько же и въ традиціяхъ іудеевъ, составлявшихъ несомнённо значительную часть древне-христіанской общины въ Рямё въ первыя времена ся существованія <sup>71</sup>). У іудеевъ было въ обычаё устроять посяё погребенія об'ядъ для утёшенія "плачущихъ"; этотъ об'ялъ назывался "хлёбомъ скорби и чашею утёшенія". Объ этомъ обыкновеніи говорять: Іеремія <sup>72</sup>), Іевевімль <sup>73</sup>), Притчи <sup>74</sup>). Во времена апостольскія эти погребальные об'яды отличались такимъ обиліемъ и роскошью, что иногда буввально разоряли даже состоятельнаго человъка, обязаннаго по госиодствующему обыкновенію приглащать иномество народа изъ опасенія прослыть въ противномъ случай нечестивцемъ <sup>75</sup>). Скажемъ нёскольно словъ объ обычаяхъ, употреблявшихся на христіанскихъ агацахъ, наснолько можно судить о инхъ по археологическимъ даннымъ.

Въ катакомбахъ найдено много сосудовъ, унотреблявшихся на древне-христіанскихъ пирществахъ. На доныникахъ этихъ сосудовъ дъланов самыя разнообразныя изображенія <sup>76</sup>): добраго Пастыря, апостоловъ, мучениковъ, владъльцевъ сосуда, сцепъ изъ домашней жизни и т. д. Для насъ важны въ этомъ случай встръчающіяся на нихъ изреченія, указывающія на итвоторыя интересныя особенности и обычая, сопрововдавшія древне-хриотіановія агацы.

Накболье часто встричается на сосудахъ несомнитно произноснижееся на агапахъ восклицание: *pie seses*, "пей, инви!"---посклицание, неридко встричающееся и на языческихъ памятникахъ

<sup>16</sup>) Ios., Bell. Iud., II, I, 1.

<sup>10</sup>) Изображенія эти вырёзались изъ тонкихъ золотихъ листочковъ, прилёцлялись ко дну чаши п прикрывались стеклянной пластинкой. Затёмъ дно сосуда подвергалось дёйствію огня до тёхъ поръ, пока дно и пластинка не скрёцлялись. Большинство этихъ сосудовъ было найдено въ цементѣ гробницъ, куда они вставлены были дномъ, когда цементъ былъ еще мягкимъ. Двойное дно, закрытое цементомъ, противостояло дёйствію времени, стеклянныя же стёпки почти всегда разрушались.

<sup>&</sup>quot;) Дъян., XXVIII, 17, 24.

<sup>&</sup>quot;) XV, 5, 7.

<sup>&</sup>quot;) XXIV, 17.

<sup>&</sup>quot;) XXXI, 6.

того же рода ""). Какое значение имвла эта формула въ языче -ствё и христіанствё? "Жить" для язычника въ большинствё слу чаевъ значило проводить жизнь, исполненную всяческихъ удовольствій. Марціанъ, Катуллъ, Петроній и другіе поэты того времени не иной смыслъ соединяють съ этимъ выраженіемъ когда, указывая пирующимъ на перспективу угрожающей смерти, **убъждають** ихъ торопиться насладиться жизнію и ея утвхами: Mors aurem vellens, vivite, ait, venio; Ergo vivamus, dum licet esse bene;-Sera nimis vita ut crastina, vive hodie. Языческія потребальныя надписи представляють аналогичныя формулы: vixi dum vixi bene;-amici dum vivimus vivamus. Можно судить поэтому, что было въ мысляхъ пировавшихъ язычниковъ, когда они, наподнивъ чаши виномъ, обращались другъ въ другу, восилицая: pie zeses! Это не было простымъ пожеланіемъ счастливой жизни, но жизни исполненной чувственными удовольствіями всякаго рода. Когда же мы видимъ древнихъ кристіанъ употребляющими подобныя сормулы, то можно ли допустить, чтобы на братскихъ агапахъ послёдователей Христа въ виду останковъ мученика. Они могли почиметься въ томъ же смыслё, какой придавали имъ почитатели Венеры и Бахуса? Священныя изобра женія на чашахъ, изображенія апостоловъ Петра, Павла, Агнін событій изъ Ветхаго и Новаго Завета, въ особенности же трогательный символь добраго Пастыря, представленныя для возбужденія благочестивыхъ мыслей въ умахъ върующихъ,--все это не исключаеть ли всякую мысль, несогласную съ принципомъ христіанской умъренности и воздержанія? "Мы убъждены, говорить Мартинын, что въ большинстве случаевъ речь здесь шла о жизни въчной: ибо не должно забывать, что на этихъ агалахъ господствовала тревожная мысль о мученичествё, что присутствовавшія лица не были увърены въ своей безопасности на следующий день, что братские тосты соединялись съ мыслю о последней разлука, разлука, сопровождаемой тою краткою и меланхолическою радостію, какую сообщаеть надежда на лучшее будущее на небъ и о которой говорить ап. Петръ: "какъ вы

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Слова собственно греческія (πίε ζήσης), но вошелшія совершенно въ обыденный языкъ римлянъ и писавшіяся на чашахъ латинскимъ шрифтомъ.

участвуете въ Христовыхъ страданіяхъ, радуйтесь, да и въ инденіе славы Его возрадуетесь и восторжествуете "<sup>78</sup>).

Варіацію формулы "pie zeses" составляеть формула "bibas et propina". Послёднее выраженіе указываеть на особенный обычай при пиршествахъ, существовавшій въ классической древности, перешедшій къ христіанамъ и практиковавшійся при агапахъ. Propinare значидо въ древности, отпивъ немного вина изъ чаши или только прикоснувшись къ ней губами, передать ее своему сосёду за столомъ или другому лицу, провозгласивъ при этомъ его имя. Этотъ обычай быдъ перенятъ римлянами у рековъ, какъ показываетъ самое названіе (propinare, греч. пропічш), и у грековъ онъ существовать еще въ глубокой древности. Въ Иліадъ дълается о немъ упоминаніе. Полное описаніе его находится въ слёдующемъ мъстъ Виргиліевой Энецаь:

> l'ixit ") et in mensam laticum libavit honorem, Primaque, libato summo tenus adtigit ore. Tunc Bythiae dedit increpitans; ille impiger hausit Spumantem pateram, et pleno se proluit auro<sup>10</sup>).

Этоть обычай быль выраженыемь дружеской пріязни и нервако разоматривался какъ двйотвіе религіознаго характера. Propinare значило мелать добраго здоровья и вообще счастья, propinare salutem, какъ говорить Плавцій<sup>41</sup>). Пили также въ честь боговъ, чтобы онискать ихъ благоволеніе, и чаша вышитая съ этимъ намъреніемъ обыкновенно въ концъ пиршества называлась огаter boni Dei или boni genii. Иногда на самой чашъ была написана сормула тоста, какъ напр.: Orfitus et Constantia in nemine Herculis felices vivatis. Первенствующее христіанское общество удержало этотъ обычай на своихъ братскихъ агапахъ, но сообщило ему новый смыслъ и значеніе. Идолоповлонники пили въ честь своихъ боговъ или героевъ; христіане стали пить въ честь Христа и за упокой умершихъ. Язычники писали на своихъ чашахъ: vivas in nomine Herculis,—христіане: vivas in nomine Christi, in nomine Laurenti и т. д. Августинъ говоритъ,

t

27.4



<sup>\*)</sup> I посл. IV, 13. Martigny, Dict. des antiqu. chrét., nouv. ed. 1877, p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Дидона.

<sup>\*)</sup> I, V, 736 et seq.

<sup>44)</sup> Martigny, p. 684.

что его мать Моника въ праздничные дни приносила небольшой кубокъ, наполненный виномъ, смъшаннымъ съ водою и, слъдуя обычаю, отвъдывала напитокъ и передавала затъмъ кубокъ другимъ \*\*).

Впослёдствія, съ упадкомъ чистоты храстіанскихъ правовъ, эти обычаи послужили поводомъ къ непристойному и соблазнительному невоздержанію, что возбудило негодованіе многихъ отцевъ и учителей церкви У въка. Августинъ горько жалуется на / оргія, слишкомъ часто примишивавшіяся къ почитанію святыхъ, "которыхъ пьяные преслёдовали своими чашами подобно тому, какъ разъяренные язычники преслёдовали ихъ каменьями« \*\*) Павдинъ ноланскій объясняеть, какимъ образомъ выродились эти агапы, говоря о празднестве въ честь св. Феликса. "Множество народа, говорить онъ, привлекается сюда славою св. Феликса. Есть здёсь поселяне, недавно обращенные, которые не умъють читать и до принятія Христовой въры были рабами языческихъ обычаевъ, повиновались своимъ похотямъ, равно какъ и богамъ. Они приходятъ оюда издалева, со всёхъ концевъ стране. Пыная втрою, они пренебрегаютъ произительнымъ холодомъ; проводять цвлую ночь въ веселыхъ бденіяхъ; нрогонають сонъ своимъ весельемъ и разсвевають темноту оватомъ факсловъ; но къ своимъ молитермъ они примъщиевотъ оргио и послъ пънія гимновъ Богу предаются излишествамъ усть, основрияють пахучими винами гробницу святыхъ; поютъ съ кубкани въ рукахъ и ихъ пьяными устами дьяводъ ругостся изнъ св. Федик-COM3 " 84). ٠...

Христівновія погребальныя агапы, происходили нерёдко въ зданіяхъ, построенныхъ при гробницахъ и приснособленныхъ для этой цёли. Изъ времени гоненія Діоклетіана извёстенъ случай коноискація предметовъ, найденныхъ въ домё, служившемъ для собраній христіанъ г. Цирты; эти предметы заключались въ съёстаыхъ припасахъ, мужскихъ и женскихъ одеждахъ, совершенно, какъ видимъ, соотвётствующихъ тёмъ одеждамъ, о доставлёнія которыхъ принимающимъ участіе въ погребальномъ

- <sup>63</sup>) Ennar. in Ps. LIX.
- ") Nat. S. Fel., IX, V, 541 et seq.

18\*

<sup>&</sup>quot;) Ibid., 685.

пиршествё говорить упомянутое выше завёщаніе язычника. Завёщанія язычниковъ и надписи коллегій часто упоминають также о колоднахъ и цистернахъ, устроенныхъ вблизи гробницъ для удовлетворенія потребностей пирующихъ; у входа въ катакомбу Домитиллы, какъ было сназано, открыты остатки большаго зданія, представлявшаго обширную залу (artium) со скамьями вокругъ стёнъ, сообщающуюся съ колодеземъ и фонтаномъ и сдужившую очевидно для совершенія агапъ.

Въ заключеніе ричи о сходстви древне-римскихъ погребальныхъ обычаевъ съ христіанскими, укажемъ на одну недавно открытую надпись, очень характерную въ этомъ отношения.

AREAM AT (ad) SEPVLCHRA CVLTOR VERBI CONTVLIT ET CELLAM STRVXIT SVIS CVNCTIS SVMPTIBVS. ECCLESIÆ SANCTÆ HANC RELIQVIT MEMORIAM. SALVETE FRATRES PVRO CORDE ET SIMPLICI EVELPIVS VOS SATOS SANCTO SPIRITV. ECCLESIA FRATRVM HVNC RESTITVIT TITVLVM MA. I. SEVERIANI C. V. EX ING. ASTERI<sup>36</sup>).

"Евелній, почитатель Слова, пожертвоваль area для погребенія и устроиль cella исключительно на собственныя свои сведства. Онъ предоставиль эту memoria святой церкви. Отъ чистаго и простаго сердца Евелпій прив'ятствуеть вась, братья, исполненные Св. Духа.

Церковь братьевъ возстановила эту надинсь <sup>84</sup>). Въ этой надинся, отъ которой по выражению Росси вветь непосредственнымъ чувствомъ и которая составлена въ соверниенно арханческомъ тонв и стилв, можно отмвтить выражения тождественныя съ твми, которыя употребляются въ надинсяхъ языческихъ погребальныхъ коллегий: area, cella, memoria. Выражение cultor Verbi составлено по обравцу выражений: cultores lovis, Herculis, Dianae etc. Впрочемъ оно повидимому не было



<sup>&</sup>lt;sup>et</sup>) Ex ingenio Asteri-указавіе, что Астерій быль поэть, составнышій эту вадпись.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Оригиналъ былъ въроятно уничтоженъ во время какого-либо гоненія. Христіане по прекращенія гоненій реставрировали эту надпись. Bullet. di arch. crist., 1864, p. 28.

осфиціальнымъ названіемъ христіанскаго общества, потому что Евелпій прилагаеть его только къ себв, и нъть ни одной надписи, изъ которой можно было бы видъть, что оно прилагалось ко всей общинъ христіанъ, скрывавшейся подъ видомъ погребальной коллегіи. Какое оффиціальное названіе она имъла, объ этомъ можно только догадываться. Весьма возможно, что это было "ecclesia fratrum", употребленное въ указанной надписи и встрѣчающееся въ нѣкоторыхъ другихъ надписихъ, какъ напр.: hunc locum cunctis fratribus feci. Одна греческая надпись подтверждаетъ повидимому это предположеніе; въ ней церковь имъетъ тоже наименованіе и представляется подобно другимъ корнораціямъ имъющею общественную сокровищницу: Е!  $\Delta E$ ТІХ ТОЛМНХЕ ЕТЕРОН ВАЛЕІН  $\Delta \Omega \Sigma EI ΤΟΙΣ ΑΔΕΛΦΟΙΣ, "если$ вто осмълится положитъ въ мою гробницу другое тьло, тотъзаплатитъ штрафъ "братьямъ".

Исторія даєть намъ нёкоторыя доказательства въ пользу того предположенія, что христіанская церковь существовала, какъ на законномъ основания составленная корпорація. Извъстно, что Александръ Северъ производилъ разбирательство спора, возникшаго между содержателямя патейныхъ заведеній (popinarii) в христівнами, т.-с. между двумя корпораціями, ниввшими одинаковыя права. Константинъ и Ликиній въ миланскомъ эдиктв повелевають возвратить христіанамъ мёста, принадлежавшія ихъ обществу, ad jus corporis eorum, id est ecclesiarum, non hominum singulum pertinentis. Эдикты о гоненіяхъ, язданные во второй половинь III в., двлають особенное упоминание о кладбищахъ и запрещають ихъ посъщение. Это доказываеть, что въ это время церковь уже стада корпоративнымъ собственникомъ. Въ это время язычники безъ - сомнанія открыли, что подъ видомъ дозволенныхъ закономъ погребальныхъ товариществъ скрывается редигіозное общество. Народъ, враждебно яастроенный по отношенію къ христіанамъ, уже давно предугадываль это. Въ 203 г. произошель въ Кареагенъ народный мятежъ по поводу христіанскихъ владбищъ, de areis sepulturaram nostrarum, какъ говорить Тертудланъ 87). Озлобленная на хря-

<sup>•1)</sup> Ad Scapul., 3. Слово агеа, которое было поэтическимъ терминомъ для обозначенія миста погребенія, употреблядось въ приложения къ христіанскимъ клад-

стіанъ чернь, понимая, что установленная закономъ неприкосновенность гробницъ позволяла имъ безпрецятственно собиратьсн въ усыпальницахъ, яростно требовала уничтоженія христіанскихъ area: areae christianae non sint! Факть достопримвчательный. Онъ указываеть, что въ началь Ш в., христіанскія кладбища существовали отврыто, такъ что объ нихъ знало все языческое народонаселение Кареагена. Онь ясно также говорить и о томъ, что ранское право принимало подъ свою защиту вивств съ другими и христівнскія кладбища, потому что въ противномъ случав совершенно непонятна была бы причина народнаго возмущенія. Народъ требоваль, очевидно, изивненія статья ринскаго права, объявлявшаго всв безъ иключения гробницы непривосновенными, и добивался того, чтобы христівновія владбища были исключены изъ этого числа; незачамъ было производить мятежъ и кричать: areae christianae non sint, еслибы можно было разрушить ихъ и напасть на укрывавщихся въ нихъ христіанъ, не нарушая закона. Но римское правительство не скоро удовлетворило этому народному требованию. Первый извъстный намъ здикть, касавшійся христіанскихъ кладбищь, быль изданъ императоромъ Вадеріаномъ въ 257 г. Но статья эдикта о кладбишахъ была направдена не столько противъ самихъ владбищъ, сколько противъ тайныхъ въ нихъ собраній. Начиная съ этого времени почти всв эдикты 'о гоненияхъ. на христіанъ упоминають о кладбищахъ.

Въ цитованномъ выше мъсть Марціяна посль указанія на позволеніе составлять бъднымъ людямъ погребальныя товарищества говорится: ne sub praetextu hujusmodi collegium illicitum coeat, "чтобы подъ этимъ предлогомъ не составлялось коллегій незаконныхъ". Итакъ, чтобы лишить христіанъ покровительства закона о гробницахъ и погребальныхъ товариществахъ, требовался правительственный актъ, которымъ ихъ собранія объявлялись бы незаконными. Этими актами и были эдикты, воспрещавшіе собранія христіанъ при гробницахъ, Если такой эдиктъ отмънялся, то общее право опять входило въ силу, и

бищань особенно въ Африкъ, гдъ они дъланись по большой части на поверхности земли. Въ актахъ Кипріана говорится, что онь былъ погребенъ: in area Macrobii Candidi procuratoris.

христіане опять могли на совершенно легальныхъ основаніяхъ составлять собранія; императоры возвращали епископамъ, какъ представителямъ христіанскаго общества, право на свободное пользованіе гробницами (какъ это и было, напримѣръ, при преемникѣ Валеріана—Галліенѣ).

Свобода христіанскаго погребенія объясняется еще твмъ, что гробницы христіанъ до половины III в. и не могли обратить на ' себя особеннаго вниманія язычниковъ. Безчисленное множество гробницъ, устроенныхъ людьми различныхъ національностей н различныхъ религій, теснилось вокругъ Рима и представляло въ общенъ картину погребальныхъ обычаевъ всёхъ образованныхъ народовъ древности. Въ Римъ при концъ республики уже болве не погребали умершихъ \*\*), но сжигали и собирали пенель въ урны. Урну ставили въ гробница, принадлежавшей семейству усопшаго или погребальной коллегіи, которой онъ состояль членомь. Этоть обычай, вошедшій вь общее употребленіе во время имперіи, не былъ однако очень древнимъ въ Италіи. Въ этрусскихъ гробницахъ найдены воины въ полномъ вооружени. Въ самомъ Римв теперь еще можно видеть за Каменскими воротами гробницу Сципіоновъ, саркофаги которой занлючають цёлыя тела. Гробница Назоновъ на Фламиніанской · дорогв очень напоминаеть христіанскія гробницы. Она пред-· ставляеть высвченную въ скалв комнату, въ ствнахъ которой • вырублены горизонтальныя ниши для твлъ. Многія другія гробницы устроены подобнымъ же образомъ.

Гробницы іудеевъ, какъ Финикіянъ и Этрусковъ, почти всегда выкопаны подъ землей и состоять изъ отдъльныхъ комнать съ нишами для тълъ совершенно такой же оормы, какая придана имъ въ христіанскихъ катакомбахъ. Это единственные примъры іудейскихъ кладбищъ, имъющихъ общественный характеръ и заключающихъ въ себъ гробницы, принадлежавшія различнымъ семьямъ. Одно изъ наиболъе замъчательныхъ іудейскихъ кладбищъ открыто противъ катакомбы св. Севастіана, подъ виноградникомъ Randanini. Оно совершенно похоже на христіанскую и катакомбу: тъ же галлереи, тъ же комнаты съ нишами, задълан-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Но быль погребень Марій. Сулла быль первый изь рода Корненіснь, тіло котораго было сожжено. Сіс., De lig., II, 23.

#### ПРАВОСЛАВНОВ ОБОЗРАНИЕ.

нымя каменными и глиняными плитами. Но едва ли можно думать, что христіане подражали іудеянь въ устройствь своихъкатакомбъ. Тъ и другіе слёдовали хотя и самостоятельно, но въ сущности одной и той же традиція. Ветховавѣтные пророки говорять, что іудейскія гробницы высёкались въ скаль 89; въ книгъ Бытія повъствуется, что Авраамъ купнаъ для погребенія мамврійскую дубраву "). Христіане имѣли образецъ болѣе близкій и священный; для нихъ служила образцомъ несомнънноновая гробница, выстченная въ скалъ, въ которой Іосифъ Аримавейскій положиль твло Спасителя. Какь и во всёхъ гробцицахъ Палестины, погребальная комната была замкнута герметически посредствомъ большаго камня: углубленіе, въ которое было помъщено тело Іисуса, ничемъ не было закрыто. Въ христіанскихъ катакомбахъ, напротивъ, входъ въ кладбище оставался постоянно открытымъ, а закрывалась каждая гробница въ отавльности.

Въ принятомъ христіанами способѣ погребенія не было такимъ образомъ ничего страннаго и необыкновеннаго. Устройство первыхъ катакомбъ не должно было казаться новостію и не могло удивить кого-либо или привлечь чье-либо вниманіе. Христіане воспользовались тою свободою, которая была предоставлена всёмъ способамъ погребенія и стали хоронить своихъ умершихъ по древнёйшему обычаю, не вышедшему еще изъ употребленія и въ самомъ Римѣ и освященному примёромъ ихъ божественнаго Учителя. Итакъ они начали выкалывать подвемныя кладбища тамъ и здёсь, въ различныхъ частямъ римской Кампаньи, повсюду, гдѣ представлялся въ тому удобный случай и когда въ тому вынуждала ихъ необходимость, не предвидя безъ-сомиёнія той громадности размёровъ, какую они получатъ впослёдствіи.

Нъкоторыя изъ этихъ кладбищъ сохранили харантеръ мъстъ частнаго погребенія; въ окрестностяхъ Рима отврыты усыцальници, состоящія только изъ одной комнаты. Другія же, начатыя въ скромныхъ размърахъ, послъдовательно были расширяемы и послужний ядромъ для общирнъйщихъ катакомбъ; нъкоторыя

••) XXUI, 17-20.

<sup>••)</sup> Mcais, XXII, 16.

части ихъ впрочемъ продолжали оставаться въ рукахъ частныхъ фамилій. Слёдующая надпись намекаетъ кажется на это.

> MONVMENTVM – VALERI – M ERCVRI-ET-JVLITTES-JVLIAN I-ET-QVINTILIES-VERECVNDES LIBERTIS-LIBERTABVSQVE-POSTE RISQVE-EORVM-AT-RELIGIONE M-PERTINENTES-MEAM-HOC-A MPLIVS-IN-CIROVITVM-CIRCA MONVMENTVM-LATI-LONGI-PER-PEDES-BINOS-QVOD-PERTIN ET-AT-IPSVM-MONVMENT-

Можно привесть еще одну надпись въ этомъ же родъ, найденную въ древнъйшей части домитидловой катакомбы, въ небольшомъ разотояния отъ гробницъ мучениковъ Нерея и Ахидиея:

> M-ANTONI V8-RESTVTV 8-FECIT-YPO GEVM-SIBI-ET SVIS-FIDENTI BV8-IN-DOMINO

Очевидно, что первая надпись сдулана уз то время, когда христіальное погребеліе было совершенно свободно, и ее можно было бы принять за языческую, еслибы она не была найдена въ христіанской катакомбъ (св. Никомеда) и солибы не было извъстно, что выраженіе "religio mea" не ветръчено ни на одномъ языческомъ памятникъ.

Ив. Архангольскій.

(Продолжение слыдуеть).

# новъйшая теорія откровенія.

"Когда перестали въровать, тогда начинають разсуждать о въръ", сказалъ однажды, кажется, баронъ фонъ-Ейхендарфъ. И въ самомъ двяв нельзя отринять того факта, что всв тв философскія изслёдованія, кочорыя тенерь извёстны у нёмцевъ подъ однимъ общимъ названіснъ "ендософія религія" ("Religionsphilosophie"), выступния на сцену визств съ появленіемъ новъйшаго невърія. Нъвоторые думають даже, что начала этой "ФИЛОСОФІ́И религіи" сладуеть искать въ Философскихъ изсладованіяхъ Варуха Спинозы, котораго не безъ основанія назывыють иногда отцемъ современнаго невърія. Оъ своей стороны . МЫ ИС. МОЖСМЪ ВПОЛИВ Привнать такого аначения. Ва пантеногическимъ онлософонъ 17-го вёка; непротивъ, ны того рёшитель ного мивнія, что уже св. одіна и учители древной хонотівисной . неряви, а также нёкоторые изъ оредновъновыхъ схолестиновъ внесли много въ высшей степени изинска виларов въ сокровищницу философскаго изслёдованія религіозныхъ вопросовъ 1). Безъ сомнёнія, если существеннымъ и необходимымъ требова-

<sup>1</sup>) Мы уже совершенно умалчиваемъ на-примъръ о «More-Nebuchim» Монсея Маймонида и о другихъ религитозно-философскихъ сочиненияхъ средне-въковыхъ философовъ изъ іудеевъ.

ніемь оклосовія релягія признають совершенную независимость ея оть церковной въры, полную и всецвлую свободу оть всянаго авторитета въ двлакъ ввры, тогда, понятно, нътъ и не можеть быть мвота для христівновой и просто даже для вврутошей оннософія религія возбще. Покобно большей части представителей тать называеной "оравнительной науки о релиrin" (vergleichende Religionswissenschaft) и нынвшиля "онлософія религи" такжа требуеть прежде всего, чтобы христанство было поставлено на сонершенно равную отупень со вобым прочими религіяни. То права, козорын продзивляеть сь своей стороны пристанство въ качестив богоотвровенной религи, не находить ез этой области ни признания, ни надрежащего 'заслуженнаго чинатенія. Напротавь завен какь-то даже уклоняются оть насладованія вопроса, можно ли подтвердать вполив достаточными доинвательотвани эти права христівнетна, очовидно---въ тоиъ убъчирения, что о танихъ правахъ не можеть быть и рачи. Монно портому съ увёрениестию сказать, что современная "вилеесств ослития" щесних на собъ сигнатуру цолнаго невърія.

Если не такого сорта "наума" принивается за разрёшение выслужиния пробломь, вознующихь духь человина, и за от-BETL HA TARIO BORDOCLI, RODOPLIC BUBIOTL CANOS BARROS SARVEчие для временнало и взинего блага или бъдотвія людой; то можеть на вёрущий храстанных относнихся съ доверієнь нь танить изодіцованіять? И однаго наблюдателю совремённой религюзно-ондсооской мысля представлнется то весьма нечаль-HOE, NOTA I XAPARTEPHOE ADICHIC, WTO BE HEOTORIQUE BOOMA иненно люди, которые по самону долгу своему казалось бы обязаны были высоко держать энзия христанской звры и дин пользы ся унотреблять всю силу своего вліянія, свыи посвяща--ють себя веварующей "ецлосовія реляти" и жебярають себа въ руководители отвивлежныхъ драговъ христіанской вёры. -Эко---уже хорошо изв'ястящий сахть, что просессора прочестаят--сваго богословія текерь служить планными гланитення современной невврующей "онлософія религія". Стонть вспомнить только такія имена, какъ Полейдереръ, Бидерманъ, Динсіусъ, Бендоръ, Кафтанъ <sup>2</sup>). . . . . .

<sup>2</sup>) Мысль о направлении современнаго университетскаго богословія. [25 проте-

. . . . .

Чтобы правильно осветнть природу и характеръ выниедшихъ изъ-цодъ пера этихъ ученыхъ работъ по оплософія религія, ия этого самымъ лучшимъ средствомъ можетъ служить разомотрвніе того, накъ трактують они полятіе ошкродения, т.-е. какъ уснииваются они отделаться оть него и выбросить его за борть современного богословія. Исходной точкой религіозно-онлосооскихъ изслёнованій для всёхъ пояменованныхъ лицъ одинаково служить тоть отрицательный взглядь, что супранатурализиь. даже въ омыслё строго-ортодовсяльныхъ протестантовъ, сотъ уже отжившая свой въкъ и отвергнутая наукой точка зрънія. Другими словами, все то, что издавна разумелось подъ именемъ откровенія, именно непосредственное наученіе людей Богонъ, сообщение истинъ, обладения которыми человъческий резумъ самъ собой нивогда но могъ бы достигнуть-все это считаетоя недействительнымъ, невёростнымъ, даже невозможнымъ. Но при этомъ однако имъ не хочется просте и пряно отказаться отъ самаго понятія отвровенія. Напротивъ, одну нез задачъ "онлософія религін" они усматривають въ томъ, чтобы привести это понятіє въ согласіє съ "современнымъ сознаніемъ". Само собой разунистся, что для достижения этой цили указывается ровностолько же путей, сколько ссть онлософовъ, занимающихся этимъ вопросомъ. Положимъ, въ соеръ нъмецкой онлосовія всё давно уже привыжен въ тому, чтобы всякій оплосооъ, разъ онъ желасть обратить на себя внимание, долженъ представиться публикъ съ совершенно или отчасти новою системою. Въ вилу STORS CANTA MOMETL HORSBATLCS COMMETCALLING TOLLEO TO, CTOнть ли труда-подвергать ближайшему разсмотрёнію эти ондософскіе труды, которые слідують одень за другимь такъ же быстро, какъ мухи. Но чтобы понять современное состояние "онлософія редигія", нать другаго средства, кань телько заставить высказаться того или другаго взъ ся наиболье выдающихся представителой. Такъ какъ имена, указанныя дами, принадежать въ самымъ прославленнымъ въ протестантскомъ бого-

стантской Германія почерпнута (намя изъ бромюры Hamyeiyca, «Winnenschaft nud Kirche im Striete um die theologischen Facultäten». 1886. Heilbronn. словскомъ мірѣ настоящаго времени, то вмѣстѣ съ разсмотрѣніемъ одного изъ нихъ мы можемъ познакомиться съ новѣйшими стремленіями въ протестантскомъ богословскомъ лагерѣ.

Къ числу наиболъе уважаемыхъ у протестантовъ современныхъ философовъ-богослововъ приналлежить безъ - сомятнія д-рь Отто Пфлейдерерь, провессоръ богословія въ Берлинсковъ университеть <sup>3</sup>). Если требуется въ самыхъ враткихъ словахъ охарактеризовать философскую точку зрънія Пфлейдерера, то мы должны конечно назвать его философомъ развитія. Теорія развитія именно и составляеть основное воззрѣніе всей его системы: съ нея она начинается, на нее опирается, отъ нея получаеть свой строй, форму, свое единство и завершение. Пресловутая теорія развитія Дарвина является не больше какъ только выкройкой изъ этой системы нёмецкаго философствующаго теолога: Полейдереръ понимаетъ развитіе гораздо шире Дарвина. Весь міръ и все, что онъ собой обнимаеть, подчинено развитію, не исключая ни одной области бытія, ни даже области истины. Абсодютной истины не существуеть; всякая истина относительна и изминчива потому именно, что область истины также подлежить закону развитія. Однако при этомъ Поледереръ волей-неволей заглянуль въ школу покойнаго Гегеля и кое-чему научился въ ней. Всякое развитіе, кажется ему, есть движеніе впередъ, производимое силою противоположностей: противоположности эти спорять и препираются между собой до техъ поръ, пока наконецъ третье, высшее обояхъ крайностей, побъдоносно возникаеть изъ хвоса этой борьбы. По этой причинъ все существующее въ области двиствительности, равно вакъ и въ царствъ мысли-можетъ быть правильно понято и оцёнено лишь тогда, когда оно разсматривается какъ возникниее, происшедшее (Gewordenes). Поэтому-то и самъ Подейдереръ считаеть наиболье приличнымъ отмътить свои религозно-фило-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Наше изложение философскихъ возпръний Пфлейдерера на откровение основывается на его сочинении: Genetisch-speculative Beligionsphilosophie». Zweite Auflage. Berlin. 1684 г. S. 399 и дал.

софекія изысканія словами: "генетически-сцевулятивная философія религіч".

Въ настоящей статъв насъ будетъ занимать единотвенно понятіе Полейдерера объ *откровеніи*. Итакъ, что же сдвлалъ изъэтого понятія генетически-спекулятивный методъ по внушенію Дарвима и Гогеля?

По взгляду Полейдерера, все, чего искало и что находило человъчество отъ начала своего и доселъ въ откровении Божества, можно выразить въ слъдующемъ двойственнымъ положении: оріентирование въ міръ и побъда надъ міромъ. Перваго оно достигало чрезъ восполнение недостатковъ человъческаго знанія (оракулы, предсказанія), втораго—чрезъ восполнение недостатка человъческой мощп актомъ божескаго всемогущества (чудеса). Хотя онъ съ особенной силой ударяетъ на то, что "эти двъ стороны божественнаго откровения" съ самаго начала уже постоянно находились въ извъстной внъшней связи; но изслъдуетъ каждую сторону отдъльно, и такимъ образомъ даетъ и намъ возможность обратить свое внимание лишь на то, что называетъ онъ "откровениемъ Божества чрезъ изъяснение въдъния", тъмъ болъе, что это и естъ именно то, что на обыденномъ языкъ называютъ откровениемъ.

Подейдерерь уходить далеко въ глубь древныйшей исторіи человѣчества, чтобы оттолѣ прослѣдить понятіе откровенія во всемъ его развитіи, какое оно доселѣ успѣло пережить; чтобы, слѣдовательно, выяснить оное генетически и такимъ способомъ извлечь заключающуюся въ немъ истину. Всякій вѣрующій храстіанинъ хорощо знаеть, гдъ можно найти весьма достаточное объясненіе касательно начатковъ рода человѣческаго. Но прооессоръ протестантскаго богословія, теоріей котораго мы занимаемся, какъ объ этомъ здѣсь же и заявляется, уже болѣе не раздѣляетъ точки зрѣнія вѣрующихъ въ Библію христіанъ. Онъ даже совсѣмъ и не упоминаеть о первыхъ главахъ кн. Бытія. Откровенія Божія въ первобытномъ человѣчествѣ для него совсѣмъ не существуетъ. Все, что умѣетъ онъ сообщить касательно откровенія въ первобытное время, сводится въ слѣдующему: Изстари откровеніе Божества чрезъ изъясненія накодили

въ двояной формы мантики: въ осрыв посредственной чрезъ визшине знаки, которые сперве нувдались въ объяснения, и въ непосредственной, основываниейся на внутреннемъ внущения. Посредственная мантика польвоволась различными званама, по которынь объясням будущее. Чапто такими знаками служили возбуждавщія изумленіє диновины, в часто и самые вауджиме случан. Для подтверждения сказаннаго Полейдереръ призодить примвры халдеевь, грековь, этрусковь, римлянь и даже нымцевъ. Затънъ онъ говоритъ: "Другіе народы, какъ арабы, ев-. рен(!), а также китайцы употребляли въ омыслъ оракуда нетаню жребія въ видъ овященныхъ каписа или посоховъ. Болъс позднею формою гаданія было подыскиваніе въ свящ. внигахъ: для этой цёли римляне пользовались такь.называемыми сивиларскими книгами, греки-своими поэтами, христівно(!) впоольдотвін----Библіей или легендеми о святыхъ". Здёсь мы имэемъ предъ собой осязательный примеръ того, къ чему можетъ привесть столь превознесенное сравнительное изучение религий съ его основнымъ положеніемъ, что вой релягія доджны быть постевляемы и разсматриваемы предъ форумомъ науди безъ всякаго предпочтенія, какъ совершенно равноправныя. При такомъ методъ изсладования весьма легко исчезаеть всякое дальнайщее различіе между вёрою и суевёріемъ, между дъйствительнымъ и мнимымъ откровеніемъ или, что одно и тоже, откровеніе въ строгомъ смыслё совсёмъ уже не признается дёйствительнымъ. Обращають випианіе собственно только на сусврріе и на то, что имають оз нимъ больщее иля меньшее сходство, отвергають это суеверіе "на основаніяхь научнаго мышленія", и послё этого воображають уше, что чрезь это самое ощи отправили уже на тотъ свъть и истиниую въру, и истиниос откровеніе.

Болье способна къ развитію, а потому и болье пригодна для исторіи религій, по мизнію Полойдерера, другая сорма мантики, оорма непосредстьенная, въ основаніи которой деянть внутреннее внушеніе и въ которой на первый планъ всегда выступали видъмія, сны. Въра въ дивинарное значеніе сновиданій была всеобщею, и для длянхъ народовъ она служила преимущественнайшею сормою откровенія боговъ. При обворъ этой сормы

отвровенія Полейдереръ предпочтительное вниманіе вказываеть сусвёрнымъ снотодкованіямъ американскихъ индёйцевъ, и приходять къ тому выводу, что точно такъ же нан покрайней мъръподобнымъ образомъ двао происходнао въ началъ и у всвхъ народовъ. Здёсь Полейдереръ впадаеть въ тоть самый занодованный логическій кругь, въ которомъ вращаются теперь очень многіе историки культуры, когда безъ всякихъ дальнъйшихъ разсужденій они поставляють въ твенвйшую внутреннюю связь динія народныя племена Америки и Африки съ первобытнымъ челов вомь. Эти изследователи, для которыхъ дарвинистическое ученіе развитія сръдалось Евангеліемъ, ни мало не задумываются. надъ тёмъ, что изъ многихъ воспоминаній, сохранившихся среди этихъ дивихъ племенъ, можно съ увъренностію заключать, что въ прежнее время они находищеь на болве высовой ступени духовнаго развитія. Есть и другія доказательства противъ того взгляда, будто ныявшніе дикари представляють наглядные примъры первобытнаго человъчества. Только всъ они не обращають на себя должнаго вниманія такихъ, какъ Полейдереръ и под., которые заучние только одно: родъ человъческий должень быть только съ теченіемъ времени развиваться изъ начатковъ звёроподобныго состоянія, и уже сообразно съ этой теоріей подтасовывають савты... Но послушаемь, что далее говорить Полейдереръ: "И въ Греціи одинъ изъ обычныхъ способовъполучить совать боговь---состояль въ томъ, что ложились спать въ храмъ и сонъ, который тамъ видвли, считали за внушеніе боговъ. Канъ всеобща была эта ввра еще у евреевъ, показываеть масса извъстныхъ разсказовъ объ откровенияхъ во снъ въ Ветхомъ и въ Новомъ Завётв". Опять тё же ухватки, которыя уже ны имвли случай замвтить за берлинскимъ профессоромъ. Мигомъ перетасовываеть онъ грубъйшія суевърія съ откровеніями Единаго истиннаго Бога, о которыхъ повёствують намъ священныя, боговдохновенныя книги нашей святвйшей религия. Но все ничтожество и несправедливая притязательность этихъ пріемовъ ясно обнаруживаются тотчасъ, какъ только болве или менве опредвленно формулируется мысль, лекащая въ ихъ основания, но о которой намъренно умелчиваютъ. Вся сила Полейдереровской аргументанія ваключается здёсь въ слёдующемъ.

Оть спотолнованія происходные уме много сусятрій; агіщевательно, Вогъ мікогда не полесявалов' снами для возв'ящения людних свесй воли. Ботьан здіес логина и скольно именно сл одіє, предоставляеть бол'в проблидательному чатачелю; ни не не мадилі здіеї дале и тіпн сл. И ночену не навороучений проессор'я предотавляеть себ'я вто діяо такъ, ликъ будно "отпрововни во си'я въ Ветконъ и въ Новенъ Замінь" находния себ'я вёру тельне "у спресв'я "Видто бак сиу и зъ сановъ дія нензвістно, что не тольке побралиный паредъ Бозій, не также и вой, неторые въ Св. Писанія почитановъ богоадакисничую книгу, одідовательно, христане вс'яхь враменъвидіян и приблавани въ тіхъ сностировеннях Богонъ завівренные санти?... Христіоното баръ віры. на бощественную истинность Св. Цисанія бодіе не всть хриотіанотво.

Дальжёйную сориу "непосредотвенной наяхны" Палейнорорь нькоднуь въ экономическам созернания. Онъ пишеть: "совтояніе восклиценности, экстала считалось у древникъ и теперь спис считвотся у динихъ воздейнскиеть боге или выонаго духа, который на врежи поссляется въ человань и подьзустся. ниъ, какъ орудіенъ отпровенія, причемъ себетвенный духъ человёна остается вполив населенникъ. По причний сходетва проявлений даще поичинскиетъ ("Wahnsinnigen") вообще считани се беговдахновенинкъ, а цеота и пророна (покращиз-"Scher") причнанани къ ряду вененныхъ". По вречний общественныхъ оракуленъ, проявлчатотъ рассуждать Пелейнереръ, было цватунныхъ паріодонъ етого рода мантини. Не виссищетвия ети оракула споне унали до уровня абдителнотъ в то, что въ древнія времона было наявной изрей, теперь выродилось въ хитричная времона было наявной изрей, теперь выродилось въ хитричная сузвалось, средотвонъ пнутовской наянны.

Наука уже давно стала заниматься вопросомъ объ откроледія посредствены смоюъ и эветаза. Стоикамъ не удалось подукердить и оправдать творію отого откровенія. Но уже за илатоннымрующимъ Плутархонъ нообходимо признать ту заслугу, что. онъ первый предотавниь нав'ястнымъ образомъ дормулированную теорію откровенія. По этой теорія сущность экстава нужко было обы харинтерновать, какъ "н'якоторай родъ ненотовсява алин удопоступленія, которие рамо собой, безъ божественнаго вліянія

19

- свиз же бойникоть въ незовака, но соть влахновский, пропасведенное посторонной причной, оть васцилое превращение; рассудив и разума, которое свое лачно и побущение получарузсона высшей слам". Лучшей вослугой этого объявновия лучно спринать то, что оно отверсно двъ противоположиля прайновия, содиналово онибочныя, но всегда повторяемыя при разружновия и ориналово онибочныя, но всегда повторяемыя при разружновия и ориналово онибочныя, но всегда повторяемыя при разружновия и ориналово онибочныя, но всегда повторяемыя при разружновия и осто: божеотвеливато и супрематуравнотического отрицания доого - челоточеского въ процессь отвровения.

- Виссийствия ны увидних, въ чемъ дунасть отпрыть сонъ-Нолейдереръ правильную, нотинную средниу между скини "двумя -- оцибнани", а теперь буденъ продолжать его навеление.

-н ... Въ прогноскость Плутарху Филонъ вдолся въ веленойшую односторонность, думаеть Полейкорсов, и при отощо вы-« рарительно уназываеть на то, что именно онленовоной теорія вдохновения сдравлюсь руховодащей для выхала на пророчною Эдзеь Полейдерерь почти отоклествляеть обехноссие и оригровение,---очевидно, совершенно опинбочно, такъ навъ эти слова · вырекають два обвозить различныя, хотя до павоторой. Мары - a openhis monster. Hostony shi narbe ne oranent sxenut st - разсужденія казательно наохновенія. Въ налокенін Полейларора. « исторія образованія теорія откровенія намъ возасалнов дослей-" HANNE BRENARIS TOLENO IBE GODTEL RETERIS IN S CIMENSONE, BOпервыхь бросается въ глаза то оботоячальство, что Полейнеп. рорь повтепенно больше и больше накидывается на то, что сна-. 48.12 OHS SANTING MAANPE KANE HDEANETE "BANBROR BEDER", TAFE . WTO DE LONGE KONGORD OND YES PROMEO MALYOTCH MAL . HOGOTCственность и безуміе твхъ экстатическихь состояній.". Волятопрыхь онь безь усталя продолнаеть ставить въ наралень "бо-« лее древнюю" форму пророчества въ Ветхомъ Завътъ съ гаданіяни у другихъ народовъ. Такъ онъ съ особеннымъ удареніенъ указываеть на то, что "народное въщательство свресвъ" на пооорий, ни по содержанию (!) первоначально ни чёмъ существенно не отличалось отъ въщательства у другихъ народовъ, и ни однимъ : слогонъ въ своей систенъ онъ не нанекаетъ на отмиче дъйствительнаго прерочества отъ суевърнаго проридания. Нища не

- упонинаеть ека напримиръ. е. томъ, что въ семенъ Св. Ддеачия, напритенъ уме въ Патонникія (Второз. 18, 9-22), народъ наракцияній въ самъкна ясныхъ и настойнивнать сариать предсенерекается, оти сусвирныхъ годогслей, прорицетелей и другихъ зіотичебнивала ялическихъ и восбще отъ лонныхъ пророковъ. Визето этого умудранный модной цеукой просессоръ до того уникаета пророновъ Ватиаго Завита, что нозволяеть себи ставить лихъ радонъ съ самирани и дервищами. Востове и напримирон-с пророна Еснист выражается такъ: "О пророна ("Scher") Еснаст ссобенно. въ величайщай насот разспавиваются проринията и чущеса совершенно такого же рода, какъ прориданія и чущеса ланаченихъ гадателей и волитебнивать".

Коночно,-такъ ноучасть насъ дале Педейнереръ, - "неъ . Эчних начатновъ, едва отличныхъ отъ гаданій въ ватурадьной · реличи" со времененъ развивается въ Нараний ничто существенно другое. Въ этомъ развитін необходино различеть три ступени. За мереоначальныма "простонароднымъ пределевательствонь " огранало время, когда въ пророческихъ школахъ нер-- BRIK'S BERORS HAPCTRA HOODOVECTROBARIE ROZYVEZO SERVERIE BLI-- ятельнаго "политически-религознаго національного оракула". . Главиванную нрачних, объясняющую это возвышение авторитета проречества, Полейдереръ находить въ тонъ, что пророни со времени Сомуная одблаянсь главными носителями націонбльной. . религістной наяк, именно вёры въ Ісгову. Тротья и высцен - эцеха развития началась са Аноса, одного изъ настуковъ вои нейскика. Темерь пророчество Израния сладалось "органова откровения редигозно-праветвенной нотипы, --- не сителемь возныненнаго. бороссенанія, неузванной сов'ясти и невокодобаной налини Изранля на будущность". Но кому же нененятно, что всё эти щивилегія кавазываются послёдной энохё тарь-сказать вынуждению, въ силу той необходимости, что иначе въ новцё вонцевь не получилось бы совсемь нинакого разания? - А безъ развитія какъ же можно обойтись въ наше вреня проессору, да еще такому ученому, какъ Полойдереръ?! Это бойное словно царить тенерь всюду; предъ нимъ должно склоняться все, даже всторическая правда... Въ самомъ дълъ, разев это не одить библойской ноторіи, что уже самыя древнія библейскія 19\*

· откровенія носять на себь нечать этой извыниленной Шалейдереромь, "сисшей ступени развичи"? Достигочне унасние на одного

Моизся, потораго, —что весьма характеристично, — на однащи не называеть хитроунцый просссорь, — чтобы из дробоски развотть кось все это прайне искусственно насромощенное здалю. Что извъетное воспитание израньскито народь Вогчить и неоредствонть избираеныхъ инъ для этой цёли органоръ бале неотеспенно и такъ-сказать спрого соразибряено съ духовными потребностним и рестоиъ народа, — это дожить из самой приряд. Вени и, само собой разумется, не нометь быть отривано.
 Но эта постененность и целевообразнооть больжиртеньство-какъ небо оть земян ототонть отъ пресковутато "развити" въ свыска Полейдерора, отъ развития посредственъ "поннически-релитовнате національнато оракуле", начиная от "престоирод-наго предсказательства" я кончая "отпревенноть рединовно-новно-новной котична".

Впрочень въ эту третью и высшую отущень развили им - вомотрянся авонолько ближе и точние. Целейцерерь сознается, что для этой отупени сврейскаго пророчества ны никв вв негорія не находниъ прямой аналогія, но виботв съ твиъ снъ вествки дунаеть, что непрямую аналогію для сего ны нивени въ "несальныхъ образахъ боговескиовенныхъ новторь и нараниелей Грецін", начиная съ шестаго стольтія. По этому верену ны ионенъ поэдравить Нелейдерера съ иметорана огрезвлениенъ, . благодаря которому "высота" третьей осущени является предъ нени уже въ особлавонъ освъщения. Каново было, справивесть - Полейнореръ, прореческое сознание на этой ступени? И опъ уввряеть, что вопросъ этоть твиъ болае важень, что селя нав либо, то именно здесь, ны моженъ вадеяться найтя порыние объяснение понятія откровскія; пбо базусловно вірно ко, что • эти мужи, т.-е. пророки, сознавали осбя посителями, орудовнъ и выразителями Божественнаго отпровения. Это признають обыквовенно и раціоналноти. Полейнерерь соылается зявсь на олв-. дующія слова Рейов: "они (пророки) выступають предь жароа донь об женымъ, твердымъ и живымъ сознаність высшаго ево-· его призвания; оня чунствують, что того дужь, который побужи даеть ихъ, необыкновенный, и могда они начинають овете ручь

## HORSENS MORES SUBDIES

CLEMENSE: "TANS FEMORES FOCIOES!" TO STO HE HYSTER ODARS H no tuotuse tem colonication, no oro generatio. Remotoralimato влечения дуния, ноторая для своихъ стремлений ищеть не въ воба жи накть соба, но въ запоарадотванновъ соприкосноведін на наранинных нарых и прера. И ото такъ болас, что они соочными себя из борьби съ вредебнымъ или, что еще . хуна, ов хонено-разнедущимих морень". Пророна, разсужаеть Пелейнорора, меродно сознавали, чей ови водвинали не соботвершии занини, но нежку, ногорую воспраняли въ себя какъ . "слове Вопіс". Не них себохвенная, добродольноя рачлеков. била сорочноль, что на пропотската ихъ вроцавща, но они чувань скане вобя обължний, жревовногоонный изворо высшею CHANNA, OTG. MORMONI, SAMANO CROM. COSOTECHNYRD, CHAY ONA OTHRчани этонь определению, что жиз устренных и приведнью въ тре- , поть чудочно нонтраста нежну недострачноские собственныхъ , силь и соранными воличены и срудности восложениято на .нить принимія. Сиранацииность требургъ спорадь, что динув. Полейнорана не меть сколь правильного сущения объ нотиннона пророчества, валь за отонъ ийств. Но не сибините, читинель, сининских радованься на этехх очаскливый назородь та лучаницу: борациский прососсорь окаль не неустойчивъ, накъ волна морсини, налоблоная вътронъ. Вольдь заганъ, какъ онъ начесбины унбрига несо, что "въ такита опытака такизай борь- . бы и чисскими неконой души прореки находнии единетвенное (?) закодное сеневаліе своей діятельностя", онь начинаеть преподлять нань уронь с содержинии прерочеснихь откровений. По его навния, "седержание пророческаго откровения соотояло не. въ темъ, что объяновено поррабунъвали, да отчасти и теперь еще подразумъвають подъ словани: пророчеснио и опекросские: оно не било на предолжаниеми опредъленныхи событій (неди страеные неконкаго вущетельства нетенное пророчество достаточно восвышевлось),---- ин откровениемь догналическихь тойнь, ня наотавленіень уз богословонну ненятіяху в опреділеніяхъ". Это сончиналие лучние ресто открывается начь однаго способа, канию пререня достигали обладания тёми нетинами, которыя они неоделяли народу. Высстве полналіе вовникало въ нихъ. uncome wars associate upowersectore consequents (Intuition), sars

١

Digitized by Google

результать впечатленія, которое производки на ихь субъекиюное, совершенно чистое чувство райотиргальных событи шегорін и современнаго имъ соотоянія марека, и той соотрёзников. ной реакции, каную вызывали въ сихъ кананий разь зан осбытія. Сообразно съ этимъ и то, что пререки вочнішали пареку, COCTORIO B'S REDOODERCTBENELIX'S IPARTIMECINING HOUNERIS, DE KOHEPCTHLING BEBORANG H SAELEOTORIENS HIS REE BER. 33 HARDминаніяхъ и толкованіяхъ святой воля Божіой, съ поперетникъ уназаніснь каждый разь на опредвленных севренские-невереческія оботоятельства; то быно ув'ящательное, или уграниющее, или утвлающее, освощение и объязнение негории чего пременя и "предчувотвіе будущаго" во світь чногой и неконінной поли Божіей. Консуно никто не станоть отранать тора оботоязывства, что пророки действительно всегна обраниван виннали на ... современныя событія и на пониретныя нетребноски наранаузкаго народа. Но сладуеть ни отсюда, что при дайствительника оскревеніяхъ Богъ не соизволять сообщать пророкана наснявскіе B'S HOTHHARD, HOTOBLID'S OHN B'S HHON'S CHY48" HE BHARH. & BOрёдко даже и не моган знать? Олёдуеть на отслёда, что прореня. вопрени собственному ихъ узърению, что еся всеейнолотъ не что-лябо собственное, но принятое оть Вога, черкван одного только неъ своего ума, и потону говорния часто онибечно; что слёдовательно даже то, что сами они счиными и преды- поски. свътомъ выдавали за Божественное предвозвъщение будущио еги. на самомъ двлё было ничто болье, какъ неувёренное, нопрерженное обману, "прекчувстве будущаго?" Такую гогны мы бы: назвали посмънницемъ недъ верни занонани аправаго манинения ... А нежду твиъ такую инскио догнну и нуснаета въ ходъ люо« фессоръ Подейдереръ. Послушийте его. ۰.

"Въ этой привязанности из дийствивалной, ногорит своева, народа, правда, ванночается съ одной оторонър сила, парадности , еврейскаго пророчества, блигодаря ноторой оно сдиянось нар-г востепенной силой въ образования история народа, не выбати : св тъмъ здъев же келитъ, съ другой стороны, и его пременная ограниченность. Взоръ пророжовъ ограничивается еще отношеніемъ Бога из своему народу, другіе же народы, вань: преметь : положительныхъ намързий Божихъ, едва затрогивають икъ ани-

294

Банкь Кодершанів, такъ точно и борма пророческаго сознанія, і натотой отупени развидія колечно должна быть болье благородного и возваниенною. Сознанію пророна теперь присцин, кань, и харалперныя терть, явность ума и полная вдохновенность. Такъ и какъ негіша пророческихъ идей, по мыоли Пелейлерера, репу и даеми мае тнубомайнаго страотнаго возбунденія, сардие, та и я при набщаній серимі для этихъ идей умъ п. мунотво должны на» з ходинася въ сестоянія крайняго возбунденія и ваприженія. Сеи стояніе возбунденія пророчеснаго духа им'єть свою аналогію. Конечно не въ колодной ресленски ився вдователя, но валогені» з альногів соверцинія и творивстив повтя и худовина. Сасбразнои съ этимъ бега-сомийнія только зантазія была опециализеоной з сорний пророчесной проязводительности, но савтазія, не пре з мизанию, но бодротвующая, соваталія не бродящая бела симаява у и ціан, що сентарія, какъ геніамный разумъ, соверцающій и за совдающий образы сомысление и приссообразно. Новтону сого-CTBCHEO OMERATE, 4TO BROTETHICCE-BEBIDHOPHOC COSCERENCE PSэтонть періода ототушить на задній плань и окалогон новноченісни. Но здівсь онить ны должны сносать, что нь спотено Полейдерора заяты подтасовываются въ угоду теорія. Ва самонъ двла, Св. Писаніе инсине въ этонъ періона унаннаеть наяз инсточноленнайщіе прянары видалій пророчнойних. Пранда, самъ Полейдереръ старается огладатъ знась пронаворине, но при этомъ запутывается въ новыхъ пренявораvintes. One pymaetts: , who there coorto shie (T.-e. economicное вдахвовение съ сохранениеть полной ясности разриз), особенно при дерко возбуданой природа восточника народних, Lefte MOPRO Depexogents B'S SECTEMENTED BOCKERDOWS H schoblightie, это понхологически внолни поняню, и понину нане. нисполько не удналяеть то, что даже у потяхныхи проренова ны BOSPHURCHTS BROIVE TARIS BREIGERPRIER SPORSEDOCTES, ROTOPHER они саки, накъ это и понятно, при опущения ноъ занимий ос-TCOTBCHHO IICHXOLOPH4CCKRX5 YCLOBH IICHHMBRE MUSS INDHOCPHEотвелныя воспріятія в откровенія объемунинные боноснихъ наленій, и принавали имъ значенія доказательствъ ихъ борьотвелнато призванія. И въ вида призвара, подляоринноснию эту нысль, Полейдереръ приводить 6 главу изъ ними пророна. Исан, та говорятся о пророческовъ призвани Исан. Танны образонъ съ точки зрънія ученаго просссора нискно съ муян, которые предъ этинъ прославлялнов за новость разоущие и за придуканность идей, теперь снова должны сирьност жеревой свиаго жалкаго санозбольщения и но навей-то роконой случайности, выборь Полейхерера наль на одного Исайо, который между возна пророками отличается множно ванбень-HIGH REMOTING. "Это былю бы сытвивно, когда бы не было занигрустно"... Еслибы такая возмутительная безцеременность не была слишкомъ община для нашего реличовнаго чувстве и не отеннолось слиниють больно из паней дуний, тогда дъйотентельно было бы достойно лишь величайнаго сибка то, наяъ берацискій провессоръ XIX столітія съ гранносії инплинине учителя перходить въ первенотвующему пророку, чтобы развыковать сну, что онь нь тё темных времена, равундстви, не негь

296

ниция липалоод нализи с сотесляенно ролкуновичесникъ. условідни споних спримени и что новтону онъ денно, хоря ноновинительной причний, очкур. така за объенхивных болгоствен- » лип. опировний.

Quenco Seathe Toyento, vint covintero, severymeness their seвличени двъ усвъ просссора, руковедителя ниснихъ ноленихъ ynens, orpensativas an anomeny forecreation of asopasito. Прарада Невід, нала напротно, окно разолизничного нами е 1 TONE SAMBAREAS NONE BRIGHT, BE RETOROUT ORS GALL RESPARE ALL HOODONOCHARD CAYNERIN I TARE - OREDATE BOORDYNDERS TERN ерушения, которое сна допжень быль употребликь въ своей APARCE NOOME TROPRESENSO OF HEDEROFTS MARL' BERRY -прочные 6 тома, лана анреля Госперена горичных узлена поскулся чего пророна, чтобы онь, очищенный чрезъ 920 оть rptim, morp more separa march mossosipin vacuare Caosa Beжія. И воль эконь чудооный разонають, неображающій преда нами вноготу и спитесть пророческаго служения словоить, теперь овершаенть въ розалъ учението хриденания. 19-го влин, будучи унивень не слинени невъноснениего санообольщения... Воть ч не инных налах эсекциязается тексерь часто протестанченое -BUCHOCTHO, POTOR MILCOGA BS CBDD. OVER CK. NS HACTSIDENERY TRAзвания среди свосто наредя! Протеотантизиъ воседа покланихся edening stateounds yramenious as Badain; no vto me an ramans на праникъ? Какихъ только оснорблений и униканий не поре-HOODS OTS SB. MILLIS OFS EDOTCOTSETSHEN'S SEBERSPORT & XDETHковъ нослідняго стольтія? И нисто на още теперь такахь в'яруковних протестантовъ, котерые въ Св. Писанін видить дъйотлитеные Слово Божів? Слово Божіе по ихъ попитіянъ делние быть синкурскими потечниковъ вбри. Но ножеть ли нрённуть и расти вёре такъ, щё даже съ проссесеренить къосярь саны богодновы поднинываются водь саный сундансять ся и соотвивають Виблію, какъ отголосокъ нев'якественного, но склоннаго во всень мидеть чудеся въка?

Не чурении откронени пророчески не только норнергаются глумгению, накъ причуды невежественныхъ людей----о иночкаъ неъ микъ просто развляется, что ихъ совсёкъ и никогда и не бъеко, но что пророки будто бы семи изобрётъли изъ точко

тана не, накъ на-практаръ нескъ взобразвета разватен радин сныходых и аллегорія, чтобых свою мысль представить для нагляр. ной сорий. Особенно часто тепого рона симвалина, на адорени и Полейдерера, встричается у пророка Іезекіндя, у весерене при-н этой предраственности въ художение инатъ о среднътъ понийо уже ванічнить по оравненію от Иовіси и Ісреніей пікосоров: истощанів, освудіние первоначальной пророчесной сини". Подучи бунасын, чиснось: колой жаний челоубиз бакиз элонь пророк. Ісасніца : Любиль онъ, вините ли, говорить ностиносники ласьконъ и сочинать худонсехиенные образы; не опъ не значь ноэтического таканта... Отврания много, да снив неко!.. Но червов ... выходнув у Палейдерера что-то ужь социбых нескладные.» Неш. въ янць Ісвеніная на должан призникъ "осписние" (Abnahane) пророческаго духа, 20 ръ чема же туть проявляется "запратно", > воторов будто бы нарить нада вобын явленіяни магоріаньного и духовнаго міра? Пелябы еще это было противорачіе, бораба, . тоца коходь въ лучнену, въ болье соверновному банно бие и еще полятель, на крайней нірі въ симеть Готаля; но осночи и двийе" можеть всети талько на упадну, а. ужы ни какь не часразвития. Но опять: это "секудине" прораческой спры. Новыйдерерь менятиль у Ісзаніная при сревненія влего прерава жь. « Исліся. я. Ісреніся. Но въ ченъ же зділь "сокудаліс"? Ціль по мнэних этонэ нрофессора, Исана не создаваль силов собствон. ной фантазій сван пророческія видінія, а лишь талько, пр: аричина пруглаго невелества зъ всиходогни на понимая собствени. ныхб. Онуженій в. состояній, примималь в звідеваль зок «Асто» » янія за анкімія казь міра сверхъсотественнаго; т.-я. простя ним" подавалоя санообману и плиззіямъ. Между тімъ Ісзеніянь же TOMARO HE DOMARDAICE BLIGBARN'S, HO BLIGHER CORMECNERO, HISL. A "препрасноложия къ художественнымъ осрнамы", создараль . полебно поету художественные образы для выраженія апонах . идей. Здель запитно не "оскупеніе", а спорве унь "развитів". Итакъ и "оскудение" и "развитие" въ одно и тоже время? Эзо ... что-то въ рода "отолнотворения вазвлоненаго", когда человени не понималь человака... Заветс, читатель, намъ ленетал, чао " беранискій прооссоръ бросасть вудиторія берлиневаго пассог ч гическаго. сакудытста всё зак "развитія" и "оскуденія" не по-. )

## HOBBÄULIGE (STREET OFFICERS) 1

толу, чтобы ных дойсовательно ваблюдаль вой эти доковании ; възлиниаль зоклозавётныхъ пророковъ, но прооте "дая разнообрана", вная надность наментай публакя де велинго реде научаз-е нассо саникъ невинскъ. Разнообравіе, годорятъ, прілтно; помагуй, но замаже разнообравіе зокластеннов, умнос, а. якаче они опанието просие скомоношествонъ, шутовственъ.

Иророкъ Лерения на 28 гл. своей книги говорить од леничени. пророваль и ю. беловтвонномъ газва, окановскот тавихън про- п роковъ за ихъ ложь и обманъ (см. 23, 14-40). Это обстоятельство по недовъдомымъ для насъ причинамъ даетъ поводъ Полейдереру въ слёдующей выходкъ противъ таоріи вдохновенія писателей свящ. внигь оть Духа Святаго: "Что сказаль бы этоть герой (т.-е. пророкъ Іеренія) религіозной субъективности, ясности духовной и сердечнаго убъждения на мивние, что пророкъ есть только безличное орудіе, труба или трость скорописца для внушающаго или днитующаго Духа Святаго?! Эта странная ричь вездь, гав она появляется, служить лишь доказательствомъ духовной нищеты потоиства, которое въ себъ самонъ не находить уже творческой силы, памятникъ которой онъ чтить въ письменныхъ произведеніяхъ прежнихъ героевъ духа. Первозачатки механической (!) теорін вдохновенія, которая затёмъ тяжелымъ бремененъ горы дегла на іздейскую и христіанскую догматику, находятся въ законо-педантическомъ школьномъ богословіи Синагоги, въ воторому въ Египтъ присоединилась еще аналогія языческихъ оракуловъ и вліяніе платоновско-филоновской дуалистической психологін". Откуда эти громы и молніи вдругъ налетвли и разразились надъ ничего неведающею теоріей вдохновенія, рёшительно непонятно. Никакимъ способомъ не возможно додуматься до ришенія вопроса: съ чего это вдругь Полейдерерь такъ накинулся на ни въ чемъ неповинную христіанскую догматику, признающую боговдохновенность Библік?! Одно только ясно, что для всей его реплики нёть ни малёйшаго повода въ приведенной главъ изъ кн. пророка Іереміи. Ужъ не замъшались ли сюда какія-нибудь "естественно-психологическія условія" въ душевномъ состояніи Полейдерера, которыя и вызвали весь этоть потокъ ниче на не подтвержденных у Цфлей*дерера*, но звучныхъ оразъ? Впроченъ разсматривая этотъ

взилях Никойдерора на теория ботендовновани сних не сойн, : особению из частних сто принфирениях, ани заничаене, что : сокременный бординский богослованского чалыхе невторанца ; зака, ида но избигой уже троинных раціональные, кона сона ; изо вобхъ сила стараются винять подошение невние обредналаго раціонализна. Но такъ какъ эне черте обнаруживного особенно при обсущения Нехайдеронъ Отпровения Полаго Завіта, то ни и останията уже объ ней до сладующало раза.

(Продолжение будсть.)



## NCTOPWYECKOE PA3CMOTP5HIE

ДЪЯТЕЛЬНООГИ ПРАВОСЛАВНАГО РУССКАГО ДУХОВЕНСТВА ВЪ ОРНОНИЛИ КЪ РАСКОЈУ ОТЪ ЕГО ВОСНИКНОВЕНИ ДО УЧРВЕ-ДЕНІЯ СВ. СИНОДА \*.

Съ 28 сентября 1707 года начинается миссіонерская двятельнеоть Пинирима, замъчательная въ высшей стенени наять по харалтеру и полемическимъ прізнамъ, такъ и по блестаннить результетамъ, почти безпримърнымъ въ исторіи двятельности дисеванства противъ раскола. Необыкновенный усибхъ его двятельности отчасти объясняется пропохожденіенъ самаго Пигирима.

Питирима родинся во второй половний XVII вила ва преданала Вланиніровой рубернія оть родителей занималишился терговлено и принанленныхъ раскоду. Съ самыкъ раннихъ дить Петрь (имя его) наученъ былъ раскоду, котораго держаннен аго радители, и враща из церкви. Страдать из чтенію, вкораннимаяся въ ненъ от дитета, почти несомийнио убщила его въ истинности раскольническаго ученія, такъ накъ, находясь въ кругу роскольниковъ, онъ могъ находить только иниги, которыя были иолезны для раскольническаго ученія и выотавляли въ невытодномъ свъть церковь. Въ мододыхъ лътакъ еще у Петра явилось желаціе оставить торговыя занятія и посвятить себя отшельни-

\*\* Сы. іюнопую и августовскую ин. «Прав. Обоер.» за текущій годь.

**~**302 ~~

ческой жизни. Раскольники нуждались въ опытномъ вождё и защитникв; Петръ въ раннихъ лётахъ сдёлался замёчательнымъ начетчикомъ, имвлъ хорошіе способности, и вообще совмвщаль въ себъ всъ качества, необходимыя для того, чтобъ сдълаться впослёдствія замёчательнымъ вождемъ и защитникомъ заблуяденій раскола. Въ силу этихъ соображеній раскольники, близко стоявшіе къ Петру, начали убъждать его оставить міръ и поступить въ монашество; а такъ какъ эти убъжденія совпадали съ внутренними его желениями, то онъ отправился на Ваткупритонъ раскода и тамъ постригся въ монахи подъ именемъ Питночна. По просъбъ единоземцевъ-раскольниковъ онъ скоро оставнить Вёлку, поселнися сначала у скитемновъ Ростовскихъ и Переяславльскихъ; а потомъ переселился на Керженецъ, и явнися такимъ ревностнымъ защитникомъ отечественныхъ преданій, какимъ его желали видёть раскольники. По постриженія въ монашество Питиримъ съ особенною ревностью занялся изучениемъ Св. Писанія въ особенности новаго Завёта. Впрочемъ одно изучеию Св. Писанія сму казалось педостаточнымь. Для полнаго у дуковнаго образованія себя Питиринъ обратнася къ нрученію • соборныхъ ностановлений и творений отдеръ веркон. Но жобъ эти повнавія употребить съ пользою для расколоучения, онъ счеть за нужное ближе ознакомиться съ церковною археологісю и письменностію, со воёми богослужебными напрами и съ всторією русской церкви. Всёмъ этимъ онъ думаль воспользовачься внослёдствім для своей борьбы съ церновію. Но незаметно для него самого умъ его съ пріобритенісмъ повланий очищался . отъ насвелъ распола, которыми бытъ напитате се дитства. Все . менте и менте раскольническое ученіе начало представляться чего уму тою безупречною истиною, древне-дориовнымъ прано-- славісить, за которов ему выдали ученіе раскола. Послёдующіе труды въ этомъ роде несомнённо убедили его въ истиче православиаго ученія и неправоть раскола. Въ самомъ началь XVIII въка онъ присоединился въ церкви, несмотря им на каини противодъйствія со стороны овоихъ родственняковъ и сдановърцевъ. Питиримъ по обращении своемъ къ церкви оставилъ Керженецъ и поселился въ Переяславскомъ Николаевономъ монастыръ. Замвчательный умъ, строгая жизнь Питирина скоро-

«обранные на себя внанание духованию начальство и сих поставчины банк огрончелемь. Въ это вреня случилось винить пере--нелавльовно экроптеля Петру, который вравакаль соерагонрать Перепонны сное. озеро. Пихирные услагь обранить на себя " BRIDGARE 6FC CROSED CTOOLED RH3HID, OURTROCKED & CURRENT от антонь вры. 1). Нопосредственно мость присосяннения въ - маркви Плинрамь возыналь желянае обратать на ругь асталы зъблуднихъ браньсять, бывщихъ ещу единовърнымя. Съ втою явлые онь сбанация со охниовихонь Ісанновъ (основетелень . Сарованой кульния), поторый, какъ и Нитиринъ, изкогда прии наявальть расцалу "); потому вброятно пересольноя онь и въ-» Паралолелинскій монастирь, чтобы получить назбходнице поа воты еть знаненятаро облачителя разнола св. Динатрів Ростев-. сказе »). Велер'в Цетръ вспояниять о переяснавльскогъ настонтока и числинымъ указонъ 1767 года сентября 28 жылачнаъ -зере киссіонеронь въ Балахновскій и Юрьевскій узады.

Распорть насещаенть въ Инжегородской губернік (облисть) и близь замащина убадахъ другнать областей Авванунонть, четоръй. никать случай насколька разъ проходить чресть эту сблисть. Ополе 1666 г. такъ надъ распространениеть распола поднисались Есремъ Потемкинъ, постриженникъ Бизноровскага понаониря.<sup>4</sup>), јеромовакъ Авраний Нижегородскаго монастверя. (Исзавоней Бажій Матери. из Лакскавъ селъ <sup>5</sup>) и прумень Бизнокевчкаго нецколаря Сергій Сальниевъ <sup>6</sup>), расканицістя на себерѣ 1666 года. Кто потомъ занималон здъев распространеністя расколе, нанавъзвано; насомивние тельно то, что въ ету общають отекались распольники и водкаго рада неделовански, со вебить сторонъ, потому что эта область представлява сазботный удобства для безпрепятственной двятельности расколоучителей: ни-

<sup>2</sup>) Расколь обличаемый своею исторіею, отр. 165.

<sup>1</sup>) Переяславский уйздъ въ то время принадлежалъ къ ростовской емархия. См. исторія Россійской іерархія ч. І, стр. 122—282.

- •) Доволнит. акти истор. т. V, стр. 452-466.
- <sup>6</sup>) Tans ze, crp. 458.
- •) Тамъ же ниже.

<sup>&#</sup>x27;) Свёденія о жизни Шятирима до начала миссіонерской д'ялтельности заямствованы изъ исторіи нижегородовой іорархів, отр. 82-- 36.

ногородская область не низла своего списсона и принарисные RE CHERRIE MOCHERCHER'S METPOROLINGES, & BORON'S DEEDLORS. ва поторою по отлаленности натріорхи не могин учренинь блительнаго наязора. Такъ объясняли въ овее врени уанаение рааколь в пастыря норяви. Не сущу бо таке (въ Ниссконей sense) macrispio ochygisma obus ort mann, cymin tama, na mayнія скотопелитного пропитенія, спрачь духовных пини, прововъдн сдова Болия, въ явоницение душа хрионанскаго народа" ?). Хороже конными эти удоботва раскольники и стремынсь сонда со всяхъ сторенъ. Сами располоучители обращали свое сесбен-NOS BRENSHIS IS REROTOPOLCEYED OFRATS, ERES OREY 435 FRANKLES центровъ раскола. Алеккумъ списывалея съ инисторедскими раскольниками до самаго конца своей инани <sup>6</sup>). Билгодаря этикъ вя высшей степени блегопріятнымъ условіямъ едов ли не воя эта ийстнооть была заражена расколомъ. Въ годь учрежнения отдъльной снарки въ Нижненъ-Новгородъ (1672 г.) Нижегеред-, скій літопносць нередаєть текія навізстія о духовно-правственненъ состояния народе въ то вреня. "Въ Закуденовенъ отаку, голерится вамь, во многить селахь и деревнать кресныме ть церкан Бонин не приходили, и пъчія периовнаго и тапнотать -CRATHINS HE HORHMALL I BE BOOND, DO HAVENID OTS DECRORDENвовъ, отъ щеркви Божіей разврагилюсь, и многія прельскумиюя I OL REMARK & FATANE H& OBERANA HORRESON (\* \*). Ensager Gains отновнов, но нимерородские мизронелиты, занятые дружини не-JAME, BE OCTIGOCIBLE TEXS DELOR, DARE DOTODLETS GLER ORDERS спиркія: неъ сроям никорородскихъ инеронолировъ налинов даже « отпрыто попровительствовавшие расколу 10). Такина образова не стреняеный интрих, расколь здась возрось до 100,000 11).

<sup>•</sup>) Настольная грамота интрополита Филарета. Исторія нижегородской ісдархін, стр. 4.

•) Раскольнич. дела XVIII в. Еснецова, т. II, стр. 223.

•) Древняя Россійская внадіоника ч. XVIII.

.

"). Исторія нижегородской ісрархін, стр. 28.

<sup>11</sup>) Число обращенныхъ Питиримомъ просвирается до 80,000, но остались необращенные, нёкоторые бёжали изъ этой мёстности въ Сибирь и другія мёста. Исторія нижегород. іерархів, стр. 99. Исторія русской церкьи Филарета Чериер. V, стр. 98.

Рескольники инжегородскіе были уже раздёлены на нёсколько толковъ, спорили между собою, но, какъ выражается Питиримъ въ донесения въ Петру, противъ церкви "всё злобою согласны"<sup>13</sup>). Во время миссіонерской дѣятельности Питирима въ нижегородскихъ скитахъ были слёдующіе главные толки: поповщинскіе: сосонтіевщина, онуоріевщина, діаконовщина, безпоповщинскіе: перекрещенцы, оеодосёвещина, андреевщина и христовщина <sup>14</sup>). Общежитія здёсь, какъ на сёверѣ въ Поморьѣ, устроиться не могло: керженцы были раздёлены на нёсколько отдёльныхъ согласій, несогласныхъ между собою. Здёсь въ скитахъ жили отдёльно по келіямъ старцы и старицы, бёльцы и бѣлицы. Всѣ они подчинялись начальнику того скита, къ согласію котораго принадаежали, а всё вообще скиты въ духовномъ или церковномъ отношеніп подчинялись Вѣткѣ, и въ особенности знаменитому въ то время старцу Феодосію.

()блеченный довольно общирною властію со стороны гражданскаго и церковнаго правительства, Питиримъ съ самаго начала своей двятельности старался оправдать ту надежду, которую на него возлагали-царь и мёстоблюститель патріаршаго престола <sup>13</sup>). Раскольники, какъ и слёдовало ожидать, не являлись къ Петириму "для свободнаго разговора о вёрё христіанской греческаго закона", что бы должны дёлать по силё указа, даннаго Пятириму. Тогда Питиримъ самъ отправился въ небезопасную глубь непроходимыхъ лёсовъ, въ которыхъ по мёстамъ разбросаны были раскольническіе скиты и отдёльныя кельи. Питиримъ собиралъ полемическія сочиненія противъ раскола, состязался съ раскольниками и ихъ учителями устно, писалъ и разсылалъ собственныя тетради, написанныя имъ въ обличеніе тёхъ или другихъ пунктовъ раскольничьяго вёроученія <sup>16</sup>). Дёя-

<sup>12</sup>) Раскольнич. дела XVIII в. Есипова т. II, стр. 220.

<sup>18</sup>) Послысловіе увъщательное къ растерзателямъ ризы Христовой л. 2. Приложеніе къ Працицѣ духовной.

<sup>14</sup>) Сказаніе о взысканія и печатномъ изданія Соборнаго д'янія на еретика. Мартина. Придоженіе къ Пращиц'я духовной л. 7.

16) Тамъ же, л. 7 на оборотв.

<sup>44</sup>) Сказаніе о взысканія и печатномъ изданія Соборнаго д'язнія л. 7 па . обороть.

305

тельность Питирима была не безуспёшна. Устными бесёдами и сочиненіями онъ уже многихъ успёль обратить къ церкви. Но случай даль ему одно могущественное средство, которымь потомъ съ большимъ успёхомъ пользовелся Питиримъ въ деле обращенія заблудшихъ. Проходя "многія дебри, пустыци, бесъдуя съ раскольниками" Питиримъ 1709 г., незамътно дошелъ до Ростова и здёсь встрётился съ св. Димитріемъ, митрополитомъ ростовскимъ, сильнымъ обличителемъ раскольническаго лжеумствованія. Одушевленные одною святою цёлію обращенія заблушихъ въ церкви, они вступили въ продолжительную бесвду о раскольнивахъ. Во время бесёды св. Димитрій, разсматривая полемическія тетради Питирима, указаль ему на одно сильное обличение противъ раскольниковъ, именно-на дъяния Кіевскаго собора противъ арменина еретика Мартина Смыха, бывшее въ 1158 году, и подарилъ ему списокъ съ этого соборнаго дъянія 17), вмёстё съ оконченнымъ уже въ то время "Розыскомъ" о брынской въръ<sup>18</sup>). Состязаясь съ раскольниками уство и письменно. Питиримъ предлагалъ имъ на письмѣ и это соборное двяніе, бывшее въ Кіевѣ на Мартина <sup>(в</sup>). По своему содержанію это соборное дъяніе было самымъ сильнымъ обличеніемъ противъ раскола; раскольники не могли противостоять такому снаьному обличению и обращались въ церкви; другие же "по заматорълому своему обычаю, не върствующе, просили видъти самое сущее, и вопрошали: какое оно-на хартіи или на бумагъ писано, и русскими или инымъ языкомъ и прочая<sup>и 20</sup>). Дъло было очень важное и Питиримъ употребилъ особенное стараніе на отыскание самаго подлинника соборнаго Киевскаго двяния.

Для разрѣшенія сомнѣній раскольниковъ "еже бы всеконечно сомнѣнную совѣсть ихъ разрѣшити" Питиримъ 1717 года просилъ мѣстоблюстителя патріаршаго престола, митрополита рязанскаго Стефана, чтобы онъ исходатайствовалъ у царя указъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Словарь писателей духови. чина, стр. 127. Исторія нижегородской іерархін, стр. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Сказавіе о взысканія и печатномъ изданів Соборнаго ділнія л. 7 ва обороті.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Тамъ же Пращица Питирима л. 172 и на оборотѣ (вопр. 86).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Пращица Питирима л. 172 на оборотв.

и съ этанъ указонъ отправня върнаго монаха Питиримова **Осоонлакта** въ Кјевъ "ради исканја онаго соборнаго двянја" и чтобъ кіевскій архіерей повельль "во всяхь книгохранилицахъ искать невозбранно" э1). Просьба Питирима была непознена. Кіевскій митрополить Іоасафъ Краковскій по указу царя и мвотоблюстителя патріаршаго престола приказаль искать оное соборное двяніе во всёхъ монастырскихъ книгохранилищахъ. "И по многомъ исканіи, Божіею мелостію, оная книга соборное двяніе, обрётеся особно, въ внигохранительницё, въ монастырё св. Никодая пустыннаго" 22). Митроподить Іоасафъ на соборъ освидетельствоваль соборное деяние, утвердиль подлинность этого двянія вивств съ архимандритомъ и игуменами, бывшими на соборъ, и за подписью вручилъ его съ своею граматою монаху **Өесендакту. 31** Генваря 1718 года Өесендакть прибыль въ Москву и представные его вмёстё съ грамотою Іоасафа и другими девятью древними внигами митроподиту Стефану Яворскому. Девать внигь 23) и върный списокъ оъ подлиннаго соборнаго дзяція за подписомъ двёнадцати архіереевъ, бывшихъ въ это время въ Москвё, посланы были въ Питириму \*\*). Подлинное же соборное дваніе отдано въ царскую библіотеку. Впрочемъ, говорилось въ царской грамать въ Питириму, "аще ли вто похощеть оное соборное двяше подлинное, и присланный листь изъ Кісва за руками подлинной же видёти, и теб'в архимандриту Питириму, велёть имъ приходить въ Москву, на печатной нашъ великаго государя дворъ, безъ всякаго опасенія и страха, и смотрыти бы оное соборное двяніе подлинное, изъ Кіева присланный оть архіерея кіевскаго листь подлинной же самой, ради лучшаго увъренія" \*5).

Успёхи проповёди Питирима раздражали раскольниковъ, осо-

\*\*) Пращица Питирима л. 173.

<sup>22</sup>) Вотъ эти книги: 1) изъ Софін св. книга, нарицаемая Анокрисисъ 1497 г. 2) Лѣтописецъ Печерскаго монастыря. 3) Соборное дѣяніе, на пергаментѣ писанное. 4) Требникъ друговонный. 5) Собраміе о артикулѣхъ вѣры. 6) Ниволай Черныя горы. 7) Псалтырь сербская. 8) Требникъ Островскій. 9) Евангеліе на пергаментѣ писанное прежде Батыя, Пращица л. 175.

- 23) Пращица духов. л. 176 и на оборотв.
- <sup>34</sup>) Тамъ же л. 175 и на оборотв.
- <sup>25</sup>) Исторія нижегород. іерархін, стр. 48, прим. 19.

бенно, ихъ учителяй. Еще недавно развольники смотрын на него. какъ на своего будущаго вождя и ващитника изъ образа имыслей, и не могли примириться съ его строгими обличениями въ неправомыслія, въ упорствв. Самая чаща лісовъ не спасала раскольниковъ отъ проповъди Питирима и его обличений. Съ ръдкимъ самоотверженіемъ онъ ходилъ по селамъ и деревнямъ нынанных увадовъ Семеновскаго, Балахнинскаго, Макарьевскаго, Юрьевецкаго и другихъ, съ нъкоторыми върными спутниками онъ заходилъ въ самые скиты раскольническіе, устроенные въ лъсахъ. Керженскихъ и Чернораменскихъ, и тамъ вступаль съ ними въ пренія о вёрё, оставляль имъ обличительныя тетради. Такая неутомимая двятельность Шитирима и его обличенія, оть которыхъ даже не спасала внутренность ихъ скитовъ, раздражила раскольниковъ болъе упорныхъ: на него посыпались со стороны раскольниковъ насмъшки, клеветы, осворбленія угрозы. Сохранилось предание, что его даже хотвли убить 26).

Неутомимая двятельность Питирима и замбчательные успъхи обратили на себя особенное внимание правительства. Оно постоянно расширяло его власть, охраняло его своими указами. всегда исполняло его просьбы, давало наставления и въ свою очередь совётывалось съ нимъ по дёламъ раскола. Такъ въ 1711 году 20 августа указомъ патріаршаго приказа ему Питириму вельно было "въ Юрьевецкомъ и Балахнинскомъ увздахъ во всяхъ урочищахъ всяхъ раскольническихъ скитовъ старцовъ и старицъ, и бъльцовъ, которые живутъ особыми кельями, и трудниковъ ихъ во всемъ всякими духовными и обращательными делами и между ими "всявимъ правленіемъ вёдать и управлять" правильно и праведно, чтобъ отъ прелести обращались множае прежняго <sup>27</sup>). Значить Питириму предоставлялась не только духовная, административная власть по дёламъ раскола, но и въ значительной мврв судебно-гражданская. Спустя годъ власть его еще болъе была расширена: съ такими же правами его управленію ввъренъ былъ еще увздъ Нижегородскій. Во всвхъ этихъ увздахъ увазомъ 19 сентября 1712 года прика-

- <sup>26</sup>) Тамь же, стр. 43-44.
- ") Такъ же, стр. 44.

Digitized by Google

запо было Питириму "на луговой сторонѣ Волги рѣки поповъ и церцовныхъ причетниковъ и мірскаго чина людей всякими духовными дѣлами и церковнымъ благочиніемъ вѣдать, а гдѣ въ приходѣхъ обращутся раскольнини и ихъ поучать отъ Божественнаго Писанія, дабы обратились къ православной вѣръ<sup>и 28</sup>). Расширеніе власти, вѣроятно, имѣло самыя благодѣтельныя послѣдствія для успѣха миссіонерской дѣятельности Питирима. Въ первыя семь лѣтъ обращенныхъ Питиримомъ изъ раскола было болѣе 2000 человѣкъ <sup>19</sup>).

Заботясь объ обращении раскольниковъ. Питиримъ визств бдительно заботился и объ утвержденіи въ православія обращенныхъ и устранени всякаго рода препятствій къ утвержденію православія. Съ этою пёлію онъ или созидаль новые монаотыри ни преобразовываль уже бывшіе и понещаль въ нихъ обращенных распольнических иноковь и инокинь. По этой причинь Спасораевской мужской монастырь быль преобразовань въ женскій. Въ 1713 году 5 января Питиримъ писаль въ митрополяту Стефану Яворсному, спращивая его, "что де сотъ въ Болоханскомъ убзде Спасская-Раевская пустынь на реке Козв. и въстой пустыни монаховъ всего только 15 человёкъ, но и тв-саные проствёшіе и неученые, а та де пустыня весьма къ раскольническимъ скитамъ въ близости, возможно ли твхъ монаховъ въ намъ въ новопостроенный Усленскій монастыръ перевести, в въ тое пустыню населити новообращенныхъ монахинь; и сіе по премногу обращенію помогательно и маютополезко, понеже въ близости къ раскольникамъ, кон : станутъ въ тое пустыню приходити 4 30). Жезаніе Питирима было исполнено: Спасороевская пустынь сдълена женскою и надвлена вотчинами оть цвря. Съ тою же целію быль основаль Питиримонь въ Юрьевецкомъ убадъ мужской Кержебвльматскій монастырь, и два женскихъ. Троицкій Бълнашскій и Рождественскій на рэкв Санахтъ. А основавные до него мовастыри для удобнаго въ нихъ вонвисния обращающихся отв раскола онь заботныся устронть лучшение видь. Сюда принадленить Спасороевскій монастыры на раки Кези Но вскора Литириеть встранить сильное 

препятствіе со стороны гражданской вдасти. Еще со времени возникновенія раскола и начавщагося противъ него пресявдованія, для гражданскихъ судей, а часто и для низшаго луховенства онъ сдълался одною изъ самыхъ доходныхъ статей. Преслёдуемые правительствомъ раскольники естественно старались скрыться отъ преслёдованія и задабривали деньгами и подарвами жадныхъ до нихъ гражданскихъ чиновниковъ и бёдное духовенство. Поэтому строгіе указы противъ раскода оставались тодько на бумагъ и давали возможность наполнять свои карманы тъмъ, оть кого зависбло въ то и другое время скрыть раскольника оть пресладования закона. Такных образомъ эти строгие уназы, не измёняя положенія раскола, въ то же время сильно раздражали раскольниковъ. Тоже случилось и теперь. Обличаемые на каждомъ шагу Питиримомъ, раскольники подкупили гражданскихъ ченовниковъ и дъла приняли совсемъ иной оборотъ; подкупленные городскіе начальники, волостные прикашики и старосты съ надеждою на подвущенныхъ губернскихъ управителей начали преследовать Питирима и посыдаемыхъ отъ него православныхъ священниковъ. Эти подкупленные ченовники дошли до текой дерзости, что запретнин Питириму самый входъ въ дома раскольниковъ, а его помощникамъ запрещали учить православію. Въ силу происковъ раскодъниковъ, или по другимъ какимъ-либо причинамъ, но Питиримъ не нашелъ поддержин даже со стороны своего енархіальнаго архіерся-интрополита Сильвестра (Волынскаго). Не находя нивакой поддержки ни со стороны духовнаго, ни со стороны свётскаго начальства и видя дёло начатое имъ близвимъ въ погибели, Питиримъ ръщился обратитъся къ царю, поручившему ему заняться обращеніемъ раскольниковъ. "Вашего величества по указу и по благословению приосвященного Стефана, митрополита рязанскаго и муроиснаго, съ прощаго 1707 года въ Балаханскомъ и Юрьевецкомъ увздахъ вельно инъ богонольцу вешену обращать и въ соединение ко святой церкви приводить раскольниковъ. И ценощию Божіею по пропывий 1714 годъ духовные и мірскаго чину обожув полевъ изъ раскола обратились и пришли въ соединение ко святой церкви более 2000 человекъ. А ныне те вышеозначенные города и съ увзды опредвлены правленіемъ въ Нижегородскую губернію; и оть градскихъ начальниковъ и оть волостныхъ

прикащивовъ и отъ старость тому обращению стало быть пренятіе и остановка прайняя, что уже къ твиъ раскольщикамъ въ кельн и въ домы и входъ мой тв начальники отняли, да и священникамъ учить возбраняють, и твиз вибсто благія помощи учинили раскольщикамъ и пущее къ развращенію дерзновеніе безстрашное. Отчего та замерзалые раскольщики, видя себа такое попущеніе, въ душъ пагубную свою глупую предесть души простыхъ людей отъ согласія св. церкви отторгивають непрестанно; и твиъ, по закоснвлому своему безстрашію, между простымъ народомъ чинятъ ведикій разврать. И такіе противники наки множатся, которыхъ и такъ звло много. И еще ваше величество трудитимися въ томъ паки повелите, всенижайше требую, дабы повелёно было; именнымъ вашего величества указомъ завъ главнымъ, такъ и прочимъ той губернін правителямъ подкрвпить, дабы они въ томъ были помогательны, а не прицинатели, и въ томъ бы меня богомольца вашего и посланныхъ менхъ старцевъ же ото всего охраняли, и о томъ дать указъ съ прочётовъ" 31). На товъ же донесения Петръ положилъ такую резолюцію. "По сему прошенію отца игумена Питирима запрещается всёмъ ему возбранять въ семъ его равноапостольскомъ дбяб; но повелбвается ему паче вспомогать. Ежели же кто въ семъ святомъ дълъ ему препятствовать будетъ, тотъ безъ всякаго милосердія казненъ будетъ смертію, яко врагъ святыя церкви; а буде вто изъ начальствующихъ не будеть помогать, тоть будеть лишень имвнія своего" 28).

Просъба Питирима была исполнена; но подкупъ раскольниковъ, подлостъ гражданскихъ чиновниковъ произвели самое неблагопріятное впечатлёніе на Питирима. Этотъ поступокъ раскольниковъ привелъ его къ тому заключенію, что раскольники и сами не убёждены въ истинности и чистотё своихъ вёрованій и не ищутъ истины; они остаются въ расколё и стараются защитить его, котя бы посредствоиъ подкупа гражданскахъ чиновниковъ, единственно потому, что расколъ для придерживающихся этого ученія не мало представляеть матеріальникъ вы-

<sup>10</sup>) Tana ze, crp. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Танъ же, стр. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Раскольнич. дала XVIII в. Есннова, т. II, стр. 219-220.

годъ. Сладовательно, въ обращения раскольниковъ нъ невной должны были принимать самое двятельное участіе выйств съ духовною и власть гражданская: должно действовать, следовательно. не одними мърами церковными, но законно прибъгать и въ снив ензической. Потомъ Питириму пришлось открыть, что учение раскольниковъ, особенно безпоповщинскихъ секть, не совстив то чуждо политическихъ тенденцій: безполовцы совсямъ не поминають царя въ молитвахъ; а поповщина называеть царя благороднимъ-впитеть тожь очень неопредъленный. Питиримъ донесъ объ этомъ царю Петру<sup>33</sup>) и вмёстё представнях проектъ обращенія раскольниковъ, въ которомъ уже физическая сила принимается однимъ изъ необходимыхъ средствъ къ обращению раскольниковъ.

Питиримъ цодалъ докладную записку Петру, такого, содержанія 34).

1) Имяннымъ указомъ вашего царскаго величества велёно у поповъ. брать росписи о исповъданныхъ и ноисповъденныхъ православныхъ и раскольникахъ; но оказалось, что ръ росписяхъ поповъ Московской и Нижегородской губернии многие раскольинки записаны исповёдывавшимися и освобождены отъ двойнаго оклада. Раскодьники, согласивщись съ накоторыми попами, указывають на нихъ, что будто они у нихъ исповъдывались. Поэтому было бы благодътельно издать указъ, которымъ бы повелъвалось брать исповёдание о церкви, о всёхъ ен таниствахъ и о догматахъ, и велъть проклинать всю противность раскольническую тумъ лицамъ, которыя почему-либо будутъ приводить въ сомнвніе относительно своего православія, хотя бы они были

. 4) Наизвіотно, котла имонно подана зна докладная зациска, но несомийнио, что она подана не ранее 1716 г., когда изданъ былъ подтвердительный указъ о приведении раскольниковъ въ извёстность. (Полное собрание законовъ т. Ү, № 2991, 2996) и подачѣ росписей о не исповѣдывавшихся 1718 года. Нужно полагать, что Шитиринъ подаль эту записку Гили въ концё 1716 года или въ на-1717 hoza.

\*\*) Какъ великъ этотъ налогъ можно заключить изъ того, что венечныя помлины, даже со вдовцовъ, не превышали 7 алтынъ, а въ XVIII в. даже съ трехженцевъ не превышали 20 кон. Смотр. «Православный Собесблиния» 1865 г. квига 1, стр. 149-150. 

Called and the angelow of the . 8.

## двятельность, русскаго, духовенства.

зацисаны православными и исцовъдывавщимися. Если при такомъ исповъданіи скрытый прежде раскольнихъ скажетъ, что онъ раскольникъ и будетъ упорно стоять на этомъ, то такого не принуждать, но только брать двойной окладъ; съ попомъ же поступать по указу: такимъ образомъ скрытые раскольники одвлаются явными и отыщутся укрыватели ихъ.

2) Раскольники, налбясь на платежъ двойнаго оклада, начнутъ отврыто учить народъ расколу по городамъ, седамъ ч на рынкахъ "и сіе будеть наигоршее зло къ народному, возмущенію, чего отъ нихъ и такъ много". Не мъшало бы съ этою цвлю таковымъ запретить указомъ вашего величества, чтобы они своимъ вреднымъ ученіемъ не развращали народа и св. церковь, ея таинства и догматы не ругали и не худили. Таковые указы послать во всв губерния, какъ субернаторамъ, такъ и ландратамъ и всемъ десатильнивамъ. Десятильники доляны, объявить всёмъ попамъ, а попы всёмъ своимъ , прихожанамъ, Если же раскольники послё этого стануть кого-либо унить, расколу, кулить и уничижать церковь и ся таинства; то таковыхъ довить и приводить на десятильничьи дворы; а если на допросф оважется вернымъ, что они действительно учили, то наказавъ отоблать на ваторгу. Кто будеть укрывать такихъ расколоучителей, или не станеть ловить, подвергать наказанію.

3) Православныхъ, совращенныхъ въ расколъ, допрашивать на деситильничьё дворё, кто ихъ учили расколу, и съ учителями поступать по указу. "И таковымъ вашего величеотва твердымъ запрещениемъ можетъ удобно расколъ искоренитися и обращатися станутъ удобнёе, точию, чтобъ повсегодно смотрёть принию, дабы таковые указы не были въ забвении отъ начальствующикъ".

4) Для искорененія раскольническихъ поповъ послать указы, но не явно (секретно), чтобы поповъ, которые бъжели отъ своихъ церквей, вездъ ловить и допрашивать, чего ради они бъжели отъ своихъ церквей <sup>25</sup>).

5) Для большаго стёсненія раскольниковъ, которые женятся, требовать вёнечныхъ памятей; а такъ какъ вёнечныхълламятей они не беруть и брать ихъ имъ не у кого, потому что они у

<sup>31</sup>) Раскольнич. двла XVIII в. Есипова т. II, стр. 217-220 въ придожения.

церквей не винчаются, то съ таковыхъ брать пошлинъ рубля по три и даже болъс.

6) Во всёхъ приходахъ запретить указомъ, чтобы прихожане отъ евоихъ поповъ къ попамъ въ чужіе приходы на исповёдь не ходили, "да не пролазятъ раскольники ко укрывательству".

7) Книга "Соборныя Двянія" на еретика Мартина, которая привезена изъ Кіева, весьма полезна къ обращенію раскольниковъ. Следуеть отпечатать ее въ достаточновъ количестве и равослать во всё епархія по церквамъ; потому что попы многіе не только другихъ обращать въ православію не могуть, но даже сами то не знають православія церковнаго, а эта книга низ очень поможеть " зе). Въ отдёльномъ донесения къ Петру Питиримъ между прочимъ еще предлагалъ "монахинь, которыхъ въ лёсу до четырехъ тысячъ, всёхъ взять въ монастырь и давать имъ въ пищу хлёбъ и воду, а которые обратятся, тёмъ подобающую пищу 37). Монахамъ запретить жить въ лёсахъ, въ поляхъ, на погостахъ и по мірскимъ домамъ, --а велѣть жить имъ въ монастыряхъ, а причину выставить "для отводу", что по лъсамъ въ келіяхъ живутъ бъглые солдаты, драгуны, разбойники и разные люди, убъгающіе оть службы и податей \*\*). Раскольниковъ не выбирать ни въ какія общественныя должности, ни въ старосты, ни въ бурмистры. Разорить немедленно раскольническія поселенія и церков: на Візткі: "велія будеть въ томъ польза, понеже бъжать будеть некуда" 39). Все это отъ раскольниковъ должно остаться въ тайнъ.

Раскольниковъ обратившихся освобождать отъ двойнаго оклада<sup>40</sup>).

Проекть обращенія раскольниковь, представленный Питиримомь, нужно полагать понравился Петру. Послё того, какъ поданъ быль проекть этоть, послёдоваль цёлый рядь указовъ Петра, которые на взглядъ Интирима необходимо было издать. 18 фе-

<sup>34</sup>) Tans me, ctp. 220.

\*\*) Тамъ же, стр. 221.

<sup>30</sup>) Танъ же, стр. въ приложения 234. Это было сдълано.

<sup>(6)</sup> Описаліе документовъ и д'яль, хранящ. въ архив' Св. Синода, т. I, № 506, стр. 570.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Танъ же.

вредя 1718 года за укрывательство раскольниковъ и показание раскольниковъ въ неповёдныхъ росписяхъ псповёдывавшимися, по указу велено брать съ виноватыхъ поповъ штрафу за первый разъ 5 рублей, за второй-10 р., за третій-15 руб. Если же и послё этого вто-нибудь язъ нихъ явится въ такой же "винъ" виноватымъ лишатъ священства 41). 16 марта 1718 года Петръ указомъ приказалъ за ту же самую вину отбирать у виновныхъ поповъ имънія ихъ и по липеніи сана отсылать для наказанія къ гражданскому суду и въ каторжную работу 4.). Того же года и числа граоъ Мусинъ-Пушкинъ объявить именной указъ мъстоблюстителю патріаршаго престола митрополиту Стефану Яворсвому "о дачё священиякамъ трехитсячнаго срека для представленія сказокь, по сущей справедлявости о бывшихь на испоэтан. не исповедывавшихся и о раскольникахъ, подъ онассијемъ за утайку подвергнуться лишению духовнаго чина и наказанию по суду гражданскому" 43). Указы эти изданы по донесснию Златоустовского понастыря архимандрита Антонія, зав'ящвавшаро тіунскою избой и приказомъ церковныхъ дъль въ Моский 44), и всяваствіе вышеприведеннаго просита Питирима. Не остались безь исполнения и другия статьи Питиримова проекта относительно обращения раскольниковъ. Въ 1719 году заподозрены были невто Нестеровъ и его жена "въ потасяномъ расколъ". Ржевскій допрашиваль ихъ, но они объявили, что "расколу они нинакого не имвють и крестятся тремя перстами, а двумя перстами не прещиванноь никогда и старцевъ раскольническихъ къ себв ради исповеди не призывали никогда". Но обвиняемые показали ложно: сами они отвазались причащаться, попы, которыхъ они назы-BAIH AYXOBHSINE OTHAMH, FOBODHAN, 4TO OHH HX5 HE SWARDTS 46). Раскольническихъ учителей ловили и наказывали. Въ 1718 г. ноября 30 Ржевскій, вице-губернаторъ нижегородскій, доносняъ Петру, что "необратный раскольщикъ Василій Пчелка, который

") Тамъ же, стр. 570-571.

- <sup>43</sup>) Tax's me Ne 85, erp. 25.
- <sup>43</sup>) Tans me Ne 506, crp. 570.

") Раскольвич. дъза XVIII в. Еслиова т. II, въ приложения, стр. 210 — 211. 225-226.

46) Tams me, crp. 195.

подъ обравоиъ юродства иногихъ развращаль въ расколъ и паности налаки, разно кожъ и другіе 23 человёка, замеревные раскольники, отказавлиеся платить двойной окладъ,---биты кнутомъ и вынуты ноздря 46). Не было пощеды и женщинамъ. Многіе женщины, придерживающияся раскола, отназались платить двойной окледь, за это "13 учительниць ихъ бяты инутами" 47). Вообще за учителами раскольническими учрежденъ былъ самый билтельный надворъ и всячески старались отыскать ихъ 46). Женщинь, содержащихъ расколь, ловши и откавали въ монастырь. Танъ въ 1718 году Ржевскій отослаль въ Питираму 46 раскольщицъ, не желевшихъ платить положенвато на нихъ оклада 49). Нать сомнания, что и пища имъ выдавалась такая, какая опреділена въ проекта, если только она не расканлись. Раскольникань запрещено поручать общественныя должности въ городахъ и селахь 50). Вице-губернаторъ нижегородскій Юрій Ржевскій, посланный въ Нижній-Новгородь на мёсто внязя Путятина, сдвлялся самымъ двятельнымъ помощникомъ Пятириму. Точно исполная указы Петра, сов'язуясь съ Питиринонъ и дъйствуя по его указанію 51), Ржевскій оказаль не малую помощь Интирниу въ его борьбв съ расколомъ. Онъ привель въ извъстность раскольниковъ, проживавшихъ въ нижегородской губерния, число кото--рыхъ по докладной зарискъ Ржевскаго, отъ 1721 года, простиралось до 87.771 человъка обоего пола; собраль положенный на раскольниковъ окладъ 54) и вообще являль самую псутонимую двятельность но этой части. Ржевсній быль положительно необходимъ Питириму въ его звятельности; потому Питиримъ особенно дорожиль имъ, часто доносиль о неяъ Петру съ самой выгодной стороны, старался защищать его оть враговъ, на сколвко это было возможно, и хлопоталь о неподсудности Ржевскаго ни-

<sup>(ii)</sup>) Тамъ же, стр. 195.

۰.

<sup>41</sup>) Раскольнич. дела XVIII в. Есипова т. II, стр. приложения 194-212.

4.) Тамъ же, стр. 195.

<sup>49</sup>) Полное собрание законовъ № 4526, 4576.

<sup>59</sup>) Раскольнич. дъла XVIII въка Есипова т. Ц. стр. приложения. 194, 195, 234 и 265.

<sup>51</sup>) Описаніе докуменновъ и діять Св. Списан т. І. № 123, стр. 97.

51) Здёсь вёроятно въ годе ошпбка: [въ 1718 году Ржевскій быль уже вицегубернаторомъ.

316

Digitized by Google

.

St. 8 . 1

какому въдоноству промъ наблыета. Въ 1719 году 10 ноября <sup>47</sup>) Патиримъ писалъ Макарову: "получили мы въдъще, что по имянному парскаго величества указу Юрья Ржевской въ Никиемъ опредъленъ былъ виде-губернаторомъ, а опос-де опредълене царское величество приписаніемъ своея десницы утвердилъ, при томъ и прочія сенаторы, — но точію единъ-де изъ нихъ останавливаетъ еже бы тому не быть. Прошу вашу милость Господа ради, и ради святыя церкви потщися о семъ просить царскаго величества, чтобы оному Ржевскому въ Нижнемъ быть вицегубернаторомъ не отложно, понеже по премногу сильно дъло раскольничье ко обращенію и ко искорененію ихъ строится, какъ лучше этого быть невозможно" <sup>54</sup>). Ржевскій дъйствительно опредъленъ былъ вице-губернаторомъ въ Нижній-Новгородъ и проходилъ эту должность довольно долго.

Зная по опыту хитрость раскольниковъ и подкупность гражданскихъ чиновниковъ, Питиримъ не былъ убъяденъ въ томъ, что Юрія Ржевскаго, двятельнаго его помощника, оставять въ поков. Опасаясь дожныхъ доносовъ на Ржевскаго, которые бы могли удалить его съ занимаемаго имъ поста, Питиримъ въ 1719 году въ докладной запискъ между прочимъ писалъ государю: "Юрья Ржевскаго по раскольничьимъ дъламъ ежели по накому челобитью и навату врома кабинету, чтобы не вадать изъ прочихъ коллегій" 55). Съ большею настойчивостью писалъ Питирныть Петру I о томъ же предметъ въ началъ 1721 года. "По указу вашего величества. Юрью Ржевскому велёно въ Нижнемъ быть при двлахъ раскольническихъ въ лучшему управлению. Объявляю вашему величеству, по моей должности, самую о немъ Ржевскомъ истину, какъ въ явныхъ, такъ и въ тайныхъ опредълялъ въ полезному, вакъ лучше того быть не можно: а я имъ звло доволенъ, дай Боже такъ и впредь, а что у него отправлено, о томъ вашему величеству онъ, Ржевскій, подлинно самъ объявить, прибывши до вашего величества. Прошу вашего величества, дабы я нижайшій и паки не лишенъ быль вашего превысокаго индосердія, чтобъ оному Ржевскому и паки быть въ

<sup>58)</sup> Раскольнич. дела XVIII в. Есапова т. II, стр. приложения 193--194.

<sup>54)</sup> Тамъ же, стр. приложения 214.

<sup>55)</sup> Тамъ же, стр. приложения 265-266.

Нижнемъ при отправъ дъгъ раскольничеснихъ по прежнему, а сего прошу не. подлогомъ либо каковымъ, но ей-ей, желая но своей должности, Богу и цереви и вашему величеству слико ножно въ полезныхъ трудъхъ должное служение отдать. Еще прошу вашего всемилостивёйшаго величества, чтобы оному Ржевскому по дъламъ раскольническимъ въденіемъ по прежнему быть въ кабинств, понеже не точію при томъ двла тайныя двла, но и явныя удобнайше отправлятися могуть безъ всякаго препятствованія; а ежели сія двла отрвшены правленіємь будуть оть кабинета, мнится мнё, что не можно будеть о заводчикахъ раскольническихъ во искорененію ихъ тайно отправлять ничего, но явныя отправы нёкоторыя не возымёють-ли каковаго препятія. понеже раскольщики. по премногу злы, непрестанно проискивають о своей свободь, а намъ препятствованію, и ежели я нижайший сего прошенія отъ вашего величества не лишенъ буду, то къ лучшему и свободному управленію, не повелить-ли ваше величество въ Нижній и въ прочія принадлеженція провинція въ надворный судъ указомъ подкрепить, чтобы ни подъ какимъ видомъ оное дъло не препятствовалося, паче бы спомогали, или паче---не поводитъ-ди ваше ведичество оному Ржевскому въ Нижнемъ въ надворномъ судъ быть вице-президентомъ, ради лучшаго и сильнаго правленія при дёлахъ раскольническихъ, такъ какъ и въ прочихъ губерніяхъ губернаторы учинены при надворныхъ судахъ вицъ-президентеми" 56).

Тъснимые Ржевскимъ, отъ наблюдательности вотораго не было почти возможности укрыться, преслъдуемые на кандомъ шагу обличеніями устваго и письмениаго Питирима, раскольники въ большомъ числё обращались къ церкви. Въ 1719 году, т.-е. чрезъ годъ послё совмъстнаго дъйствованія съ Ржевскимъ, Питиримъ докладывалъ Петру, что въ одинъ 1719 годъ "обратилося отъ расколу три тысячи и больше кромъ Нижняго и другихъ мъстъ и вси крестятся тремя перстами" <sup>57</sup>). Естественно конечно предполагать, что это обращеніе могло бытъ вынужденнымъ, недобровольнымъ, а потому и непрочнымъ. Но Питиримъ былъ очень осмотрителенъ. Онъ не признавалъ вполню православными

56) Тамъ же, стр. приложения 214.

<sup>57</sup>) Танъ же.

даже твхъ, которые во всемъ повиновались церкви, но оставляли за собою двуперстое знаменіе, и не освобождаль оть положеннаго на нихъ оклада 38). Къ тому же раскольники не знали, что ихъ юнять. Двладось все по совъту Питирина въ бодьшей тайнъ; даже для казни раскольниковъ выставляли причины постороннія 50). Значеніе Ржевскаго въ Няжнемъ-Новгородь дучше всёхъ видёлъ Питиримъ и потому всячески старелся удержать его на этомъ поств. Ржевскій былъ двятельнымъ помощникомъ Питириму и повидимому самъ не тяготидся своею деятельностью. Но случилось обстоятельство, ради котораго Ржевскій началъ хлопотать объ отставкъ. Въ 1719 году въ Казань назначенъ былъ губернаторомъ Алексвй Петровичъ Салтыковъ, съ которымъ не дадилъ Ржевскій. Нижегородская губернія въ административномъ отношении была подчинена казанскому губернатору; слёдовательно, Салтыковъ, какъ непосредственный начальникъ Ржевскаго, могъ повредить этому послёднему на службв, оклеветать его, или представить государю съ самой невыгодной стороны <sup>«о</sup>). Положение Ржевскаго было шаткое и не безопасное; опасность еще болве увеличилась, когда въ Нижній-Новгородъ назначенъ оберъ-ландрихтеромъ Стефанъ Нестеровъ, мужъ придворной кормилицы, который держалъ руку раскольниковъ. Это напугало даже самого Питирина "). Такого рода обстоятельства побудили Ржевскаго искать увольнения отъ занимаемой имъ должности. 13 Октября 1719 г. Юрій Ржевскій просиль Алексъя Васильевича Макарова похлопотать "дабы онъ указомъ царскаго величества отъ дълъ Нижегородской губерніи былъ свободенъ и изъ Нижняго бы былъ уволенъ. А ежели мой милостивый государь невозможно того учинить, чтобъ отъ дълъ уводить, то прошу, чтобъ указомъ поведено было мне, хотя на время въ С.-Петербургъ доложить его царскому величеству о раскольническихъ дёлахъ" "?). Питиримъ опасался не столько за себя, сколько за Ржевскаго. Онъ просилъ чрезъ письмо

- <sup>50</sup>) Тамъ же, стр. текста 267, стр. прилож. 195.
- \*\*) Танъ же прилож., стр. 209.
- \*\*) Такъ же, стр. прилож. 642-645.
- (; ··) Тамъ же, стр. прилож. 209.
  - <sup>62</sup>) Тамъ же, стр. 643-644.

того не Макарова похлопотать, чтобы Стефанъ Нестеровъ какъ человать опасный и сильный "ни какимъ судьею въ Нижнемъ не быль 4 43). Просьба Питирима не была уважена; Нестеровъ быть назначень ландрихтеромъ; но онъ за расколь и за кражу ленегь окоро пональ въ острогъ и бъжаль; следовательно, опа. сность миновалась съ этой стороны \*\*). Но Ржевскому удалось 1721 года убхать въ Петербургъ для личнаго доклада о дблахъ раскольническихъ государю 65). Опасаясь, чтобы Ржевскій въ Петербургъ не выхлопотель себъ увольнения отъ должности нижегородскаго вице-губернатора, Питиримъ обратился съ просьбою къ могущественному въ то время архіепископу новгородскому Θеодосію. Въ письмъ этомъ преосвященный Питиримъ сообщаеть Өеодосію объ отъвздъ въ государю Юрія Алексвевича Ржевскаго съ въдомостями о раскольникахъ; выражаетъ боязнь, чтобы этоть последній не отказался оть лежащихъ на немъ обязанностей по раскольническому дълу и просилъ Өеодосія ходатайствовать предъ государемъ объ удержаніи Ржевскаго на мъстъ или о назначении его вице-президентомъ надворнаго суда, въ каковой должности онъ также можетъ быть полезенъ для искорененія раскола ""). Просьба Питирима была уважена. Двятельность миссіонерская Питирима была довольно успёшна; раскольники обращались въ довольно значительномъ числё къ церкви; но расколь быль еще силень. Питиримъ решился нанести ему ръшительный ударъ. Въ средъ раскола не мало было такихъ членовъ, которые держались его единственно по невъдзнію; они не знали, строго говоря, на православнаго, ни раскольническаго ученія и предпочитали расколь только потому, что его восхваляли ихъ учители. Съ другой стороны расколъ пользовался особенною симпатіею народной массы: здёсь егосила. По своему развитію и воззръніямъ народная масса ближе стояла въ расколу. Не находя никакого различія между православнымъ и раскольническимъ ученіемъ, видя гоненіе на раскольниковъ со стороны правительства и мужественное пере-

- <sup>64</sup>) Тамъ же, стр. прилож. 265-266.
- \*\*) Описание документовь и диль архива Св. Синода, т. I, № 121, стр. 95.
- <sup>44</sup>) Древная россійская вивлюенка ч. XV, стр. 405-406.



<sup>43)</sup> Тамъ же, стр. прилож. 210.

неселіе мученій со стороны раснольниковь, народь съ любовію смотрълъ на раскольниковъ, какъ на мучениковъ влары, канъ на людей защищавшихъ дорогіе принципы, и въ минуту одасности охотно переходили въ расколъ. Чтобы показать темъ и другимъ, что православное ученіе и раскольническое не одно и тоже, что раскольники отстаивають нозапоннов и слёдовательно, не могуть быть названы страдальцами за въру, Питиримъ рвшился показать предъ цвлымъ собраніемъ раскольнивовъ и карода нельпость мизній распольническихъ 67): 1716 года 1 января Питиримъ отослядъ 130 вопросовъ въ раскольникамъ діаконова Сотласія, жившимъ въ Чернораменскихъ лёсахъ Балахнинскаго увзда, требуя, чтобы на каждый изъ его вопросовъ, заправляющіе означеннымъ догласіемъ діаконъ Алекоендръ и другіе представили подробный отвёть "). Вопросы Питирина, етрого говоря, не имъють системы; но общее ихъ направление такое: какъ дунаютъ раскольники о церкви православной, о ея догиаталь и таниствахь? какь понимають они себя и православныхъ? Въ религіозной жизни раскольниковъ много нововяеденій, законны ли эти новорведенія? Какое мъсто Св. Писанія или отечесного узаконяєть такія новозведенія? А совершающееся правильно у раснольниковъ можеть ли быть закомнымъ, такъ какъ оно совершается безъ благословенія и разрішенія архіерейскаго? Мы принедень нёкоторые изъ вопросовъ Питиряма для яснэйшаго представленія о томъ, что раскольняви на самомъ дълё не могли отвёчать на многіе изъ вопросовъ Питирина и необходимо должны быле придти въ сознанию незаконности своего отступленія отъ церкви, къ мысли о неправославія своего ученія.

"Святая восточная и великороссійсная церковь нынѣ о св. Троицѣ и о воплощеніи Сына Божія вѣру православную имѣеть ли? (Вопр. 1-й) А что во св. церкви мните, явобы оставлено или приложено, и то все по вашему мнѣнію оставленное и приложенное како разумѣете быти, ересь или расколь, или подцерковство и какова ересь, и коего еретика та ересь, или коему еретику та ересь подобна? (воп. 5---6). Книги, которыя печатаны

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Тань же, стр. 420.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Древняя россійская вивлюенка ч. XV, стр. 407.

при бытности пяти патріарховъ Іова, Ермогена, Филарета, Іоаовоа и Іосноа во всёхъ тёхъ выходёхъ между собою по всему ли согласно, и нёть ли въ нихъ коего разгласія между собою? (вопр. 8).

Епископы сущія православныя по писанію будуть ли до скончанія відка пребывати? (воп. 47). Церкви святыя сущій православныя въ нихъ же соверніфотом самыя тайны христіанскія, будуть ли до скончанія відка пребывати? (48).

Кій Өеодорить написаль еже креститися двёма персты, и въ коей книге написано, покажите о томъ подлинно (65-й).

Написано въ стогдавъ сице: аще кто двумя персты не благословляеть, якоже и Христосъ, или невоображаеть двъма персты крестнаго знаменія, да будетъ проклять, якоже и св. отцы реноша; кто отъ св. отецъ прежде того собора написахъ, гдъ именно написано, что Христосъ двумя перстами благословлялъ и креотился; кто и отъ св. отецъ прежде того собора написахъ; и гдъ проклятіе на некрестящихся двъма персты? (вопр. 68-й).

Ісромонахи ваши поповъ и діяконовъ вдовыхъ и не вдовыхъ постригие поведъваютъ вся имъ паки священнодъйствовати безъ поведънія епископскаго по конмъ правидемъ? (26).

Поны ваши вающихся вяжуть и ръшать коего архіерея благословеніемъ, и вся ли священнодъйствують? и аще вся священнодъйствують, како и по коимъ правиломъ безъ повелънія архіерейскаго таковая они дъйствують? (29).

Въ Польшъ на Въткъ мнимая ваша церковь, отъ мея же вы пріемлете по вашему мнёнію тайны, на созиданіе тоя церкви отъ коего архіерея приняли благословеніе? (34).

Антиминсъ освященный и посланъ въ нъкій градъ въ куюлибо церковь во освящение тоя, мощно ли отъ того града и отъ тоя церкви въ иный градъ и иную церковь пренести безъ \*повелънія архіерейскаго, и если въ той церкви служити станутъ, могутъ ли въ ней совершати таинство, еже есть тъло и кровъ Христовы? (89).

Муро святое пристоящее во освящение антиминса и въ помазание врещеныхъ человёкъ, таковое миро, вромъ архиерея, коя правила повелёвають составляти и освящати? (42).

Аще вій попъ дерзаеть самовольно отправляти архіерейское

дело, которое правила ему тою делати не повелевають, чему таковой подлежить? (116).

Попы ваши раждающимъ женамъ молитву дають заочно, и мертвыхъ отпѣваютъ заочножъ, по коимъ правидамъ? (30).

Старцамъ и мірянамъ, мужикамъ и старицамъ, коя правила повелѣваютъ дѣяти власть всякаго священнодѣйствія, тѣмъ попамъ, кои отъ нашея россійскія церкви къ вамъ прельщаемы обрѣтаются? (41) и проч.

На многіе вопросы Питирима раскольники необходимо должны были давать отвёть уклончивый, на нёкоторые же совсёмъ не могли отвъчать, такъ какъ отвътъ необходимо долженъ былъ обличать самихъ раскольниковъ, какъ напр., останутся ли до скончании въка православные епископы, таинства, церковь? Волею - неволею расколоучители должны были принять вопросы Питирима и дать свое согласіе на составленіе отвётовъ "). Но отввчать было не особенио удобно и выгодно; требовалось не мало умёнья и ловкости; поэтому раскольники начали искать повода отказаться отъ составленія отвётовъ. Если же отказаться невозможно, то по крайней мёрё необходимо было отдалить время подачи этихъ ответовъ на тотъ конецъ, чтобы отыскать человъка способнаго дать болъе или менъе удовлетворительный отвъть на предложенные вопросы. Съ цълю выиграть время они послади къ Питириму въ апрълъ того же года письмо, спрашивая его о вопросахъ: "по указу ли великаго государя и по благословенію ли преосвященныхъ архіереевъ, изволилъ задать вопросы къ нашему убожеству, понеже въ предисловія твхъ вопросовъ его царскаго величества указъ не обыменованъ, такожде и святительскаго благословенія не явлено" 70). 14-го мая расколоучители вновь писали Питириму о томъ же предметв. Въроятно Питиримъ не отвъчалъ на это письмо расколоучителей. Это подало поводъ имъ предполагать, что Питиримъ начинаетъ это . дело по своей воле; следовательно, они могуть и не отвечать на его вопросы. Поэтому они снова писали Питириму: "...вопросихомъ твою честность, чтобы ты изволиль писаніе прислать за подписаніемъ руки своея, и въ немъ именовалъ его великаго государя

<sup>••)</sup> Описаніе рукопис. Царскаго Ne 280.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія нижегородской ісрархін, стр. 54-55.

указъ и святительское благословение; такожде и мы о чесомъ венну честность вопрошати начнемъ, такожде и на ваше вопрошение отвъщати начнемъ безъ всякаго опасенія. И просниъ о семъ извъстія: ко всему ли вашему собору отвътствованіе писати и вопрошеніе, или къ твоему единому лицу, потому что им не собою сіе дёло начинаемъ, но по твоему принуждению. Нынъ же молимъ твою честность: пожалуй даждь намъ навъстіе противъ нашего прошенія" 71). 31-го мая Питиримъ отвѣчаль, что на этоть разъ онъ не имветь особеннаго указа; но на основани прежнихъ указовъ и граматъ, присланныхъ въ 1707 г. 1711 и 1712 годахъ изъ Москвы изъ патріаршаго приказа, по смыслу которыхъ онъ имветъ полное право требовать отъ нихъ отвъта на присланные имъ – раскольникамъ-вопросы. Онъ выписаль самые указы и заключиль письмо такимь образомь: "и по таковому государеву указу, и по граматамъ, и по благословенію архіерейскому, азъ возымёхъ намёреніе и многое желаніе и обращеніе раскольщиковъ въ святьй церкви въ соединеніе, и въ вашей честности сего настоящаго 1716 года оные различные 130 вопросовъ послахъ и васъ встахъ и прочихъ раскольщиковъ чрезъ оные вопросы и чрезъпваши отвёты и чрезъ мои отвёты противъ вашихъ вопросовъ, каковы имати ко мизприслати, желая всеусердно отъ расколу обратить и соединение святва церкви привести" 72).

На это письмо Питирима раскольники ничего не отвѣчали; 29 іюня Питиримъ напомнилъ имъ о своемъ требованіи и ихъ обѣщаніи. "Прошу ващу премногую любовь славы ради Божія, общія ради пользы, пожалуйте, аще у васъ есть въ готовности противъ оныхъ вопросовъ отвѣтствованіе, извольте ко мнѣ прислать; такожде и ваша милость, аще каки вопросы ко мнѣ отъ васъ есть готовы, и вы пожалуйте извольте вмѣстѣ съ отвѣтами прислать неукоснѣвая, или что есть въ готовности у васъ то извольте прислать"<sup>4 78</sup>). Раскольники униженно себѣ просили у Питирима отсрочки, потому что отвѣты еще не написаны. "И аще, которые въ готовности, и за тѣмъ нынѣ къ милости ва-

<sup>&</sup>lt;sup>и</sup>) Тамъ же, стр. 57.

<sup>78)</sup> Тамъ же, стр. 57.

<sup>73)</sup> Тамъ же, стр. 58.

шей не отсылаемъ того ради, что еще не заручены; а въмъ, что безъ подписанія руки не изволите принять. А у насъ нынъ которые люди и были, инови и бъльцы, и тв въ нынъшнихъ настоящихъ числъхъ утхали въ Макарію на ярмарку; и егда оттуда прівдугь, и мы между собою посовётовавь, пришлемь въ честности твоен« 74). Прошло 19 дней, а расколоучители своихъ ( отвётовъ не присыдали. Питеримъ вновь послаль къ нимъ письмо, требуя отвётовъ, но раскольники отвёчали одно: "отвёты не готовы, потерии Господа ради". "И ты пожалуй честный отче, не прогизвайся на насъ уботихъ, дай намъ исправиться; понеже ны имвень некую нужду, и къ тому числу, о чемъ у насъ къ тебъ соть писаніе, не успёли изготовити; зане дёло сіє не малое и требусть иногаго разсмотрвнія. И чтобы каковымъ неразонотранісна нашима не учинить какова себа пограшенія, танже и ванну честность, чтобы не привести на гнъвъ, просныть твою честность пожати. А мы всею силою желаемъ и тщимся, что у насъ есть писанія въ твоему милосердію, аще Господь поможеть и не будеть препятія нивакова, изготовить августа въ 1-ну числу" 25). Но и 1-го августа раскольники не исполным сноего объщания: они придумали новое средство надолго отгянуть подачу ответовъ. Желая отдалить подачу отвётовъ на неопредъленное время, а если Питиримъ откажется отвъчать на ихъ вопросы, то и совсъмъ остранить необходимость подачи отвётовь, расколоучители въ августе месяце прислади из Питириму своихъ 240 вопросовъ, на которые требовали ответа 74).

Вопросы подали діяконъ Александръ съ товарищами, но несомятенно, что не они были составителями этихъ вопросовъ; самая мысль подать вопросы Питириму едва ли принадлежить Чернораменскимъ екитинкамъ: они для того были слишковъ просты. На эту мысль въроятно натолкнулъ ихъ основатель поморскихъ синтовъ Андрей Денисовъ, которому несомитино принадлежитъ навъ соотавленіе отвётовъ, такъ и составление вопросовъ и

- <sup>14</sup>) Тамъ же, стр. 58.
- <sup>59</sup>) Древняя россійская вивліосика ч. XV, стр. 403.

<sup>43</sup>) Это обинриос насьмо въ цилонь види можно читать въ истории нижегородской ісрархіи, стр. 58-61.

письма, при которомъ вопросы присланы къ Питириму. Страннымъ на первый разъ представляется, что Андрей Денисовъкрайній и суровый безпоповець берется защищать поповцевъ, тогда какъ между обоими этими направленіями раскола существоваль всегда самый сильный антагонязмь, продолжающийся даже досель: но на самомъ дълъ такъ именно и было. Отчасти впрочемъ объясняется это личностью Андрея Денисова и его тенденціями. Защищая раскольниковъ поповщинскаго согласія. Денисовъ въ нъкоторомъ родъ защищалъ свое собственное дъло. Предуснотрительный Денисовъ вполнъ былъ убъяденъ въ томъ, что рано или поздно, если не самъ Питиримъ, то кто-либо аругой явится въ Поморьт съ целію обращать поморцевъ къ церкви, и потому приготовлялся въ состязанию. Онъ всюду собираль доказательства въ пользу раскола и во время затруменія ліаконновъ уже усприъ собрать громадное количество сактовъ, будто бы подтверждающихъ справедливость раскольническаго ученія и слвдовательно законность ихъ отделенія оть церкви. Работая такимъ образомъ для другихъ, Денисовъ работвать для семого себя, для своего толка, ради своихъ интересовъ. Съ другой стороны Денисовъ не былъ просто религіознымъ раскольникомъ, чуждымъ политическихъ тенденцій, какими были наприм'яръ цижогородскіе раскольники. Трудно нонечно угадать, каковъ былъ политическій планъ Денисова, къ чему онъ собственно стремилоя и чего хотвлъ достигнуть, но несомивнио, что онъ былъ не чуждъ политическихъ замысловъ: иначе становится положительно ненонятнымъ, почему Денисовъ не обратился въ Церкви, тогда ваять. онъ лучше, чёмъ вто-нибудь другой, видель недостатки, заблуяденіе и положительную ложь раскольнического ученія? Поморая раскольникамъ другихъ толковъ, пріобрътая ихъ расположеніе. онъ въроятно имблъ въ виду сплотить ихъ вобхъ въ одну шейку, которая подъ вліяніемъ религіознаго санатизна ногла сибло возстать противъ самаго правительства. Къ тому же за свои труды Денисовъ получилъ "пенязи". Вотъ дунвенъ, почему Денисовъ соглашался помогать раскольникамъ другихъ толковъ и помогъ въ настоящій разъ діаконовцамъ. Прежде всего письмо, при которомъ отправлены вопросы къ Питириму, по своему стилю и прісмамъ несомнённо насъ уб'яжаеть, что оно принадлежить Денисову.

"Пресвотлойнену въ јерсконасвив господниу вгунену Пигирниу убози и унинении Чернораменскихъ люсовъ скитожительствующія нисци-ісродіаконъ Александръ, старецъ Варсоновій, старень Герасинь и врочія нисны и бъльны раболенно и низостно вланяемся". Объщаясь представить отвёты на вопросы Питерина, въ письив писали, что и Питиринъ оъ своей сторены долженъ отвёчать на ихъ вепросы, какъ учитель, набранный на то, чтобы отрътствовать на сомпьния раскольнивовъ. "Того ради написахомъ вашей честности вопросы числомъ двъсти четырелесять в просимь на ваше вопрошение отвътотвования и чистиго рашения ота Божественнаго Писания, оть святихъ древнихъ книгъ, свидётельствованныхъ святыви отцы, кромъ внёщнія нупости риторонихъ и алтическихъ силогизмовъ и укеванія визнанихь оть хатрословесін, зане ны къ таковымь имвемь опасеніе (экраненія, неторын нісколько разь вотрічаются и въ другияз сонинскияхъ Андрея Денисова). Но достовърное и изаветнов ответствование да будеть и намъ удоборазумное и въ унствованіє пріндеть, ибо и св. Златочеть глаголеть: духовная нухованным разсуждею, и нагуз же не требую визшнія премудрости (ниже умышленно изготованни). И аще будеть отвётствование по всему сотласующееся св. Божественному Писанию, впостольскимь и пророческимъ и отеческимъ ученіемъ, кромъ извития словесь и внишия мудрости; то готовы есны таковое учение, вроми воякого сомивния, всеусердне прілти. Аще ли же не инать ное-либо слово ученія вашего показанія и свидітельство оть божественныхъ писаній, то опасны есмы таковое ученіе пріяти и въровати" 77).

Среди вопросовъ нуотыхъ, ненужныхъ, вопросовъ заданныхъ изъ одного только любопытства и изъ желанія вввалить лишнюю работу (туудъ) нь отивченныхъ левко; не мало вопросовъ двйствительно серьезныхъ и поотавленныхъ левко; не мало вопросовъ которые по своей тонности заставляють невольно удивлиться ловкости составителя. Составитель, очевидно, основательно внаяъ положение той и другой стороны и внимательно слёднять за всёмъ, что роворияось иравосливными противъ раскола. Мы

<sup>17</sup>) Древная россійская вналюенка ч. XV, стр. 408.

приводенъ нёноторые наъ всяресовъ, въ доторынъ соотавитель старается заподоврить или православіе церкви, или несоглавіе между собою православныхъ книгъ и полемическихъ сочничній.

Право ли и неизмѣнио содержана предаліе святыя Вестечния церкви при парѣ Іоаннѣ Васкиъсвичѣ? (вояр. 19).

Той соборъ (Стоглавый) бысть ли вогда саврёна или одерочена оть четырека патріарковь и прочика грочосника, сербскика, болгарскиха и налороссійскиха архіереска до Никона патріаршества? (22 и 181).

Согласують им между собою — скрыжаль, соберный авитекь, жезль и Уврть, — и по всему их согласують овятый Восточной Цернви? (181, 185, 198 и 199).

Правосланны ин суть древнія книги отарописанным харагейныя и Білорусскія печатныя, Кієвскія, Львонскія, Виленскія, Угорскія и Московскія, учанція креститися двунаретно? (27). Во новопечатныхъ книгахъ--Соборненъ святив и во полятирѣхъ съ возсліщованіемъ и въ Скрыжали двоснаретное слоненіе названо Армянскивъ и Аріанствонъ и Несторіанствонъ, а въ новоизданной заручной книгъ Питирима, то слошеніе парстовъ названо Армянствонъ и Латинскою ересією, котораго Армянскяго и Латинскаго еретика та ересь? (30 и 31).

Кому подобаеть лучше вёрять-Максиму Греку, учившему креститься двумя перстами, или иподіакому Дамаскиму? (71).

Почему кромѣ Дамаскина въ Скрыжали, Жезлѣ и Увѣтѣ не предотавили въ доказательство триперстнаго сложения ни одной книги съ именемъ овятаго? (81).

Почему Скрыжаль, приводящая въ свидътельство тринерсинаго сложения просимых людей поселяна, не согласуется съ Увътонъ, который таковыхъ (свидътелей) отринаетъ? (188).

Ныяв на литургін, во время восноминанія словъ Христовыхь: пріядите ядите, сіє есть твло... творять повлоны. Іакимъ же партіархъ то повлоненіе называль латинскимъ обывновеніамъ, чего ради не согласно? (192).

Аще вій архісрей или ісрей имать вую противность, подлажанцую среси и о той противности имать запрещеніе отъ святаго Писанія; онъ же оное положенное запрещеніе презирая, и въ ничто же подагая, но паче ратуя; и таковой архісрей или іерей, егде имать совершити овятую литургію, имать ли оть призыванія его Духъ Овяный снити; хлёбъ же и вино въ тёдо Хриотево и въ пречистую Его кровь претворити? (219).

У ереннюкъ Новатіанъ и Донатіанъ въ предоженія св. Евхариотія, сущее или пречистое тъло и провь Христова или ии? Исходитъ ли, призыванія ради ихъ, Духъ Святый? Понеже у нихъ о Бозт изеть пограниенія. И аще сущее пречистое тало и провь Хриспова, то достовть ли у нихъ христіанамъ причас щатися или ил? (221).

Вопросы эти, не омотря на окатость надоженія важдого назнихъ, несмотря на очевидную и даже небрежную послащность, съ воторою они составлены, обличають въ составитель человъна умнаго, довкаго, раснолагающаго громадиции полемическими средствами и діалентически развитаго. Здбоь частныя положенія раскольническаго учеція являются съ своими основаніями и съ возращеніями противъ основаній ученія православнаго, болье или мензе сильными. Соотевниель вопросовъ приводить ная-цалый рада вопросова, которые взанино полирацляють себя и своею совокупностью доказывають основную мысль, ная во наждомъ отдальномъ вопросв приводятся основанія, на поторыха опирается главное предложеніе вопроса. Вопросы 71, 72 и слухурние о врестномъ знамения и особенно 219, 221 обличають въ сочинитель необывновенно тонкій дівленчически развитый умъ, общирныя свъденія испорическія, доржанноскія и каноническія. Питиримъ морь не принять этихъ вопросовъ в оділаль бы это законно, такъ какъ раскольники не предотавные еще своихъ отвётовъ, представить воторые давно объщелнов. Но отверъ отвечать значительно подореань . бы авторитеть Питирима и набросних бы твих на защещаемое низ двао. Питирииъ принядъ вопросы раскольниковъ и объщалоя въ скоронъ времени представить отвёть на нхъ вопросы. Основательно изучившій нага ученіе распольниковъ, такъ и ученіе превославной церкви, хорошо знакомый съ твореніями. св. отщещь, съ нервовало археологією и всею рузскою литературою того времени, Питиримъ въ самый короткій срокъ составыть отвёть на предложенные вопросы. Въ 1717 году Питиримъ уже писаль въ расколоучителямъ, что отвёты противъ наз во-

просовъ у него готовы ??) и спраниваль у раскольниковъ, готовы ли противъ его вопросовъ отвёты? О томъ же спрашиваль расколоучителей Питирииз и въ началё слёдующаго года и требоваль, чтобы расколоучителя поспъшным соотавить свои отвъты и нотожь назначили мвого и время для всенароднаго диснута о пунктахъ въры, раздъляющихъ раскольниковъ и православныхъ "). Такое намъреніе Питирима не могло конечно понравиться располоучителямъ. Хотя отвёты Денисовынъ соотавлены были и составлены довольно довко, но вопервыхъ,----въ михъ быломного озлышивыхъ отвътовъ и неудовлетворительныхъ, а главное, отвъты эти приходилось защищать дакону Александру, Варсаносто, Гурію-лицамъ простымъ, которые едва ли понимали все въ составленныхъ отвётахъ: это побудило ихъ уйлоняться отъ подачи своихъ отвётовъ Питириму. Въ 1718 году старець Варсоновій, набранный оть своего согласія заправлять ділонь касательно отвётовъ, писалъ Питириму, что отвёты готовы; нопотожъ самъ пришелъ на Кезу въ Питириму и отъ имени всего своего согласія просигь Питирима, чтобы инъ было позволеноотвътовъ не отдавать. Питиринъ воспротивился этому и требоваль, чтобы отвёты нь отдачё непремённо готовний. Варсонофій даяъ слово приготовить отвъты, но потомъ отказался отчасти потому, что изготовленные отвёты Варсонофію "не показалися", отчасти веледствіе ссоры со старцемъ Филаретомъ; Варсоновій отвазался представить отвёты я предоставиль относительно вопросовъ вести двло другимъ изъ своего согласія, извъстные о лонъ Питирима 30). По доносу дакона Александра, Іоснов и Герасния, Питиримъ вызвалъ Варсонофія въ себя для объясненія. Варсонооїй явияся и чистосердечно отвриять Пичириму, что отвёты давно приготовлены, по не представиль ихъ norowy, uro on's "ne norabannon" eny Bapcono eino. "Mnoro an ответовъ не показалось?" спросиль Питиримъ. "Какъ-де вравну слазать, отвъчаль Варсоновій, мна-де и вси не важутся", и просяль Пинирима оставить его въ коков и не принуждать болво къ недачь отвытовь. Но Питиринь не хотыть оставить этого

- <sup>ч</sup>) Тань же, стр. 408.
- \*) Tana ze, crp. 409-410.
- <sup>\*\*</sup>) Танъ же, стр. 410-411.



дъда, и виботь од Варсоновјема послага письмо начальникана діанонова согласія, чтобы они представние отвёты, такъ канъ Варсоноой откаразая отъ этого дёла 81). Новые ходатая по дёлу отвисовъ были ве лучше и ведебросовистиве старая Варсонския. Вь денабра принан въ Пигирину даконъ Алекондръ съ товаринами и сначила проснии его, чтобы онъ уволить ихъ отъ цолачи онивтова, а покона прибъгди из обнану. "Старенъ Филареть уносэ онвёты наши и намъ нечего подавать", говорная они. Питиринъ видъль обнанъ и на повърниъ. "Асъ средаль поднино, говерыть енф. что у вась тв отябны готовы". Раскольники должны были сознаться въ обманъ и вновь униженно просная Лигирана удолизь наъ отъ подочн отвотовъ. Питиранъ совласялия, но съ условіенъ, чисть они дали росписну въ томъ, что "у жить отвеновъ но будеть". Аще за вы но хощете отвътовъ даль, говорияв Патиранъ, и вы дайте низ писаніе. что y man otriners as freit, senere hapogs for he seafth, the BLE SREEL NORSE REPORTS, & ANO D'S RAPARE CRAMETO, AND GYRTS педали мно, и лиобы у засе не иринных". Но рескольными такой росписни дляь не хотани з потому были удержаны Пичириненть 89). Въ гонвари 1719 реда Варсовоеци явилен на выручну. свонкъ собратий, заприминахъ Пискриновъ. Онъ вроскиъ Пирная отнучтить товаращей и облавает предотнаять отнучы. Но Пачирань цолималь хитрость Варосцорія и безь поручегольства. не отвуснякъ ресколоучителей. "Слынине не мив. товориль Питиринь, что даковь съ товорини, перевъ опрасы, хощоть уйти, и чего ради ты у меня въ нихъ, роспишися, чеобы иль поставиль нь разных окрановъ, чтобы они не унан; аще ни они YRAYTS, TO MUS APPE HORORS OF ASM'S SYRETS FOR DUTS, H STO. MUS . за нихь станоть отв'язаяр(" 44). Варсоноейн, ввроитно, иналь о наворени споика товарищей и не выть требуеной росински.

Наноценъ. въ нев 1719 года делно онидаемые отвёты расколеучниели практавние и проснии Питирина, неповботно для какой цёля, чтобъ онъ имъ своихъ отвётовъ не отдаваль, но отпустить ихъ до собранія нероднаго. Патиринъ разсмотрънь

- \*\*) Tanti mo, arp. 413-+414.
- <sup>48</sup>) Танъ же, стр. 414.

<sup>••)</sup> Тамъ же, стр. 411-413.

поданные ему отвіли и объязнить расколоучителянь, "что та ваши отвілти написаны не праве, и того ради надловить ині тановую нашу неправну, прівхавъ на Керненець, при собренія нареда обличить, и вогда изъ Цинниго на Керненець прійху, тогда и вамъ свои отвілни ври собрани народа отрано " "). Не сноро это намірские Питиримъ на мога пеполить. Питирина выявали въ С.-Петербурть ди рухоположения въ самъ спископа нижегородскаго, на місто нереведеннаго въ Смоленскъ Сидьвестра, митрополита инцевороденаго. 23 морта 1719 года Питиримъ быть рукоположено Стезаномъ Яворенить и Осозанемъ Прокоповичение <sup>85</sup>).

Питиринъ говорияъ раснолоучителямъ, чео озвъчн илъ составлены неправо и что ложь ихъ необхеднио обличинь. Дайоны-TOILHO, BE "AIGNOHOBCHNYE OTBETAYE" OVORE MRODO OTETERE, HO презыхь", уклончивных или такихь въ которыхъ соотавитель отвазывается отвёчать по "неззание". Таковы почни всё отвёны на вопросы, воторые предложены понловолу различныхъ производьныхъ нововведеній въ раскога, ввоегельно непограни насти церных, ся. молоколебниято существования до конца нира, насательно мериовной ісрафкія; тековы дов нопросы насательно віяковской жеркан, и различныхъ оботоятельства. силыю воминомоттирующихъ располъ. Въ такихъ случания соотавитель отвътовъ ловко укачные оть пранего отвура. Такъ напринъръ на вепросъ Питирина (10) изтъ-ли несогласій и нерензиъ въ до-HEROMOBCHENS REEDALL? OTRATE COOTABLETS TAROE: TEROBATO H TOлинато приложенія, отъятія и перемёненія, явово и волие невопочальна внига возымёща, возько въ старовечанных книгахъ HTOTE: DASHCTDO ME HTELS OF HEREES HOROGORD, HER OT DOS-BOJONNE Y OTONT, E CYTL: NO E CIA HEADERATE ML HE OFBORL, 48не получних Ханова благословенія, и да не наслікуемь срангельского обличения глаголющого: , кон вры оценцаете, верблуды же пожираето". На вопрост 11: опреведивеели .селовенная челобитная и нато ли въ ней влеветы на св. церковъ? Отвъть RAND TANON: MICHANG MAI GAROND TORRA CO ONAME OTHER, ROMA

••) Исторія нижегородской ісрархін, стр. 64.

<sup>35</sup>) Описаніе нікоторых: раскольнических: сочнисній Аледондри В. ч. II, стр. 237.

они челобитную писаша, ниже о челобничовъ съ ними совътовахомъ: ниже послыже ихъ самую челобитну за ихъ рукали виатхонъ; ниже ногда тебъ во свидътельство ону челобитну приводикомъ, тёмъ же не нужно слово, резвё излинныя иоты тако твоему учительству за ону вопрошати ны, яко паче сего намъ на сей вопросъ ответствовати". На вопросъ (47); будутъ-ли въ церкви православные епископы до конца міра?---отвёчали: "усердво желаемъ и отъ Господа Бога просимъ да православнии епископы будуть до скончанія въка и иже оть православія свелошася, дабы во оно паки направниеся: опаче спредвлено бытность имъ до скончанія вёка прорёщи, мы такова прозрятельнаго дарованія не сподобихомся, а Божественнаго Писанія опре. делити о семъ неудомъваемъ, понеже обычно писанию отъ накінхъ рвни быти во ввин, яже посла Божими судьбами въ небыти пріядоша въ Паралицоменъ гл. 15: Духомъ Святымъ царственный пророкъ Давидь рече о Левитвхъ, ихъ же, глаголаше, избра Госнодь, ко ношению Кивота Его, и въ служению Себъ даже до въва..." На вопросы о раскольническихъ попахъ, о вътковской цернви, законности богослуженія и о таинствахъ совершаемыхъ въ вётковской церкви, состоентель отвётовъ подъ тэмъ предлогомъ, что это извъстно самому Питириму или онъ самъ можеть узнать откуда слёдуеть говорить: "На сія 30, 32, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 46, 51, 54, 56, 116, 118, 126, 127, 52 Bonpomenia asboat самъ, аще ти нужда суть, священная правила и древнія исторіи читати, о ихъ же прочитати свободность имвети во иногихъ книгохранительницахъ и пр..." Подобныхъ отвътовъ много. Они ни совершенно безсодержательны, ни представляють образчикъ казунстики, иногда, правда, очень искусно сотканной. Но за то много отвётовъ, которые свядётельствують о общирной начитанности составителя и уменьи пользоваться своими средствами. Отвѣты на вопросъ первый и особенно второй, раздъляющійся на 119 статей, дають понять, что составитель также легко умълъ нападать на своего противника, какъ ловко умблъ уклоняться отъ направленныхъ противъ него ударовъ. Отыскивая всюду доказательства въ пользу раскольническихъ мифній, составитель діаконовскихъ отвътовъ собралъ ихъ очень большое число. При всемъ томъ соотавитель отвътовъ, очевидно, зорко и внимательно следиль за всемъ, что только было написано противъ

раскола, сличаль, повізряль и уніль найних промахи даже въ самыхъ полемическихъ сочиненияхъ, написанныхъ противъ расвода въ разное время. Въ статът 117 составитель зантиаетъ: "ВЪ НОВОПСЧАТНЫХЪ И НОВОИЗЛОЖСННЫХЪ КЕНГАХЪ ИС ТОКИО ДОСвлецерковному содержанию несогласно и противно нововведено; но и въ самъхъ ихъ многая другь другу несогласная преданія и противства, подобающая сомнёнія, явствуются, ихъ же ныкая объявляемъ "<sup>84</sup>). Такижъ "противствъ" въ новоизданныкъ кингахъ онъ указаль 78 и прибавилъ, что вовхъ ихъ исчислити невозможно. "Димитрій Ростовскій въ "Розыскв" глаголеть: "двъна персты по арменину два естества, Божіе и человъческое изъявляя, единого лица въ двухъ перстахъ не можетъ показоти: два бо перста, аще и слагаются съ собою во едино, но паки раздвляются и не могуть быти два перста --- единь Христосъ же отъ обонхъ сотествъ одно лиде, объ же тын естества.-Божеское и человёчесное не разлучатся въ безконечным вёки, а не яко два перста". А въ Скрыжади съ 76 противно сему напечатано двёма свёщама, такожде раздёляющемися являти во Христе два естества Его" 87). Димитрій въ Розыскв ч. 2, ст. 3, написа: "бяше на вреств подножіе вли ни, неизвъщаеть того Священное Пясаніе, ни толковники Божественнаго Писанія". Ниже: "въ древнихъ св. книгахъ нъсть о топъ воспомянутія и поданиныя въдомости. И противно себъ Димитрій въ предисловіи Минен-Четьн декабрьскія о распятів Христовів написа: "такъ предають отцы древнъйшія, и св. Іустинъ и св. Ириней, довольнъ явъ сказующіи, яко об'в нови Христовы на подножія преста стоящи" 88). Въ "Жезлъ" л. 92, о повлоняющихся на великомъ входъ св. Дарамъ: Божію честь даяше хлёбу и вину имже дело уподобися бозумнымъ единомъ не Бога за Бога хвадившимъ. Въ посдания же Паисія константинопольскаго, отв. 1 (Скрыж. л. 678), на великомъ входъ повелъваетъ людемъ, со всякниъ благоговъніемъ и умиленіемъ поклатися низко".

Но особенную тонкость и зам'вчательно рёдкій такть пока-

\*\*) Тамъ же, стр. 238.

•) Тамъ же, стр. 40.

<sup>••</sup>) Опноаніе вікоторыхъ раскольническихъ сочинскій Александра Б. ч. II, стр. 241.

- зать Денисовъ, въ особенности по тому времени, въ опровержени подлинности "Соборнаго изложения на Мартина мниха". - Денисовъ довольно довко и основательно опровергаеть поллинность этого соборнаго дванія; вопервыхъ потому, что объ этомъ дванін до Питирима никто не говориль, хотя и были поводы; во 2) въ немъ несогласие во времени (хронодогия); 3) противно древне-церковному содержанию. Въ ряду другихъ доказательствъ неподлинности "соборнаго двинія на вісвскаго сретива Мартина мниха" составитель отвётовъ діавоновскихъ представляеть напр. такое тонное замъчание. "Въ Двянии, соборномъ являющенся написанизмъ вящии 500 леть, а речи многи не согласуются бывшимъ тогда и писавщимся въ книгахъ харатейныхъ рвчямъ. Древле писася: Русія, русскіе или руссійскіе народы, в въ Двяній присно нынъшнить обыкновеніемъ - Россія, народъ россійскій; у русскихъ древле ппсася: латыни, латынь, латынская; а въ Дёянія писано: латини, латиновъ, латинамъ. Въ древнихъ внигахъ писася прешедшимъ временемъ-дасть, вийсто даде, и въ свангеліяхъ тако писася: область дасть сму (и въ первыхъ билорусскихъ, острожскихъ печатвхъ въ Библіахъ и завътвхъ); въ Евангелія дасть прешедшимъ времененъ въ обывности русскаго языка печатано, въ Двянін же нынзшиею обыкностіюдале, предале, высле, предалеся писані. Въ древле-писалныхъ, а нанлаче харатейныхъ книгахъ не писашеся винзу страны воегождо листа предречіе, или мачало рачи и другія отраны, но предъ иалынъ времененъ съ школьныхъ наукъ въ Россіп начасн тако писатися. А въ ономъ харатейномъ Дъянін, на вобхъ листахъ, предръчіе или начало ръчи другія страны не по древней, но по нынешней обыкности писано".

"Къ симъ ке Дъяніе оно являетоя подписьно Константиновъ митрополитомъ, письмомъ бълорусскимъ и ръчи въ оновъ подписанія инсаны нынъшнія обыкности, а не тогда бывшія за вятще 500 лътъ, еже есть: Россіи присутствующими предбудущему въ въчность и прочая. Давно же есть, како Константинъ митрополитъ родомъ грекъ былъ присланъ отъ патріарха въ лъто 6664 г., а въ 665 соборъ бысть, въ началъ 66 скончался,

<sup>в</sup>) Тамъ же, стр. 251-252, 253-254.

и како опъ сдинымъ годомъ или двъжа навынъ русскаго языка и грамоты толико, яко чествищи тамощнихъ временъ природныхъ руссіянъ ръчи и письмо пиша, еже приходящім Гръція оплосоон и или иновемцы въ не малыхъ лътахъ чисто навыкнути не могуть, или нако за 500 и вншше бывний ныниминяго времени обыкностно ричи писали, или како своею рукою подкривляя самъсебя господиновъ писала в якоже прочинъ врхіеревиъ обычноесть писати: смиренный митрополять онъ сице, но явоже итопосторонный господномъ его пишетъ, такъ онъ самъ себъ написаль: господинъ Константинъ митрополить" \*\*). Приведенные отрывки изъ отвётовъ діаконовскихъ достаточно ноказывають. кахими оредствами владъль составитель, и матеріальными, п правственными, и какъ онъ умълъ пользоваться своими средствани. и изъ приведенныхъ отрывковъ можно видать, какимъ гибнимъи изворотливымъ умомъ владълъ составитель, какою замвчательною сообразительностію и осторожностію. Сколько требовалось труда, теритенія и энергіи, чтобы собрать эту груду сактовъ самыхъ разнообразныхъ, добытыхъ чрезъ долгое время. самыми разнообразными способами! Но Пигиримъ самъ былъ. знатокъ своето дбла; онъ владблъ такими же оредствами накъ и его противникъ; на сторонъ Питирима была истина, на его сторонъ была сила. Питиримъ ръшился исполнить давнишнее свое желаніе относительно публичнаго диспута. Онъ объявиль. объ этомъ тотчасъ, какъ только новыя обязанности его, сопряженныя сь управленіемъ спархіальнымъ, позволнли заняться этимъ. 1719 года, сентября въ 29 день, преосвященный Питиримъ прибыть въ село Пафнутово (балахнинскаго увзда, дрюковской волости) и приказаль известить келейныхъ жителей. разныхъ толковъ, старцевъ и старицъ, бъльдовъ и бълицъ, равно накъ и престъянъ керженской и дрюковской водости, чтобы они собранись 1 октября въ село Паенутово "ради слышанія разглагольствія съ раскольники діаконова согласія, съ нимъ съ санимъ дівкономъ Александромъ и съ прочінми ихъ согласія, и чтобы помянутыя дюдя собрадися такого разглагодьствія послушать ""). Мъстомъ диспута назначена была площадь предъ цер-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Древняя россійская вивліоенка ч. XV, стр. 405-406.

<sup>&</sup>quot;) Тамъ же, стр. 406--407.

ковію села Пафнутова "ради удобнаго народу слышавія". Здесь было устроено возвышенное мёсто для Питирима. Пока. Питиринъ совершалъ литургію въ пафнутовской церкви, народъ стекался на площадь, назначенную для диспута, громадными массами. Собрание было многочисленное. По окончания Божественной литургін, преосвященный Пятирниз взощель на приготовленное мвото; на аналогів положили Евангеліе и Животворящій Кресть. По совершения усердной модитвы и земныхъ повлоновъ предъ Св. Крестонъ и Евангеліенъ, преосвященный Питирамъ обратился ко воёмъ предстоящимъ съ такою рёчью »2): "Отцы и матери и всв православные христіане! язвольте омотреть, я пришель въ вамъ и не принесъ съ собою никакого оружія для вашего устрашенія, -- принесъ-только одно наше общее хриотівнокое оружіе, хранящее насъ, --- это святое Евангеліе и св. Животворящій Кресть: поэтому пусть никто меня не боится, и никто не имветь никакого страха. А пришель въ вамъ только для того, чтобы при всёхъ васъ съ діакономъ Александромъ разиёняться вопросани и отвътами; потому что въ прошлыхъ водахъ я послаль въ нимъ сто тридцать вопросовъ, на которые требовалъ отъ нихъ отвёта, а они мий прислали своихъ двёсти сорокъ вопросовъ съ тънъ, чтобы я представилъ отвъты на ихъ вопросы. Нынъ, при васъ, мы размёняемся отвётеми на упомянутые вопросы и поговорниъ между собою объ отвътахъ, а вы смотрите и разсуждайте, вто изъ насъ правъ и вто виновать".

На предстоящихъ эта краткая рёчь произвела глубоное и визств благопріятное впечатлёніе. Народу понравилось, что такое серьёзное и важное дёло, какъ споръ о вёрё, разбиралось открыто, гласно, и что самому народу предложено въ этомъ важномъ дѣлё быть третейскимъ судьей. Съ чувствомъ благодарности и любви весь предстояний народъ поклонился сначала св. Евангелію и Кресту, и потомъ самому Питириму, "благодаряще его за тановое нъ нимъ снисходительное смиреніе".

Потомъ Питиримъ началъ предлагать расколоучителямъ во: просы, въ которыхъ представленъ былъ народу весь процессъ дъла касательно вопросовъ и отвътовъ; расколоучители своими

<sup>&</sup>quot;) Древняя россійская вивліоснка ч. XV, стр. 407-415.

ответами утверждали, что дело было именно такъ, какъ передаваль Шитиримъ "); обманъ, хитрость, и упорство, проводочка времени, которыя употребляли раскольники, чтобы уклониться отъ цодачи отвътовъ на предложенные вопросы о ввръ и причинахъ отделенія раскольниковъ отъ церкви, бывъ объявлены народу, должны быля выставить раскольниковь въ самомъ невыгодномъ. свътв. Становилось очевиднымъ, что раскольники далеко не такіе страдальцы за въру, какими они себя представляли предъ народомъ, и что ихъ въра далеко не такъ истинна, если они такими низвами средствами старались уклоняться отъ состяваний. за въру. Теперь расколоучители сами должны были выставить всъ свои слабыя стороны и неправоту своего дъла. Передавъ содержание дъла народу о вопросахъ и отвътахъ, Питиримъ, подавая діакону Алевсандру отв'яты его, спросиль: "эти ли ваши отвъты, которые вы миз вручни въ каз мвсяцъ"? Діаконъ взялъ отвъты свои, посмотрълъ подпись своей руки и подтвердилъ, что это двёствительно тв самые отвёты, которые были поданы имъ Питириму въ мев. "Вручаещь ли опять намъ эти свои отвёты?" спросняъ Питиримъ. Діаконъ при всемъ народъ отдалъ опять Питириму свои отвъты, а Питиримъ принялъ отвъты у діанона. показалъ всему народу книгу, величиною съ Псалтирь съ возследованіемъ, и сказаль всёмъ предстоящимъ: "сія книга отвъты, написанные противу діаконовскихъ вопросовъ" и вручая діакону эту книгу сказаль: "Извольте пользоватися" и началь читать въ слухъ народа посланіе, обращенное къ расколоучителямъ <sup>44</sup>): "Божіею милостію смиренный Питиримъ, епископъ нижегородскій и алатырскій, Богомъ порученныя паствы моея балаханскаго увзду, чернораменскихъ лесовъ жителямъ, старцамъ-Александру, Іосифу, Варсонофію, Герасиму и встить вашего согласія, зовомаго діаконовщина, какъ монашескаго чина, такъ и мірскаго, какъ съ вами и окресть вамъ живущимъ, такъ и во градъхъ и въ увздъхъ обрътающимся, желаю всеусерднъ здравія, спасенія и всякаго благополучія, мира и тишины и соединения во святьй восточной и великороссийской церкви, по



<sup>\*3)</sup> Тамъ же, стр. 416.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Древняя россійская вивліоенка ч. XV, стр. 418.

оному словеси: "се, что добро, или что красно, но еже жити, братіи вкупв" и по оному словеси Христову, еже рече кь ученикамъ Своимъ: "заповъдь новую даю вамъ, да любите другъ друга, якоже возлюбихъ вы, да и вы любите себъ, о семъ разумъютъ, яко мои ученицы есть, аще любовь имате между собою" (Ioah. зач. 46).

По симъ словесемъ Христовымъ, елико можно, отдая должную любовь встять вамъ, чрезъ нюже мою пастырскую должественную любовь ища вашего спасенія и ко св. деркви соединенія«... (указавъ на свои вопросы, которые даны были съ этою именно святою целію, Питиримъ продолжалъ): "принявъ 249 вашихъ вопросовъ, елико ми Господь Богъ за молитвы Богородицы и всёхъ святыхъ даде разумети во славу Его единаго Бога, въ Троице славимаго и покланяемаго, и въ общую вамъ и прочимъ пользу. отвъты по требованію вашему написахъ, и вручаю вашему всему согласію; повольте принять сей мальйшій трудь, помощію Божіею положенный. Аще ли же въ чесомъ, кромъ описей и забвенія, обрящется что вамъ недоумённо, или сомнительно, или что иному положенію подлежащее, требую усердно, повольте тоя намъ вся письменит объявити, а мы, елико Господь Богъ даетъ силы и смыслу, толику готовы и должны о таковыхъ паки къ вамъ письменнѣ же восписати..." »5).

Прочитавъ посланіе къ раскольникамъ, написанное въ духѣ кротости и любви христіанской, Питиримъ по очередно спрашивалъ представителей всѣхъ раскольническихъ толковъ, присутствовавшихъ при диспутѣ; согласны ли они съ отвѣтами, которые написали діаконовцы на вопросы Питирима? Такъ спрошены были старцы Павлинъ и Павелъ—представители Софонтіева согласія, старецъ Макарій—Онуфріева согласія, старецъ Макарій съ товарищами—безпоповщинскаго согласія, старецъ Макарій съ товарищами—безпоповщинскаго согласія; всѣ спрошенные единогласно отвѣчали: мы де въ оныхъ отвѣтахъ съ ними (діаконовцами) не согласуемся и не пріемлемъ" <sup>96</sup>). Діаконовскихъ отвѣтовъ никто изъ раскольниковъ не призналъ отвѣтами "правыми"; діаконовцы остались одни. Начахся диспутъ или вѣрнѣе долженъ былъ начаться. Питиримъ спрашивалъ діакона, почему

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 419.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 420.

они составили отвѣты неправые? Онъ потребовалъ отвѣта отъ діакона, почему неправильно составлень ихъ первый отвёть-"о въръ за Святую Троицу и о смотръніи Сына Божія, иже въру содержить Святая Восточная и Великороссійская церковь? « »?) т.-е. требовался комментарій или объясненіе, почему именно они сдвлали такой, а не иной отвътъ, и какія они имъли на то доказательства. Дёло было не хитрое. Первые ихъ отвёты сравнительно съ другими хорошо обоснованы, достаточно раскрыты. Требовалось почти только повторить тв же самыя доказательства; но здёсь-то и обнаружилось съ необыкновенною очевидностью, что отвъты составлены не самими діаконовцами. Они, очевидно, плохо понимали силу вопроса, не понимали требованія Питирима, не знали что отвечать. Діаконъ, къ которому былъ обращенъ вопросъ Питирима, не могъ дать никакого отвъта... Чтобы положить конець этому тяжелому состязанію для раскольниковъ и особенно для діакона, Варсонофій подаль напередь приготовленное лоношеніе Питириму отъ лица расколоучителей, за собственнымъ ихъ подписомъ. Питиримъ приказалъ его читать подъячему Михаилу Кудрявцеву. "О нашихъ отвётахъ, кои мы подали вашему преосвященству, разсуждали многое время п уразумели подлинно что противу оныхъ вашихъ вопросовъ отвѣщали неправо и не противу вопрошенія вашего, а на многіе и не отв'ящали, понеже мы не возмогохомъ, какъ бы отвъщати праведно. И того ради просимъ симъ доношеніемъ по совѣту же всего нашего согласія вашего преосвященства, остави намъ таковое наше погръшение и прости насъ безъ истявания въ оныхъ нашихъ неправедныхъ отвётахъ, понеже мы не можемъ отвёщати нынъ и виредь; а мы оные наши отвёты подагаемъ ни во что, якобы и не писаны. Аще ли же наши оные неправедные отвёты мы или вто нашего согласія духовнаго и мірскаго чина нынв или въ предбудущіе годы станемъ похваляти и за правое визняти тайно или явно и между собою и въ народъ преписывать н писаніемъ издавать, буди на всёхъ на насъ и на всёхъ нашего согласія св. отець всёхъ вселенскихъ и помёстныхъ соборовъ кіятва въ семъ вёцё и въ будущемъ и судъ Божій и царевъ;

••) Тамъ же, стр. 421-422.



а сіе мы просительное доношеніе вашему преосвященству приносимъ по совъту всего нашего согласія волею, а не по нуждъ и по насилію, но своимъ добрымъ произволеніемъ. Вашего преосвященства последние богомольцы Балаханскаго уезду, Чернороменскихъ лесовъ келейные жители старцы-Александръ, Іосифъ, Варсонофій, Герасимъ, Насаканлъ, 1719 г. Октобрія въ 1-й день" 98). Цъль Питирима была достигнута: и народъ и раскольники видёли, что расколоучители торжественно признають себя неправыми и неимъющими возможности защитить свое собственное дело, народъ виделъ расколоучителей въ самомъ жалкомъ положении, могъ видёть на чьей сторонё истина, вто правъ и кто виновать. Но и после прочитаннаго доношенія Питиримъ не хотълъ оставить въ покоъ расколоучителей. Онъ вновь заставиль ихъ отвъчать: "извольте отвъщати на всявій свой отвъть подлинно" »). Вмъсто отвъта "діаконъ вмъсть со всями своими поклонились до земли, просяще и глаголюще съ прилежнымъ прошеніемъ, прости насъ и не истязуй насъ! Мы не можемъ ничесого иного отвъщати, точію что въ доношенія нашемъ написано, о семъ просимъ и паки поклонишася до земли"... Сколько не принуждалъ ихъ Питиримъ, они оставались безмолвными, вланялись и просили оставить въ поков. Это было полное и совершенное посрамление раскольниковъ. Въ новыхъ требованіяхъ Питирима отчасти слышится насмвшка, подобная насмъшкъ пророка Иліи надъ жрецами. "Извольте вы, кто можеть, тоть выступи и отвечая, а мы больше сего отвещати не можемъ, что у насъ написано въ просительномъ семъ нащемъ доношенія « 100), сказаль Варсонофій, обращаясь къ своимъ единомышленникамъ. Но ученики были не умнее своихъ учителей и руководителей: состязаться съ Питиримомъ никто не явился. Раскольники проиграли дёло и низко пали въ глазахъ своихъ послёдователей и православныхъ, присутствовавшихъ при размънъ отвътовъ. Послъ этого Питиримъ воскликиулъ, обращаясь къ народу: "православные христіане! слушайте вои, азъ вамъ сказую, надобно неотложно діакону съ товарищи о неправыхъ

- <sup>36</sup>) Тамъ же, стр. 422—423. <sup>39</sup>) Тамъ же, стр. 224.
- J 1485 AC, CIP, 224.
- \*\*\*) Тамъ же, стр. 425.

своихъ отвътъхъ подробну отвъщати, и они не отвъщаютъ больше ничего, точію приносять вину свою доношеніемъ симъ, что они на вопросы мои право отвъщати не могуть, а что написали отвёты, и мнё вручнан, и тін отвёты сами сказують, что они неправы и полагають ихъ не во что, якобы и не писали" 101). Прочитали въ другой разъ доношение діаконовцевъ и вновь предложили имъ отвёчать; но раскольники другихъ толковъ заступились за цавона съ товарищами и просили Питирима отпустить ихъ и больше не безповоить; Питиримъ исполнилъ просьбу. Но отпустивши діаконовцевъ, Питиримъ обратился къ раскольникамъ другихъ согласій, старцамъ Павлину и Павлу, представителямъ Софонтіева согласія, къ Макарію и Авраамію-представителямъ Онофріева согласія и Макарію-представителю безпоповцевъ, чтобы они отвѣчали на вопросы, предложенные діаконовцамъ. Раскольникамъ Софонтіева согласія были даны вопросы отдёльно, примёнительно въ особенностямъ этого толка, еще въ 1715 году, съ твыъ чтобы они представили отвёты на данные имъ вопросы 102). Всявдствіе спора, возникшаго у керженскихъ раскольниковъ по поводу спорныхъ писемъ Аввакума, софонтіевцы отдёлились оть другихъ раскольническихъ толковъ и не входили ни въ вакія двятельныя отношенія съ другими раскольническими толками. Съ последователями Онуфріева толка они не сходились всявдствіе еретическихъ писемъ Аввакума, которыхъ онуфріевцы не хотвли признать неправославными и отстаивали всёми сииами 102); діаконовцевъ не любили за своеобразный обычай кажденія, введенный діакономъ Александромъ въ своемъ скиту, и другія незначительныя мелочи <sup>104</sup>). Основатель этого согласія Софонтій, соловецкій выходець, хотя принадлежаль къ поповщинской сектв, но не имвлъ никакого общенія съ Въткою подобно другимъ поповцамъ и вътковцами былъ признаваемъ ере-

<sup>101</sup>) Описаніе ибкоторыхъ раскольническихъ сочиненій Александра Б. ч. II стр. 162—167.

<sup>100</sup>) Раскольническія дъ. а XVIII в. Есипова т. II, стр. 229 — 260. Описавіє изкоторыхъ раскольнич. сочнисній Александра Б. ч. II, стр. 166.

<sup>10)</sup>) Описаніе и вкоторыхъ раскольническихъ сочиненій Александра Б. ч. Ш, стр. 166.

<sup>104</sup>) Историческое известие о раскола пр. Андрея Іоаннова, стр. 233, 235-238.

342

тиковъ 105). Къ послъдователямъ этого согласія Питиримъ отправняь 130 своихъ вопросовъ, требуя на нихъ отвъта. Сосонтісвцы кажется тоже при посредств' Денисова 106), составили отвёты на предложенные них вопросы; но, неизвёстно, были ли они ноданы Литириму или изть. Ответы были писаны Питирину 107); можеть быть они и были поданы; но Питиримъ оставнаъ софонтієвцевъ въ поков до общаго состязанія съ діаконовцами и раскольниками другихъ толковъ. Вопросы имъ были даны по содержанию твже самые, что и діавоновцамъ, съ самыми ничтояными изивисніями; потому-то Питиримъ и заставиль ихъ отвъчать на вопросы предложенные діаконовцамъ. По приказаню Питирина прочитали 30 вопросовъ, на которые должны были отв'вчель ресколоучители, но ни софонтієвцы, ни представители другихъ толковъ не могли отвёчать на предложенные вопросы: они повлонилнов Питириму и просили его оставить ихъ въ попов, ненотязать "мы де противъ твоихъ вопросовъ отвъщати не поженъ « 100). Питирниъ исполнялъ ихъ просьбу, но счелъ необходинымь исторически опровергнуть некоторые пункты раскольнического ученія. Онь долго говориль предстоящимь о древности троскратиаго алентуја, приводнеть основания для этого нежду прочимъ изъ уважаемато раскольниками стоглаваго собора и житія Ефросина, раскрыль сретическій характерь этого питія. такъ кань оно говорить о вондощения Духа Св., чего перковь нивогда не принимада. Затвиз по поводу возраженія одного раскольника о транерстножъ знамении, объяслялъ предстоящимъ вначение и истинный смысль тринерстивго знамения. Оканчивая собествование, Питиримъ обратияся въ раскольникамъ св такими словани: "Господа ради потщитеся вси разсматривать, двло ваше неправо и ко спасению ненадежно". "И тако по мнотихъ полезныхъ и мирныхъ словесъхъ прессвященный Питиримъ епископъ, подая всъмъ ту предстоящимъ миръ и благословеніе, отъиде 109). Слёдствія вопросовъ и отвётовъ и всенароднаго

<sup>101</sup>) Описаніе нѣкоторыхъ раскольническихъ сочиненій Александра Б. ч. П, стр. 169.

- чык) Таать же, стр. 166.
- <sup>(\*)</sup>) Древная россійская вивліоенка ч. XV, стр. 420.
- 4. тамъ же, стр. 631.
- 10) Пращица духовная Питирима, листы безъ нумераціи.

размёна вопросовъ были въ выещей степена благодётельны. Цёль собранія, высказанная Питиримомъ въ своей річи, різнить;. кто правъ и кто виноватъ изъ двухъ сторонъ-была достигнута вполнѣ; присутствовавшіе при размень пресвельники и превославные -- не сомнаводнеь въ потина православія и заблужденін раскола. Расколу быль нанесень рошительный и мътвій. ударъ; успъхъ пропаганды раскольнической, по крайной мъръ въ Нижегородской области, гдъ всъ видъли посранление и унизительные поклоны расколоучителей, полотительно быль не везможенъ. Сами раскольния должны были сознаться въ неправоть своего дела. На большую часть предложенныхъ Питиримомъ 130 вопросовъ раскодьники, по собственному совнания, ранительно не могля отвёчать; а читая отвёты Питирима на ихъ 240 вопросовъ (Пращицу), они не могли не видать неправоты своего дъла, не могли не видать, что дило изъ ко спасению не надежно, какъ выразнися Питиримъ. Послё этого оставаться въ расколъ могли только тв, которые встунали въ раскольническое общество по своимъ разчетамъ, а не по религіознымъ приямъ; лина. же, серьезно искавшия истины, не имвли боле инвалого основанія упорствовать, уделяться церкен. З-го декабря 1720 года Варсонофій писадь Питириму такое доношеніе: "быль я нижеприписавшийся въ расколахъ въ разныхъ толнахъ многие годы, лать съ двадцать съ пять, а именно въ діаконовомъ согласія, а св. Восточную и Великороссійскую церковь оть явть носковскаго патріарха Никона и до сего наотоящаго 1720 г., вмёняяъ быти неправою, даче же падшею и ототуплышею благочествемя православныя въры, и правыхъ догматъ и всёхъ ов. теннъ. И того ради, всёхъ оть помяненныго времени, духовныго и мірскаго чина людей, при Восточной Великороссійской церики, въ послушаніи пребывающихъ, разуміхъ быти неправославными, и воя новоисправленныя книги виднять быти растичными сресьми а расколами; того ради и во св. церковь никогда, на всяное молитвословіе не ходилъ и людей не ходить училъ, и на исповъдь къ ісреямъ церковнымъ не приходилъ, и св. таинъ тъда и крови Христовы не причащался и прочихъ таннъ не принималъ (слъдуеть издожение раскольническаго отступления и нотории размёна. отвётовъ)... И я тё ваши отвёты приняль, по сіе ноября 28-е число читаль и разсматриваль по многія времена многажды, ж,

34 😫

читавъ, уразумвлъ, своего неправаго противденія въ нацияхъ вопросахъ сущую неправду, а въ отвътахъ вашего преосвящен. ства на наши неправыя раскольнические вопросы. Божіею помощісю, и вашимъ прираденіемъ, уразумиль всеконечно сущую правду св. восточные и великороссійскія церкви о православной. върв, и о догиатахъ, и о всвхъ таниствахъ, и о новоисправленныхъ кнагахъ, что вся тоя суть истинная правда отъ Христа и оть св. апостоль тако преданияя, и оть соборовь вселенскихь и помъстныхъ тако уставления, и непремънно содержатся, ничто же прилагаемъ, и отъемлемъ, тако върую, тако исповъдую, тако пріемлю всею моею душою со истинною любовію, и желею же во всёхъ сихъ пребывати непременно, Божісю помощісю до послёдняго моего издыханія. Сего ради прошу вашего преосвященотва, дабы я быль принять въ соединение святыя восточныя и великороссійскія церкви" 110). Послё этого цубличнаго разивна отвутовъ и всенароднаго посрамленія расколоучителей къ цервви обращалось раскольниковъ очень много. Несколько леть спустя, Питиримъ доносилъ св. Синоду, что обратившихся изъ paceose delag 60,000 velopers 111).

Петръ I, ваботившійся объ искорененія всякаго рода преаразсудковъ въ Россія, обращать особанное винманіе на Питирима, занимавшагося обращеніемъ раскольниковъ, и, чтобы разширить кругь его миссіонерской дъятельности, при посвященія его во енисконе нижегородскаго приказалъ причислить къ нижегородской епархія города- населенные раскольниками: Бодахцу, Юрьевенъ-Поволольский и Галичъ, принадлежавние до того времени къ области патріарнией. "Везмъ онымъ узвамъ, всего освященнаго и мірского чина людямъ въ духовныхъ дълахъ и въ руконоложенія овященства быть послушными нижегородскому преосвященному Питириму<sup>113</sup>), предписывалось указомъ патріаршаго духовнаго ириказа 1719 г. апръля 11. По тому же побуждению 1722 г. севраля 15 по указу Петра присоединены къ нижегородской епархія еще — Ярополчь съ десятиною, Го-

\*12) Танъ же, стр. 80.

845

<sup>110)</sup> Иоторія нижегородской ісрархіи, стр. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Тамъ же, стр. 79.

роховець, Арзамась и Вязниковская слобода съ ихъ убздами <sup>115</sup>).

Такихъ блестящихъ результатовъ Питиримъ конечно не могъ бы доститнутъ въ такой сравнительно короткій срояъ, еслибы у него не было дъятельныхъ помощниковъ. Питиримъ съ самаго начала своей миссіонерской дъятельности позаботилоя выбрать и образовать себѣ помощниковъ, которые потомъ сдълались самостоятельными миссіонерами. Въ 1714 году ему уже дъятельно помогали нъкоторые священники <sup>114</sup>). Но главными помощниками въ дълъ обращенія раскольниковъ были обученные имъ иноки, изъ которыхъ особенно замѣчательны: Аврамій, Неоентъ, Филаретъ, Андроникъ, Іосиеъ Рѣшиловъ, Макарій, Пахомій и другіе.

Авраній въ 1718 году по указу Петра быль послань для обращенія раскольниковъ, янвшихъ близъ польскихъ границъ 115). Несонть сначала подвизался вийств съ Питириномъ, нотонъ вызвань быль въ Св. Синодъ, для состязанія сь раскольниками, и Синодомъ отправленъ въ Поморье въ качествъ миссіонера 114). Андроникъ, сдёлавшись игуменомъ Алексвевскаго Утяцкаго монастыря, двятельно подвизался противъ раскола. По примъру своего знаменитаго учителя онъ переходниъ нвъ одного иъста въ другое и вступалъ въ пренія съ раскольниками. Характеръ, полемические приемы, даже средства полемическия у него. сколько ножно судить по его сочинению, ть же что и у Пиритина. Онъ между прочимъ имвлъ списовъ съ соборнаго двянія на сретика Мартина Мниха, которымъ такъ сильно поражалъ раскольниковъ Питиримъ. Въ 1713, году онъ въ обличение раскольниковъ написаль сочинение-, о сложения перстовъ . Это сочинение говорять самъ авторъ: "во истивное утверждение усумнившихся, и въ достовърнъйшее въдъніе желающимъ истины предлагаю о сложении первыхъ тріехъ перстовъ десныя руни на знаменіе честнаго и животворящаго креста отъ достовврныхъ свидательствъ. Такожде и о двоеперствомъ сложении, предложивъ отъ санаго

.

<sup>11</sup>э) Смотри вышеприведенное донессние Питирима царскому величеству 1714 г.

<sup>114)</sup> Исторія нижегородской ісрархін, стр. 50-51.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Описаніе документовъ и д'яль архива Св. Синода т. I, № 403, стр. 473-475.

<sup>\*\*\*)</sup> Описаніе рукописей Румянц. музея № VII, стр. 10.

чёла ихъ, и распрю между самими творцами и откуду вниде таковое двоеперстное сложение « 117). Въ этомъ сочинения есть между прочимъ замѣчательная ссылка на поученіе перваго митрополита русскаго Миханда, въ которомъ митрополить заповъдуеть предъ началомъ каждаго дъла освнять себя крестнымъ знаменіемъ, и длѣ этого врестнаго знаменія слагать *три первые* перста 118). О дальнёйшей деятельности Андроника и о результатв ся намъ ничего неизвъстно. Филарсть былъ сдва ли не самымъ двятельнымъ помощникомъ, которымъ особенно дорожилъ Питиримъ. Когда въ 1721 г. Св. Синодъ потребовалъ отъ Питирима іеромонаха Филарета, съ твиъ, чтобы этоть последній постоянно присутствоваль въ Синодъ, велъ даспуты съ присылаемыми въ Синодъ раскольниками то Питиримъ писалъ въ Синодъ, что Филареть положительно необходимъ на Керженцъ. "Ежели оный іеромонахъ (Филареть) отъ тёхъ раскольническихъ мёсть отдучень будеть, и въ тё мёста иного въ тёмъ раскольникамъ некого послать, - понеже они, при всякихъ тамошнихъ съ нимъ обхожденіяхъ, ему стали быть свёдомы, а иные изъ твхъ поввряють раскольническое свое сомниніе, также и о другихъ раскольникахъ ему открываютъ и въ томъ есть общая не малая польза не токмо ради обращенія, но и ради всякаго объ нихъ извъстія" 11»). Нужно полагать, что со времени возведенія Питирима въ санъ епископа, воздагавшаго на него много новыхъ обязанностей, миссіонерскою двятельностью болве занимался іеромонахъ Филаретъ по наставленію самого Питирима, такъ какъ самъ Питиримъ въ санъ епископа уже не могъ всецёло посвятить себя дёлу раскола, какъ это было прежде. О Макарів и Пахомія упоминаеть св. Димитрій въ Розыскв. Оть каждаго миссіонера требуется, чтобы онъ былъ достаточно приготовленъ въ своему двлу, одушевленъ былъ истинною любовію къ спасенію ближнихъ; безъ этого миссіонерская двятельность не можеть объщать успъха. Питиримъ обладалъ встми этими качествами. Но всего этого недостаточно для успъха миссіи. Еслибы Питиримъ или вто-либо другой съ его вачествами былъ посланъ противъ Омельки Иванова, то навърное можно сказать,

\_ <sup>117</sup>) Тамъ же, стр. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Описание документовъ и дѣлъ архива Св. Синода № 403, стр. 472-473.

что миссія не принесла бы никакой пользы. Слёдовательно успёхъ миссіи возможенъ только въ средё тёхъ раскольниковъ, которые дёйствительно искали истины; къ тому же полный успёхъ былъ возможенъ только при дёятельномъ содёйствіи гражданской власти. Дёятельность Питирима не имёда особеннаго успёха, доколё онъ не нашелъ себё дёятельнаго помощника въ лицё Ржевскаго. Это потому, что и раскольники, стоявщіе на религіозной почвё, безъ побужденій болёе или менёе сильныхъ уклонялись отъ состязаній, отъ "разговоровъ о вёрё". Какъ только появлялся опытный миссіонеръ, они или уходили въ непроходимую глубь лёсовъ или уходили совсёмъ въ другія мёста. Значитъ и опытный миссіонеръ могъ успёщно дёйствовать только подъ тёмъ условіемъ если онъ вопервыхъ — самъ пользовался особенными правами, и вовторыхъ—пользовался содёйствіемъ гражданской власти.

И. Чистрковъ.

(Продолжение будеть).

## РАЗМЫШЛЕНІЕ

## ПО ВОПРОСУ О ДОПУЩЕНИИ ДВТЕЙ ЕВРЕЙСКАГО ПЛЕМЕНИ ВЪ НАШИ УЧЕБНЫЯ ЗАВЕДЕНИЯ.

Нъкоторыя изъ мъропріятій (мы разумъемъ самыя выдающіяся), вносимыя въ область нашего народнаго образованія, такъ богаты самыми благотворными послёдствіями, что никто изъ истинно-благомыслящихъ русскихъ людей не можеть не питать самого глубокаго уваженія и самой сердечной признательности въ стоящимъ во главъ народнаго просвъщенія; и если мы, современники, еще неотрезвивниеся отъ разнаго рода брожения, чуждаго и нашей вврв, и нашей народности и даже вообще здраваго смысла, не умвемъ достойно цвнять этихъ заслугъ родной земях, то наши покольнія, на которыхъ отразится вліяніе этихъ меропріятій, оценять ихъ во всей полноте ихъ ценности, конечно если наше народное просвъщение снова не поведуть по какимъ-либудь "распутіямъ и хапугамъ", т.-е. не изменять ныне намеченныхъ путей. Еслибы мы при настоящемъ случав припомнимъ, что наше министерство народнаго просввщенія во первыхъ, употребляеть всевовножныя меры соединить народную школу съ православною церковію, которою жиль русскій народъ и безъ которой онъ жить не можеть, и во вторыхъ, что оно стремится изъ молодаго покольнія, получающаго высшее образованіе и готовящагося стать во главѣ народной и государственной жизни, стремится сдъдать людей знанія и труда, то этихъ двухъ мёропріятій достаточно, чтобы заслуги современнаго намъ министерства народнаго просв'ященія назвать и признать истинно-неоцёнимыми.

Въ позднъйшее время министерство народнаго просвъщенія сдвлало распоряженіе, чтобы число молодыхъ людей или двтей еврейскаго племени, желающихъ поступить въ наши среднія в высшія учебныя заведенія, было ограничено извъстнымъ процентомъ. Нельзя не признать, что это ограничение имъетъ неоспоримо-разумныя основанія. Правда, подобнаго ограниченія нать въ другихъ государствахъ западной Европы, (которой, скажемъ къ слову, пора бы намъ и перестать подражать вездъ и во всемъ); но не слёдуеть забывать, что тамъ, напр., въ самыхъ передовыхъ государствахъ, во Франціи, Англіи и Германіи, евреи считаются небольшими десятками тысячь, а у насъ-миллонами. Естественно, что при такой многочисленности процентное содержаніе этого племенц въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ постоянно можеть возрастать, возрастало и въ некоторыхъ изъ нихъ доходнао чуть не до половины. Скажуть, что евреи такіе же соотечественники. какъ и чистокровные русскіе люди. Но за исключеніемъ сравнительно инчтожнаго меньшинства (изъ истиннообразованныхъ) всъ евреи въ душъ враги христіанства и христіанъ, и не только не считають въ грахъ, но ставять себа въ заслугу, вь законно-религіозную и нравственную обязанность, жить только для себя, хотя бы и съявнымъ вредомъ для другаго племени. Это заявление общепризнанное и оно неопровержимо доказываеть, что еврен не имъють братской любви къ людямъ другого племени 1). А если все это такъ, то можетъ ли еврейское племя, замкнутое въ самомъ себъ, живущее своими собственными чаяніями, своею хотя и изорванною въ клочки исторіей, своимъ тадмудомъ, идущимъ въ разръзъ Евангелію, пользоваться одними правами съ твиъ народомъ, который составляеть родовое ядро и всё жизненныя силы госудерстве и исповѣдуетъ своимъ Спасителемъ Христа, распятаго беззакон-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И русскіе кабатчики могуть быть названы піявками, высасывающими кровь изъ руссаго народа; но кровожадность кабатчиковъ евреевъ, какъ навъстно, вызвало со стороны правительство особыя мъры. *Авт*.

ными руками іудеевъ, доселъ считающими, что отцы ихъ въ этомъ случав не погръщили <sup>2</sup>).

У всякаго народа или во всякомъ государствъ есть передовой слой, поторый и идеть впереди народной массы, прокладывая ей пути и руководя ею. Этоть передовой слой складывается изъ людей болье или менье образованныхъ и вообще по развитю своихъ духовныхъ сидъ выше стоящихъ, чъмъ народная масса. Но желательно ли, въ видахъ ли народно-государственной жизни, чтобы въ этомъ сдов была болве или менве значительная примъсь изъ племени, ничего не имъющаго общаго съ господствующимъ народомъ, даже по въръ и убъжденіямъ враждабнаго ему? Возразять: можеть зи быть подобное явление, чтобы 4-5 мил. евреевъ стали впереди нъсколькихъ десятковъ милліоновъ русскаго, напр., народа? Отвѣтимъ вопросомъ: печатное слово, оннансы въ чьихъ рукахъ въ настоящее время на западѣ Европы и частію у насъ? А между твиъ евреи по сравненію съ народонаселениемъ Европы составляють ничтожное меньшинство. Если на западъ Европы, опередавшемъ насъ, русскихъ, на всъхъ путяхъ духовнаго и матеріальнаго развитія, евреп успѣли завладёть такими двумя мощными силами; то конечно намъ, простецамъ и добрякамъ, какъ будто по почину монгольскаго ига притераввшимся къ разнымъ невзгодамъ жлзни, привыкшимъ жить "спустя рукава" и махающимъ на самые жизненные вопросы рукой, по своей жалатности, и подавно надобно быть на сторожв своей ввры, своей народности, своихъ священныхъ и жизненныхъ для насъ историческихъ преданій. Можетъ быть, мы русскіе дюди, должны быть благодарны Провиденію, что западная наша окрайна, кишавшая евреями и опутанная коварными свтями латинскаго језунтизма, долгое времи была отделена отъ московскаго государства: это вопервыхъ; а вовторыхъ, должны быть благодарны и нашимъ мудрымъ предкамъ, такъ кръпко дорожившимъ цълостностію русской жизни и такъ ревниво охранящимъ ее отъ разныхъ примъсей. При другихъ усло-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Жавя на югё, мы не разь вели бесёду объ этомъ прадметё съ евремии считающими себя образованными и дъйствительно бывшими въ высилкъ учебныхъ заведеніяхъ. *Ает.* 

віяхъ едва ли бы въ настоящее время еврен не стояли впереди русской народной и даже государственной жизни, и едва ли бы не забрали въ свои руки все дорогое для насъ, къ чему они такъ стремятся въ наши дни и въ чемъ успёвають.

Не обинуясь скажемъ: дать еврейскому племени самый пирокій, ничъмъ не ограничиваемый просторъ во всъхъ русскихъ учебныхъ заведеніяхъ--это значитъ готовить Россіи самое большое зло. Мы твердо помнить дожны, что еврен и у насъ, п вездв, не пренебрегаютъ средствами, каковы бы они ни были, для достиженія своихъ цълей и въ этомъ случав очищаютъ свою совъсть ученіемъ талиуда. Но не такова совъсть христіанина, которою пользуются еврен и которыя даетъ имъ возможность опережать христіанъ во многихъ дълахъ или предпріятіяхъ.

Мы знаемь одно возражение противъ насъ, именно: весь міръ признасть, что сврейское племя одно изъ самыхъ даровитыхъ, и потому если какому племени нужно широко отворять двери къ образованию, то этому племени, того – де требують не только общечеловъческія цвли, но и самое ученіе Христа и вобще здравый смысль человёка. Видите, въ подобныхъ случаяхъ сами еврен любять ссылаться на всеобъемлющую свангельскую любовь, на Отца небеснаго, котораго солнце сіясть, безъ разбора, на добрыхъ и злыхъ. Отвёчаемъ на это повидимому небезсильное возражение. Духи злобы поднебесной выше насъ стоятъ по своимъ дарованіямъ; но Евангеліе Христа заповъдуетъ вести съ ними самую ожесточенную брань и недопускать ихъ господства надъ людьми. Если высшія дарованія направляются къ самымъ узкимъ цвлямъ, а не въ общему благу; то естественно и притомъ согласно съ духомъ Евангелія желать, чтобы они глохли и даже совствить заглохли буйно растущіе среди его пшеницы плевелы. Нёкогда даровитыя созданія Спасителемъ Христомъ были посланы въ стадо свиное, которое и потонуло съ ними въ озерв Генисаретскомъ.

Насть добро отъяти хлабъ чадомъ и поврещи псомъ: это слова Спасителя Христа. Но отворять двери въ учебвыя заведенія еврейскому племени наравна съ русскимъ, это то же, что у посладняго отнимать хлабъ. Наши учебныя заведенія, какъ и въ цаломъ міра, могуть имать только опредаленное количество

## PASWIJIBJEHIS.

нитенцевъ и изтъ возможности распирять ихъ до бевконечноети. Следовательно, предоставление мёста въ данновъ заведения еврею есть отнятів его у провнаго русскаго, хотя бы и ниже еврея стоящаго по свониъ дарованіянь вле подготовкв. Для госудерственной шазын также необходным и среднія дарованія. Совершенно справедные сназаль Смандьсь: не генілин двяжится человвчество, а посредственными силами. Что же --- лишить св-ресвъ образования? Ноть, имъстся въ виду доль престоръ вь учебныхъ заведеніяхъ крознымо смнанъ Россін я братьянь якъ по Евангелію; а съ другой сторены диствительно ограничить ореди свреель образованіе, чтобы не дать низ нозможности стать во образв нередоваго сословія, которое сотественно цодоряеть вой основы, на которыхъ сознанесь и мужьло русское паротво. Зувсь, какъ видно, преольдуются высшія государственно-народныя цёля, предъ которыми и да молчить всякая тварь изъ еврейскаго рода; а им, русские люди, должны ноть во всю ширь благодарной груди: многая и премногая лута правящимъ слово истины въ нашемъ учебномъ двлв.

Но долго ли просуществуеть разсматриваемое нами истично вудрое и благодътельное для Россіи распоряженіе мнинстеротва ароди аго просвъщенія? не повторится ли паки то патаніе <sup>з</sup>и которое было присуще нашему учебному дълу или міру, начиная еть начальствующихъ и учащикъ и кончая учащимися? Не найдеть ли пронырливое еврейское племя путей, чтобы, оставаясь въ душъ тъмъ, что оно есть, открыть для себя деступъ нъ учебныя заведенія и среднія, и высшія, а за ними и во всъ области нашей народно-государотвенной жизни? Уже вы видимъ на ало этихъ путей, начало самое прискорбное и оскорбительное и для христіанской въры, и для правеславмой русской народности.

<sup>3</sup>) Воистину шатаніе было веліе! Для примъра достаточно указать на фабрикацію учебниковь, не выдерживавшихъ самой снисходительной критики и одобряемыхъ для введенія въ учебныхъ заведеніяхъ. И эти учебники швиялись не только ежегодно, но иногда въ одинъ годъ по итскольку разъ. Какой подрывъ върн въ науку! какой поводъ къ шатанію дітскаго ума! А записываніе и составлевіе лекцій гг. профессоровъ гимназіи учениками даже 2 и 3 кл.? Неиздъвательство ли это надъ юными силами и не открытое ли поле для шатанія учащихъ и учащихся? Это, скажутъ, мелочи. Et capillus habet suam umbram. *Ает*.

353

Digitized by Google

Въ началъ настоящаго учебнаго года еврен съ особенною силою устремились въ уняверсятетъ св. Владиніра. По силъ состоявшагося распоряженія министерства народнаго просвещенія, имъ объявляютъ, что изъ нихъ можетъ быть принято только извъстное число. Что же еврен дълютъ? Принямаютъ дрястіанскую въру, и будто бы двери универсятета для никъ отвораются.

Что гимвазисты - сврен ради вотупленія въ университеть при-: нимали (? какъ увидимъ ниже) пристанскую въру-это не подлежить сомитно; немь лично извъстно, что итвоторые изъ них являнсь съ просьбою о врещенія нь зділиних (мосновокимъ) священинаемъ. Но что для этихъ повокрещенцевъ будто бы отворнинсь двери нашихъ русскихъ университетовъ --- въ этоиъ мы крвпко сомнвваемся; ибо объ этомъ говорять только газеты, ноторыя, по словань понойраго И. С. Аксакова, изслгались. Можеть быть, и сублани на этоть разъ исключения, по особо выдающимся причинамъ. Но лица мъняются, мъняются съ ними и убъжденія; не всегка будеть стоять на стражв народнаго просвъщения в русской православной народности такой мужъ высокой правды, неподкупной честности 4) и мужественной стойвости, какъ въ наши дни. А потому мы долгомъ для себя считаемъ выоказаться по этому двлу для будущато времени, ради здраваго смысла, или, какъз теперь обычно выражаются, ради принципа.

Порвве всего. Не будеть и въ этомъ дълъ явнаго нарушенія высочайше утвержденныхъ уставовъ для нашихъ среднихъ и высшихъ учебныхъ заведеній? Будеть, и притомъ неоспоримое. Аттестатъ зрълости, съ которымъ питомцы нашихъ среднихъ учебныхъ заведеній — духовныхъ и свътскихъ имъютъ право на поступле-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Слова «неподкупной честности» мы включили сюда не безъ основанія. Кому не извёстно, что въ просвёщеннѣйшихъ государствахъ Стараго Свёта и Новаго уже практикуется подкупъ высокопоставленныхъ днцъ. Дай Богъ, чтобы это зло миновало насъ. Но правственное зло варазительно! Въ какомъ ходу у насч банкркотство! И всему виной православные iерен? Почему они не указали Рыкову и подобнымъ ему на VIII заповёдь Господню? Мы нынѣ правыкли всякую злобу, дня, особливо нравственную, относить на чью инбудь здоровую голову, а ближе всего на поповскую. Авт.

ніе въ университеть, двется только твиъ питоицамъ, нетерые по всёмъ предметамъ ---имъютъ удовлетворительные отмътки; съ единицею, съ двойкою въ одномъ какомъ-нибудь предметв, даже при отличныхъ отмъткахъ во встхъ прочихъ, аттостата зрълости не дается. На вакомъ же основани еврен, только-что оврестившівся, значить, непроходившіе Закона Божія по гимназической программа и ознакомпаниеся съ варою во Христа Спасителя самымъ поверхностнымъ образомъ, на какую-нибудь единицу знанія, могуть получить аттестать зрадости, открывающій доступъ въ университеть? Выходить ночто странное: христівнекій юноша, т.-е. крестившійся іудей, вступаеть въ университеть по аттестату зрелости сврея. Разве высочайшая воля выраженная въ учебныхъ уставахъ, не обявываеть, чтобы крестившійся еврей получиль ачтестать зрвлости питонца христіанина, тоть, поторый ясно опредвлень въ уставахъ? Во всякомъ случав следуеть дать срокъ окрестившимся свреямъ выподнить всю положенную для христіанъ-питомцевъ программу гимназическаго курса, и только тогда получать аттестать зрилости? Что можеть вызывать посибщность принимать евреевь въ высшее . учебное заведение, какъ христіанъ, при слабомъ понятіи о христіанской въръ? Развъ не могуть эти молодые люди поступить въ университеть по прошествія года, даже двухъ? Но идемъ далве.

Въ нашихъ университетахъ читаются высшіе отдёлы богословской христіанской науви, къ слушанію которыхъ и приготовляются питомцы въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ. Спрашивается, какъ же нововрещенцы евреп, даже понятія не имфющіе о пройденномъ по Закону Божію ихъ товарищами-христіанами, будуть слушать то, въ чему они не подготовлены? Или можно обойтись молодому человёку, кончившему курсь въ высшемъ учебномъ заведенін, безъ высшихъ, болье или менье основательныхъ знаній своей въры? Въ такомъ случав напрасно и вводить эти знанія въ программу университетскаго курса. Или знанія въры и церкви Христовой сами по себъ такія знанія, на которыя не стоить обращать вниманія? Едва ли вто посиветь сказать: да, если только не зараженъ полнайшимъ нигилизмомъ или родственнымъ ему позитивизмомъ. Итакъ и въ этомъ слу. чав если не совершится прямаго нарушенія устава нашихь уни-23\*



верситетовъ; то неизбъжно такое противоръчіе духу его, чтоедва ли оно преодолимо. И намъ снова приходится повторить: нъть никакой настоятельной нужды допускать молодыхъ людей до слушанія полнаго университетскаго курса, безъ предварительнаго испытанія ихъ по гимназической программъ во всей полноть ея. Не возникнетъ ли опасность: какъ бы новыя. овиы Христова стада не оставили овчаго двора? Но суть ли то истанныя овцы? Quod cito fit, cito perit худая трава явъ поли вонъ.

Мы знаемь, церковь Христова принимаеть въ нъдра свои и иладенцевъ во Христв, т.-е. съ самыми редвыми основани христівнской в'вры; но можеть ли она ограничиваться подобными начатками вёры при принятіи въ лоно свое людей, достигникъизвъстной степени образованія, юношей въ двадцати-лётнемъ вовраств? Здесь, т.-е. при такомъ образованія и возраств, мало становится одной детской веры, но и умъ требуеть убъждения въ столь высокихъ предметахъ, какъ предметы въры. Коротко, мы хотимъ сказать, что нельва въ этомъ отношения мододыхъ людей-иновърдевъ, кончившихъ курсъ въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, при принятіи ихъ въ члены Христовой церкви, ставить подъ одинъ уровень съ алеутами, тунгусами, лопарями и т. п. И это особенно следуеть иметь въ виду при современновъ направлении и пытливости умовъ человвческихъ, стремящихся стать впереди другихъ и инжющихъ задачей распространить въру только въ то, что доступно нашимъ вибшиниъ чувстванъ. Имъя предъ собою такую задачу, эти умы хотять инспровергнуть христіанство или, по выраженію одного изъ просв'ященнъйшихъ богослово-онлосооовъ нашего времени, архіепискова Никанора, убить его. "Кто, говорить этоть глубокій мыслительвитія, отрицаеть поразительнайшій факть чудесь, а съ нимь и все христівнство? Не простые сердцемъ люди, не эти милліоны сявныхъ въ дълъ въры простецовъ, а ученые и учениватие мужи. Отрицають не холодно, не безпристрастно; но какъ ожесточенные фарисен временъ Христовыхъ, чтобы изгнать христіанство изъ общества человёческаго, какъ вредное суевёріе; чтобы разсчитанно, шагъ за шагомъ, но върно довести его до сморти и убить на землё, какъ фарисен и саддукен довели досмерти и убили самого Христа".

Новокрещенымъ евреямъ университеть даетъ высшее образование по разнымъ наукамъ; но сотественно въ силу обычниго хода дъдъ, они выдуть изъ этого заведения съ самыни поверхноотными ов'яденіями по предметамъ вёры, которая у мляденцевъ во Христь становится удълонъ одного простаго сердца. Спрашивается: какими исловізниками Христовой віры, что какъ неотивный долгь, воздагается завётонь Христа на каждаго изъ его последователей, и темъ более на образованнаго, явятся еди въ общества, въ христіанскомъ государотва? Не станутъ-ли они въ средъ твкъ, которые, по выражению архіснископа Ниванора, стараются негнать христанство невь общества человаческаго, наяъ вредное сусвъріе? Исчезнуть ан въ нихъ слёды върычкъ отновъ, въ котовой они воспятались? Подвуть ли они связи съ авониъ идемененъ, воторое, какъ извъотно, предитало санынъ грубъйникъ санатизномъ и жестово пресладуетъ оставнаниятъ аудойство? ), Аще переканть союнлянинь кожу свою, рысь ностроты своя, и вы можете благотворити научившеся злу" (lopen. XIII, 28).

Родная, доротая русская земля! Кань счастлива ты была, когда съ такою бдительностію, съ такимъ самоотверженіемъ, съ такою побовію, мудрые нания предня оберегали нервую твою святыню, первый цинть и огражденіе твоего бытія — православную ввру, оберегали отъ вторженія даже инославныхъ христіанскихъ втроисповъданій; а теперь скольно распространилось среди сыновъ твояхъ сочиненій, не христіанскихъ, но прамо безбожныхъ, убивающихъ все высокое и святое для человъка, и какъ широко отворяются двери твоего православнаго овчаго двора, и какъ свободно входятъ въ него волии и въ овчей кожъ, и въ прямо въ волчьей пікурѣ. Легко оказать, на нашихъ глазахъ чуть не отирыто проповъдуется штунда, уже успъвная такъ широко расиннуть свои оъти!...

Допустимъ, что нынѣ новокрещенцевъ-евреевъ принято въ университеты сто человѣкъ. Дорога проложепа, и вотъ по ней устремляются другія сотни; а такъ какъ университетское обра-

<sup>•)</sup> Сволько на этотъ разъ и у нисъ было самыхъ возмутительныхъ примъровъ? Допи.

зованіе открываєть христіанамъ доступъ во вой должности, быть на всёкъ ступеняхъ общественной и государственной жизни; то мудрено ли, что чрезъ это мы будемъ плодить волковъ въ нашемъ православномъ стедъ, -- волковъ самыхъ опасныхъ каже по своему безразличному отношению къ православной въръ? Qutta . cavat lapidem, non vi, sed saepe cadendo.

Но неужели им не можемъ отъ новокрещеныхъ студентовъ университете ожидать истинныхъ христіанъ и притомъ православныхъ? Положительно можно сказать, что здёсь самая шлохая наденца. То прочно и глубого занадаеть во все существо человля, что впитывается съ нолокомъ метери, что со всею теплотею любви воспринимается и воспитывается въ ту мору, когда онны души, и особянно серде, бывають самыми впечатлительными. Мы видимъ, да и весь міръ подтверждаеть то, что нотинно-. върующихъ христієнъ, людей благочестивой христієнской жизни, воеценьность главнымь образомь сенья. Таковой, т.-с. христіанской семьн нёть у новокрещенцевъ-студентовъ; с стало быть, для нихъ не существуеть первой силы, возращеющей и укрвпляющей ввру во Христа, Спасителя міра. За сних слёдуеть , другая сила: искреннее убъжденіе въ превосходства христієнской въры предъ всеми другими и частиве предъ іздейскою,---въры, которан одна можеть назвать ся истинно-божественнов. Посиботь ли ято сказать, что молодые люди еврейскаго племени, только , предъ вступленіемъ въ университеть принявніе хриотіанотно, принали въру во Христа по искреннему убъждению въ ся Божественности, въ неизмъримомъ превосходотвъ ся предъ іудейскою, , которую они, притомъ, всасывали съ молокомъ матери и въ ко-, торой прожили весь детскій, отроческій и юношескій возрасть? Искреннія, глубоко залегшія въ уме и сердне убъяденія даже въ общенныхъ, житейскихъ делахъ не меняются какъ гразная сорочка; а въ делахъ веры, такъ тесно связанной и оъ временной жизнью и съ въчностью (которая все-таки приходить въ голову и позитивисту и нигилисту), такого скороспълаго убъжденія или перемёны вёры и подавно не можеть быть, особливо въ юношескомъ возраств, въ которомъ такъ избыточествуеть пытливость и волнуется целое море разнаго рода сомнвній. Невольно представляется следующая сцена, могущая,

358

но неговерка, возбунить и смаха, и горе. Стоить молодой сврей преда дверьми высшаге святилища наукъ. Ему говорять, что онь не нежеть войти сюда. Тоть же сврей чрезъ несколько аней ния даже чровь день является сь свидетсльствонь о приняти хриетіснокой вёры,---н дверн овятилища наунь для него отвориють. Можно эдесь предположить убъждение? Глумление надъ верою вамеро Изгуниреля-на. И это глумление консуно должны будуть раздыциь и тв, которые отворяють двери для такихъ глушителей уливерситетския двери. Невольно приходить на панять предательство Господа нашего Інсуса Христа ученикомъ ете Іудою Искаріотанны за 30 сребренниовъ. Продвется онъ такие учениками; но только коною "праведной крове" ставится универентеговій динаомъ, чрезъ веторый можно пріобрёсти не вакое-инбудь село слудельничье для погребения страниыхъ, а общирныя владинія нян занять рызовій доходный пооть; зане CD STHED HELLONGEL Y RECD XDECTABLEHY, XOTA OLI H MERMONY! всюну осворены настель несри. Правда, по силь обуявшаго насъ концонскительна, въ нашъ преродительский дворъ "прелазять и осянуда", т.-е. и не христівне, и безъ университетскихъ диплоновъ; но теперь не буденъ вести объ втонъ рачи. Кромв убвжазын уна въ прересходствъ или Вожественности въры во Хриота, адарь, т.-е. отъ принимающаго эту вару, требуется нолное yunctie cepqua, BBDS cofernenno stoll chocofnoeth lynn, w meбовь къ вёрё, – любовь самая полная, готовая на всё шертвы ран, въры. Но можетъ ли варугъ провикнуться исповъдываніемъ вёры во Христа и согрёнься всею теплетою любы из ней те сердце, которое до двадцатилѣтняго возраста дыщало если не ненавистью, то презраниемъ къ этой върв? Сердце человаческое, какъ и всв наши способности и силы, воспитываются и воспитываясь, крипнуть, и если вдругь миняють, свое направление, то развъ только при содъйствіи сверхъестественной силы, что ны называемъ чудомъ. Жестовій гонитель Христа Савлъ только чудомъ могъ вдругъ преобразиться въ верховнаго апостода, въ великаго учителя языковъ, въ исповёдника Христовой вёры даже до мученической смерти. Но совершится ли такое чудо надъ "братіями его по врови", жаждущими университетскаго диплона? Подобный вопросъ и предлагать не стоить.

359

Досель ны говорини, нили нь виду пренити кринивановые недодыми людьми оврейского пломени, такъ-сискоть въ предвория университета, нан непосредственно по окончали гипаличесного курса и при вида, что масте въ учиверентота не процентнени содержанию уже заняты. Но такъ накъ университетский инисти слишкомъ обольстителенъ: съ нимъ, манъ сказано выше, нание нати по всъмъ путямъ общестненной и соознатетвенной окущби и восходить на вызния студени служебной јерерхи; то не буцуть зи еврен запасаться свидатель ствеми с транения за збру Христову рание окончания гиниалическаго курса, за 2---8 года? Какъ ноотупать въ нодобныхъ случавкъ, когда и автестать арклости будеть, такъ-оказать, доистіанскій, и но билагь обойдена высочайшая водя, выреженная въ учебникъ уставлять, о чень было говорево выше? Ведрись довольно сложный и ны не рашеемоя вкекить въ разберъ ся; но повволяетъ сразять сланующее; по кошену назыйю въ подобныть случаяна жоего праниве обранцаться из порабли стражань пристановка и санымъ опытнымъ судьямъ въ двлахъ върм, къ выскай превославной нерорхин, воторая, во "денной ой власти и дору" одна ножеть разнить водросы, касающиеся вары и притемъ, по приоущему ей знанию дыть выры в спытности, можеть обратник CROC BHAMBHIC HE TARIA CTODORGI EDECTORIBURATOOR CAVER, KO+ торыя лицань свутскаго звания могуть казаться ничего не экочощими.

Еще одно заятичалія, на диноциос своего рода значения и прятомъ едва ли не самаго существеннаго.

У насъ, въ Россін, не ръдко еврен принимають христіансиую въру исключительно ради корыстныхъ видовъ <sup>9</sup>), и притомъ едвали не большею частію по лютеранскому или ресориатокому въроисповъданію, которое, по сравненію съ православнымъ, они ради прикрытія своей лии, считаютъ какою-то болъе ечищенною върою. И дъйствительно, она очищена отъ всего, что передали върующимъ во Христа всъ апостолы. Желательно бы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Одинъ разбогатвёщій еврей, во всеуслинаніе говорить: надобно было вскучнаться (т.-е. креститься): того уребуеть гонофть. Дет.

знать: какое изъ этихъ въроученій, ради университетскаго аттестата, принимають и будуть принимать молодые люди еврейскаго илемени, и будеть ли обращено винмание на это дъло твин лицани, которыя стоять при дверяхъ университета? Православная въра есть зижнительная сила для русскаго царотва, ночти отъ санаго основания его до настоящаго сложения. Она-духъ народа: его краность и могущество. Она сплотила и сплачиваеть въ одну родственную семью всё языки и племена, вошение и вкодащіе въ великое твло русскаго государства. Эту могучую онлу и объединение въ этой силъ правительство намие, созиная русское парство, всегда имбло въ виду, конечно не безъ новаюченій въ хода этого дала или процесса, — не безь неключеній особливо подъ вліяність обузвинего нась либереление и безраздачія (индисерентизна). Подъ этими исключеніями мы разунвень равнодушіе къ польскому ісзунтизму, явное покровательство магометанству и язычеству и т. д. Не не объ этомъ течерь рачь. Итакъ въ силу объединения всяхъ членовъ великой русской семьи цодь санию православнаго креста, не желотольно ля, не настоять ля въ томъ необходимость, чтобы учебное начальство не безразлично относилось къ нововрещениамъ наъ еврейныго племени при пріем'я иху въ русскіе унаверсинсты, или ясите -- чтобы оно давало права на высшее образование асключительно принившимъ православную въру?

Не не слашкомъ ща вы требовательны? Развѣ нало въ Россия потеранъ или протестантевъ наотолько же руссвихъ, какъ и кореяные русские, т.-е. готовыхъ положить "за Царв, за Русь сватую" свои геловы,---и клали ихъ? Да, есть и быно, и притомъ не маю; не говоря воебще, мы все таки сява ли не должни согласиться, что напии итмим, какъ живущие на отверо-занадъ Россия, такъ и разбросанные по лицу ся, болъе итвины, чтитъ русские. Конечно такого перерождения и требоватъ нельзя, когда его не требовали и какъ будто только теперь начинаютъ требоватъ. Но не о нихъ каша ръчь, а о новопрещенцахъ свреякъ, пелающихъ поступитъ въ университетъ или выдти на други пути инъни съ свидътельствани о приняти ими протеснантоваго или кодобваго ему вйронсполъдания. Первый адвоь вопросъ:: отнуда берутея эти овидътельства? Доподанино новъетно, что въ Гер-

361

манія легко получить ложное свидітельсяво въ принятія храстіанской ьвры еврею, конечно оть тіхъ пасторовъ, которые находятся подъ вліяніемъ такъ-называемой "отрицательной критики", т.-е. ученія отвертающаго Божественность Інеуса Христа и испупленіе Имъ рода человіческаго, — пасторовъ можетъ-быть то же съ примъсью еврейской крови. Но говорятъ и у насъ, въ православной Руси, подобный дипловъ еврею обходится не болве четвертной, т.-е. 25 рублей.

. Скажуть, да и говорять: что могуть сделать въ такой иногочисленной православной семьё сотни, даже тысячи лиць еврейснаго племени, присоединившихся въ протестантству, хотя бы на половных и по ложнымъ свидетельстванъ? Мы уже отчасти отвътили на этоть вопросъ и припомнимъ: учение Пашкова и гр. Толотаго не составляють ли заразы для православныхъ овень? А штунда, возникшая повидимому изъ ничтожного соприкосновенія руссвихъ рабочихъ съ нёмцами-штундистами, не распространяется на югв Россіи среди православнаго населенія, и не пойдеть еще дальше? Можно ли посл'в такихъ, такъ-сказать, осазательныкъ примеровъ, не предположить, что лица, получившіе высшее образование, раздвоявшиеся между іудействомъ и протеотантотвомъ, или принявшие только личину исповёдниковъ Христа, люжи не имвющіе инчего родственнаго съ русскою землю, не внесуть въ ввру православнаго русскаго народа еще нвчто горшее штунды, духоборотва, хлыстовщины и т. п? Ве истину отъ евреевь, которые ради университетскаго динлома прининають православную въру не по убъядению въ ся Болеотвенности (о чемъ мы говорния выше). Или протестантетво, нахотящееся подъ вліянісых отрицательной критики, а тімъ боліс оть скреснь представляющих ложное свидетельство въ принятія Хриотоной вёры, ножно ожидать самыхъ опасныхъ враговъ для первой народной русской твердыни -- для превослевной церкви. Повторимъ для вящинго памятованія, что университетскій диндомъ юткрываеть для этихъ христівнъ по имени всё пути и частной, и общественной, и госудирственной жизни: можно быть и начальнивонъ учебнаго заведения, и губернаторомъ, и предводителемъ дворяяства и еще выше. Не забудемъ, что это ниемя одно неъ самыхъ - хитрыкъ и вкрадчивыхъ, проникнутыхъ до нозговъ костей со-

**3**62

ными крайними своекорыстными видами и не пренебрегаеть никакими средствами для достиженія своихъ цвлей. Это голосъ цвлаго міра. Исключенія и при томъ счастливыя рёдки. Не забудемъ и слёдующаго явленія въ природё: какъ ни мелки черви, какъ ни слабы они, по своей организаціи и по своимъ силамъ; не они протачиваютъ самые мощные дубы, —и дубы засыхають и рушатся.

Ив. Палимисестевъ.

Б-ге онгабря, 1987 года. Москва.

# НОВАЯ КНИГА О ЛАПСТВЪ.

### (О главенстве наны, или разности православныхъ и нанистовъ въ ученім о церяви. Протоіерея А. Дебедева, Сиб. 1887).

Еще въ бытность настоятелемъ православной церкви въ Прагъ о. протојерей А. Лебедевъ обратился въ спеціальному изученію разностей въ ученія православной и римско-католической церкви. Въ то время занятія эти были для него до никоторой степени обязательными; къ нимъ побуждали самыя обстоятельства. Поставленный лицомъ къ лицу съ католическимъ населеніємъ, почтенный представитель православія долженъ былъ выдерживать постоянные натиски католическихъ богослововъ, особенно твхъ изъ нихъ, которые принадлежали въ iезунтскому ордену. Они взяли за обычай подносить ему свои ученыя издвлія съ въронсповъднымъ содержаніемъ конечно. Подобными подарками имелось въ виду ознакомить русскаго богослова съ высокимъ развитіемъ католической науки. И кромв того отцы іезуиты при личныхъ сношеніяхъ съ нимъ любили избирать темою своихъ бестать вопросы втроисповтаные, всячески стараясь доказать превосходство католицизма предъ православіемъ. Все это имъло характеръ вызова на полемику. Отецъ протојерей не уклонился отъ него и за сдёланные ему книжные подарки заплатиль отцамь језунтамъ своими учеными работами. Первымъ туудомъ его было изследование о непорочномъ зачати Пресв: Аввы. Затвиъ вышло въ свять сочинение о культь сердца. Інсусова. Обѣ названныя винги, воторыми авторъ пріобрѣлъ себѣ почетную извѣстность въ нашей богословской литературѣ, задуманы и выполнены въ Прагѣ. Съ тѣхъ поръ служебное положеніе отца протоіерен измѣинлось. Изъ Праги онъ переведенъ въ С.-Петербургъ и тутъ вовложены на вего многосложныя и важнын обязанности. Несмотря на то отецъ протоіерей продолжаетъ свои изслѣдованіи въ избранной области и не забываетъ своего давилинито обѣщанія познакомить русскую публику съ снотемой католицизма. О томъ свидѣтельствуетъ новый трудъ его е папствѣ.

Изъ словъ самого автора видно, что сочивеніе о папѣ "писалось меньше года урывками отъ осонціальныхъ занятій, и больше ночью чвмъ днемъ" (стр. 368). Отецъ протоіерей указываеть на это затвиъ, чтобы извиниться передъ читателями относительно нъкоторой небрежности въ цитатъхъ. Не принять во вниманіе этого уназанія можетъ только придирчивая притяка. И разумъется вснкій, вто знакомъ по опыту со встами трудностями ученыхъ работъ, тотъ скорте подивится тому, что книга, наинсанная въ такой короткій сровъ и только урывками отъ другихъ обязательныхъ занятій, заключаетъ такъ мало недостатковъ и напротивъ изобняуетъ достоинствами весьма ценными и крунными, которыя заставляютъ отнести се въ замъчательнойшимъ проязведенізмъ русской литературы о паюствъ.

Какъ центральный пунктъ въ системв католицизма, вопросъ о напотвъ давно разработывается и въ русской литературъ, которая обладають сочиненіями по этому предмету и оригинальными и переводными. Первое мёсто между ними надо отвести книгъ высокопреосвященнаго Никанора, архіепископа херсонского: "разборъ римскаго ученія о видимомъ главенствв". Это есть трудь, который занимаеть выдающееся положеніе не только между богословскими произведеніями русской литературы, но могъ бы служить украшениемъ всякой другой литературынвиецкой, французской, англійской. Изъ самаго заглавія книги видно, что высокопреосвященный авторъ преследовалъ цели чисто полемическія. Громаднёйшая эрудиція, близкое знакомство съ постановкой вопроса и его аргументацій въ католическомъ богословія, самое тщательное изслёдованіе первоисточнивовъ и патристической литературы, цитатами изъ которой мнять като-

лическіе авторы подтвердить свой догмать полнайшій при этомъ научный объевтивизмъ, проявляющійся на каждой страницъ въ благородствъ и спокойствія тона и стиля, дали автору вознояность выподнить поставленную задачу блистательныйшимъ образомъ. Въ разсматриваемой книгъ нельзя найти на искажений, ни натяжекъ, ни преувеличеній, ни другихъ конихъ-либо недостатвовъ, воторыни своипрометтированъ долемическій методъ въ богословской наукъ. Правильние сказать, сконпреметтировали себя авторы, увлекавшіеся поленическимъ задоромъ и подъ вліяніемъ ввроисповёдной исключительности обращавшіе богословскую науку въ арену буйныхъ и ненаказанныхъ сиязаный (2 Тын. 2, 23). Напротивъ вто призванъ въ борьбъ съ религизными заблужденіями, тоть должень и отсюда взять се за образець поучиться полемическимъ пріемамъ, чтобы вести дело обличенія и вразумленія, не отталкивая противниковъ логомахією и вмёстё съ тъмъ не давая имъ пощады, когда они хотятъ прикрыть неправыя мизнія діалектическими изворотами или тенденціозными цитатами. Въ частности для изучающихъ панство внига высовопреосвященнаго Никанора важна по обилію свъдъній, по богатству фактическаго матеріала, по точности и вёрности цитать, главнымъ же образомъ по основательности и твердости результатовъ и выводовъ, добытыхъ и установленныхъ авторовъ.

Отепъ протојерей А. Лебедевъ начинаетъ свое изслъдование характеристикою русскихъ сочиненій о папствв. Представленный здъсь обзоръ отечественной литературы предмета не. отличаются полнотою. Изъ русскихъ сочинений о панстви относящихся въ послёднимъ двумъ десятнивтіямъ, не упомянуто туть ни объјодномъ, какъ будто у насъ даже и по поводу ватиканскаго собора, опредъленіями котораго интересь къ паству возбужденъ былъ всюду до высшей степени, викто не обмолвился ин однимъ . словомъ. Объясняется это, впрочемъ, тёмъ, что авторъ касаетоя литературы предмета только затвиъ, чтобы опредвлить точнве свои методологические приемы и указать мисто своему труду среди другихъ отечественныхъ произведеній, посвященныхъ тому же предмету. Въ нашей духовной литератур'в нивется, говоритъ онъ, довольно сочиненій по обличенію датинства, сочиненій весьма солидныхъ, дельныхъ и научно-документальныхъ... Какъ сочиненія полимическія, они по преимуществу отрицательнаго ха-

рактера; говоря, какъ не должно мыслить латин. церковь, они недостаточно говорять о томъ, какъ слёдуеть ее мыслить, мало, знакомять съ построеніемъ ся системы въ циломъ, немного дають данныхъ для сужденія объ ся положительномъ содержанія; а въ отнощения въ падистамъ недостаточно затрогиваютъ ихъ съ живыхъ сторонъ, слабо васаются основныхъ, источныхъ началь ихъ міровоззранія и мало знакомять ихъ съ нашини представленіями о церкви. Латинскіе богословы, находя въ нашихъ обличительныхъ сочиненіяхъ только опроверженіе додазательствъ, на которыхъ строится ихъ система, а не опроверженіи самой системы, укоряють нась вь нелогичности; имь кажется, что эти самые авторы, которые опровергають икъ, заговорили бы иначе, еслибы стали на ихъ точку зрвнія и црищин бы бъ твиъ же самынъ выводанъ, въ какинъ цриныя в они, еслибы въ своемъ развитіи двинулись носколько дальше. Имбя все это въ виду, при составлении предлагаемато труда, я старался поставить полемику нъсколько на иной путь; я занимаюсь разборонъ не столько доказательствъ, на которыхъ зиждется система пацизма, сколько разборомъ самой системы; я не о томъ разсуждаю, что доказательства пализна слабы и неосновательны, а расврываю и утверждаю, что сама система неварна и содержить въ себъ дожь и противорачие, и что потому ее нельзя довазывать, а если латины доказывають, то доказательства ихъ не больше, какъ финція, доказательства инимыя, дополняемыя воображеніемъ" (предисл. стр. V-VI).

Такимъ образомъ авторъ остается въренъ себъ. И въ прежняхъ его трудахъ намъчались тъ же задачи, практиковались тъ же пріемы. Уже отсюда можно заключить, что авторъ не только изучилъ свой предметъ, но что онъ намъренъ обозръть его съ высоты современныхъ научныхъ требованій. Изучить и изслъдовать ту или другую въроисповъдную систему не значитъ еще разобрать нъсколько частныхъ аргументовъ, подвергнуть критикъ нѣсколько цитатъ, убъдиться въ ихъ подлинности или неподлинности, уяснить смыслъ разсматриваемаго мъста, взявъ его въ контекстъ и т. п. Задачи богословской науки, которая имъетъ дъло съ разными оормами пониманія христіанства, доляна состоять въ томъ, чтобы уловить самый духъ, раскрыть съмую сущность каждаго исповъданія. А это дъю весьма труд-

ное и сложное. Трудностью и сложностью задачи только и можнообъяснить, почему наука объ исповеданияхъ прогрессируетъ медленно. Прошло цёлыхъ три въка, какъ она завоевала себъ самостоятельное значение среди другихъ отраслей богословскаго въдънія. И однако важнъйшіе и существеннъйшіе вопросы въроисновъдныхъ споровъ должны быть признаны далеко не разработанчыния. Вся суть заключается въ томъ, какъ подступить въ предмету, съ какой стороны подойти въ ръшению его. Сначала приквненъ быль къ изученію въроноповъданій полемической или обличительный методъ. Затвиъ испробованы были методы преянческий и сравнительный. Съ конца прошлаго въка вовлагались большія надежды на тэхъ авторовъ, которые посвящали свои изслъдованія историческому изученію въронсповёдныхъ системъ. Въ настоящее время ученые согласны, что наука объ исповъданіяхъ не владветъ еще методомъ твердо установившимся п выработаннымъ. При всёхъ своихъ недостаткахъ, вирочемъ болёе кажущихся и во всякомъ случав раздутыхъ и преувеличенныхъ, методъ полемическій практиковался чаще другпхъ. Это в понятно. Отвровение одно. Должна быть слёдовательно и одна вёронсповёдная сорма. Если же ихъ существуеть несколько, то истиннымъ должно быть только то которое въ полнотв и точности отражаеть въ себъ богооткровенную истяну. Остальныя же ввроисповёдныя сорны должны быть признаны продуктами односторонняго и неправильного положенія. Съ этой точия зрвнія изследованіе вероисноведныхъ системъ необходнио предполагаетъ критику и методъ полемики и обличенія является въ наувъ неизбъжнымъ. Но ограничиться однимъ этимъ методомъ нельзя. Критика и полемика, особенно взятыя въ томъ видв, какъ практиковались онв раньше, отнодь еще ве исчернывають предмета. Поэтому всв первоклассные авторы новъйшаго времени, при изслъдованіи догматическихъ разностей между христіанскими обществами на первый планъ выдвигають вопрось о методь, зараные опредыля для себя тоть путь, который върнъе могь бы привести ихъ въ цъли. У насъ въ Россіи Кирвевскій и Хомяковъ едва ли не первые внесли въ эту область новые научные пріемы. Предоставляя другимъ подробный разборъ частныхъ аргументовъ, корноси славяноонаьства беруть особенности вероисповедныхъ системъ въ ихъ

368

принципъ. отыскиваютъ заключающійся въ нихъ внутренній спыслъ, подвергаютъ ихъ онлосооской оцънкъ. Въ свое время возврвнія славянофиловъ обратили на себя вниманіе не только' у насъ, въ Россіи, но даже и заграницей. Вліяніе этихъ воззръний чувствуется въ русской богословской наукъ и до сихъ поръ. Жаль только, что оригинальныя и меткія замичанія славяноендовъ о западныхъ въронсповъданныхъ отличаются общностію и ни Кирвевскій, ни Хомяковъ не цытались оцвнить съ своей точки зрвнія системы католицизма или протестантства въ ихъ целостномъ составе. Но чего не сделали славянофиям, то осуществлено преосвященнымъ Хрисанеомъ въ его трудахъ о протестанстви и религияхъ древняго міра. О своемъ методи. онъ свиъ пишетъ: "у насъ есть не только монографія но и си-" стемы, въ которыхъ секты и ереси обличаются и опровергаются: на основания Св. Писанія и преданія церкви, но въ этихъ со-' чиненіяхъ им напрасно стали бы искать ръшенія вопросовъ отомъ, что такое эти среси сами въ себъ, что дежитъ въ основъ нхъ и даетъ имъ силу и живучесть, какой ихъ характеръ, какое они имъютъ вліяніе на жизнь практическую и общественную и т. д. Нътъ сомнънія, что сопоставленіе неправыхъ ученій съ "обравонъ здравыхъ словесъ", завъщанныхъ церкви-есть сильнъйшее и самое ръшительное осуждения ихъ. Но съ другой стороны-и обращение внимсния на внутренния силы, которыя движуть извъстнымъ ложнымъ воззръніемъ и дають ему видъ цильности, на характеръ, съ какимъ оно является въ истории и т. п., не только не излишне для богословской науки. но и нааротнвъ совершенно необходнио для полнаго и всесторонняго: обсужденія истины. Каждое въроученіе есть, или, покрайней мъръ, хочеть быть непремённо цёльнымъ, законченнымъ въ самомъ себъ, создается не вдругъ, а постепенно, ищетъ наконецъ правданія въ жизни и т. д. Разъясненіе того, что и въ цёломъ оно " тавже ложно, вакъ по частямъ-въ дробности, что противъ него говорять сама исторія его образованія и развитія, что оно отвергается самою жизнію и т. под., также весьма важно въ двлё приговора о немъ" (Характеръ протестантства. Предисловіе). Примбияя къ делу формулированные здёсь научные пріемы, " покойный спископь въ разсматриваемой имъ ввроисноведной ' ния религовной системи отыскиваеть прежде всего основное, 24

начало, загъмъ освъщаетъ имъ всю систему, опредъляя взаимную связь и зависимость между отдёльными пунктами ся и отводя въ ней свое мъсто для каждой частности. Въ паралледьсъ логическимъ развитіемъ системы у него идетъ изслядованіе и историческаго развитія ен, насколько это помогаеть уразумънію ея внутренняго строя. Знаменитый богословъ русской церкви обнаруживаетъ при этомъ необычайную силу талантаи блестащихъ дарованій, громадизйшую ученость, изумительный. запасъ свъдъній и истинно мастерское умънье распоряжаться ими, упорядочивать разрозненный матеріаль, создавать изъ него величественныя и художественныя построенія. Но по характеристиви въ большей или меньшей степени отличаются искусственностію и апріорностію. На нихъ такъ много потраченотворчества, что несомнанные пробалы разсматриваемыхъ системъ замаскировываются, рёзкія противорёчія сглаживаются. Въ результатъ же всъ исповъданія и религіи оказываются боле стройными и величавыми, чёмъ каковы онё въ действительсти. Такимъ образомъ обнаружилось, что и тв методологические пріемы, которыми руководился такой великій ученый, какъ епископъ Хрисанов, имвють свои недостатки. Важивищи изъ вихъзаключается въ томъ, что эти пріемы дають слишкомъ много простора субъективизму и авторской дедукція. А потому характеристики, подобныя изследованіямъ епископа Хрисанов, ненабъжно будутъ возбуждать споры. Труды такого рода безспорнодаютъ толчекъ наукъ, указывая ей новые пути, вводя въ оборотъ новыя идеи, ставя для изслёдователей новыя задачи. Но больше. этого сказать объ нихъ нельзи. Всякая характеристика въ сущности есть продуктъ высшаго обобщенія, слёдовательно должна быть послёднимъ словомъ науки. Но тавое слово въ области изслъдованія религій и исповъданій произнесено будеть еще нескоро. Отень протојерей А. Лебедевъ сходится съ епископомъ Хрясаноомъ относительно существенныхъ задачей и цъдей. Детальная оцвика, подробный разборъ католической аргументаціи не входить въ его планъ. Авторъ предпочитаетъ имвть двло съ самою системою, направляя свои усилія и сводя свои изысканіявъ тому общему результату, что самыя основы католической системы ложны и противорёчивы, а потому частные пункты ея. собственно и не могуть быть доказываены, что они могуть по-

370

конться на аргументахъ только сиктивныхъ. Только путь для достиженія своей цёли о. протойерей избираетъ яной. Его методъ въ сущности есть методъ полемическій, но усовершенотвованный. Отнюдь не пренебрегая испытанными и выдержавшими пробу пріемами полемики, авторъ даетъ полеминѣ новую постановку въ томъ отношенія, что характеризуетъ при этомъ самое мышленіе католиковъ, изобличая погрѣнштельность въ сочиненіяхъ цонятій и въ выводахъ и возводя при этомъ частныя понятія нъ принципіальнымъ началамъ церковной жизни.

Самое изслудование о. протойерся начинается уназаниемъ на важное значение особенностей и разностей католическаго и православнаго ученія о церкви. Средоточный пункть этихъ равностей заключается въ вопросё о гланенствё римскаго епископа. въ церкви православной. Но "вопросомъ о главенствъ папы не только опредвляются особенности въ устройство самой цернви, но и устанавливаются особыя отьошенія вёрующихъ къ невидимой Главв ся, Христу Спасителю. Поэтому, саян датинское главенство -- ложь, то оно вносить ложь въ усгройство церкви и въ самыя отношенія наши къ невидимой Главф ся. Если же, напротивъ, главенство есть истина, то отрицаніемъ этой спасительной истины православные сами затрудияють для себя дело спасенія во Христв" (стр. 3). Чтобы опредвлить самую сущность латинской доктрины въ ся отличи отъ православныхъ въ. рованій, авторъ обращается къ сличенію и сравнительному сопоставлению того, что говорится по данному вопросу въ катихизисахъ и въ трактатахъ авторитетнъйшихъ. богоолововъ православной и католической церкви. Это сличение занимаеть около двухъ печетныхъ листовъ. Но тяжелый и кропотливый трудъ не пропадаеть даромъ. Подробный анализъ катихизическаго и богословскаго ученія приводить въ тому важному результату, что авторъ съ необычайной точностію я опредвленностію сормулируетъ частные пункты, на которые распадается общій вопросъ о главенствъ.

Первый пунктъ имъетъ предметомъ своимъ главенство Христово и главенство папы. Подробному обзору этого предмета посвящена 1 гл. въ книгъ (стр. 37—57). Какъ основной тезисъ при изслъдования этого пункта, авторъ выставляетъ мысль, что "главенство Христово не естъ только отвлеченное умопредота-24\*

371

вление о владычествь его надъ церковию, но живое внутреннее, основное начало церковной жизня, которое опредвляеть собою жавыя отношенія членовъ церкви какъ къ главѣ ся, Хриоту, такъ и взанино другъ къ другу" (стр. 33). Принципіально противъ этой мысли богословы Рима не возражають. Въ дъйствительности же католицизмъ обращаетъ главенство Христово въглавенство папы, такъ что идея главенства Христова оказывается устраненною, излишиею, недействительною" (стр. 47). Развивая эти общія положенія, авторъ дасть такую характернстику православныхъ и католическихъ воззрвній. По нашимъ вврованіямъ Христосъ Спаситель есть въ истинномъ и дъйствительномъ симсль Глава церкви. Въ сознани же католяковъ это представление подавляется идеей наивствичества папы. "Папа есть наивстникъ Христа, или, какъ выражаются сами папы, намъстникъ Бога на земль (папа Инновентій III). Это слово намыстичних понимается латинскою церковію, т.-е. самими папами, наукой и журналистикой, въ самомъ широкомъ и исключительномъ смыслѣ. Христосъ, покидая міръ, вмъсто себя оставиль ап. Петра со всей полнотой своей власти, а ап. Петръ, оставляя ніръ въ свою очередь, передаль эту полноту власти своимъ пресыникамъ въ Римъ, папамъ. Танъ преемственно продолжается на землъ намыстничество Христово, иля же, по выражению папъ, намистничество Божіе. Папа не служитель только Божій, не допостроитель такиъ Божінхъ, какъ ап. Павелъ именовалъ себя и другяхъ впостоловъ, но обладатель всей Христовой власти, продолжатель на земля двла Христова, какъ бы самъ Христосъ, видимый Спасятель" (стр. 47). Такимъ образомъ взоры католика "обращены на папу, какъ на Христова намъстника, ямъ задержаны и на немъ остановлены. Папа замвняеть католику Христа, папа служить для него посредникомъ предъ Богомъ, папа объщаеть и даеть ему спасеніе" (стр. 48). По православнымъ возарвніямъ Христосъ невидимо присутствуетъ въ церкви, чтобы върующіе взирали на него очами вёры. Оставляя міръ и лишая своихъ послёдователей видимаго своего соприсутствія, Господь въ то же время далъ обътованія пребыть съ нами до скончанія въка (Мо. 28, 20). Танних образоми отъ насъ требуется въра. Но чтобы въра была спасительною, она должна вводить насъ во внутреннюю сообразность со Христонъ, мы должны воплотить въ себъ образъ

Христа (стр. 39). Эта въра во Христа въ католицизит замвняется добродфтелію спеціально латинскаго характера. Съ точки эрвнія папокаго главенства необходимвйшимъ и первёйшимъ условіємъ спасенія становитоя не візра во Христа, а повиновеніе его намъстнику въ Римъ. Правда, и въ восточной церкви поодушание цёнится высоко, какъ одна изъ высшихъ добродътелей, но оно понимается какъ воспитательное средство, какъ лучшій и совершенныйщій цуть въ искорененію въ человыкь грыховной воли, упрямотва, своенравія л самомнёнія, —и въ то же время, какъ превосходное средство къ насаждению и укоренению въ душъ добрыхъ расположений: омирения, незлобия, самоотвержения и вообще всёхъ добрыхъ навыковъ. Въ церкви же латинской послушаніе есть средство держать христіанина въ постоянной и безусловной зависимости отъ церковной власти. Въ этомъ легко убъдиться изъ цитатъ, приводимыхъ о, протојереемъ А. Лебедевымъ. Двъ изъ нихъ особенно доказательны. "Церковь есть рабыня папы", говорить Казтано. По выражению другаго папяста, "церковь стоитъ твиъ, что Спаситель далъ главу, которой всв члены ся въ нисходящемъ порядкв обязаны непосредственнымъ и посредственнымъ послушаніемъ. Слёдовательно сверху внизь только право, снизу вверхь только обязанности. Такое послушание образуеть единство и сохраняеть порядовъ" (стр. 50, 51). Этою добродътелью опредъляются въ латинской церкви и взаниныя отношенія пастырей и пасомыхъ. Православные пастыри по идет своего служения должны приводить верующихъ ко Христу, вводить ихъ чрезъ установленныя благодатныя средства въ живыя отношенія съ невидимымъ Главою церкви. Ісрархи же римской церкви дають клятву "защищать, пріумножать и распространять права, почести, преимущества и авторитеть св. римской церкви, государя нашего папыт и его преемниковъ". Т.-е. важнёйшій долгъ пастырства заключается въ томъ, чтобы върующихъ приводить къ покорности папъ (стр. 52). Что касается до самаго папы, то въ качествъ намъстника Хрястова, облеченнаго полнотою власти, основнымъ началомъ, опредвляющимъ его отношенія и двятельность, должно быть сознаніе своихъ полномочій и вытекающее отсюда стремленіе къ господству. И исторія намъ свидътельствуетъ, что папы именно тогда п приближались къ идеалу своего служенія, когда собственное

373

ихъ самосовнаніе достигало наибольшей силы и полноты (стр. 53-55).

Уже изъ этого коротенькаго анализа легко усмотрёть, канъ богата содержаніемъ та глава въ книгё о. протойерея, гдё сопоставляется православное и католическое ученіе о церковиомъ главенствѣ. Притомъ же не мелочи, не частности придаютъ сужденіямъ автора содержательность. Напротивъ, слѣдуя своему методу, православный богословъ поражаетъ католическую доктрину въ самомъ ея принципъ, обнаруживая несостоятельность ея всестороннимъ раскрытіемъ римскаго догжата и сопоставленіемъ его съ православнымъ ученіемъ. Необходимо прибавить нъ этому, что трактеризуя католическую доктрину, авторъ не увлекается діалективсю и дедуктивными соображеніями, а руководится авторитетными документами, которыя служатъ источниками подлиннаго ученія римской церкви.

Вторая глава разсматриваемой книги (стр. 57—94) носвящена изслёдованію другаго частнаго пункта въ общемъ вопросё о главенствё папы, именно о непогрёшниости церкви. Авторъ беретъ это ученіе во всей его широтё и слёдитъ за натолическою мыслію во всёхъ ея извитіяхъ.

Прежде всего, что такое непогрѣшимость сама въ себъ? Православныя возэрвнія по этому вопросу сводятся къ тому, что впредметъ непогранимости церкви составляють только истины Божественнаго отвровения... Учениемъ о непогръшимости цериви отнюдь не приписывается ей того, будто она получаетъ какіялибо новыя откровенія отъ Бога, а утверждается только, что она во всей цилости и истичности соблюдаетъ прежнее, изнаучала завъщанное ей откровеніе, и значить отнюдь не приписывается ей дара богодухновенности, которымъ обладаля св. апостолы, а приписывается только соприсутствие Св. Духа, предохраняющее отъ заблужденій" (Слова блаженной памяти митрополита Маварія). Въ католицизмъ же предметъ непогръшимости не ограничивается только "точнымъ выраженіемъ положительнаго и церковію уже содержимаго ученія въры. Предметъ непогръшимости здъсь понятъ, какъ церковное учительство. Церковное учительство, исходящее отъ главы церкви, вообще непогрешительно, --- будеть ли это изложение положительнаго учения, или это будетъ какое добавленіе, въ видъ экзегеса, выводомъ

374

٠

наъ откровеній, соображеній разума, или въ видъ изслъдованій церковно-археологичеснихъ и т. п." (стр. 63). На эту коренную разность между католицизмомъ и православіемъ прежде мало обращали вниманія. Между тъмъ она имъетъ въ систенъ католицизма громадное иначеніе и авторъ прекрасно сдълалъ, что выдвинулъ ее. Католическій взглядъ тьоно связанъ съ принятой у панистовъ теоріей развитія догиатовъ и канъ нельзя болъе приспособленъ къ тому, чтобъ оправдать всё ть римокіе догматы, которыхъ нътъ въ откровеніи, но которые будто бы выведены язъ него путемъ умозавлюченій, правильнъе сказать вымыплены, сочинены, придуманы латинскими богословани, а потомъ утверждены авторитетовъ папъ (стр. 64). Таковы догматы о чистилищъ, сверхдоляныхъ заслугахъ, индультенціять, о непорочномъ зачатів Пресвятой Дъвы, папской непогръщимости и т. п.

Далве ндеть у автора рвчь о "храненія церковію непограшиности въ ввроучени". Здесь опровергается собственно латинская высль, что даръ непогранимости опочнаъ исключительно на наить. Сжатое, но обстоятельное изложение православнаго ученія, что не папа, а сама церковь есть столпъ и утвержденіе истины, придаеть большой интересь этому отделу въ вниге. Въ сопоставлении съ православнымъ ученіемъ ватолическій догиатъ о личной непограшимости панъ является несостоятельнымъ и полнымъ несообразностей. Съ особенною ясностію обнаруживмется это изъ того, что въ рамской догматикъ "соприсутствіе Духа Болія связывается съ лицомъ папы чисто визшинить, такъсказать насильственнымъ и механичеснимъ образомъ" (стр. 73). Многочисленные случан, изъ которыхъ всякій легко можетъ убъдиться, что теорія папской непограшимости стоить въ противоръчіи съ фактами исторіи, такъ какъ между папами были и еретики, побудили богослововъ Рима ограничить учение о папской непогранивности въ такомъ смысла, что папа изъятъ отъ заблужденій только тогда, когда онъ опредбляеть предметы виры и благочестія именно какъ папа, какъ глава церкви, какъ наивстникъ Христовъ. Если же папа говоритъ и дъйствуетъ просто, вакъ обыкновенный смертный, какъ частный человъкъ, то въ этихъ случаяхъ онъ подобно всвиъ можетъ ошибаться и погръшить. Отсюда возникъ чрезвычайно важный вопросъ о

признакахъ непогрёшительныхъ панскихъ опредвленій. На эту тему...писано довольно и въ имостранной литературё и въ русской. О. протоіерей не могъ однако обойти ее въ своей книгѣ. Иначе у него явился бы пробълъ. Авторъ оставаеливается однако на самомъ важномъ и существенномъ. Устарбвинихъ теорій, придуманныхъ съ цѣлію оправдать теорію панской непогрёшимости, онъ не касается, за то имъ основательно донавана несостоятельность авторизованной ватиканскимъ декретомъ еормулы, которая относитъ къ непогрёшимымъ опредвленіямъ только тѣ, которыя произнесены имъ ех cathedra. Сдѣланный авторомъ анализъ этей еормулы и разъясненій ся богословами Римаириводитъ къ тому несомнённому убъжденію, что она ничего не рёшаетъ и никакихъ трудностей не устраняетъ (стр. 75-91).

Последнія замечанія автора въ этой главе касаются апостольской власти напы, какъ основы его непогръщимости. Говорять, что даръ непогръшимости перешелъ въ панамъ отъ ап. Петра. Но нелегко понять, какных образових отъ ап. Петра передается юта чрезвычайная прерогатива панамъ? Разнообразныя ръщенія этого вопроса нельзя признать удовлетворительными. Откуда можно удостоввриться, что после воствоя на престель нововзбраннаго папы Петровы полномочія вийоті съ даронъ непогръшимости дъйствительно передаются ему? Еслибы каждый пель заживо предъ своей смертію рукополагаль себв преемника, тогда бы теорія папизма не вызывала возраженій. Но папы не передають другь другу полномочій; непрерывнаго и непосредствеянаго преемства между ними нътъ. Папа есть избранникъ коллегін кардиналовъ. Откуда же и какимъ образомъ онъ получаетъ свои необычайныя апостольскія полномочія. Избиратели не могутъ сообщить папъ того, чего сами не имъютъ. Самый актъ избранія невозможно тоже мыслить средствомъ сообщенія панъ особенныхъ даровъ и полномочій. Избраніе не таннотво, а кромъ таниствъ церковь не знаетъ другихъ средствъ низведенія благодатныхъ даровъ, безразлячно-на мірянъ ли то, или на пастырей церкви. Если же такимъ образомъ передача полномочій Петровыхъ совершается внё существующихъ завоновъ церковно-благодатной жизни; то ссылка ватиканскаго собора на Божественную помощь, уготованную цапамъ въ лицъ апостола "Петра, является ни на чемъ неоснованной и неубъдительной \_(стр. 92—93).

Лучшимъ отдёломъ въ книге служить 3-я глева, где разснатривается разность католическихъ и православныхъ возорений по вопросу о единствъ церкви. Основою и кореннымъ условіемъ единства церкви въ католичествъ поставляется послушение и подчинение: "перновь римско-католическая, доказывается въ датинскихъ катихизисахъ, едина со виз в внутри; ибо всъ члены ея пребывають въ послушания у своихъ снископоръ, а спископы у даны" (стр. 95). Покоющееся на этой основа еманство заключается, по разсуждению богосдововъ Рана, въ томъ, что нотинная церковь должна представлять изъ себя монархію, объедяненную въ лицъ папы, какъ видимомъ центръ; безъ вилимаго же центра, безъ видимой главы единства, въ церкви быть не можеть (стр. 98). Чтобы по достоинству оцёнить наотокое пониманіе церковраго единства въ катодицизив, авторъ издерасть православное учение о единствъ паркви. Изложение это не велико по своему объему. Но оно доджно быть признано обрезцовымъ по ясности и силъ языка, по твердости богословствующей выслы, по теплоть религіозного чувства. Каждое слово, каждое положение здъсь не только обдумено и вевъшено, но и прочувствовано; это есть рачь одушевленная, согратая религіоанымъ убъжденіемъ. "Единство церкви поконтся на незыблемомъ камени-Христь, въ. Немъ пребываетъ и въ Немъ осуществляется. Такое учение не выводится посредствоиъ какихъ-либо соображеній разума, или умозаключеній, какъ это обычно льлается у папистовъ, но взято непосредственно изъ словъ Самого же Господа. Единство въ немъ върующихъ составляло предметь Его послёдней модитвы, извёстной подъ именемъ первосвященнической. Въ ней мы находимъ, что единство во Христъ объемлеть всёхъ вёрующихъ въ Него (Іоан. 17, 20); что основаніе этого единства поконтся въ личномъ единенія Бога Отца съ Сыномъ и Сына съ Отцомъ (Іоан. 17, 21); что посредникомъ въ этомъ единствъ пребываеть Онъ Самъ: Азъ въ нихъ, и Ты во мни, да будуть совершены во едино (17, 23); и что спасительнымъ послёдствіемъ этого единства во Христе будеть то, что враждебный Христу міръ уразумветь и поввруеть, что Сынъ Божій снисходить на землю по винь Отца Небеснаго и что Богь

возлюбыть челована тою же любовію, какою возлюбыть Сына Своего (17, 21-23). Подобнымъ образомъ и апостолы взирале на Хрнота, какъ на источное начало духа и жизни, напъ на основу единства, какъ Главу церкви, изъ Котораю все тъло, составляемое и совокупляемое посредствомь важныхь, взанию скотпланочних связей, при дъйстви въ свою мьру каждало члена, получаеть приращение для созидания самого себя въ лювеи (Бвр. 4, 16). Это единотво во Христь есть самое первое, самое главное, саное существенное въ церкви. Виз этого единства изтъ спасенія. Оно есть общение вёрующихъ съ Божественною жизнію, какъ общение вътви съ жизнию древа (Іоан. 15, 4, 6). Объединяясь во Христь, накъ въ своей невиднией Главь, всъ върующіе необходино объединяются и между собою и составляють одинь союзь, одно общество, одну церковь. Чтобы не выпадать изъ этого духовнаго единства, они имбють для этого одинь символь и вибсть съ сямъ одне ученіе, одно богослуженіе в одну молятву, одня церковные каноны, одно и тоже јерархическое устройство. Такнить образовить, синволъ, богослужение и церковныя правилавотъ та трехсоставная ограда, которою ограждается единая соборная, или вселенская святая апостольская церковь... Въ этой оградъ, сколько бы она не расширялась, сколько бы не образо-Вывалось отдёльныхъ, независимыхъ, помёстныхъ церквей, всъ върующіе чувствують свое единство; ибо всв всегда пребывають въ общеніи молитвъ и таянствъ... Единство въ ученіи, единство въ богослужения, единство въ церковномъ законодательствъ, что ножеть прибавить къ этому папизмъ? Если кому извёстна сила духовныхъ свизей между православными церквами, то это именно латинской церкви. Не потому ли католическая пропаганда съ такою силою я ревностію напустилась на беззащитныя Славянскія племена Балканскаго полуострова, чтобы соврушить единство православной церкви?"... Единство церкви должно быть разсматриваемо и понимаемо не только какъ единство церкви земной, воинствующей, но въ совокупности съ церковію небесною, торжествующею, не только за извъстное время своего существованія, но и въ послёдовательности временъ, т.-е. вакъ единство историческое. "Церковь, по ученію православнаго катихизиса, не ограничивается ни местомъ, ни временемъ, ни народомъ". Церковь едина всегда, за все время своего существованія, отъ вре-

менъ своего основанія до нашихъ дней и будетъ едина отъ нашихъ дней до конца міра. Какъ общество, оно живеть по началань, положеннымъ въ основу ея; какъ живой организмъ, она развикается и растетъ, лисколько не изибияя себв, но всегда оставаясь тождественною себв. Основаниемъ для хранения этого единства служить въра во Христа, какъ Главу церкви. Безъ подвиговъ личной въры единство церкви невозножно. Върующіе тольно по снав ввры пріобщеются въ сдинству церкви и, отопоствляюь въ ной, образують по благодати Божіей единомудренное и единомышленное общество. Святая православная восточная церковь, по милости Божіей, сохраняя единство историческое, пребываеть въ духовно-благодатномъ общенія съ церновію торжествующею, небесною. Что она сохраняеть это единство, яли единство апостольскаго преданія, въ этомъ не могуть прежословить и не могуть оспаривать и ся противники; ибо она сохраняеть аностольское предание въ учения, полнтве и управления. Такъ она остается върною апостольскому преданію, вопервыхъ въ ученія, нбо хранитъ нензычнымъ святой, безукоризненный и всесовершенный вселенскій сямволь; остаетоя варною въ колитвенномъ чина, ибе чрезъ неизмани хранимыхъ литургій Василія Велинаго, Іданна Златочетаго и Грирорія Двоеслова восходить въ чину впостольской литурги св. Іакова брата Божія; остается върною въ управленіи и церковномъ законодательства, ибо правила соборовъ вселенскихъ и помъстныхъ суть продолженіе и дальнъйшее развитіе правилъ св. апостоловъ, которыми управлядась церковь отъ временъ елостольскихъ до временъ вседенскихъ соборовъ" (стр. 100-104). Нать этого единства въ католичества, что доказывается отсутствіемъ дъйствительнаго и твердаго согласія между папистами особенно из тахъ догматахъ, которыин латинское исповъдание отличается отъ восточнаго православнаго (стр. 106-109). Часто при изсладовании учения вары и опредалении догматовъ практинуется въ католицизиъ баллотировка; истина устанавливается большинствомъ голосовъ. Это ди можно назвать внутреннимъ единствомъ? Не заключается ли тутъ доказательство какъ разъ противоположнаго. "Балдотировка въ приложеніи къ опредвленію истины есть чисто внашній пріемъ и сама по себа предполагаетъ, съ одной стороны, существующее въ обществъ несогласіе

сужденій о баллотируемой истинь, а съ другой-или подчиненіе меньшинство большинству, или по врайней маръ надежду на невовможность сопротивления со стороны перваго посладнему; баллотировкою опредвляется группировка частныхъ мизній объ нскомой истина, но не самая истина. Поэтому при баллотировка меньшинства, уступая большинству, какъ вившией силв, не обязывается измънять своихъ взглядовъ и убъжденій, в при случав можеть даже, собравшись съ силами, заявить себя и низвергнуть большинство, какъ это нередко и бываеть въ порядкахъ мірской жизни. Что дело истины Христовой въ латинской цериви стоять именно такъ, это открылось особенно въ опредъления двухъ новыхъ догнатовъ" (непорочнаго зачатія и ватиканскаго депрета) (стр. 110). Не имветъ католицизмъ и единства со вселенскою церковію. Такое историческое единство, единство преланія, нарушено въ немъ измёненіемъ вселенскаго символа посредствомъ filioque и другими отступленіями римской церкыя отъ церкви древне-вселенской въ учения, въ богослужебной правтякв, въ церковномъ управленія и законодательстве (сгр. 111-113). Что действительно есть въ католицизив, это единство церковнаго устройства, благодаря которому римская церковь представляетъ законченное, пирамидальное зданіе, абсолютную монархію, строго дисциплированный организить. Папою "держится и запыкается это единство; въ немъ объединяются миллоны людей, которые привязаны въ нему безусловнымъ послушаніемъ и фанатическою преданностію. Такое общество представляеть внушительную силу, но эта сила-вившияя по отношению ко Христу и внъшняя по отношенію къдълу спасенія. Это не сила спасятельной веры во Христа, а сила безусловной преданности Его замъстителю на землъ". Она, эта сила, не въ уподобления Христу, а въ покорности папъ. Забота о внъшнемъ дисциплинарномъ единствъ сдълала изъ латинской церкви царство міра сего (стр. 117). Гдё правильнее понята идея церковнаго единства? Какое разумение, католическое или православное, глубже, основательние, цилостиие? Книга о. протојерея даетъ прекрасное разъяснение этого фундаментальнаго вопроса.

Глава IV и послёдняя, самая общирная и пространная въ разсматриваемой монографіи, трактуетъ о послёдней разности между католицизмомъ и правослявіемъ въ ученіи о церкви

именно о смъщенія въ теорія папизма догматическихъ опредъленій священства съ капоническими. Авторъ сначала устанавливаетъ православную точку зрвнія. Священство въ догматическомъ смыслё разсматривается какъ таинство, какъ органъ Хрястовой благодати, освящающей вврующихъ. Въ смыслъ же каноническомъ священство есть церковно-юридическое учреждение, есть органъ управленія и устроенія внёшаяго порядка церковной жизни. Взятое въ омыслъ догматическомъ, т.-е. разсматриваемое какъ таинство, священство имветъ три степени или чина: епископа, пресвитера и діакона. Каждой изъ сихъ степеней благодать священства дается въ одинаковой мъръ, т.-е. енископы, какъ спископы, но благодати священства, совершенно равны между собою; нельзя сказать, чтобы одному епископу давалось больше благодати, другому меньше. Тоже должно сказать о пресвитерахъ и діавонахъ. Тъ и другіе, каждый въ своемъ чнив, равны по благодати священства и если разнятся между собою, то развъ естественными дарованіями, силою въры, ревностію и преуспъяніемъ. Въ порядкъ же церковнаго устройства и управления, священство, разсматряваемое съ канонической точии врвнія, т.-е. какъ учрежденіе церковно-юридическое и админястративное, допускаетъ различение въ степени епископской епископовъ, архіепископовъ, митрополитовъ, экзарховъ, патріарховъ; въ стецени пресвитерской-іереевъ, протоіересвъ, въ степени діаконской-діаконовъ и протодіаконовъ, причемъ каждому изъ сихъ званий усвоены извъстныя права и преимущества съ извистнымъ кругомъ обязанностей. Эти привилегии сводятся иъ тому, что протојерей предсидательствуетъ въ собрании јереевъ, митрополитъ въ собрания спископовъ, патріархъ-въ собранія митрополитовъ и спископовъ своего округа. Такимъ образонь съ догнатической точки зрвнія степенямъ священства принадлежить благодатное равенство; въ каноническомъ же отношенія разныя ісрархическія званія отличаются между собою правами и преимуществами въ порядкъ внъшняго церковнаго устройства и управленія. И вром'я того священство въ догматическомъ смыслё, т.-е. въ смыслё таинства, положено въ основу цернви, какъ неизивнный законъ ея существованія, ибо безъ бавгодати священства, частиве безъ благодати епископскаго чина, какъ кореннаго и источнаго. церковь и существовать не '

381

#### православноя обозрания.

можетъ. Поэтому священство, съ подрезделениемъ на три отепени, въ смыслё догнатическомъ, какъ богоучрещенное уста-новление, данное церкви однажды навсегда, не можеть подлежать никакимъ измёненіямъ и слёдовательно не имёетъ и никакой исторія. Различіе же іерархичесьнах званій и служеній въ смыслё каноническомъ возникло по нуждамъ времени и развилось. на почвъ церковрыхъ обычаевъ, въ связи съ государственною жизнію и потому имветь исторію и можеть подлежать измененіямъ. Напримъръ въ русской церкви во главъ управленія стоядъ сначала митрополить, потомъ патріархъ, а затвиъ патріаршее управление замънено синодальнымъ; но и это послёднее не есть рашительное и неязманное, оно также можетъ язманиться и принять иной видь, смотря по нуждамъ и обстоятельствамъ русской церкви. Это строгое различение степеней священства въ догматическомъ смысле и разныхъ ісрархическихъ званій и служеній въ ваноническомъ отношенія въ котоляцизиъ не соблюдается. Напротивъ степени священства въ догматическомъ смыслё и јерархическія званія въ каноническомъ смыслё здесь смешиваются и обезраздичиваются. Поэтому авторитетные богословы Рима, катихизисы и даже соборы католической церкви насчитываютъ степеней священства обыбновению столькоже, сволько существуеть ісрархическихь званій или служеній. Главная причина такого смъщенія или поводъ къ тому заключается въ идев папскаго главенства. Надо было выдвлить папу изъ ряда его собраний-спископовъ, возвысить и превознести предъ ними. Для сего 1) паписты верховенотво или главенотво римскаго епискона разсматривають не какъ церновие юридическое учреждение, но какъ тамиство, какъ духовно-благодати уюстепень священства, какъ единственный и иселючительный органъ благодати для всего тёла церкви; 2) отараются довъзать, что главенство папы составляеть учреждение, положенное въ самую основу церкви и на вёки неизмённое, что оно установлено не путемъ каноническихъ опредвлений на вселенскихъ соборахъ въ видё первенства или старёйшинства, но прямо и непосредственно установлено самимъ основателемъ церкви Господомъ напимъ Інсусомъ Христомъ и въ томъ именно видъ, какъ понимають его латинскіе богословы; 3) при томъ главенство папы исключаетъ будто бы всякое понятіе о благодатномъ ра-

382

венстви его съ епископами, ибо онъ есть единственный и исключительный органъ благодатныхъ даровъ для всей церкви (стр. 122—132).

Чтобы ръшить какой-либо вопросъ, надо прежде всего позаботиться объ ясной и твердой постановкъ. Отецъ протојерей А. Лебедевъ сразу же уясняетъ самую сущность двав и даетъ твердую точку опоры для суждения объ немъ, тогда приступаетъ къ разсмотрънию разностей между привославіенъ и католичествомъ относительно степеней священства и јерархическихъ званій въ догматическомъ и канокическомъ отношенія, такую точную, такую определенную и ясную постановку даеть онъ вопросу. Но овъ не ограничивается постановкою вопроса и указаніень точки зрвнія на него. Авторъ исчерпываеть предметь и подвергаеть его изоліцованию сь трехъ сторонь. Въ 1-иъ отд. IV главы онъ представляеть, въ связномъ и послъдовательномъ издожения, постепенное развитие порядка внёшняго іерархическаго устройства и управленія въ древней церкви. Вса епископы древней церкви были и считали себя равным по благодати священства. Но вслёдствіе влівнія двухъ началъ, церковноисторическаго и грожданскаго, въ связи съ нуждами и оботоятельотвами церковной жизии, а также въ завискиости отъ государственнаго устройства, каноническій порядовъ церковнаго управленія устанавливаются такных обрафомъ, что въ накоторыхъ мъстахъ образуются центры церковнаго управленія и менну спископами наждой области и вкоторые облакоются пра-. вами старвйшинства и первенства. Отсида сначала митрополиты, потокъ патріархи. При этомъ нежду патріархами право первенства признано было за едископоить Рина, ичкъ епискономъ города міродержавнаго (Стр. 133-164). Слёдующій затэмъ отдвль IV главы завлючаеть въ себв изследование о томъ, какъ напы подъ вліяніемъ древне-римскяхъ началь и традицій стали толковать первенство въ смысла верховенства и главенства, какъ идея папотва, понятая въ этомъ послёднемъ смыслё, по-. степенно развивалась, какія средства употребляли и какую вели борьбу епископы Рима, чтобы навязать міру возаржніе, будто панство есть богоучрежденный анституть, составляющій въ церковномъ устройствъ самую основу и служащій центральнымъ и единственнымъ пунктомъ, гдъ сосредочивается всякое право и

всякая власть и откуда на всю церновь изливаются всё видё благодатныхъ даровъ (стр. 165 – 193). Въ заключеніе авторъ обозрёваетъ важнёйшіе вымыслы и подлоги, совершенные на западё въ средніе вёка въ интересахъ нанской системы. Благодаря этимъ подлогамъ, западъ утратилъ ясное представленіе о различіи между системами священства въ догнатическомъ смыслё и іерархическими знаніями и служеніями въ смыслё наноническомъ. Было забыто, что енископъ Рима по благодати священства есть епископъ равный другимъ еписиопамъ, стали именовать ерівсория universalis, полагая, что всё остальные енископы суть енископы папскаго престола милостію, отъ римскаго престола зависимые и подчиненные даже по самой благодати священства (стр. 193—219).

Этимъ авторъ ногъ бы и кончить. Все, что еходило въ планъ ето сочинения, имъ выполнено. Но въ то время, вакъ трудился о. протојерей надъ своимъ изсладованіемъ, заграницей вышло въ свъть на русскомъ языкъ сочиненіе неизвъстнаго автора подъ заглавіемъ: Исхожденіе Св. Духа и вселенское первосвящен. ство". Изданіе Сергвя Асташкова Фрейбургъ въ Бризгавъ 1886. Типографія Юліуса Клингорда въ Лейнцитв. Вибств съ filioque неизвистный писатель береть здров нодь свою защиту и систему папазма. Клига нацисана съ цълно нослужить великому дълу вовсоединенія церквей. Какъ лучшее средство для этого ивбирается пропагандирование папскихъ идей среди русскаго общества. Нізсколько раніве этой книги, именно 1882 года, въ Римів нанечатано сочиненіе: De l'infallibilité par Iulien Astromott, prêtre catholique russe (о непогрівнимости. Сочиненіе русскаго католического священника Юліана Астромова). Оба эти сочиненія, какъ выдающіяся среди апологій панизма за послёднее время, притомъ же связанныя съ русскимъ именемъ или прямо разсчитанныя на русскихъ читателей, отецъ протојерей счелъ необходниымъ подвергнуть критикъ.

• Составленный имъ разборъ этихъ двухъ сочинений о главенствъ папы и его непогръщниости составляетъ 1-е приложение въ труду самого отца протојерея. Это приложение служитъ прекрасныхъ дополнениемъ къ книгъ. Тамъ изслъдование касяется основныхъ началъ папской системы. Здъсь же разсматриваются частные аргументы, которыми обставляетъ себя теорія папизма. Ни-

384

вавихъ новыхъ отврытій при этомъ не дълается. Авторъ нифетъ дело ов фантами и цитатами известными, которыя встречаются во всёхъ серьезныхъ трактатахъ о папствё. Но пользуясь фактами и циталами, хорошо обслёдованными и разъясненными, онъ весьма искусно ихъ группируеть и, не утомляя читателя мелочами, рельефио выставляетъ существенное и важивйшее. При этонъ полемика автора очень много выигрываеть отъ того, что частные аргументы разсматриваются имъ въ связи съ основными началами пацизма. Относительно этой весьма похвальной особенности въ полемикъ о. протојерея имъ самимъ сдълано замъчаніе, что при оцёнкё разсматриваеныхъ имъ латинскихъ сочиненій онъ только прилагаеть въ нимъ тв основныя начала, которыя раскрыты имъ въ его собственномъ трудъ (стр. 228). Весьма сидьное и цвлостное впечатлёніе полемика автора производить и потому еще, что, разсматривая выставляемые въ пользу папства аргументы по существу, онъ обращаетъ вниманіе и на формальную сторону дела, слёдить за логикой напистовъ и изобличаетъ своихъ противниковъ всюду, гдё они прибъгаютъ къ искусственнымъ яли фальшивымъ прісмамъ. Такъ аноницый авторъ книги, изданной С. Асташковымъ, увъряетъ читателей, что "его толкованія основаны на непредожныхъ завонахъ разума и догической носявдовательности". Изъ сделаннаго же о. протојереемъ разбора этой книжки оказывается, что "авторъ ся нарушаетъ или игнорирусть самые основные законы мышленія; вопервыхъ, онъ обезразличиваеть и отожествляеть различныя понятія, изъ которыхъ каждое имветъ свое спеціальное содержаніе, и на этомъ отожествлении строитъ все свое толкование, и вовторыхъ, въ заключенія вводить больше содержанія, чемь сколько дають посылки, или, дъйствіе мыслить больше причины" (стр. 225). Эта общая харантеристика основывается на цилой масси отдвльныхъ примеровъ. Изъ следующаго образчика легко видеть аргументацію папястовъ и логическую оцівнку ся о. протоісреемъ А. Лебедевымъ. Разсматривая извъстныя библейскія изреченія, въ которыхъ паписты видятъ оправданіе своей теоріи, анонимный апологеть римскаго догмата пишеть: "вникните въ первое изречение: "на Теби(?) создамъ Я Мою церковь", т.-е. на простой, немощной человической личности, церковь вселенскую, единую, святую, непогрёшныую, вёрную!! Не теряется ли

386

невольно разумъ въ безпредъльности, когда ставитъ себъ вопросъ: каково же, наконецъ, должно быть основание такого неестественнаю зданія!... Но вникните во второе: "что бы ни евязаль на земль, будеть связано на небесьхъ". Да гдъ же предвлы такой власси?!... Подождите въ третье, вникните въ четвертое: "утверждай братьевъ твоихъ;... паси агицевъ... цаси овецъ Монхъ". Что слово, то лучъ божественнаго всемогущества! Что слово, то проблескъ въ безконечность! Дары сыплются, такъ сказать, безъ мъры и безъ счета! Первосвящениять поставленъ Христомъ своимъ намъстникомъ, основнымо камиемо Христовой церкви, влючаремъ небеснаго царства, наставникомъ братьевъ своихъ, для утвержденія ихъ въ истинъ и православіи въры, и, наконецъ, верховнымъ пастыремъ какъ агнцевъ, такъ и овецъ, т.-е. всего безъ исключенія словесного стедо. Ищите, въ какомъ преимуществъ найдете вы недостатокъвъ первосвященникъ? Какъ сама церковь, онъ безсмертенъ, и какъ она, непреходимъ. Съ ен судьбою во въки связана и судьба его. Ему дано питать агнцевъ и овецъ пищею всегда живительною, чуждою всякаго гненія и отравы. Ему дано безошибочно отверзать небесныя врата двиствительно заслужившимъ войти въ нихъ. Короче, ему дано продолжать на земль жизненную дъятельность самою Христа". Отець протојерей по поводу этой тярады продолжаеть: "Нельзя не признать, что все это толкование составлено очень искусно и хитро. Авторъ является здъсь не столько основательнымъ экзегетомъ и богословомъ, сколько искуснымъ орвторомъ, которому хорошо извёстны всё ораторскіе пріемы собственно натинского враснорачія. Онъ искусно вводить въ толкованіе Евангелія свою доктрину, важнымъ тономъ ръчи, не допускающимъ ни малъйшаго сомнънія и возраженія, подавляетъ мысль читателя, а восторгами при представлении чрезвылайныхъ благодатныхъ даровъ, дарованныхъ апостолу Петру, овладъваетъ читателемъ до того, что тотъ, поддавшись этимъ искусственнымъ пріемамъ, начинаетъ върить словамъ автора;-возвышеніе тона и постепенное восхождение отъ одной мысли въ другой сильнъйшей, незамътно и мало-по-малу приводитъ читателя къ желанному для автора завлюченію, что ац. Петръ есть основной камень церкви, что на немъ она создана и врата адовы не одолёють ся, что ему дана власть вязать и решить на земле и

ивсти всю церковь Божію, короче, что ап. Петру дано продолжать на земль жизненную дъятельность Самого Христа, что духовная власть безпредильна, сообщенные ему благодатные дары бозмърны и неисчетны" (стр. 232-233). Въ другихъ мъстахъ анонимный папистъ съ павоссомъ доказываетъ, что если нельзя сомнѣваться относительно первенства Петрова въ либѣ апостоловъ, то нельзя спорить и противъ абсолютнаго верховенства въ церкви епископовъ Рима, потому что первенство, главенство, единоначаліе, абсолютное верховенство, непограшимость и неподсудность суть понятія тожественныя. "Отожествивъ такимъ образомъ, замъчаетъ о. протојерей, цълый кругъ понятій и сильнымъ тономъ рвчи увърдвъ читателя въ несомнанности этого отожествленія, авторъ этимъ самымъ оставилъ за собою право вносить въ понятія свои представленія и выводить изъ нихъ желательныя заключенія. Рядъ положеній, въ которомъ сокращена авторомъ вся система папизма, представляетъ собою образчикъ такихъ неправильностей мышленія. Въ этихъ положеніяхъ мы видимъ, какъ изъ понятія пересиство чрезъ постепенное въ восходящей степени внесеніе въ него новыхъ представленій сла**гается и выростаеть цвлая** система папизма" (стр. 225, 226). Другое весьма общирное (стр. 291-354) приложение къ внигъ озаглавлено: "Смыслъ исторія папства по воззрѣніямъ одного наъ государей". По своему содержанию это есть очеркъ папской исторіи, составленный по книгь: "Mission actuelle des souverains par l'un d'eux. Paris. 1882". Очеркъ написанъ по указанію и подъ руководствомъ самого отца протоіерея, его дочерью Ев. Ал. Лебедевой. Прекрасный литературный языкъ и изложение сжатое, но вмёстё съ тёмъ живое, отличають это приложение, и нельзи сомнаваться, что оно будетъ прочитано съ величайшных интересонъ, особенно твин, кому недоступны многотомныя вроизведенія о папствв. Черезъ весь очеркъ проходитъ одна общая мысль, развитая ярко и последовательно, что папство является возрожденіемъ языческаго Рима въ новой формъ, а не есть порождение христіанства. Такимъ образомъ и это второе приложение стоить въ твсной органической связи съ самою внигою о. протоiерея А. Лебедева. II здъсь дъло идетъ о несостоятельности папства. Только аргументы для этого заимствуются изъ другой области: папство изобличается своею исторіею.

51

Трудъ Ев. Ал. Лебедевой замвчателенъ и знаменателенъ въ другомъ еще отношеніи. Тутъ мы видимъ доказательство и поучительный примвръ того, какъ истинная преданность главы дома какому-либо благородному и возвышенному занятію можетъ дать направленіе двятельности и прочихъ членовъ семейства, нанъ предметы сосредоточеннаго отцовскаго вниманія могутъ овладввать и двтьми.

Оканчивается книга "Повёстію Симеона Суздальскаго объ осьмомъ (олорентійскомъ) соборъ". Этотъ разсказъ очевидца и участника пресловутаго собора помъщенъ просто какъ любопытный документъ, который даетъ возможность судить о виечатлёніи, какое произведено было въ древней Руси измёною православію митрополита Исидора. Вмёстъ съ тёмъ повёсть Симеона суздальскаго усиливаетъ и то впечатлёніе, которое выноситъ читатель изъ монографіи отца протоіерся: святая Русь всегда чуждалась папизма.

По распоряженію высшей духовно-учебной власти, книга о. протојерея А. Лебедева о папствъ пріобрътена для всъхъ семинарскихъ библіотекъ на средства Св. Синода. Было бы желательно, чтобы учащееся духовное юношество отнеслось къ ней повнимательнее, чтобы среди духовныхъ воспитанниковъ она нашла себъ побольше читателей. На молодыхъ богослововъ она должна имъть несомнънно развивающее вліяніе. Но было бы очень жаль, еслибы кругъ обращения разсматриваемаго труда ограничивался ствнами духовно-учебныхъ заведеній и читателями въ большей или меньшей степени прикосновенными къ богословской наукъ. Монографія о. протоіерея не такова, что объ ней должны знать только спеціалисты. По важности предмета и своимъ выдающимся достоянствамъ она заслуживаетъ полнвйшаго вниманія всякаго образованнаго человъка. Въ наше время, благодареніе Богу, въ обществъ пробуждается живъйшій интересъ къ вопросамъ религіознымъ. Въ частности къ вопросамъ вёроисповёднымъ теперь относятся далеко не съ такимъ равнодушіемъ, какъ прежде. Ватиканскій соборъ, папская непограшимость, старокатолицизмъ, англиканская церковь: такія и подобныя темы нынѣ въ большомъ ходу. Притомъ же эти темы обсуждаются не съ одной только отвлеченной точки зрънія; часто занимаются ими въ виду будто бы уже открывшейся

388

перспективы соединенія церквей. Паписты, особенно отцы іезуиты, зорко слёдять за этимъ настроеніемъ общества, соображая, нельзя ли выступить среди православнаго русскаго населенія съ пропагандою латинскихъ идей. Книги и брошюры представляются однимъ изъ самыхъ лучшихъ средствъ для такой пропаганды. Къ нему и прибъгаютъ защитники латинства: то издадутъ гдъ нибудь заграницей апологію папства на русскомъ языкв, то какой-нибудь русскій католическій священникъ напишетъ сочиненіе на французскомъ или другомъ европейскомъ языкв. Православные богословы не могуть оставаться праздными зрителями этой литературной пропаганды. Фактъ распространенія въ Россіи апологій въ пользу папства и католицизма, прямо разсчитанныхъ на читателей, хотя и заинтересованныхъ въроисповъдными вопросами, но недостаточно опытныхъ, налагаетъ на нашихъ ученыхъ важныя обязанности. Чтобы произведенія іезуитскаго пера не смущали у насъ умовъ, необходимо было "повазать, какъ надо читать полемическія сочиненія латинянъ, направленныя противъ насъ". Въ намъреніяхъ о. протоіерея А. Лебедева было удовлетворить этой насущной потребности (стр. 223).

Н. Бълеевъ.

Казань. 5 октября, 1887 года.



## ПАМЯТИ БЫВШАГО ПРОФЕССОРА А. Е. СВЪТИЛИНА.

### (*Некролозъ*).

Еще одна свъжая могила, еще поглощена ею навъки одна даровитая сила... Въ ночь на 3-е октября скончался послё тяжкой бользни бывшій профессоръ Спб. духовной академія по ванедов логики и психологіи Александрь Емельяновичь Свитилинь. Въсть о его кончинъ найдеть болъзненный откликъ въ его многочисленныхъ ученикахъ и почитателяхъ, разсвянныхъ по всему обширному пространству нашего отечества и она несомнѣнно усугубить ту удручающую скорбь, которая уже испытана была ими при въсти о томъ, что жестокій недугь отняль высокодаровитаго профессора у ихъ общей матери-академіи и науки вообще. Академія уже раньше оплакала его духовную потерю и теперь съ усиленною скорбію повторяеть этоть плачъ при видв полнаго торжества надъ нимъ неумолимой смерти. Но и самой смерти не отнять и не погасить твхъ истинно сввтлыхъ и сладостныхъ воспоминаній, съ которыми навѣки останется связана въ умопредставления всёхъ знавшихъ скончавшагося профессора память о его высокоблагородной и высокодаровитой личности.

Сынъ священника рязанской епархіп, скончавшійся профессоръ уже съ юности обнаружилъ свои недюжинныя дарованія. Отъ природы застѣнчивый, до стыдливости скромный и самоуглубленный, онъ какъ нѣжный цвѣтокъ, скрывающійся отъ постороннихъ любопытныхъ глазъ, тайно вдыхалъ въ себя все лучшее и благороднѣйшее въ окружавшей его средѣ роднаго дома и рано развилъ въ себѣ способность внутренней аналитической работы. Въ рязанской духовной семинаріи, въ которую онъ поступилъ 13-ти лѣтнимъ мальчикомъ, онъ блистательно прошелъ по всѣмъ тремъ классамъ прежняго распредѣленія и какъ лучшій студентъ избранъ былъ семинарскимъ начальствомъ для зачисленія въ новосоставлявшійся курсъ С.-Петербургской академіи, въ которую онъ и поступилъ въ 1861 году. Академія естественно дала даровитому юношѣ не только большій просторъ для умственнаго развитія, но и представила научный ма-

теріаль, который будучи сродень по преобладанію въ немь философскаго и умозрительнаго элемента съ богатою самоуглубленною натурою юнато мыслителя, увлекаль его до самозабвенія. Товарищи покойнаго живо помнять, какъ въчно молчаливый и какъ бы чуждый всякихъ окружающихъ интересовъ, Светнлинъ мгновенно оживлялся, когда затрогивался какой-либо серьезный философскій или психологическій вопросъ и съ блестящими внутреннимъ духовнымъ огнемъ глазами вступалъ въ оживленный споръ, чтобы по окончания его вновь погрузиться въ безмолвную бесвду съ вёчно окружавшими его томами сочиненій величайшихъ философовъ и мыслителей міра. Эта его философская наклонность нашла счастливую подсержку въ томъ обстоятельствъ, что ему пришлось быть слушателемъ нашего знаменитаго философскаго мыслителя, покойнаго профессора В. Н. Карпова, лекціи и сочиненія котораго обильно свяли свмена оилосооской мысли на богатую и воспріимчивую натуру его ученика, несознательно готовящагося быть преемникомъ своего престарвлаго учителя.

По окончании академическаго курса (въ первомъ разрядъ), покойный А. Е. опредвленъ былъ преподавателемъ въ Смоленскую духовную семинарію — по предмету философскихъ наукъ. Хотя предметъ этотъ и приковывалъ молодаго наставника къ мъсту его назначенія, но для такой богатой натуры тъсно было въ глухой провинціальной семинаріи и онъ невольно стремился вырваться изъ нея на болье широкій просторъ умственной жизни. Въ 1867 году онъ возведенъ былъ на степень магистра и въ томъ же году перемвщенъ былъ въ С.-Петербургскую духовную семинарію профессоромъ философскихъ наукъ. Переводомъ этимъ онъ обязанъ былъ высокопреосвященному Павлу, экзарху Грузін, который въ то время быль ректоромъ Смоленской семинаріи и первый оцениль недюжинныя дарованія покойнаго профессора. Будучи самъ переведенъ въ С.-Петербургскую семинарію ректоромъ, высокопреосвященный Павелъ, озабочиваясь поднятиемъ значительно разстроившейся тогда этой семинаріи, перемъстиль къ себъ и А. Е. Свътилина, какъ даровитвишаго преподавателя. Отъ столичной семинарія оставался только одинъ шагъ до академіи и судьба не заставила долго ждать его. Не прощдо и года, какъ академія лишилась своего знаменитаго философа, профессора Карпова, смерть котораго поистини образовала въ состави академичесной корпорации не восполнимую во всемъ ся объемъ пустоту. Но скончавшийся ФИЛОСОФЪ-ПРОФЕССОРЪ ОСТАВИЛЪ ПО СЕбЪ МНОГОЧИСЛЕННОЕ ФИЛОсофское покольніе учениковъ и самымъ даровитымъ изъ нихъ быль А. Е. Свитилниъ, къ которому и обратилась академія для восполнения понесенной ею великой потери. Ученикъ принялъ

это предложение и, поступивъ въ академию баккалавромъ по классу опытной психологии (въ 1868 году), всъ свои силы напрягъ для того, чтобы оказаться достойнымъ памяти своего славнего учителя. И онъ бдистательно осуществилъ это.

Прошло два-три года успленныхъ академическихъ занятій, и имя Сватилина быстро пріобратало популярность между студеятами. И это было неудивительно. Въ его лицв происходило полное преобразование психология, которая изъ прежнихъ сухихъ и схоластическихъ схемъ превращалась въ науку полную глубокой жизненности и неотразямаго, осязательнаго питереса. Это особенно нужно сказать о томъ времени, когда покойный профессоръ освободился отъ нъмецкаго вліянія и перешелъ вполнв на почву опытной исихологія, какъ она выработалась у знаменитыхъ англійскихъ психологовъ новъйшаго времени. Нъмецкое вліяніе продолжалось на него приблизительно до 1872 года, и составленный имъ въ 1871 году учебникъ логики въ значительной степени еще носить печать этого вліянія. Многіе отдълы учебника прямо составлены по нъмецкому учебнику Линднера, но уже и въ немъ, въ твхъ отдълахъ, которые составляють самостоятельную работу покойнаго профессора, можно было сразу замѣтить совершавшійся перевороть въ умозрѣніи его автора. Учебникъ этотъ, какъ извъстно, удостоенъ былъ высшей Макарьевской преміи въ 1,000 рублей, введенъ въ семинарін и на немъ цвлое поколёніе училось мыслить, пріучая свой умъ къ точнымъ и яснымъ формуламъ. Но вто сталъ бы судить о покойномъ профессорв только по его "Логикв", тотъ оказался бы далеко отъ истиннаго представления о характеръ его научнаго и философскаго міросозерцанія. Для этого нужно было прослушать его великолепный академический курсь логики и психодогіи. И всякій, слушевшій его, живо помнить, сколько животрепещущаго интереса вносиль онь въ эту область онлософскаго знанія и какъ умбаъ придать изумительную ясность и простоту самымъ отвлеченнымъ предметамъ. Какъ логика, такъ и особенно психодогія въ его рукахъ превращались въ науку интереснъйшихъ опытовъ и наблюденій, которые часто проникнуты были остроумныйшимъ юморомъ, чрезвычайно оживлявшимъ аудиторію. Одною изъ особенностей преподаванія А. Е. было богатое иллюстрирование твхъ или другихъ научныхъ положеній поихологіи цитатами изъ поэтовъ, какъ тончайшихъ наблюдателей понинческой жизни. При этомъ замъчательно, что самымъ любимымъ поэтомъ покойнаго психодога былъ величайшій знатокъ человъческаго сердца, именно Шекспиръ. Цитаты изъ его различныхъ произведений яркими осйерверками освъщали и безъ торо интересныя лекцій покойного профессора. И до вакой степени психологь - мыслитель любиль величайшаго

Digitized by Google

психолога-поэта, показываеть тоть замёчательный факть, что покойный А. Е. почти всего Шекспира въ русскомъ переводъ зналъ наязусть, и чтеніе и перечитываніе его было величайшимъ наслажденіемъ покойнаго профессора. Если къ этой характеристикъ покойнаго Ал. Е—ча какъ мыслителя и профессора прибавить, что онъ съ высокпмъ философскимъ образованіемъ соединялъ глубокую и искреннюю христіанскую въру, отличался истинно христіанскимъ смиреніемъ и безконечно добрымъ сердцемъ, при всей скромности покойнаго живо отзывавшимся на все доброе, благородное и святое, то получится хотя и блъдный, но точный образъ скончавшагося профессора.

И вотъ этого симпатичнъйшаго мыслителя и человъка теперь не стало. У науки и академіи онъ отнятъ былъ жестовимъ душевнымъ недугомъ еще въ 1883 году. Усиленныя занятія и сильное потрясеніе вслёдствіе смерти отца, оставившаго на попеченіе А. Е — ча три непристроенныхъ сестры, разстроили здоровье профессора, причиняя страшныя головныя боли, а неправильное пользованіе холодными душами окончательно сломило его, повергнувъ въ непзлёчимый душевный недугъ, отъ котораго онъ и скончался.

Погребение покойнаго съ печальною торжественностию совершилось 6 октября въ академической церкви послъ Божественной заупокойной литургіи, совершенной преосвященнымъ ректоромъ академія Антоніемъ, епископомъ выборгскимъ, въ сослуженіи съ анадемическимъ духовенствомъ. Профессоръ протојерей П. Ө. Николаевскій (товарищъ покойнаго по академіи) въ прочувствованной ричи теплыми чертами изобразилъ симпатичный образъ покойнаго, а доценты јеромонахъ Антоній и А. П. Высокопетровскій сдёлали характеристику философскихъ воззрёній его. Отпъваніе совершилъ высокопреосвященный Павелъ, экзархъ Грузіц, нёкогда покровитель покойнаго, въ сослужении съ преосвященнымъ ректоромъ академіи и массой академическаго и столичнаго духовенства, среди котораго былъ и протопресвитеръ I. Л. Янышевъ, бывшій ректоръ академін, при которомъ и проныя почти вся академическая двятельность покойнаго профессора. После отпевания бренный прахъ покойнаго на рукахъпрофессоровъ, учениковъ покойнаго и студентовъ отнесенъ былъ на новое Александро-Невское кладбище и похороненъ въ томъ мъств, гдв поконтся прахъ уже нъсколькихъ профессоровъ академіи и въ томъ числѣ профессора Карпова.-Миръ праху твоему, доблестный тружений и благороднайшій человакъ!...

А. Лопухинъ.

Digitized by Google

.

### НИКИТА ПЕТРОВИЧЪ ГИЛЯРОВЪ-ПЛАТОНОВЪ.

#### (Некролого).

13-го октября въ Петербургъ скончался редакторъ - издатель Современныхъ Извъстій Никита Петровичъ Гиляровъ-Платоновъ, который по рожденію, воспитанію, служебной, общественной и публицистической двительности своей принадлежалъ Москвъ.

Родился покойный Никита Петровичь въ 1824 году въ городъ Коломив, гно отецъ его П. М. Никитский былъ священникомъ приходской церкви во имя Св. Никиты мученика. Въ Кодомну отецъ Петръ Никитскій переведенъ быль изъ села Черкизова, Коломенскаго увзда, въ которомъ предки Никитскихъ и Гиларовыхъ по семейнымъ въ ихъ родъ преданіямъ занимали священническія мъста преемственно почти двъсти лъть. Фамилію Гиляровыхъ дъти отца Петра Никитскаго получили по старшену. его сыну Александру Петровичу, которому ректоръ Коломенскаго духовнаго училища перемъниль по существовавшему тогда обычаю фамилію при вступленіи въ училище. Узнавъ отъ отца П. М. Никитскаго, когда онъ привезъ своего первенца Александра въ Коломенское духовное училище, что мальчикъ этотъ отличается веселымо характеромъ, ректоръ училища переименоваль его изъ Никитскаго въ Гилярова, отъ латинскаго слова hilaris-веселый. Следующіе братья, въ томъ числе и Никита Петровичъ, получили фамилію по старшему брату Александру Петровичу, который по окончания курса былъ священникомъ Новодъвичьяго Московскаго монастыря, а затвиъ настоятеленъ при храмѣ св. князя Владиміра и скончался въ 1871 году.

Первоначальное образование Никита Петровичъ Гиляровъ получилъ въ Коломенскомъ духовномъ училище и съ первыхъ же лътъ ученія выказаль отличныя способности и усердіе въ занятіяхъ, первымъ ученикомъ окончилъ курсъ въ 1838 году въ духовномъ училищъ и перешелъ въ Московскую духовную семинарію, где постоянно въ теченіе всего шестилетняго курса обращаль на себя отличными успехами внимание начальства. Развитіемъ своимъ и учебными успѣхами покойный Никита Петровнчъ въ значительной степени обязанъ былъ старшему брату своему А. П. Гилярову, у котораго онъ прожилъ все время пока учился въ семинаріи, болве же всего, какъ свидвтельствоваль самъ покойный въ своей автобіографія Изъ прожитаю, обязанъ чтенію книгъ. Читалъ онъ въ школьные, училищные и семинарские годы все что попадалось подъ руки, отъ Гуака или Непреоборимой върности, Бовы Королевича, Еруслана Лазаревича до Наказа императрицы Екатерины II и существо-

вавшаго тогда журнала Библіотека для Чтенія, съ коею онъ познакомился еще въ 1834 году, то-есть въ духовномъ училищв. Чтеніе безъ разбора въ годы впечатлительной юности сделало молодаго семинариста горячимъ, увлекающимся юношей, а А. П. Гиляровъ, старшій брать, руководившій покойнымъ въ его семинарскіе годы и считавшійся хорошимъ стилистомъ и проповѣдникомъ, умѣряя его юношескіе порывы, направлялъ его на поле разсужденій въ сочиненіяхъ на заданныя темы и развиваль въ немъ искусство далектики. Къ твмъ же временамъ относится починъ въ изучения Никитой Петровиченъ новыхъ языковъ. Новые языки сдълались ему знакомыми исключительно книжнымъ путемъ, самоучкой; англійскій языкъ онъ изучаль уже въ годы редакторства. Начитанность, уменіе хорошо говорить и прирожденная наклонность къ юмору ръзко отличали покойнаго отъ сверстниковъ-товарищей и въ послёднихъ философскихъ и богословскихъ классахъ семинаріи и въ Московской духовной академіи, куда онъ быль посланъ въ 1844 году первымъ изъ числа пяти студентовъ Московской семинаріи. Въ годы студенчества въ академіи Н. П. Гилпровъ, состоявшій за отличные успъхи какъ первый по курсу студентъ стипендіатомъ на стипендія покойнаго митрополита Платона и потому получивній, при окончании курса на основании положения объ этой стяпении фамилію Гилярова-Платонова, быль по отзыву товарищей душой и руководителемъ своихъ однокурсниковъ: гдъ ни соберется, бывало, кучка студентовъ въ свободные часы, заранве можно сказать, что въ серединъ ся ораторствуеть Гиляровъ. Окончивъ въ 1848 году курсъ академіи со степенью магистра, Н. П. Гиляровъ-Платоновъ въ томъ же году опредъленъ баккалавромъ (доцентомъ) по классу библейской герменевтики и ученія о въроисповёданіяхъ, ересяхъ и расколахъ, а съ 1854 года ему поручено было преподавание въ миссіонерскомъ отдёления академия русской церковной археологія в исторія раскола въ Россія. Небольшія недоразумёнія съ покойнымъ митрополитомъ Филаретомъ вызвали то, что Н. П. Гиляровъ-Платоновъ долженъ былъ въ 1855 году оставить профессорскую службу при академіи, хотя и посль этого до самой своей кончины владыка Филареть оставался въ хорошихъ отношеніяхъ съ покойнымъ, котораго называлъ "землякомъ". Еще въ годы профессорства Никита Петровичъ сдружился съ К. С. Аксаковымъ и А. С. Хомяковымъ и по выходъ изъ академін при ихъ участіи сблизился съ другими "Славянофилами" и примкнулъ въ числу сотрудниковъ Русской Беспды, гдв между прочимъ помвщенъ его философский трудъ О раціоналистическомъ движеніи философіи новъйшихъ временъ. Служебное положение Н. П. Гилярова-Платонова послё академии нъсколько разъ измънялось. Высочайшимъ приказомъ 23 мая

Digitized by Google

1856 года покойный быль опредвлень цензоромь московскаго цензурнаго комитета, въ 1857 году ему разръшено было ъхать заграницу, причемъ министръ народнаго просвящения поручняъ ему собрать точныя свъденія объ устройствъ заграничныхъ училищъ еврейскихъ и особенно раввинскихъ, а также о литературной двятельности евреевъ. Въ 1858-59 г. онъ участвовалъ по поручению предсъдателя организационной коммиссии по крестьянскому вопросу графа Ростовцева въ составлении Свода печатных мныній по крестьянскому вопросу. Въ 1862 году Гиляровъ-Платоновъ былъ назначенъ чиновникомъ особыхъ порученій V класса при министръ народнаго просвъщенія и на него возложено было составление истории министерства народнаго просвъщенія въ видъ статей для журнала министерства; въ 1863 году быль членомъ отъ министерства народнаго просвъщенія въ воминссии учрежденной въ министерствъ внутреннихъ дълъ для пересмотра проекта закона о книгоцечатании; въ томъ же году покойный быль опредвлень на должность управляющаго синодальной типографіей. По всеподданныйшему представленію оберъпрокурора Святвищаго Синода объ отлично усердной и полезной службъ Никиты Петровича, ему всемилостивъйше пожалована была въ 1865 году аренда по чину статскаго совътника, виъсто которой по распоряжению министерства государственныхъ имуществъ начато производство изъ государственнаго казначейства по восьмисоть рублей въ теченіе двънадцати льть. Должность управляющаго московской синодальной типографіи онъ занималь до 1867 года и горячо въ то время ратовалъ противъ отръзки отъ синодальнаго владенія на Никольской и дешевой продажи той части земли и зданія, гдё теперь находится Славянскій Базарь. Несогласіе покойнаго съ другими лицами въ этомъ и другихъ вопросахъ вызвали въ Н. П. Глляровъ-Платоновъ желаніе оставить навсегда службу. Ему дано было разръшение издавать Современныя Извистія, которыя вышля впервые 1 декабря 1867 года въ видъ маленькой газеты, болъе чъмъ вдвое меньше нынъшняго ся размъра. На публицистическомъ поприщъ Н. П. Гиляровъ-Платоновъ проявилъ во всей силъ свои способности и навлонности и двадцать лътъ велъ свое ежедневное изданіе, причемъ пять лють, съ 1878 по 1882 годъ, соредакторомъ его быль Ө. А. Гиляровь, нынв издающий газету Вюстнико. Съ 1882 года двятельность Н. П. Гилярова-Платонова не ослабла. но неосторожная довърчивость его въ людямъ окружившимъ его вызвала уменьшение средствъ и количества подписчиковъ газеты, твиъ болве что въ Москвв явилось насколько новыхъ мелкихъ газеть, пришедшихся болье по вкусу прежнимъ подписчикамъ Современных Извъстий. Затъмъ очень неудачнымъ предпріятіемъ покойнаго было пріобрътеніе писчебумажной фабрики въ руз-

скомъ уёздё, которая поглотила много средствъ, а давала лишь убытки, и продана за долги. Н. П. Гиляровъ-Платоновъ въ 1883 году предпринялъ изданіе иллюстрированнаго журнала *Радуга*, который вскорё перешелъ къ одному изъ его сотрудниковъ и затёмъ прекратился. Послё этого въ *Русскомъ Въстичикь*, въ коемъ Н. П. Гиляровъ-Платоновъ въ началё шестидесятыхъ годовъ былъ постояннымъ сотрудникомъ, начался и затёмъ окончился уже отдёльнымъ изданіемъ замёчательный трудъ покойнаго Изъ Прожитало, въ коемъ проявился впервые беллетристическій талантъ Н. П. Гилярова-Платонова, давшаго въ этой своей автобіографіи превосходную характеристику впохи своей молодости.

Скончался Н. П. Гиляровъ-Платоновъ въ Петербургѣ въ гостинницѣ Бельвю отъ разрыва сердца. Въ день смерти 13 октября ему недужилось съ утра, былъ приглашенъ врачъ, но медицинская помощь оказалась безсильною съ недугомъ шестидесятитрехлѣтняго старика. Свидѣтелемъ послѣднихъ минутъ его жизни былъ только нумерной слуга: въ одиночествѣ скончался Никита Петровичъ...

Въ Петербургѣ и Москвѣ почитатели покойнаго собирались многократно помолиться объ упокоеніи души его. 16 октября въ церкви Воздвиженія на Воздвиженкѣ, въ приходѣ коей жилъ покойный, совершена была архимандритомъ Аванасіемъ соборнѣ литургія и паннихида, на которой присутствовали между другими представители почти отъ всѣхъ московскихъ редакцій. Храмъ былъ почти полонъ.

Останки Н. П. Гилярова-Платонова прибыли 18-го октября, въ 1 часъ дня, съ пассажирскимъ повздомъ и перенесены по желанію самого покойнаго въ Ново-Дввичій монастырь. Близь него онъ жилъ въ юности у брата и здёсь пожелалъ успокоиться на въки...

19 октября совершено было погребеніе Никиты Петровича Гилярова-Платонова. Съ 9 часовъ утра Успенскій трапезный храмъ Новодъвичьяго монастыря, въ которомъ вчера поставленъ былъ гробъ съ останками усопшаго, сталъ наполняться лицами разныхъ сословій и слоевъ московскаго общества, пожелавшими отдать послъдній долгъ покойному—проводить его до могилы. Въ 10 часовъ утра началась Божественная литургія, которую совершали соборнъ архимандритъ Златоустова монастыря, отецъ Аванасій, и 10 протоіереевъ и священниковъ, при пъніи Чудовскаго хора пъвчихъ подъ управленіемъ регента П. А. Скворцова, безплатнымъ участіемъ хора пожелавшаго почтить память покойнаго. Во время литургія въ храмъ прибыли: исполняющій обязанности генералъ-губернатора начальникъ губерніи князь В. М. Голицынъ, оберъ-полицеймейстеръ Е. К. Юрковскій, прокуроръ московской судебной палаты Н. В. Муравьевъ, городской голова Н. А. Алексвевъ, предсвдатель губернской земской управы Д. А. Наумовъ, управляющій синодальною типографіей А. Н. Шишковъ, товарищъ предсвдателя окружнаго суда Е. Р. Ринкъ, редакторы и сотрудники московскихъ повременныхъ изданій, преподаватели различныхъ учебныхъ заведеній, типографы и много другихъ лицъ, ниходившихся въ дъловыхъ или служебныхъ отношеніяхъ съ почившимъ за время его 40-лътней служебнообщественной дъятельности, бывшіе и настоящіе сотрудники Соеременныхъ Изевстий, друзья и почитатели почившаго. Во время литургіи ко гробу возложены были вънки: отъ города Москвы (возложенъ городскимъ головой), отъ Московскихъ Въдомостей и Русскаю Въстника, еще отъ редакціи Московскихъ Въдомосстей, отъ Новаю Времени, отъ Русскаю Курьера, отъ Д. Мансфельда и отъ Е. Кочетова.

Послё литургіи началась паннихида, которую совершаль высокопреосвященный Михаилъ, митрополитъ сербскій, въ сослужени члена московской синодальной конторы протопресвитера Н. А. Сергіевскаго, архимандритовъ Амфилохія и Аванасія и 16 протојереевъ и священниковъ, въ числъ коихъ были редакторы Православнаю Обозрънія и Душеполезнаю Чтенія. По окончаніи паннихиды окруженный венками гробъ въ сопровождени всего духовенства донесенъ былъ сотрудниками и родственниками почившаго при звонъ колоколовъ до могилы, находящейся въ первомъ ряду, противъ св. воротъ монастыря, рядомъ съ могилой бывшаго директора московскихъ женскихъ гимназій Г. К. Виноградова и близь могиль С. М. Соловьева и М. П. Погодина. Совершена была литія, раздалась еще разъ въчная память и земля скрыла въ склепъ останки почившаго. Надъ могилой, какъ только она была засыпана, былъ поставленъ чугунный кресть "оть сотруднивовъ и служащихъ Современныхъ Извистий". Надъ незасыпанною еще могилой произнесены были рвчи Е. В. Барсовымъ, Ө. Н. Плевако, С. Ө. Шараповымъ и Н. П. Аксаковымъ.

Изъ краткаго слова, произнесеннаго предъ паннихидою у гроба Н. П. Гилярова-Платонова духовникомъ его, священникомъ Вознесенской, что на Серпуховской, церкви М. Малининымъ узнаемъ что незадолго до отъъзда своего изъ Москвы въ Петербургъ покойный Никита Петровичъ, какъ бы предчувствуя свою недолгую жизнь, исповъдался и пріобщился Св. Таинъ въ Вознесенскомъ храмъ. "Премудрый Всеблагій Промыслъ устроилъ такъ, что вложилъ ему вскреннее и непреодолимое желаніе освятить себя великими таинствами и притомъ не въ такое время, когда христіане преимущественно приступаютъ къ воспріятію сихъ таинствъ, и тъмъ даровалъ ему возможность перейти въ жизнь въчную очищеннымъ и освященнымъ. Блажсни мертвіи, умирающе о Господъ: ей, маюлеть Духъ, да почіють отъ тарудовъ своихъ!..."

Digitized by Google

## ОБЪЯВЛЕНІЕ.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

## въ 1888 году

БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Православное Обозрѣніе, учено-литературный журналь богословской науки и философіи, особенно въ борьбѣ ихъ съ современнымъ невѣріемъ, церковной исторіи, критики и библіографіи, современной проповѣди, церковно-общественныхъ вопросовъ и извѣстій о текущихъ церковныхъ событіяхъ внутреннихъ и заграничныхъ, выходитъ е жемѣсячно книжками въ 12 и болѣе печатныхъ листозъ.

Новымъ подписчикамъ на 1888 годъ будетъ данъ безплатно Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за 1871—1886 гг.

Цёна съ пересылкою 7 рублей. Подинска принимается въ Москвё, у редактора журнала протојерен при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ ворогъ, П. Преображенскато и у всёхъ извёстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію П равославнаго Обозрёнія въ Москвѣ.

#### ВЪ РЕДАКЦИИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшіяся въ небольшомъ количествё экземпляровъ Писанія мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со введеніями и примѣчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преобракенскимъ. Цѣна съ пересылкою 2 р.—Кромѣ того: 2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводѣ Амвросія архіепископа Московскаго (Зертисъ - Каменскаго). Москва 1878 г. Цѣна 50 коп.

3) Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Аеннагора, Өеофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Мянуція Феликса. Изданіе прот. П. Преображенскаго Ціна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

4) Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданіе его же. Цівна 3 руб. съ пересылкою.

5) Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва. 1881 г. Цёна 75 к. съ пересылкою.

6) Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя примѣчанія къ евангельскимъ повѣствованіамъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архіеп. Тренча, переведен. А. З. Зиновьевымъ. Москва 1883. Цѣна 1 руб. 30 коп. съ перес.

7) Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на основаніи автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва. 1880. Цѣна 2 р. съ перес.

#### Редакторъ прот. П. ПРЕОБРАЖЕНСКИЙ.

Оть Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета цечатать дозволяется. Москва. Октября 21-го 1887 года.

Ценворъ свящ. Іоаннь Петропавловский.



## ВЛІЯНІЕ ЛЮТЕРА

НА НРАВЫ И РЕЛИГІОЗНУЮ ЖИЗНЬ НЪМЕЦКАГО ОБЩЕСТВА \*.

#### ГЛАВА II.

Самъ Лютеръ и другіе нъмцы неръдко упрекали своихъ соотечественниковъ въ легкомысленности и пристрастіи къ новизнамъ. "Мы, нёмцы, говоритъ Лютеръ, такъ вётрены, удивляемся всякой новизнъ и цъпляемся за нее, какъ глупцы, и вто намъ возбраняеть это, тоть двлаеть нась только еще более неистовыми, а если никто не возбраняеть, то мы сами скоро устаемъ я пресыщаемся и высматриваемъ какую-либо другую новизну "<sup>1</sup>). Подобнымъ же образомъ отзывается и его современникъ, Іаковъ Омфалій, который видить здъсь не только простую племенную слабость, но главный корень и источникъ всёхъ народныхъ невзгодъ и безпорядковъ <sup>2</sup>). Естественно, что при твхъ условіяхъ, среди которыхъ впервые раздался голосъ Лютера, эта національная черта сказалась всего замётнёе. Среди всеобщаго возбужденія противъ католицизма и папства всякій ризкій отзывъ въ тони общаго настроенія привлекаль внима-

<sup>\*</sup> См. сентябрскую кн. "Прав. Обовр." за 1887 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Walch. Ausg. XX. 957.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Omphalius de propugnation christiana, Coloniae. 1538. p. 68.

#### 402 ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРВНИЕ.

ніе и вызываль дружное сочувствіе. Понятно жадное дюбопытство, съ какимъ всё сословія внимали ёдкимъ, критическимъ воззваніямъ Лютера, и тотъ напряженный интересъ, съ какимъ каждый слёдиль за ходомъ его мыслей, вёявшихъ совершенно новыми и столь заманчивыми идеями. Уже одно то, что Лютеръ возставалъ противъ папы, духовенства и всего католическаго строя, должно было привлекать въ нему общія симпатін. Во всякомъ случав необходимо согласиться, что это было одной изъ главныхъ движущихъ пружинъ всего реформаціоннаго движенія. "Поистинъ, утверждаеть Вицель, еслибы не было ненависти къ папъ и всему духовенству, то теперь не существовало бы никакого лютеранства" з). Самое слово "Евангеліе", какъ •ирма новаго ученія, оказывало магическое дъйствіе на массу. Постоянныя жаркія рёчи Лютера объ Евангелін, о вёрё, о крестныхъ заслугахъ Христа своею новизною и свъжестью дъйствовали электризующимъ образомъ на слушателей. Переходъ отъ закона къ Евангелію, отъ угрозы къ утвшенію и свободв для всякаго казался лестнымъ и заманчивымъ. Неудивительно, что его учение сразу приобръло общирную популярность и всюду находило радушный и восторженный пріемъ. Реформація начала свое тріумфальное шествіе и съ каждымъ шагомъ все далве раздвигада свою территорію и вербовала новыя толпы сторонниковъ. Словомъ, успъхъ превзощелъ самыя смълыя ожиданія.

Но Лютеръ и самъ недостаточно понималъ свое ученіе со всёми его противорѣчіями и еще менѣе вѣрилъ въ его дѣйствительное достоинство и истинность. По собственному признанію онъ нерѣдко испытывалъ самые мучительные припадки сомнѣнія на счетъ своей доктрины. "Я вѣрилъ, говоритъ онъ, папѣ и монахамъ во всемъ, что только они говорили, а теперь тому, что говоритъ Христосъ, хотя Онъ и не лжетъ, не могу вѣрить"<sup>4</sup>). Онъ всегда удивлялся, что не можетъ усвоить своего собственнаго ученія, между тѣмъ какъ всѣ его ученики хвалятся, что усвоили его въ совершенствѣ<sup>5</sup>). По своему обыкновенію онъ приписывалъ это дъяволу и называлъ его своимъ ночнымъ

- 4) Walch. Ausg. XXII. 202. vgl. s. 747-757-742.
- <sup>4</sup>) Colloquia, meditationes etc. ed. Redenstock. II, 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De moribus haeret. C. 2. a.

собесъдникомъ, "который гораздо болъе спалъ съ нимъ, чъмъ ero Käthe" <sup>6</sup>).

Естественно, что его последователи имели еще менее возможности проникнуть въ духъ и сущность его системы, воспринять и переработать ся принципы собственнымъ религіознымъ чувствомъ и въ большинстве случаевъ схватывали лишь общія мъста и верхушки. При такомъ отношеніи въ двлу ученіе Лютера представляло крайне соблазнительную и опасную доктрину и объщало самыя неблагопріятныя послёдствія. Уже самые принципы Лютера открывали широкое и законное право для отрицанія всякой нравственной и редигіозной обязанности жизни. Вся идейная конструкція системы располагала къ полному нравственному индифферентизму и направляла сознаніе къ самымъ пагубнымъ иллюзіямъ, парализовавшимъ природные инстинаты совъсти. Его ученіе о върв не только устраняло любовь къ Богу и ближнему отъ всякаго участія въ двлё оправданія, но даже въ принципѣ отрицало самую добродѣтель, потому что грѣхъ по Лютеру примѣшивается всюду и отравляетъ скоимъ ядомъ всякое дийствіе человива, хотя бы оно и казалось добрымь. Человъвъ върующій и оправданный продолжаеть гръшить такъ же постоянно, какъ и прежде, и не можетъ дълать ничего, кромъ грѣха, но вмѣстѣ съ тѣмъ все, что онъ дѣлаетъ, угодно Богу, и онъ можетъ не обращать вниманія на голосъ совъсти, который представляетъ ничто иное, какъ исвусительный отзвукъ самого дьявода. Дбда сами по себъ не имъютъ никакого нравственно-объективнаго достоинства и получають такую или иную цвну въ зависимости отъ личности двлающаго. Такимъ образомъ, ни до оправданія, ни посл'я того, какъ оно совершилось. не требуется никакого напряженія нравственныхъ силь человёка. потому что въ первомъ состояния все грѣховно и порочно, а въ послёднемъ-все хорошо п одинаково угодно Богу, безъотносительно къ харавтеру и качеству самаго поступка. Вогъ ни въ чему не обязываеть человъка и требуеть одной только въры. Во всемъ остальномъ Онъ заранъе разръшаеть его, прощаеть и даже не спрашиваеть отчета въ проведенной имъ жизни. Всв подобныя мысли должны были двиствовать на со-

\*) Walch. Ausg. XXII. 672.

знание самымъ вреднымъ образомъ; онв развивали въ обществъ крайне опасное самообольщеніе, нравственную апатію и косность и открывали широкій просторъ для всевозможныхъ здоупотребленій. При всемъ стараніи провести идею живой, двятельной въры, Лютеръ не съумълъ сдъдать этого съ необходимой ясностью; по своей увлекающейся натурь онь чаще и рышительные высказываль мысль, что добрыя дела безполезны и мешають. спасенію. Слушатели Лютера затруднялись примирить то и другое и, не понимая всёхъ тонкостей его морально-богословскихъ комбинацій, оказались послёдовательнёе своего учителя. Да это такъ и должно было быть. Лютеръ лишалъ нравственность всякой действительной почвы: она оставалась безъ санкции и мотива, теряла всакое юридическое значение и разръшалась въ какое-то случайное, прихотливое чувство. Нравственный законъ являлся какъ бы анахронизмомъ и выступалъ, какъ отжившее, призрачное и враждебное установленіе, съ которымъ приходи. лось считаться только по привычкъ; онъ лишался всякой обязательной силы, переставаль быть нормой христіанской жизни и терялъ изъ-подъ себя всякую юридическую опору. Сколько бы ни старались защитники независимой морали въ пользу ея самобытности, на практикъ это является лишь иллюзіей; нравственность безъ вмёняемости должна оказаться только пустой, безсодержательной фразой. Лучшимъ подтвержденіемъ этого можеть служить разсматриваемая нами эпоха.

При хаотическимъ броженій идей и при отсутствій необходимой послёдовательности и систематичности, каждый естественно хватался за основную мысль доктрины и старался освоиться съ самымъ принципомъ, что оправдываеть только вёра и что добрыя дёла безразличны для спасенія. Эта мысль давалась и воспринималась тёмъ легче, что какъ нельзя болёе льстила плотской свободё и чувственности. Едва ли это обстоятельство не было главнымъ движущимъ условіемъ того успёха, который имёла проповёдь Лютера. "Чёмъ болёе кто приверженъ къ мірскому и плотскому, пишетъ Вицель, тёмъ скорёе онъ присоединяется къ этой сектё, въ которой ветхому Адаму позволительно дёлать то, что въ церкви считалось тяйкимъ грёхомъ"?). Для

<sup>&#</sup>x27;) De moribus haeret. B. 8. 8.

всякаго казалось очень выгоднымъ и заманчивымъ освободиться отъ тяжелой и стёснительной опеки закона и подъ прикрытіемъ Евангелія свободно и безнаказанно дёлать, что угодно, безъ всякихъ мрачныхъ опасеній за будущее. Подъ такой звучной, многообѣщающей рекламой ученіе Лютера распространялось по всѣмъ сословіямъ. Заманчивая перспектива полной чувственной свободы, беззаботной жизни и вѣрнаго, неотъемлемаго блаженства за гробомъ обезпечивала общирный спросъ на доктрину и несомнѣнный успѣхъ ея въ обществѣ: "люди идутъ къ проповѣди Евангелія, говоритъ самъ Лютеръ, какъ будто они истинные ученики его, но подъ видомъ этого они не ищутъ ничего другаго, кромѣ наполненія чрева и собственнаго своекорыстія «»)

Во всякомъ случав слёдуеть признать, что въ основания большинства симпатій къ новому ученію скрывались не столько мотивы дъйствительнаго религіознаго убъжденія, сколько затаенные эгоистическіе интересы и различные своекорыстные разчеты отдёльныхъ лицъ и цёлыхъ сословій. Многіе надёялись такъ или иначе поживиться при новомъ порядкъ вещей и поправить свое состояніе; другіе разсчитывали выиграть въ соціальномъ положеніи и улучшить свою карьеру; были, наконецъ, просто авантюристы, любители сильныхъ ощущений, которые привътствовали реформацію, какъ пикантную, возбуждающую новость и предвкушали драматические эффекты предстоящаго зрѣлища. Словомъ, рѣдкій не имѣлъ въ виду воспользоваться движеніемъ въ томъ или другомъ отношеніи и эксплоатировать начатое преобразованіе, объщавшее радикальную ломку и перестройство всвхъ прежнихъ порядковъ. "Одни, говорятъ Эразмъ, ищуть подъ такимъ предлогомъ (Евангелія) безразсудной свободы. чтобы служить своимъ твлеснымъ удовольствіямъ, другіе косятся на имънія духовныхъ, еще нъкоторые старательно расточають свою собственность пьянствомъ, блудомъ и играми, утъшая себя грабежемъ чужаго имущества; есть, наконецъ, и такіе, діла которыхъ находятся въ такомъ положенін, что тишина угрожаетъ имъ опасностью" <sup>•</sup>). Вицель въ одномъ изъ своихъ писемъ высказываетъ свои догадки по поводу быстраго

<sup>\*)</sup> Ausleg. des Ev. Iohannes. Walch. VII. 1896.

<sup>\*)</sup> Erasmi op. omn. ed. Luhd. III. 1. p. 766.

успѣха лютеранства и при этомъ рѣшительно увѣряетъ. что большинство присоединялось въ новому учению не по дъйствительному убъжденію или религіозному чувству, но изъ самыхъ низкихъ и чувственныхъ разсчетовъ 10). Дворянство и высшіе правительственные влассы усматривали въ Лютеръ новую зарю своего общественнаго положенія и не безъ основанія разсчитывали на подъемъ своего значенія и власти при новой организація церкви; чернь и простонародье соблазнялись либеральнымъ харавтеромъ доктрины и обольщали свое умственное самосознание надеждой на лучшее будущее. Особенно характерна въ этомъ случав классификація Меданхтона: онъ подраздвляетъ всёхъ протестантовъ на четыре класса, соотвётственно главнымъ руководящимъ мотивамъ, побуждавщимъ къ перемънъ въроисповъданія. "Первый влассъ образують, говорить онъ, тъ, воторые любять Евангеліе естественно, т.-е. ненавидять узы церковныхъ постановленій и обрядовъ, а напротивъ любять разстройство дисциплины. Къ этому первому классу. слёдуетъ причислить большую часть простаго народа, который ничего не понимаеть относительно основания учения и источниковъ споровъ и на прогрессъ Евангелія смотрить, какъ быкъ на новыя ворота. Второй классъ образуютъ знать и дворяне, которые умъютъ, подобно Эцеболію въ старину, свои мнънія о религіи направлять и примёнять къ образу мыслей и расположенію правительства. Таковы теперь многіе придворные, которые принимають ту вли другую религію не потому, что таково ихъ убъжденіе, а потому, что они только не хотять быть съ князьями въ неловкихъ отношеніяхъ. Третій классъ составляють люди съ виду благочестивые и очень усердные на показъ, но старающіеся подъ видомъ этого удовлетворить только своимъ страстямъ и желаніямъ. Къ этому классу принадлежать многіе легкомысленные люди" <sup>11</sup>). Наконецъ, къ четвертому классу онъ относить избранныхъ, которые имвють собственное, разумное убвжденіе, но такихъ по его словамъ очень немного.

Наиболте безкорыстное и безпристрастное отношение въ новому учению замичалось въ среди ученыхъ и богослововъ, по

- <sup>10</sup>) Epist. ad. R. A. S. H. Cc. 3. 6. Cc. 4. 8.
- <sup>11</sup>) Coldsteinio corpus Reform. V. 725. 26.

самой профессии глубже другихъ заинтересованныхъ въ вопросахъ религии. Замвчательно, что вся ученая интеллигентная корпорадія Германія первоначально отврыто заявяла себя на сторонъ Лютера и съ искреннимъ участіемъ слёднла за ходомъ иредпринятыго имъ преобразованія. Всв лучшіе, просв'ященные люди вено сознавали необходимость обновления и исправленія существующей церкви и съ горячимъ, неподдъльнымъ сочувствіень смотрёли на Лютера, въ которомъ видёли желаннаго преобразователя. Его восторженно привитствовали, благословляли и ободряли на рискованномъ поприщъ, какъ отважнаго дъятеля и рыцаря правды; на него возлагали вой надежды и съ жедностью довили кождое его слово, которое къ тому же невольно подкупало своей энсргіей и смилостью. Но эти недорааумёнія и иллювія не могли продолжаться долго и разрёшились -самымъ горькимъ разочарованіемъ, когда выяснилось дъйствительное направление реформатора и діаметральныя врайности его системы. Всв ожидали только преобразованія и исправленія существующаго и не имъли въ виду созидать новой церкви подлё старой, а между тёмъ Лютеръ вель дёло къ полному разрыву и прекращель всякую связь съ римской церковію. Внутреннія протяворвчія, безпорядочность и ревкій тонъ доктрины еще болёе отталкивали отъ реформетора и уничтожали послёдніе слёды прежняго расположенія. Нёкоторые остановились на срединъ и поставленные въ неръпительное положение среди обоихъ лагерей, ожидали естественнаго исхода дъла и послёдняго рвшающаго слова свыше, и образовали особый разрядъ такъ называемыхъ эксспектантовъ 12). Но большинство ученыхъ смвло и рѣшительно отступило отъ Лютера, порвало всякую связь съ его ученіемъ и возвратилось къ прежней церкви, въ ряды оплозиція противъ разрушительныхъ началь новой доктрины; повороть быль твиз сильние и вруче, чимь глубже было впечатявніе и сочувствіе на первыхъ порахъ. Замвчательно, что одной изъ главныхъ побудительныхъ причинъ къ отпадению отъ Лютера всегда выставляются послёдотвія его ученія, которыя начали замётно обнаруживаться на состоянія общества и цод-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Strobel's neue Beitr. z. Liter. II. 848 77. Antonius Otto güttlicher Bericht von den Antinomern. D. 2. 8.

рывали послёдній креднть его въ ученомъ богословскомъ мівё. Если самая теорія представляла много неясностей и могла держать въ заблуждения, то квйствительная жизнь уничтожала вов недоразумения и разоблачала настоящи характерь и оизіономію системы въ ся подлинномъ свътв. "Дерево узнается по плодамъ", говаривалъ самъ Лютеръ и вонечно въ то время еще не подозръваль, что произносить осуждение и приговоръ собственному учению. По крайней мёрё всякій разв, какъ приходилось объяснять и оправдывать свое отречение отъ лютеранства, всё современные ученые стараются особенно выставить на видъ тв прачныя твни, которыя легли на общество вивствсъ появленіемъ новаго ученія и которыя служили явной уликой его ложности. Ихъ сочиненія и письма, наполненныя горькими жалобами на правственный упадовъ современнаго общества, могуть служить живымъ и богатымъ матеріаломъ для характеристики протестантскаго общества въ его первоначальномъ поволёнія. Рувоводствуясь отзывами и свидётельствами этихь ученыхъ, вынесенными изъ непосредственнаго и объективнаго наблюденія надь окружающей жизнью, мы попытаемся начертить главные эскизы той общей жизиенной картины, которую представляло религіозно-нравственное состояніе первыхъ послёдователей реформация, еще въ періодъ жизни самого реформатора. Намъ придется наглядно, по единогласнымъ отвывамъ самихъ очевидцевъ убъдиться, какія вредныя и ядовитыя свмена скрывало въ себъ учение Лютера и какое гибельное, деморализующее вліяніе вносило оно всюду, гдв его принимали.

Посявдетвія не замедлили сказаться самымь ощутительнымь образомь. Новое ученіе быстро пустило свон корни и по мврв своего распространенія налагало всюду яркій отпечатокь, отличавшій его посявдователей. По своему либеральному характеру оно сразу сдвлалось моднымь и популярнымь и завоевало себв привиллегированное положеніе въ общественномъ мивнія. Каждый наперерывь спвшиль заявить себя сторонникомъ Лютера и сявдовательно передовымъ человвкомъ. Надменность, гордость и сознаніе своего мнимаго превосходства ясно изобличали протестанта. "Подъ видомъ Евангелія, замвчаеть Эразмъ, я вижу, выросло новое, наглое, безстыдное, необузданное покольніе, однимъ словомъ-такое, которое станетъ несноснымъ

самому Лютеру" 12). Показное самомизніе, высокомізрное обращеніе съ другими, хвастливый тонъ и пріемы-все это служило върнымъ признакомъ лютеранина, человъка, отвъдавшаго новыхъ ндей, и отмвчало его въ общей масов. Священное Писаніе не сходніо у него съ языка и каждый старался къ мёсту и не къ мъсту показать свое право толковать его по своему. "Вездѣ теперь читають Евангеліе, говорить Вицель, всякій запачканный ремесленникъ, женщины и дъти усердно разсуждають о немъ. Этимъ чрезвычайно гордятся и хвалятся. Его вышивають на плащахъ и коврахъ, вырёзывають на металлахъ. На всёхъ стёнахъ и дверяхъ есть Слово Божіе, но ему не вёрять и по нему не поступають "14). Священное Писаніе сдвлалось популярной и необходимой настольной внигой, и самая общенная, разговорная рёчь непремённо пестрёла свангельскими териннами новой системы; "у нихъ на устахъ, пишетъ Эразиъ, всегда Евангеліе, Слово Божіе, въра, Христосъ и духъ, а если взглянуть на ихъ нравственность, то она обнаруживаеть совсвиъ другое<sup>а 15</sup>).

Гордое и напыщенноо самонивніе протестанта не могло равнодушно терпёть подлё себя упорство и закоснёлый обскурантизиь католиковь. Ихъ третировали, какъ людей отсталыхъ, упрямыхъ ретроградовъ, и относились съ нескрываемымъ пренебреженіемъ и насмёшкой, какъ къ существамъ инаго, низшаго порядка. Нерёдко это презрёніе переходило въ самую грубую нетерпимость и разрёшалось всевозможными притесненіями и даже насиліемъ, особенно противъ лицъ, имёвшихъ смёлость поднять свой голосъ противъ новаго ученія. Извёстно, напримёръ, какъ настойчиво и систематически преслёдовали они Вицеля за его отступничество и справедливые упреки; ни въ одномъ городё, гдё преобладало лютеранское населеніе, онъ не могъ найти спокойнаго и безопаснаго пристанища и долженъ былъ скитаться съ мёста на мёсто <sup>16</sup>). Подобныя же гоненія испытывали-Поаннъ Ганеръ, Сильвій, Іаковъ Штраусъ <sup>17</sup>), сло-

1) Ib. 131-132; 159-160.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Erasmi opp. L. XVIII. p. 593.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Conciones triginta orthod. Lips. 1536. f. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Opp. omn. ed. Lugd. III. 1. p. 818.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Dolling. I. 25-28.

вомъ всё тё, кто только казался оцаснымъ противникомъ новой церкви или рисковаль выступать въ роли обличителя. Даже Эразмъ, пророкъ и геній своего времени, предъ которымъ благоговъла вся интеллигентная Европа 18), не считалъ себя застрахова́ннымъ отъ насилій лютеранской партіи и имълъ поводы серьезно опасаться за свою неприкосновенность; "мнв нужно беречься, говорить онъ въ одномъ изъ своихъ писемъ, чтобы не быть разстерзаннымъ, прежде чёмъ я оставлю Германію, измцами, которые теперь точно бъшеные" 1»). Бывали случая, что враждебныя отношенія протестантовъ обостринись до maximum'a и принимали харавтеръ настоящаго погрома. Такъ въ Эрфурть протестантскіе горожане вивсть съ толпой студентовъ два раза нападали на дома духовныхъ лицъ и нёкоторыхъ профессоровъ, раззоряли и грабили ихъ; большая часть католическаго населенія поспѣшила выбраться изъ города, опасаясь повторенія подобнаго разгрома 20). Въ 1524 году чернь, возбужденная своими пасторами, напала на дома канониковъ въ Готв и разграбила ихв; Конрадъ Муціанъ, сообщая объ втомъ "поповскомъ штурмъ", прибавляеть, что онъ самъ потеряль тогда свое имущество 21).

Такія фанатическія выходки были тёмъ болёе странны и несвойственны либеральному протестанту, что въ дёйствительности онъ имёлъ слишкомъ мало религіознаго чувства и почти никакого положительнаго убъжденія. Ни въ комъ не замѣчалось сколько-нибудь серьезнаго и благоговёйнаго отношенія къ религіи, напротивъ всюду проглядывала какая то вётренность, легкомысленность и духовная пустота. Насколько многолюдно было протестантское общество по числу своихъ членовъ, такъ же мало было въ немъ религіознаго единства, устойчивости и согласія воззрѣній. Лютеръ всегда настойчиво требовалъ, чтобы каждый самостоятельно обсуждалъ и изслѣдовалъ вопросы религіи при помощи одного только Священнаго Писанія и независимо ни отъ какого церковнаго авторитета; всякій, внушалъ



<sup>14)</sup> Ibid. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Erasmi ep. L. XIX. p. 603.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Dölling. I. 611.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ibid. 570.

онъ, въ правъ и даже обязанъ провърять ученіе своего пастора и можетъ не соглашаться съ нимъ тамъ, гдв нвтъ прямаго указанія въ Библін, и если самъ склоненъ мыслить иначе. Есте-. ственно, что такая теорія открывала широкій просторъ для самаго неограниченнаго произвола и субъективизма и давала новодъ во всевозможнымъ злоупотребленіямъ. Послёдователи реформатора, разумвется, поспвшили воспользоваться предоставленнымъ правомъ и конечно не всегда безъ заднихъ мыслей и предваятыхъ тенденцій. Древніе отцы и учители церкви утратным всякій вёсь и значеніе въ глазахъ импровизированныхъ богослововъ и должны были уступить свой въковой авторитетъ дичному непосредственному чувотву и прихотливому разумёнію каждаго. Древняя церковь лишидась всякаго довърія и вызывала только насмѣшки, а новая-не имѣла никакого юридическаго представительства, не давала никакой твердой, опредвленной схемы и обращалась въ субъективному пониманію самихъ же яленовъ. Хотя въ ней и существовали присяжные, оффиціальные проповёдники, по долгу самой службы обязанные учить истинамъ въры, но это не были въ собственномъ смыслѣ органы церкви и не представляли какоро-нибудь обязательнаго авторитета, но сами находищеь подъ непремвинымъ контролемъ и на отчеть у своихъ слушателей. Они по мысли Лютера должны были только высказывать свои личныя суждения по предметамъ въры, которыя сами по себъ ни въ чему не обязывали, а только возбуждали мыследъятельность самихъ слушателей и вызывали каждаго на собственныя критическія разнышленія.

Разумѣется, при такихъ условіяхъ трудно было ожидать полнаго религіознаго единомыслія и согласія между отдѣльными членами протестантскаго общества; одинъ соглашался съ пасторомъ, другой понималъ по своему, третій предлагалъ новое толкованіе и т. д.; никто не хотѣлъ поступиться собственнымъ взглядомъ и считалъ его самымъ правильнымъ. "Всякому всего болѣе нравится своя манера"<sup>32</sup>), какъ говоритъ Вицель, и никто не рѣшался уступить преимущества другому. При такой мостановкѣ вѣроисповѣднаго дѣла въ скоромъ времени возникло множество различныхъ сектъ и расколовъ всевозможныхъ раз-

22) Apologie A. 6. a.

новидностей, выдѣлившихся на общей почвѣ лютеранства и враждовавшихъ съ нимъ и между собою.

Судя по первому счастливому успёху, можно было думать, что какъ будто всв элементы церковной оппознци, всв недо- . вольные и требовавшіе религіознаго обновленія соединились въ одномъ общемъ дагеръ подъ гдавенствомъ Лютера и образовали одно цвльное, единодушное товарищество въ противовъсъ ватоличеству. Но действительность не оправдала такихъ ожиданій и представила совершенно обратную картину. Яблоко раздора было брошено самимъ Лютеромъ и на первыхъ порахъ вызвало самую непримиримую рознь и раздъление среди протестантовъ; общая вражда противъ католичества утратила свою связующую силу и ослабъла въ мелкой партизанской борьбъ внутри самаго протестантскаго лагеря. Противники древней Церкви вскоръ же раздълничсь и перессорились между собою; одна секта образовывалась на счеть другой, всюду обозначались все новыя обособленія, хотя съ одной общей закваской и на одномъ я томъ же формальномъ принципъ, которымъ опредълялась ж собственная система Лютера. "Теперь, говорить Севастіанъ Франкъ, -- дошли до того, что никто самъ по себъ не можетъ ни не желаеть быть благочестивымъ, а всякій думаеть, что съ своей върой и благочестіемъ устронть долженъ онъ собственную церковь, секту и расколъ и можетъ неправильно думать, что онъ имветь много приверженцевъ къ своей вврв, имветь секту и сторонниковъ" \*\*). Особенно живо и мвтко характеризуетъ современное сектантство и его плодовитость Ботцгеймъ въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Эразму, относящемся къ 1525 году. Онъ освещеетъ здесь одну тольсторону, именно евхаристическіе споры, и даеть ясно KO видеть, какія мелочи и безразличныя частности нередко давали поводъ къ религіознымъ раздорамъ и порождали безчисленныя развътвленія и особые схизматическіе толки въ протестантскомъ мірв. "Я вижу, пишеть онъ, -- что выростаеть масса секть, которыя всё хвалятся однимъ Евангеліемъ. Какія противорёчивыя утвержденія не выставляются теперь о таинствъ Тёла и

<sup>23</sup>) Frank's Chronik. I. Vorr. 3. b.

Крови Христовой! Одинъ утверждаеть, что оно есть простое воспоминание и позволяетъ принимать его отъ городскаго глашатая, другой упорно утверждаеть, что здвсь скрыто истинное тело Господне, воторое было на вресте, -и подается пасторомъ. Другіе въ свою очередь отрицають то и другое и объясняють дело особымъ образомъ. Одинъ желаетъ васаться Евхаристія своими руками, другой желаеть принимать его оть пастора. Тотъ довольствуется причащеніемъ подъ однимъ видомъ, этотъ борется за оба. Тоть желаеть принимать Кровь Христову изъ серебряной чаши, этотъ-изъ сосновой или ясеневой. Одинъ желаеть, чтобы подавался на Евхаристіи обывновенный хлёбъ, другой напротивъ заставляетъ печь пироги новой формы, чтобы только ввести что нибудь новое. И эти перебранки, заключаеть авторъ,-не имъють конца" 24). Въ такомъ безпорядочномъ, хаотическомъ и разбитомъ состояния находилась въроисповъдная жизнь протестантскаго общества. Каждая отдъльная секта, разумвется, старалась распространять и пропагандировать свои воззрънія, встръчала себъ поддержку и сочувствіе въ обществъ и имъла за собой всегда извъстный кругъ послъдователей.

При такомъ всеобщемъ разстройстве религіозныхъ отношеній и при отсутствіи какой-либо определенной, строго сормулированной церковной доктрины, каждый естественно чувствоваль себя въ затруднительномъ положеніи и не зналъ, на чемъ остановиться; его религіозная мысль блуждала и разбрасывалась по всевозможнымъ теоріямъ, путалась въ различныхъ противорвчіяхъ и не могла выработать для себя никакой твердой и устойчивой схемы. "Общія жалобы ясно показываютъ, упрекаетъ Вицель, – что хорошаго и твердаго получила отъ васъ совъсть, потому что среди множества едва ли найдется одинъ, кто бы въ настоящее время положительно зналъ, во что ему слёдуетъ върить; каждый виситъ между небомъ и землей, и среди столькихъ мнёній, которыя распространило ваше ученіе, не можетъ найти ни одного, на которомъ онъ могъ бы остановиться; сомнёніе, прибавляетъ онъ, развито теперь болёе, чёмъ когда-либо

<sup>21</sup>) Bei Walchner. S. 133.

прежде"<sup>25</sup>). Поставленный среди враждебныхъ, спорящихъ сторонъ, подъ переврестнымъ вліяніемъ различныхъ партій, человъкъ безъ готовыхъ, установившихся убъжденій съ трудомъ могь оріентироваться въ своемъ положенія и подобно одюгеру склонялся то въ ту, то въ другую сторону. "Чеотолюбивые ученые спорять, замъчаеть тоть же Вицель, а народь жалкимъ образомъ сбивается съ толку, путается и по своей нетвердости повертывается то туда, то сюда" \*\*). При отсутствів всякаго положительнаго, объективнаго критерія для сужденія о сравнительныхъ преимуществахъ той или другой партіи, приходилось руководиться по большей части личными, субъективными соображеніями, не всегда чистыми и безкорыстными; большая или меньшая свобода, льстивая угадливость и снисходительность секты главнымъ образомъ обусловливали ея популярность и успъхъ въ обществъ. Плотское потворство и утъшительный характеръ секты служили лучшей рекламой и приманкой для избалованнаго протестанта, привыкшаго нъжить свой слухъ постоянными ричами о милосердін, вири ичужой праведности \*?). Словомъ, вездё замёчалась какая-то поверхностность, легкомысліе и малодушное полуребяческое увлеченіе. Ни въ комъ не видно было серьезной глубины, вдумчивости, вообще обстоятельности религіозной мысли, напротивъ во всемъ обнаруживалась крайняя легкость, внутренняя пустота и небрежность. Эта религіозная неустойчивость всего замътнъе сказывается въ полемикъ, гдъ имъ приходилось защищаться и отстаивать свой образъ мыслей отъ нападковъ противниковъ. Витето правильной обороны и научной аргументація, которая была не подъ силу и страдала существенными пробълами, обывновенно любили прибёгать въ различнымъ изворотамъ и уловкамъ, или переходния въ наступленіе, гдъ чувствовалась все-таки болёе твердан и надежная почва. Вицель такъ описываеть полемические приемы, практиковавшіеся въ лютеранствё: "Гдё имъ слёдуетъ отвёчать серьезно, говорить онъ,--тамъ они ругаются, гдв ихъ прижимають писаніемь, тамъ они отделываются шутками или бранью.

<sup>\*;)</sup> Von der christl. Kirche. Leipzig. 1534. O. 2. a. b.

<sup>\*\*)</sup> Retectio Lutherismi. 1538. Aa. 4. b.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Dölling. 1. 48.

Гай діло требуеть величайшей серьезности, тамъ они только сміются. Если противники заклинають ихъ заняться предложеннымъ вопросомъ, какъ слёдуеть, то имъ ставять въ упрекъ, какъ трижды вінчаннымъ ультрамонтанамъ, оарисеямъ и клобучникамъ-мессы, всенощный бдінія, пилягримства, крещеніе колоколовъ, софистическую пустоту, распутство канониковъ, пастырскія пиршества и визгъ півцовъ хора. Массою такихъ вещей они задерживаютъ ходъ разсужденія" <sup>29</sup>). Всякій старался только похвастаться передъ другимъ и выставить на показъ свои либеральныя понятія. Насмішки и издіввательства надъ католическими установленіями и диническое пренебреженіе къ віковымъ традиціямъ,-вотъ надъ чёмъ больше упражнялись и изошрялись свободные граждане новой церкви.

Проповъдники и пасторы, которымъ ближайшимъ образомъ принадлежала забота о духовномъ развитія общества, по большей части стояли ниже своего призванія и не могли оказать наллежащаго регулирующаго вліянія на религіозное сознаніе и жизнь своей паствы. Преобладающій контингенть новаго духовенства представляль на первыхъ порахъ случайный сбродъ разныхъ личностей очень сомнительнаго достоинства и ничвиъ не возвышавшихся надъ массой. За недостаткомъ достойныхъ. испытанныхъ кандидатовъ обходились услугами разныхъ темныхъ лицъ, не имъвшихъ никакой спеціальной подготовки, часто полуграмотныхъ, лишь бы только удовлетворяли наружнымъ требованіянь эмансипированного лютеранина. "У сектантовъ теперь недостатовъ въ попахъ, сообщаетъ Вицель,-поэтому они беруть къ себѣ на службу кого попало, кто только умветь читать, будь онъ посвященъ или непосвященъ, если только онъ женать или вскорѣ женится и послѣ смерти одной жены возьметь другую, а потомъ опять другую"<sup>29</sup>). Лютеране были вообще не особенно требовательны на счеть образовательнаго ценза и общественнаго положенія своихъ импровизированныхъ проповъдниковъ и не гнушались людьми самаго низкаго разбора, " едва ли не выходцами изъ пролетаріата. "Я знаю многихъ, замвчаеть опять Вицель, -- которые изъ грязныхъ ремесленниковъ,

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) De moribus haeret. I. 3. a. b.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Apologie. 1533. B. a.

мучимыхъ голодомъ, немедленно сдвлались пасторами" <sup>30</sup>). Матеріальный разсчеть и доходность духовныхъ масть служная главнымъ побужденіемъ для подобныхъ претендентовъ, которые искали только выгоднаго, обезпеченнаго положения и слишкомъ легко сулили объ обязанностяхъ и нравственномъ долгъ званія. У встахъ еще были живы недовнія впечатленія той привольной жизни, которою пользовалось католическое духовенство, и соблазнительно манили на открывшееся поприще, объщавшее такую же лестную будущность. При такомъ неразборчивомъ выборв и составв пасторовъ и при ихъ своекорыстномъ отношеній въ двлу, нельзя было ожидать какихъ-либо благопріятныхъ результатовъ для редигіозной жизни общества, которое нуждалось въ твердыхъ и вліятельныхъ авторитетахъ. Подобные наставники сами требовали нравственной школы, были крайне ограничены и несвъдущи въ богословской сферъ и не имъли никакихъ дъйствительныхъ убъжденій; прежде чъмъ учить народъ, охранять и утверждать его въ върв, имъ следовало бы позаботиться о собственномъ воспитаніи и поберечь себя отъ различныхъ чуждыхъ вліяній. "Какъ слаба и не тверда большая часть ихъ, говорить Вицель, -- это знасть всякій, инфенній съ ними дело. Иногда одно выраженіе, взятое изъ церковнаго ученія, можеть поразить ихъ. Весь ихъ запасъ исчерпывается нёкоторымя немногими изстами изъ св. Писанія; если у нихъ вырывають ихъ, то они становятся безпомощны и унылы. Если ихъ прижимають, то они ссылаются на массу или на согласіе свободныхъ имперскихъ городовъ и нъкоторыхъ знатныхъ и могущественныхъ лицъ. А наконецъ они укрываются за своимъ наставникомъ и вождемъ, который для нихъ имъетъ значеніе какъ бы божества. Этотъ, утверждаютъ они, не можетъ заблуждаться и все знаеть"<sup>31</sup>). При своей апатін къ делу и духовной незрълости проповъдники естественно старались прежде всего слёдовать Лютеру и автоматитески воспроизводили его ученіе, не утруждая себя непосильными разъясненіями и опяраясь исключительно на признанномъ авторитеть реформатора; при этомъ, разумъется, сами запутывались въ его противоръ-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Epist. de rapt. ep. a. 1535, Vy. 4. b.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Retectio Lutherismi. 1538. A. 5. a.

чіяхъ и не удовлетворяли пытливости и недоразумѣніямъ слушателей. "Нисколько не удивительно, замѣчаетъ о нихъ Швенкоельдъ; что они такъ неохотно разсуждаютъ о своемъ словѣ, върѣ, таинствахъ и Евангеліи; они хотятъ, чтобы всему, что они проповѣдуютъ или пишуть, върили не распрашивая и почитали это нѣкоторымъ словомъ Божінмъ. Да и какъ могутъ они, проповѣдники, правильно отвѣчать или даже сами правильно мыслить, когда ученіе Лютера, которому они слѣдують, такъ непостоянно и такъ взаимно противорѣчить, что можно встрѣтить относительно одного и тогоже и утвержденіе и отрицаніе? Отъ того и слушатели научаются очень немногому и нискольно не укрѣцляются въ сужденіи о дѣлахъ Божіихъ, даже становятся все неразумнѣе и неученѣе, также какъ учители при овоемъ ученіи...трусливѣе и боязливѣе " <sup>13</sup>).

Въ довершеніе всеобщаго разлада и неустройства среди самихъ пасторовъ, составлявшихъ такую случайную и разночинную ворпорацію, появняюь невзбъяные раздоры в разногласія, такъ что по отзыву Вицеля "одинъ пасторъ съ другимъ былъ согласенъ въ немногомъ" 32). Меланхтонъ, имъя въ виду ностоянныя ссоры пасторовъ, которые переносни свою вражду даже на канедры, быль вынуждень обратиться къ помощи свътской власти, которая черезъ своихъ чиновниковъ разбирала ихъ споры и запрещала проповёдывать тёмъ, которые казались менье благоразумными; впослёдстви ему пришлось раскаяваться въ своей недальновидности 34). Все это долино было твиъ болже вредно отражаться на религіозномъ сознанія простаго неученаго люда, что этоть послёдній имбль въ пасторё ближайшаго и единственнаго руководителя среди окружающаго каоса понятій и долженъ быль слепо верить каждому его слову. Теорія Лютера, требовавшая каждый разъ самостоятельной переработки и обсуждения проповъди, разумъется, не могла имъть жизненнаго примъненія въ простонародьв. "Въра неученаго люда, какъ я вижу, говорить Вицель, --- въ рукахъ проповъдниковъ. Если

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Von der heil. Schrift, ihrem Inhalt, Amt, rechtem Nutz, Brauch und Misebrauch. 1547. f. 96. a. b.

<sup>\*\*)</sup> Retectio Lutherismi. Aa. 4. b.-ogl. Theoph. Agricola's. M. b.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Dölling. I, 315.

они сегодня пишуть: на небѣ есть Богъ, а завтра—нѣтъ Бога на небѣ, то народъ постоянно долженъ легкомысленно вѣрить имъ<sup>« 15</sup>).

Будучи креатурой общества и сознавая шаткость и зависимость своего положенія, проповёдники не могли чувствовать себя совершенно свободно и въ большинствъ случаевъ старались приспособляться и угождать распущенному вкусу слушателей, чтобы обезпечить себъ расположение и симпати паствы. Ихъ ръчь всегда построена на мягкомъ, минорномъ тонъ и видимо разсчитана по масштабу господствующаго настроенія и требованій. Главнымъ, предметомъ проповъди было конечно ученіе Лютера, которое старались раскрывать съ наиболе выгодныхъ и заманчивыхъ сторонъ, поощрявшихъ нравственную безпечность и свободу плоти. "Новые пророки, замъчаетъ Сильвій Эгранусь,-говорять теперь только о томъ, что мы Христомъ искуплены отъ гръховъ, но что Онъ въ Евангели заповъдалъ и запретилъ, то они перескакиваютъ, какъ будто это не относится въ Евангелію" <sup>36</sup>). "Услуги проповъдниковъ, добавляеть Швенкоельдъ, --- простираются теперь до того, что люди усматривають изъ Писанія, будто даже совъсть свободна отъ человъческихъ законовъ" 37).

Между твиъ цлея оправдывающей вёры и постоянныя жаркія филиппики противъ добрыхъ дёлъ все болёе укоренялись въ общественномъ сознаніи и прививались къ жизни. Общая испорченность и деморализація повсюду давали себя чувствовать и возрастали въ ужасающей прогрессія, остазляя далеко позади времена католицизма. Нравственная распущенность принимала чисто эпидимическій харавтеръ и распространялась всюду по слёдамъ новаго ученія; какъ будто самая атмосфера была пропитана какими-то заразительными элементами и отравляла правственную природу человёка, такъ рёзка и ощутительна была перемёна. Лучшіе благомыслящіе люди заранёе предвидёли подобныя послёдствія, такъ какъ они въ зародышё таились въ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Epist. ad D. C. C. p. 4. a.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Iohann Wildenauer Egranus, ein christlicher Unterricht von der Berechtigkeit des Glaubens und von g. Werken. E. 4. F. a.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Epistolar. Thl. II. Bd. II. S. 617.

системъ Лютера. Что можеть быть гибельнъе, пророчествуетъ Эразиъ,-слёдующихъ словъ, когда они дойдутъ до слуха неученаго народа: папа-антихристь, епископы и священники носять его личину, человъческія постановленія-еретическія, исповъдь безполезна, дъла, заслуги-еретическія слова, свободной воли нътъ, а все совершается по необходимости, совершенно независимо отъ того, какъ поступаютъ люди и т. д.?" зе). И Эразмъ не обманулся въ своей проницательности. Нъмецкое общество дъйствительно оказалось очень чуткимъ и воспріимчивымъ къ такимъ началамъ и не замедлило провести и воплотить ихъ въ своей жизни. Всъ сочиненія п письма, сохранившіяся отъ современниковъ реформаціи, въ одинъ голосъ свидътельствують о крайней распущенности и упадкв нравовъ, отмвчающемъ эту тревожную эпоху. Нравственная лёнь и порочность достиган небывалыхъ размёровъ, которые отовсюду вызывали горькіе жалобы, упреки и справедливыя опасенія за дальнъйшую будущность. "Нъкоторые и даже большая часть, говорить Дэнкъ, -- жалуются, что въ міръ теперь дъла идуть худо и это совершенная правда; положимъ, міръ во всѣ времена быль дурнымъ деревомъ, однако никогда онъ не приносиль столько дурныхъ плодовъ, кавъ въ наше время; это можно узнать изъ всѣхъ хроникъ и исторій" <sup>зе</sup>). Наэлектризованный проповъдниками и опьяненный неожиданной свободой, народъ испытываль какое-то особенное, бользненное возбуждение всей нервной системы и какъ будто спъшилъ вознаградить себя за всъ прежнія ограниченія и тревоги совъсти. Онъ тецерь ощущаль подъ собой твердую, легальную почву, не чувствоваль на себъ никакой правственной узды и въ будущемъ видълъ однъ розовыя перспективы, которыя по увъреніямъ реформатора не могли страдать для него ни въ какомъ случав, какъ бы ни была зазорна и предосудительна его настоящая жизнь. Онъ, какъ школьникъ, выпущенный на свободу и избавившійся отъ ненавистнаго ему надзора, спѣшилъ полной грудью надышаться привольнымъ воздухомъ и въ беззаботныхъ шалостяхъ забыться оть испытанныхъ ствененій. У него въ рукахъ есть Евангеліе.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Erasmi epp. p. 601. seq.

<sup>&</sup>quot;) Vom Gesetz Gattes. A. b.

въ сердцъ — въра и этого было совершенно достаточно, чтобы съ избыткомъ покрыть всъ увлеченія и пороки, которые такъ соблазняли и манили своей безнаказанностью. Едва ли у кого хватало силъ устоять противъ искушеній и стоически выдержать нравственный характеръ въ неравной борьбъ съ собственной природой, перетянувшей теперь на свою сторону всъ преимущества и шансы успъха.

По удачному выраженію Вицеля, двло вездв запахло плотью 40); никто не находилъ болёе причинъ сдерживать свои природныя вдеченія и не видълъ надъ собой уже никакой грозной, караюшей руки, которая бы ограничивала его чувственные инстинкты. "Отлученія отъ церкви уменьшились, замвчаеть тотъ же Вицель, --- каноническія розги сломаны, власть ключей разрушена. Поэтому-то дёдо идеть такъ не по христіански и порочно, какъ у духовныхъ, такъ и у мірянъ. Живуть, какъ будто неть Бога, грешать, какъ будто нёть ада, какъ неразумныя животныя, стремятся ко всему лишь временному и преходящему, все только къ этой троицъ-столу, постели и сундуку. Эта троица господствуетъ теперь надъ всёми"<sup>41</sup>). Самыя нравственныя понятія вакъ будто утратились изъ сознанія общества и произвели общій хаосъ и путаницу всёхъ отношеній. Такого глубокаго разстройства и разлада всёхъ нравственныхъ началъ современники не могли поставить въ аналогію ни съ какой другой эпохой изъ общей міровой исторіи. "Просмотрите теперь всв религія отъ начала міра, восклицаеть Швенкфельдъ,--найдете ли вы гдв нибудь меньше любви, върности, постоянства и правды, а также более самолюбія, наглости и менее страха Божія?" 49). "Никогда міръ не былъ испорченнёе, чёмъ теперь" 43) соглашается и Гляреанусъ. Такая ръзкая, коренная перемъна въ нравахъ особенно сказывалась среди самихъ Нъицевъ, которые ръшительно переродились вмёстё съ реформаціей и поражали современниковъ своей небывалой распущенностью. "Если посмотръть на древнюю исторію, говорить Сильвій Эгранусь, - то найдемъ,

- 4°) Dölling. I. 32.
- 41) Homiliae orthod. II. f. 196.
- 42) Epistola Thl. I. S. 159.
- <sup>43</sup>) Dölling. I. 196. vgl. Frank's Chronik. I. F. 262. a. b.



что въ продолжения 800 лётъ, съ тёхъ поръ, какъ Нёмцы стали христіанами, въ нъмецкой нація не было и не жило народа болве избалованнаго, болве достойнаго наказанія, болве распутнаго, чёмъ въ настоящее время, что большею частію происходить оть учения, которое презираеть и отвергаеть добрыя дъла. Всякій желаетъ свой гръхъ прикрыть заслугами Христа и подъ Его именемъ вести нехристіанскій образъ жизни" 44). Вицель особенно живо, характерно и съ безпощадной правдивостью описываеть эту тяжелую, удручающую картину, которую представляло нравственное состояние его злополучныхъ соотечественниковъ. "Видалъ ли ты когда-нибудь, говорить онъ,чтобы народъ повсюду былъ такъ безвъренъ, жестокосердъ, безбоязненъ и безсовъстенъ? Посмотри, какие господствуютъ грубые языческіе пороки, какія совершаются влодвянія, какіе размножаются грёхи. Народъ разнузданъ и выпущенъ на злодвянія и разнуздань въ такой степени, что едва ли его можно опять взнуздать. Грёхъ считается ни во что, такъ что все совершенно погрязло во гръхахъ. Благодъяніе, снисхожденіе, върность, простодушіе, трезвость, пізломудріе, доброжелательство и плоды такихъ благъ никогда не были у христіанъ необывновеннъе. Въ церкви Евангеліе уважають, а внъ ея оно не имъеть на мъста, ни сиды, ни права. И если виз церкви говорять объ Евангелін, то это звучить такъ, какъ будто кто въ домъ терпимости проповёдуеть о цёломудріи, потому что жизнь, нравы, пріемы, привычки, право и уставы встхъ основываются на скоропреходящемъ и плотскомъ удовольствіи и поставлены по язычески. А чёмъ кончится такая жизнь" 45). "Детскій возрасть этого раскола, замвчаеть онъ въ другомъ мвств, -- такъ сильно нечисть, то что же будеть, когда онъ состаръется?" 46). Подобные тревожные вопросы занимали тогда очень многихъ и были вакъ нельзя болёе законны и умёстны подъ тёми безотрадными впечатлёніями, которыя производила вся окружающая, наличная двйствительность; ихъ ставила самая жизнь и, нужно заметить,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Von der Gerechtigkeit des Glaubens und von d. Werken. Leipz. 1534. G. S. b.

<sup>&</sup>quot;) Ausleg. des Propheten Haggeus. Mainz. 1542. E. S. 2. a.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Apologie. A. 3. b.—A. 5. b.

далеко не располагала сознаніе къ какимъ-либо утвшительнымъ перспективамъ и обвщала будущность, еще болве жалкую и неприглядную.

Нравственный организмъ общества представлялъ какое - то грязное и мутное болото, въ которомъ быстро плодились и развивались всевозможные роды и разновидности порока; въ немъ видимо происходило внутреннее, болвзненное разложение, которое съ каждымъ днемъ все болве распространялось и выдвляло свои злокачественные ферменты. "Лукавая и коварная дютеранская секта, утверждаетъ Вицель, - такъ осыпана п покрыта разными гръхами, пороками и сквернами, что не имъетъ ничего себъ подобнаго. Съ каждымъ днемъ все это усиливается и возрастаеть до того, что должно довести до гибели ее и многихъ друзей перкви. Какой гръхъ и скверна теперь не въ модъ у лжеевангеликовъ?"<sup>47</sup>). Нужно согласиться, что Вицель въ этомъ случав нисколько не преувеличиваеть действительнаго положенія дъла и только объявляетъ результатъ своихъ непосредственныхъ наблюденій. Единогласныя свидётельства и опытныя показанія всвхъ безпристрастныхъ современниковъ вполнв подтверждаютъ и оправдывають подобные отзывы. Нравственный упадовъ и разслабленіе протестантскаго общества достигли такихъ крайнихъ и шировихъ размёровъ, которые не давали исключенія никакимъ видамъ и проявленіямъ порочной воли; здъсь можно наблюдать всевозможные фазисы и формы гръховнаго состоянія, отъ утонченныхъ до самыхъ грубыхъ.

Если любовь по справедливости признается основаніемъ и базисомъ всей нравственности, то у лютеранъ напротивъ преобладало какъ разъ противоположное начало. Любовь была слишкомъ идеальна и требовала много самоотверженія, что вовсе не соотвѣтствовало тому исключительному настроенію, которое переживало тогдашнее протестантское общество. Оно находилось еще подъ свѣжимъ обаяніемъ открывшейся свободы, которая нераздѣльно завладѣла сознаніемъ и волей какдаго и прежде всего заявляла ему о правахъ его собственной природы. Чувственные инстинкты и личные интересы заговорили съ удвоенной силой и заглушали всѣ лучшія, благороднѣйшія движе



<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Publicum Ecclesiae sacrum. Cöln. 1551. A. 4. a.

нія души человъка. Немногіе развъ были въ силахъ устоять противъ этой повальной слабости времени и могли сохранить добрыя станена своей нравственной природы. "Любви въ нъкоторыхъ людяхъ, сообщаетъ Дэнкъ, ---замътно только по искоркъ, въ однихъ болве, въ другихъ менве, хотя къ несчастію въ настоящее время и она почти во всёхъ людяхъ погасла" 48). Эгоизмъ и узвое себялюбіе сдвлались теперь едва-ли не главнымъ руководящимъ мотивомъ всей жизни, опредълявшимъ ея харавтеръ, цъли и отношенія. Своя рубашка ближе къ телувоть общій характерный девизь того времени, который одинаково носиль въ душъ и богатый и бъдный. Всякій старался жить только для себя и не считаль себя обязаннымъ какимилябо христіанскими отношеніями къ другому. Самыя естественныя чувства гуманности и состраданія смінились холоднымъ, .беэсердечнымъ равнодушіемъ въ нуждамъ и положенію бляжняго. "Теперь, увъряетъ Вицель, — отъ великаго до малаго никто не хочеть более серьезно помогать своему ближнему ни ласкою, ни благорасположеніемъ, ни ссудою, ни милостынею; пока продолжается поеннигъ, сохраняется и дружба. Проклятія и брань, прибавляеть онъ, ---никогда не были ужаснье между учеными и неучеными и нъкоторые даже хвастаются этимъ" 49).

Лихорадочное стремленіе къ наживѣ и алчность стали какъ бы общею болѣзнью времени. Культь золотаго тельца прочно утвердился въ сознаніи и жизни и имѣлъ своихъ фанатиковъ. Этого впрочемъ слѣдовало и ожидать. Съ тѣхъ поръ, какъ новое Евангеліе объявило свою амнистію и открыло широкій просторъ для всякой разгульной и привольной жизни, естественно должна была явиться особенная потребность въ матеріальныхъ средствахъ. Всякій старался обезпечить себѣ возможность полнѣе и шире пользоваться заманчивымъ правомъ и заручиться необходимымъ достаткомъ. Загробная будущность была застрахована вѣрою и не требовала никакихъ усилій, оставалось позаботиться о земной, и къ этому сводилась теперь вся цѣль и задача жизни. "Деньги и имущество—теперь новый Богъ, за-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Von der Liebe. 1527. A. 2. a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Evangelium Luther's. Leipzig. 1533. H. 4. a.

мвчаеть Вицель, --- новое поклоненіе діаволу: почти всв сердца привязаны въ этому. Деньги и имущество беруть,-и оставляють Павлу его благовъствованіе, живуть въ довольствъ,---и оставляють I. Христу Его небесное царство" 50). Эта погоня за наживой поглощала всв другіе интересы, производила общее разстройство всяхъ отношеній в принимала характеръ настоящей борьбы за существованіе; каждый думаль нажиться на счеть другаго и основываль свое благосостояніе на убыткъ и несчастіи ближняго. Все это производило взанмную фальшь и недовъріе другъ къ другу и дъйствовало на общество крайне деморализующимъ образомъ. "Если посмотръть на всъ дъйствія въ духовномъ и свътскомъ званія, говорить Франкъ, - то все пахнеть алчностью и нать ничего крома явнаго своекорыстія, такъ какъ всякій ищеть своего во вредъ и ущербъ другому, что было бы постыдно для Цицерона и всёхъ язычниковъ. Теперь всёмъ управляють деньги, и ссорамъ и спорамъ относительно временныхъ благъ нътъ конца" 31). Всъ нравственныя связи общества были въ высшей степени разстроены и неръдко вызывали правительство на особыя экстренныя мёры, направленныя къ тому, чтобы сколько-нибудь поднять и улучшить настоящее положение дълъ. "Среди евангеликовъ, утверждаетъ Вицель, размножается ложь, ссоры, процессы. Брань, злоба, клятвопреступленія и вражда возрастають въ такой степени, что даже правительство вынуждено вступиться съ новыми запрещеніями " 52).

Корыстолюбіе протестантовъ особенно соблазнялось на церковныя имущества и земли, которыя они готовы были считать своей законной собственностью. По крайней мъръ Конрадъ Адельманнъ ръшигельно утверждаетъ, что здъсь скрывался главный рычагъ самой реформаціи и важнъйшая побудительная причина всего движенія; онъ думалъ даже, что для успокоенія Германіи и возстановленія церковнаго единства совершенно достаточно, чтобы гражданская властъ приняла подъ свою охрану церковныя имънія и разъ на всегда положила конець ихъ безцеремонному расхищенію <sup>53</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Homiliae orthod. Postill oder Predigtbuch. Köln. 1539. II, f. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Frank's Chronik. I, F., 262, a. b.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Dolling., I, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ibid. I, 577-578.

На ряду съ управдненіемъ и захватомъ церковной собственности происходила самая безстыдная эксплоатація и всёхъ другикъ общественныхъ учрежденій, установленныхъ изстари съ благотворительной цёлью, что ощутительно отзывалось на положенія бъднаго класса. "Вопервыхъ, пишеть Вицель, я выставляю противъ вихъ то, что они почти всюду уничтожили стипендін, которыя наши родители съ большими издержками учреднии для бёдныхъ, что противно не только любви, потому что отнимають у бъдняковъ, противно честности, потому что не слёдуеть нарушать послёднюю волю умершихъ... 54). Вовторыхъ, оторваны и измёнены всё выморочные поповскіе лены, которыя представляють настоящую мидостыню, учреждены и отделены именно для милостыни. Очень ръдко они помогають бъднымъ, а между твиъ бедные должны доставлять туда оброки, конечно еще съ убытномъ себв, хотя въ этомъ вовсе нетъ надобности. Въ третьихъ, продолжаетъ онъ, изъ церквей взяты драгоценности, которыя не вездё были незначительны или плохи. Они ни одному бъднячку не пошли въ прокъ, тогда какъ въ прежнее время бъдный и богатый жертвовали и добывали ихъ своимъ потомъ и кровью" 55). Вообще нужно сказать, что протестантское население Германіи далеко не отличалось гуманностью по отношенію къ своимъ неимущимъ соотечественникамъ и крайне тяготилось всякой благотворительностью. Это особенно бросалось въ глаза по сравненію съ добрымъ старымъ временемъ, когда бъдняки и нищіе пользовались общимъ участіемъ и состраданіемъ. "Въ старину, замёчаеть Вицель, были христіане, которые такъ любили бедныхъ нищихъ, что называли ихъ своими господами, даже сыновьями, нёкоторые обмывали имъ ноги, стлали постели, стряпали и прислуживали имъ за столомъ, какъ Самому Христу. Теперь же дошло до того, что имъ запрещаютъ входъ въ города, выгоняють ихъ, запирають предъ ними двери, какъ будто бъдные несчастные люди-черти и заклятые враги всей страны" 56). Если и продолжали существовать некоторые доброхотные сборы

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vom Beten, Fasten und Almosen schriftlich Zeugniss. Eisleben. 1535, B. b. B. 2. a.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Ibid. P. 4, a. b.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Homiliae orthod. Postill oder Predigtbuch. II, f. 91.

въ пользу бъдныхъ, то они были слишломъ ничтожны по недостатку вкладчиковъ, и притомъ не всегда доходили по назначенію. "Новая кружка для бъдныхъ, которую они устроили, прибавляетъ Вицель, главнымъ образомъ приноситъ пользу только настоятелямъ секты, а бъднымъ едва достаются тъ поенниги, которые собираютъ по воскресеньямъ. Сумма же сбора чрезвычайно плоха по свидътельству ихъ собственныхъ жалобъ. Ръдко кто расположенъ въ пользу этой кружки и никто не отрицаетъ, что бъдные и убогіе подъ ихъ господствомъ живутъ скуднъе и больше голодаютъ, нежели это случалось въ римской церкви" <sup>57</sup>).

Впрочемъ скупые для другихъ, лютеране не жалъли тратиться на собственныя удовольствія и прихоти, воторыя нізжили ихъ избалованную чувственность. Они не любили отказывать себъ въ томъ, чего требовала ихъ извращенная природа, и жили всегда по ея указанію. Невоздержность и пьянство составляли типическую, характерную черту лютеранина. Послёднее всегда считалось національной слабостью нёмцевъ, но теперь они превосходили сами себя. "Такого пьянства, говорить Франкъ, никогда не было,-начиная съ женщинъ до дътей. Вообще, всъ хотять обжираться и пьянствовать, заблаговременно пріучають къ этому дэтей, вливають имъ вино въ колыбель, опасаясь, что они сами собой, пожалуй, не научатся этому. Что же удивительнаго въ томъ, что жиды и турки богаты? У нихъ работають, а у насъ обжираются и пьянствують " 58). Постоянныя оргія, попойки н вообще вся эта безпорядочная, невоздержная жизнь у многихъ отзывалась на ихъ здоровьи и позволяла замёчать даже со стороны общую слабость и болтэненность поколёнія. При нашихъ предкахъ, признается самъ Меланхтонъ,-не было еще такихъ кутежей, которые распространяются все болье и болье среди нашихъ современниковъ. Я самъ не могу очень воздерживаться въ пищъ и питьв, что происходить отъ того, что таковъ обычай,-и однако я думаю, что еще не совстмъ невоздерженъ.--Поэтому, я обывновенно сътую на болъзненность нашего поко-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Retectio Lutherismi. G. 2. b.--G. 7, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>') Seb. Frank von dem gräulichen Laster d. Trunkenheit... Ohne Druckort. 1531, D. a.

лёнія. Мы, нёмцы, объёдаемся и опиваемся до болёзни, бёдности и до самаго ада"<sup>59</sup>).

Всв подобныя вакханали и бражничанья обыкновенно совершались во имя самаго Евангелія, сопровождались и разнообразились оживленными бесёдами въ духё новаго ученія. Дютеранинъ даже среди шумной попойки не забывалъ, что онъ послъдователь Евангелія, и твмъ болве старался выставить это на видъ, что вся наличная обстановка напоминала ему объ его свободъ, безпечности и безнавазанности. "Кутежъ, пьянство и банкеты, утверждаеть Гетцеръ, повсюду мвшаются съ Евангеліемъ, такъ что это и называется свангелическимъ кутежемъ... Тотъ считается тамъ всвхъ евангеличнее, вто всвхъ грубе причить и всёхъ распутнёе неистовствуеть, кто всёхъ людей можеть считать порочными и позорить противныхъ (какъ называють они папистовь). Но евангельски это или нёть, заключаеть онь, --- доказывать много нёть нужды, потому что это исходеть оть діавода, а не оть Бога" 60). По сдовамъ Меланхтона, пьянство до такой степени утвердилось въ привычкахъ и образъ жизни протестантовъ, что превратилось въ чисто органическую потребность, поглощало всв другіе интересы и стало чуть ли не первостепенной задачей самой жизни; для многихъ трезвость была совершенно незнакома и представлялась едва ли не физической невозможностью. "Въ народъ такое варварство, увъряетъ онъ, -- что большинство думаетъ, что они, если проведутъ одинъ день въ трезвости, не переживутъ слъдующей ночи. Сами дъла говорять и ежедневные примъры въ несчастію еще болъе доказывають, что въ этихъ странахъ не заботятся почти ни о чемъ болве, какъ только объ устройствъ пирушекъ, попоекъ и скотскаго пьянства" <sup>61</sup>). Бывало даже много смертныхъ случаевъ всявдствіе пзлишней невоздержности. Такъ въ 1540 году въ Виртембергв особенно удался сборъ винограда, -и въ этой неболь-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Melanchtonis Postilla ex collect. Pezelii. 1594. Dom. 2. Adv. p. 41. Annotationen zu den Propheten. Eisleben. 1536. II, F. 7, b.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Von den evangelischen Zechen und von der Christen Red aus heiliger Geschrift. 1525. a. 3.

<sup>&</sup>quot;) Melanchtonis Comment. in Matthaeum. 1548. Opp. III, p. 343.

шой, малонассленной области, по свидътельству Затлера, умерло за пирушками болъе 400 человъкъ 6<sup>2</sup>).

Вообще, жизнь лютеранскаго общества приняла совершенно эпикурейское паправление и всецёло вращалась около плотскихъ, животныхъ инстинктовъ, которые оттъсняли всъ другіе высшіе интересы. Лютеранинъ сумвлъ приручить свою совъсть, держалъ ее въ рукахъ и беззаботно следовалъ внушеніямъ своей природы, оставаясь върнымъ принципу и утвшаясь волшебнымъ талисманомъ въры. "Какъ близко родственна эта секта съ эпикурейцами, говорить Вицель, - энаеть всякій баньщикъ и дитя на улицв. Грвхи для нихъ почти все равно, добродвтели они унижають, противъ доброй жизни, поста, девства и подобнаго они умвють сказать очень много и на двлв дають совершенную волю своимъ наклонностямъ. Многіе, я слышалъ, говорять: развъ ты думаешь, что Богъ заботится о моихъ двлахъ или грвкахъ, если только я вёрую?" 63). Всего прискорбите было именно то, что такой образъ жизни нисколько не считали зазорнымъ и предосудительнымъ, напротивъ, проводили его совершенно увъренно и сознательно, во имя самаго принципа. "Что касается до жизни, замвчаеть опять Вицель, то большая часть секты давно согласна, что они именно сарданапалисты (послёдователи Сарданапала) и питаютъ въ душт надгробную надпись, надъ могилой этого наставника: вшь, пей и наслаждайся женщинами, остальное все ничто! Между твмъ на устахъ имъютъ Евангеліе" 64).

Въ такомъ направленіи иден Лютера двйствовали неотразимо на всякаго новаго послёдователя; послё недолгаго броженія все болёе слабёла и развращалась воля, затемнялось нравственное сознаніе, —и человёкъ быстро скользилъ по наклонной плоскости въ темный омуть разгула, порока и самой непристойной жизни. Неремёна происходила рёзкая и крутая, часто до неузнаваемости. "Я знаю одного, увёряетъ Эразмъ, —котораго я въ продолженіи десяти лётъ любилъ, какъ сына, и который съ своей стороны почиталъ меня отцомъ, —отъ природы склоннаго къ добру. Но лишь только онъ всосалъ этоть евангелическій духъ,



<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Dölling. II, 652-653.

<sup>&</sup>quot;) Retectio Lutherismi. H. 8, b.

<sup>&</sup>quot;) Epist. ed M. B. F. M. 3. a. N. a.

онъ сталъ, вопреки всёмъ ожиданіямъ, хорошимъ игрокомъ въ кости, ночнымъ картежникомъ, переряженнымъ охотникомъ за проститутками, защегодялъ, опоясанный чрезвычайно длиннымъ мечемъ и задумалъ жениться" <sup>65</sup>).

Самые грубые, нетерпимые пороки и даже общественныя преступленія стали повторяться гораздо чаще, нежели въ прежнее время при господствъ католицизма. "Убійства случаются теперь болъе, чъмъ угодно Богу, утверждаетъ Вицель, — равно какъ и лгутъ, крадутъ и прелюбодъйствуютъ; они хотятъ теперь хвалиться этимъ" <sup>66</sup>). Злопамятность и истительность по отношенію къ личнымъ врагамъ достигли также небывалыхъ размъровъ; "если они что-либо потерпятъ отъ своего противника, то это, по словамъ Вицеля, — одно изъ семи чудесъ свъта" <sup>67</sup>).

Вообще, вся нравственная жизнь послёдователей Лютера представляла въ высшей степени мрачную и неприглядную картину, въ которой всюду преобладали однъ лишь темныя краски. Общество переживало какое-то странное, рёшительно ненормальное состояние, одну изъ эпохъ нравственнаго вризиса. Добродътель вовсе упала въ цвив и по роковому недоразумвнію помвиялась ролью съ порокомъ. Вездъ ощущалась накая-то спертая, удушлевая атмосфера, общий хаосъ, распущенность и полное омертвёніе всякаго нравственнаго чутья. Для свёжаго человёка трудно представить, чтобы общество, называющее себя христіанскимъ, могло такъ выродиться въ самыхъ коренныхъ началахъ и правилахъ жизни. Это общее извращение и разложение всего правственнаго порядка очень сильно и энергично описываеть Вицель, хотя и въ сжатой форме экстракта. "Я ясно заметнить, утверждаеть онъ, - какъ чрезъ эту звёрски-грубую секту христіанство нало-по-малу обращается въ магометанство, церковьвъ разбойничій вертепъ, таинства-въ экскрементъ, проповъдивъ простыя забавы, Слово Божіе-въ слово Лютера, псалмопъніе-въ звъриный ревъ, согласіе-въ раздоръ, порядовъ-въ неустройство. Обязанности благочестія, религіозныя занятія и

<sup>44)</sup> Rei Dölling. I. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Annotationen zu den Propheten. Eisleben. 1536. II. f. 209. b.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Homiliae orthodoxae, I, f. 111.

упражненія, строгая дисциплина, умерщвленіе плоти и ночныя бодрствованія, страхъ, стыдъ, върность, въра и добросовъстность, какъ я вижу, падаютъ; а секты, дъла противныя религіи, любовь къ міру, отвращеніе къ предметамъ Божественнымъ, необузданный произволъ, страсть къ наслажденіямъ, безстыдство, въроломство, дикія удовольствія и распутство возрастаютъ непомърно; однимъ словомъ, все небесное вытъсняется земнымъ. Я согласенъ съ тъмъ, прибавляетъ онъ, что и прежде этого отдъленія благочестіе было нечисто и обыденная жизнь была полна недостатковъ, но теперь то и другое идетъ ко дну" <sup>св</sup>).

Благочестивая жизнь стала мишенью для насмещевъ и возбуждала дружное преслёдованіе. Если кто не совсёмъ еще утратилъ совъсть и обнаруживалъ намъреніе сколько-нибудь исправить и упорядочить свой образъ жизни, того начинали стыдить и увъщевать, какъ человъка, который сбился съ надлежащаго пути и сделался жертвой заблужденія; его считали долгомъ убедить въ безполезности добродътели и намекали объ оскорбления, которое наносится Христу въ его благочестивой жизни. "Если теперь вто занимается серьёзно исправленіемъ жизни, замвчаеть Вицель,-тоть долженъ быть непремённо ферисей и низвій лицемвръ и принужденъ выслушивать следующее: разве ты хочешь одинъ только жить иначе, чёмъ прочіе люди? Глупецъ, ужели ты съ одними дълами хочешь попасть на небо? Еслибы I. Христосъ нуждался въ двлахъ человъческихъ, то Онъ не пострадаль бы на Голгоов. Онъ знаеть нашу слабость и охотно прощаеть грѣшниковъ; Онъ призываеть ихъ прежде праведныхъ, только бы они любили Евангеліе и върили въ Него" 69). Открытая и бевзаствнчивая порочность служила аттестаціей честнаго, хорошаго христіанина, а всякая попытка къ улучшенію жизни третировалась, какъ измёна чистой вёрё и навлекала подозрёнія въ солидарности съ анабаптизмомъ 70). Вообще, проповъдь Лютера и его ретивыхъ помощниковъ увёнчалась полнымь успёхомъ и отозвалась въ его слушателяхъ ръшительнымъ и упорнымъ предубъжденіемъ противъ добрыхъ дълъ, которыя претили



<sup>(\*)</sup> Epist. ad R. A. J. C. H. Dd. a. b. 2. a.

<sup>&</sup>quot;) Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ep. ad. M. B. F. M. 3. N. a.

имъ самымъ своимъ названіемъ. На этой антипатіи основывалась даже цълая серія бранныхъ словъ и новая усовершенствованная техника ругательствъ, которыми лютеране клеймили своихъ протявниковъ. "Дошло до того, увъряетъ Вицель,-что нъкоторые сектанты съ яростію отворачиваются оть слова дъло. Некоторые не могуть слышать, если вто-нибудь упоминаеть о дълахъ; особенно пасторы отворачиваются съ ужасомъ и противъ того, кто о нихъ упоминаетъ, имѣютъ самое дурное подозръніе, какъ противъ паписта, т.-е. человъка хуже сретика. Отсюда возникають слёдующія бранныя слова: святой дёлами, праведный дёлами, лицемёръ, фарисей, монахъ. Поэтому тё, которые проводять жизнь свою въ добрыхъ дълахъ, осмъиваются, осуждаются п считаются врагами Христовыми. Вследствіе этого, продолжаеть онъ, --- теперь многіе сектанты стыдятся дёлать добро, въ чему все-таки побуждаеть ихъ остатовъ совъсти. Нъкоторые думають, что они добрыми делами погрешають противъ Крови Христа, - до такой степени сощлись они съ мизніемъ Лютера, что двла- ничто, что они-грвхъ, мусоръ и уничтожають Кровь Христову, оспаривають Евангеліе и не могуть существовать подлё вёры<sup>471</sup>).

Нравственному состоянію протестантскаго общества совершенно соотвётствовала и религіозная его жизнь, находившаяся въ такомъ же безнадежномъ кризисё. Проповёди Лютера и здёсь внесли свою отраду. Если самъ реформаторъ обходилъ и недосказывалъ нёкоторые выводы, то его слушатели строго выдерживали послёдовательность и дополняли намёренные пробёлы. Они легко освоились съ основнымъ положеніемъ, что нужна одна только внутренняя вёра, и совершенно логически исключили все другое, что не имёло къ ней непосредственнаго отношенія; они сознавали свое право и свободу и не считали нужнымъ стёснять себя никакими прикладными обязанностями. Лютеранинъ тщательно оберегалъ духовный характеръ своей вёры и воздерживался отъ всякихъ внёшнихъ проявленій своего чувства, которыя были излишни и по его понятіямъ могли только профанировать чистую, идеальную природу вёры. Все содержаніе

<sup>&</sup>quot;) Confutatio calumn. vesp. I. Ionae D. 4. b. E. a. 1533.

его религіозной жизни и весь кругь ся отправленій исчерпывались именно только втрою и не переступали границъ одного лишь внутренняго, субъективнаго сознанія. Все это сообщало какую то удручающую пустоту, косность и безжизненность его религіозному чувству, твиъ болёе, что самая въра у большинства не имвла живаго, двятельнаго характера и ничемъ не отличалась оть простаго разсудочнаго знанія. При восходящемъ свётё Евангелія, говорить Швенкфельдъ,-опять распространилось вымышленное, мертвое лжевъріе и невъдъніе объ истинномъ духовномъ познании Христа и объ истинной живой въръ, такъ что теперь еще многіе дюди считають такую мертвую, историческую въру за истинную, живую и спасительную, и чрезъ нее безъ покаянія и исправленія жизни разсчитывають получить спасеніе; такъ заблуждаются и обманывають себя, хотя никто не желаеть действовать " ??). Мечтательныя иллюзіи и напускное бездвятельное самообольщение наполняли все содержаніе и объемъ редигіозной жизни дютеранина, обнажали ее отъ всякихъ конкретныхъ формъ и устраняли изъ нея всякіе положительные элементы. Вообще религіозная двятельность протестантовъ носила по преимуществу отридательный харагтеръ и чуждалась всего того, что имбло значение для религиознаго чувства, что возбуждало, разогравало его и служило для него выраженіемъ. У лютеранъ въ этомъ случав была совершенно своеобразная логика, которую они употребляли для оправданія . своего религіознаго поведенія. "Сектанты, говорить Вицель,строять такіе силлогизмы: попы и монахи были плуты, --- слёдовательно, исповёдь недействительна. Они служили мессы за деньги,-поэтому месса недвиствительна. Они отлучали оть церкви должниковъ, --- поэтому отлучение недъйствительно; всенощныя и вечерни пъли съ неохотой и досадою, тамъ были ихъ губы, а не умъ и сердце, -- поэтому недъйствительны и службы" 73).

Очевидно, что общая постановка религіознаго дёла здёсь соадалась по контрасту съ католицизмомъ, — и на ряду съ собственно лютеранскимъ принципомъ имёла мёсто значительная доля предубѣжденія противъ формъ католическаго быта. Если самъ Лю-



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Apologie F. 82. a. Vgl. Von der Erbahuung. des Gewissens. A. 3. a.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Von der Busse, Beicht und Bann. 1534. D. b.

теръ быль не всегда постояненъ и неръдно допубналъ нъкоторыя вявшнія формы поклоненія, то его последователи строже держались указанныго имъ направленія и ревниво уклонялись отъ всякаго видинаго выраженія своей въры. Всв въковыя формы и обряаы христіанскаго богопочтенія, освященные кревностью и служивтіе въ упражненію религіовного чувства, были осмбяны и отставлены за ненадобностью. Самодовольная и брезгливая въра протеотаята счятала лишнею даже молитву, которая потеряла теперь эсе свое значение и постеменно вовсе выходила изъ употребленія. Самъ Лютеръ, какъ ны виделя, усердно ратоваль противъ молятвы, а его ретивые сотрудники вториля ему еще настойчивве. Неудивительно, что дело разренилось крайнею апатiей и холодностью, которыя все болёе развивались въ обществе но отнопенно въ молитвъ и незамътно назвели се до какого-то каррикатурнаго занятія, предосудительнаго и вазорнаго для всякаго истяннаго христіанина. Челов'ять моляцийся и особенно кольнопреклоненная поза, молнувенная нестикуляци-все это казалось уже налимъ то анахрондамомъ, зувяло стариной и возбуждало общін насм'яшки. "Лютеранская секта, описываеть Вицель, нъсколько лътъ уже повсюду оъ публичныхъ проповъдяхъ оснаривала ото дило, молитву: зачинъ молиться, зачемъ молиться? Моличной ты мало выячраещь предъ Богомъ, И при этомъ соыланись на Мо. 6 и 24 гл., год Господь поряцають молитву оприсеевъ, и на Ісон. 4 лд, гдъ поримотся мелятва санаряяъ... Тогда они ропустные обыкловенную моднуву мірянъ, токъ какъ нётв ничего хорошего во всихъ монатвенникахъ, будь они натичение пли ибиецкіе; не доляно быть больше никокой молитвы, пром'я ---Ониче мажь, хотя накоторые значительно совращали и эту. Вдовы, пречастники, лежащие на вольнихъ и молящиеся, должны быть осмънваены. А бывала ли какая проповъдь, гдъ ни приходилосв бы выслушивать о молитва и пость? Что все это дайотвительно такъ, продолжаеть онъ,---ото видно на вашемъ народя, ноторно постоянно отговаривали оть этого дёла, такъ что очень немногіе теперь изъ нихъ молятся или разъ въ недблю думають о молитвъ. Если кто среди нихъ молится, на того всякій смотритъ съ удивленіемъ и говорить: вонъ кто-то тамъ молится, кто это? и уже того подозръваютъ, что онъ папистъ и привязанъ въ внёшнимъ дъламъ Какъ много среди васъ стыдятся молитвы, какъ

Digitized by Google

монашескаго дёла? Боже мой, какъ евангелики презираютъ внёшнія выраженія смиренія въ молитвъ? Какъ стало странно пасть на свои колёна и молиться? Какъ глупо теперь подымать руки въ небу и молиться? Какъ необычно стало видёть, если кто-нибудь наклоняетъ свою голову, ударяетъ себя въ грудь и молится? Стало теперь смёшно, что прежде было похвально; становится посмёшищемъ то, что прежде было серьёвно "<sup>74</sup>). Напрасно потомъ тёже проповёдники старались поднять и воротить прежній авторитетъ молитвы; оальшивая нота слишкомъ ясно сквозила въ ихъ запоздалыхъ увёщаніяхъ и уже не могла обмануть привычнаго слуха протестантовъ. "Скоро можно, вамѣчаетъ при этомъ Вицель, —спихнуть внизъ горную скалу, но кто можетъ вкатить ее опять наверхъ "<sup>73</sup>).

Тоже самое следуеть сказать и относительно общественныхъ богослуженій, которыя посвщелись очень редко, —и то больше по исключительнымъ побужденіямъ. Въ народъ утратилось всякое уваженіе къ мессъ и въра въ ся значеніе. Если она ме имветь самостоятельной силы подла вары, разсуждали протестанты-то къ чему же и утруждать себя бевполезнымъ богемольемъ? Притомъ же всъ привыкли въ католичествъ къ торжественной и величавой обстановка богослужения и къ вышнымъ церемоніямъ, в теперь все это было упрощено или уничтожено. "Народъ, увъряетъ Вицель, --- не высокаго инънія о столь висзапно изминенныхъ и наминаемыхъ литургическихъ обрадахъ, которые къ тому же профанируются, будучи унижаемы до самыго обыкновеннаго и обыденнаго. Евангелисты призывають своить христіанъ къ богослуженію и просьбами и угрозами, но они не ходять. Ходять почти только беременныя женщины ная льстецы пасторовъ или наконецъ такіе, которые желають чрезъ таниство освободиться отъ своихъ гръховъ, какъ ихъ учаять" ?"). "Мы начали здесь цеть обедню, когда были турки, говорить Пиригеймеръ, ---а теперь и она уничтожена" "). Тоже подтверж-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Von Beten, Fasten und Almosen schriftlich Zeugniss. Eisleben. 1535. B. b. B. 2<sup>.</sup> a.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. B. S. a. b.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Retectio Lutherismi. F. 7. b.

<sup>&</sup>quot;) Murr's Journal zur Kunstgeschichte u. Literatur. Thl. X. S. 39-46.

даеть и Еразмъ: "общественная молитва, говорить онъ, — оставлена; великое множество теперь вовсе не молится. — Месса отмёнена, а что поставили лучшее на ея мёсто?"<sup>78</sup>).

Даже выгодныя и утёшительныя преимущества евхаристіи, обёщавшей полное отпущеніе грёховъ, не соблазняли и не приелекали протестантовъ, такъ что пасторамъ нерёдко приходилось прибёгать къ различнымъ уловкамъ и даже подкупамъ, чтобы только заманить къ причащенію <sup>79</sup>). Большинство относилось къ таинству очень поверхностно и пренебрежительно, и нёкоторые обходились безъ него нёсколько лётъ. По свидётельству Вицеля, "многіе оставались безъ причастід лётъ семь или восемь, а такихъ, которые не причащались три или четыре года, еще гораздо больше "<sup>80</sup>). Впрочемъ и сами пасторы очень неохотно и лёниво приступали къ таинству и своимъ примёромъ только поддерживали общую апатію <sup>81</sup>).

Сравнительно большимъ вниманіемъ пользовалась проповёдь, но и она посвщалась больше ради моды и подъ условіемъ хорошаго, нетребовательнаго пастора или остраго, пикантнаго содержанія. Охотно слушаля только то, что потворствовало свободъ и чувственности, и оситивали всякую неосторожную попытку къ двйствительному правоученію. "Что правится плоти, увъряетъ Швенкфельдъ, и служить собственной пользв, то съ удоводьствіень принимають, а оть другаго тотчась отступаются " 82). .Они съ жадностью слушають, говорить Меланхтонъ, тв демагогическія проповёди, которыя расширають пределы свободы и дають просторъ страстямъ, -- проповёди скорёе циниковъ, нежеди христіанъ, -- которые провозглашаютъ, будто ложно утвержденіе, что добрыя двла необходимы. Потоиство подивится тому, заключаеть онъ, -- что накогда быль такой башеный вакь, когда могло встръчать одобрение подобное сумазбродство" \*3). Если проповёдникъ интересовался количествомъ слушателей и не хотёлъ

- ") Publ. eccl. sacr. B. 3, a.
- \*\*) Evang. Luther's C. 4. b.
- \*1) Publ. eccl. sacr. B. 3. a.
- \*2) Epistolar. Thl. II. Bd. II. S. 667.
- <sup>83</sup>) Melanchtonis object. et resp. ed. Pezelius. P. U. p. 289.

**28**\*

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Dölling. I, 16.

одинъ услаждаться своей проповъдью, то ему слъдовало отказаться отъ всякихъ притязаній на мораль и обличеніе и приспособлять свои проповъди къ господствующему, плотскому вкусу общеотва; въ противномъ случав онъ рисковаль поучать голыя стъны. "Если пасторы, замъчаетъ Эразмъ,—съ такою же неумолимою жестокостію гремять противъ ихъ пороковъ, съ какою они шумятъ противъ пороковъ пасторовъ, то для меня неудивительно, что у нихъ бываетъ только три слушателя" въ).

Священныя изображенія и иконы не только вывелись изъ употребленія, но иногла подвергались даже рѣшительному гоненію со стороны фанатиковъ свободной вѣры. Надъ ними глумились, выбрасывали ихъ вонъ, сжигали, словомъ, воѣми инивизиціонными иѣрами старались вымѣстить на нихъ ошибки прежняго благоговѣнія. Можно было подумать, что воротились времена древняго иконоборства. "Наши мечтатели изъ новой септы, утверждаетъ Вицель; ненавидятъ и отвергаютъ изображенія овятыхъ, по-іудейски а фелиціански срываютъ ихъ внизъ, разсѣкаютъ и сжигають, какъ будто они хотятъ надъ деревомъ одѣлаться рыцарями"<sup>въ</sup>). Такія преслѣдованія не были тольно единичными изленіями, случайными выходками отдѣльныхъ липъ, но очевидно исходили изъ принципа. Бывало, что цѣлые города ополчались противъ иконъ и изгоняли ихъ изъ своей черты"<sup>во</sup>).

Впрочемъ мѣсто, которое принадлежало иконанъ, не осталось вовсе празднымъ. Его заняли другія изображенія, — и прежде всёго портреты самого Лютера, его жены и другихъ предстайителей новой церкви. Каждый считалъ едва ли не священнымъ долгомъ запастить подобными картинами для памяти и въ знакъ своего уваженія. "Извѣстно, говоритъ Вицель, — что изображенія вашего апостола и апостольши (жены Лютера) пользуются у васъ бо́льшимъ уваженіемъ и почетонъ, чъмъ изображенія святыхъ церкви. Можно найти такихъ, которые скорѣе захотятъ обойтись безъ образа Распятаго и Маріи, чъмъ безъ портретовъ этого монаха и монахини" <sup>вт</sup>). Наряду съ упомянутыми

<sup>\*\*)</sup> Bei Dölling. I. 19.

<sup>\*6)</sup> Catechismus Ecclesiae. Leipzig. 1535. C. c. 3, b.

<sup>\*\*)</sup> Erasmi opp. omn. ed. Lugd. III. 1. p. 846.

<sup>\*&#</sup>x27; De moribus haeret. C. 7. 6.

нвображеніями всюду во множествъ встръчались и другія кар; тины, преимущественно изъ современнаго жанра и не всегда пристойныхъ сюжетовъ. Очевидно, что недостатокъ иконъ заставляль искать другой живописи, которая бы болье отвечала настроенію и вкусамъ времени. "Вмъсто изображеній святыхъ, разсказываеть тоть же Вицель, они нарисовали намъ свои собственныя картины, вмёсто древнихъ евангелистовъ --- новыхъ. вивсто первыхъ христівнъ-теперешнихъ еретиковъ. Когда входишь въ ихъ дома, то не видищь ни одного изображения, которое располагало бы въ благоговёнію, а тщеславныхъ турецкихъ нашей, сулеймановъ и другихъ хвастуновъ. На всъхъ дверяхъ и ствнахъ этихъ сектантовъ видны солдаты, купанья распутныхъ женщинъ, танцы, музыканты, банкеты, охоты, сражения и другия свътскія вещи, которыя многихъ привлекають во злу. Такою нечистотою они укращають теперь свои жилища, и притомъ осуждають техъ, которые украшають церковь образами древнихъ, истинныхъ святыхъ" \*\*).

Вибств съ другими христівнскими установленіями и кажется раньше и охотнъе всего были уничтожены посты. Это была одна изъ самыхъ благодарныхъ мъръ, предпринятыхъ Лютеронъ, которая значительно подкупада въ его пользу общественное мивніе. Не нужно было много такта и дальновидности, чтобы разчитать върный успъхъ этой житейской приманки. Если вообще пость считается тяжелымъ и обременительнымъ подвигомъ, то нъмцы кажется тяготидись имъ всего болбе и съ жадностью ухватились за открывшуюся возможность освободиться отъ невольнаго, ственительнаго воздержанія. Оть благочестиваго обычая скоро не осталось и слъда. Въ Германіи образовалась даже очень характерная поговорка: "онъ-лютеранинъ, не поститса» не молится и т. д." <sup>в</sup>). Въ протестанскомъ обществъ теперь уже ръдко можно было встратить человака, который бы соблюдаль посты, да это было и не совсемъ безопасно; постничество теперь стало грёхомъ, предосудительнымъ ханжествомъ и компрометтировало человъка, какъ паписта и лицемъра. "Посты, замвчаеть Франкъ, стали теперь гръхами, и, кто противнаго

<sup>\*\*)</sup> Catechimus Eccl. C. c. 3. 6.

<sup>\*\*)</sup> Vom Beten, Fasten uud Almosen sehriftlich Zeugniss. I. 3. a.

мнѣнія, тотъ папистъ и праведникъ<sup>« эо</sup>). Вообще въ лютеранствѣ на этотъ счетъ установилась совершенно своеобразная точка зрѣнія. Такое или иное отношеніе къ посту стало мѣриломъ всего религіознаго склада даннаго лица. Уваженіе и соблюденіе поста считалось едва ли не нарушеніемъ самаго христіанства, и наоборотъ — отрицаніе постничества стало вѣрнымъ

1

домъ всего религіознаго склада даннаго лица. Уваженіе и соблюденіе поста считалось едва ли не нарушеніемъ самаго христіанства, и наобороть - отрицаніе постничества стало върнымъ признакомъ настоящаго христіанина и обезпечивало для человъка прочную репутацію въ обществъ. Понятно, что всякій старался заручиться лестной рекомендаціей и выставить на ноказъ свой инберальный взглядь на дело. Невоторые публично съ циничной откровенностью хвастались своимъ презръніемъ къ постничеству и доходили до юмористическихъ, каррикатурныхъ выходовъ. "Нёкоторые думають, увёряеть Вицель, что они не христівне, если провели одинъ день безъ мясной пищи, воторую они имъютъ, и есть очень многіе, которые хотять хвастаться этимъ передъ знакомыми и незнакомыми. На первыхъ порахъ они въ постные дни ходили здёсь съ жаркныть по улицамъ, сидёли на площади и ёли мясо. Были нёкоторые, которые такъ приноравливались, что обыкновенно въ пятницу приглашали гостей, и въ особенномъ ходу была ораза: сегодня столъ лучше, чёмъ въ другой день. Поэтому для противоположности они всего хуже живуть плотски, когда бываеть постный день. Они мало заботятся о томъ, чтобы жить такъ въ другіе дни, только бы пятница не обходилась безъ этого. Чужіе гости у нихъ должны были всть мясо, часто недовольные этимъ, и особенно тв, которые ямъ были извъстны, какъ не лютеране. Еслибы ты, продолжаеть Вицель, пригласилъ пастора въ пятницу къ себв въ гости и не влъ мяса, то онъ не былъ бы въ тебв увъренъ, а подозръвалъ бы, что ученіе это еще не принесло тебъ никакой пользы. Или, еслибы кто узналь, что мясныя лавки не были отперты въ постный день, то, повърь мнъ, онъ ужаснулся бы и побоялся, что люди утратять плодъ, изменятся и не будуть уже евангелистами" "). Многіе не выносили самого слова - посто, не хотъли объ немъ упоминать и слушать и от-

<sup>. \*\*)</sup> Von dem gräulichen Laster d. Trunkenheit. 1531. A. 4. 6.

<sup>&</sup>quot;) Vom Beten, Fasten und Almos. schriftlich. Zeugniss. I. 3. a. 6.

вергали его со всею самоувъренностью, какъ заблуждение и обманъ панства <sup>э</sup>?).

Словомъ, все, что было хорошаго въ католичествъ, всъ установленія, клонившіяся къ ограниченію плотекихъ инстинктовъ и къ упражненію релягіозно-правственныхъ силъ человъка, были отвергнуты и, наоборотъ, оставлено все, что могло потворствовать чувственности. Посты, напримъръ, были уничтожены, а карнавалъ остался во всей силъ, всенощныя бденія прекратились, а праздничныя пирушки продолжались въ удвоенныхъ размърахъ \*\*).

Это же сластолюбивое направление заматно сказывалось въ понятіяхъ и правтние брачной жизни. Если прежде церковь всегда одобряда и считала похвальнымъ воздержаніе отъ брана. то въ лютеранствъ сложилось совершенно обратное представление о дълъ. Въчное дъвство теперь порицали, какъ ненориальное и предосудительное явленіе; напротивъ, брачное состояніе стало чъмъ-то обязательнымъ и освобождено отъ всякихъ ваноническихъ ствененій. Безбрачіе относилось въ существеннымъ недостатвать человёва и навлекало общее негодование. Въ такомъ же отношении инвние общества стояко и ко вдовству, если оно сохранялось въ теченіе продолжительнаго времени. Оно глумилось надь вковцомъ, если онъ воздерживался отъ новаро сожительства, и легкомысленно одобряло другаго, который по смерти одной жены спъшнях запастись новой подругой, чтобы потомъ при случать смёнить ее третьей. "При новомъ Евангели, сообщесть Вицель, въчное двество представляеть ръдкую гнусность. Слова св. ан. Павла: остался ли ты безъ жены, не ящи жены, у этихъ евангеликовъ звучать совсёмъ не по евангельски. Какъ же? Тотчасъ же бери жену, выходи замужъ, молокъ ты или старъ; дълай это поскорве; умираетъ одна, бери своръй другую и двлай свадебный пиръ. Если жена попалась влоха, возьми служениу или, прогнавъ ее (жену), женись на другой, несмотря на то, жива ли та или умерла, потому что похотлявоеть не кожеть оставаться безъ удовлетворения" 14).

<sup>&</sup>quot;) Conciones triginta orthodoxae. f. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Retectio Lutherismi. C. a. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Homiliae orthod. Postill oder Predigtbuch. Köln. 1539. II. f. 198.

Очевидно, чувственность и животная природа въ гласахъ протестанта цёнились выше всего, и считалось преступнымъ насиліемъ замедлять и сдерживать ихъ естественныя влеченія. Ниманія правственныя, платоническія соображенія при этомъ не могли имъть мъста и отступали предъ всеенльнымъ деонотивмомъ илоти. Любовь къ умершей жентв и уваженіе къ ея паияти ръдко могли удержать протестанта отъ втораго брака, потому, что этого требовала его разнузданная природа, а общесявенное мизніе заранёе объщало свое одобреніе. Неръдко были случан, что вдовцы вскоръ послъ похоронъ супруги приичмались за новое сватовство и съ трудомъ обходились въ одиночестве нёскелько недъць, не говоря уже о мъсяцахъ. Такіе записные аматёры брака позволяли себъ даже хвастаться своимъ невоздержаніемъ и чувствовали себя на совершенно Бвангедьской нечвъ <sup>35</sup>).

. Но это стремление къ брачной жизни, усилившееся въ лютеранства, далеко не было ручательствомъ за правственную прочность семейныхъ связей. Здёсь нреобладала собственно анеюлогическая сторона брака, которая сама собою ослабляла его иравствоиное значение. Уже самая легность и поспринесть, съ которою одинъ бранъ слёдовалъ за другимъ по смерти нервой жены нан мужа, не свидетельствуеть о духовной сале супружеоного союза. Напротивъ, невърность и непостоянство брачныхъ ожнониеній были, кажется, обычнымъ и распространеннымъ явленіень въ протестентскомъ обществв. По крайней мъръ Пиригеймеръ серьезно опесался, что на Германія фактически оправмется respublica Platonis съ ея общенісиъ женъ ""). Такое инвије наиз нельзя болбе подтверидается и тбин данными, которыя сридутельствують о количеству резволовь опресывеского времени. "Отъ Рождества Христова, увърлетъ Вицель, не было стольно разводовъ, какъ въ эти 15 лътъ, когда господствуетъ. лютеранство" "?). Проценть говорить самь за себя и едва ла нуждаетоя въ особомъ выводъ.

Словомъ, одностороннее, плотское направление, установив-

440

٠.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Von den Todten und ihre Begräbnisse. Leipzig. 1536. S. a. b.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Dälling. I. 178--179.

<sup>&</sup>quot;) Antwort wider d. Inther. Theologan Bedenken. Coln. 1549. K. a.

проеся въ общества, проникало собею вса отношения и случан низни протестания. Оно пораздільно господотвовало въ его сознанія, опредбляло весь складь его мыслей, чурствь и симпилій и сообщало, главный интересь и симоль самой жизни. Отвытьнувъ оть всянихъ тревогъ и заботъ относительно загробной участи, мотеранинъ твмъ спльные привязывался въ настоящей жизни, научалоя цвнить ся насланиснія и малькь только объ ен непродолжительности. Онъ подагаль здвеь свое назначение; вопесть во вкусь животной жизни и съ ужасомъ дуналь о осковомъ нонив. Онъ инстинитивно тренеталь предъ всякой онасностью, всёмъ существомъ содоогался при виде угрожающей смерти и заглущаль въ себв самыя встоственныя человъчесния чувства, линь бы на время отсрочнть денобыкную развлену. Эта всепогланкающая привязанность къ жизни особенно розка сказалась во время энидеміи, которая свирвнотвовала тогда въ Германия и производила общую палику. Здвсь при эземъ обнемъ бъдотвія всего рельсенье обларужнась, какъ высоке стояла въ протестанстве цена жнени и какъ нале значили предъ нею вов лучныя, правотвенныя движенія сердца. Всяній заботнися только о личной безокасности, спъщиль такъ или нимое упрыться оть заразы и оставлять на произвель судьбы своего больного ближняго. Никто не хотвлъ помочь другому в боялея навъщать его въ болъзни, чтобы самому не сдълаться жертрою заразы. Никогда прежде эгонамь не проявлялся въ такихъ безчеловучныхъ формахъ и страхъ смерти не костыгалъ такихъ размеровъ. "Не величайшій ли это позоръ, говорить Вицель, что тв, которые прежде, какъ послъдователи антихриста (говоря ихъ явыкомъ), вовсе не боялись чумы или во всякомъ случат. боялись очень мало, теперь, нанъ хриотіане, выказывають такую ужасную боязнь передъ нею? Почти нивто не посъщаеть уже больныхъ, инито не отваживается помогать зараженнымъ чумою. Нивто даже издали не желаеть взглянуть на нихъ, вов объяты необыкновеннымъ ужасомъ. Гдъ та всемогущая въръ. опранниваеть онъ, ноторую теперь танъ часто восхваляють, гдв нобовь и надежам "? ""). Декодило до того, что некому было погребать зачумленные трупы, и нерзние требовалось особое лив-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup>) Retectio Lutherismi. S. 7. b.

шательство гражданской власти, чтобы устранить подобныя затрудненія. Такое трусливое и малодушное поведеніе лютеракъ во время зищемія особенно зам'ятно выд'ялось въ сопоставленія съ таними же обстоятельствами въ католичеств"в. Католики по справедливости могли укорять своихъ противниковъ и гордиться относительнымъ безстрашіемъ, во всякомъ случаё—большимъ самоотверженіемъ среди подобныхъ же бъдствій. "Канъ теперь боятся и изб'ягаютъ больныхъ во время мора! зам'ячаетъ опять Вицель. Между тёмъ ванъ прежде изъ города бъжало едва ли семь челов'якъ, теперь б'ягутъ изъ него тридцать, ученые и неученые, духовные и міряне. Прежде состать ходилъ въ состаду, теперь одинъ заотавляеть другаго лежать въ нуждъ, чего не дълаетъ ин одинъ жидъ, и начальство часто должно принуидать, чтобы одинъ помогъ закопать другаго въ землю. Этого, заключаетъ онъ, не бывало инкогда прежде" ".

Повидимому та безусловная увъренность въ загробномъ блаженствё, которая по теорія Лютера составляла conditio, sine qua поп каждаго протестанта, не могла мириться съ такой суевърной боязнью и скоръе располагала въ стоическому спокойствію при видѣ смерти. Если человѣкъ дѣйствительно сознаваль свою праведность и не сомнивался въ посмертной награда, то ему следовало бы скорее желать, нежели опасаться смерти, которая открывала предъ нимъ двери завътнаго рая. Но протестанть быль самоувёренъ только на словахъ, и то оъ чужаго голоса, а въ душт едва ли хранилъ какія дъйствятельныя убъщенія. Мы уже имвли случай указывать, въ каконъ жалкомъ и нервшительномъ состояние находилось релегіозное состояніе общества. Постоянныя разногласія секть, пасторовъ и всевозможныя нововведенія, слёдовавшія одно за другимъ, естественно подсерживали это смутное броженіе и общій хаось понятій, и не позволяли связать его въ какое-либо цвльное и устойчивое міровоззриніе. Большинотво оставалось при самыхъ неопредбленныхъ и поверхностныхъ предотавленіяхъ и довольствовалось случайными отрывками разнообразныхъ идей и воззръній, которыя не имъли пикакихъ прочныхъ, органическихъ корней въ сознанія. Это было состо-

<sup>&</sup>quot;) Evang. Luther's. S. 2. b.-S. 3. a.

яніе, близно граничившее съ невъріемъ и способное разръшиться въ прямой атенэмъ, чего дъйствительно и ожидали нъкоторые язь благомыслящихъ современниковъ. "Если лютеранство, высказываеть Вицель, еще долго будеть существовать, то оно доведеть своихь последователей до язычества, потомъ постепенно до ученія Писагора, сомиввавшагося въ бытіи Божісиъ и, наконець, до ученія Діагора, который вовсе отрицаль Бога" 100). Зловъщіе симптомы невърія, какъ видно, обнаружились уже въ скоромъ времени и были ощутительны для безпристрастнаго наблюдателя. По крайней мири, Беза въ 1556 году уже ришительно утверждаетъ: "multos possum nominare hac via in Atheismum praecipitos"-я могъ бы пояменовать многихъ, которые этимъ путемъ дошли до атеизма 101). Тотъ же Вицель, описывая смуты и неустройства своего времени, замбчаеть мимоходомъ, что "страна полна не только предюбодвями, но и язычниками, поторые ии во что не върятъ" 102). Самыя религіозныя основы были расщатаны и терялись въ общей пустоть сознания. Лютеранство легко вытёснило вёру и представленія католицивма, но само не могло дать никакого яснаго піросозерцанія и не умъло урегулировать начавшуюся реакцію. Его тлетворное въяніе всюду оставляло только следы разрушенія, которые ясно обозначались на встать формахъ и отношенияхъ жизни и парализовали самое религіозное чувство.

Даже самое Евангеліе, въ которое такъ удачно драпировалось новое ученіе и которое на первыхъ порахъ производило общую оенсацію и вдохнованно самыя явнивыя сердца, постепенно теряло свою обантельную силу и не возбуждало почти ничего, кромъ холоднаго равнодушія. По мъръ того, какъ выяснялось дъйствительное направленіе лютеранства и плотская свобода заслонила всъ другіе интересы, Евангеліе отстранялось все далъе и далъе и сохранило собственно только подставное значеніе, какъ удобное прикрытіе и оправданіе плотскихъ увлеченій. Посяъ того, какъ теперь укоренилась овобода илоти, говорить Швенкеельдъ, и вымышленная въра стала на мъсто прежнихъ дълъ, люди во-

<sup>100)</sup> Epist. ad M. B. F. M. 3. a. N. a.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Beum's Theodor Beza. Leipzig. 1843. s. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup>) Annotationes zu den Propheten. II. F. 88. a.

ображають себв, что они вполнъ безопасны, что виз нечего безпоконться, и больше уже не стали читать Евангеле такъ прилежно и съ такинъ обдумываніенъ, вакъ въ начелъ, оно даже вочти надобло" <sup>103</sup>).

Общее направление, опредвлившееся въ протестантствъ и всюду вноснышее свои разлагающие элементы, отразилось неизбъжнымъ упадвомъ и на состоящи школъ, воспитанія, вообще на всяхъ твхъ условіяхъ, которымя опредвлялось духовное развитіе н нравственная полготовка молодаго покольнія. Всв учебния заведенія, начиная съ высшихъ, быстро пуствии и тернии свое значеніе; многіе знаменнтые и цвътущіе университеты дошли но крайняго разстройства, послё которыго уже не могли оправиться никогда послё. Вражда, споры и несогласія, всюду сльдовавшия по пятамъ новаго учения, естественно перешын на университетскія казедры и въ аудиторіи, образовали враждебныя партін среди самихъ корпорацій и рінпительно модрывали научные силы и авторитеть университетовъ. Антарь науки все более тераль свое достоянство и предить въ обществе и превращалоя въ арену личныхъ интригъ и общественныхъ неждуусобій. Штаты профессоровъ и студентовъ всюду сокращались до перазительнаго minimum'я; университеты падали и пустъли съ наждымъ днемъ. Въ Эроуртсковъ университетъ составъ семестра дошель до 14 студентовь 104); въ Ростовсномъ-не превышаль 16 и бываль даже меньше 10<sup>105</sup>); а въ Базель университеть одно время вовсе опустыть и остался безъ профессоровь и студентовъ 104). Многіе намёренно увлонялись оть университь по твиъ или другимъ постороннимъ соображеніямъ. Нъкоторыхъ отталянвало предубъждение протнеъ самаго духовнаго звалия, которое теперь при новомъ составв и условіяхъ ръшительно утративо всякій престижь въ общественномъ мнёнія. Большинетво же обходило школы по чисто барышническимъ разсчетамъ, предпочитая более выгодную хотя в менее почтенную варьеру. Многіе охотнёе обращались въ различнымъ ремесламъ и про-

\*\*\*) Ibid. 615.



<sup>103)</sup> Epistolar. Thl. II. B. II. s. 344.

<sup>104)</sup> Dälling. I. 611.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) Ibid. 629.

инслань, сотвеляя въ стороне науку съ ся тернами и плокеми. Меркантильное направление времени пересиливало позывъ из образованию и всюду пускало свои ценніе корин въ ущербъ истинному просвёщению. Наука видимо падала въ цёнё и переживала кризисъ на общественной биржв. "Молодые люди, говорять Вицель, всполненные надежды и несколько уже успёвшіе въ наувахъ, упали теперь духомъ, когда увидъли, что гораздо болье предпочитають грязныхъ ремесленниковъ-величайшимъ ученымъ, деньги--- мувамъ, гостинницы--- академіямъ, и сложили пословнцу: тоть не умень, вто не умень для себя самого. Талантливъйшіе юноши берутоя за грязныя ремесла и занимаются ими. Родители и родственники выгоннють своихъ сыновей изъ шволы часто противъ ихъ желанія, в гонятъ въ мастерскія, ни потому, что духовное звание стало такъ презрънно, или потоку, что они не могуть покрыть издержень на содержание учащихся. Теперь не спрашивають, снолько вто знаеть, а сколько нто инветь. Науна находится въ унижении, а довольство, богатство и избытовъ чрезвычайно уважаются. Школы стоять пустыя, а на придворную службу, въ купцы, къ алхиміи и горному производству бёгуть толпымя. Поэтому чрезъ нёсколько лёть очень рино можно будеть найти учителей изящныхъ нонуоствъ и научающихъ ихъ" 107).

Самая система воспитанія получила совершенно иной характеръ и приняла новое, либеральное направленіе. Теперь старались избигать всянихъ репрессивнымъ миръ въ недагогической правтини и какъ будто хотвли ноднупить оницатіи полодежи лутемъ различныхъ поблажевъ и снисхожденій. На рэзные увлеченія и провазы юношества смотрили сввовь пальцы, снисходили и оправдывали молодостью. По словамъ Гетцера, въ обществѣ обравовались ярые защитники молодежи, которые по прияцину стояли за ея свободу и разоуждали, что "не слидуетъ юношество вовсе гнуть въ бараній рогь, а нужно давать води ийноторый протокъ, иначе она прорвется и навредить тимъ дилу «10<sup>8</sup>). Самыя элементарныя начала и цили воспитанія были частію

<sup>1&</sup>quot;1) Ep. ad. I. C. H. a. 1533. E. 2. a.

<sup>&</sup>lt;sup>(10)</sup>) Ludwig Hetzer von den evang. Zeichen u. von der christen Red aus heilig. Geschrift. 1525. a. 2. b.

навращены, частію забыты, и вообще все двло находнлось въ забросв и ведось крайне неосмотрительно и небрежно. О положительномъ нравственномъ развитіи заботились очень мало. между твиъ какъ въ дурныхъ примърахъ не было недостатка. Все это только усиливало и распространяло общую деморализацію и образовало молодое поколёніе, совершенно эмансицированное отъ католическихъ традицій, заносчивое, неуважительное къ старшимъ и едва ли не превосходившее ихъ своими отрицательными качествами. Со всёхъ сторонъ слышались жалобы на распущенность молодежи, и тв же либеральные педагоги. которые ратовали за ея вольность, нерёдко раскаявались въсвоей бливорукости. "Я, замъчаетъ Вицель, не разъ говорилъ противъ превратнаго и еретическаго воспитанія дътей, рожденныхъ въ новомъ Евангели, равнымъ образомъ-противъ новыхъ бранныхъ словъ, проклятій и другихъ страшныхъ вороковъ нъжнаго возраста. Если даже новое учение не принесло никакого аругаго вреда, то оно много повредило снисхождениемъ къ юношеству, на каковое здо часто жалуются и тв, которые въ немъвиноваты. Нъть уже болъе никавой почтительности, никакой робости и никакой строгости" 109). Самъ Меланхтонъ сознается въ крайней разнузданности новой молодежи и увъряетъ, что "произволъ, упорство и нечестіе юношей не инвють совершенноникакого предвла" 110).

Гибельное, разлагающее дыханіе лютеранства, распространяясь на всё формы и отношенія жизни, коснулось я самыхъ началъ государственности, расшатало и ослабило ихъ въ общественномъ сознаніи. Оно разбудило и раздразнило въ народъ его дремавшіе инстинкты и взволновало его демократическія страсти въ ущербъ государственному спокойствію и авторитету власти. Ученіе Лютера представляло очень удобную почву и оправданіе для самыхъ широкихъ соціальныхъ притязаній и по самому своему характеру располагало къ опаснымъ волненіямъ и попыткамъ въ сферв общественныхъ отношеній. Принципъ личной свободы, на которомъ была построена вся его религіозная система, и демократическая окраска церковнаго устройства,

<sup>109)</sup> Conciones triginta orthod. Lips. 1536. f. 107. a.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Comment. in Matthaeum. 1558. Opp. III. p. 335.

все это само собою наводило на обманчивыя обобщения и раздражало демократическіе акусы народной массы. Общее направленіе было дано въ теоріи, а жизнь сама подсказывала выводы. Чернь сразу почувствовала свое значение и правственную свободу, которую мысленно примеривала и къ сощальной обстановкъ своего общественнаго быта. Гражданское самосознаніе массы поднялось выше своего обычнаго уровия и не могло равнодушно мириться съ прежними условіями подневольнаго существованія. Къ тому же Евангеліе при извѣстной свободѣ ж тенденціозности толкованія служило удобнымъ прикрытіемъ и подставнымъ знаменемъ для всякаго движенія. Вообще, настроеніе массы было очень возбужденное и непріязненное, съ зам'ятной анархической закваской и представляло удобный матеріаль въ рукахъ разныхъ случайныхъ демагоговъ. Общеотвенныя н государственныя основы были подорваны, уважение къ правительству и власти упало, а между твиъ взаниная вражда и недовольство положениемъ все более усиляванись. По какому-инбудь случайному поводу народъ легко возбуждался, приходнлъ въ задоръ и производилъ волненія. Эта особенная чувствительность и предрасположение въ междуусобиямъ обращали уже на себя внимание современниковъ. "Какия возстания, замъчаетъ Эразмъ, производить порой этоть свангелический народъ? Какъ часто изъ-за начтожныхъ причниъ берется онъ за оружів «?!!!). Въ некоторыхъ случаяхъ этой впечатлительностью и враждебнымъ направленіемъ черни пользовались для разныхъ политическихъ цвлей и возбуждали крестьянъ въ революція въ твхъ или другихъ дипломатическихъ разочетахъ. Муціанъ, напримъръ, сообщаеть, что имперскіе города подстрекали крестьянъ къ бунту, чтобы при ихъ посредстве разрушить спископства, затемъ разорять свётскія княжества и водворить демократію 112).

Нужно замѣтить, что нерѣдко сами пасторы злоупотребляли своимъ вліяніемъ на народную массу и своими проповѣдями раздували мятежное настроеніе черни. Съ высоты церковныхъ каеедръ часто раздавались ъдкія насмѣшки и дерзкія, запальчивыя рѣчи по адресу правительства, которыя дѣйствовали воз-

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Opp. T. X. 1582.

<sup>112)</sup> Tentzel. p. 76.

буждающинъ образовъ на слушателей и дискретировали авторитеть и значение власти. По крайней мврв многие изъ современниковъ высказывали горькія жалобы на недостойное поведеніе пасторовъ, которые своими зажигательными р'вчами агитировали противъ начальства, возбуждали и поощрями народныя волненія и подрывали спокойствіе государственной жизни. Ренанъ въ одномъ изъ своихъ писемъ отъ 1525 года съ негодованісить и презранісить отзывался о "негодной шайкв" свангелическихъ пасторовъ, которые обольщали народъ и вдохнули въ иего возстание, грабительство и ненависть къ начальству 112). Конрадь Адельманнъ также видять въ пасторахъ одно наъ главныхъ золъ своего отечества и корень всъхъ его бъдствій; на этомъ основанія онъ рекомендуеть правительству, какъ самое действительное средство, прежде всего ограничить и обуздать втикъ безпокойныхъ и вредныхъ процовъдниковъ, отъ которыхъ но его убъяденію исходять вов общественныя смуты и страдаетъ спокойствіе Германін 114).

Вообще новое духовенство въ большинствъ случаевъ нещріязненно относилось въ гражданской власти, съ неудовольствіемъ смотръло на ся возвышение и визшательство въ дъла цереви и старалось истить за свои ограничения. Саныя обстоятельства жизни и условін новаго положенія пасторовъ естествение ставили иль въ опнозицию правительству и всему существующему строю отноменій. Здісь говорило осворбленное самонобіе, поторее не могло мириться съ новыми сормани янзян и съ видемой завистью оглядывалось на катодическое прошлее. Лютеранское духовенство не съумъдо поставить себя на должной высоть и далено не пользовалось твмъ вліяніемъ и авторитетонъ, который сохранныся за латинскимъ духовенствомъ до нослёдняго времени. Къ пасторамъ относились заносчиво и высоконврно; ихъ почти не слушали, мало уважали и третировали, какъ случанныхъ, пришамхъ наемниковъ и обыкновенныхъ чиневанковъ посредственнаго ранга. О какой-либо духовной правственной связи не могло быть и ричи. Взаныныя отнощенія мірянь и

<sup>113)</sup> Bei Veith vita Peutingeri. p. 204.

<sup>114)</sup> Dölling. I. 577.

пастора носили чисто внъшній формальный характеръ и были проникнуты обоюднымъ недовъріемъ.

Пренебрежение и холодность, съ которыми общество относилось къ пасторамъ, отзывались и на ихъ матеріальномъ состояніи, такъ что нёкоторымъ приходилось испытывать крайнюю нужду. Лютеране были очень довольны, что они избавились наконецъ отъ безчисленныхъ нелоговъ и поборовъ, которыми обременядо ихъ католическое духовенство и обращали экономію скоръе на собственныя нужды, чъмъ на содержание новаго клира. Многіе въ этомъ полагали едва ли не весь интересъ и смыслъ реформаціи и по принципу отказывали въ содержаніи пасторамъ. "Кажется, говорить Швенкоельдъ, —большая часть евангеликовъ воображаеть себъ, что если они только порицають папу и не дають уже священникамъ никакого дохода, то они настоящіе евангельскіе люди" 115). Сами пасторы постоянно жаловались на недостатокъ и бёдность, нерёдко переносили эти упреки на казедры и въ проповёдяхъ порицали слушателей за неблагодарность, скупость и невнимание въ ихъ матеріальному положению.

Впроченъ въ этомъ случав нельзя безусловно обвинять однихъ мірянъ. Часто такія жалобы исходили не столько изъ двйствительной нищеты и крайности, сколько изъ ненасытности и алчности самихъ пасторовъ. Мы уже указывали раньше, что въ первоначальномъ составъ лютеранскаго духовенства большинство состояло изъ такихъ лицъ, которыя домогались сана изъ корыстныхъ разсчетовъ и имвли въ виду одну только наживу. Само собою понятно, что при такомъ отношении къ дълу они не могли примириться съ умвреннымъ достаткомъ, которымъ пользовались отъ прихода, преувеличивали свои требованія и и не стъснядись эксплоатировать своихъ прихожанъ путемъ попрошайничества и даже отврытыхъ вымогательствъ. Они любили указывать своимъ слушателямъ на богатое и привольное житье католическаго духовенства, на ихъ былую щедрость къ монахамъ и укоряли за жадность къ дъйствительнымъ служителямъ Евангелія, хотя сами неръдко пользовались совершенно обезпеченнымъ положеніемъ и даже покупали себѣ богатые дома на сбереженія изъ своихъ доходовъ. "Ежедневно, говорить

") Eine christlische Ermahnung an d. Bischof zu Breslau. 1524. A. 3.

Вицель, — горожанъ укоряють за ихъ прежнюю щедрость и расточительность въ отношеніи къ монахамъ, алтарямъ и образамъ и вмёстё съ тёмъ упрекають за ихъ скупость въ отношеніи къ лютеранамъ; этимъ особымъ способомъ христарадничанья они вынуждають почти все, чего желають, потому что они нахальные нищіе, чтобы не сказать — вынудители" <sup>116</sup>). "На пріобрѣтенныя проповёдью деньги, продолжаеть онъ, — многіе евангелисты составляють себё капиталы или покупають великолёпные дома, сады и виноградники, хотя нёкоторые изъ нихъ до своего благовѣствованія были бѣднѣе всѣхъ Кодровъ и Ировъ и презрѣннѣе всѣхъ Ватиніевъ и Меніевъ" <sup>117</sup>). Въ этомъ отношеніи лютеранское духовенство вполнѣ соотвѣтствовало самимъ мірянамъ и нисколько не уступало имъ въ корыстолюбіи и алчности, если не сказать больше.

Вообще нужно согласиться, что пасторы по своему нравственному складу нисколько не возвышались надъ массой и не уступали другимъ классамъ по своимъ плотскимъ слабостямъ. Та же распущенность, нравственная гнилость и тоть же епикурейскій образъ жизни одинаково характеризовали пастора, какъ и любаго мірянина. Большинство пасторовъ не любило тратить время на духовныя нужды и обязанности и темъ охотнъе ублажало свою чувственность на собдазнъ и зависть самимъ прихожанамъ. Интересы плоти и чрева поглощали главное вниманіе пастора и занимали выдающееся мъсто въ обширномъ кругъ его двятельности. Вицель съ желчной ироніей смвется надъ такимъ непристойнымъ поведеніемъ пасторовъ, которое оскорбляло значеніе самаго сана. "Какъ извёстно, пишеть онъ,пасторы проводять большую часть своего времени за буфетомъ, оть чего у нихъ всегда красныя щеки и отекаетъ все твло, такъ что не сходится и поясъ; они только облегчили бъдныхъ монаховъ, которымъ прежде отъ вды поясъ былъ также очень узокъ. Если ихъ обличаютъ за ихъ соблазнительные поступки, то они надъваютъ соломенный шлемъ со словами: "ты не достоинъ того, чтобы видеть христіанина" 118). Такимъ образомъ



<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) Epist. de rapt. ep. a. 1585. Yy. b. Yy. 2. a.

<sup>&</sup>quot;") Ibid. Yy. 2. b.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) Evang. Lnther's. 1533. I. 4. b.

идея скрыжой праведности нашла себѣ удобное примѣненіе и обращалась въ надежное и доступное орудіе для самообороны на случай любаго обвиненія или упрека. Слабость къ женщинамъ, которою вообще отличалось лютеранство и которая по словамъ Вицеля доходила почти до гинекоманіи, была одинаково свойственна и пасторамъ, увлекавшимся иногда до непозволительнаго цинизма; "къ нимъ (женщинамъ) они такъ спльно привязаны, увѣряетъ Вицель, —что едва могутъ всходить безъ нихъ на свои каθедры"<sup>11</sup>»). Многіе не довольствовались одной женой и открыто допускали гражданскую полигамію, даже осмѣивали тѣхъ, которые были воздержнѣе въ своихъ чувственныхъ влеченіяхъ и уклонялись отъ женитьбы или даже только отъ многоженства <sup>120</sup>).

Понятно, что такое недостойное поведеніе пасторовъ служпло опаснымъ примъромъ для паствы, профанировало самое званіе и подрывало довъріе въ проповъдп. Всякая попытка въ нравоученію, всякій призывъ въ добродътели въ устахъ подобныхъ наставниковъ звучали явной натяжкой и ложью, которая разумъется никого не располагала въ повиновенію. Жизнь слишкомъ ръзко противоръчила проповъди, отнимала у нея всякое значеніе и ръшительно дискредитировала ее въ сознаніи слушателей. "Проповъдники, замъчаетъ Вицель, — иногда говорятъ противъ иьянства, а сами большею частію пьяны. Они проповъдуютъ противъ чрезмърной заботливости о пропитаніи, а сами постоянно жалуются на бъдность и христарадничаютъ; они проповъдуютъ противъ міра, а сами принадлежатъ ему всецъло, какъ доказываетъ вся ихъ жизнь" <sup>121</sup>).

Впрочемъ самп пасторы былп только достойными подражателями высшихъ представителей лютеранской іерархіп и имѣли оправданіе въ образѣ жизни самихъ основателей и насадителей новой церкви. Необходимо вообще признать, что вожди реформаціи примѣромъ собственной жизии не мало содъйствовали деморализаціи общества. Естественно, что на первыхъ порахъ, въ періодъ общаго броженія и нерѣшительности, когда новыя

<sup>119)</sup> Annotationes zum alten Testament. 1532. II. f. 198, b.

<sup>&</sup>quot;) Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) Retectio Lutherismi. H. b.-H. 4, b.

схемы и идеалы жизни еще не выяснились для сознанія, каждый съ напряженнымъ взоромъ слёдилъ за направленіемъ и дёятельностью самихъ реформаторовъ, чтобы по готовымъ образцамъ опредвлить общую норму и правила для собственной жизни. На нихъ смотръли какъ на ближайшихъ руководителей по всъмъ сторонамъ и отношеніямъ жизни, преклонялись предъ ихъ авторитетомъ и по оригиналу ихъ жизни слагали общій шаблонъ и модные пріемы для собственнаго быта. Само собою понятно, какъ много нужно было осмотрительности и сдержанности, чтобы не послужить невольнымъ соблазномъ для слёпыхъ поклоннивовъ и предупредить ложныя подражанія. Но представители реформаціи, какъ кажется, не могли или не хотвли понять и взвъсить всей правственной отвътственности, которая лежала на нихъ по самой исвлючительности ихъ положения; они не ствснялись своимъ выдающимся постомъ, не вглядывались въ возможныя послёдствія и жили такъ какъ хотёлось. Матеріальное благосостояніе давало имъ возможность устроиться вполнъ на широкую ногу, сибаритствовать и услаждать свою чувственность, а общественное мизніе и его выводы не входили въ ихъ соображенія. "Всвиъ извъстны, утверждаеть Вицель, -- роскошь и тиранство главъ севты. Они возвысились до высшихъ почестей міра сего и надълены королевскими подарками и богатыми доходами. Вся жизнь пхъ подна роскоши и блеска. У нихъ итть недостатка въ уходъ за своимъ твломъ. Бываютъ у нихъ дорогіе и частые пиры, ночныя попойки, танцы, музыкальныя забавы и прочее, что прилично апостоламъ бъднаго Христа и исправителямъ церкви" <sup>132</sup>). Властолюбіе и горделивое самомивніе составляли едва ли не общую слабость встахъ двятелей и представителей реформаціи. Они сознавали свое центральное значение и выдающееся положение во главъ церкви и требовали безусловнаго поклоненія своему авторитету. Тоть же Вицель финсываетъ далве ихъ деспотизмъ и нетернимость, съ которыми они преслѣдовали всякое неуваженіе къ ихъ образу мыслей и всякое дерзкое отступленіе въ области религіозныхъ сужденій. "Тиранство ихъ, говоритъ онъ, — противъ тъхъ, которые не одинаково согласны со всёмъ, что отъ нихъ исходитъ, поистинъ

<sup>&</sup>lt;sup>(32</sup>) Retectio Lutherismi. G. 7. b. 8. a. b.

ужасно. Они тиранствують по отношенію къ своимъ пасторамъ, **Чителямъ, горожанамъ и поселянамъ, если кто-либо изъ нихъ** не боготворить смиренно статую царя Вавилонскаго и не лобызаеть руку его. Противъ остальныхъ несогласныхъ съ ними они конечно могуть только писать, но это они делають самымъ язвительнымъ и ядовитымъ образомъ; это единственная месть, которою они пользуются, но за то съ безмърнымъ преувеличеніемъ" 123). Вицель не обходить молчаніемъ даже женъ реформаторовъ и сообщаеть на ихъ счеть несколько краткихъ, но характерныхъ замъчаній. По его отзывамъ это были вподнъ достойныя жены своихъ мужей, одинаково заносчивыя, высокомърныя, падкія до денегъ и съ такимъ же стремленіемъ къ роскоши. "Что говорить объ ихъ женахъ, пишетъ онъ, - когда всякій знаеть какою скандальною властью они повсюду пользуются? Кто не знаеть ихъ мерзкой гордости, ихъ дорогихъ и блестящихъ нарядовъ и ихъ неумъренной роскоши? Кто не знаетъ съ какою жадностью онъ копять богатства, какъ онъ падки до подарковъ и сами не даютъ ничего?" 124).

Нельзя сказать, чтобы въ приведенной характеристикъ, которую Вицель относить вообще на счетъ реформаторовъ, онъ не имътъ въ виду и самого Лютера или допускалъ для него исключенія. По крайней мъръ общее направленіе, обрисованное авторомъ, много напоминаетъ Лютера и по своимъ главнымъ чертамъ имъетъ съ нимъ много общаго. Лютеръ представляетъ замъчательный образецъ того нравственнаго перелома, который всюду производили его идеи. Онъ самъ откровенно сознавался, что послѣ своей проповѣди онъ сталъ неузнаваемъ. Контрастъ сказался въ немъ тъмъ ощутительнъе, что въ католичествъ, будучи монахомъ, онъ представлялъ, какъ мы знаемъ, истинный образецъ самаго строгаго и суроваго аскетизма. Перемъна произошла очень ръзкая. Изъ суроваго подвижника и постника, безпощадно изнурявшаго свою плоть строгимъ воздержаніемъ, образовался сибарить и епикуреець изнъженный и чувственный съ јегкимъ взглядомъ на жизнь и даже съ наклонностью къ разгулу. Лютеръ какъ будто старался вознаградить себя за

<sup>12)</sup> Ibid.

<sup>124)</sup> Ibid.

прежніе годы воздержанія и считаль себя твиъ болъе вправъ пользоваться наслажденіями жизни. "Если Богъ, говариваль онъ, -- могъ допустить мнё то, что я двадцать лётъ распиналъ и мучилъ себя совершеніемъ мессъ, то Онъ можеть вмёнить мнё во благо то, что я совершаю иногда добрыя выпивки въ Его . славу; Богъ даетъ, а міръ пусть истолковываетъ это какъ угодно" 125). Извъстна его наклонность въ пьянству, которая . по временамъ отзывалась даже на его здоровьѣ, точно также какъ прежде ему случалось страдать отъ непосильныхъ и изнурительныхъ подвиговъ. Въ 1529 году, напримъръ, на Амсдороскомъ собранія онъ допился до катарра, который угрожалъ ему даже смертельнымъ исходомъ. Въ слъдующемъ году отъ тогоже пьянства у него образовался хроническій шумъ въ головъ и при этомъ воспаленіе шеи, хотя онъ самъ то и другое охотнѣе приписывалъ кознямъ дьявода <sup>12</sup>). Та же неумѣренность и чувственность замёчалась и въ его отношени въ женщинамъ. Прежній аскеть теперь не уступаль другимь въ сладострастія и по временамъ устроивалъ чисто гаремную обстановку. "Трехъ женъ имблъ я въ одно время, говоритъ онъ въ письмъ къ Спалатину, — п любилъ ихъ такъ сильно, что двухъ уже потерялъ и онъ пошли за другими женихами. Третью едва придерживаю лввой рукой; но ввроятно и эту последнюю скоро отобьють у меня" 127). Вообще аскетическое міровоззрвніе Лютера исчезло безслёдно и смёнплось чисто эпикурейскимъ отношеніемъ къ жизни, которая получила совершенно новый смыслъ и интересъ для его переродившагося сознанія. Извъстно его характерное двустишіе, которое такъ живо обрисовываетъ его новыя воззрвнія и которое сдвлалось модной и ходячей пословицей въ Германія: "Wer nicht liebt Wien, Weib und Sang, bleib ein Narr sein Lebenlang". Это скоръе девизъ эпикурейца, чъмъ правило жизни церковнаго реформатора. Словомъ, вся нравственная физіономія Лютера представляется далеко не безупречною и на высотв его положенія твиъ болве выдвляется своими уродливыми чертами.

- <sup>115</sup>) Walch. Ausg. XXII. 133.
- <sup>426</sup>) Dölling. III. 241.
- 127) См. Новиковъ. І. 452.

Какъ основатель и представитель новой церкви, Лютеръ много проигрываль своей нравственной репутаціей, и его личныя свойства значительно вредили самому дёлу, подрывая въ обществъ въру въ его истинность. "Сравни этого Лютера съ древними епископами, восклицаеть Вицель въ письмв къ Валтасару Райду, - и разницы между ними окажется очень много! Такую ярость, такую надменность, такую ненависть, ыстительность, насиліе п и страсть въ злословію, такую наглость, такое распутство и такую милетскую изнёженность едва ли ты найдешь въ комъ либо изъ ложныхъ пророковъ и еретиковъ. Я говорю противъ его изнъженной жизни не для того, продолжаетъ онъ,-чтобы отомстить за себя, какъ это у нихъ въ обыкновения, но чтобы показать, какъ обстоять двла, когда имеють такого вождя п путеводителя. Извъстно, что дерево узнають по его плодамъ. Въдь не я одинъ говорю объ его поведенія, заключаеть авторъ,--цэлыя провинціи полны слуховъ объ изнэженномъ привольномъ жить Лютера и его тиранствъ" 188). Самъ Меланхтонъ, ближайшій сотрудникъ и почитатель реформатора, неръдко жаловался на его страстную горячность, упрямство и властолюбіе; въ послёднемъ отношения онъ сравнивалъ его съ демагогомъ Клеономъ и неистовымъ Геркулесомъ и опасался, что онъ введетъ въ Виттенбергъ позорное рабство 139). Такое предосудительное поведеніе и ръзкій несимпатичный характеръ Лютера отталкивали отъ него многихъ, которые имъли случай ближе присмотръться къ его личности и образу жизни; но для нъкоторыхъ это же поведение давало много поводовъ къ соблазну, легко увлекало на ложную дорогу, особенно людей слабой и нетвердой воли, которые привыкли ходить на помочахъ авторитета. Его не разъ упрекали въ такомъ зазорномъ и непристойномъ образъ жизни и выставляли на видъ всъ вредныя послъдствія и заразительность его поведенія для окружающаго общества 130).

Если самъ Лютеръ, творецъ и основатель новаго ученія, не могъ устоять противъ его гибельнаго, разлагающаго вліянія,

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>) Epist. ad B. R. a. 1581. O. 3. b. 4. a.

<sup>\*\*\*)</sup> An Mykonius. III. 594.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Dölling. I. 242-243.

тъмъ болѣе и глубже оно должно было отзываться на его послѣдователяхъ. Многіе только и понимали лютеранство со стороны его плотской свободы и видѣли въ этомъ главный смыслъ и базисъ всей системы. Они благословляли Лютера какъ освободителя, который снялъ съ нихъ тяжелый гнетъ закона, заглушилъ досадливую совъсть и открылъ широкій просторъ для ихъ чувственности. Здѣсь большинство полагало всю заслугу и значеніе реформатора.

Въ настоящей главв мы старались по возможности раздѣльнъе раскрыть детали той неприглядной картины, которую по свидѣтельству современниковъ представлядо религіозно-нравственное состояние перваго лютеранскаго общества. Мы видели, какъ глубоко была развращена и испорчена вся его жизнь, какъ извратились всё его отношенія и какъ низко пали самыя его нравственныя понятія и идеалы. Всеобщее нравственное раздоженіе и упадовъ редигіозной жизни достигли такихъ ужасающихъ размвровъ, которые изумляли современниковъ и возбуждали только самыя тоскливыя чувства и опасенія за возможную будущность. Положеніе дёлъ говорило само за себя и не оставляло сомнёній относительно действительной первопричины такого эпидимическаго и всесторонняго разслабленія. Народъ опускался слишкомъ быстро на глазахъ очевидцевъ,-и всюду неумолкаемо звучало имя одного Лютера, на которомъ опирались. всякій разъ, какъ приходилось оправдываться предъ упреками совъсти или другаго посторонняго моралиста. Всякій гръшиль сознательно и увъренно, и открыто ссылался на Лютера и его. новое Евангеліе. Внутренняя, генетическая связь между лютеранствомъ и общимъ упадкомъ, который начался вмёстё съ его появленіемъ, была очевидна и несомнѣнна для самихъ современниковъ, которые въ своихъ жалобахъ всегда высказываются противъ новаго ученія и относять на его счеть всю отвътственность въ окружающемъ нечестін. "Видишь, куда ведуть безумныя предпріятія нашихъ новаторовъ, говорить Ганеръ въ своемъ письмъ къ Вицелю, и какой до сихъ поръ былъ плодъ ихъ животнаго и пагубнаго псевдоевангелія; я не могу себв представить, чтобы когда-либо міръ подъ христіанскимъ именемъ быль вольнве въ вврв и разнузданиве въ жизни; видвлъ ли ито-нибудь и когда нибудь, чтобы въ церкви возникало вдругъ такое

множество, и именно ужаснъйшихъ, исполненныхъ всякаго нечестія секть? И все-таки до сихъ поръ ни заблужденіе, ни нечестіе ихъ не достигли конца. Или гдъ можно прочесть, чтобы христіанскій народъ подъ видомъ евангельской свободы съ большею наглостію предавался всякных распутствамъ и велъ себя безсовъстиве? Навърное, теперь нъть ни одного сословія, пола и возраста, которые бы обуздывались по прежнему. Негоднымъ догматомъ, альфой и омегой ихъ нечестія, что именно оправдываеть только вёра, они не только уничтожили всякую церковную дисциплину, но и всякое покаяние предъ Богомъ, всякое миролюбивое согласіе между собою. Никогда въ церкви не существовало такого ядовитаго и пагубнаго догмата, послёдствіемъ котораго должно быть объюродение среди насъ Слова крестнаго и вмъстъ съ тъмъ истребленіе всякой любви къ ближнимъ и покаянія Богу "131). Такъ же ръшительно и категорически высказывается противъ лютеранства и Сильвіусъ, который все современное зло приписываеть исключительно его вліянію. Его ученіе о двлахъ и вврв по его искреннему убвжденію составляло главный корень и источникъ всёхъ нравственныхъ бользней, которыя разъёдали и разрушали общесто <sup>138</sup>). Швенк-•ельдъ съ своей стороны указываеть на прямое логическое соотношеніе, которое существовало между наличнымъ состояніемъ общества и ученіемъ Лютера и находить въ первомъ тв же главныя черты и особенности, которыми опредвлялся своеобразный, типичный характеръ послёдняго. "Отсюда можно видёть, заключаеть онь свой отзывь,---каково служеніе Лютера и лютерань и что оно болве способствуеть разрушенію человвческихъ законовъ, а не устроенію истиннаго христіанства" 133). Вездъ, куда только проникали идеи Лютера и гдъ утверждалось его ученіе, начиналось зловъщее броженіе въ обществъ и вскоръ обнаруживались всё несомнённые симптомы нравственнаго разложенія и религіознаго упадка, которые быстро развивались и

<sup>191</sup>) Epistolae duas J. Haneri et G. Wicelii de causa Lutherana. 1584. A. 2. b.

<sup>193</sup>) Von der Gerechtigkeit des Glaubens u. von guten Werken, Leipzig. 1534. B. a.

<sup>133</sup>) Von der heil. Schrift., ihrem Inhalt, Amt, rechtem Nutz, Brauch und Missbrauch. 1547. F. 94. b.

охватывали всю зараженную область. Оно всюду вносило нрав. ственную апатію, религіозный индифферентизмъ и фальшивую самоувъренность, которая всего болъе вредила человъку и постепенно сама собою заглушала и притупляла его нравственное чувство. Вліяніе новыхъ идей было очевидно до осязательности. Подъ ихъ въяніемъ общество какъ бы перерождалось, теряло изъ подъ себя твердую нравственную почву и расшатывало самыя нравственно-юридическія основы, на которыхъ держатся всв истинно-человъческія отношенія. Общее зло было такъ велико, и такъ красноръчиво изобличало дожность и вредъ лютеранства, что нёкоторые патріоты съ нетерпёніемъ в увёренно ожидали высочайшаго декрета объ его уничтожении. "Богъ да охраняеть, говорить Пиригеймеръ, --- всъхъ благочестивыхъ людей, страну и народъ отъ этого ученія, которое куда приходить, тамъ нать ни мира, ни спокойствія, ни согласія. Мы со дня на день ожидаемъ императорскаго приказанія объ уничтоженіи новаго ученія"<sup>134</sup>).

Ни одна страна, ни одна область, гдъ только упрочивало свое господство учение Лютера, не могла устоять предъ его деморализующими чарами, быстро влонилась въ общему упадву и теряда всъ лучшіе свои традиціи и взгляды; нравы всюду слабъли и утрачивали прежнюю строгость, грёхи и преступленія умножались, религіозность падала и сменилась дерэкимъ богохульствомъ и пренебреженіемъ Божественнаго. слова, таинствъ и всёхъ церковныхъ отправленій. Объ этомъ краснорёчиво свидётельствують всё мёстные уставы, хроники, сохранившіяся проповъди и разныя спеціальныя распоряженія, направленныя противъ общей распущенности и предлагающія различныя мъры въ возможному поднятію нравовъ и духовнаго уровня въ народъ. Въ Савсоніи уже въ 1531 году появились строгія постановленія противъ пороковъ пьянства, обжорства и особенно богохульства. Но подобныя внушенія и самыя наказанія, какъ видно, не имъли никакого дъйствія и не улучшали положенія дълъ. Пороки и преступленія возрастали прогрессивно, и въ 1610 году мъстное правительство вынуждено было обратиться уже къ проповъдникамъ съ требованіемъ ограничить и смягчить тонъ своихъ

<sup>134</sup>) Murr's Journal zur Kunstgeschichte u. Literatur. Thl. X. S. 33-34.

Digitized by Google

## вліянів лютера.

проповъдей и серьёзно заняться увъщаніемъ къ покаянію и зажону 135). Гессенскій уставъ церковнаго благочинія, появившійся въ 1539 году, съ первыхъ же сдовъ высказывается противъ религіозныхъ распрей и уклоненій оть церковнаго общенія, особенно усилившихся къ тому времени, -что происходило, по его мнѣнію, вслѣдствіе здонамъренныхъ и коварныхъ демонскихъ козней. Раздоры секть и плотская невоздержность-воть два главныхъ орудія, которыми по словамъ устава особенпо пользуется здёсь дьяволь и совращаеть на ложную дорогу 136). Въ Курпоальцё церковный уставъ Отто Генриха въ 1566 году отврыто признавался, что "въ это время размножились всѣ пороки"; позднъе также слышались постоянные жалобы и упреки, воторые не умолкли и въ послёдующемъ столётіи 127). Маркграфъ Бранденбургъ-Ансбахскій уже въ 1526 году издалъ эдикть противъ "нечестиваго поведенія, которое онъ замвчалъ при ежедневномъ опытъ и которое служило помъхою для св. Евангелія и Слова Божія"; а въ 1530 году онъ предписалъ начальнику Ягендорфа строгое примёненіе анавемы, "потому что здёсь, говорить онъ,-проводится такая нечестивая жизнь, полная прелюбодъяній, пьянства, обжорства, богохульства и другихъ отврытыхъ пороковъ, какъ ни въ одномъ изъ окружающихъ мвстечекъ, такъ что нисколько не было бы удивительно, еслибы Богъ, не будь Онъ столь милосердъ, разрушилъ или испепелилъ Ягендороъ" 136). Въ 1559 году здъсь же раздавались громкія жалобы на усилившееся богохульство и вмёстё съ темъ появился строгій выговоръ чиновнику Вунсиделю за то, что тамъ "усилилось пренебрежение къ слову Божію и проводится совершенно вътренная, безбожная жизнь"; "удивительно, прибавлено тамъ,--что не смотря на всъ предшествовавшія приказанія, —злословіе, божба, клятвы святвйшимъ пменемъ Божіимъ не только не превращаются, но со дня на день все болъе усиливаются у всъхъ юношей и старцевъ, и особенно у должностныхъ лицъ, на обязанности которыхъ лежить бороться съ этимъ. А если, гово-

- '8') Dölling. II, 645.
- <sup>13</sup>) Religionsakten, T. XI, S. 53, 34.

<sup>135)</sup> Dölling. II, 640 - 641.

<sup>186)</sup> Richter, I, 290.

рится въ заключени, - кто-либо и теперь не повърить этому предостереженію, то таковой долженъ быть немедленно заключенъ въ тюрьму" 139). Въ восточныхъ нѣмецкихъ странахъ вмвств съ утвержденіемъ лютеранства также появляются неизбѣжныя жалобы на дурное и разнузданное поведение народа, ръзко противорѣчившее названію истинныхъ христіанъ, которое присвоили себѣ и которымъ гордились протестанты. Въ разсужденіи о войнъ съ турками, которое въ 1541 году было прислано на регенсбургское собраніе князей, находимъ слъдующій отзывъ относительно восточныхъ протестантовъ: "тв, которые познали и приняли слово Божіе, говорится здёсь,—и хвастаются предъ другими христіанами, омрачають Христа въ себѣ самихъ своею соблазнительною жизнію и дурнымъ примъромъ, такъ что этого Христа нельзя ни видёть, ни замёчать нигдё кромё кассдры "140). Собраніе проповѣдниковъ въ 1585 году обратилось къ протестантскимъ чинамъ Австріи съ подобнымъ же представленіемъ. "Развѣ не справедливо, говорять они, ....что слово Божіе здъсь попирается ногами и св. таинства презираются, вслёдствіе чегоужасные грѣхи не только входять въ употребленіе, но со дня на день усиливаются и становятся столь могущественны, что большаго почти уже не можеть случиться; тамъ господствують роскошь, высокомъріе и пр., а что всего хуже, — они изъ тьмы дълають свъть и вислое называють сладкимъ" 141). Въ Виртембергъ уже въ 1535 году мъстные проповъдники признавались, что "у лютеранъ совершенно дикіе, безстыдные и нечестивые нравы"<sup>142</sup>). Эсслингенскіе пропов'єдники въ 1554 году получили приказание "принять строгія мёры противъ все болёе распространяющихся пороковъ обжорства, пьянства, блуда, клятвопреступничества и пр." 143). Въ какомъ жалкомъ положении находилась религіозная жизнь въ Страсбургв и съ какимъ пренебреженіемъ относилось общество къ слову Божію и пропов'вди, можно видѣть изъ словъ мъстнаго церковнаго устава, относя-



<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>) Cod. Germ. 3903, f. 36, 37.-Lang's Gesch. von Bayrenth. III, 323.

<sup>140)</sup> Bei Raupach: Lortges. evang. Oesterreich. S. 84.

<sup>141)</sup> Dölling. II, 650.

<sup>142)</sup> Ibid. 652.

<sup>143)</sup> Ibid. 653.

щихся въ 1534 году. "Всв пасторы страны, замвчаеть уставъ, единогласно жалуются, что во всёхъ мёстахъ оставили слушать слово Божіе, нъкоторые во время проповъди становятся у дверей церкви шутить и заниматься шалостями, и только смущають процовъдниковъ. Въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, прибавлено тутъ же, сельскіе старосты во время пропов'яди производили судь и собирали сходки" 144). А за два года передъ твмъ было издано особое повелёніе посылать мододыхъ людей по воскреснымъ днямъ въ церковь, "такъ какъ юноши этого города, сказано въ приказъ, при всей вольности воспитались лънивыми къ почитанію и служенію Богу"<sup>145</sup>). Такая же жалоба на холодность и презръніе къ проповъди и на ея безплодность повторилась и въ 1548 году отъ имени совъта. Распутство и разврать считались не болье, какъ невинной шалостью, и усилились въ такой мёрё, что страсбургскій совёть въ 1529 году распорядился выстроить исправительный домъ, чтобы въ немъ публично выставлять прелюбодъевъ; а въ 1568 году появилось еще два такихъ же дома для наказаній за неоднократное богохульство 146). Самая поверхностная статистика удивляеть своими данными относительно прогресса грубыхъ и нетерпимыхъ преступленій, которыя падають на ХУІ стольтіе. По крайней мъръ въ Нюрнбергъ, который конечно недьзя разсматривать, какъ исключеніе, число казней за этотъ періодъ утроилось, - и самыя преступленія поражали своимъ тиранствомъ и безчеловѣчной жестокостью. Даже самоубійства замвтно усилились, -и въ томъ же Нюрнбергъ въ 1569 году въ течении трехъ недъль было дознано четырнадцать такихъ случаевъ 147). Въ Торив съ господствомъ лютеранства гражданскія и уголовныя преступленія увеличились, по подлинноку выраженію, "неслыханнымъ образомъ". Нужно замътить, что подитическія и государственныя обстоятельства въ данное время находились въ довольно прочномъ н благопріятномъ положеніи и не могди содбйствовать тому нравственному одичанію, которое распространялось и украплялось въ народа.

<sup>144)</sup> Ibid. 654-655.

<sup>&</sup>quot;") Ibid. 654.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Silbermann's Lokal-Gesch. v. Strassburg. S. 169--171.

<sup>&</sup>lt;sup>447</sup>) A Handorff's u. Heinr. Sturm's Kirchechist. Leipz. 1599, S. 338.

Шмалькальденская война и оба похода Морица и Альбрехта были слишкомъ непродолжительны, не могли нарушить общаго мира и во всякомъ случав нисколько не объясняють и не оправдывають такой поголовной распущенности.

Мы считаемъ лишнимъ упоминать здёсь о состоянія многихъ другихъ внё-нёмецкихъ странъ, куда также проннкло ученіе Лютера. Мы могли бы и здёсь найти всё несомнённыя улики и обвиненія противъ лютеранства и его неотразимаго разлагающаго дёйствія на всё народы и общества, гдё только оно получало преобладаніе. Очевидно, что эта повальная деморализація, обнаруживавшаяся всюду непосредственно по слёдамъ новаго ученія, была роковымъ удёломъ и необходимымъ, естественнымъ фазисомъ, въ который общество вступало неминуемо при первыхъ же успёхахъ лютеранскаго міровоззрёнія въ его сознаніи, жадномъ до всякой свободной мысли. Это былъ неизбёжный и опасный кризисъ ума и сердца, который въ сожалёнію продолжался не всегда короткое время и обозначаетъ цёлую эпоху въ исторіи протестантскихъ народовъ.

До сихъ поръ мы пользовались для характеристики лютеранской жизни исключительно тъми свидътельствами и отзывами, которые сохранились отъ различныхъ современниковъ реформации. На основаніи ихъ показаній мы постарались представить по возможности ясную и цъльную картину того религіознонравственнаго состоянія, которое отмъчаетъ первоначальную эпоху реформаціи и носитъ на себъ несомнънные слъды вліянія новой системы. Но здъсь мы разстанемся съ почтенными очевидцами и обратимся далъе въ самому реформатору, чтобы изъ его собственныхъ устъ выспросить нъкоторыя свъдънія по предмету нашего изслъдованія.

М. Д. Смирновъ.

462

Digitized by Google

## **ДРЕВНЕ-ХРИСТІАНСКОЕ ОБЩЕСТВО**

ВЪ ПАМЯТНИКАХЪ РИМСКИХЪ КАТАКОМБЪ\*.

## - III.

Отъ данныхъ катакомбъ, выясняющихъ намъ многое во внёшнемъ положении христіанскаго общества среди языческаго міра въ первые вёка, переходимъ къ обозрёнію внутреннихъ, религіозно-нравственныхъ побужденій, которыми руководились древніе христіане, неустанно трудясь въ теченіе четырехъ вёковъ надъ сооруженіемъ своихъ усыпальницъ, поражающихъ насъ громадностію размёровъ и массой потраченнаго на нихъ труда.

Катакомбы прежде всего суть мёста, предназначенныя для погребенія умершихъ<sup>1</sup>). Отношеніе къ тёлу умершаго, обряды, сопровождающіе погребеніе, стоятъ въ тёсной связи съ возэрізніемъ на участь, ожидающую человёка за гробомъ. Представленія о загробномъ міріз мы встрізчаемъ у грековъ п римлянъ, но они отличаются крайнею неопреділенностію: ихъ воображенію представлялась иногда страна тёней, но въ самыхъ смутныхъ, неясныхъ очертаніяхъ. Забота о погребеніи была долгомъ уваженія къ памяти умершаго и нерізко мотивировалась только суевірнымъ страхомъ общественныхъ бідствій и

<sup>\*</sup> См. Октябр. кн. «Прав. Обозр.» за текущій годъ.

<sup>1)</sup> Martigny, p. 122.

## православнов обозръния.

опасеніемъ мести со стороны тъни умершаго<sup>2</sup>). Христіанское ученіе положительно утвердило воскресеніе тъла и будущую жизнь и притомъ въ такой опредъленной формъ, вакую не давала ни одна изъ существовавшихъ прежде религій. Эта идея глубоко запала въ душу первыхъ христіанъ, и ни о чемъ катакомбы не говорятъ такъ выразительно и красноръчиво, какъ именно о ней.

Твло человвка было храмомъ обитающаго въ немъ божественнаго духа<sup>3</sup>), храмомъ, разрушающимся въ минуту смерти. но только для того, чтобы получить новый, более совершенный видь. Это воззрѣніе побуждало воздавать тыламь умершимь всю честь, достойную ихъ будущаго назначенія. Поэтому первые христіане всегда заботились о томъ, чтобы твло ихъ было погребено приличнымъ образомъ, чтобы было вакъ должно пряготовлено въ воскресенію. Церковь не разъ выражала мизніе, что нать обязанности более священной, какъ преданіе земле тыль мучениковь и вообще христіань, для этого разръшалось даже продажа священныхъ сосудовъ <sup>4</sup>). Общая казна шла на содержаніе вдовъ, сироть и на погребеніе бёдныхъ. Христіане, обладавшие достаточными средствами, сами заботились о приготовленія себ'в гробницы при жизни, и этому дёлу придавали особенную важность. Въ надгробныхъ надписяхъ весьма неръдко выставляется на видъ, что усоцшій приготовилъ себъ гробницу при жизни: se vivo fecit. Часто родственники дълали гробницу умерщему и упоминали объ этомъ въ падписи, какъ бы радуясь, что исполнили свой долгь предъ покойнымъ. На одной изъ такихъ надписей сказано, что жена своими попеченіями приготовила мъсто успокоенія для себя, для мужа и для дътей. На другой родители говорять про своего сына, что онъ при жизни купиль себъ гробницу на деньги, заработанныя имъ: filius dulcissimus de suo labore sibi fecit. Иногда получали гробницу въ видъ

<sup>2)</sup> Ovid. Foss., II, 547. Surv. Aen., I, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Автустинъ, «De cura pro mortuis gerenda». Это возврѣніе отраннось на иногихъ погребальнихъ надинсяхъ, гдѣ душа умершаго называется *spiritus soncius*, напр. spirito sancto innocentissimo, — reddidit Deo spiritum sonatum, — Severae filiae carissimae posuit et spirito sancto tuo. Надписи, въ которыхъ встрѣчается такое выраженіе, суть древнѣйшія. Rossi, Inscr. Christ., Prolegom., СХП.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ambros., De offic.. I. n. c. 28.

яружескаго подарка: hunc locum donabit M. Orbivs Helius amicus Karissimus.

Такимъ путемъ образовалась вокругъ всего Рима общиризйшая съть подземныхъ галлерей, наполненныхъ милліонами гробниць и получившихъ название катакомбъ <sup>5</sup>). Углубление въ ствив надземнаго корридора, предназначенное для тыла, называлось locus или loculus, какъ видно изъ многихъ надписей: locus Benenati, locus Petri Subdiaconi, или по-гречески ТОПОС ANAITAYCAIOC. Этимъ названіемъ хотвин можетъ-быть выразить ту мысль, что гробница для христіанина есть мёсто или мёстечко временно имъ занимаемое до воскресенія. Ниши для твлъ расположены одна поверхъ другой рядами болве или менве многочисленными, оть трехъ до двёнадцати, смотря по высотё галлереи и твердости почвы. Въ большинствъ случаевъ онъ сдъланы для одного трупа; но когда грунть земли позволяль, то выкапывались более глубокія ниши, въ которыхъ помъщали рядомъ, но старательно отдъляя другъ отъ друга, иногда до пятнадцати твлъ. Впрочемъ такія гробницы встречаются довольно редко въ катакомбахъ. Чаще встречеются гробницы для двухъ, трехъ, четырехъ телъ (bisomus, trisomus, quadrisomus), о чемъ иногда упоминается въ надииси, напр. hic est locus quem se viva gentia bisomu comparavit. Loculus заделывали плитами, которыя вставлялись въ углубленія, нарочно сдёланныя по краямъ отверстія, и замазывали ихъ известью, такъ что гробница была герметически закрыта, и гнісніє твла не заражало воздуха. Это двлалось въ виду того, что катакомбы не были предназначены исключительно для погребенія умершихъ, но и для посвщеній живыхъ и богослужебныхъ собраній. Благодаря герметическому закрытію гробницъ и свойству зернистего туфа, въ которомъ онъ обыкновенно выствивлясь, -- втягивать и поглощать влажность, галлерен и комнаты катаконбъ были постоянно доступны не только для по-

<sup>9</sup> Происхожденіе этого названія не опреділено точно. Одни производять оть греческихь словь: ката́—внизу и то́µβоς—углубленіе. Другіе— оть ката̀ и ко́µβη иустая лодка (переділанное на латинскомъ въ сутва и ситва) вслёдствіе сходства внутренности пустаго саркофага съ внутренностію лодки. О. Марки производять отъ глагола ситво, который въ сложеніи съ предлогами аd, сит, de, разнозначащъ съ глаголомъ јасеге — лежать, быть сирятаннымъ, и катакомбы по нему обвачають тайное, скрытое місто.

същенія, но п для продолжительнаго пребыванія въ нихъ, несмотря на то, что ихъ наполняли мертвыя твла. Плиты для гробницъ христіане добывали на кирпичныхъ заводахъ, которыхъ было не мало въ окрестностяхъ Рима; клейма владъльцевъ ихъ часто встръчаются на катакомбныхъ плитахъ, напр. ex praedus Augusti, ex praedus Lucillae.

Кроми нихъ, имиющихъ форму продолговатаго четыреугольника, встрёчаются гробницы, надъ воторыми вырублена въ туфё арка. Гробница этой формы называлась arcosolium<sup>6</sup>), какъ видно изъ многихъ сохранившихся на нихъ надписей, напр. Aur. Celsi et Aur. Ilaritatis compare mees fecimus nobis et nostris et amicis arcosolio cum pareticulo suo in pacem, "Аврелій Цельсь и Авредія Иларитосъ сдёлели для себя, для своихъ и для друзей этоть arcosolium съ его стънкой, въ миръ". Подъ аркой въ толщинъ туфа дълалась самая гробница въ видъ четыреугольнаго продолговатаго углубленія, которое раздёлялось обыкновенно на нъсболько отдъленій продольными ствивами, pareticulo, какъ свазано въ цитованной надписи. Этого рода гробницы представляли болве трудностей при устройстве, стоили дороже, чемъ простые loculi, п потому устраивались состоятельными христіанами на собственныя средства, на что весьма часто указывалось и въ надписи, дабы нельзя было подумать, что расходъ на эти сравнительно роскошныя гробницы быль сделень изъ церковнообщественныхъ суммъ. Arcosolium былъ преимущественно мученической гробницей, и въ такомъ случав устроялся на общественныя средства.

Съ попеченіемъ о могилѣ соединялась также забота, чтобы твло по возможности было положено въ гробницу во всей цѣлости. Мученики, идя на казнь, заботились о томъ, чтобы члены ихъ были собраны и положены въ землю вмъстъ, проснли объ этомъ друзей своихъ, палачей, и иногда платили послѣднимъ за это. О мученикъ Торпесъ разсказываютъ, что, проходя мимо дома своего друга, во время шествія своего къ мъсту казни, онъ просилъ послѣдняго похоронитъ его останки, увѣряя, что

-----

<sup>•)</sup> Solium римляне называли мраморныя или глиняныя урны, въ которыхъ хранился пецель. Первые христіане означали этимъ именемъ саркофагь, находившійся надъ элгаремъ и содержавній въ себъ мощи нученика.

онь получить небесную награду за это благочестивое дъло: clamans eum ad se, plorans et osculans eum, dixit: omice, sequere me, et sepeli corpus meum. Credo în Domino, quia mercedem consequeris. Мученикъ Викторъ просилъ квесторовъ позволить похоронить его тъло въ гробницъ, которую онъ по древнему обычаю приготовилъ себъ при жизни: habeo enim loculos jampridem mihi paratos. Мученикъ Евстафій завъщалъ перенести его тъло въ отечество и поручилъ это дъло севастійскому епископу: adperavit eum, ut per se ipsum iret, et portaret reliquias suas. Св. Фортуната предъ усвченіемъ дала двадцать золотыхъ монеть палачу, чтобы онъ не сожигалъ ея тъла, а предалъ земяв. Мученикъ Сабинъ, приведенный къ ръкъ, въ которую долженъ былъ быть брошенъ съ камнями на ногахъ, умолялъ присутствовавшихъ вынуть по прошестви трехъ дней тъло изъ воды и похоронить вмъстъ съ камнями <sup>7</sup>).

Эти заботы христіанъ о погребеніи твла внушали гонителямъ мысль уничтожать останки мучениковъ, чтобы твиъ поколебать ввру въ воспресеніе. "Вы льстите себя надеждою, говорили они, что ваши твла сохранятся до времени, когда, какъ вы думаете, они воскреснуть, если ихъ умащають благовоніями и завертывають въ драгоцённыя ткани женщины, обольщенныя вашими мечтаніями. Мы распорядимся лучше" в). И они выбрасывали твла мучениковъ звёрямъ, перемёшивали пхъ съ телами гладіаторовъ и преступниковъ, бросали въ воду, привязавъ къ нимъ огромные камии, сожигали и развъвали пепель по вътру. Въ эктахъ люнскихъ и вьенскихъ мучениковъ говорится: "тёхъ (христіанъ), которые умерли въ темницъ, язычники бросали собакамъ и стерегли останки днемъ и ночью, чтобы не погребли ихъ; потомъ выставляли на показъ части мучениковъ, оставшіяся оть явърей и оть огня, - то истерзанныя, то обуглившіяся. Затвиъ твла мучениковъ, различнымъ образомъ поруганныя и оставшіяся на открытомъ воздухъ въ продолженіе шести дней, безбожниками были сожжены, превращены въ пепелъ, который и высыпань въ рёку Рону. И это дёлали язычники для того, чтобы мученики не имвли надежды на воскресение. "Теперь по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Martigny, p. 731.

<sup>\*)</sup> Fleury, Moeurs chretiennes, p. 257.

смотримъ, говорили они, воскреснутъ ли они и возможетъ ли Богъ помочь имъ" »).

Мольбами и угрозами защищали христіане свои гробницы отъ разоренія и прахъ свой отъ оскверненія. Въ первые три въка, когда неуважение въ гробницамъ со стороны самихъ христіанъ было явленіемъ невозможнымъ, надписи, выражающія опасеніе за покой твла и содержащія угрозы его нарушителямъ, встрёчаются довольно рёдко и имёють мягкій характерь. Это-наивныя и трогательныя просьбы не тревожить сладкій сонъ усопшаго, не нарушать спокойствія его праха, часто передаваемыя оть лица самого умершаго, напр. Adjuro vos per Christum ne mihi ab aliquo violentiam fiat et ne sepulcrum muem violetur "именемъ Христа умоляю васъ, чтобы нивто не дълалъ насилія надъ моей гробницей". Впослёдствіи, въ ІУ и У вв., когда чистота перво-христіанскихъ нравовъ утратилась, уваженіе къ праху умершаго ослабъло и когда стали иногда выбрасывать трупы изъ гробницъ, чтобы не тратиться на пріобретеніе и устройство собственной, или даже когда разрушали гробницы просто съ цвлію грабежа, тонъ этихъ надписей сивняется: страшныя провлятія угрожають разрушителю гробницы. Напримъръ: male pereat insepultus jaceat non resurgat cum Juda partem habeat si quis sepulcrum hunc violaverit, лусть погибнеть несчастною смертію, не будеть погребень, не воскреснеть, пусть раздёлить участь Іуды тоть, кто сдёлаеть насиліе этой гробницъ". Quisquis hoc sustulerit aut laeserit ultimus suorum, moriatur, "вто опустощитъ или осворбитъ эту гробницу, да умреть послёднимъ изъ своихъ" 10). Qui.,. hunc sepulcrum exturbaverit Christus sit ei anathema, "да будеть проклять Христомъ нарушившій покой этой гробницы". Sites incurrat in tipo Saffire et Ananiae qui eum locum sine parentis aperuerit, "ga постигнеть участь Ананія и Сапочры того, кто откроеть эту гробницу безъ моихъ родителей". Мотивомъ такой заботливости о сохранности твла и неприкосновенности гробницы было уваженіе къ праху усопшаго, хотя быть-можеть здъсь действовало также и опасеніе, что разсвяніемъ праха и разделеніемъ

468

•

<sup>•)</sup> Лебедевъ, Эпоха гоненій, стр. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Умереть послёдникь въ родё считалось въ древности великниъ несчастіемъ.

членовъ будетъ положено какъ бы нъкоторое препятствіе восвресенію твла. Но болве образованные изъ христіанъ были во всякомъ случав чужды такого двтскаго страха. Минуцій Феликсь такъ отвъчаетъ тъмъ, которые приписывали христіанамъ подобнаго рода боязнь: "не есть ли верхъ легкомыслія утверждать, что Богъ, сотворившій челов'яка, не можетъ возвратить ему первоначальной формы? Не труднве ли дать бытіе несуществующему, чёмъ воспроизвести опять то, что уже существовало? Неужели вы думаете, что исчезающее изъ вида по слабости нашего зрвнія совершенно уничтожается предъ Богомъ? Всякое твло, будеть ли оно превращено въ прахъ или пепелъ, разсвется ли вивств съ дымомъ и паромъ, не существуетъ уже для насъ, но оно продолжаетъ существовать предъ Богомъ, который сохраняеть его элементы. Мы не отвергаемъ совершенно - хотя повидимому это и можно утверждать-погребенія чрезъ сожженіе; но если мы предаемъ твла землв, то следуемъ въ этомъ лучшему и древнвйшему обычаю" <sup>11</sup>). Неприкосновенность гробницы была и у римскихъ язычниковъ предметомъ безпокойства; п на ихъ гробницахъ, какъ мы видвли, встръчаются надписи, призывающія кару небесныхъ и адскихъ боговъ на нарушителя покоя умершаго, но у нихъ причина этого безпокойства была другая. Они какъ-то смутно соединяли представление о загробной жизни съ твломъ, находящимся въ гробницв, и думали, что рука святотатца, безпокоящая твло, наносить вредъ твни умершаго и даже прекращаеть загробное существование 1°).

Прежде чёмъ положить тёло въ приготовленную гробницу, его омывали и умащали благовоніями. Послёднее практиковалось и язычниками, но язычники и христіане преслёдовали при этомъ разныя цёли: первые умащали трупы, чтобы сдёлать ихъ удобосгараемыми, послёдніе, чтобы предохранить ихъ оть разложенія. Послё помазанія тёло завертывали въ льняной саванъ бёлаго цвёта, о чемъ говоритъ Пруденцій въ гимат In obsequiis defuncti:

> Candore nitentia claro Praetendere lintea mos est.



<sup>&</sup>quot;) Octavius.

<sup>12)</sup> Фрикенъ, І, стр. 55.

Саванъ укръпляли на твлё туго затянутыми повязками, чтобы благовонная мазь впиталась въ тело, или же съ целію предохранить твло оть соприкосновены съ воздухомъ и твмъ пріостановить процессь разложенія. Иногда въ этихъ же видахъ твло завертывали въ два савана, между которыми помъщали слой извести въ палецъ толщиной. Это дълалось въроятно въ твхъ случаяхъ, когда твло оставалось долгое время непогребен-нымъ вслёдствіе преслёдованія язычниковъ. Тёла мучениковъ въ знакъ уваженія завертывали въ богатыя ткани. Бальзамированіе тёла также иногда практиковалось христіанами: въ катакомбѣ Каллиста былъ найденъ саркофагъ, содержащій твло, приготовленное совершенно такъ же, какъ египетскія муміи <sup>13</sup>). Заботливое отношеніе ко всему, что касалось погребенія,

повело къ образованію въ средъ древне-христіанскаго общества особаго класса людей, на которыхъ были возложены работы по устройству подземныхъ галлерей, гробницъ и погребенію умер-шихъ. Это были такъ-называемые fossores (отъ fodere-копать). Весьма въроятно, что установление должности fossores было сдвлано въ концѣ перваго столѣтія, въ то же самое время, когда епископъ Климентъ п его преемникъ Еваристъ приняли мъры по внъшнему благоустройству древне-христіанской церкви. Какъ извъстно, Еваристъ раздълилъ Римъ на опредъленное число приходовъ и назначиль для каждаго прихода опредъленное число клириковъ. Хотя мы и не имвемъ изъ этого ранняго періода свъдъній о существованіи fossores, но, судя по тому, что забота о погребеніи была одною изъ важнъйшихъ въ древней церкви, можно предположить, что первые епископы римскіе позаботились также о надлежащемъ устройствъ и организація погребальной части. У Іеронима fossores поставлены въ числъ клириковъ: clerici quibus id officii erat, cruentum lintiis cadaver obvolvunt, et fossam lapidibus extruentes, ex more tumulum parant 14). Bz Палатинской хроникъ fossores также поставлены наряду съ другими степенями церковной iepapxin: Christus in se consecrando Ecclesiam gradus eius singulos commendavit... qui sunt ostiarius, fossarius, lector, subdiaconus, diaconus, presbyter, episcopus. Fos-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Martigny, p. 731. <sup>14</sup>) Ep. ad Innocent.

вогез названы влириками и въ осодосісвомъ кодевсв. Сложность и разнообразіе производимыхъ работъ заставляють предполагать, что fossores раздвлялись на нъсколько раздвловъ. Расширеніе галлерей, удаленіе изъ нихъ раздробленнаго камия, приготовление къ погребению, переноска труповъ въ катакомбы 13), помъщеніе ихъ въ нишахъ, задълываніе нишъ, гравировка погребальныхъ надписей, - всв эти работы исполнялись по всей въроятности различными группами fossores. Fossores были неутоинными работниками подземнаго Рима, скромными, но върными и отважными послёдователями христіанскаго ученія: вёроятно, они не разъ рисковали жизнію, исполняя свою темную обязанность, собирая во время гоненій части мучениковъ, перенося трупы изъ домовъ въ катакомбы, проникая въ нихъ, когда входъ въ ипоген былъ запрещенъ особенными эдиктами императоровъ, и дълая все это не въ надеждъ на какія-либо выгоды, а поддерживаемые единственно великой вёрой, безъ которой никогда не образовался бы этоть великій подземный городъ мертвыхъ 18). Ихъ неусыпнымъ трудамъ обязаны своимъ существованіемъ катакомбы, на ствнахъ которыхъ уцвлвли до сихъ поръ изображенія этихъ труженниковъ, представленныхъ со всѣми орудіями своей работы или въ моментв ея, съ киркой, топоромъ, лопатой, циркулемъ и привѣшенной къ стѣнѣ лампой 17).

Если тщательное попеченіе о надлежащемъ погребеніи умершихъ было естественнымъ выраженіемъ въры въ ихъ воскресеніе, то еще краснорвчивве говоритъ о вврованіи въ лучшую жизнь, ожидающую върующаго за гробомъ, вся огромная масса надгробныхъ надписей катакомбъ. Въра въ загробную жизнь

<sup>14</sup>) Фрикенъ, I, стр. 69.

<sup>17</sup>) Въ настоящее время уже никто не сомнѣвается, что катакомбы устроены исключительно христіанами, а не образовались изъ каменоломенъ и аренаріевъ (мѣстѣ, откуда добывали песокъ), какъ думали прежде.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Обыкновенно тѣла христіанъ и мучениковъ во время гоненій перевозились въ катакомбы ночью на двухколесныхъ телѣгахъ, называвшихся biroti, на которыхъ поселяне привознан въ Римъ деревенскіе продукты. Встрѣчавшіеся думали, что это ѣдетъ запоздавшій въ городѣ поселянинъ и не имѣли никакихъ подозрѣній. Sanctus autem Nicomedes presbyter in spelunca degens, clam abstulit corpus eius (Feliculae), noctu *biroto* vehens illud ad casulam suam. Act. SS. Nerei et Achillei.

адъсь – глубово прочувствованное и строго выраженное убъщеніе. Нигда эта въра не достигала столь могучаго выражения, какъ въ этихъ памятникахъ, оставшихся намъ отъ нервыхъ христіанъ въ мъстакъ ихъ ногребенія.

Прежде всего самое названіе этихъ мвсть показываеть, каное значеніе они имъли въ глазахъ христіанъ. Въ языческихъ эпитафіяхъ гробница народа называется domus aeterna, какъ ввчное мвстопребываніе погребеннаго въ ней. У христіанъ кладбище получило характеристическое названіе cimclerium, какъ напр., въ сладующей надписи:

> SABINI BISO MVM SE BIBVM FECIT SIBI INCYMI TERIVM BALBINAE IN CRYPTA NOBA.

Cimeterium (греч. конптирной отъ конциш-ложусь спать) называлась въ древности спальня; это слово было равнозначуще со словомъ dormitorium. По свидътельству Атенея критяне называли словомъ концитирно общія спальни въ гостинницахъ 18). Не трудно понять, почему христіане дали такое названіе кладбищамъ. І. Христосъ говоритъ объ умершемъ Лазаръ: Лазарь "другъ нашъ, уснулъ". Слово "сонъ" сдълалось синонимомъ смерти и перешло съ такимъ значеніемъ въ посланія ап. Павла 12) и языкъ отцовъ. "In Christianis, говорить Іеронимъ, mors non est mors, sed dormitio et somnus apellatus"<sup>20</sup>). Смерть понималась первыми христіанами какъ сонъ въ собственномъ смыслъ: умершіе братья уснули въ ожидали радостнаго утра, когда займется заря и звукъ послъдней трубы разбудить ихъ. Нъкоторыя эпитафіи прямо высказывають эту мысль о смерти, какъ o CHB: victoria dormit, Saturnina dormit in pace, Zoticus hic ad dormiendum, recessit Sabbatia in somno pacis.

О погребении употребляется такое выражение, которое сви-

18) Athen., lib. 4, c. 5.

<sup>19)</sup> Напр., 1 Корино., ХУ. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Epist. XXIX.

дътельствуеть, что пребывание тъла въ гробницъ есть несом нънно только временное. Язычники, не дунавшіе, что умерний. завлюченный въ гробницу, можетъ когда-либо ожить и выйти изъ нея, говорили о немъ: conditus, situs, positus, compositus-Христіане, убъжденные, что пребываніе въ гробницъ есть временное, употребляють въ надписяхъ совершенно точное выраженіе: depositus. Это слово заниствовано изъ римской юрицической терминологи и выранаеть ту мысль, что твло положено въ гробницу на сохранение и современемъ должно оставить ее. Deposita-вещи, отданные для сбереженія <sup>31</sup>). Слово "depositus" было нововведеніемъ въ языкъ погребальныхъ формуль и выразило собою все различіе между христіанскими и языческими возврвніями на загробную участь. "Оно провозгласило, что гробница не была для человъка жаднымъ собственникомъ, но только върнымъ стражемъ порученнаго ей на храненіе. Акостольская ревность устами Павла говорила Тимоеею: "храни залогъ въры"<sup>22</sup>); христіанская увъренность въ воскресении говорнть въ свою очередь гробницъ: depositum custodi" 23).

Многія эпитафіи положительно утверждають, что умершій живь; напримѣръ: MAIZIA C. ΘΕΟΝ ZHC, "Мезія, ты живешь въ Богѣ", Prima vivis in gloria Dei et in pace Domini, "Прима, ты живешь въ славѣ Божіей и въ мирѣ Господа", ЕҮΨҮК! СЕКОҮ△АОҮ △ICA ΘΑΝΑΤΟΣ, "Секундъ, добрая душа, дважды безсмертенъ" <sup>24</sup>). Всего же чаще вѣрованіе въ безсмертіе выражается въ формѣ пожеланій и восклицаній, представляющихъ отголосокъ сердечнаго обѣщанія эпиграфиста. Похоронивъ своего родственника или друга, близкій ему человѣкъ чертитъ углемъ или какимълибо остріемъ на плитѣ гробницы надпись въ родѣ слѣдующихъ, простыхъ и незатѣйливыхъ по выраженію, но тѣмъ ярче и выразительнѣе характеризующихъ искренность и неподдѣльность чувства: Martine et Angelusa vivatis! Iuliane vivas in Deo! Longine dulcis vives; celi tibi patent vives in pace! Vivas in Domino Iezu! <sup>25</sup>).

- <sup>21</sup>) Cicer., De offic., III, 23.
- <sup>22</sup>) 2 Тимон., I, 14.
- <sup>23</sup>) Gerbet, Esquisse de Rome chrétienne, II, p. 232.
- 24) Разумвется, ввроятно, безсмертіе по душв и по твлу.
- <sup>25</sup>) Такого рода надинси суть древивния. Rossi, Insc. Christ., Prolegom., CX.

Глубокое убъждение въ безомерти составляетъ основной мотивъ всъхъ древне-христіанскихъ надгробныхъ эпитафій. Несмотря на ихъ многочисленность и разнообразіе, онъ могутъ быть раздълены на нъсколько главныхъ видовъ по оттёнкамъ представленій участи, ожидающей христіанина за гробомъ.

- Самая употребительная формула надгробной надписи-in pace. Она служить несомнённымъ признакомъ христіанскаго прои схожденія памятника, такъ какъ никогда не встричается на языческихъ гробницахъ. Формула эта іудейскаго происхожденія. Іуден употребляли ее раньше христіанъ; нъкоторыя іудейскія гробницы, открытыя въ Римъ и узнанныя по ихъ отличительнымъ признакамъ, къ каковымъ относится, напр., изображеніе сединсвъщника, имъютъ надпись: EN НРНИН. Слъдующая еврейская надинсь весьма близка по стилю къ христіанскимъ эпитафіямъ: ЕН НРНИН Н КОІМНСІС АҮТНС, т.-e. in pace dormitio ejus. Обыкновеннымъ привътствіемъ у іудеевъ было: "миръ вамъ" 2"), или "миръ тебъ" 27), и оно еще до сихъ поръ слышится у восточныхъ семитическихъ народовъ. Извёстно также, что Спаситель привётствоваль учениковъ словами "миръ вамъ «28), и въ прощальной бестат объяснилъ имъ, что это привитствіе имъло въ Его устахъ силу, которой не могъ сообщить ему міръ<sup>20</sup>). Изъ евангельскаго текста эта формула вошла въ литургію, а отсюда и въ погребальныя надписи 20). Значеніе ея разнообразится въ зависимости отъ выраженій, съ которыми она ставится въ связь; часто это-молитва за усопшаго, иногда утвержденіе его небеснаго блаженства, иногда свидвтельство православія.
  - <sup>26</sup>) Быт., XLIII, 23.
  - <sup>27</sup>) Cyg., VI, 23.
  - 28) Ioan., XX, 19. 26.
  - <sup>29</sup>) IOAH., XIV, 27.

<sup>30</sup>) По всей въроятности погребальная молитва оканчивалась словами: Deus или Christus suscipiat te in pace. На гробницѣ въ большинствѣ случаевъ писали только послѣднія два слова, потому что для христіанъ и такъ былъ ясенъ смыслъ ихъ, и притомъ всѣ вообще литургическія формулы были подъ охраною такъ называемой «тайной дисциплины» (disciplina arcani). Verba (in pace), satis frequentia in christianis antiquissimorum coemeteriorum inscriptionibus, liturgica procul dubio sunt, et ad arcani disciplinam servandam sine reliquis apposita. Lupi, De epitaph. Severae, p. 174.

• Нанболёе часто она употребляется въ первомъ смыслё, что особенно ясно, когда къ ней присоединено собственное имя умершаго въ зват. падежё, какъ напр.: Urse in pace, Victori in pace, Achillen in pace, Domiti in pace; или—въ дат. при подразумъваемомъ глаголъ: Benemerenti in pace, Iuliano animae innocentissimae in pace. Иногда конструкція оразы указываетъ на благопожеланіе, какъ: рах tecum, pax tecum permaneat, tecum pax Christi, in pacem estote, рах tecum sit. Иногда вта оормула сокращена: tecupe; иногда ей придана распространенная оорма: gaudentiasuscepeatur in pace, vale in pace, vale mihi cara in pace, in pace Domini dormias.

Когда формула in расе соединена съ глаголомъ въ настоящемъ или прошедшемъ времени, то она выражаетъ уже не пожеланіе, а ръшительное утвержденіе блаженства усопшаго, привътствіе, обращенное къ лицу, уже доотигшему совершеннаго состоянія. Такъ: vivis in gloria Dei et in pace Domini nostri

in pace... et in domo aeterna Dei. Надпись: in pace

raptus eterne (sic) domus, имветь ту особенность, что слова in расе помъщены среди вънка, что означаеть миръ и небесную славу. Почти одинакова съ ней по значенію надпись: eterna pace ovans, "торжествующій въ вѣчномъ мирѣ". Такою же положительностію отличаются формулы: Redit in pace, въ которой выражена мысль о возвращении души въ ея истинное отечество, и: precessit in pace, гдв высказывается надежда встрётить въ райской обители предварившаго тамъ своихъ оставшихся въ живыхъ собратій. Нёкоторыя надписи утверждають восхищеніе души въ миръ Спасителя: susceptus in pace, или petitus in pace, arcessitus in pacem, arcessitus ab angelis, mater dulcissima in pace XPI recepta; рождение въ миръ чрезъ смерть: natus in pace, блаженство въ миръ: letaris in pace, in pace delicium. По мнъню нъкоторыхъ археологовъ указанная формула означаетъ не только блаженное состояніе усопшаго, но и иногда и то, что онъ умеръ въ миръ и общении съ церковію. Слъдующая надпись не оставляеть, кажется, никакого сомнёнія въ этомъ отношеніи: Ніс. requiescet. in pace. fede. custitutus (constitutus). Ilarus qui. vixit ... Она означаеть, что этоть Иларусь получиль мирное успокоеніе, будучи наученъ истинной върв. Можно сопоставить ее съ слвдующей сормулой, гдъ ясно выражено, что пріобрътеніе мира есть слёдствіе въры въ единаго Бога: ...qui in unu Deu crededit in pace. Епитасія нъкосто Герилая выражается объ этомъ еще яснъс: ...decessit in pace fidei catholicae. Но это указаніе на принадлежность умершаго въ церкви встръчается въ надиисяхъ катакомбъ весьма ръдко<sup>31</sup>), потому что среси въ Римъ были ръдкимъ явленіемъ въ первые въка.

На основанія нёкоторыхъ мёсть изъ сочиненія св. Кипріана можно предполагать, что сормулой іп расе хотёли иногда обозначить принятіе св. Христовыхъ Таннъ предъ смертію. Возставая противъ излишней самоувёренности нёкоторыхъ изъ христіанъ, стремившихся на мученичесвій подвигъ, не укрёпивъ себя принятіемъ св. Такнъ, онъ полагаетъ, что имъ долженъ быть преподанъ миръ прежде сраженія: рах danda est omnibus militaturis <sup>12</sup>). Это толкованіе можно приложить въ надписямъ съ сормулой decessit in расе и т. п.

Всѣ археологи согласны относительно тождества значенія формулы in расе съ символическимъ изображеніемъ голубя, имѣющаго во рту оливковую вѣтвь. Иногда слова in расе помѣщены на самомъ изображеніи голубя, иногда стоятъ рядомъ съ нимъ. Когда къ этому присоединена еще рыба, то формула должна быть дополнена такимъ образомъ: spiritus in расе et in Christo.

Пребываніе въ вѣчномъ, небесномъ свѣтѣ составляетъ другое выраженіе блаженнаго состоянія души умершаго христіанина. Преисподняя всегда представлялась мѣстомъ мрака, рай — мѣстомъ свѣта. І. Христосъ называетъ Себя "свѣтомъ міра"<sup>33</sup>). Въ отюнской надписи Онъ названъ "свѣтомъ умершяхъ", фŵç тŵv θανόντων, въ гимнѣ Климента Александрійскаго — "свѣтомъ вѣчнымъ", фŵç aídiov; въ гимнѣ Синезія — "свѣтомъ первоначальнымъ", фŵс пауа́юv. На одной лампѣ христіанскаго происхожденія сдѣлана надпись: фшс Хрютоυ фєм паої. Такъ какъ блаженство будущей жизни состоитъ въ тѣснѣйшемъ общенія со Христомъ, то усопшіе представляются наслаждающимися неуга-



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) 11 разъ въ 11.000 римскихъ надинсей.

<sup>&</sup>quot;) Epist. LIV.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) IOAH., VIII, 12.

саемымъ свётомъ. Въ служебникъ папы Льва въ молитвъ за yconunxy unraercs: praesta, Domine, animae famuli tui... ut eam mortalibus nexibus expeditam lux aeterna possideat. Bo arraxo св. Перепетун говорится, что послё молитвь о своемь умершемь брать, она видъла, его выходящимъ изъ мрака на свътъ. Весьма многія эпитафія утверждають за усопшимъ наслажденіе візчнымъ свётомъ. Особенно рельефно огличаются въ этомъ случав христіанскія надгробныя надписи оть языческихъ, въ которыхъ постоянно говорится, что умершіе находятся во мракѣ; такъ: Thallusa hoc tumulo condita luce caret, "Oarryca, погребенная въ этой гробницъ лишена свъта", viator noli mihi maledicere nequeo in tenebris respondere, прохожій, не проклинай. меня, ибо, находясь во мракт, я не могу отвтиать тебти", hic jaceo infelix zmyrna puella in tenebris, "здъсь покоится Смирна, несчастная дввушка, во тьм'в", Quis ab aura te in tenebras rapuit, "кто взялъ тебя отъ свъта во тьму?" Въ противоположность этому печальному воззрвнію первые христіане, не обращая вниманія на временный мракъ, которому были обречены смертные останки ихъ собраній, постоянно утверждають, что душа усопшаго наслаждается въчнымъ свътомъ. Такъ: aeterna tibi lux Timothea in \* spiritus ejus in luce Domini susceptus est, luce nova frueris lux tibi Christus adest. Эпитафія 354 г. выражаеть вёрованіе, что для усопшаго мракъ превращается въ свѣть: Qui lucem tenebris mutavit amaris.

Третій терминъ, которымъ обозначалось въ надгробныхъ надписяхъ блаженное состояніе усопшаго—refrigerium, прохлажденіе, успокоеніе. Въ Св. Писанія и на языкъ церковныхъ писателей сдово это означаетъ отдыхъ, покой и вообще всякаго рода удобство и удовольствіе. Тертулліанъ называетъ такъ агапы, устроивавшіяся богатыми для бъдныхъ: inopes refrigerio isto juvamus<sup>34</sup>); Въ актахъ св. Перепетуи refrigerare употребляется о вечеряхъ любви, совершавшихся въ темницахъ. Въ различныхъ мъстахъ Новаго Завъта рай представляется подъ образомъ пиршества<sup>35</sup>); отсюда refrigerium сдълалось терминомъ для

<sup>\*</sup> Здесь монограмма, см. стр. 475.

<sup>34)</sup> Apol., XXXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Mate., XXII, 2; XV, 10 etc.

означенія небеснаго блаженства. Тертуліанъ употребляеть это слово для выраженія блаженства Лазаря на лонъ Авраановонъ<sup>10</sup>), молитва жены за умершаго мужа имъетъ цълю испросить ему это блаженное состояніе: pro anima ejus, orat, et refrigerium adpostulat ei <sup>37</sup>). Въ надгробныхъ надинсяхъ весьма часто читается: in refrigerio, in refrigerio anima tua, in refrigerio et in pace; victoria refrigereris spititus tuus in bono; augustus refrigeres dulcis. Иногда испрашивается это блаженное состояніе: Autonia anima dulcis tibi Deus refrigeret; Deus refrigeret spiritum tuum; cujus spiritum in refrigerium suscipiat Deminus; Deus Christus omnipotens spiritum tuum refrigeret.

Кроме указанныхъ трехъ главныхъ формулъ, въ которыхъ выражена вёра въ ожидающую усопшаго христіанина свётлую будущность, есть много другихъ, говорящихъ о томъ же самомъ болве или менве ясно и выразительно. Таковы: ассеріt requiem in Deo, "онъ получилъ усповоение въ Богв"; requiem accepit in Deo patre nostro et Christo ejus, "онъ получилъ усдокоеніе въ Богв Отцв нашемъ и Христв Его". Слёдующая, почти тождественная съ указанными формула замвчательна въ томъ отношения, что представляетъ исповедание веры въ божественность I. Христа: Hic jacet. Perpetuus, in Christo Deo. Suo, "здъсь покоится Перпетуусъ во Христь, Богь ero". Beatior in Deo condedit mentem, "счастливъйшій, онъ поручилъ свою душу Богу". Scimus te in \*), "мы знаемъ, что ты во Христв". In domo eterna Dei, "въ въчномъ жилищѣ Божіемъ". Очень выравительна единственная въ своемъ родъ поэтическая формула elatus est, "онъ поднялся (т.-е. къ Богу)". Еще наглядиве слъдующее выражение: vitam transportavit in coelis, "онъ перенесъ свою жизнь на небо". Надпись на гробница накоей Евгени-Evgeniae redditae выражаеть мысль о возвращения ся въ истинное отечество. Нередко блаженное состояние умершаго определяется, какъ пребывание его между святыми, мучениками, патpiapxann. Tars: Deus qui sedet ad dextram patris in loco sanctorum tuam nectaream animulam descripsit, "Богь, съдящій

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) De idol., XLIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De mong., X.

<sup>\*</sup> Здесь монограмма, см. стр. 475.

одесную Отца, помѣстикъ между святыми твою сладкую душу". Fructuosus anima tua cum justis, "Фруктуозусъ, твоя душа съ праведными". Встрѣчаются также слѣдующія выраженія: inter sanctos, inter innocentes, "между святыми, между невинными"; a terra ad martyres, "отъ земли въ мучемлкамъ"; quiescenti in sente Abrahae Isac et Jacob, in gremio Abraham, "въ лонѣ Авраама, Исаака, Іакова".

Въра въ въчную блаженную жизнь, ожидающую христіанина за гробомъ, получила соотвътственное выражение въ изящныхъ созданіяхъ древне-христіанскаго живописнаго искусства. Живо представляя себъ небесное блаженство, смотря на смерть, какъ на желанный переходъ въ лучшее состояніе, христіане не только изгнали изъ обстановки своихъ гробницъ всякую мысль о смерти и разрушении, но соотвътственно одушевлявшимъ ихъ радостнымъ надеждамъ разсвяли повсюду на гробницахъ изображенія одётыхъ зеленью деревьевъ, пвётовъ, гирляндъ, розъ, связокъ винограда, сценъ живаго и веседаго характера. Правда, подобныя изображенія дёлались и на языческихъ гробницахъ, но тамъ это выходило изъ противоположныхъ цёлей, изъ желанія удалить представленіемъ свётлыхъ сторонъ жизни печальную мысль объ ожидающей всёхъ участи; здёсь же все это было отраженіемъ радостнаго настроенія по поводу смерти, послѣ которой осуществлялись задушевныя мечты и чаянія. Подобное состояние духа не покажется противоестественнымъ при необыкновенномъ религіозномъ воодушевленіи первыхъ христіанъ, смотръвшихъ на мученическій подвигъ, какъ на желанное благо и умиравшихъ съ радостію среди мученій. Поэтому симводическія изображенія рая разсвяны повсюду въ катакомбахъ.

Въ твореніяхъ отцовъ и учителей церкви рай неизмѣнно представляется подъ образомъ вѣчно цвѣтущаго сада, полнаго сладкаго благоуханія. Повтъ Драконщій, какъ бы резюмируя ихъ ученіе, представляетъ избранныхъ:

Inter odoratos flores et amoena vireta <sup>38</sup>).

Подобными же яркими красками изображается рай въ актахъ св. Перепетуи: Spatium grande... quasi viridarium, arbores ha-

Digitized by Google

.....

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) De Deo, I, III, vers. 679.

православное овозръние

bens rosae et omne genus flores; въ тъхъ же актахъ мученики говорять: In viridario, sub arbore rosae... odore inennarabili alebamur, qui nos satiabat. Въ литургін Василія Великаго, въ молитвъ за усопшихъ говорится: упокой ихъ "на мъстъ свътлъ, отнюдуже отбъже печаль, воздыханіе". Одна эпиграеін IV в. описываетъ рай въ такихъ поэтическихъ выраженіяхъ:

## ...ODORES TEMPORE CONTINVO VERNANT VBI GRAMINA RIVIS.

Между множествомъ разнообразныхъ формъ, въ которыя воплотились эти свътлыя, радостныя надежды въ фигуративномъ искусствъ, самая выразительная — представленіе введенія души усопшаго въ блаженное жилище покровительствующими ей святыми. Примъръ этого изображенія мы имъемъ въ аркосоліумъ катакомбы Киріака, около церкви св. Лаврентія in agro Verano. Здёсь представлена женщина съ распростертыми руками (orante), стоящая между двумя личностями, быть можеть апостодами Петромъ и Павломъ, раскрывающими передъ ней богато украшенную завъсу, что обозначаетъ введеніе въ рай погребенной здъсь. Подобная же картина находится въ базиликъ Петрониллы, построенной въ древнъйшей части домитилловой катакомбы. Душа, водворившаяся въ въчномъ блаженномъ жилищъ, обыкновенно представляется подъ видомъ женщины, стоящей между двумя деревьями въ созерцательномъ нли молитвенномъ положенін. Сохранилась прекрасная ореска III в. (въ усыпальницъ св. Сотера), представляющая христіанку, именемъ Діонисію, стоящую среди сада изъ цвътущихъ и покрытыхъ плодами деревьевъ, между которыми летають разнаго рода птицы. Иногда блаженство праведной души изображено подъ видомъ голубя, сидящаго на деревъ или помъщеннаго среди цвътовъ; особенно это ясно, когда въ серединъ такой картины помъщена надпись въ родъ слъдующей: spiritus tuus in bono.

Болъе глубокій смыслъ и большую многознаменательность имъютъ символическія изображенія райскаго блаженства подъ образомъ пиршества. Долгое время считали часто встръчающіяся на стънахъ катакомбъ этого рода картины за изображенія агапъ, но въ настоящее время это мнёніе оставлено. Прежде

всего нельзя не занётить, что общая цаль, которую имели въ внау первые христівне при украшенія овояхъ кладбищъ, состояла въ томъ, чтобы при помощи разнаго рода символичеснихъ наображений укранать въ себъ чувство въры и надежды, смягчить мысль о смерти посредствонь образовь, указывающихъ на воскрессніе в будущую жизнь. Очевидно, что вартины агапь не нитьли ничего общаго съ этою цвлію: не было никакой надобности напоминать посредствомъ картинъ о томъ, что они видели часто въ действительности; притомъ этой действительности не соотвётствують и самыя картины, представляющія нирующихъ въ богатыхъ одеждахъ, среди роскошной обстановки, чёмъ конечно не могли отличаться агапы, совершавшіяся первыми христіанами въ подземельяхъ, часто подъ страхомъ пресяжованій. Следующая особенность, встречаемая на некоторыхъ нэь таковыхъ наображеній, еще яснье говорить о ихъ сокровенномъ символическомъ значении и о твхъ возвышенныхъ и глубовихъ мысляхъ, которыя соединяли съ представленіемъ небеснаго блаженства древніе христіяне. На нъсколькихъ картинахъ пиршества представдены двъ женщины, стоящія по объниъ сторонамъ пирующихъ и держащія въ рукахъ сосуды, надъ одной ноъ нихъ постоянно делестся надонсь: IRENE DA или PORGE CALDA, "Ирина, дай теплую воду"; поверхъ другой: AGAPE MISCE NOBIS, "Агапа, смвшай намъ" 39). Что означають эти женскія фигуры, неизмённо называеныя Agape и Ігепе, въ которымъ обращаются пирующіе въ тождественныхъ выраженіяхъ? Бозіо считалъ ихъ за лицъ, участвующихъ въ погребальной агапъ. Рауль-Рошеттъ принялъ ихъ за эмблематическія существа; но стараясь согласить свое мнёніе съ традниюннымъ объясненіемъ этого рода картинъ, смотрълъ на нихъ, накъ на симводы "установления агапъ, долженствовавщихъ водворять любовь и миръ между върующеми" 40). Аббать Polidori, истолковавшій эти картины, какъ аллегоріи небеснаго блаженотва, заключилъ, что Irene и Agape суть олицетворенія идей мира и любви, неразрывно связанныхъ съ блаженною не-

<sup>&</sup>lt;sup>3\*</sup>) Miscere—«смѣшать» значило налить вина; въ надинсяхъ на чашахъ безразлично унотребляются выражения: imple me, misce me.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Tableau des catacombes, p. 142.

бесною жизнію; но онъ подагалъ также, что это когди быть дъйствительныя личности-христіанки, похороненныя въ гребницахъ, на которыхъ сдъдано это изображеніе. Но въ такожъ случав почему они играютъ родь слугъ, къ которымъ обращаются пирующіе съ приказаніями дать теплую воду, смъщать вино съ водою? Эти надписи, неоднократно повторяющіяся, не позволяютъ видътъ въ нихъ погребенныхъ христіанокъ. Тамимъ образомъ всего въроятиве, что это суть олицетворенія идей дюбви и мира, олицетворенія, прекрасно восполняющія, освъщающія, придающія высшій духовный смыслъ мистической концепціи небеснаго блаженства, представлявшагося наглядно подъ образомъ пиршества.

Общимъ основаніемъ такого представленія послужням многія мъста Евангелія, гдъ царство небесное сравнивается съ вечерей. Письменныя свидътельства ясно показывають, что въчное блаженство и небесное пиршество были синонимами. Въ постановленіяхъ Апостольскихъ, относящихся почти въ тому же самому времени, какъ и указанныя орески, противополагается безмятежное спокойствіе, которымъ наслаждаются участники небеснаго пира, призванные въ въчной жизни и вкушающіе безконечную радость—безпокойству и страху, съ которымъ дълаются благочестивыя собранія върующихъ, отовсюду окруженныхъ опасностями со стороны гонителей <sup>41</sup>). Въ актахъ пергамскихъ мучениковъ Карпа, Папила и Агавоника, послѣдній, созерцая небесную славу, восклицаетъ: "и эта вечеря приготовлена для меня; должно чтобы и я принялъ участіе въ этой славной трапезъ".

При такой свётлой вёрё въ лучшее будущее, открывающееся за гробомъ, понятно отсутствіе всякихъ выраженій скорби въ христіанскихъ надписяхъ. Правда, грустное чувство, пораждаемое разлукой съ близкой и любимой личностію, обнаруживается въ нёжныхъ воспоминаніяхъ и названіяхъ усопшаго (напр. апіта dulcis. "сладкая душа"; columba sine fele, "голубь безъ желчи"), какъ естественная дань природё, но нигдё не встрёчается такихъ его выраженій, которыя не были бы растворены радостною увёренностію, что смерть не есть конецъ всего, а напротивъ—

<sup>41:</sup> II, 5.

начало лучшей участи. "Правда въ твхъ эпитафіяхъ, говорить Gerbet, которыя не ограничиваются одними именами, чувствуется нъжная скорбь, но скорбь твердая, выдержанная (soutenue). Твхъ, воторые покоятся здёсь въ ожидании своихъ братьевъ, безпокоять одинаково оскорбленія гробницы и излишнія слезы. какъ это весьма ясно выражено въ римской епитафіи, которая принадлежить началу шестаго въка, но была бы совершенно умъстна въ катакомбахъ: Mortales omnes orat ne quietem ejus turbare velint. Turbantur enim manes injuriis et lacrimis, cum alterutris ante novissimum diem respondere nequeant " 42). Bcrpsчаются надписи, въ которыхъ дъдается увъщание отъ лица погребеннаго въ мужеству и терпёнію, какъ напр.: Speranti. bono. animo. esto. dulcis. bone, "Сиеранцій, другъ, мужайся". Выраженіе contra votum "противъ желанія", представляющее жалобу на судьбу, встрвчается не ранве второй половины четвертаго въка 43). Ожиданіе будущей жизни не сопровождалось тревожною мыслію, что за гробомъ умершаго можетъ ожидать печальная участь. Противъ непокодебимой въры въ дучшую будущность ничего не говорять эпитафіи въ формъ пожеланій, хотя католическіе авторы и видять здёсь выраженіе вёрованія въ чистилище 44), ибо желать усопшему блаженства далеко еще не значить сомнъваться въ немъ; форма пожеланія напболъе удобна для живаго выраженія вёры и чувствъ, навёваемыхъ разлукой съ усопшинъ. Кроив того, какъ мы видван, большое количество эпитафій категорически утверждаеть, что умершій христіанинъ наслаждается всъми благами рая. Во всей безчисленной массъ древне-христіанскихъ памятниковъ, открытыхъ въ катажомбахъ, совсъмъ не встръчается изображеній ада пли чистилища, сдълавшихся однимъ изъ общераспространенныхъ сюжетовъ въ последующіе и особенно средніе века.

## IY.

Первые христівне, устрояя катакомбы, имѣли въ виду не одно только погребеніе умершихъ. Съ самыхъ первыхъ временъ

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Esquisse de Rome chrétienne, I, p. 197-198.

<sup>43)</sup> Первый разъ въ эпитафіи 368 г. Rossi, Inscr. Christ., n. 207.

<sup>•&#</sup>x27;) Martigny, p. 689; Gerbet, Ecqu. de Rome chrét., I<sup>1</sup>, 216 H op.

христіанства мѣста погребенія вѣрующихъ служнли въ то же время мѣстами общественныхъ собраній. Почитаніе останковъ мучениковъ, похороненныхъ въ катакомбахъ, поминовенія, совершавшіяся въ годовщину смерти простыхъ вѣрующихъ, гоненія, заставлявшія христіанъ искать убѣжища въ подземельяхъ и скрывать отъ язычниковъ мѣста своихъ собраній, все это служило причиною устройства въ катакомбахъ помѣщеній, предназначенныхъ для временнаго пребыванія вѣрующихъ.

Для собраній въ катакомбахъ были устроены болве или менве общирныя комнаты, крипты, кубикулы и даже цвлые подземные храмы, къ которымъ нвкоторые археологи прилагають наименованіе базиликъ по существенному сходству ихъ архитектурнаго типа съ базиликами, превращенными въ храмы посль торжества христіанства.

Кубикулы менње крипть и относятся къ нимъ по величинѣ, какъ часть къ цѣлому. Что такое наименованіе прилагалось къ погребальнымъ комнатамъ небольшихъ размѣровъ, видно изъ нѣкоторыхъ найденныхъ въ нихъ надписей, напр.: cubiculum aureliae martinae. Форма кубикулъ весьма разнообразна: встрѣчаются трехугольныя, четыреугольныя, пяти-восьмиугольныя. Кубикулъ въ катакомбахъ великое множество; такъ, одна осьмая часть катакомбы св. Агніи имѣетъ ихъ до шестидесяти. Онѣ представляютъ собою семейныя и фамильныя усыпальницы. Въ глубинѣ своей онѣ имѣли нерѣдко arcosolium съ мощами мученика.

Крипты имѣли значеніе маленькихъ церквей, въ которыхъ вѣрующіе собирались для совершенія таинствъ, тогда какъ кубикулы служили только для собранія членовъ самиліи. Слово "крипта", какъ и кубикула, заимствовано изъ надписей, въ родѣ слѣдующей: in. crypta. noba. retro. sanctus. Крипты гораздо обширнѣе кубикулъ и такъ какъ были предназначаемы для общихъ собраній, то по всей вѣроятности устроялись на общественныя срецства. Онѣ всегда имѣютъ два отдѣленія.--мужское и женское. Нѣкоторыя изъ нихъ устроены весьма просто и незатѣйливо, но многія съ соблюденіемъ всѣхъ правилъ изящной архитектуры; входъ украшенъ пилястрами съ изящными капителями; своды высѣчены очень тщательно, и части ихъ имѣютъ видъ правильныхъ геометрическихъ оигуръ. Самын большія по размѣрамъ

**4**84

Digitized by Google

хрипты представляють цёлые подземные храмы, могуще принять до 80 человекъ. Стены ихъ обыкновенно наполнены гробницами въ четыре, пять и болте рядовъ; иногда онъ оштукатурены, поврыты живописью и имбють архитектурныя украшения, высёченныя изъ того же камня, въ слов котораго дежить кладбище. Arcosolium, въ которомъ помъщался алтерь для совершения Евхаристіи, находится обыкновенно въ глубинв абсиды,если это мъсто не занято епископской казедрой; въ такомъ случав arcosolium'a или совствиъ итть, или же онъ устроенъ на такой высоть, что не могъ служить для совершения таинства. Алтаренъ служиль тогда деревянный или мраморный столь, помъщавшийся между епископской казедрой и народомъ, какъ это каластся и теперь. Въ криптв папъ въ катакомбв Каниста въ настоящее время еще видны остатки четырехъ колонокъ, поддерживавшихъ алтарь 45). Вдоль стёнъ главнаго отдёленія крипты тянутся сканьи для пресвитеровъ и членовъ клира, высъченныя изъ того же туфа; въ толщинъ ихъ иногда двлались loculi для двтей. Двъ волонны, поставленныя въ ствиамъ по обвимъ сторонамъ вришны, отдвляли место клириковъ отъ простыхъ верующихъ. Это отделеніе соединялось небольшимъ переходомъ, пересвченнымъ обыкновенно общею галлереею катакомбы, съ отделеніемъ, предназначеннымъ для женщинъ и дёлавшимся меньшихъ размёровъ, чвиъ первое; здвсь были устроены кресла для діакониссъ.

Подземныя церкви для полученія свёта и воздуха сообщалясь съ поверхностію земли посредствомъ трубъ, называвшихся luminaria, какъ видно изъ слёдующей надписи: comparavi Saturninus... locum visomum... in luminare majore... Многія luminaria были устроены послё торжества церкви; до этого времени онѣ были неудобны, потому что могли указать путь въ ипогеи. Но видно, безъ нихъ цельзя было обойтись, и они существовали до прекращенія гоненій; были даже примёры, что въ нихъ бросали мучениковъ. Такъ о мученицё Кандидё разсказывается въ актахъ, что ее "per luminare cryptae jactantes, lapidibus Obruerunt"<sup>49</sup>). Luminaria имѣютъ часто косвенное направленіе и рас-

<sup>46)</sup> Martigny, p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Martigny. p. 437.

ширяются въ томъ мѣстѣ, гдѣ соединяются съ подземельемъ, чтобы освѣщать двѣ комнаты и раздѣляющую ихъ галлерею. Обыкновенно они въ квадратный метръ шириною и въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ проходять слои песку или рыхлой полевой почвы, одъты кирпичной стѣнкой, которую возвышали нѣсколько на поверхности земли, чтобы не позволять ей осыпаться и удерживать стокъ дождевой воды.

Но свёть, проходившій въ катакомбы чрезь luminaria,<sup>2</sup> быль недостаточень, я христіане должны были освёщать подземелья посредствомъ лампъ. Множество глиняныхъ и бронзовыхъ лампъ найдено въ катакомбахъ. Ихъ носили въ рукахъ или ставили на мраморные столбики, на черепицы, вдёланныя въ стёну, помъщали въ маленькія, нарочно для того сдёланныя ниши, гдё и теперь видны слёды копоти. Иногда привёшивали въ потолку лампы приптъ. Многія изъ нихъ были найдены на тёхъ мёстахъ, гдё были поставлены или повёшены первыми христіанами. Больпинство лампъ и древнёйшія изъ нихъ – глиняныя. По своему внёшнему виду онё не отличаются отъ языческихъ, найденныхъ въ Помпеё и развалинахъ римскихъ зданій; только символическія христіанскія изображенія увазывають на ихъ происхожденіе.

Катакомбы были такимъ образомъ не только кладбищами, но и мъстами для общественныхъ собраній христіанъ и для совершенія богослуженія. Такое назначеніе катакомбы получили главнымъ образомъ потому, что содержали въ себѣ гробницы мучениковъ. Богослуженіе первенствующей церкви стояло въ самой тъсной связи съ почитаніемъ мучениковъ и ихъ останковъ.

Останки мучениковъ съ самыхъ первыхъ временъ церкви были предметомъ драгоцвинымъ и чтимымъ. Мученикъ былъ героемъ вёры, получаль за свой подвигъ великую награду на небъ и становился Христу особенно близкимъ; его останки служили возбудителями мужества и видимыми знаками покровительства. Вёрующіе употребляли всё средства, чтобы добыть и сохранить эту святыню; они устремлялись на средину амфитеатровъ, чтобы взять тёло мученика, или цёною золота покупали у палачей его останки, дабы похоронить ихъ съ подобающею честію. Гробницы мучениковъ становились святилищами, въ которыхъ совершались таинства и молитвы. Мы знаемъ, съ какою заботливостію собрали римскіе христіане останки св. Игнатія Бого-

486

Digitized by Google

носна, чтобы отослать ихъ въ Антіохію. Въ посланія снириской церкви, сообщавшемъ исторію мученичества сп. Поликарца, говорится, что вёрные нохоронные его вости, "болёе для нихъ арагоненныя, чемъ золото и редчайщіе вамни, и положили ихъ въ подобающее мвото" 47). Христіане питали такое благоговвёное чувство въ этимъ останкамъ, что язычники обнаружным опасеніе, какъ бы не отали они почитать илъ визото Христа и не хотын выдавать ихъ 48). Правитель Испаніи Деціанъ, желая поколебать нужество св. Викентія, грозиль совершенно уничтожить его твло, дабы христіане не могли воздвигнуть ему гробницу и воздавать почести его останвамь <sup>49</sup>). Иногда вврующіе тратиди значительныя суммы на то, чтобы пріобрёсти тело мученика, и вообще не жальли средствъ для этого двла въ полной уверенности, что чрезъ эти жертвы они пріобрётають вёчное сокровище на небъ, какъ говорится въ мученическихъ актахъ Фирма и Рустика: Emerunt (Terentius cum Gaudentio) beatorum corpora martyrum Firmi et Rustici, ut thesauros sibi conderent in aeternum. Boofme это явление повторядось очень часто въ эру мучениковъ. Бароній въ примъчаніяхъ къ римскому мартирологу говорить: Christianos consuevisse redimere corpora sanctorum ad sepeliendum ea, acta diversorum martyrum saepe testantur. Почитаніе останковъ до того вошло въ нравы первенствующей церкви, что продолжалось отдёлившимися оть нея схизматиками, старавшимися освятить мыста своихъ собраній положеніемъ тыла мученика. Извъстно, что новаціане похитили реликвіи св. Сильвана изъ

Sed restat illud ultimum Inferre poenam mortuo, Feris cadaver tradere, Canibusque carpendum dare. Jam nunc et ossa extinxero, Ne sit sepulcrum funeris, Quod plebs gregalis oxolat, Titulumque figat martyris Mergam cadaver fluctibus. *Peristeph.* 

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Евсевій, Церк. Ист., IV, 15.

<sup>\*\*)</sup> Лебедевъ, Эвоха гоненій, стр. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Объ этомъ, кромъ актовъ мученика, говоритъ еще Прудендій въ слъдующихъ стихахъ:

катаконбы Максина, гдв окв были положены вивотв съ твленъ мученицы Фелицитаты.

Высшимъ энакомъ почтенія въ останкамъ мучениковъ быле установившееся съ самыхъ первыхъ временъ цериви обыкновеніе совершать евхаристію на гробницахъ, гдв они были похоренены. Гробница мученика, посъщавшаяся обыкновенно модъ еводонъ агсозовіцта, покрывалась каменной доской, называвшейся *монза*, какъ свидательствуетъ Пруденцій:

> Illa sacramenti donatrix mensa, eademque Custos fida sui martyris adposită, Servat ad aeterni spem judicis ossa sepulcro, Pascit item sanctis Fibricolas dapibus <sup>60</sup>).

На этой-то доска и совершалось тавиство евхаристи. Гробницы мучениковъ становились тавимъ образомъ, по выражению Оптата трономъ Бога, Когораго они исповадали въ мученияхъ и смерти: quid est enim altare nisi sedes corporis et sanguinis Christi?<sup>51</sup>). Алтарь былъ приличнайшимъ мастомъ для успокоения блаженныхъ костей:

> Altar quietem debitam Praestat beatis ossibus, Subjecta nam sacrario Imamque ad aram condita, Coelestis auram muneris Perfusa subtus hauriunt <sup>52</sup>).

Амвросій выражается подобнымъ же образомъ о редиквіяхъ мучениковъ Гервасія и Протея: "пусть эти жертвы будуть помъщены тамъ же, гдъ жертва – Христосъ; на алтаръ Христосъ, Который умеръ за всъхъ; подъ алтаремъ тъ, которые искуплены Его страданіями" <sup>52</sup>). Максимъ Туринскій говорилъ въ свое время: "справедливо, чтобы мученики подагались подъ алтаремъ, ибо на алтаръ подагаемъ бываетъ Христосъ; справедливо, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Peristeph., hym. XI, V, 171 et seq.

<sup>51)</sup> Advers. Parmen.

<sup>(&</sup>lt;sup>51</sup>) Пруденцій, Нут. V, peristeph. S. Vincent.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Succedant ergo victimae in locum, ubi Christus hostia est, sed ille super altare qui pro omnibus passus est; iste sub altari qui illius redempti sunt passione. Epist. XXIL

души праведныхъ пононлись подъ адгаремъ, ибо на алтаръ предлагается тъко Госнодне"<sup>54</sup>). Помимо благоговъйнато чувства къ останкамъ мучениковъ, въразивнагося въ превращени ихъ гробницъ въ алтари для принонения безкровной жертвы, этотъ обычай могъ имъть свое основание въ слъдующемъ выражения Апокалипсиса: "когда Онъ (Агнецъ) снигъ пятую печать, я увидълъ подъ жертвенникомъ души убіенныхъ за слово Божіе и за овидътельство, которое они имъли"<sup>55</sup>). Эти слова должны были особенно подъйствовать на древнихъ христіанъ, такъ заботливо и старательно занятыхъ собираніемъ останковъ мучениковъ, когда представился вопросъ, въ какомъ мъстъ похоронить ихъ, ноторое наиболъе было бы почетно и соотвътствовало ихъ доблести <sup>58</sup>).

Почитаніе мученическихъ останковъ выразилось еще, наять показывають нёкоторые памятники катакомбъ, въ собиранія й храненіи крови мучениковъ. Въ глазахъ первыхъ христіанъ эта кровь составляла славу церкви, она освящала землю, на которой была пролита. "Счастлива наша церковь, пишетъ св. Кипріанъ въ Кареагенѣ: ибо прославляется кровію мучениковъ. Она убёлилась дёлами вёрующихъ; теперь, чрезъ кровь муче-

<sup>14</sup>) Recte ergo sub ara martyres collocantur, quia super aram Christus imponitur. Recte sub altari justorum animae requiescunt, quia super altare Domini corpus offertur. Serm. LXIII de Natal. Sanct.

.") VI, 9.

<sup>44</sup>) Слёды этого обыкновенія сохраннынсь въ чинѣ католической обёдня. Непосредственно послё Confiteor, священникъ, поднимаясь на ступени алтаря, говоритъ: огатиз te, Domine, per merita sanctorum tuorum, quorum reliqui ae hic зимі, и послё этихъ словь цёлуеть алтарь. Мёстечко въ камнё алтаря, въ которое кладутся реликвін, называется sepulcrum. Молитвы и обряды, совершаемыя при освященія алтаря, поразительно напоминають погребеніе мучениковь въ первенствующей цервви. Погребеніе мученика сопровождалось ночнымъ бдёніемъ въ катакомбё: всенощное бдёніе совершается и теперь наканунё освященія храна: Ладойъ, воскъ и мастика заключаются въ ящичекъ съ иощани, —остатокъ обикновенія умащать тёло мученика и воскурять благовонія при его погребеніи. Торжественная процессія перенесенія мощей, во время которой поются гимны, заимствованныя изъ цитованнаго выше мѣста Апокалипсиса, залитіе известковнить растворомъ sepulcrum'а (въ нашей цервви—залитіе мастикой мѣсть, гдѣ вбиваются гвозди въ престоль), какъ это дѣлали въ катакомбахъ fossores, —все это слёдон обънчаевъ первенствующей церкви.

инковъ, пріобрёла блескъ пурнура" 37). По слованъ Тертулнана, провь, пролитая за вёру, была "сёменемъ удивительно плодотворнымъ для церкви: она умножила ся чадъ до безконечности и обогатила ее богатыми сокровищами " 58). Понятно, что проникнутые этими мыслями, полные благоговъйнаго уваженія къ крови мучениковъ и живой вёры въ ся силу, вёрующе прилагали вст старанія, чтобы собирать ее и предохранить оть прооанація, ne quid fraudaretur ex exsequis 5»). Это подтверждается многочисленными свидетельствами христіанской древности и въ особенности мученическими актами, на каждой почти страницъ которыхъ говорится, какъ христіане устремлялись на арены, неустанно следовали за своими ведомыми на казнь братьями и напитывали ихъ драгоценною кровію куски тканей, губки, платки. Они не страшились дёлать это на глазахъ палачей и нерёдко принимали за это вънецъ мученическій. Женщины соперничали въ этомъ съ мужчинами: семь христіановъ, собиравшихъ кровь Власія, еп. Севастін Каппадокійской, были преданы казни въ гоненіе Лицинія. Римскія христіанки Пуденціана и Пракседа, жившія въ половинь II вёка, посвятния всю жизнь и все свое состояніе погребенію мучениковъ и собиранію ихъ крови. Въ актахъ мученика Викентія мы читаємъ, что вврующіє "цвловали сланы его ногъ, касались съ благочестивымъ любопытствомъ его ранъ и собирали его кровь на полотенца, чтобы оставить ее для покровительства своимъ потомкамъ, posteris profuturum<sup>2 60</sup>). Пруденцій въ сочиненномъ имъ въ честь этого мученика гимиъ говорить:

> Plerique vestem lineam Stillante fingunt sanguine Tutamen ut sacrum Domi reservent posteris

О Серенъ, женъ императора Діоклетіана, въ актахъ св. Сусанны разсказывается, что она напитала кровію этой мученним свое покрывало. Въ актахъ св. Цецилія говорится, что всъ при-

- \*\*) Пруденцій, Нутл. XI.
- \*\*) Ruinart, Act. S. Vincentii.



<sup>&</sup>quot;) Epist. X.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Apolog. I.

сутствовавшіе при ея смерти стремились омочить въ ея крови илатки и покрывала; эти послёдніе были положены вмёстё съ ея тёломъ, какъ видно изъ буллы папы Пасхалиса I, изданной по случаю перенесенія ея мощей изъ катакомбъ въ церковь, построенную на томъ мёстё, гдё по преданію находилось ея жилище (въ 821 г.). Въ гробницахъ мучениковъ, погребенныхъ въ катакомбахъ, нерёдко находили ткани и губки, напитанныя ихъ кровію и положенныя сюда въ свидётельство ихъ страданій.

Въ большинствъ случаевъ кровь изъ губокъ и тканей выжимали въ стеклянные или серебряные сосуды. Въ катакомбахъ найдено много такихъ сосудовъ (ampullae), прикръпленныхъ къ гробницамъ и иногда помъщенныхъ внутри ихъ <sup>\*1</sup>).

Съ какою цёлію прикрёпляли первые христіане эти сосуды къ гробницамъ? До новёйшаго времени было общепринято мнёніе, что они служили знаками гробницъ мучениковъ. Въ католической церкви присутствіе такихъ сосудовъ принято за критерій для различенія гробницъ мучениковъ отъ гробницъ простыхъ вёрующихъ <sup>68</sup>). Однако послё новёйшихъ изслёдованій оказалось, что

") Действительно ли кровь содержали эти сосуды? Бозіо предполагаль, что одни изъ нихъ заключали въ себе освященную воду, другіе действительную кровь. Aringhi предположных еще, что въ нихъ могло заключаться евхаристическое вино. Въ вастоящее время не сомнѣваются, что многіе изъ этихъ сосудовъ содержали дійствительно кровь мучениковь. Внутренность сосудовь, содержимое которыхъ не испарилось безслёдно, представляется окрашенною въ темно-красный цвётъ; можно различить на поверхности стекла кору, образованную засохшею кровію. Въ нёкоторыхъ сосудахъ найдены оставленныя въ нихъ губки. Кромё того дёлаень быль химический анализь надь содержащимся вь этихь сосудахь веществомъ. Лейбниць, производившій этоть анализь, не пришель однако въ положительному BEBOAY: inde nata nobis merito suscipio est sangnineam potius materiam esse quem terrestrem seu mineralem; впроченъ, трудно было при тогдашненъ состоянів хвийн достигнуть опреділенныхъ результатовъ. Но то, что только предполагаль Лейбинць, сдёлалось несомиённымь фактомь, когда стали изслёдовать содержаніе этихъ сосудовъ при помощи новійшихъ химическихъ средствъ. Химикъ Broglia, производившій изслідованіе надь сосудомь, найденнымь въ христіанской крипте въ Милане въ 1844 году, въ своемъ отчете сообщилъ, что сосудъ содержить слёды жидкости несомиенно органическаго происхожденія. Въ тёхъ сосудахь, которые были тщательно закупорены, находили безцейтную жидкость, принимавшую однако красный цебть при сотрясение сосуда. Этоть факть констатировань Бозіо, Мабиллономъ, Больдетти и о. Марки. Martigny, 712-713.

<sup>26</sup>) Въ 1668 году при Клименте IX конгрегація церковныхъ обрядовъ поста-

не всегда эти сосуды прикраплялись въ гробницамъ мучениковъ. Они встрѣчаются у гробницъ, гдъ похоронены христіане, умершіе послѣ прекращенія гоненій, или возлѣ эпитафій, въ которыхъ выражено только скромное желаніе, чтобы скончавшійся находился въ вёчномъ блаженствъ, въ родъ слъдующей: "да приметь тебя Христосъ" вмъсто утвердительной формы "ты со Христомъ", которая такъ часто встрвчается въ катакомбахъ, и на гробницв мученика была бы болве умвстна. Иногда въ надписи возлѣ ampulla говорять съ большою подробностію о жизни и занятіяхъ умершаго, хвалять его красоту, доброту и другія качества; такъ напр. на одной изъ нихъ описана служба создата; на другой-отъ имени погребенной сказано, что она жила шестьдесять лють вдовой, не обременяя своимъ содержаніемъ общину, что также не въ характеръ эпитафій мучениковъ, вообще отличающихся краткостію. Иногда находили ampullae возлѣ надписей, имъющихъ не вполнъ христіанскій характеръ, въ родъ такой, напр.: "утвшься: никто не безсмертенъ" (такія надписи впрочемъ чрезвычайно ръдкое явление въ катакомбахъ). Напротивъ, у гробницъ извъстныхъ мучениковъ не находили ampulla, и церковные писатели нигдъ не говорять, что присутствие этого сосуда есть отличительный признакъ мученической гробницы. Остается такимъ образомъ предположить, что первые христіане, такъ дорожившіе кровію мучениковъ, искали въ ней покровительства и своимъ гробницамъ. Въ самомъ дълъ, нъсколько сосудовъ было найдено въ одной гробницъ, а иногда одна ampulla прикралена къ ствив въ середнив галлерен или въ центрв катакомбной комнаты въ потодку, вавъ бы для того, чтобы покровительствовать цёлой групив гробниць.

Върование въ покровительственную силу мученическихъ останковъ выразилось особенно въ стремлении покоиться по возможности ближе къ нимъ; гробницы мучениковъ сдёлались центрами, около которыхъ тёснятся могилы христіанъ. Особенно это стремление усиливается съ IV в. Амвросій медіоланскій говоритъ: "я

новная. Cum de notis disceptaretur ex quibus verae sanctorum martyrum reliquiae a falsis dignosci possint, cadem sancta Congregatio censuit, palmam et vas illorum sanguine tinctum pro signis certissimis habenda esse. Это постановленіе было подтверждено той же конгрегаціей въ нов'яйшее время. болѣе увѣренъ въ милости Божіей, если буду похороненъ вблизи святыхъ костей "<sup>88</sup>). Съ этимъ намѣреніемъ онъ положилъ тѣло умершаго своего брата Сатпра близъ мученической гробницы и высказалъ мысли, руководившія имъ при этомъ, въ слѣдующей надписи:

> Uranio Satyro supremum frater honorem Martyris ad laevam detulit Ambrosius Haec merces meriti at sacri sanguinis humor Finitimas penetrans abluat exuvias.

Особенно замѣчательно здѣсь послѣднее выраженіе: "влага святой крови очищаетъ, проникая, окружающія мѣста." Максимъ туринскій подробно развиваетъ этотъ взглядъ въ одной изъ рѣчей, произнесенныхъ въ память туринскихъ мучениковъ: "мученики, говоритъ онъ, покровительствуютъ намъ въ продолженіе жизни и предстательструютъ за насъ послѣ смерти. Вотъ почему отцы наши разсудили полагать тѣла близъ костей мученическихъ. Когда мы полагаемся со святыми мучениками, то силою ихъ заслугъ избѣгаемъ мрака преисподней, дѣлаясь причастными ихъ святости "<sup>64</sup>). Множество катакомбеыхъ эпитафій указываютъ

<sup>43</sup>) Commendabiliorem Deo futurum esse me credam, quod supra sancti corporis ossa quiescam. De excessu fratris sui Satyri.

") Cum sanctis ergo martyribus quiescentes invadimus infersi tenebras, corum propriis meritis, attamen consocii sanctitati. Вирочень не всъ учители церковные высказывались тамъ ришительно о пользи погребения близъ гробницъ мучениковъ. Павлинъ ноланский писалъ Августину, спрашивая, ниветъ ли значение для души усопшаго погребение близъ гробницы святаго. Августинъ въ сочинения «De cura pro mortuis gerenda» отвѣчалъ, что сосѣдство святыхъ не ириносить никакой пользы тёмъ, которые жили или очень хорошо, или очень дурно, для того чтобы нуждаться въ посредничестве предъ Богомь после. Цитуя Мате. Х. 28-30, онъ говоритъ; «даже совершенное отсутствіе погребенія не можетъ сдёлать никакого вреда душѣ, потому что погребальные обряды совершаются болѣе для утѣменія живыхъ, чёмъ для пользы усопшихъ; тёмъ не менѣе религія относится съ уваженіень къ теламъ усопшнхъ, которыя суть храмы Св. Духа; я если погребение умершихъ есть религиозный актъ, то виборъ мяста погребения не можетъ быть дёломь безразличнымь. Но погребение вблизе святаго ниветь преимущество: когда им думаемъ о ивств, гдв почиваетъ тотъ, котораго им любимв, наша душа обращается къ святымъ, близъ которыхъ помъщается его гробница, и ны просимъ ихъ покровительствовать ему предъ Богомъ; но если живые не молятся передъ святыми, то изть никакой пользы быть погребеннымъ около нихъ, adjuvat defuncti spiritum, non mortui corporis locus, sed ex loci memoria vivus affectus.

Digitized by Google

на погребеніе ad sanctos, ad martyres etc. Всё онё принадлежать концу IV и послёдующимъ вёкамъ, когда вслёдствіе прекращенія мученичества останки мучениковъ стали драгоцённёе въ глазахъ вёрующихъ и когда нёкоторую утрату первоначально христіанскаго духа старались возмёстить внёшнею близостію въ святымъ. Наиболёе древняя надпись этого рода, имёющая дату времени, относится въ 426 г; въ ней говорится, что нёкоторые супруги, Януарій и Бриксія, купили у могильщиковъ мёсто передъ гробницей мученицы Эмерины, Іосит ante Domna Emerita <sup>65</sup>). Въ другой подобной же надписи родители объясняють, что они приготовили для себя и для своей дочери Loculus поверхъ агсозоlium'а въ которомъ было положено тёло св. Ипполита:

> Dracontius. Pelagius. et. Julia. Etella Antonina. Paraverunt. Sibi locum At(ad) Sppolitu. Super. arcosoliu propter una filia.

Слёды стремленія поконться возможно ближе къ святымъ останкамъ остались не только въ римскихъ катакомбахъ, но и въ различныхъ другихъ мъстностяхъ Италіи и Галліи. Такъ въ пьемонтскомъ городкъ d'Jvrée найдена такая надпись:

> Martyribus Domini animam corpusque tuendo Gratia commendans tumulo requiescit in isto Silvius hic pleno cunctis dilectus amore Praesbyter aeterna quaerens praemia vitae Hoc proprio sumptu divino munere dignus Aedificavit opus sanctorum pegnora condens Praesidio magno patriam custodibus urbem Sustulit hunc laetum mundo longeva senectus Aeternum vitae aetas maturaque luit.

Эта эпитаоія была сдёлана на гробницё священника Сильвія въ базиликё или часовиё, которую онъ построилъ на свои собственныя средства, proprio sumptu, и въ которой похоронилъ тёла святыхъ; присутствіе ихъ должно было доставить покровительство не только его тёлу и душё, animam corpusque tuendo, но и сильную защиту его родному городу и его гражданамъ, praesidio magno patriam urbem.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Rossi, Inser. Christ., p. 281.

Одна версальская надпись говорить, что священникъ Sarmata. состоявшій при церкви, построенной въ честь мучениковъ Назарія и Виктора, въ вознагражденіе за свою тридцатипятилѣтнюю службу удостоился martyre duci ad Dominum и быть погребеннымъ возлѣ мучениковъ. Вотъ эта надпись:

> Discite qui legitis divino munere reddi Mercedem meritis sedis qui proxima sanctis Martyribus concessa Deo est gratumque cubile Sarmata quod meruit venerando praesbyter acto Septies hic quinos transegit corporis annos In XPO vivans : uxiliante loco Nazarius namque pariter Victorque beati Lateribus tutum reddunt meritisque coronant O felix gemino meruit qui martyre duci Ad DNM meliore via requiemque mereri.

Почти во всвхъ провинціяхъ древней Галліи находятъ подобнаго рода надписи. Около гробницъ извъютныхъ ліонскихъ мучениковъ найдена эпитафія Флавія Флорина, въ которой сказано, что онъ positus estod sanctos. Григорій Турскій сообщаетъ, что епископъ Перпетуусъ пожелалъ быть погребеннымъ у ногъ св. Мартина, ante pedes Martini. Когда Иларій Тулузскій открылъ гробницу съ мощами св. Сатурнина, то множество върующихъ изъявило желавіе быть погребенными возлѣ этой святой гробницы pro solatio propter corpus martyris, и вскорѣ это мѣсто было окружено множествомъ могилъ.

Но какъ ни почтенно было чувство, внушавшее искать мъста погребенія возможно ближе къ мощамъ мучениковъ, это стремленіе было не безъ оттвика нескромности и суетности. Притомъ мученическія гробницы много терпъли отъ этого въ отношеніи внъшняго своего вида и благоустройства; loculi высъкались возлѣ нихъ безъ всякаго порядка, причемъ уничтожались древнія орески,, мученическія крипты обезображивались п могли быть даже совершенно разрушены. Папа Дамасъ (366—384), ревностно заботившійся о благоустройствѣ катакомбъ и сохраненіи ихъ древнихъ памятниковъ, уже предвидѣлъ вредъ этого стремленія при самомъ его началѣ. Онъ отказался отъ погребенія возлѣ гробницъ своихъ предшественниковъ, изъ которыхъ многіе были мучениками, по скромности, а еще болѣе вѣроятно по боязни

Digitized by Google

усилить своимъ примёромъ отремленіе, такъ вредно отзывавшееся на дорогихъ его сердцу катаконбахъ. Вотъ его надпись въ вриптё какъ въ катакомбё Каллиота:

> Hic fateor Damasus volvi mea condere membra Sed cineres timui sanctos vexare piorum.

"Желаль бы похоронить здёсь свое тёло, но убоялся обезпоконть прахъ святыхъ".

Примъръ Дамаса не остался безъ вліянія: погребеніе ad sanctos въ его время доставалось на долю весьма немногимъ. Въ надписи 381 г., сдъланной на гробницъ неизвъстной женщины (часть надписи уничтожилась), говорится, что она была любительницей бъдныхъ и только за такую добродътель удостоилась получить погребеніе среди святыхъ, котораго многіе домогаются, но весьма немногіе получають:

> Amatrix pauperorum Quae pro tanta merita accepit Sepulcrum intra limina sanctorum Quod multi cupivnt rari accepiunt <sup>(6)</sup>.

Сабинъ, архидіаконъ римской церкви, говоритъ въ своей эпитафіи (принадлежащей въроятно пятому въку), что онъ, хотя и былъ первымъ служителемъ алтаря и близко стоялъ къ священной трапезъ впродолжение своей жизни, но все-таки не счелъ себя въ правъ искать гробницы вблизи святаго мъста. Онъ порицаетъ нескромное желаніе матеріальнаго соприкосновенія съ мучениками: подражаніемъ подвигамъ ихъ должно приближаться къ нимъ, а не гробницей:

> Nil juvat immo gravat tumulis haerere piorum Sanctorum meritis optima vita prope est Corpore non opus est anima tendamus ad illos Quae bene salva potest corporis esse salus.

Дороги были первымъ христіанамъ останки мучениковъ. Мы видъли сейчасъ, какъ они чтили ихъ, какое благотовъйное чувство питали къ нимъ и какую въру обнаружили они въ ихъ

C. \*\*) Rossi, Inscr. Christ., n. 319.



тайную чудодвиственную склу. Памятники катакомбъ повазывають, что не менъе внимательно относились первые христіане и во всему, что сопровождело мученические подвиги. Сохранить по мере возножности память о всехъ подробностяхъ ихъ было предметомъ не менъе озабочнвавшимъ представителей древнехристіансваго общества, чъмъ собираніе редиквій. Первоначально съ этою именно целію была установлена въ древней церкви должность нотаріевъ. Учрежденіе ея совпедаеть со временемъ перваго систематическаго гоненія на христіанъ при Траянъ. По извъстію вниги Папъ, Климентъ римскій раздълилъ приходы Рима между потаріями, изъ которыхъ каждый въ своемъ участвъ долженъ былъ внимательно слъдить и записывать все, происходившее съ мучениками "?). Епископы старательно собирали и изсябдовали записи нотаріевъ, за что принимали иногда смерть отъ гонителей. О епископъ римскомъ Анееръ въ книгъ Папъ говорится: hic gesta martyrum diligenter a notariis exquisivit et in ecclesia recondidit, propter quod a Maximo praefecto coronatus est 68). Ислъдованіе записей нотарієвъ епископомъ послужило сюжетомъ одной орески въ катакомбъ Каллиста. Епископъ представленъ здъсь сидящимъ на казедръ, около которой стоятъ два діакона, три нотарія почтительно представляють ему свои свитьи, положенныя въ serenium'в "), стоящемъ у подножія казедры. Какую важность придавали этимъ записямъ, видно ИЗЪ ТОГО, ЧТО ИХЪ НЕРЪДКО ДЪЛАЛП НА СВИНЦОВЫХЪ ПЛАСТИНКАХЪ, которыя клали вмёсть съ теломъ мученика въ гробницу. гдъ яхъ и находили впоследствии. Свинцовый свитовъ съ написанными на немъ мученическими актами былъ найденъ Больдетти въ одномъ изъ loculi катакомбы Киріака; къ несчастію онъ раз-

· ···) Нотарін были скоронноцы, писавшіе подобно новвищимъ стенографамь посредствоиъ особыхъ знаковъ. Марціалъ говоритъ о вихъ:

> Currant verba licet. manus velacior illis: Nondum lingua suum, dextra peregit opus. Epigr. I, XIV.

Въ знакъ такой скорости записи на стили, которымъ писали нотвріи, дилаюсь иногда изображение дельфина. Такого рода стиль наблень въ одной гробницъ катакомбъ, принадлежавшей нотарію.

<sup>68</sup>) XIX in Ant.

<sup>49</sup>) Такъ назывался ящикъ, въ который кдала свитки.

497



сыпался, ногда его стали развертывать и написанное на немъ уже сдвлалось невозможно прочитать.

Если не всегда возможно было записывать двянія мучениковъ, то каждая церковь считала своею священною обязенностію отмвчать дни ихъ смерти — отсюда образовались календари, названные Тертулліаномъ Фисталии церкои <sup>10</sup>). Книріанъ инсаль своимъ насомымъ: dies corum, quibus excedunt, амостате, ut commemorationis corum inter memorias martyrum celebrare passiнчиз <sup>11</sup>). Такъ накъ празднованіе памяти мучениковъ совершалось при ихъ гробницахъ, то въ календаръ уназывалось мъсто, куда должны были собираться върующіе, наир.. ПІ пов внагт. Lucii <sup>1</sup>n Callisti; VI id dec. Entichiani in Callisti, т.-е. сіметегіе. День памяти мученика назывался dies natalis, т.-е. днемъ рожденія, какъ видно напримъръ изъ слъдующей надиюм: Sanctis martyribus Tiburtio Baleriano et Maximo quorum natales est XVIII kalendas maias.

Въ день памяти мученика върующіе собярались при его гробницъ и украшали се цвътами и зеленью, чтобы тъпъ выразить небесную славу мученика. Пруденцій говоритъ объ этомъ обыиновеніи:

> Nos tecta fovebimus ossa. Violis et fronde frequenti <sup>12</sup>).

Другимъ подобнымъ по значенію символическимъ двйствіемъ было окруженіе гробницы мученика горящими лампами, обычай существовавшій и въ другихъ религіяхъ. У Римлянъ это былъ родъ почести усопшему и духамъ смерти, сторожившимъ и оберегавшимъ гробницу; свётъ горящихъ лампъ разсъявалъ мракъ, въ который былъ погруженъ умершій. У христіанъ зажжонныя лампы были эмблематическимъ представленіемъ того свёта, которымъ наслаждается праведный въ царотяѣ небеономъ и о которомъ, какъ мы видѣли, говоритъ многія надгробныя надписн<sup>74</sup>).

. . . . . . .

<sup>10</sup>) De corona mil., c. XIII.

") Epist. VI.

<sup>11</sup>) Gathemerin. hymn. X. vers. 169-170. Риндяне, какъ мы видёли, также украшали гробницы цвётами въ извёстные дви.

<sup>11</sup>) Масло изъ лампъ, горфеннах при гробинцахъ мучениковъ, брали восфилавшіе катакомбы богомольцы. Іоаннъ Златоустъ въ беседа о мученикахъ совётуегъ Ообранія при мученическихъ гробницахъ, во время которыхъ совершались молитвы, пълнеь гимны въ честь мученика, читалясь сказанія о невъ, носили харантерное названіе stationes, названіе заямствованное изъ всенной римской терминологіи <sup>74</sup>), какъ свидительствуетъ Тертулліанъ: si statio de militare ехетplo nomen accepit, nam et militia Dei sumus <sup>75</sup>). Соединяясь вопрутъ гробницы вученика и воодущевляясь восноминаніенъ о его борьбъ и страданіяхъ за имя Христово, первые христіане естественно представляли себя воинствомъ Бога, ведущимъ неустанную борьбу съ язычествомъ.

Посявдниять выраженіенть благоговайнаго чувства къ мучениманть была вара въ силу ихъ ходатайства предъ Богомъ, выражавшаяся въ молитвенновъ обращения къ нямъ, истрачающемся во многихъ катакомбныхъ надиисяхъ.

Наименование "святой", sanctus, атюс, въ приложении въ спутникамъ и вообще лицамъ, достигшимъ небесной славы п близости въ Вогу, не было употребительно въ первенствующей цервви. Тогда говорили и писали просто Петръ, Павелъ, Агнія и т. д. Въ римскомъ календаръ, принадлежащемъ, какъ думаютъ. четвертому выку 76), не встричается ни разу этого названія въ приложенін къ мучениканъ. Правда, въ надписяхъ несомнённо древнято происхожденія встрвчаются названія sanctus, sanctissimus, nanp.: Alexandriae consuge sanctae, Laurentie sancta ac venerabilis femina, но в по этимъ только надписямъ нетрудно догадаться, что слово sanctus ynorpeблено въ смыслё "дорогой", "любезный" и равносильно по своему значению такъ часто встричающемуся въ надиисяхъ названію: carissimus, amantissimus; слово sanetus объ умершемъ встречается даже въ языческихъ надписяхъ. Изолированное S, стоящее иногда предъ собственнымъ именемъ, означаетъ по мнѣнію Росси скорве spectabilis, nemesn Sanctus.

помазывать тёло масломъ отъ гробявцъ мучевиковъ. До насъ дошли многіе стеклянные и гливаные сосуды, на которыхъ написано имя святаго, отъ гробницы котораго изато било масло: ТОУ АГЮУ ПОЛІКОТОС, ТОУ АГЮУ АВА СЕР. ГЮУ. Особенно этотъ обычай былъ распространенъ въ Египтъ.

- ") Statio на военномъ языкъ значило стояніе на часахъ.
- <sup>15</sup>) De corona mil.
- <sup>16</sup>) Его издаль Boucher и затёмъ Ruinart въ прибавления къ Acta sincera.

Ранве о мученикахъ и вообще святыхъ употреблядся терминъ Dominus, Domina. Такъ къ Перенетув, находившейся въ темницъ и уже готовой принять вънецъ мученическій, са братъ обращается въ такихъ выраженіяхъ: Domina soror, jam in magna dignitate es <sup>77</sup>). Можно думать, что это названіе, довольно часто встрѣчающееся въ надписяхъ, относится обыкновенно иъ мученикамъ. Въ одной надписи родители поручають свое дитя покровительству святой, названной Domina Bassilia: Domina Bassilia cvmmandamus tibi crescentinus et micina filia nostra crescen que vixit etc. Въ другой надписи читаемъ: refrigere tibi Dominus ipolitus. Вотъ надпись, изъ которой ясно, что термины Dominus и Sanctus имъли разное значеніе, такъ какъ они приложены въ одному и тому же лицу:

> Dominae. Felicitate. Compari Sanctae. quae. decessit...

Что терминъ Dominus употреблялся о мученнахъ, особенно ясно изъ упомянутой нами выше надинся, въ которой говорится о покупиъ гробницы предъ мъстомъ погребенія мученицы Эмериты, locum ante Domna Emerita, ораза совершенно сходная съ такъ часто встръчающейся оормулой: ad sanctos, ad martyres, ante или retro sanctos. Но въ большинствъ молитвенныхъ обращеній къ святымъ, начертанныхъ на гробницахъ и ствнахъ катакомбъ, не встръчается предъ ихъ именами никакого наименованія, которое указывало бы на ихъ особенное положеніе среди другихъ върующихъ, достигшихъ спасенія.

Молитвенное обращеніе основано на увѣренности въ пребываніи усопшаго во Христѣ, въ ближайшемъ общеніи съ Нимъ. Вотъ нѣсколько такихъ надписей. Et in orationis tuis roges pro nobis quia scamus te in \* "въ молитвахъ твоихъ проси за насъ, ибо мы знаемъ, что ты во Христѣ". Oro scio namque beatam, "я прошу, ибо знаю, что ты блаженна". Vivas in Deo et roga, "жнви въ Богѣ и проси". Ora pro parentibus tuis, pete pro filiis tuis, pete pro conjugem, petas pro sorore. Pete pro nos ut salui sumus. проси о нашемъ спасеніи". Pro

\* Здёсь монограмма, которую см. на стр. 475.

<sup>&</sup>quot;) Ruinart, p. 81. IV.

**hunc unum oras svbolem quem superstitem reliquisti**, "проси за единотвенное свое датя, оставшееся посять тебя". Самая выравительная въ этомъ отношения надпись (IV в.), найденная въ базнянить св. Лаврентія in agro Verano. Въ ней сказано, что мученики будутъ защитниками предъ суднянщемъ Бога и Хриота, свидътельствующими о живни погребеннаго: cuique pro vitae suae testimonium sancti martyres apud Deum et Christum erunt advocati. Въ извъстной отюнской надписи Пекторій проситъ своего отца вспомнить о немъ на небъ: МNНΣЕО ПЕКТО-PIOYO.

Много надписей содержащихъ мольбы, обращенныя въ мученикамъ, сдёлано на стёнахъ катакомбъ ихъ посётителями н пилигримами, приходившими сюда для поклоненія праху мучениковъ. Путешествія эти начались довольно рано: въ римскомъ иартиродога сообщается о семейства, пришедшень въ Римъ ad orationem изъ Персін во время правленія императора Клавдія (ок. 270 г.) и претерпъвшемъ здъсь мученическую смерть. Надинси пилигримовъ (graffiti) свидътельствуютъ, какой святыней были съ самыхъ первыхъ вёковъ христіанства гробницы мучениковъ. Часто онъ содержатъ одни имена богомольцевъ, неръдко сюда присосдинены молитвы о друзьяхъ, отсутствующихъ или умершихъ, воззванія, благочестивыя пожеланія. Эти молитвы, эти воззванія и пожеланія имъють почти всегда даконическую и простую форму христівнеких эпитафій первыхь вёковь: vivas in Deo Christo, vivas in asterno, ZHC EN  $\Theta E \Omega$ , BIBAC IN ΘΕΩ, te in pace etc. <sup>78</sup>). Нътъ ничего сотествениве, человъчиње этого чувства, побуждавшаго писать на священныхъ ствнахъ, въ почитаемыхъ мёстахъ, имена и воспоминанія о любимыхъ подяхъ. Язычняки не были чужды этого обычая. Серапіонъ, сынъ Аристомаль, посттивъ одниъ египетскій храмъ, находившійся на островѣ Филь, написаль на его ствив, что онъ "прибывъ къ статуъ великой Изиды, богинь Филы, понелаль оставить здесь воспонинание о своихъ родителяхъ, для ихъ блага 4 79).

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup>) За исключевіемъ воззванія іп расе, которое продолжали употреблять еще долгое время, этихъ формуль иётъ ни въ одной погребальной надписи, позднёйлей временъ Константина.

<sup>&</sup>quot;) Letronne, Insc. de l'Egypte, t. II, p. 28.

Древніе христіанскіе путешественники, приближалсь не къ хранамъ дожнихъ боговъ, а въ гробницамъ мучениковъ, прова воторыхъ едва успъла высохнуть и подвиги которыхъ были у всяхъ на памяти, писали съ всликой вёрой въ ихъ повровительство пмена своихъ друзей и родственниковъ "для ихъ блага". Такимъ образомъ пилигрины 3 и 4 въровъ покрыли своими надписями части ствиъ ватавомбы Баланств. Мы можемъ теперь на пятнаднати въкахъ разстоянія прослёдить шагъ за шагомъ, въ галереяхъ и вринтахъ усыпальнини Калинота, или какъ ее тогда называли-крипты св. Цециліи и св. Сикста, шествіе одного изъ такихъ благочестивыхъ посвтителей. Онъ пришель сюда полный воспоминаніемь о любемой имъ личности Софронія-его жень, сестрь, или матери. При вкодъ въ vestibulum главнаго святилища, онъ наивсель: Sofronia vibes... cum tuis, "Софронія, живи оъ своими". Немного дальше на двери другой подземной часовыя, онъ чертить тоже самое пожелание, придавая ему тольно болье редигіозную форму: Sofronia (vivas) in Domino, "Софронія, живи въ Господъ!" Еще дальние, около arcosolium'a другой часовни, последней неъ техъ, которыя были въ то время доступны носвщенію пилигримовъ, онъ пишеть шриотомъ болве крупнымъ, болве правильнымъ такое утвержденіе: Sofronia dulcis semper vives Dee, "сладкая Софронія, ты будень вачно жить въ Богъ" и подъ атой вадписью, вакъ бы будучи не въ силахъ оторваться отъ сноей нысли, повторяетъ еще разъ: Sofronia vives, "да, Сооронія, ты будешь жить!" Эта трогательная исторія, отврытая на ствив катаконбы, передаеть цеслёдовательно вой чувства, которыя испытываль древній пилигримъ, переходя отъ одной мученической гробници въ другой: сперва нажное воспомянание, робкая надежда; она усиливлется . подъ вліяніемъ мыслей, невіваемыхъ священными містами и переходить наконень въ твердую уввренность, испускающую торжественный возглесь любва, просвитленной вырою.

Пе объимъ сторонамъ главной часовни начертаны вивств оъ именами и воззваніями пилигримовъ коротвія молитвы, обращенныя къ святымъ и мученикамъ. Иногда пилигримъ призываетъ всёхъ мучениковъ вмёстё и проситъ ихъ вспомнить о братё, о другѣ. Иногда молитва обращена къ отдёльнымъ мученикамъ, часто къ св. Сиксту, къ одному изъ святыхъ, погребенныхъ въ

криять, ка тому, чыя исторія. была выръзона на мранориой доокћ. Воть намоторыя изъ завихъ ноззваній: Магсіалит Successum Severum spirita <sup>80</sup>) Sancta in mente havete, et omnes fratres nostros, "овятые души, вопонните о Марцівић, Сукнессћ, Семерћ и о войхъ братьять нашихъ". Petite Spirita Sancta ut Verecandus cum suis bene naviget, "святняя души, прозите Верекунду и ето друзъянъ благонолучието плаванія". Otia petite et pro parente et pro fratribue ejus; vibant cum bono, "просите сповойствія отну и братьянъ его: нусть сни илиутъ счастивно". Sancte Suste in mente habeas in erationes Auroliu Repentinu, "святой Сивотъ, вспомни въ твоихъ молитвахъ Авренія Ренентика".  $\Delta$ IONYΣIN EIΣ MNIAN EXETAI (вв. EXETE), "помяните Діонисія".

Эти простыя, короткія, но горячія молитвы носять на себь отпечатокь живой вёры цервыхь въковь. Ничего подобнаго не представляють сухія и многословныя эпитафіи IV и V въковь. Одно изъ указанныхъ воззваній напоминаеть стихъ Горація: Otium Divos rogat in patenti prensus Aegeo<sup>81</sup>). Выраженіе *in* mente habere очень употребительно въ древности. Оно встрѣчается на стѣнахъ Помпен, въ двухъ христіанскихъ эпитафіяхъ III и IV в.<sup>83</sup>) и въ одномъ письмѣ Кипріана: fratres nostros ac sorores in mente habeatis in orationibus vestris<sup>83</sup>). Посѣтители катакомбы Каллиста обращаются въ святымъ съ той же самой просьбой, съ какой Кипріанъ обращается къ живущимъ на землѣ вѣрующимъ и быть-можетъ въ то же самое время, или спустя немного<sup>84</sup>).

\*\*) Epist. 40.

<sup>44</sup>) Приблизительная дата этихъ graffiti основнивается на томъ, что въ одной изъ нихъ дълается намевъ на перенесение кощей пани Понціана, что было въ 245 г.: ЕN ФЕО МЕТА ΠΛΝΤΩΝ (сплоксичии) ПОΝТІАΝЕ ZHCHC. Нанболъе древнія graffiti сдъланы поэтому между 245 и 370 годами. Въ послёдній годъ быле начаты папод Дамасомъ работы по поэстановленію и украшенію катакомбъ, причемъ конечно уничтежени были многія: древнік graffiti.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Въ енитафіякъ Ш. г. срініц п. часто употреблеется имѣсто Spiritus. Foss Insc. Christ., Prolegom., р. СХИ.

<sup>&</sup>quot;) Od. II, XVI, 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup>) Первая изъ катакомбы Каллеста: hirene uxore sus asclepiodotus (petit in) mente habere. Другая найдена въ Аквилев: martyres sancti in mente havete Mariam.

Наливо отъ двери главной крипты, предъ санымъ входонъ въ нее, нилигрямъ сдълалъ такие занъчательную надинсь: Gerusale civitas et оглашении martyrum Domini, съјиз... Этей одной неовонченной сразы достаточно, чтобы понять тотъ затузіазмъ, съ какимъ вступали инлигрямы въ катикомбы. Мысль, выраженная здъсь, встръчается въ св. Писании и церковной литературъ, гдз ториествующая церковь сравнивается иногда съ новымъ сіяющимъ Iерусалимомъ. Святилище, поротъ котораго переступилъ пилигримъ и передъ которымъ онъ пріестановился, чтобы дрожащей рукою написать воззваніе, было для него этимъ новымъ Iерусалимомъ, укращеннымъ мощами мучениковъ и заключающямъ въ своихъ ствиахъ съмена будущей блаженной жизни.

Ив. Архангельскій.

(Продолжение будеть).



## ХРИСТОСЪ ЦАРЬ\*.

Пелать сказаль Ему: «Итакъ Ты-Царь?» Інсусь отвечаль: «Ты говорень, что Я--Царь». Оть Іоанва XVIII, 3, 7.

Въ одно апрёльское утро 786 года римской эры толпа народа влекла "Человёка" тридцати трехъ лётъ къ дверямъ преторіи римскаго проконсула въ Іерусалимё. И этотъ Человёкъ, покинутый друзьями, оскорбляемый толпой, блёдный, истомленный, отвёчалъ, на вопросъ Пилата: "Я—Царь; на то Я и родился".

Такой странный въ Его положении отвъть вырвагь у Его судьи восклицание презрительнаго изумления, но тъмъ не менъе эти слова оправдались, и царство Христово наступило; 18 въковъ отдъляють насъ отъ Него, но какъ здъсь, среди насъ, такъ и на противоположномъ концъ земли есть люди, въ сердцахъ которыхъ Онъ занимаетъ первое мъсто. Для милліоновъ людей Его слово было и есть до сихъ поръ самая могущественная власть. Какой же царскій санъ, какое вліяніе, какое господство можно сравнить съ этимъ владычествомъ, распространяющимся съ такимъ неотразимымъ обаяніемъ съ такою могучею любовью? Но если къ намъ пришло и водворилось среди насъ царство Христово, то какъ же намъ христіанамъ не върять, что настанетъ день, когда оно точно также придетъ и охватитъ

<sup>\*</sup> Изъ проповъдей Евг. Берсье, французскаго реформатского пастора въ Парижъ.

собою всю вселенную? Да и не мы одни върниъ этому. Я и теперь слышу людей, отрицающихъ божественность посланничества I. Христа, смотрящихъ на Него. какъ только на самаго благо роднаго наставника-реформатора, и вийств съ твиъ утверждающихъ, что грядущее принадлежить Его идеямъ, т.-е. той религи братства и любви, которую онъ основалъ. Мы же, мы идемъ дальше: мы привётствуемъ день, когда не только его идеи, HO и сама личность Его сосредоточить на себѣ любовь и поклоненіе всего челов'вчества, когда всякое коліно преклонится предъ Нимъ, когда всв явыки провозгласять, что Онъ-Господь Вседержитель во славу Бога Отца. Съ цашей точви врёнія грядущее царство есть Его царство; что же касается дня, когда оно наступить, то это тайна Божія, хотя мы знаемъ, что Онъ придетъ, и моментъ его наступленія — тольво вопросъ времени.

И одневожъ вы знаете, съ какимъ ожесточеніемъ оспоривають нёкоторые люди его царственное достоинство. Самый опасный и ловкій изъ всёхъ противниковъ христіанской религіи въ наше время сказалъ между прочимъ и правдивое слово по этому поводу: "до сихъ поръ, говорить онъ, слишкомъ много толковали объ евангелистахъ, оставляя въ сторонѣ Інсуса, совершенно также какъ при конституціонномъ устройствѣ нападаютъ на правительство, не затрогивая власти коронной"<sup>1</sup>). Но тецерь, братья, вопросъ, который предстоитъ намъ рѣшить, есть вопросъ коронный. Теперь дѣло идетъ о томъ, слѣдуетъ ли признать Христа Царемъ душъ нашихъ, принадлежить ли Ему власть надъ ними, или Онъ не болѣе какъ одинъ изъ тѣхъ мудрецовъ, которые направляли по пути прогресса колеблющійся шагъ человѣчества?

Я ставлю своей задачей изслёдовать вмёстё съ вамп и арское достоинство І. Христа. Съ этою цёлью я разсмотрю сначала, какими средствами Христосъ домогался царства, и какое мёсто долженъ Онъ занять въ ряду всёхъ владыкъ вообще, какъ царей матеріальной силы и ловкости, такъ и царей въ сферё умственной и нравственной; затёмъ, разрёшивши такимъ образомъ

<sup>1</sup>) Штрауссъ, новая жизнь І. Христа; предисловіе, стр. XI. Пр. автора.



первую часть вопроса, я постараюсь изслёдовать все, что завлючаеть въ себё идея царскаго величія І. Христа, и въ какія отношенія въ Нему она насъ ставить.

Когда я прогладываю историю земныхъ царотеъ, н вику на нель нечать, которую тщетно стараются они изгладить; эта печать -- сила. Торжествовать посредствомъ силы это, разумвется, самый вратвій и легвій путь. Найдется ля въ ноторія вакое-нибудь, котя бы даже религозное госполство, нозапятнанное примъненіемъ подобнаго рода средствъ? Увы, даже церковь, христіанская церковь <sup>2</sup>) нередко прибегала въ самымъ возмутительнымъ притеснениямъ для достивения земныхъ целей. Казалось бы, по врайней мёрё, что исторія должна была отврыть глаза даже самымъ темнымъ людямъ, кавалось бы, что следуеть цонять, что насиле неизбежно влечеть за собой насние.... Но между твиз еще такъ недавно мы слышали, накъ глава католической церкви объявляль въ своемъ торнественномъ окружномъ пославин, что гръщно и нечестиво отрицать у церкви право опоры на силу. И воть, ког-AS A BREEY, CL KAREN'S YITOPOTBON'S VELOBERTS OTDEMUTCH RESETS себа опору въ сняв, власть Христа обденается въ монкъ глазахъ ореоломъ еще больнаго, ни съ чемъ несравнямаго величія. Замётьте себё, что Онъ, домогаясь власти кадъ всей вселенной, не произнесь ни одного слова, въ когоромъ бы слышалось желаніе опереться на силу. Это поражаеть насъ твиъ болье, что въ Его время право склы признавалось всеми, даже саными лучшими, дане такими набранными людьми, вакъ св. апостоль Іоанна, призывавній небесный огонь на негостепріников селеніе. Следуеть ли ине еще распространяться объ этомъ и припоминать здёсь тё могущественно-преврасныя слова I. Христа, где Онь говорить, что царство Его не оть міра сего, что Самъ Онъ отнюдь не сходствуеть св земными вдадыкани, что поражающій мечомъ отъ меча и погибнеть? О, только Сынь Божій могь дунать о такомь царстве! Такая мысль никогда дотоль не возникала ни въ чьей душть человвческой. Чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Разумъется Зап. катодическая. Пер.

върить въ торжество духа и пришествіе царотва, которое должно медленно созидаться въ теченіе столётій, нужно было смотрёть на все очами самого Бога, Бога долготерпѣливаго, ибо Онъ вѣченъ, Бога не прибѣгающаго къ насилію, чтобы подчинить себѣ своихъ интежныхъ дѣтей, ибо Онъ уважаетъ ихъ евободу, Бога кротко властвующаго надъ тѣми, ито добровольно Ему покланяется.

Казалось бы, братья, что всё должны единодушно признать возвышенность и величіе власти І. Христа, но, какъ ни трудно этому повёрять, присущее нашему времени невёріе, ловно перемёнивши пріемъ, и въ этомъ самомъ сактё видить недостатонъ христіанства. Соглашаются (ибо это уже слишкомъ очевидный сакть), что Онъ никогда не прибёгагь къ оплё, но усматривають въ этомъ признакъ слабости и иемощности и выставляють новое обвиненіе христіанству, называя его религіей вялой покорности. "Вы взгляните только", говорять они намъ: "самъ Христосъ проновёдывать повиновеніе Кесарю, а Его аностолы санкціонировали рабство, совсёмъ не заботясь о будущемъ человёчества... Нёть, христіанство просто безонльная доктрина, немощная религія, которая долина была породить нравственное рабство и понизить моральный уровень человѣчества".

Сколько возраженій можно сділать на подобное обвлненіе! Глубовій, небывалый перевороть, произведенный хриотіанской религіей, свобода сю объоснованная, человічество сю возрожденное, прогрессь, существующій только въ хриотіанскихь государствахъ, сколько подавляющихъ аргументовъ противъ обвлненія въ слабости, которое нына бросають въ лино христіанских!

Но оставляя въ сторонѣ ети возраженія, вникнемъ на минуту въ мысль нашихъ противниковъ. Что же, скажемъ мы имъ, вы хотѣли бы, чтобы І. Христосъ отражалъ силу силою же п рѣшилси произвести соціальную революцію? Но позвольте спросить, какую пользу могло бы принести міру ето возмущеніе, ето торжество посредствомъ силы, котораго не желали ни самъ Хриотосъ, ни Его апостолы? Предиоложимъ, что церковь поступила именно такъ, какъ по мивнію ее упрекающихъ она не смѣла поступить, предположимъ, что она проповѣдывала сопротивленіе властямъ и освобожденіе угнетенныхъ, что она вовлекла всѣ народы въ одно огромное возстаніе, и спросимъ еще разъ, что

бы могъ выиграть оть этого міръ? Еслибы угнетенные, разъярясь канъ волны въ бурю, возстали на своихъ притвенителей и задушили бы ихъ на обломкахъ императорскаго трона, то міръ не увидалъ бы въ этомъ ничего новаго. Только къ проскрипціямъ Суллы, Марія и Тиберія прибавидась бы еще одна ръзня, еще одно изъ этихъ ужасныхъ столкновеній разнузданныхъ страстей человъка. Нътъ, не это зрълище Богъ желалъ явить міру! Онъ хотълъ дать ему другое зрълище, необычайное, несказанное, величественное, зрълище осужденнаго и пригвожденнаго къ позорному орудію казни Человъка, который съ высоты своего окровавленнаго креста покоряетъ себъ царство, объ какомъ не могъ мечтать ни одинъ кесарь. Здъсь-то, у подножія этого вреста міръ долженъ былъ познать, что есть нъчто болъе могущественное, чъмъ силь, а именно духъ, и пъчто еще болъе могущественное, чъмъ духъ, а именно любовь. "И когда Я вознесенъ буду отъ вемли, всъхъ привлеку къ Себъ".

Впрочемъ римское общество ясно сознавало это могущество. Вспомните, съ какою неистовой и непримиримой ненавистью оно пресладовало христіанство. Да, это языческое общество, извастное своей терпимостью, скептицизмомъ и индифферентностью, общество, раскрывшее двери своего пантеона встих настоящимъ и будущимъ богамъ и допускавшее всевозможныя религіозныя мивнія, это общество съ самаго появденія христіанства становится на сторожв и тревожится: политическое чутье, пріобрътенное столь долгой опытностью, его не обманываеть. Ужъ конечно римляне не сказали бы съ современными намъ невърующими, что Евангеліе есть проповъдь вялой покорности; они были такъ далеки отъ подобнаго мнёнія, что ополчались на этихъ безобидныхъ людей съ неимовърной бдительностью и суровостью. И замвтьте, что злайшие гонители христианства не принадлежали въ наиболъе развращеннымъ императорамъ, совсвмъ напротивъ: они были самые дучшіе, самые истинные представители античнаго строя и древне-римской политики. Траяны, Маркъ Аврелій, Діоклитіаны-воть кто вызываль эти ужасныя побонща и безжалостныя проскрипціи: они чувствовали, хоти и поздно, смыслъ тёхъ словъ, недъ которыми глумился нёкогде. представитель Рима: "Ты сказаль, что Я — Царь: на то Я и родился".

Итакъ, предъ нашимъ умственнымъ взоромъ прошли представители матеріальной силы, но І. Христа нёть между ними. Пойдемъ дальше. Кромъ силы есть еще ловкость и хитрость; люди ловкіе въ концѣ концовъ почти всегда беруть верхъ надъ сидой. Наблюдали ли вы, какъ геній лукавства плететь свою сёть» тайно готовя себв успвхъ? Съ какимъ терпвніемъ подготовляеть онъ средства для достижения своей цвли! Съ какой самоувъренностью береть онь дерзостью тамь, где нельзя взять хитростью, завлекая человѣческое воображеніе до того дня, пока не почувствуеть себя достаточно сильнымъ, чтобы разоблачить свои намъренія и захватить власть въ свои руки! Этому успъху удивлиются, но если разсмотръть его поближе, то въ немъ найдется много темныхъ сторонъ. Какими разсчетами, лунавствомъ и плутнями онъ покупается! Спросите такого довкаго политика, что онъ думаетъ о человъкъ, желающемъ добиться успъха безъ малвашей уступки необходимости, следуя неуклонно до конца по пути долга, и вы увидите, съ какою усмъшкой онъ отнесеть такую святую наивность къ области невозможнато. И все-таки, братья, Христосъ основалъ царство, какимъ не владвлъ никогда ни одинъ политикъ, и если мы разсмотримъ жизнь Інсуса, то не найдемъ въ ней на малвйшаго следа лукавства. Что я говорю, это слово совсемъ несовместимо съ общимъ впечатленіемъ, какое производить на насъ личность І. Христа. Когда современная намъ вритика, желая объяснить по своему чудесную власть Інсуса, приписала Ему разсчеть, притворство и ложь, общественное мизніе отвѣчало на это самымъ широкимъ и энергичнымъ протестомъ. Лукавство! Да развъ есть въ жизни I. Христа что-нибудь носящее на себѣ хоть тѣнь лукавства? Развъ такими мърами достигаютъ успъха? Когда дъло идетъ о темъ, чтобы распространить повое ученіе и пріобръсти себъ сторонниковъ, станетъ ли кто замыкаться въ глухую провинцію въ родъ Галилен, станетъ ли кто проповъдывать возвышеннъйшее ученіе передъ невъждами, которые даже не сумѣютъ понять его красоты? Когда хотять увлечь за собой людей, имъ двлають кой-какія уступки и стараются найти въ ихъ міровоззрізнія нівчто такое, чему бы льстило проповъдуемое ученіе. Но вотъ въ началь служенія І. Христа въ Нему тайно приходить фарисей, одинъ изъ вліятельнёй пихъ членовъ въ этомъ главенствующемъ

классв... Еслибы Храстосъ былъ довкамъ политикомъ. то прежле всего Онъ обошелся бы съ нимъ какъ можно тактичнее. Сделать своимъ последователемъ фарисея и найти себе такимъ образомъ точку опоры въ самой могущественной политической иартія въ Іудев - успехъ соблазнительный. Но вы знаете, какими словами Інсусъ встрачаемъ Никодина: "Истинно говорю тебъ, если вто не родится свыше, не можеть войтя въ царствіе Вожіе". Воть какъ Онъ говорить съ мудрыми міра сего, неужели же это-хитрость? "Но Онъ предвидълъ, возразятъ намъ, что фарисен оттолкнуть Его". Но въ такомъ случав Ему слвдовало быть снисходительнымъ къ народу, сделать какую-нибудь уступку его грезамъ о Мессія и его политическимъ надеждамъ. Но вы знаете, какъ обращался Христосъ съ толпой, вы знаете, что съ этимъ увлекающимся народомъ, слъдовавшимъ за Нимъ цвлыми тысячами, Онъ говориль такимъ образомъ, что однажды всъ Его покинули и Ему пришлось воскликнуть, обращансь къ своимъ ученикамъ: А вы, не хотите ли п вы отойти? Развъ это ловкость, развё это-хитрость? Но по крайней мёрё Христосъ должены быль ободрить своихъ учениковъ, эту горсточку слабыхъ людей, на долю которыхъ выпадаетъ такан трудная миссія, какъ понорение міра; Онъ долженъ бы объщать имъ скорую и легную победу. Онъ долженъ былъ говорить имъ, что время назръло, что міръ готовъ къ поняманію яхъ ученія, п слово ихъ найдеть легий доступъ повсюду... Но такъ ли Онъ говоряль съ ними на самомъ двля? Не помните ли вы твхъ твердыхъ и строгихъ словъ, гдъ Онъ предсказываеть имъ ожидающія ихъ преследованія и трудности пути, и горечь самоотреченія, и непависть и презрение, которыя стануть ихъ уделомъ? Неужели же въ этомъ видна хитрость? Развъ станеть хитрецъ говорять встав въ глаза правду и такимъ образомъ отталкивать обиженную толиу и раздраженныя власти? Развъ возстановлять противъ себя обманутыя надежды толпы и непримиримую ненависть фариссевъ, обличаемыхъ въ лицемвріи, значить быть хитрымъ? Развъ никогда не смягчать правды даже въ томъ случав, когда достаточно одного слова, чтобы увлечь за собой восхищенную толоу, значить быть хитрымь? Нечего сказать, хороша хитрость объщать своимъ послёдователямъ, что они будутъ невавидимы всеми, и представлять въ темной глубине грядущаго окровавленный кресть предъ ихъ смущеннымъ и испуганнымъ взоромъ! Нътъ, не будемъ болъе говорить о какой бы то ни было хитрости. Съ точки зрвнія житейской мудрости здъсь все-безуміе, а между твиъ именно этимъ путемъ осуществилась царство Христово, и это самое безуміе стало могущественнъйшей нравственной силой въ міръ.

Итакъ, братья, царственное величіе Христово ничвиъ не обязано ни силь, ни хитрости. Какъ бы ни было могущественно его воздъйствіе на міръ, оно опирадось не на политику. Нужно подняться въ болве высовія соеры. чтобы найти источникъ этого вліянія. Но воть виз матеріальнаго міра, виз той области, гдз властвують сила и хитрость есть еще общирное безграничное царство мысли, въ которомъ тоже есть свои цари. Цари искусства или науки, поэты, художники, мыслители, истолкователи преврасного или научныхъ истинъ, -- вотъ они проходятъ предъ нами въ ихъ идеальномъ величія. Гомеръ и Платонъ, Ньютонъ и Рафазиь, развъ они не такіе же цари, развъ геній не самый блестящій вънець? Пускай они не были облечены вилимымъ блескомъ, пускай участью большинства изъ нихъ были гнеть и нужда, но время разстяло обманчивое обаяние богатства и ложной славы, в дело ихъ живо, и гордое человечество боготворитъ ихъ и покланяется самому себь въ лиць своихъ героевъ. Итакъ не въ ихъ ли рядахъ, не во главѣ ли ихъ слъдуетъ поставить Христа? Разберемъ это.

Между тёми, кого я называю царями міра духовнаго, я различаю три рода геніевь. Сферы, въ которыхъ господствуютъ эти геніи, соотвётствуютъ стремленіямъ человёческой натуры къ добру, истинё и красотѣ. Стремленію къ красотѣ соотвётствуетъ область искусства, стремленію къ истинѣ—область науки, стремденію къ добру— область правственности. Въ каждой изъ этихъ сферъ есть цари, къ какой же изъ вихъ отнесемъ мы Христа? Обратитесь на минуту къ самимъ себѣ. Положимъ, что васъ поразило какое-нибудь произведеніе искусства. Чувство высшей красоты, врожденное вамъ, какъ бы проснулось цри видъ высокаго творчества. Божественное дуновеніе, если такъ можно выразиться, унесло дущу ващу на тѣ свѣтлыя высоты, съ которыхъ великіе поэты и художники открывають намъ въ томъ или другомъ образѣ все, что они созерцали въ мірѣ

ндевловъ. Хорошо, но здъсь ли слъдуетъ искать І. Христа? Нътъ. братья, хотя я знаю, что І. Христосъ принесъ въ мірь новый нкевль, что Онь отврыль міру до твхь порь никому невёдомыя врасоты, н что новусство обязано христіанству самыми грандіозными изъ своихъ вдохновенныхъ твореній. Я это знаю, но оканите по совъсти: развъ Евангеліе возбуждаеть въ насъ таного же рода чувство, какъ и созданіе искусства? Когда грёшница плачеть у ногъ Учителя, когда кающійся мытарь бьеть себя въ грудь, Когда Спаснтель испускаеть духъ свой за насъ на вреста, разва телько одно воображение ваше поражается этимъ возвышеннымъ идеаломъ? Развѣ вы не переноситесь мецию въ яную болье внутревнюю, болье глубокую сферу любви и святости? Да, пусть ваша совесть дасть отвёть на это вамъ, вникнувшимъ въ смысяъ Евенгелія, вамъ, обрѣтшимъ въ немъ свъть, миръ и прощеніе. Пусть она ръшаеть сама, насколько близовъ міръ искусства съ возбуждаемымъ умъ очарованіемъ и энтузіазмомъ къ тому вышнему міру, откуда звучать намъ слова Спасителя и Господа нашего. Итакъ поднименся надъ областью превраснаго и станемъ искать еще выше царства Христова.

Передъ нами міръ науки. Кавое величественное царство, царотво ума человъческаго! Что значить всявій наружный блескь въ сравнени съ той чистой славой, которая вънчаетъ провозвъстниковъ истины? И за то какой энтузіазиъ возбуждаютъ они! Съ какимъ восторгомъ привётствуеть человёчество эти избранные умы, которые возвысились надъ воспріятіемъ чувственныхъ явленій къ пониманію въчныхъ законовъ природы, какой трепеть возвышенной радости проникаеть насъ самихъ, вогда мы становимся участниками ихъ изслёдованій! Итакъ спрашиваю еще разъ: не между ними ди мы поместимъ I. Христа? Нать, братья, я не колеблясь говорю, что царство 1. Христа еще выше. Безъ сомнивнія Онъ также великъ и въ глазахъ разума, Его учение внодив согласно съ самыми высшими его законами, и лишь въ христіанскихъ странахъ наука достигла высшей стецени своего развитія. Но не къ царству ума стремился Христосъ. Онъ самъ это высказалъ однажды въ такихъ глубовотрогательныхъ словахъ: "Славлю тебя, Отче, Господи неба и земли, что ты утанать сіе отъ мудрыхъ и открылъ то младен-

33

цамъ". Не въ мудрымъ земли обращался Христосъ. Не думаете ли вы, что Ему трудно было разсуждать съ ними и побъждать ихъ въ спорахъ? Но Онъ не делалъ этого. Сила, которой Ошъ насъ убъждаетъ, ничъмъ не обязана человъческой логичъ. Никогда ни одинъ силлогизиъ не социелъ съ Его услъ, ниветна, внимая Ему, мы не думаемъ о школъ, мы далеко въ это время даже отъ философія. Ахъ, я знаю, что Его даже упрекають въ этомъ, что Лукіанъ, Цельсъ и Поропрій, ети великіе наситальники древности, трунние надъ философской бедностью Еванрелія и удивлялись, накъ можеть инчего не доказывающая влига интитакое вліяніе на умъ челов'яка... Я знаю это, но вижу въ этомъ одно изъ саныхъ поразительныхъ доказательствъ божественнаго посланничества І. Христа. Но предположимъ на минуту, что Онъ основаль царотво свое въ области мысли и что только разунь можеть постачь Его величіе. Кто бы тогда опружаль Его? Мудрецы п ученые. Имъ бы открываль Онъ тайны божественной сущности, законы, посредствомъ которыхъ Богъ управляетъ вселенной, Его скрытыя цъли, Его въчные планы... Я не знаю, обратилъ ли бы Онъ ихъ, измёнило ли бы ихъ сердца это божественное въдъніе, но я хорошо знаю, что Онъ не желаль начи въ ихъ среду, и я благословляю Его за это, благословляю во имя твхъ бёдныхъ, невёжественныхъ, обездолённыхъ, во имн той многочисленной толпы простыхъ людей, которые никогда не сумбли бы мыслить критически, разумбніе которыхъ никогда не могло бы постичь силу діалектики, но которые, какъ, это ин странно, могли понимать Учителя надъ Учителями и садились у ногъ Его слушать Его. Я благословляю Его за то, ибо релягія, понятная только мудрецамъ, была бы самымъ чудовищнымъ освященіемъ неравенства правъ человъка предъ Богомъ. Пониманіе религіозныхъ истинъ, а слёдовательно и спасевіе души завнсвло бы оть умственныхъ способностей и талантовъ, оть счастинваго стеченія обстоятельствъ, отъ образованія, отъ прогресса знаній, п такимъ образомъ новыя награды падали бы на долю твхъ. воторые и безъ того уже награждены умонъ и развитіемъ. Нить, наше чувство справедливости и равенства возмущается подобнаго рода теоріей. Мы сознаемъ, что если идея равенства должна. найти себъ какое-либо приложение, то это именно-въ царствъ духовномъ; ны сознаемъ, что если существуеть религозная

нетина, то опа должна быть доступна воймъ, даже самымъ посляднимъ изъ людей, и если на самомъ двяв суждено было явитъёл ел провозвёстнику, то онъ долженъ быть именно танимъ, кочораго бы могъ понятъ всякій и поторый бы изъ самыхъ проекыхъ людей создалъ глащатаевъ и апостоловъ спасительной истины. Вочъ печему, братъя, я сказалъ, что Христосъ никогда не хотвяъ основать свое госпедство въ паретвѣ ума.

Но нуда же новізотних вы его, это единственное, неоравненное даречно? Выше соеры умотвенной, что вы вотрічаете, братья? Соеру нравочвенную, и выше си нізть ничего, пбо правственный строй есть выраженіе воли Божіей, или лучше сназать, проявленіе сущности Его. Въ этой-то наивысшей осеріз и парствуеть Інсусъ, какъ царь святости и любви, ибо любовь и святость суть два полюса этой соеры. Воть въ каконъ смытать Інсусъ могъ отвітить Пилату: "Я-Царь; на то Я и родилоя"

Мы изслёдовали природу царскаго достопиства Інсуса. Тенерь намъ остается разомотрёть все, что содержитъ въ себё эта идея царственности І. Христа и въ какія отношенія въ Нему она насъ ставитъ.

Говори о царственномъ величін І. Христа въ сферё нравсявенности, можно разумёть понъ этимъ просто то, что Онъ тольно выясниять людямъ высшій идеаль, повёданъ имъ безусловмую и окончательную религіозную истину, сказаль послёднее слово объ отношеніяхъ человёка къ Богу. Утверждая все это, братья, мы вёроятно не встрётимъ никакого возраженія. Воё возвышенные умы согласятся съ нами. Развѣ только самое санатическое невёріе осмёлится отказать Христу въ томъ, что Онъ явилъ человёчеству самый высщій идеалъ милосердія, кавовой когда-либо видёлъ міръ. Конечно роль такого провоевёотника велика и прекрасна, но есть еще нёчто иное въ царскомъ достоннствё І. Христа.

Предноложимъ въ самомъ дёлё, что І. Христосъ былъ только носителемъ и выразителемъ нравственной истины. И тогда конечно Онъ былъ бы царемъ, но въ какомъ смыслё? Въ томъ же смыслё въ какомъ и Будда и Конеуцій и Сократъ и всё мудрецы и пророки человёчества. Вы поставили бы Его во главъ ихъ, но что же изъ этого? Какъ бы ни было велико Его

33\*

царственное достоинство, оно все-таки было бы вполнъ перебно ихъ величію. Такое предположение приводить насъ непобъяне из слёдующему заключенію. Інсусь быль только наставникомь, но въ такомъ случав я прежде всего спрошу васъ, но каному праву предоставляете вы Ему первое мёсто въ ряду всёхъ остальныхъ гланатаевъ правственныхъ потинъ? Что Онъ. открыгь намъ? Любовь въ Богу и въ ближникъ, воторую Онъ воставиль первою и главною заповёдью. Но воть вы о чемь не подумели. Выс не Христосъ отврылъ эту великую заповых, не Окъ первый далъ ей ея въчное выраженіе. За илтнаддать въювъ до Него ода была написана въ запонъ Монссевонъ. Воздайте же Монсею Монсеево и если Христосъ не болже какъ проповёдникъ, то помёстите Его у ногъ Еврейскаго законодателя. Что за чудовищное, что за невозножное заключеніе, протнеъ котораго все въ насъ протестусть и возмущается? Но это еще не все. Еслибы І. Христось быль лишь глашатаемъ истины, то называя Его царемъ, мы не должны были бы придавать Ему вов сункція двйствительной власти, Господней власти надъ нашею душою; въ словё "царь" слышался бы только отблескь славы распространенной на Него тою истиной, апостолень которой Онъ явилоя; служа истенъ какъ Онъ, ны сами стали бы парями въ тонъ же самонъ смыслъ слова. Апостолъ Павелъ, напринъръ, стояль бы только нисколькими ступенями ниже Его. Но что бы подуналь объ этомъ св. Павелъ, какъ бы принялъ онъ это мизніе, долженствовавшее показаться ему богохульствомъ? Но нойдемъ дальше. Если Інсусъ былъ не болве вакъ самый великій апостоль истины, то мы можемь представить себ'в эту истину вив Его и безъ Него столь же великою, прекрасною и достойною поклоненія. Поэтому намъ нъть дъла до личности І. Христа, лишь бы только существовали иден Имъ провозглашенныя. Какъ законъ тяготвнія отнюдь не зависять отъ Ньютена, отврывшаго его міру, какъ законы движенія планеть независимы отъ Кеплера, точно такъ и христіанская религія становится независимой отъ личности Христа. Узнаете ли вы здъсь Евангеліе? Можете ли вы представить себъ христіанство, дошедшее путемъ собственнаго развитія до того, чтобы обойтись безъ L. Христа? Такъ далеко, я знаю, не зайдетъ никто: слава Богу, чувство христіанина отбросить подобнаго рода логину. Всяній

пойметь, что І. Хриотось есть средоточіе религія, никто не осмълнтся посягнуть на Его царскій вънець и всё согласятся, что на Него надо смотръть не только наять на проповъдника откровенія, по какъ на самое откровеніе, такъ что Его жизнь, будучи выраженіемъ нравотвеннаго идеала въ его высшей сормъ, пребываеть въчно пеобходимой человъчеству.

Конечно не мы станемъ умалять значение этого признания. Видъть въ Інсусъ Христь не только пророка, но и воплощение нравотвенной истины, върить въ то, что Его, жизнь --- свъточъ, возжегшій совъсть человаческую, значить дать Его личности первое ивсто, значить признать Его царень не только въ области иден, но и въ дъйствительности, значить поставить Его на такую высоту, на какую не посягаль никогда ни одинь мудрець, ни одинь вдохновенный пророкъ. Но съ этомъ ли только завлючается Его царственное величие? Все ли здвоь то, что даеть намъ Евангелие из прославлению І. Христа? Правда ли, что Онъ лишь совершеннайшій изъ сыновъ человаческихъ, не полагаемъ ли мы, что благородный трепеть, проникающій душу нашу, истекаеть лишь изъ созерцанія самаго святаго изъ осуществившихся на землё ндеаловъ? Нёть, братья, нёть! Кто читаль Евангеліе, тоть знаеть, что Христось требуеть оть нась инаго. Нэть, царскій санъ Его не простое почетное мъсто, не идеальное только эрблище, служащее въ навиданию человъчества, не сюда относятся слова: "пусть Онъ царствуеть, но не управляетъ". Не будемъ обманывать себя! І. Христосъ требуетъ самаго двиствительнаго, безусловнаго духовнаго госполства надъ душами нашими. Нужно ли мий указывать, какъ при этой точкъ зрвнія измёняется для насъ понятіе о религіи? До сихъ поръ мы толковали о самомъ великомъ пророкъ, о самомъ святомъ человъжь, о самомъ чистомъ учения и о самой благородной жизни, продолжающей оказывать свое благотворное вліяніе спустя 18 въковъ, но теперь мы становимся предъ лицомъ присносущнаго, живаго существа, всевластнаго Царя и Господа нашего.

Мы приходимъ такимъ образомъ нъ двумъ совершенно различнымъ вёрованіямъ: въ одномъ Іисусъ является простымъ человёкомъ, умершимъ XVIII вёковъ тому назадъ, въ другомъ— Христомъ, живымъ Царемъ отъ вёка и до вёка; вы знаете, какое изъ этихъ двухъ вёрованій проповёдовали апостолы Павелъ, Петръ и Іоаниъ; вы знаете, какое изъ нихъ положила въ евое основание и соблюда до сего дня христіанская церковь. Теперь намъ остается доказать, что Христосъ предъявляетъ притязания на господотво именно въ этомъ послёднемъ смыслё.

Для этого следуеть приноминть методь, избранный Христомъ для проповёдыванія своего ученія. Этоть нетодъ отличается послёдовательностью; вспомните, что Христосъ всегда сорезивряеть степень духовнаго просвёщенія съ состояність ляца имъ просвъщаемаго. Прислушайтесь къ Нему, ногда Онъ говорить еще въ началъ своего служенія. Онъ не распространяется ни о своей славъ, ни о своемъ царствіи, ни о томъ, что Онъ-Сынъ Божій и имветь право на безусловное господство надъ человъческой душой. Напротивъ Онъ старается скрыть, что Онъ-Мессія и твиъ, кто понялъ это, приказываетъ модчать и выжидать. А почему? Потому что Онъ не хочетъ подавлять человъческой свободы, объявляя себя владыкою и пользуясь, если такъ можно выразиться, обаяніемъ своего авторитета. Онъ могъ бы это сдёлать, также какъ могъ бы начать свое служеніе поразительными чудесами и силою ихъ одолёть всё препятствія, но Онъ не хочетъ этого, ибо трудится надъ духовнымъ воспитаніемъ своихъ учениковъ, т.-е. нарождающейся церкви, долженствующей служить прототипомъ грядущей, ибо самымъ методомъ своего обученія стремится показать, какъ всякій прильпившійся къ Нему человъкъ самъ собою прилеть къ пониманію Его величія и божественности.

Что проповёдуеть Христось въ началё своего служенія? Исключительно нравственный законъ, необходимость покаянія и очищенія — могущественное благовёстіе, безсмертнымъ памятникомъ котораго осталась намъ нагорная проповёдь. Такимъ именно способомъ пробуждаеть Онъ въ людской совъсти высшія ен потребности: жажду правды, истины, святости и заставляеть горячо желать пришествія царствія Его, близость котораго Онъ возвёщаеть.

И вдругъ Інсусъ къ великому изумленію своихъ апостоловъ, измѣняетъ форму своихъ поученій <sup>2</sup>). Въ первый разъ Онъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отъ Мато. XIII (въ особенности см. ст. 3 и 10). Отъ Марка IV, 1 и слъд. отъ Луки VIII, 4 и слъд.

начниаеть говорить притчами. Въ чемъ же заключается освовная идея притчей? Въ нихъ говорится о пришествіи и осуществленія того царствія Божія, въ которому Онъ приготовиль своихъ учениковъ, Притчи то обрисовывають медленное наступленіе и славное водвореніе его, то выясняють условія, при которыхъ можно достичь его. Но почти во всёхъ притчахъ вы найдете одну и ту же господствующую мысль о царствъ Божіемъ среди людей.

Наконаць въ дальнёйшемъ періодъ своего служенія Інсусъ становится самъ главнымъ предметомъ своихъ поученій; Онъ подготовляеть своихъ учениковъ къ своимъ страданіямъ и смерти, какъ условіямъ своего торжества, и въ грядущему вслёдь за этимъ царотвію своему. Онъ указываеть на самого себя, какъ на средоточіе того царства, свойства котораго Онъ уже очертниъ раньше, Онъ объявляетъ себя Владыкою и Господомъ и удивляется, видя какъ мало еще понимають Его апостолы. "Филнипъ! Сколько времени Я съ вами, а ты еще не по-" зналъ Мена". Апостолъ Іоаннъ преимущественно сохранилъ намъ то, что повъделъ І. Христосъ о самомъ себъ; въ его же Евангели находных мы и это великое слово: "Ты сказаль что Я-Царь..." Оно такъ и должно было быть, ибо Іоаннъ въ качествъ любимаго ученика Інсуса былъ въ самомъ тесномъ общени со своимъ Наставникомъ и стало-быть долженъ былъ глубже другихъ понимать Его. Но этотъ прогрессивный ходъ ученія Христа свидательствуется и другими евангелистами; стоить только внимательно прочесть ихъ, чтобы убъдиться въ этомъ. И съ этой высшей точки зрвнія мы видимъ, какъ исчезають мнимыя противоръчія между Евангеліями, между Христомъ евангелиота Матеея и Христомъ евангелиста Іоанна, мы видимъ, что нъть ничего болье достойнаго удивленія, какъ это постепенное воспитание, посредствоиъ котораго Інсусъ возвышаеть души людей отъ пониманія первыхъ правилъ нравственности до сознавія самыхъ высшихъ истинъ духовнаго міра. По истинъ божественень путь, въ началь котораго мы ведимъ бъдныхъ галилейскихъ рыбаковъ, следующихъ за Учителенъ, проповедующимъ имъ покаяніе, а въ концв им видимъ, что самый недовърчивый изъ нихъ падаеть предъ Христомъ на колъна, восклицая: "Господь мой и Вогь мой!"

Но если все это такъ, то отсюда слёдуеть, что у насъ есть два рода доказательствъ царственнаго величін І. Христа въ самомъ безусловномъ смыслё: одни косвенныя, это санты п рёчи, въ которыхъ невольно сказывается верховная власть І. Христа, другія—прямыя, это Его собственныя слова о своей Господней власти надъ душой человъка.

Вопервыхъ, взгляните на І. Христа, когда Онъ совершаетъ исцъленія и многочисленныя чудеса, сохраненныя намъ Евангеліемъ. Первое, что насъ поражаеть это - синсходительная умъренность, съ какою Онъ пользуется высшей силой присущей Ему. Я спрашиваю у всякаго непредубъяденнаго человика, нохоже ли это на характерныя черты разсказовь о чудесахъ, наводняющихъ всякую религию? Главнейшая черта этихъ легендъ заключается въ отыскивания внашнихъ эффектовъ и чудесъ, ослепляющихъ воображение. Съ какой ребяческой заботливостыю онъ стремятся выставить всъ трудности подвига, съ какимъ торжествомъ онв утверждають двйствительность чуда, въ какихъ преувеличенныхъ похвалахъ онъ ему разсыпаются! Ничего подобнаго нътъ у І. Христа. Гдъ у Него погоня за чудомъ? Онъ открыто ее осуждаеть и видя, что только чудеса воодушевляють окружающую Его толпу, прямо отказывается творить ихъ. Ннкогда Онъ не пользуется своей таинственной властью для личнаго успёха, какъ это дёлають всё чудотворцы, исторія которыхъ дошла до насъ. Онъ является намъ избавителенъ: сво. бодно, однимъ словомъ, безъ всякаго усилія разрушають Онъ цепи греха и скорби. Неужели же вы думаете, что Галилеяне, если они выдумали подобные оакты, могли возвыситься до такого несравненнаго идеала? Развъ обильная легендарная фантазія, производящая легенды, можеть сохранить это изумительное спокойствіе, это величественное достоинство, этоть глубоко-духовный характеръ, это слово, не отдёлимое отъ дела, этотъ властный тонъ, отмъчающій языкъ Христа ни съ чъмъ несравнимымъ величіемъ? Я не настанваю болёе на этомъ: ваще дело самимъ вывести заключеніе, но я беру въ свидетели чистое впочатленіе непредубъждевнаго ума, лучшаго судьи истинности.

То же самое проявленіе величія, которое я называю царотвеннымъ, поражаетъ меня и въ ученія І. Христа. Онъ возвібщаеть самыя возвышенныя истины міра невидимаго безъ усилія, безъ

колебанія, безъ всякаго признака наприженія, совсёмъ не какъ человать постигнувшій ихъ, а какъ Сынъ Божій отврывающій ихъ. Какое различіє въ этомъ случав между Нимъ и всеми остальными учителями міра! Намъ поставять въ примеръ Сопрата. Да, онъ дъйствительно умъсть быть общеноступнымъ наставниконъ, но какъ ярно чувствуются у него тягостныя уснлія благороднаго ума, чтобы уловить лучъ нравотвенной истяны! Какіе длинные обходы, какія тонкости, какая утомительная діадектика! сколько разъ, читея его, приходится пожалёть, что такой велиній врагь софистовъ быль все - таки воспитанъ въ ихъ школб. Сократь ищетъ нетину и въ этомъ заключается его ввчная слава; Христосъ властно открываетъ вамъ се и въ ней энждется царство Его. Сопоставьте на минуту слова I. Христа со словами одного изъ вдохновенныхъ апостоловъ, напр. ап. Павла. Онъ возвёщаетъ намъ туже истину, но при этомъ ясно чувствуется. что эта истина властвуеть надъ пимъ, подавляеть его. Въ его жестоконъ, напряженномъ, порывистонъ слогъ сказывается человъкъ, съ усиліемъ восходящій къ преподаваемой имъ духовной действительности. Інсусть же говорить о небъ, какъ долженъ говорить сошедшій съ него, какъ сынъ говорить о домв отца.

Інсусъ утверждаеть и никогда не разсуждаеть и не доказываеть. Его ричь часто сопровождается этими торжественными словами: "Истинно, истикно говорю вамъ". Этого достаточно, ибо къ чему послужили бы разсужденія? Такая рэчь носять на себъ печать овоего происхождения; высоту, съ которой она нишая можно измърить лишь глубиной, съ какой она проникаеть въ совъсть человъческую. Здъсь-то именно и коренится то, что давало ей характеръ необычайной властности, поражавший толпу. Фарисси, люди вліятельные, все-таки призывали въ себв на помощь авторитеть давности, обрядности, страха, совершенно также какъ это делала во все времена стремящаяся только къ господству теократія; Христосъ никогда не пользовался нпчъмъ подобнымъ и тъмъ не менъе народъ замъчаетъ, что Онъ учить какъ имъющій власть, а не какъ книжники и фарисси. Въ самомъ двлё поразительно это свидетельство о впечатлёнии, производимомъ Его вдастной рачью, которая вяжеть и разрвшаетъ пстинно царственной ръчью и по своему тону и по сво-

ой внутренней правде, сизтящей какь солнее и не затываеней Даже въ обыденныхъ дружескихъ бесъдалъ, нъ которыхъ сназывается невольно вся глубь души человической, І. Христось всегда говорить какъ Владыка, и ръчь Его нигит не носить на осбъ земнаго отпечатва. До самыхъ мельчайшихъ подробностей она проявляеть свое божественное происхождение. Когда Інсусъ обращается нъ людямъ, Онъ никогда не присоединяетъ самого себя въ нимъ, какъ это бы сдълали пророжъ Исаія, апостолъ Петръ или апостолъ Павелъ. Онъ говорнить всегда во второнъ лиць "вы": вы думаете, вы ввруете, вы говорите, но инкогда: мы думаемъ, мы въруемъ, мы говоримъ <sup>2</sup>). Это одна изъ освъщающихъ подробностей, ибо она показываеть намъ косвенно, а слъдовательно тъжъ более знаменательно, что І. Христосъ говорить сынамъ земли, какъ сынъ неба. И визств съ темъ Онъ-все-тави сынъ человъческий; это видно изъ Его безграничной нъжности въ педшему человъчеству, изъ той довърчивой любви, которую Онъ пробуждаеть въ Себб въ сердцахъ близнихъ въ Нему людей. Но можду твиъ чтото невыразимое выдвляеть Его изъ среды человечества. Онъ не только вполне овободенъ отъ гръха, облегающаго насъ, но въ Немъ нътъ и слъда той внутренней борьбы добра со зломъ, которая бываетъ удбломъ даже самыхъ возвышенныхъ умовъ той борьбы, картину которой съ такимъ неподражаемымъ драматизмомъ рисуеть намъ св. впостодъ Павелъ. И не одну тодъко невинность въ высшей степени находимъ мы въ Інсусъ Христъ: въ Немъ всепобёдная святость, возбуждающая въ каждомъ встрёчномъ обвинительный голосъ совъсти: "Господи, выйди отъ меня, пбо я человёвь грёшный! Воть ихъ восклидание: человёческая совъсть познала своего Судію.

Вотъ, братън, тв знаменія царственнаго достоинства І. Христа, ноторыя я назвадъ восвенными. Такъ и подъ покровомъ униженія, которое Христосъ возложилъ на Себя, мы видимъ лучи

<sup>4</sup>) Въ единственномъ случай, противоръчащемъ повидимому только что сказанному, (отъ Іоанна III, 11) слово «мы» отнюдь не означаетъ отожествленія Христа съ другими людьми, ибо именно въ этой бесъдъ Іисусъ съ особенной энергіей противопоставляетъ тъхъ, кто родился на земль Тому, кто сощелъ съ веба.

Божественнаго Его сіянія. Но теперь время перейти въ тому, что Онъ самъ говорить о своемъ царствв, и выяснить себъ, вакова та власть, которую Онъ желаетъ имъть надъ душой человъка.

У меня часто являлось желеніе не слышеть наногде накакихъ объясненій и толковъ о Евангеліи, чтобы им'ють возможность оцінить первое инечатлёніе, какое произвель бы на меня образъ І. Христа. Но если предположить, что мы только-что сейчасъ въ первый разъ прочли Его исторію, то воть что должно было бы но моему миёнію прежде всего поразить насъ.

Восемнациать вёновъ тому назадь явился человёнь, возымёвшій неслыханно сиблую мысль полагать. что оть Него зависять въчныя судьбы наждой души и все грядущее человъчества. Онъ говорить: "Я-свътъ міру. Я-путь и истина и жизнь, безъ Меня не можете дълать ничего". Евреянъ, повлонниванъ Іеговы и ревнителямъ славы Его, Онъ говорилъ: "Кто Меня видълъ, видълъ Отна Моего", Онъ отпускалъ гръхи, и гръшники уходили отъ Него оправданные, съ миромъ въ сердцахъ своихъ. Онъ выбираль какого-нибудь человёка и говориль ему: "Слёдуй за Мною",-и за Нимъ слёдовали и до такой степени подпадали Его вліянію, что съ этихъ поръ Онъ становился для нихъ всемъ. Между ними Онъ выбраль 12 и послаль ихъ покорить Ему міръ. Онъ предсказалъ свою смерть и торжественно заявилъ, что вознесенный на кресть. Онъ всёхъ привлечеть къ Себё. Наканунь поворной казни своей Онъ воскликнуль: "Я побъднль мірь!" Предъ судьей, возведшимъ Его на Голгову, Онъ сказалъ: Я-Царь. Признайте, братья, что здесь все-чудесно. Но воть изчто еще болве непостижные: восемнадцать ввковь тому назадь явидся человъкъ, возымъвшій странное, единственное въ своемъ родъ притязаніе быть любимымъ выше всего на свътъ всёми людьми и во всё грядущіе вёка. Да, именно этого-то и требуеть І. Христось. Лишь только и обращаюсь въ Нему, накъ вижу, что Онъ всюду отавитъ себя оредоточіемъ нашихъ мыслей и чувствъ. Говорятъ (преувеличивая вообще върное замъчаніе), что лишь одинъ евангелисть Іоаннъ выставляеть намъ это требованіе Спасителя; но не святой Іоаннъ проводить самыя сильныя слова, въ какихъ Іисусъ заявляеть свои притязанія на неограниченную власть надъ людскими сердцами. Это поразительное мёсто я нахожу въ Евангеліи отъ Матеея: Кто

небить отща или мать больше Меня—недостоннъ Меня; и ите любить сына или дочь больше Меня—недостонить Меня". А въ Евангеліп оть Луни Інсусъ объщаеть въчное спасеніе твиъ, которые все оставять во имя Его. Въ этомъ отношенін веё евангелія свидательствують одно и то же: Інсуса долино почитать, въ Інсуса върить, Інсусомъ мить. Онъ ставить Себя выше всего, Онъ хочеть занять въ серднахъ людей самое задушевное, самое святое мъсто. Онъ этого желаетъ, этого хочеть, требуетъ этого.

И заметьте, что домогаясь отъ людей ихъ высшей привязанности, Інсусь быль къ нимъ чрезвычайно требователенъ. Много людей стремилось въ вліянію и достигало его, много людей пользовалось деспотической властью надъ себъ подобными, но решительно нивто не осмеливался требовать любви въ себе. Разве Будда и Магометь претендовали когда-нибудь на любовь человичества? Нить, они благоразумно воздерживались оть этого, они не рискнули на подобнаго рода попытку, ибо слишкомъ хорошо знали, что однимъ требованіемъ любви не заставищь себя любить. О, я не отридаю, что можно добиться безумнаго обожанія людей, льстя ихъ страстямъ в возбуждая ихъ восторги. Такіе аповеозы-не р'якость въ исторіи. Но неужели я долженъ повторить вдесь то, что уже было мною доказано раньше, а именно, что Іисусъ не дълалъ никогда ни малъйшей уступки страстямъ человъческимъ, что Онъ никогда не хотвлъ поражать воображенія толпы, что Онъ никогаа не хотвлъ возбужавть ся **фанатическаго** энтузіазма? Нівть, Інсусь требоваль, чтобы всв любили Его, говоря правду (и какую правду!) всёмъ: бёднымъ и богатымъ, мудрымъ и невъждамъ, народу и фариссямъ; нътъ, Онъ требовалъ любви, разоблачая всю скудость человвческаро сердца, всв пороки и слабости нашей бъдной натуры. Нъть, Онъ требоваль повиновения оть своихъ учениковъ, объщая имъ въ грядущемъ страданія, униженія и позоръ: нъть, Онъ требоваль властно и вротко, но не насилуя и не соблазняя, чтобы Его любили больше отца и матери и сына, чтобы всёмъ пожертвовали, все посвятили Ему. Можно смёло свазать, что никогда уста человеческія не изрекали столь высокихъ, столь необыкновенныхъ требованій. Но что всего удивительние, братья, требованія эти были выполнены.

Въ самонъ дълъ, ято былъ любянъ болъе І. Христа? Ради Него Его ученики все кинули. У нихъ была возмояность выбора: съ одной стороны Его любовь и самыя тяжкія жертвы, съ другой – земное благонолучіе и самыя законныя привязанности: но Інсусъ увлекъ ихъ. Объясните миъ, каминъ чудомъ эта любовь тотчасъ же носяъ нихъ запилала въ осрдиахъ тысячъ людей, киногда не видавшихъ Христа? Ибо именно это чувство любви пренякало христіанъ первыхъ въковъ и возбуждало въ нихъ то геройское самоотреченіе и милосердіе, которыхъ не подавни самыя дивія и жестокія преслъдованія.

Дан ного, накъ не І. Христа, болбе всего любять ныкъ, по прошестви 18 въковъ? Ето другой занимаеть въ сердцахъ людей такое прочное мёсто? Развё намь, любящимъ Его, Онь нредотавляется только жившинъ ибкогда лицомъ, воспоминание о которомъ сохранилось въ ноторія? Развъ Онъ для насъ не въчно живое, присносущее бытіс? Разві дюбовь къ Нему есть лишь пустая отвлеченность, развъ нъть въ ней, какъ и въ наиболъс живыхъ ощущеніяхъ, свонхъ сворбей и испытаній, своего отчаянія, когда мы падаемъ, своей радости, когда поднимаемся? Развъ ил являемся объектами фантастической галлюцинаціи, когда ощущаемъ Его невидимое присутствіе, когда Его святой вворъ смунасть насъ среди порочныхъ развлеченій, когда мы плачемъ предъ Нниъ, кающеся и смущенные, когда отринутые міромъ, ны чувствуемъ, какъ Его утвшеніе наполняетъ намъ душу? И хотя бы мы один чувствовали эту любовь, по подумайте, въдь она свётится повоюду на землё!

И воть братья, мы пришли къ неразрёшимому или же Божественному вопросу. Я сказаль уже, что бывали люди, добившіеся оть своихъ ближнихъ слёпаго обожанія. У всякаго народа есть свои герои, но не бывало случая, чтобы одинъ человёкъ во всёхъ странакъ, во всё времена, во всёхъ разнороднёйшихъ племенакъ возбуждалъ одни и тё же чувства, одну и ту же любовь. Очень часто случается, что герои одного народа не имёютъ никакого значения въ глазахъ другаго, потому что каждый изъ имхъ принадлежитъ исключительно къ типу своей національности и распространяетъ свое вліяніе на основаніи тёхъ же причинъ, воторыя и ставятъ ему границы. Попробуйте, напримёръ, заставить наши европейскіе народы почитать героевъ и нолубоговъ Востока! Но еслибы даже какимъ-нибудь чуденть и привнлось из европейцанть ихъ ночитаніе, то отъ втого всо-таки далеко до любви. Нать, однить только Христосъ владаеть этой чудной силой заставлять себя любить, несмотри ин на эреми, ни на разотояніе. Всякій народь возноснть къ нему гимны любви и прославления. Священный трепеть, охватывающий мых душу, когда я Его слушаю, непытывали интиациять втковъ тому назаяз Оригенъ и Августинъ подъ небоиъ Аорики и исикичетъ ныи какой-нибудь эскимось нолярныхъ странъ или кегръ. Въ этотъ часъ, въ этотъ день воскресенья всюду, гдв собранись для богослуженія вврующіе, индліоны сердець чувствують тоже, что в вы, и еслябы монно было слышать голоса этахъ вилисновъ,--вы узнали бы тогда, какъ велико царство Христово. Представъте всвхъ спасенныхъ этой любовью, --- невъждъ и мудрыхъ, велямихъ и малыхъ, дътей, чувотвовавшихъ въ невинности души сврей таинственное влечение но Христу и умершихъ, простирая руки къ Нему, гръшниковъ, падшихъ въ бездну гръховную, души, отенящія въ тоскв и скорби, -- соберите мысленно воедино эту съ каждымъ днемъ возрастающую массу людей всяхъ стражь и въковъ, и признайте предъ такимъ всемірнымъ свидительствонъ любящихъ сердецъ Того, къмъ живутъ они. Онъ сназалъ: Я-Царь,-и воть спасенное Имъ человечество отвечаеть Бау, провозглашая царствіе Его. Какое величіе, какая власть, канее господство! Быть любимымъ во всё времена, быть любимынъ выше всего, быть любимымъ выше самой жизни-вотъ царство Христово, и у насъ еще спрашивають, почему мы признаемъ Его Божественность.

Вы, мудрые міра сего, вы думающіе, что царство Его миновало, вы видящіе въ Немъ лишь опереженнаго вами учителя, вы полагающіе, что школьная критика достигнеть того, чего ве могли достичь вёка гоненій, и обратить Евангеліе въ прахъ, —ви не знаете, какъ сильно любятъ Христа, вы не знаете, какое мёсто занимаеть Онъ въ сердцё человёчества! Да, вы не знаете, какое мёсто занимаеть Онъ въ сердцё человёчества! Да, вы не знаете, какое мёсто занимаеть Онъ въ сердцё человёчества! Да, вы не знаете, какое мёсто занимаеть Онъ въ сердцё человёчества! Да, вы не знаете, колько самопежертвованія и геронема проявится даже въ нынѣшней слабой, шаткой и мірской живни нашей въ тотъ день, когна исповёдующимъ вёру Христову придется жертвовать всёмъ, не исключая и жизни. Я не вёдаю, что готовить найъ будущее. Я не вёдаю, къ чему приведутъ современныя намъ доктраны,

такъ благосклонно воспринимаемыя нынъшнимъ поколъніемъ,--этотъ матеріализиъ, отрицающій свободу въ Богв и отвётственность человёка, это насмёшливое презрёніе въ міру невидимому, эта надменная увъренность въ человъческой силь, этоть фанатическій атеизиъ, объявляющій всякую въру въ дъйствительность молитвы и въ сверхъестественное или лицемъріемъ или безсмысліемъ. Я не знаю, предопредёлено ли церкви получить новое крещеніе кровью среди мукъ и гоненій. Во всякомъ случав я не убъжденъ въ невозможности такого исхода, несмотря на духъ терпимости, свойственный врогрессу и ва врожденную людямъ добросердечность. Я помню, что прошлое стольтіе болье чемь какое-либо другое проповъдывало терпимость и любовь къ человечеству, но я помню также п то, чемъ оно завершилось. Но если бы когда-либо буря разразилась, то даже при неизбъжномъ въ этомъ случав распадении, миръ познаетъ, какъ любять Христа, познаеть всёхъ, кто взираеть на Него съ вёрой, преданностью и надеждой, познаеть, что Онъ все еще Царь душъ напихъ и что легче вырвать у человъчества сердце, чъмъ любовь въ Нему.

Господи! Въ рудъ Твоей грядущія судьбы наши. Тебъ принадлежитъ всякая власть и царствіе твое пріидеть, но осмълимся ли мы провозглашать его на землю, когда его нъть въ сердпахъ нашихъ? О, покори яхъ, эти суетныя и мятежныя сердия, наше непокоротво, гордость и себялюбіе и царствуй надъ нами всевластно до того неизбъжнаго дня, когда на всей землю воцарится миръ, и все человъчество преклонить предъ Тобою кольно!

1.27

## ОБРАЩЕНІЕ САВЛА

ВЪ ВЕЛИКАГО АПОСТОЛА ЯЗЫКОВЪ.

Западная Европа давно уже читаеть на своихъ языкахъ новый трудъ д-ра Ф. В. Фаррара: "Жизнь и труды св. апостола Павла"; благодаря усердію почтемныхъ переводчиковъ перваго энаменитаго сочиненія Фаррара "Жизнь Інсуса Христа" А. П. Лопухина и О. М. Матввева, теперь открылась и намъ возможность насладиться чтеніемъ новаго произведенія англійскаго богослова. Мы называемъ чтеніе новаго общирнаго труда Фаррара наслажденіемъ и имвемъ на это право. Новый трудъ Фаррара сохраняеть и повторяеть всв своеобразныя особенности и всё достоинства его столь популярной "Жизни І. Христа". Въ этомъ трудъ, какъ и въ прежнемъ, мы видимъ то же сочетаніе обширной учености и громадной эрудиція съ общедоступностью, ясностью и простотою изложенія, тоть же тонкій психологическій анализъ, ту же художественную конкретность пріемовъ изложенія, ту же согръвающую струю чувства и живой въры, какая проходить и черезъ "Жизнь Іисуса Христа". Отъ этого новый трудъ Фаррара столько же говорить уму, сколько и сердцу читателя; такъ же интересенъ и полезенъ для не получившаго богословскаго образованія, какъ и для ученаго богослова. О такихъ книгахъ возможно много говорить и ничего не сказать: надлежащее представление о нихъ получается лишь

при непосредственномъ ихъ чтении. Конечно новое сочинение Фаррара не изъято и отъ нёкоторыхъ сравнительно-мелкихъ недостатновъ, но онъ и самъ предусматривалъ ихъ возможность. Здвоь опять повторниюь недостатии, на которые указывалось въ прежнемъ сочинения Фаррара, напр. излишиня подробности въ описаніяхъ ивстностей, картинъ природы и т. п. Такъ по прежней привычев Фарраръ старается хотя напрасно, накъ самъ сознается, уназать вліяніе на апостола Павла природы Тарса, его роданы 1). Другихъ пока не касаемся: наша задача заключается не въ томъ, чтобы дать научную вритическую оцёнку произведенія, что сделають люди более насъ компетентные, а въ томъ, чтобы обратить вниманіе читателей журнала на такую дорогую новинку въ нашей литературъ, какъ разсматриваемое сочинение Фаррара, и дать хоть приблизительное общее понятие о его достоянствахъ. Лучшею рекомендаціею новаго труда Фаррара по нашему мнёнію служить уже то одно обстоятельство, что онъ не только не затерялся среди громадной массы трудовъ подобнаго рода въ западномъ богословін, но занялъ самое почетное мёсто между ними, гораздо болёе выдвинулся изъ нихъ. По сюжету трудъ Фаррара не новъ; и гораздо рание Фаррара многіе западные богословы, въ томъ числѣ извѣстные, (напр. Бауръ, Ренанъ), брались съ большимъ или меньшимъ усифхомъ за выполнение этого сюжета, равно и впредь этоть сюжеть безъ-сомивнія будеть вдохновлять на трудъ ученыхъ богослововъ. Все это вполнъ понятно. Апостолъ Павелъ занимаеть выдающееся место среди другихъ апостоловъ по сво-. ему значенію въ исторіи церкви Христовой. Онъ болье всёхъ прочихъ апостоловъ потрудился для распространения и утвержденія Евангелія (2 Кор. XI, 23); его четырнадцать посланій составляють самую большую и самую значительную составную часть новозавётнаго канона. Прибавимъ къ этому высокій характеръ его великой личности, чтобы окончательно понять, какимъ благодарнымъ сюжетомъ должно представляться для богослововъ изображеніе жизни, личности и трудовъ св. апостола Павла. Мы видимъ, что богословы п историки церковные не только отводять место этому предмету въ общей

<sup>&#</sup>x27;) «Жизнь и труды св. апостола Павла», т. I, стр. 9-10.

исторіи цернви временъ апостольскихъ, но считають еще необходимымъ спеціально заниматься изслёдованіемъ личности и жизни апостола Павла и писать монографіи. Такихъ монографій очень много въ западно-богословской литературѣ<sup>2</sup>). Въ общемъ главную задачу этихъ монографій составляеть выясиеніе вначенія личности и трудовъ апостола Павла въ исторіи христіанской церкви. Трудъ Фаррара кромѣ того преслёдуетъ еще и иную спеціальную задачу. Главнымъ желаніемъ почтеннаго автора было разъяснить характеръ апостола Павла и изложить исторію его живни и дѣятельности *для болье удобнаго пониманія его посланій*, въ которыхъ онъ завѣщалъ всѣмъ послѣдующимъ вѣ-

<sup>2</sup>) Понменуемъ намъ извъстные труды.

Alford: «Paulus Apostolus».

Adolphe Monod: «Les larmes de St. Paul»

Lewin: «St. Paul».

K. Schrader: «Der Apostel l'aulus». Leipz. 1833, I-III, Bd.

I. T. Hemsen: «Der Apostel Paulus. Sein Leben, Wirken und seine Schriften». Gotting. 1830.

E. Köllner: «Ueber den Geist, die Lehre und das Leben des Ap. Paulus» Darmst. 1835.

H. A. Schott: «Erörterung einiger wichtigen chronologischen Punkte in der Lebensgeschichte des Ap. Paulus». Iena. 1832.

F. E. Baur: «Paulus der Apostel Iesu Christ». Stuttg. 1845. 2 Aufl. Leipz. 1866-67. Это сочинение возбудило возражения со стороны Dietlein'a, Thiersch'a н друг.

W. J. Conybeare H J. S. Howson: «The life and epistles of St. Paul». Lond. 1852, I-II v.

A. Fleury: «Saint Paul et Senèque». Par. 1853, 2 vols.

Hausrath: «Der Apostel Paulus». Heidelb. 1865. 2 Aufl. 1872.

Bungener: «St. Paul, sa vie, son oeuvre, ses épitres». Paris. 1867.

Ch. F. Trip: «Paulus nach der Apostelgeschichte, Leyden» 1866.

E. Renan: «St. Paul».

M. Krenkel: «Paulus, der Apostel der Heiden». Leipz. 1869.

Изъ отд. стат. — J. P. Lange: «Paulus, der Apostel. und seine Schriften» въ Herzogs Realencyklop. X, S. 239 ff.

H. Paret: «Paulus und lesus, einige Bemerkungen über das Verhältniss des Apostels Paulus und seiner Lehre zu der Person, dem Leben und der Lehre des geschichtlichen Christus» B5 «Jahrbb. für deutsche Theol». Bd. III.

Пр. Иннокентій херсонскій, единственный нэъ русскихъ. Фарраръ цитуетъ извоторыхъ изъ поншенованныхъ: Baur'a, Renan'a, Krenkel'я, Hausralh'a, Alphord'a, Lewin'a и Monod'a.

камъ неоцвнимое наслёдство мудрости и знанія. Въ этихъ же видахъ дальнъйшею целію труда Фаррара было насколько возможно опредвлениве, точиве и понятиве изложить учение св. Павла, - споры, которые приходилось вести апостолу съ разными противниками, - обстоятельства, вызывавшия высказать ту или иную истину,-внутреннее богословское содержание каждаго выраженія, -- съ цвлью такимъ изложеніемъ доказать полноту и совершенство какъ всъхъ посланий вообще, такъ и каждаго въ особенности. Средствами для достиженія этой цёли авторъ избралъ сравнение контекстовъ посланий, труды нъмецкихъ комментаторовъ и наконецъ-трактаты Мишны и Гемары, равно какъ толкованія талиудистовъ на встхозавётныя книги. Такимъ образомъ авторъ выдвигаетъ въ своемъ трудв на первое мвсто задачу чисто-экзегетическую. Задача эта осуществляется авторомъ съ рёдкимъ мастерствомъ и экзегетическимъ тактомъ. Читателю облегчается пониманіе посланій благодаря уже обстоятельному выясненію личности и характера апостола Павла, автора посланій; затёмъ этой цёли также прекрасно служить обстоятельное раскрытіе всъхъ историческихъ условій, сопровождавшихъ написание того или иного послания: языкомъ художественнымъ сообщаются точныя и интересныя историческія свёдёнія и соображенія о мъсть, времени написанія посланія, о поводахъ къ его написанію, о лицахъ въ которымъ оно адресовалось. Чрезъ это получается вполнъ ясное и опредъленное представление объ общемъ характеръ и значени каждаго послания. Наконецъ кромъ всего этого дается связно-логическое подробное толкование каждому посланію, направленное не столько на частности, сколько на общій смысль и значеніе посланія въ цвльной и неразрывной связи составляющихъ его частей. Въ такой постановкъ толкования главное въ послании не заслоняется второстепеннымъ и частнымъ: толкование направлено къ выяснению основнаго содержанія, характера, значенія и главной идеи посланія. Конечно этимъ выясненіемъ существеннаго продагается путь въ пониманію второстепеннаго. Экзегезисъ идеть не оть частнаго и второстепеннаго въ общему и существенному, а отъ послъдняго къ первому ("синтетический экзегезисъ" въ противоположность такъ-называемому "постишному" — аналитическому). Прекраснымъ образцемъ такого экзегезиса у Фаррара служитъ толко-34\*

Digitized by Google

i

-вніе на посл. Римлянамъ (ч. П, етр. 111—156) и на 1 посл. акъ Корине. (ib. 30—64 стр.). При наличномъ недостаткъ и не совершенствъ у насъ экзегетическихъ изслъдованій и руководствъ для посланій ап. Павла книга Фаррара является какъ нельзя болье своевременнымъ и драгоценнымъ пріобрътеніемъ въ нашей болословской литературъ. Она особенно необходима для преподавателей и воспитанниковъ духовныхъ семинарій. Смъло утверждаемъ, что съ книгою Фаррара въ рукахъ не будетъ особенной надобности въ иностранныхъ комментаріяхъ другихъ, большею частью непереведенныхъ.

Въ цвляхъ нагляднаго ознакомленія читателей нашего журнала съ достоинствами новаго вапитальнаго труда Фаррара мы считаемъ неудобнымъ и невозможнымъ входить въ его подробности. Но мы нашли для этого другой путь, основанія которому имвемъ отчасти въ самой книгъ Фаррара. Въ порядкъ расположения матеріала въ своей книга, представляющей живой историческій обзоръ жизни и двятельности ап. Павла, Фарраръ замътно руководится только хронологическими соображеніями. Поэтому историческій разборъ жизни и дъятельности ап. Павла у него самъ собою распадается на двъ ръзкія, хотя неравныя и въ книгъ неразграниченныя половины: первая обнимаеть тоть періодъвъ исторія жизни ап. Павла, когда онъ не быль не только апостоломъ, но и христіаниномъ, а также послёдовавшій за обращенівмъ непродолжительный періодъ времени до вступленія на дъло проповъди; вторая половина обнимаетъ періодъ времени апостольства Павла до его смерти. Между этими половинами. существуеть такое же отношение, какое между свменемь и плодомъ. Фарраръ показываетъ, какъ съмя развилось въ прекрасный плодъ, какъ изъ Савла сдёлался великій апостолъ языковъ, потрудившійся болье всёхъ прочихъ апостоловъ для церкви. Пропасть между Савломъ - гонителемъ и апостоломъ Павломъ повидимому громадна: Фаррару предстояла великая задача показать, что собственно такой пропасти нёть, что задатки ап. Павла были еще въ Савлъ, что Савлъ дъйствіемъ Промысла постепенно созръвалъ въ хрпстіанина и великаго апостола, что еще съ самаго рожденія своего Савлъ разнообразными путями подготовлялся въ сосудъ Божественной благодати.

Мы дадимъ наглядное представленіе о трудѣ Фаррара, если въ короткомъ и цёльномъ очеркё покажемъ, какъ выполняетъ эту трудную задачу Фарраръ. Читатели не посётуютъ на насъ, если мы въ цёляхъ конкретности будемъ позволять себѣ, гдё нужно, приводить подлинныя незамёнимыя выраженія краснорёчиваго англійскаго ученаго богослова.

Савлъ фарисей и гонитель, и Павелъ апостолъ языковъ.

Мъсто, гдъ мы рождаемся, первоначальная внъшняя обстановка, среди которой мы проводимъ дни своего впечатлительночуткаго дътства, кладутъ незамътно неизгладимую печать на всю послъдующую нашу жизнь. Ап. Павелъ родился въ Тарсъ, знаменитой столицъ римской провинціи. Но не природа Тарса, не красота мъстности, гдъ былъ расположенъ Тарсъ, оставили глубокіе слъды въ душъ Савла, а жизнь и нравы этого шумнаго торговаго языческаго города.

Савять былъ Евреемъ; мало того, онъ былъ по его собственнымъ словамъ "Евреемъ изъ Евреевъ" (2 Кор. XI, 22; Филп. ШІ, 5), т.-е. фарисеемъ, строгимъ ревнителемъ закона и отеческихъ преданій въ противоположность евреямъ - эллинистамъ, которые благодаря своему пребыванію между образованными язычныками усвоивали себъ ихъ языкъ (греческій) и образъ мыслей, свободно относясь къ завътамъ отцевъ своихъ. Савяъ не былъ такимъ либеральнымъ евреемъ и это обстоятельство должно было имъть ръшающее значеніе для послъдующей судьбы Савяа. Еслибы Савяъ не былъ ревнителемъ закона, то онъ не могъ бы быть такимъ ревнителемъ Евангелія, какимъ мы его внаемъ впослъдствіи. Но своею ревностью къ закону Савяъ въ значительной мъръ можетъ быть обязанъ Тарсу.

Жизнь Еврея въ чужой сторонъ могла обезразличить его національную религію и сдълать его равнодушнымъ къ наслъдственнымъ обычаямъ, но могла производить и совершенно противоположное дъйствіе. Послъднее случилось именно съ Савломъ (впрочемъ это должно сказать вообще о всъхъ Евреяхъ, жившихъ въ Тарсъ). Язычество должно было оттолкнуть отъ себя Савла и только еще болъе укръпить его національно-религіозныя симпатіи. Въ Тарсъ Савлъ могъ наблюдать всъ непривлекательныя стороны язычества: въ Тарсъ свилъ себъ гнъздо самый гнусный чувственный языческій культь; современная тамошняя религія носила на себъ характеръ оргінстическій и восточный, а народная вёра представляла странную смёсь элементовъ греческаго, римскаго, египетскаго, фригійскаго, онникійскаго и еврейскаго. Дикій, фанатичный энтузіазмъ восточныхъ культовъ въ бъшеной чувственности и чародъйству восточныхъ культовъ примёшивалъ безнадежность ослабевшаго и разшатаннаго арійскаго паганизма. Идолослуженіе Тарса составлялось изъ этимъ смёшанныхъ элементовъ. Кто пожелаль бы узнать, какъ двиствовалъ этотъ родъ языческаго богослуженія на видввшихъ его, начиная съ детскихъ летъ, во всемъ его характеристическомъ развитія, пусть прочитаеть это сильное мёсто въ посланія (въ Римл.), гдв преисполненный небеснаго жара, апостоль возгарается яркимъ пламенемъ негодованія противъ нечистоты языческой. Но вромъ непреодолимаго ужаса и отвращенія такой унизительный видъ языческой жизни внушилъ св. Павлу съ самыхъ молодыхъ лётъ глубокое убъжденіе, что небесная мудрость, истинное знаніе не стоить въ непосредственной связи съ земными знаніями, убъжденіе отличающее особенно апостола Павла. Въ Тарсв, самомъ образованномъ и философскомъ центръ временъ Савла (по свидътельству Страбона Тарсъ пообразованности стояль выше даже Асинь, Александріи), Савль могъ наблюдать хвастливую мудрость классическаго міра во всемъ непривлекательномъ видъ ея безсилія, пустоты и мертвенности. Можетъ быть такія воспоминанія и внушнии апостолу частое повтореніе того, что мудрецы языческіе, "называя себя мудрыми, обезумъли, осуетились въ умствованіяхъ своихъ и омрачилось несмысленное ихъ сердце" .(Рим. I, 22. 21), что "мудрость міра сего есть безуміе предъ Богомъ, какъ писано: уловляеть мудрыхъ въ лукавстве ихъ", и "Господь знаетъ умствованія мудрецовъ, что они суетны" (1 Кор. 3). Подтверждая эти сужденія ссылками на ветхозавётныя священныя книги, св. Павель обращается и въ собственной опытности, кода говорить, что греки ищуть мудрости и смотрять на кресть, какъ на безуміе, но что безумное Божіе мудрѣе человѣковъ, и немощное Божіе сильнье человьковь. Поэтому Богь избраль безумное міра, чтобы посрамить мудрое, немощное міра-чтобы посрамить сильное и т. д. И когда міръ своею мудростію не позналь Бога въ премудрости Божіей, то благоугодно было Богу безуміемъ проповѣди спасти вѣрующихъ" (1 Кор. I, 18-25; II, 14.

**534** 

Глубокія застаралыя язвы язычества возбудния въ Савий отвращение въ язычеству; но близкое знакомство съ язычечествомъ въ последствія вызвало можеть-быть въ возрожденной христіанствомъ душъ св. ап. Павла жалость въ нему и подвигло его на великій трудъ Евангельской пропов'єди для спасенія язычниковъ. Всё эти предположенія весьма возможны, но съ достовврностью можно утверждать только то, что созерцаніемъ языческой жизни города Тарса укрѣплялась подзаконная ревность Савла. Но этого конечно было мало для того, чгобы въ послёдствія взъ Савла вышелъ такой фанатическій ревнитель еврейскихъ традицій, которому удивлялись сами законники еврейскіе. Не надо забывать, что Савлъ принадлежалъ къ благочестивой еврейской семьё и получиль еврейское воспитание. Отецъ и дёдъ его были фарисен и потому-строгіе исполнители Монсеева.закона (Д. А. XXIII, 6). Первоначальное его образование было точно такое же, какъ и всякаго еврейскаго мальчика. По обычаямъ еврейскимъ, религіозное образованіе Савля должно было продолжаться до двадцатилётняго возраста, а высшее окончательное образование, какъ извъстно, онъ получиль въ школъ знаменитаго еврейскаго раввина Гамалила, внука не менъе знаменитаго Гилела. Такимъ образомъ отъ начала до конца все обравование Савла было чисто-еврейское, и нёть никакихъ данныхъ для признанія довольно распространеннаго мивнія о широкомъ влассическомъ образования Савла, мивния, исключительно основывающагося на нёсколькихъ, встрёчаемыхъ въ посланіяхъ ап. Павла питатахъ изъ греческихъ поэтовъ (1 Кор. XV, 33 изъ Менандра, Тит. I, 12-изъ Эпименида, Д. А. XVII. 28 изъ Арата). Первыя два изреченія могли ходить въ народв какъ пословицы. Что касаетоя послёдняго изреченія, замёчательнаго своею точностью, то оно принадленить Арату, соотечественнику Павла по Тарсу, и во всякомъ случав такъ или иначе могло быть ему извъстно. Глубокое знаніе языческой жизни, дающее знать о себъ въ посланіяхъ ап. Цавла, почерпнута апостоломъ не изъ книгъ, а изъ ужасныхъ живыхъ образцовъ порока, которыхъ онъ былъ ежедневнымъ свидътелемъ. Еврей въ языческомъ городъ для открытія "сатанинской глубины" не нуждался въ книгахъ. Въ странахъ и во времена, когда мракъ быль такъ густь, что всякое дело тьмы совершалось открыто,

въ городахъ и во дни, погда отвратительныя мерзости идолослуженія возвізщались трубами на улицахь, прображались въ вартинахъ на шющедяхъ, освящались въ богослужении, чеканинсь на монетахъ, нуждался ли св. Павелъ въ эллинскихъ внигахъ, чтобы ознакомиться съ безбожною цивилизаціею? И вто, прочитавъ творенія св. Павла, можетъ повърить, чтобы онъ когда-нибудь изучалъ Гомера, Эсхила или Софовла? Если это было такъ, то могъ ли бы онъ, писатель, который иногда "думаеть цитатами", не коснуться, не привести на память ни одного сдова изъ эпичесной или трагической поэзіи въ своихъ посланіяхъ, писанныхъ въ Азинахъ и Коринзъ? Еслибы ап. Павелъ читалъ Аристотеля, то могъ ли бы ояъ разсуждать такъ, какъ онъ двлаеть это въ посланіяхъ къ галатамъ и римлянамъ? Греческій языкъ его не есть языкъ аттическій, его реторика-не реторика школьная, его логика-не логика философовъ. Съ бодьшею достовърностию можно допустить, что несравнимыя ни съ чемъ его энергія и особенность его слога и сужденій ослабвли бы и стали бы условании, если--бы онъ прошель продолжительный курсь воспитения подъ руко водствомъ какого-нибудь тарсскаго соонста. Наконецъ чтеніе языческихъ классиковъ не допускалось программою техъ занятій, которыя велись въ школь Ганалінла; вообще въ этомъ отношения следуеть константировать тоть важный савть, что еврея были слишкомъ разборчивы въ отношени всякаго чтенія. При своей строгой разборчивости евреи иногда сомитввались даже въ позволительности чтенія накоторыхъ внигъ изъ собственной агіографіи (напр. кн. "Эсонрь"). Они не дозволяли молодымъ людямъ отврывать Песнь песней раяве достижения двадцати одного года. По этому вёрнёв всего, что "серисся изъ оврисеевъ", хотя его отрочество проведено было въ Тарсъ, не получаль дозволенія читать и едва ли зналь о существованія даже лучшихъ и безвредныхъ книгъ изъ гречесной литературы.

Нать, не среди эллинскихъ мудрецовъ, а въ школъ Гамалінла мы должны искать то громадное вліяніе жа личность Савла, какое несеть съ собою умственное образованіе вообще. И такъ, что могъ вынести Савлъ изъ раввинской Гамаліиловской школы?

Прежде всего многое должно быть приписано непосредственному вліянію великой личности далеко незауряднаго его учителя

Гамалінна. Гамаліних нодобно своему деду Гиллелу быль либевальнымъ сариссеемъ, что было совершенно необычнымъ явленіемъ. Будучи азриссемъ по сердечной ревности къ преданіямъ отцевъ, онъ не странать той медкой нетершимостью, которая была харавтеристическою чертою Шаммая и его строгой шволы. Величіе сердна Гамаліндова обнаружилось въ терпимости, которою дышеть вся его ричь передъ синедріономъ (Д. А. V. 34-39). На основанія множества свіздіній о немь въ Талмуді и изреченій. приписываемыхь Гамалінду, слёдуеть думать, что это быль человъкъ совершенно того характера, какой замбчается въ краткомъ сообщении о немъ и его чувствахъ въ Дъяніяхъ апостольскихъ. И тутъ и тамъ видниъ мы въ немъ человяка гуманнаго, глубокомысленнаго, религіознаго, мудраго. По всей въроатности только пылкая ревность возбуждала въ Савль, ученивъ Гамалінда, по временамъ вопыщии нетерпимости, которая ставила его въ противоржчіе съ дучшими преданіями его школы. Но лучъ Божественной благодати, согръвавший въ душъ его скрытыя свмена всего мудраго и состредательнаго нъ людямъ, сообщилъ жизнь и тъмъ зародышамъ снискоядения, которые уже посвяны были въ его сердцъ рукою его учителя. Нельзя отрицать глубоваго вліянія многихъ проведенныхъ Савломъ въ школъ лъть на характеръ и умственный складь апостола. Многое изъ того, что онъ выучилъ въ дътствъ, должно было оставаться до конца существенною частью его знания и опытности. До самой смерти онъ не отрицалъ и не унижалъ преимуществъ еврейства, поставляя первымъ изъ нихъ обладаніе "Словомъ Божінмъ" (Рим. IV, 2). Онъ началъ изучепіе Св. писанія съ шестильтияго возраста и на это, равно какъ на толкованія, собираемыя въ теченіи многихъ столятій въ еврейокихъ школахъ, онъ посвятилъ лучшіе годы своей жизни. Вніяніе этого изученія болье или менье ощутительно въ каждомъ изъ его посланій, и въ особенности въ твхъ, которыя, какъ посланіе ить Римлянамъ, написаны всецью или отчасти для церевей, гат большинство составляли обращенные въ христіанство свреи. Посланія ап. Павда свидітельствують о глубокомъ изученія его Св. писанія какъ по подлиннику, такъ и по переводу LXX. На способъ, какимъ онъ пользуется писаніемъ, можно съ достовърностію просладить вліяніе Гамаліяловой школы, сладовавшей

при изученія Св. писанія методу свобеднаго, подчиннющаго букву писаній ихъ духу аллогорическаго экзегезиса. По основнымы пріемамъ экзегезиса єврейскіе ученые ділились на гагадистовъ и галахистовъ. Первые держались духа писанія, послідніе бродили, какъ сліпые, между разрушенными обломками его буквы. Въ школѣ Гамаліила віроятно господствовало направленіе гагадистовъ; во всякомъ случав, если разділялось и посліднее направленіе, Савлъ сердцемъ принадлежалъ первому, которое и было зачаткомъ христіанскихъ и мессіанскихъ доказательствъ, дійствовавшихъ впослідствія съ одинановою силою и на строгаго еврея и на слівпорожденнаго эллиниста.

Если пріобрътенное между тринадцатью и тридцатью годами учение должно было, какъ это дъйствительно и случилось, оставить ръзніе слёды на страницахъ восланій св. Павла, то наскольно сильнёе отразплись въ нихъ тё нравственныя боренія, тв духовныя испытанія, сквовь которыя онъ должень быль пройти, вогда "жилъ канъ фарисей," и думалъ пріобрёсти спасеніе точнымъ исполненіемъ во всёхъ подробностяхъ закона, состоявшаго изъ 248 повеленій и 365 запрещеній (не вилючая сюда еще твхъ безвонечныхъ выводовъ, въ которымъ вела буква закона)? Всв многочисленныя замвчанія въ посланіяхъ, касаютіяся тщеты и безполезности закона въ двлъ духовнаго обновленія и оправданія человъка, составляють плодь горькаго опыта подзаконной ревности. Быть-можеть въ нихъ должно видъть ясное и точное выражение твхъ сомивний, которыя смутно зарождались и намѣчались въ неудовлетворенной душѣ Савла. Въ самомъ двлё, не двлая человёка лучшимъ, не очищая его отъ грѣха, не принося еѓо душѣ мира и успокоенія, законъ не могъ удовлетворять цылкихъ стремленій въ правде искренней, честной души; онъ могъ быть спокойнымъ убъжищемъ лицемърія и нравственнаго самодовольства, но никакъ не правдиваго, искренняго стремленія къ добру. Самые строгіе исполнители закона, будучи послушны ему снаружи, не могли быть послушны ему внутри, такъ какъ гръхъ не уничтожался закономъ; а поэтому не могли не чувствовать разлада въ своей душт, пустоты, боли (Римл. VII гл.). Савлъ, какъ искренній послёдователь законной праведности, долженъ былъ испытывать невообразимую горечь отъ пустоты этого наружнаго послушанія закону. Въ душё его

538

должны были съ большею или меньшею ясностью постоянно возникать мучительные вопросы. Вопросы эти приблизительно могли быть слидующаго рода. Если послушание не можеть заглушить голоса совъсти или удовлетворить душевныхъ стремленій, то что же могуть сдвлать безчисленные обряды? Къ чему они ведуть? Откуда является необходимость ихъ исполненія? Какая цъль повиновенія имъ? Нужно ли Богу точное исполненіе обрядовъ въ ихъ мелочахъ? Достоинъ ли обсужденія двухъ школъ вопросъ о томъ, можно пли нельзя всть яйцо, снесенное курицею въ праздникъ? Соблюденіе обрядовъ содъйствуетъ ли достиженію святости? Какъ наполнить оно душу любовью, которая лучше жертвы, или вселить въ нее справедливость и смиреніе, терпёніе и чистоту, миръ и милость, которые дороже для Бога, чэмъ тысячи овновъ, чъмъ тысячи ръкъ елея? Въ состоянія ли человёкъ даже при всёхъ своихъ усиліяхъ достигнуть того уровня праведности, какой установленъ Богомъ въ законъ? Если человёкъ не въ состояніи исполнить закона, то зачёмъ тогда законъ, и что тогда избавитъ его отъ кары за неисполненіе закона?

Миновали двадцать лёть тягостныхъ путешествій, бореній и страданій, а все еще въ посланіяхъ Апостола раздаются грустные отголоски прошедшихъ печалей и бурь, особенно въ посланіяхъ къ Римлянамъ, когда Св. Павелъ говоритъ°о "проклятія, налагаемомъ закономъ", когда разсказываетъ о своихъ внутреннихъ бореніяхъ, — плоти и духа, между закономъ грёха, живущаго въ его членахъ, и закономъ Божіимъ. Изъ уроковъ жизни онъ вынесъ тяжелое убъжденіе, что "дёлами закона не оправдается ни одинъ человёкъ передъ Богомъ" и т. п.

Такимъ образомъ въ законникъ — Савлъ уже нѣчто было изъ того, что обнаружилось въ немъ позднѣе, когда онъ сталъ апостоломъ. Бълый пепелъ религіи, истлъвавшей въ оормализмѣ, толстымъ слоемъ покрывалъ сердце Савла, но подъ нимъ горѣлъ огонь врожденнаго чистосердечія. Нужно было только нъсколько благопріятныхъ условій для того, чтобы этотъ огонь выбился наружу изъ-подъ пепла, его покрывавшаго.

Такихъ условій много уже заключалось въ свободномъ и безпрепятственномъ созерцанія и наблюденія высокой жизни первыхъ христіанъ, обновленныхъ, умиротворенныхъ и просвётлен-

ныхъ Евангеліемъ. При частыхъ сношеніяхъ съ хрнотізнами Савлъ не могъ избъжать невольныхъ сравненій жизни этихъ людей съ неупорядоченною и оставлявшею желать многаго жизнью евреевъ, искавшихъ опоры въ законѣ. Впрочемъ съ достаточною степенью исторической достовврности можно констатировать только одинъ фактъ того глубоваго вліянія, какое имъло на Савла его непосредственное сношение съ христіанами. Мы имъемъ въ виду высокую и свътлую личность христіанскаго первомученика Св. Стефана, случайное и непродолжительное столкновеніе съ которымъ оставило неизгладимые слёды въ душё Савла. Какъ ученикъ Гамалінда и ревностный фарисей, Савлъ по всей вёроятности принималь участіе въ тёхь спорахь, которые завязались между Св. Стефаномъ и еврейскими законниками и которые велись въ синагогахъ Либертиндевъ, киринейцевъ и др. (Д. А. VI, 9). Далёе, онъ присутствоваль при казни Св. Стефана и поощряль ее. Таковы были обстоятельства, которыя свели Савла со Св. Стефаномъ. По той знаменитой рёчи св. Стефана, которая была произнесена имъ передъ Синедріоновъ и которая записана въ двяніяхъ апостольскихъ, мы должны составить себъ понятіе о Св. Стефанъ, какъ первомъ предшественникъ апостола Павла, какъ о человъкъ, который первымъ высказался въ смыслъ апостола Павла объ отношения между ветхимъ завътомъ и Евангеліемъ и первый ясно и точно опредвлилъ границы между ними. Въ его ръчи намъчена вкратцъ та программа, которой держался впослёдствія ап. Павелъ. Она произвела глубокое внечатление на его душу и сохранилась въ его памяти. Довазательствомъ этого служить то, что въ посланіяхъ апостола Павла удерживаются не только основанія мысли рёчи Св. Стефана, но и многія выраженія съ большею или меньшею точностію, а нэкоторыя выраженія повторяются не одинъ разъ. <sup>3</sup>) Такимъ образомъ, хотя Св. Стефанъ умеръ твломъ, но духомъ остался живъ въ Св. Павдѣ. Св. Стефанъ падъ окровавденный, но мъсто

540



<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ср. напр. Д. А. VII, 53 и Гал. IX, 19; Евр. II, 2. Д. А. VII, 48. 51 и Д. А. XVII, 24; Рм. II, 29. Д. А. VII, 5-8 и Рм. IV, 10-19 и др. Относительно пёваго рада совиадений извоторихъ изсть въ носланіяхъ аностоля Павла съ рёчью Св. Стефана: см. у *Фаррара*: «Жизнь и труды Св. апостоля. Павлана стр. 98. 99 I т.

его замяль юноша, стоявшій туть же для подстрекательства убійнь.

Однако не этому событію суждено было произвести окончательный духовный перевороть въ Савль. За нимъ послёдоваль такой бурный взрывъ фанатической ревности въ Савлё, который оставиль по себъ потоки христіанской крови въ Іерусалимъ и его окрестностяхъ в своею жестогостью удивнаъ даже самихъ жестокихъ законниковъ еврейскихъ. Савлъ весь дышалъ "угрозами и убійствомъ". Ему мало было христіанской крови въ Іерусалимъ: онъ выпросилъ позволение п полномочие отъ синедріона для подобнаго же перслёдованія христіанъ и въ отдаленномъ Дамаскъ. Но этотъ бъшеный взрывъ фанатической ярости Савла былъ послёднею предсмертною агоніею его фарисейской ревности: быть-можеть онь хотвль затушитьвъ этой крови пламя внутренней бури и боль души, истерзанной сомнъніями и чувствомъ пустоты и неудовлетворенности, которыя оставляла въ немъ фарисейская праведность. Глубокое убвжденіе никогда не выражаеть себя насиліемъ, и опыть учить, что фанатизмъ питается недостаткомъ вёры и убъжденія. Кто слишкомъ много старается передъ собою или передъ другими обнаруживать и доказывать свои убъжденія, тоть навърное ихъ не имветь.

Итакъ, Савлъ уже былъ на пути въ христіанству, когда задумалъ только новые ужасы въ Дамаскв. Все уже было готово для великаго и обильнаго своими следствіями событія обращенія Савла—и оно совершилось именно на пути его въ Дамаскъ.

Оть Іерусалима до Дамаска Савлу предстояло совершить длинный и продолжительный путь въ 225 версть по обычаю восточныхъ путешественниковъ на лошадяхъ и мулахъ. Все это время ему приходилось оставаться наединъ съ самимъ собою волеюневолей, такъ какъ его спутники слуги не могли быть удобными собесъдниками. Цълая недъля представлялась Савлу на размышленіе и неизбъжное самоуглубленіе. До сихъ поръ онъ жилъ въ вихръ двятельности, отнимавшей у него всякую возможность спокойнаго и трезваго обсужденія своихъ поступковъ. Непрерывныя хлопоты по преслъдованію христіанъ не давали ему возможности ни подумать о какомъ-либо постороннемъ предметъ, ни обсудить какой-нибудь затруднительный вопросъ, ни дать себъ отчеть въ тайныхъ, возникавшихъ въ умъ сомнъніяхъ. Пока онъ дълаль двао, пылъ страсти и энергія прогоняли навязчивыя думы; когда же двло было кончено, тогда въ свободномъ умв противъ воли, на досугѣ возставали и росли различныя сомнѣнія, сами собою возникали тв самые вопросы, которые можетъ-быть и прежде носились предъ его умомъ, но не съ такою навязчивою ясностью. Ему некуда было двваться отъ собственныхъ мыслей, некуда было бъжать отъ вопросовъ. Мысли его бродили въ прошедшемъ и печально глядвли на будущее. Что дала ему законная праведность? Дала ли ему безукоризненная ревность къ закону радость, миръ и просвъщение? Нъть. А назаряне, которыхъ онъ преслёдоваль и убиваль, если вёрить имъ, уже получили все это отъ своего распятаго Мессіи Інсуса. Правда, этотъ поруганный и униженный Іисусъ не тотъ Мессія, котораго ждуть евреи; но можетъ-быть Онъ и долженъ быть именно такимъ, и мысль Савла невольно останавливалась на пророчествахъ о Мессіи, оправдывавшихъ назареевъ. (Ис. 53, 4—6). Въ правъ и Савяъ преслъдовать въру христіанъ? Можетъ-и быть, чтобы чистая и высокая жизнь христіанъ покоидась на лжи? Естест-венно и это? Божія ли воля выдвинула его на дорогу, облитую кровью? Провидъніемъ ли предназначенъ онъ участвовать въ возмутительныхъ сценахъ, ввергать въ темницы женъ и детей, истязать людей, вся жизнь которыхъ была любовь, смиреніе и святость? Неужели онъ былъ убійцею святыхъ? Неужели Гамалінлъ былъ правъ говоря, что вмѣшиваясь въ дѣда этихъ людей, можно оказаться богопротивникомъ?

Путешествіе уже близнлось къ концу, когда "внезапно осіяль его свъть съ неба" (Д. А. IX, 3), который почувствоваль не онъ одинъ, а и его спутники, и онъ упавъ на землю услышалъ голосъ, говорнщій ему: Савлъ, Савлъ! Что ты гонишь Меня? — Теперь вдругъ исчезли и ревностная поспъшность и томительныя боренія, и ужасная миссія и безумное ослъпленіе, и лихорадочное желаніе утопить сомнънія въ преслъдованіи, все, все исчезло. Ослъпленный и пораженный чудомъ Савлъ палъ на землю фарисеемъ, а всталъ христіаниномъ и апостоломъ. Вся сила такой необычайной перемъны въ концъ концовъ заключается въ томъ, что въ эту страшную минуту онъ видълъ Самого Господа, имъ гонимаго. Ему гонителю, ему

542

извергу явился самъ воскресшій и прославленный Іисусъ Христосъ. Это явленіе стало основаніемъ всей его вѣры. Въ Савлѣ рѣшительный переворотъ совершился мгновенно. Во многихъ личностахъ воскресеніе отъ грѣховной смерти совершается посредствомъ продолжительнаго процесса; но есть люди, которые подъ воздѣйствіемъ Божіимъ посредствомъ мгновеннаго убѣжденія, посредствомъ одного спазматическаго напряженія переходятъ отъ смерти въ жизнь, изъ власти сатаны во власть Божію. Такія минуты сводятъ вѣчность въ одинъ часъ, а часъ растягивають въ цѣлую вѣчность. Такія минуты пережилъ Савлъ, и это обстоятельство слѣдуетъ признать за одно изъ доказательствъ истинности христіанства.

Савять всталъ съ земли обновленнымъ, его прежнее "я", его прежняя жизнь были исторгнуты съ корнемъ. Но никакой переломъ не можетъ совершаться безъ томленія и напряженности: душа Савяа была потрясена, онъ страдалъ. Миръ и успокоеніе онъ нашелъ въ священникъ Ананіи, который крестилъ его и далъ ему первыя наставленія въ христіанской въръ. Отнынъ Савяъ сталъ Павломъ. Богатые плоды долженъ былъ принести разговоръ, который онъ держалъ съ Ананіею и безъ-сомивнія съ другими братьями, въ совершенномъ спокойствіи, послъдовавшемъ за потрясающимъ сердце моментомъ небеснаго обличенія. Въ эти дни Ананія укръплялъ его въроятно все болъе и болъе въ его высокомъ предназначеніи.

Савять стаять христіаниномъ, но нужны были годы воспитанія и испытанія для приготовленія себя къ великой апостольской миссіи. Ничто великое не дълается разомъ. Жизненныя убъкденія человъка могуть моментально измъниться, и это внезапное измъненіе можеть имъть дивныя послъдствія; но никогда все существо и характеръ человъка не измъняются въ одно мгновеніе. Савять уединился изъ Дамаска въ Аравію и пробылъ тамъ довольно долгое время. Это уединеніе было ему необходимо. Какъ орелъ, застигнутый сильною бурею и пробитый насквозь ливнемъ, садится на уединенной скалъ, чтобы расправить свои измятыя крылья, такъ и великая душа, когда пройдетъ "чрезъ огонь и воду", нуждается въ безопасномъ, отдаленномъ мъстъ для своего успокоенія. Подобно Моисею и Иліи, подобно каждой великой душъ въ древнемъ и новомъ міръ, которой поручено было дъло управленія судьбами посредствомъ внесенія въ человъчество извъстныхъ убъжденій, Савлъ нуждался въ періодъ покоя, чтобы собраться съ своими мыслями, чтобы успокоить бурю волненій, чтобы побествдовать въ тайнъ и въ молчаніи съ собственною душею. Ему необходимо было глубже проникнуть въ Св. Писаніе, согласить свои прежнія върованія съ новыми.

Успоконвшись въ уединения, св. Павелъ возвратился въ Дамаскъ, подкръпленный новыми откровеніями Божественной воли и съ болве вврнымъ и точнымъ сознаніемъ ястины и долга. Поводомъ къ этому возвращенію было вёроятно убѣжденіе, что онъ достаточно приготовился нъ дёлу, на которое призванъ Самимъ Господомъ. Дъйствительно въ Дамаскъ св. Павелъ начинаеть проповедь и отныне для насъ становится уже апостоломъ Павломъ. Возбудивъ здъсь противъ себъ злобу, апостолъ Павелъ поспёницъ удалиться въ Герусалимъ съ желаніемъ приэтомъ увидъть св. апостода Петра, что бы изъ бесъдъ съ нимъ узнать того человака, который быль такъ близокъ къ Господу во время Его земной жизни. Напрасно воображение будеть пытаться пронякнуть сквозь двётысячелётнюю завёсу, отдёляющую насъ отъ событія перваго свиданія ап. Павла съ первымъ изъ апостоловъ, самовидцевъ Христа, и представить себъ тоть плодотворный обмень мыслей, который происходиль между двумя апостолами. Но надо думать, что велико было богатство мудрости въ ръчахъ св. Петра, когда онъ передавалъ новообращенному о событіяхъ жизни Іпсуса и о Его ученіи, которымъ онъ былъ самъ свидътель. Слушатель, получившій высокое образованіе п просвъщенный Духомъ Божіимъ, въроятно съ жадностію ловпль и усвоиваль въ памяти слова своего Господа и старался яснымъ взглядомъ проникнуть глубину ихъ смысла, а собесъдникъ со своей стороны видьль съ радостію благодатное впечатльніе, про-изводимое его разсказомъ. Только развіз человікь съ притупленнымъ воображеніемъ не захочеть остановиться на этихъ нъсколькихъ дняхъ, которые два такіе великіе мужа провели вмъсть.

Въ Іерусалимъ ап. Павелъ получилъ откровеніе о настоящемъ своемъ назначенія быть проповъдникомъ Евангелія между языческими народами. "Иди! Я пошлю тебя далеко къ язычникамъ", сказалъ ему Господь (Д. А. XXII, 17—21),—и ап. Павелъ удалился изъ Іерусалима на проповъдь язычникамъ. Отнынъ апостолъ

544

Павель сталь великимъ апостоломъ языковъ. Св. апостоль Павель изъ Іерусалима прибылъ въ свой отечественный городъ Тарсъ. Пребываніе его въ Тарсв по нъкоторымъ предположеніямъ было періодомъ большею частію выжиданія и приготовленія, сказанія о которыхъ не имъютъ важнаго значенія въ исторіи христіанской въры. Но поля, на которыхъ онъ созръль, побълъли для жатвы; руки жнеца окръпли и сердце его приготовилось къ работъ. Такъ изъ Савла, фарисея и гонителя, сдъдался Павелъ, славный апостолъ языковъ.

Мы кончили свой коротенькій очеркъ, составленный посредствомъ группировки въ одно цёлое отдёльныхъ, разбросанныхъ въ книгъ мыслей Фаррара, сюда относящихся. Въ глазахъ ученыхъ знатововъ этотъ коротвій отрывовъ изъ вниги Фаррара, можеть служить нагляднымъ показателемъ ея достоинствъ и недостатковъ. О недостаткахъ, отражающихся и въ этомъ маленькомъ отрывкя, мы сказать немного. Быть-можеть авторъ часто даетъ въ своихъ построеніяхъ слишкомъ большое мъсто воображенію; быть-можеть нівкоторыя его построенія и гипотезы, особенно тв, которыя держатся на поихологіи, столь любимомъ пріемв автора, отличаются поспёшностью, смелостью (на стр. 114 Фарраръ, напр., влагаетъ въ уста Савла, фарисся, мысли и выраженія, принадсежащія апостоду Павлу и взятыя изъ его посланій); въ нёкоторыхъ мёстахъ авторъ позволяетъ себё безъ нужды повторяться (напр. ср. I, 128-129 стр. и I, 130-131 стр.). За то есть великія достоинства, которыя еще глубже почувствують читатели изъ самой книги Фаррара.

П. Свътловъ.

35

## ИТОВСКІЙ МИТРОПОЛИТЪ ЮСИФЪ СѢМАШКО и его дъятельность по возсоединенію уніатовъ.

«По человаческой природа дайствая необыкновеннаомоего поприща должны были подвергаться преврать нымъ сужденіямъ оть незнанія и отъ пристрастнаго недоброжедательства партій. По той же природа естественно и мий желать, чтобы память моя осталася чистою предъ человаки. Я внолить унаренъ, что инв отдадуть полиую справедливость»... Митр. I. Свищика.

Внъ всикаго сомнънія личность литовскаго митрополита Іоонфа Съмашки, несшаго болъе "тридцати лътъ" по его соботвеннымъ словамъ "самое трудное служеніе церкви, прейденное по тернистому пути, среди партій, непріязненныхъ доброму дълу, свершенному ко благу Россіи и церкви православной, должна занимать одно изъ самыхъ первыхъ мъстъ въ церковной исторіи нашего западнаго края. Время, въ которое жилъ и дъйствовалъ маститый іерархъ литовскій, такъ близко къ нашему, что теперь трудно дать пока полную и безпристрастную оцънку широкой и плодотворной дъятельности митрополита Іосифа на поприщъ православія. И въ настоящее время едва ли утратили свой буквальный смыслъ тъ слова, съ которыми обращался маститый іерархъ литовскій въ періодъ своей дъятельности при жизни къ московскому митрополиту Филарету: "еще не время" писалъ Іосноъ въ 1844 г., къ митрополиту Филарету,

чтобы ходъ и обстоятельства благополучно совершившагося вовсоединения къ православной церкви бывшихъ въ Империя уніатовъ могли быть вдолев раскрыты: и я не могу ожидать, чтобы оцънено было по всей сприведливости участіе мое въ совершеніи сего дела. Думаю однакожъ, что участіе это нестоль безънявестно, чтобы я не могъ на него указать и призвать Бога въ сви. автели чистоты монхъ намърсній и побужденій. Въ порывъ пламенной ревности я считаль себя какь бы призваннымъ свыше лля совершенія этого дёла; и если иногда мечталь о земпой нагреда - то оно представлялось мна лишь въ мирномъ уединении. защищенномъ выощею властію оть предстоявшихъ мив непріятностей (ч. III, 157 отр.) Изданные академіею наукъ по завъщанію покойнаго митрополите на оставленныя имъ для этой цвли средства три общирные тома его собственноручныхъ записокъ представляють изъ себя весьма богатый и разнообразный историческій матеріаль для херактернстики, какъ времени, въ воторое жиль и двйствоваль митрополить Іссиев, такь и отдельныхъ лицъ во главъ съ самимъ митрополитомъ, послужившихъ высокому делу возсоединения уніатовъ съ православной церковію въ первой подовина текущаго столатія.

Въ наотоящей статъв мы имвемъ въ виду представить очеркъ двятельности самого митрополита Іоснов. Но прежде этого считаемъ небезполезнымъ для наяболее точнаго выяснения образа двятельности маститаго ісрарха отметить некоторыя біографическія черты изъ его жизни и дать праткую характеристику его личности.

1.

На пространствё цёдой половины перваго тома записожъ митрополитъ Іоснов издагаеть подробную, весьма живую и исполненную поучительнаго интереса свою автобіографію, начнная ее съ самыхъ первыхъ лютъ своего дётства. Отсюда мы узнаемъ, что родиной митрополита Іосифа была деревня Павловка, Кіевской губернія, Липовецкаго убяда. Онъ родился въ 1798 г., въ самый день Рождества Христова, когда благовъстиди къ заутрени". Впослёдствія, ногда уже укіаты были приссединены къ православію, отецъ митрополита, узнавши, что

35\*

все это совершилось по иниціативъ его сына, воскливнуль: "видно не даромъ родился онъ въ тотъ же день, что Інсусъ Христосъ... должна быть правда на его сторонъ", и самъ покорился православной церкви. Въ Павловкъ, на мъсть родины митрополита, сперва двдъ его Тимовей Свиашко, а потомъ съ 1811 г. отепъ. Іосифъ же, преемственно проходили должность приходскихъ священниковъ при мъстной уніатской церкви. Оба эти священники далеко не раздъляли тогдашнихъ воззръній своихъ собратовъ относительно православной церкви. О своемъ отцё митрополить прамо заявляеть, что онъ ,чуждъ быль предубъждений противъ православія", даже иногда посёщаль мёстную православную церковь; сына же своего (т.-е. Іосифа) до двенадцатилетняго возраста всезда посылаль въ службамъ въ православную церковь и непремённо требовалъ по возвращении его изъ храма передать содержание читаннаго Евангелия и апостола. Естеотвенно, что эти первыя впечатятьнія дітотва глубоко запали въ душу и безъ того висчатлительнаго мальчика и сроднили его "и сердцемъ и душею" съ православною церковію, такъ что впослёдствін, когда стали его возить въ латинскій костель (по недостатку въ той странъ уніатскихъ церквей), ему все казалось въ немъ страннымъ, и самое богослужение здъсь походило скоръе поего словамъ на "комедію, нежели на молитву". Подъ вліяніемъ твхъ же впечатлёній дётства въ будущемъ ісрархё православной церквивоспиталась любовь и приверженность въ Россіи и всему русскому. Первые годы жизни его, проведенные среди народа, въ продолженіе двухъ въковъ кровавою борьбою защищавшаго свою ввру и народность, страшные разсказы этого народа о своихъ притеснителяхъ — легли тяжелымъ бременемъ на душу ребенка, вселили въ него глубокое отвращение ко всему польскому и возбудили наобороть сочувствіе въ Россін. Видъ стройныхъ русскихъ войскъ, неръдко проходившихъ въ то время чрезъ Малороссію, даски офицеровъ, разсказы служивыхъ и ихъ пъсни-заставляли сильно биться сердце мальчива Іосиса и внушали ему высокое понятіе о Россіи. Съ высокою похвалою отзывается онъ о своихъ родителяхъ. "Мы (дёти), говоритъ онъ, никогда не видъди въ нихъ ничего предосудительнаго: благочестіе, честность, благонравіе-всегда представлялись главанъ нашимъ. Отецъ берегъ насъ съ крайнимъ стараніемъ отъ внёшнихъ дурныхъ впечатлёній и примёровъ". Несмотря на скудость матеріальныхъ средствъ родителей, "тянувшихся для своихъ дётей изъ послёдняго, работавшихъ вмёсто работника и работницы" въ домъ былъ приглашенъ для обученія дётей учитель "добрый старикъ — Бочковскій, православнаго духовнаго званія". Подъ руководствомъ этого педагога и родителя, иногда удёдявшаго отъ хозяйственныхъ занятій время и для сына, Іосноъ такъ хорошо былъ подготовленъ дома, что когда опредёлили его въ 1-й алассъ Немеровскихъ училищъ, учителя послёднихъ нерёдко призывали его во 2-й классъ "высшій", дабы удовлетворительными отвётами его пристыдить учениковъ этого послёдняго класса.

У родителя Іосифа была небольшан собственная библіотека по преимуществу историческаго содержанія. Въ свободное отъзанятій время мальчикъ очень любилъ читать, и къ 10-ти годамъ онъ уже зналъ "почти наизустъ" римскую исторію въ двухъ томахъ, и англійскую въ трехъ, а Священное Писаніе, особенно историческую частъ онаго "нечего грѣха таить, въ десять лѣтъ, говоритъ онъ я зналъ лучше, нежели нынѣ", т.-е. могда былъ уже митрополитомъ.

Въ сентябръ 1809 г. Іссифа отвезли въ Немеровскія гимназіальныя училища. Низкій уровень учебнаго діла въ школахъ того времени быль всецёло присущь и этимъ училищамъ, и въ повнаніямъ будущаго ісрарха православной церкви, которыя вынесъ онъ изъ родительскаго дома, едва ли что прибавилось въ этой школь. Какъ только учителя замътили способнаго и хорошо подготовделнаго мальчика, то одинъ назначаеть уже его auditor-one auditorum, другой же бывало скажеть: "слушай Съмашко" и самъ отправляется въ съни, гдъ все время урока. проводить въ шумномъ разговоръ съ другими учителями; къ концу же урока является въ классъ и говорить, чтобы къ будущему уроку приготовили "съ этого мъста-по это". Такъ дълалось даже по такимъ предметамъ, какъ по географіи и ариеметикв, "Я выручаль, какъ могь, пишеть митрополить, моего учителя въ ариометикъ, а въ географіи, если вспомню частыя его грубыя ошибки, подумаю иногда: прости Господи, что я энагь въ ней больше толку, нежели онъ"! Но не смотря на хорошія познанія мальчика, существенно помогакшаго своинь

учителямъ, эти послёдніе мало отличали его, сажали на заднюю скамью и грубо обращалась съ нинъ. Причиною этого было то, что ято быль побогаче изъ учениковъ, тоть пристранвался на хлюба къ кому-либо изъ учителей. Эти то "конвиктуры" всегда и пользовались у учителей особеннымъ отличіемъ и снисхожденіемъ. Само собою разумвется, какъ сильно должно было возмущаться дътское сердце хорошихъ учениковъ этимъ неправеднымъ предпочтеніемъ. Но вотъ на 5 или 6-й годъ пребыванія Іоснов въ Немеровъ пришло предписание изъ Виленскаго университета, чтобы "ученики сидъли на скамьяхъ по успъханъ въ наукахъ и поведению". Чтоже вышио? 6 - унівтовихъ поповичей свли на 1-ю скамью, Іосноъ Свмашко занялъ 1-е мвсто въ классв, а богатенькіе польскіе барпчи подвинулись далеко на заднія! Въ іюнъ 1816 г. Іосноъ окончилъ курсъ наукъ въ Немеровъ первымъ ученикомъ и получнаъ отличный аттестать. До самаго окончанія курса въ Немеровѣ отецъ Іоснов не думаль относительно будущности своего сына. Одинъ дальній родотвенникъ присовътовалъ ему отдать юношу въ главную семинарію при Виленскомъ университетв. Такъ и было сдъдано. Въ августв 1816 г. Іосноъ поступилъ въ семинарію, гдв и проучился четыре года. Начальство и профессора семянаріи учили и обходились съ воспитанниками гораздо лучше, чъмъ въ Немеревъ, "Но кажется, говорить Свиашко, подобныя отношенія ихъ къ грекоуніатсяниъ восинтанникань были разсчитанным на то, чтобы привязать сердца ихъ въ рямской церкви". Съ этою цълно просессора громили съ своикъ наоедръ богатыхъ папсиять предачовъ, ратовали противъ разныхъ злоупотребленій палокой власти н разсказывали про нее то, что никогда ин въ одной православной академія не услышають воспитанных оть своихь преподавателей!

Но всё эти картины панства по словамъ митрополита заставиля его еще болёе сторониться оть римской церкви. Что же касается до полонизма, то онъ былъ не особенно ощутителенъ для главной Виленской семинаріи, но тёмъ не менёе въ этой послёдней запрещалось воспитанникамъ читать русския книги. "Однажды, разсказываетъ митрополитъ, я съ товарищемъ своимъ Антоніемъ Зубко досталъ номеронъ стариннаго русскаго журнала "Улей" и сталъ читать его вдосемъ до прихода въ

влассь профессора. Вдругь свътские ученики университета увидали это и начали кричать: Развё такіе намъ нужны священники!... воторые забывають мать Польшу... воторые сочувствують Россіи... И наши чтецы должны были поскорве припрятать свой журналець! Наконець въ 1820 г., будущій двятель православія доблестно окончиль курсь наукь со степенью магистра богословія. Теперь наступила совершенно новая жизнь дла Іосифа; онъ долженъ былъ избрать себт какое-либо поприще. Ближайшее въ этому было конечно-поступить по примъру своихъ родичей въ духовное званіе греко-уніатской церкви. Поэтому изъ Вильны Іосифъ явился въ своему преосвященному, луцкому епископу Івкову Мартусевичу. Послёдній, какъ только увидъть 21-летняго магнотра, сталъ склонять его въ рукоположению во священство неженатыма (это волидось часто нежду уніатами по подражанію римлянамъ), хотя Іосифъ вовсе и не настаиваль на женитьбе: какъ только Іаковъ узналь его мысли относительно этого предмета, то ни мало не медля рукоположиль его въ иподіакона, а вскоръ во діакона, чтобы этимъ пресвчь всякое поползновение его къ женитьбъ; въ томъ же году епископъ опредвляль Іосифа заседателемъ Луцкой консисторіи и оверхъ того сдвавать его еще наставникомъ приготовляеныхъ въ рукоположению, въ каковыхъ должностяхъ Сэмьшко пробылъ два года. Занятія по консисторіи были полезны для Іосифа въ томъ отношения, что еще быже познакомным его съ уніатскою церновію, ся бъдотвеннымъ положеніемъ между православною и рямско-катодической церковію. Первая естественно нападала на уніатовъ, накъ на свояхъ отщеневцевъ, враговъ, но посявдная оказывала дружбу и подъ видомъ этого обманывала се всячесин – и вотъ Іосноъ спрашивалъ себя: первые враги уніатовъ и не безъ повода, но за чтоже ихъ обижають друзья?

Высщее управленіе римско-католическою и уніатскою церковію въ Россіи находилось тогда въ Петербургѣ въ особой коллегія, раздѣленной на два департамента (по римско-католическимъ дѣламъ и уніатокимъ). Въ члены департаментовъ этихъ коллегій иабирались мѣстными преосвящемными или капитулами отъ кажаой епархія по одному лицу срокомъ на 3 года. Въ 1822 г., вышелъ срокъ члену изъ Луцкой епархія; луцкій епископъ Мартусевичъ избралъ на его мѣсто Іоснов Сѣмашко.

Еще по дорогѣ въ Петербургъ Іоснеъ, проѣзжал Псковскою губерніею, быль поражень многочисленностью и опрятнымъ видомъ православныхъ церквей этого края и здъсь невольно вспомниль про свой литовскій врай, который бёдностію своихъ церквей представляль резній контрасть перквамь Великороссіи. Но каково же было удивленіе молодаго уніата по прівздв въ столицу, когда увидалъ онъ въ ней "великолъпные храмы, прекрасное въ нихъ богослужение, съ отличнымъ пъниемъ, стечение и благоговъйное стояніе многочисленнаго народа"! И вотъ снова возродились въ душт Іоснов во всей своей силт впечатлтвнія дътства, когда онъ хаживалъ бывало неопустительно въ свой мъстный православный храмъ. "Съ того времени, говорить онъ, я сердсемъ примънился къ церкви православной и часто, весьма часто, въ сюртукъ, въ числъ мірянъ посъщаль православныя церкви выясто скудной бесядки, где отправлялось уніатское богослуженіе, и вытасто латинскаго костела, гда музыка представляла мнѣ скорѣе театральное зрѣлище, нежели церковное богослужение". Занявъ немаловажный пость въ департаментв греко-уніатскихъ дълъ, Іосноъ Свмашко съ величайшею энергісю предался новому твлу. Предсёдатель департамента митрополить Булгакъ и прочіе члены мало занимались двлами. первый по причинъ старости, а послъдніе -- предпочитали занятіямъ желаніе съ удобствомъ воспользоваться столичною жизнію. Молодой членъ грекоуніат. департамента изъ луцкой епархін сразу это замѣтилъ и всѣ дѣла по департаменту забраль въ свои руки. Правота и честность, вложенныя въ него съдетства благородными родителями-служнан руководителями во всёхъ рвшеніяхъ департаментскихъ дёлъ. Эти качества придавали Свмашкъ необычайную смълость, въ силу которой онъ не уступаль даже предъ весьма сановитыми личностями. Онъ не только проводиль, но даже и отстаиваль свои справедливыя "мизнія", хотя бы они были наперекоръ всёмъ членамъ и предсёдателю департамента. Для примъра мы укажемъ на одно такое дъло, гда Іосифъ Свиашко проявилъ себя, какъ истянный поборникъ правды и нелидепріятный судія. Не должно забывать еще, что все это онъ сдълалъ въ первые дни своей службы въ грекоуніатскомъ департаменть. На полоцкаго уніатскаго архіепископа Красовскаго послёдовалъ въ департаментъ доносъ. Его обвиняли

552

въ нетрезвой жизни и какихъ-то будто-бы несправедливыхъ поступнахъ относительно нёкоторыхъ духовныхъ, сму подвёдомственныхъ. На самомъ же дълв Красовскій быль невинень; это быль умный, энергичный и вполив сомостоятельный человъкъ. но за это-то судьи и были имъ недовольны. Митрополить Булгакъ имвлъ съ нимъ еще вакіе то личные счеты и вромв того желаль воспользоваться богатою его Полоцкою епархіей. Другіе же епископы, члены суда, не любили его за то, что онъ быль первый архіерей изъ бълаго уніатскаго духовенства, и что онъ сильно заботился о независимости своей церкви отъ римскаго порабощенія. Наконець Красовскаго почему-то сильно не взлюбилъ тогдащній министръ духовныхъ двяъ кн. Голицынъ. Въ виду всего этого архіецископа всячески старались подавить. Еще превде суда его уволили отъ епархія, свидътелей пригласили по уназанию самого доносчика, хотя архіепископъ отврыто заявиль, что это его личные враги. Самыя же обвиненія были настолько неопредбленны мелочны, "что я, пишеть митрополить Іосифъ, не принядъ бы ихъ за рёниятельныя доказательства и въ отношения вакого-либо причетника, а не архіерся". Твиъ не менъе всё судьи присудили Красовскаго въ окончательному отрёшенію отъ епархін. Съмашно съ этимъ не согласился, и несмотря на то, что его стращали гнёвомъ министра, несмотря на то, что онъ подвергался немилости главнаго своего начальника интрополнта Булгака, подаль особое попробное мивніе, да еще одного изъ товарищей своихъ, членовъ экстреннаго суда, убъянаъ присоединиться из себя. Благодаря этому мизнію Красовскій быль помилованъ и получилъ въ управление луцвую спархию. Когда узнали члены уніатскаго департамента твердость характера Свмашки, его непонкупный образъ двйствій, то стали во всемъ ему върнть. Даже римско-католическій департаменть, прежде присылавшій, когда діла требовали совмізотнаго рішенія обонхъ департаментовъ, бумаги въ уніатскую коллегію только "для подписи", сталь побаяваться мододаго уніатскаго дільца. Тамь, гез "пользы и права" уніатокой церкви были понираемы католиками, Съмащко смъло воеставалъ и заставляло измънять вредныя уніатамъ постановления, поставленныя самонадъянно въ римско-католическомъ департаментъ. Столь полезная дъятельность неутомимаго уніата не могла быть незамбчена свыше, и воть въ

1829 г., имяннымъ указомъ Его Императорскаго Величества Іосноъ Свизино былъ назначенъ во епископа Билорусской епархія (викаріемъ), съ оставленіемъ присутствія его въ воллегін, когда будеть въ Петербургь; въ каковомъ сань (епископа) и пробыль до 68 г., бывъ награжденъ въ течени этого времени званіемъ архіепископа (1839 г.), п митрополита (съ 1852 г.) Литовской епархін. Нечего уже и говорить о томъ, какъ важно было это назначение Съмашки, Несмотря на его молодость (онъ имълъ въ это время всего лишь 31 годъ) правительство надвялось, и не безъ основанія, что такой ревностный двлепь принесеть еще большую пользу; оно уже знало его правдивыя намъренія, влонящіяся ко благу церкви<sup>1</sup>). И действительно, мощная натура Семании получила теперь шировій просторъ для двятельности. Прямота и открытый характеръ его проявились теперь съ еще большею силою. Лица, и выше и ниже его стоявшия по положению, съ которыми приходнлось Стания такъ или иначе сталияваться - ощущали исключительно ровность въ обращении и какое-то неустанное неканіе и требованіе во всемъ строгой справедливости. Его трудно было сбить съ намеченнаго разъ пути, его лозуниъ-fat justitia-широко освъщаль ему всв человъческия дъяния, и добрыя и злыя. Благодаря этому принципу въ молодомъ енископъ развились необычайная зорвость и проинцательность, которыя настольно были сильны, что Станцино часто однинъ ваглядомъ отгадываль и харангерь и расположение человвка. Онь самь ревоказываеть про себя, что какъ однажды удивился ему архіепископъ ринскій Платонъ. Въ санъ архимандрита въ Вильнъ Платонъ представляль Сёмашев однажды своихъ иноновъ, которыхъ спископъ видель еще въ первый разъ, п чтоже? Св. нашко опредвлиль ему върно и характеръ и навлонности каждаго! Благодаря этимъ ръднимъ качествамъ Съмашко некогда не ошибался въ выборъ нужныхъ себъ людей; такъ что съ теченіемъ времени въ его епархіи собрелось такое духовенство, имъть которое пожедаль бы дюбой архіерей въ своей епархія. Любопытио еще ближе взглинуть на этого великаго человъка,

Любопытно еще ближе взглинуть на этого великаго человъка, на его отношения къ подвъдомственнымъ ему лицамъ, на его прекрасныя всесторонния качества души и необыкновенный характеръ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ докладной записки, поданной на Высочайшее имя въ 1827 г.

При самонь поступления во спископы Съмашко поставиль себъ задачею узнать все свое духовенство по-одиночки. Задача столь же легвая, вакъ еслибы какой-нибудь корпусный командиръ задумалъ узнать curriculum vitae каждаго изъ своихъ содать! Однако Стмашко достигь этого и даже въ необычайныхъ развърахъ. Собственноручно онъ сдвлалъ извлечение изъ послужныхъ списковъ всего своего духовенства. Въ алфавитномъ порядкъ о каждомъ изъ духовныхъ его епархія значилось: имя, фамилія, лита оть рожденія; мисто служенія, поведеніе, образование и особыя качества. Кромъ того онъ составняъ такую же запись о всвхъ церквахъ Литовской епархіи съ обозначеніемъ: названія цернви, числа прихожанъ и ихъ благосостоянія, воличества и начества священничесной земли и разстоянія сосъднихъ церквей своего и другихъ исповъданій. Наконецъ онъ сдвлаль такую же вёдоность римско-католическимъ церквамъ ветхъ епархій. Но епископъ не довольствовался этими мертвыми оведеніями, онъ желель знать свое духовенство поближе, лицомь из лину. Оъ этою цвлію Свнашко чуть не каждое лето вздиль по своей епархія, но такъ вакъ обозрѣть ее въ какіе-нибудь два-три изсяца не было никакой возмонности (въ нее входило до 5 губерній), то онъ чрезъ благочинныхъ назначаль духовенотву въ наввочныхъ ивстахъ сборные пункты, куда къ назначенному сроку оно должно было обязательно явиться. Прибывъ въ такое мъсто, епископъ вступалъ въ разговоры съ духовенствоять, босвдоваль со наждымо изо нихо, узнаваль его нужды, преподаваль, и "не безъ успѣха", нужныя внушенія и наставленія, провинившимся двлаль мъткіе строгіе выговоры, такъ что его и дюбили и боялись. "Однажды, говорить онъ, прівзжаю я въ Новгородень (Литовский); здъсь по моему распоряжению собралось более 60 священниковъ, по лицамъ ихъ я заметилъ какой-то умысать. Благочинный подносить мнв просьбу оть всего духовенства, я ее принимаю со словомъ: прочитаю посль. Между твиъ обращаюсь къ духовенству, что я прибыль узнать, каково у нихъ служеніе, а прежде всего попробую, какъ они читають. Даю псантырь тому-другому, даю Евангеліе тому-другому-читають плохо, нев рукъ вонъ. Туть я всемъ высказаль горькія истины, а навонець прибавиль: не думаю, чтобъ поданная просьба завлючала что умное, когда ее писали незнающе даже читать. Возвратившись на квартиру, я увидъль, что догадка моя была справедлива: просьба была объ увольнения отъ служебниковъ (славянской печати). Зову въ себв благочиннаго, даю ему строгій выговоръ и предваряю, что будеть отрешенъ и пойдеть въ монастырь, если чрезъ три дня не привезеть мит письменнаго отречения шестидесяти подписавшихся на просьбъ священниковъ. Въ назначенный срокъ привезена мив отъ нихъ новая просьба, въ которой торжественно отрекаются отъ прежней, обвиняя въ умысле и подстрекательствъ шестерыхъ зачинщиковъ" (т. І, стр. 89). Вообще же въ обращении съ духовенствомъ Свиашко былъ мягокъ и снисходителенъ; это былъ поистинъ милостивый отецъ для него. Во всю жизнь свою безъ строгаго разбора двла онъ не отрёлянть и причетника, а не только священника. Вотъ напр. доносять ему на одного іеромонаха "коего пьянство, буйство и вообще пестерпимое поведение."- представляють совершенную невозможность держать его долже въ монастырв. Само собою разумвется, что всякій бы архісрей выключить его изъ монашества и все туть. Но не такъ поступаеть нашъ аркипастырь. Онъ велить пьяницу монаха перевести въ другой, болъе закрытый монастырь, и предлагаеть настоятелю онаго следующимъ образомъ поступать съ нимъ: "кекъ скоро окежется оный ісромонахъ въ пьяномъ видъ, то долженъ быть подвергнутъ зеключению въ безопасной монастырской комнать въ первый разъ на четыре, въ другой на шесть, въ третій на восемь дней и такъ далже, прибавляя всякій разъ по два дия, и въ теченіе таковаго заключенія первую половину онаго, чтобы содержимъ былъ всякій разъ на хлёбё и водё, да сверхъ того доставляемы ему быля какъ лъкарственныя пособія, такъ и душеспасительныя наставленія, а въ особенности прекращена всякая сторонняя доставна кръпкихъ налитковъ". Означенныя средства владына совътустъ прилагать въ пьяницё јеромонаху, въ теченіе 15 мёсяцевъ и только тогда уже, если онъ не исправится, предлагаеть постуцить по закону (Ш т., 38 отр.). Или воть доносять ему на одного протојерея многолюднъйшаго прихода, который (протојерей) также сильно пьянствуеть, даже требы совершаеть въ нетрезвомъ видь. Изъ архипастырскаго отношения видно, что этому протоіерею были делаемы неодновратно внушенія и наставленія. Вла-

556

дына и опять двлаеть ему внушение, убъдительнвише просить исправиться. "Если же, говорить онъ, вы не чувствуете себя въ снязкъ къ этому спасительному обновлению, то я вамо совътию проситься безотлагательно въ монастырь или же на другой приходъ, не столь видный" (т. III, стр. 1075-76). Къ пьяницъ, не стоющему быть-можеть по взгляду всяваго другаго админи. стратора, вниманія-какое деликатное и какое нёжно-отеческое отношеніе! Да, Свиашко любилъ свое духовенство, входиль всегда въ жизнь его, наставлялъ разумно, словомъ убъжденія, а не мврами визнинято насилія. Съ своей стороны и духовенство винмало его наставлениямъ, и въ силу ихъ бросало привычки, даже ръдко испореняныя. Вотъ тому примъръ. Доносится до Съмашки, слухъ, что среди его духовенства очень распространено куреніе табаку. Какъ искоренить эту привычку? Владыка двласть кротное воззвение. Онъ руководится здъеь не санатическимъ предубъжденіенъ, а инветь въ внду исключительно благосостояніе духовенства. "По самому меньшему всунсленію, говорить онъ, на табакъ должно выходить въ годъ не менъе триднати рублей, а это четвертая часть священническаго жалованья, и на эти деньги можеть онь улучшить для своей семьи пищу и одежду, обывновенно бъдныя" (т. I, 231; т. II, 590). Съ этою цълно владына предложнать консисторія: а) оть каждаго представляемаго въ рукоположению во діаконы или священники брать подписки, что они не будуть курить табаку ни въ какомъ видъ; б) чрезъ благочинныхъ и настоятелей монастырей внушить всему билому и монашествующему духовенству, чтобы курильщики табану-оставыле это по уважению къ выше прописанному, отъ назаявившихъ же на это желаніе взять письменныя подниски; с) сообщить въ правление семинарии, чтобы оно предприняло мёры къ искоренению табалокурения среди воспитанниковъ (т. II, стр. 590-91). Духовенство вняло этому архипастырсному ув'ящанию и чрезъ благочинныхъ дало подписку бросить курить табакъ; тольно десять свещенниковь объявние желание продолжать курение табаку. Владыка письменно поблагодарилъ духовенство "за столь всеобщую добрую ришимость отказаться оть табакокуренія", относительно же десяти отщепенцевъ распорядился такъ: правленія духовныхъ училищъ и семинаріи не должны были принимать детей ихъ на казну, такъ какъ лица, имъющія средства на пріобрътеніе табаку, доляны нивть средства и на воснятаніе дітей овоихъ" (т. Ц. стр. 619).

Всячески заботясь о своемъ духовенстве, какъ добрый отець о своихъ единоутробныхъ дътяхъ, Съмашко дъятельно оберегаль его оть всянихь притеснений со стороны, онь зорко следилъ и направо и налвво-не забижаеть ли вто его двтей. Въ западномъ крав особенно сильно притвсияли дузевенство помъщики. Отстанвая по большей части интересы разрушенной Польши, въ православномъ духовенствъ они видъли заплятыхъ враговъ своихъ; потому что возрожденное духовенство, всецъю проникнутое стремленіенъ въ Россія, прямо и непосредственно вліяло на народъ, вселяло въ него върноподданнячеснія чувства къ русскому престолу. Поэтому, чуть какая оплошность со стороны священника, помъщикъ немедленно пишетъ на него доносы и къ архіерею, и къ губернатору, и даже къ самому министру внутреннихъ дълъ. "Попъ-де неправильно службы совершаетъ, обижаетъ его, помъщика, волнуетъ его крестьянъ и пр. и пр. " 2). А мной еще расправится и самосудовъ: испортить цервовную землю, а попа велить выдрать плетьми. Проницательный архипастырь все это зналь, типь западнаго задорнаго кутилы и развратника-пом'ящика былъ знакомъ ему еще съ детотва, и ничто такъ не претило правственному чувству владыки, какъ эти якобы обижаемые духовенствоиъ баре. И горе же тому деносчику, если жалоба его по разсладования дала оказывалась сущей клеветою. Не отвяжется владыка отъ такого понещика, самъ возбудить законное пресладование противь него и самое меньшее сділеть, какъ соли подставить его подъ шесь-жандарискую руку. Взаниный антагонизиъ между понтыцинами и духовенствонъ усиливался еще нерёдко и отъ того, что администрація занаднаго края почти исключительно держала руку первыжь. Разные неправники, становые пристава, будучи по большей части рилско-натолическаго исповедания, всегда были противъ духовенства. Даже губернаторы, простые и генералы, посылавшиеся изъ Петербурга для вящщаго успокоснія интежнаго края и соблюденія

553



<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Какіе иногда приходили доносы на духовенство, стыдно даже упомянуть и въ подстрочномъ примъчаніи; не только невъроятность, но даже и неявность ихъ исна воочно. См. напр. въ III т., отр. 1227.

въ немъ интересовъ Россіи (за исключеніемъ развѣ Муравьева) (т. I, стр. 262-263), очень мало соответствовали своему назначению. Они по большей части заражались мъстнымъ духомъ и естествению стояли также за пом'вщика. Бывало, какъ тольно. затвются какія-либо пререканія между священнякомъ и понвщикомъ, и пріятель последняго -- уведный исправнивъ---донессть имъ, они не разобравъ ничуть дела, безсовестно строчатъ отношеніе къ владыкъ, прося его отръшить цопа. Но Свиашко не больно боялся ихъ, не заромъ онъ говорить, что ни съ однимъ генералъ-губернаторомъ онъ не сходился близко (ibid.). Обыкновенно онъ умялъ давать хорошій отпоръ несправедливымъ требованіямъ ихъ высокопревосходительствъ. Любопытно ваглянуть на такія отписки владыки. Воть виленскій генераль-губернаторъ Бибиковъ прислалъ секретное отношение къ митрополиту, что священныхъ поржецкой церкви Якутовичъ волнуетъ крестьянъ помъщика Стравяннскаго. Къ сему губернаторъ присоединиять весьма секретный, присланный ему отъ слонимскаго земскаго исправника рапорть изъ котораго вид-Якутовичь волнуеть врестьянь помыно. что священникъ Стравинскаго: проповъдуеть имъ объ измъненіи шика повинностей и объщаетъ свое покровительство, наконецъ присоединилъ и донесение къ нему, губернатору --- начальника гродненской губернія (то же обвиняющаго священника). Посмотримъ, что отвётиль его высокопревосходительству владыка. Священнику Якутовичу, какъ равно и другинъ, пишетъ владыка, въ свое время были даны "напоминанія и приказанія", чтобы въ чужія дела они не визшивались. Но не довольствуясь этимъ я вызваль Якутовича къ себв. Онъ говорить, что допосъ на него пом'вщина-выдумка, клевета; кром'в того невозможень. (допосъ), такъ какъ онъ Якутовнчъ вовсе и понятія не имветъ о новыхъ инвентаряхъ, о которыхъ будто бы толковалъ врестьянамъ Стравинскаго. Якутовичъ ссылается на свое сорокалѣтнее служеніе и на то, что ин одинъ помвщикъ въ предвлахъ его многолюднаго прихода не жаловался на него, кромъ Стравинскаго, крестьяне котораго составляють только небольшую частицу того прихода (sic). Священникъ Якутовичъ этотъ секретный доносъ приписываетъ неудовольствію Стравинскаго за ивкоторыя требованія его, Якутовича, относящіяся въ священническимъ его обязанно-

стямъ, между прочимъ: за понуждение въ исполнению священныхъ обязанностей жены Стравинскаго, православной, не бывшей нвсколько лёть у исповёди и посёщающей датинскіе костелы виёсто православной церкви; за требованіе, чтобы крестьяне Стравинскаго увольняемы были по закону на три дня для говёнія и чтобы они отпускались въ церковь по праздникамъ для обученія необходимымъ молитвамъ; за обличеніе, что врестьяне Стравинскаго обременяются работами въ воскресные и праздничные дня. Мъстный благочинный съ своей стороны доносъ исправника называеть необдуманнымъ и несправедливымъ. Онъ утверждаеть, что пом'вщики вообще по недоброжедательству въ православному духовенству при всякомъ возможномъ случав стараются вредить оному, а земскій исправникъ, будучи римско-католическаго исповёданія, какъ и всё становые пристава по слонимскому увзду, старается войти во всё виды помёщиковъ своихъ единовёрцевъ. Сверхъ того розыскание по этому двлу учредилось безъ духовнаю депутала и даже безъ полицейскаго чиновника, судьею Завишею. Этоть следователь, Стравинскій, предводитель дворянства и исправникъ-всъ римско-католическаго исповъданія. Еслибы, продолжаеть митрополить, въ подобныхъ случаяхъ удалять отъ прихода священника, о чемъ и просять означенныя лица, то не обинуясь могу сказать, что въ короткое время не осталось бы на мисть ни одного усердного въ православной церкви священнина. По производству этого двла нарушенъ коренной законъ. Розыскание было произведено безъ въдона духовнаю начальства, безъ духовнаго депутата, по распоряжению узванаго предводителя дворянства. Остается теперь только православнымъ благочиннымъ назначать и производить слыдствія о неблаговиджых воступнахъ помёщеновъ относительно православныхъ пастырей и ихъ паствъ (sic). Далве, увздный исправнитъ-доносчнить, самъ относнися въ благочинному, чтобы онъ самъ и другіе православные священники извёщали его, у вакихъ помёщиковъ крестьяне терпять гододь (для законнаго понужденія ихъ въ провормлению сихъ врестьянъ). Следовательно, это составляетъ не только несообразность съ прежнимъ его доносомъ, но и неблагонамъренный умыссах уклониться со всемъ полицейскимъ причтомъ отъ исполнения этой тягостной мёры и сложить все ненавистное въ оной на православное духовенство (sic). Нако-

нецъ, нётъ ничего обидиаго, даже еслибы священники и толковали инвентари крестьянамъ. Прежніе инвентари объявлялись крестьянамъ ихъ священниками. Естественно, что и ныят крестьяне обращаются и будуть обращаться къ священникамъ за объяененіями к совётами, и я полагалъ бы *поддерживать еще бомъе* это довёріе народа къ своимъ пастырямъ. Еще у всёхъ въ свъжей памяти масса коноискованныхъ имёній послё польскаго мятежа, а это самый вёрный указатель для простаго народа, что многіе помёщики вели его не туда, куда указываеть долгъ къ отечеству и церкви православной. Такимъ образомъ священникъ Якутовичъ безвинио пострадалъ (нравственно) оть тайнаго доноса. Онъ получилъ замёчанія и выговоры, обезпокоенъ сущностію доноса и сверхъ всего потерпёлъ значительный для сельскаго священника убытокъ отъ дальней поёзаки въ городъ Выльно.

Въ виду всего издоженнаго покорнъйше прошу ваше высокопревосходительство: а) внушить г. начальнику гродненской губернія, чтобы въ двлахъ, касающихся православного духовенства, не были бы назначаемы слудствія безь вёдома духовнаго начальства, такъ болве, что это въ гродненской губерния бывало и раньше, хотя и по твмъ случаямъ были ему напоминовенія; б) слонимовому предводителю дворянства и земскому исправнику-дать въ особенности замвчание за неправильныя ихъ двиствія по настоящему двау; с) вновь подтвердить, чтобы православныхъ крестьянъ въ воскресные и праздничные дни помъщики не принуждали бы къ работъ и чтобы давали ямъ три дня на говъніе. Подобныя свъдънія о злоупотребленіяхъ помъщиковъ я получалъ и помимо этого неоднократно (т. III, стр. 1135 -1138). Вотъ какое отношение получилъ генералъ-губернаторъ Бибиковъ со всёмъ своимъ причтомъ! Въроятно не особенно пріятно было читать ему эту далеко не лестную бумагу. Всъ хитросплетения помъщика, исправника, судьи-слъдователя, увздного предводителя дворянства, г. начальника гродненской губерніи и наконець самаго генераль-губернатора владыка Сфмашко расшибъ однимъ взнахомъ пера! Мало того г. убзднаго исправника онъ существенно потревожиль в еще, и даже жену помъщика Стравныскаго не оставиль въ поков! (т. Ш., стр. 1139-40). Видя, что Стмашко такъ заступанся за духовенство, совствъ нельзя ска-

зать того, чтобъ владыка быль потатчиковъ ену. Напротивъ, когда мужно, онъ былъ строгъ для него и чрезвычайно требевателенъ, за маловажные проступки подвергалъ взысканию. Какъ самъ былъ точенъ и исправенъ во всемъ, такъ и въ другихъ любилъ видъть тоже самое. Его крестовой церкви јеродјаненъ Евгеній немного опоздалъ однажды къ службъ; владыка наказалъ его: велълъ вычесть у него 2 рубли изъ жалованъя, кумить на нихъ двъ восковыя свъчи, зажигать ихъ предъ мъстными иконами во время богослуженія съ тъмъ, чтобы јеродјаконъ Евгеній до окончательнаго сожженія сихъ окъчей клалъ предъ образомъ Спасителя но изти поклоновъ всякую вечеряю, во время чтенія молитвы: Нынъ отпущаени раба твоего Владыко... (ib. стр. 941--48).

Несомившио, что рублевая свъча сгоръла не скоро, а слъдовательно и іеродіаконъ Евгеній освободился оть своей енитичній. тоже не своро. Соборный влючарь г. Вильно, экономъ духовной семинаріи и казначей Святогронцкаго монастыри не позаботились однажды своевременно убрать мусоръ, лежавшай на проваль въ семпнарію. Митрополить же вхаль служить въ семянарію, зам'ятнях это и означенных лиць распорядняся оштраоовать каждаго на 5 рублей. Штраоныя же деньги приказаль внести въ попечительство для бъдныхъ духовнаго званія (т. III, стр. 1024). За незначительные поступки митрополить какъ-то любяль штрафовать духовенство деньгамя въ пользу духовяаго полечительства (т. III, 1021-22). Даже воспитанниковъ семинарии онъ подвергалъ подобнымъ штрафамъ. Тв, которые запаздывали изъ нихъ после ваникуль, должны были вносить въ духовное попечительство за кандый опозданный день по 25 к. И обыкновенно всъ провинившіеси должны были молчаливо нести заслуженное наказание. Ни лесть, ни происки ничто не спасало ихъ отъ освобождения, Владына чуждъ былъ барской замашки далать имлости колёнопреклоненнымъ по одному владычнему усмотрънію. Мърндомъ встать милостей были у негоправда, заслуга, несчастие или существенная потребность. Само собою разумъется, что находились и недовольные его распоряженіями, но такихъ лицъ въ литовской спархія, не смотря на ея особенное положеніе, было гораздо менже, чжих въ другихъ (т. I, стр. 92). Возстанія же и разные роцеты, если они случа-

562

лись, владына какъ-то умвлъ престкать въ самомъ корнъ и притомъ такъ, что воочію показываль недовольнымъ всю непроходниую влупооть илъ умысла. "Однажды въ Клецкв, разсказываеть владыка, собрадось по назначению моему болье сорока. священниковъ. Входя въ церковь, я замътилъ что-то преднамъренное. Подходить ко мив прянявщий на себя роль исповёдника, здоровенный, краснощекій священникь и съ лицемфрнымъ смиреніемъ начинаеть: можеть-быть уже близка моя смерть... Что?... прервалъ я его, разве отъ апопленсическаго удара... Тутъ разразнися неудержимый хохоть духовенства, возбужденный ввроятно извёстнымъ характеромъ исповёдника... Дайте Евангеліе... продолжаль я... какъ-то читаеть этоть опасно больней?... Оказалось неумёніе, которое раздёляли и многіе другіе, такъ что кончилось однить стыдомъ затейниковъ-и заготовленной просьбы даже не осталились показать изъ вармана (89-90, т. І). Эта настойчивость, эта твердость характера, происходившая конечно оть здраваго обсужденія всёхъ обстоятельствъ и рго и сопіга-сообщали владыкв необыкновенное хладнокровіе. которому позавидоваль бы любой закаленный въ битвахъ воинъ. Жизнь въ вападномъ прав, въ то самое время, когда бунтовала задорная Польша, когда лилась непрерывно кровь съ объихъ воюющихъ сторонъ, когда подавленный врагъ Россіи не задумывался ни предъ какими мерами, чтобы хотя какъ нибудь обезсплить противника, причинить ему вредъ-поневоль заставляла дрожать каждаго русскаго чиновника, ежечасно ждать воровскаго нападенія врага. Но не таковъ быль владыка Свмашко. Преданный всецью своему служенію, глубоко убъжденный, что это служение правое, святое и Божіе-онъ одинъ только не ямвлъ трусости, онъ спокойно смотрвль на всв волненія и на всв намеки о возможной опасности его жизни отвечаль: ""Воже кой, говорнить 'я не разъ, неужели вы не понимаете, что запечативть вровію доброе, святое двло было бы для меня самымъ большимъ счастіемъ" (т. І, стр. 94). Но нельзя думать того, что врагъ не имваъ видовъ на почтеннаго архипастыря, который нанесъ ему самый существенный ущербъ, полтора милліона людей вырвавъ изъ рукъ его, людей, которые и по върв и по убъжденіямъ были уже наванунъ слитія съ Польшей. Да, врагъ дъйствительно давно уже стерегъ владыку, искалъ удобнаго случая поръшить

Digitized by Google

36\*

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОВОЗРАНИЕ.

съ нимъ, и если былъ удерживаемъ отъ своего злокозненнаго намвренія, то по-истинв уже Всемогущею рукою. Самь же владыка какъ-то не вършъ въ подобныя дъйствія врага и даже очень не любиль, когда сообщали ему, что туть-то де его подстерегають (см. II т., стр. 319-323). Вездв разъважань одинь. являдся всюду безъ всякнахъ предосторожностей и даже въ самыя опасныя минуты быль спокоень, какь нельзя болье. "При известныхъ полнтическихъ обстоятельствахъ, разсказываеть самъ митрополить, были предостережения, что русскихъ въ Вильнъ переръжуть во время праздничнаго богослужения - я не подумаль отмёнить оное. При освящении мною въ Вильнё касспральнаго собора быль донось, будто подь него подложень порохь; нельзя было увёриться въ противномъ за накопленіемъ въ подвалахъ огромнаго количества мусора; на жандармскомъ генералъ и нъвоторыхъ другихъ, знавшихъ о доносъ, при входъ въ цервовь, лица было не видно, я же быль совершенно аладнокровень и совершиль богослужение вакъ бы на о чемъ не зналь (т. I, 93-94). Такая увъренность въ безопасности, такая ръшимость на все поистинъ могли быть только у честного и справедливаго человъка, который не зналъ за собою никакихъ обвиненій.

Взглянемъ теперь для полноты харавтернстиви на частный образъ жизни владыки, каковъ онъ былъ дома. Въ бытность свою въ Петербургъ, когда владыка былъ еще членомъ келлегін, несмотря на многія удовольствія стодицы, на ся блостящее общество, онъ вель довольно своеобразную жизнь. На первыхь порахъ своего пребыванія въ Петербургъ Свившко почти все свободное отъ должностныхъ занятій время посвящалъ на изученіе врасиваго города. Часовъ десять въ день онъ прохаживалъ по городу и его оврестностямъ, наблюдая за шумною столичною жизнію, Любинымъ занятіемъ его во время прогуловъ былосмотръть на производившіяся постройки. Онъ чаото по нъскольку часовъ простаиваль на одномъ мъста, всматриваясь во все и свои недоумънія объясыяя вопросами мастеровымъ и архитенторамъ. Благодаря этимъ наблюденіямъ впослёдствія владыка пріобраль такую опытность въ строительномъ дала, что свобедно чертиль планы для своихъ спархіальныхъ зданій и руководиль постройками не хуже любаго архитектора.

564

Однить нов товарищей по коллегии задумаль однажды ввести Съмещну въ общество, но первый дебютъ вышелъ такъ неудачень, что отбяль всякую у него охоту бывать въ обществахъ. Товарищъ привелъ Свмашку на вечеръ къ одному римскому прелату. Эдесь было два-три человека светскихъ, очень не разборчивыхъ; поднялся разговоръ, которому подобнаго, говорить Свиешко, я въ жизни еще не слышаль, я красивль, какъ невинная дввушка; я не понималь, чтобы подобные разговоры моган происходить въ обществе духовныхъ:... все это мне показалось омервительно. И воть будущій діятель православія съ жаждою накинулся на книги-любимое занятіе своего дътства. Въ первый же годъ онъ прочиталъ изъ библіотени Глазунова болве четырехсоть книгь. Всв отрасли человвческихъ знаній были предметомъ быетраго, усерднаго и добросовъстнаго изученія его. Въ особенности онъ приняися за русскія книги, недоступныя для него прежде, перечиталь яхъ столько, сколько могъ, и сроднился чревъ это еще болье съ Россіею и православною церковію. Благодаря этому чтенію онъ пріобрёль и хорошій навыить въ русскомъ языкъ. Въ ненастную погоду, когда нельзя было совершать обычныя прогудки по городу, Свмашко любилъ ходить къ одному почтенному, пожилому протојерею. Здъсь друзья пили чай, вели оживленную бесвду; а протојерей умълъ хорошо разсказывать: онь знакомыть своего гостя съ различными сторонами общественной жизни, столь мало Съмашив извъстной. Туть же играли они въ совершенно безвинную игру въ карты, "ромель-пикетъ", конечно не на деньги. Гость обыкновенно всегда обыгрываль ховянна. Это была особенная способность у Свшашки: неръдно только покажуть ему какую-нибудь игру, и онъ туть не обыгрываль своихъ учителей. Посвщаль иногда и театры и до сихъ поръ, говоритъ онъ, не жалъю объ этомъ." Театральныя представленія по его мивнію восполнили его неопытность въ житейскихъ двлахъ, дали ту зоркость и проницательность въ дальнайшей общественной жизни, которыми онъ всегда довольно отличалоя.

Что касаются матеріальной япзин, то она совсёмъ не интересавала Стамашку: нь бытность свою въ школё онъ не любилъ тратить деньги но пустому, никогда не заботился о лакомствахъ и нотрачивалъ даваемыя родителемъ деньгя единственно только

на пріобратеніе внигъ. Получая въ Петербурга 1.200 руб. ассигнаціями, онъ вовсе не думаль, что это жалованье инчтожно, умвлъ прожить на него съ довольствомъ, даже посылать иногаз родителямъ подарочки. Слёдовало бы ожидать, когда Сёмашко сдълался Литовскимъ архіереемъ-что для него должна была бы возникнуть здёсь и другая частная жизнь. По своему положению онъ долженъ былъ имъть неръдвія сношенія съ различными членами виленскаго общества, сдружаться съ ними и пр. и нр. Но въ удивлению мы этого не видимъ. Вдадыва не любилъ Вильно, тяготился даже своимъ пребываніемъ въ немъ, потому что общоство этого города состояло главнымъ образомъ изъ полявовъ и датинъ. Понятно, что ничего не могдо бырвь общаго у владыки съ ними кромъ какихъ-либо офонціальныхъ отношеній по службъ. Прогуливаться по городу, какъ это бывале въ Петербургъ, теперь онъ уже не могъ-не дозволяли салъ и приличіе, ходить въ гости - точно также было бы неловно, -- общественные языви могли пустить разныя предположенія, сплетин н пр. и пр. И владыка повель еще более уединенную жизнь... Но постоянное однообразіе, чтеніе, занятіе сложными дідами по епархіи-все это очень прискучивало и надойдало сму: онъ далеко не былъ аскетомъ: живой и двятельный умъ его нокалъ всюду разнообразія, и воть радъ-радъ бывалъ владына, когда наступало лато, когда можно было ему вывхать въ свой загородный домъ, въ Триниполь. Это былъ прежде латинскій тринитаріатскій монастырекъ, закрытый по всей въроятности ненадобностію въ началь тридцатыхъ годовъ текущаго стольтія и отданный правительствомъ виденскому архіврею. Мъстность, гав находилась эта дача, была предестна. Предъ лицемъ Триниполя протекала широкая ръка Вилія, сзаду же его опружали высовія горы, поврытыя густымъ лісомъ. Всю эту дачу частію передълалъ, а частію устроилъ вновь владыва самъ. Прежде всего онъ отдълвлъ здъсь дерковь съ прекраснымъ иконостасомъ, передблалъ двухъртажный монастырь, сдблалъ въ немъ прекрасное помъщеніе для архіерея со всею нужною свитою, построиль всё необходимыя службы, возвель два огромныхъ каменныхъ моста на глубовонъ потокъ Кедронъ, проръвавшенъ Тринипольскія горы, выловидь наз булывника гигантскую стану (болье 60 саж.) для поддержанія террасы предь церковію и до-

•

момъ, и сверхъ всего разбиль огромный паркъ и садъ. Навсв. эти постройни даже опытный инкенеръ израсходоваль бы не менње 50 тысячь руб., но владыка довольствовался только 24ия тысячами, потому что всё эти работы были плодомъ его личнаго трудодюбія и распорядительности. Обывновенно онъ самъ выхоних на работу вивсти съ рабочнин и гости нерино заставали его запыленнымъ среди развалить или въ какой-либо ямв. Но особеннымъ трудомъ и понеченіемъ митрополита пользовался его паркъ, раскинутый почти на двънадцати десятянахъ. Здъсь хозяйскій главъ и хозяйскія руки работали неустанно. Владыка преобразоваль почву для него: каждый день заставляль на всёхъ своихъ лошедяхъ, если они не работали еще гдъ, возитъ хоренную вению, и это двиаль въ продолжение ивсколькихъ лвть, самъ садплъ, очищалъ и подръзываль деревья, ухаживалъ за ними, какъ опытный садовникъ, и съ теченіемъ времени это дётнще его такъ разрослось и украсилось, что во всемъ округѣ не находилось миста живописние митрополичьей дачи. Виленцы, прежде подтрунивавшіе надъ работами владыки, удивлялись и спранивали его: какъ это у васъ все принимается и растеть? Онъ обывновенно отвъчалъ на это добродушно: "у васъ бы не росло, а православнымъ Богъ помогаетъ".

Наслаждаясь самъ прелестями Тринипольской дачи, митрополить очень любиль и пругимъ доставить тоже удовольствіе. Нередно нововеть бывало воспитанниковъ духовныхъ училищъ и семинаріи, угостить ихъ часмъ, побесвдуеть, заставить поивть и предоставить полную волю въ большомъ паркв, а самъ съ любовію смотрить на ихъ безвинное веселье. Самое же отрадное развлечение для владыки было, когда привдеть его сестра, жена кассдрального виденского протоједся, съ маленькими двтьми. Тогда владыка ни на минуту не покидалъ своихъ маленькихъ племянниковъ и племянницъ. Витств съ ними пилъ чай, объдаль, ужиналь, вмъсть съ ними совершаль прогулки: любилъ ходить, взявъ на руки котораго-нибудь изъ детей, и чемъ меньше онъ--твиъ лучше, любилъ смотрёть, какъ они рёзвятся, любилъ помогать ниъ собирать грибы и плоды въ пространномъ саду, любиль послушать, какъ они читають. И нередно маленькіе гости увлекуть бывало своего хозяина въ самую отдаленную я глухую часть парка, разведуть костеръ и начнуть готовить

дядё любимыя его малороссійскія два—три блюда. Владыка съ удовольствіемъ смотрёлъ на маленькихъ хлопотуновъ, ихъ бёготню, прыганья и пр., называлъ "танцами", а самую затёю "тринипольскимъ баломъ".

Вотъ какъ незатвйливы были вкусы Свидшки. Если сравнить бы этотъ его образъ жизни съ твиъ, какой проводило современное ему высшее римское духовенство, аббаты, прелаты и пр., то несомивнио нашъ архипастырь въ этомъ отношения далекодалеко отодвинулся бы на задній планъ.

Тамъ роскошь, тамъ всв удовольствія жизни и изысканный столъ, и отборное вино св. Бенедиктинцевъ, и блистающая одежда, и первые кони и экипажи, и салонная литература, пріятно щекочащая нервы после тучнаго объда-словомъ та же жизнь, что и предковъ ихъ-Римлянъ временъ имнерін, здёсь воюду бъдность и нужда, бёдность, недозволявшая даже обставиться прилично сану... А развъ Съмашко не могъ бы наслажиаться тою жизнію? Могь и даже еще лучше. Онъ стояль уже на прямой дорогъ попасть въ римскіе кардиналы и т. д. Но не сдвлаль этого, потому что былъ въ высшей степени честенъ и справедливъ; потому что видвлъ предъ собою двъ церкви-одну раздираемую человвческими элоупотребленіемъ и насиліемъ, церковь Римскую, другую-напротивъ, блистающую какъ солнце, строго держащуюся апостольскаго установленія и преданія, церковь православную, Греко-Россійскую. Какъ человъкъ чистый онъ поэтому и долженъ былъ применуть къ цереви чистой. Но истинные служители сей послёдней не корыстолюбивы, не исватели сокровищей и удовольствій сей жизни. Цёль ихъ жизни, --усераное служение Богу и ближнему своему. Что же васается себя-они объ этомъ никогда не заботятся, такъ какъ ихъ всегда окружаеть ореоль христіанскаго смиреніи. Таковь быль и владыва Стмашко: инкогда онъ не искалъ почестей, никогда не проснять себть наградъ, даже для бъдной, нуждающейся церкви своей боялся выпрашивать 3), тэмъ, что имълъ, дълился со всъ-

568

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Для подтвержденія этого любопытно взглянуть на слёдующее его письмо къ ректору московской духовной осминаріи аржимандриту Леониду.

<sup>«</sup>Въ Вильнѣ, пишетъ митрополитъ, есть ц.:рковь среди еданій духовныхъ учебныхъ заведеній. Прежніе владѣльцы ея (католики) обобрали ее такъ, что оставили одну стѣну и крышу... Мнѣ желательно преобразовать эту церковь въ пра-

ми <sup>4</sup>). И этотъ ли человёкъ, какъ упрекають его враги, имёлъ корыстолюбивые замыслы — возсоединеніемъ Уніатовъ подслужиться Русскому правительству? Поистиннё mens sana in corpore sano измышленіе латинскаго слабоумія!

## II.

«Во градъ Самарянскій не внидите, но идите къ овцамъ погибшимъ дому Израилева».

Само собою разумвется, что только такой безкорыстный и въ высшей степени прямодушный человвкъ, какимъ былъ,

вославный храмъ. Между тёмъ требуются важныя издержки, которыхъ у насъ нётъ... Вотъ и внушилъ миё Господь обратиться въ семъ дёлё къ православной Москвё... Если вамъ не будетъ тялостно, не будетъ непріятно, то испросите, о. ректоръ, у евятаго владыки вашего (м. Филарета) дозволеніе и благословеніе и затёмъ предотявьте осначенную потребность благоусмотрёнію тёхъ нэъ благочестивных московскихъ гражданъ, которые и могуть и желаютъ жертвовать на доброе дёло частицею «(т. II стр. 555—556.)» Вотъ какъ смиренно проситъ онъ пожертвованія на самую необходимую нужду. Любопытно видёть здёсь между прочимъ и то, что Сёмашко по своему смиренію не обращается прямо къ митронолиту Филарету, хотя былъ очень близокъ съ нимъ и находнися почти въ постоянной перепискъ.

<sup>4</sup>) Пожертвованія Съмашки. Въ 1854 г., по случаю войны, пожертвоваль <sup>1</sup>/, своего жалованья т.-е. 2.000 руб.: такъ дълать онъ во все время войны. Въ 1850 г. но случаю исполнившагося 25тилётняго царствованія императора Николая иожертвоваль виленскому человёколюбивому обществу 1.000 р. сереб. Въ 1852 г. по случаю возведенія его въ митрополиты раздаль виленскимъ бёднымъ 425 руб. Въ 1848 г. завъщалъ виленскому Святодухову монастырю 8.000 руб. сереб., съ твиъ, чтобы означенный монастырь коминаль би вйчно всёхь нодвизавшихся въ благомъ деле возсоединения уніатовъ съ православною церковью. Въ 1854 г. по случаю 25 л. служенія Съмашки въ санъ архіерейскомъ пожертвовано 500 р. с. для раздачи бёднымъ безъ различія исповёданій. Въ 1851 г. пожертвовано въ Виленскую духовную семинарію 1.130 томовъ книгъ. По случаю восшествія на престоль Императора Александра II ножертвовано виленскому гарнизонному караулу 300 р. с. 9 іюля 1849 г. пожертвовано владыкою проходивнему чрезъ г. Вильно полку солдать 60 пуд. говядины и 60 гарицевъ водки. Преображенскому полку въ томъ же году 150 р. Въ томъ же году гвардейскому полку 150 руб. Въ томъ же году вазацкому полку 100 р. Въ томъ же году гренадерскому цесаревича полку 60 пуд. говядены и 60 гарицевъ водки. Войскамъ гренадерскаго корауса въ томъ же году въ свётдий день на красныя яйца 150 руб. сереб. Вотъ боле крупныя пожертвованія, но имфется масса и мелкихь-натурою.

какъ мы видёли выше, Іосифъ Сёмашко, могъ подъять на себя апостольскій цодвигь, --- возвратить православной церкви заблудшихъ ея овецъ. Означенная задача, говоримъ не общиуясь, составляла циль всей жизни литовскаго ісрарха: она была постоянною и необходимою пищею для его живаго и двятельнаго духа, проникала всё его мысли, всё чувствованія. Гдё бы Съмашко не былъ-на службъ ли, дома-ли, уніатское дъло всегда преднопредъ умственнымъ его взоромъ. И неудивительно. силось Воспитанный съ раннихъ лътъ въ духъ и убъжденіяхъ православной церкви, которыя съ теченіемъ времени были провёрены и обдуманы имъ всесторонне, Съмашко естественно долженъ былъ придти въ выводу о православіи одной только восточной церкви и наоборотъ убъдиться въ дожномъ направлени другихъ церквей, а твиъ более своей родной-уніатской. Этой-то церкви Іосноъ и посвятилъ всю свои жизнь, буквально вывелъ ее изъ мрака къ свъту. Чтобы дучше видъть и оцънить дъятельность литовскаго јерарха по возсоединению унјатовъ, намъ необходнио представить, хотя вкратць, положеніе уніатокой церизи до появленія въ ней Съмашен. Для этого намъ изть нужды обращаться къ какимъ либо другимъ источникамъ помимо. собственноручныхъ записовъ М. Съмашки. Два съ половиною тома автовъ по уніатскому двлу представляють огромный и, что ваяно для историка, — неповрежденный матеріаль.

Въ 1596 году многочисленный русскій народъ, населявшій западный край Россія, называвшійся Литвою, тщаніемъ и усердіемъ римскаго папы былъ отторгнуть отъ восточной православной церкви и присоединенъ къ латинской. Случилось это табъ. Еще во время своей политической самостоятельности Литва или лучше — сказать ся великіе князья, постоянно враждовали съ Москвою изъ-за церковнаго подчиненія ей. Они боялись, и не безъ основанія, что подчиненіе церковное приведетъ за собой и политическое. Въ виду этого литовскіе князья усиленно въ продолженіи немалаго времени добивались церковной самостоятельности для своего края. Препятствія, встрвчавшіяся имъ изъ Мосявы, а по ся наущенію и изъ Константинополя въ конць концовъ побудили означенныхъ князей самовольно объявить свою церковь независимою отъ московскаго митрополита. Это явленіе не имъло важется вреднаго вліянія для литовской церкви:

въра, борослужение и воъ обряды остались неприхосновенными. Но оне оказалось такимъ, ногда Литва соединилась съ католическою Польшею. Не такъ легко было бы присоединить новому правительству православную церковь литовскаго края къ католической, ежели бы она была еще подчинена московскому митрополнту. Православная Москва не допустила бы этого; она хорощо знала воб папскія козни и на всё занскиванья даже такихъ натолическихъ свётилъ, какъ напр., Антонія Поссевица, отвъчала обывновенно злою ироніею. Но польское правительство, видя съ одной стороны православную церковь своего края автономной, за которую едвали вто заступится изъ православнаго міра, а съ другой заботясь о государственныхъ своихъ интересахъ, и придумало по иниціативъ папы унію. Върные слуги аравосдавный народъ въ поданству римскаго престола. И устно и письменно они неустанно жужжали въ уши православныхъ, что въ Руссвой цервви большіе безпорядки; женатые священники пекутся только о мірскомъ, не учать народа, сами большіе неръян, унижены и безгласны, такъ какъ міряне у нихъ всёмъ правячь. Греви, обращая русскихъ въ христіанство, нарочно оставции ниъ Славянскій языкъ, чтобы держать ихъ во мракъ невъжества; влючь въ нознанію наувь и христіанской въры СЕРЫВАСТСЯ ТОЛЬКО ВЪ КЛАССИЧССЕНХЪ ЯЗЫКАХЪ ЛАТИНСКОМЪ И греческомъ и пр. Правительство же съ своей стороны объщало духовенству хорошія льготы: такую же жнень, накую проводило и католическое духовенство. Что же касается самаго исповёданія, то его объщали оставить нетронутымъ, только бы признавали воосоединенные главенство папы. Предыщенные этими льготами православные ісрархи литовскаго врая легво подлались на сделку, я воть налый народь оказался въ поданстве у папы. Само собою разумяется, что папы очень далеки были оть той мысли, чтобы оставить возсоединенныхъ въ томъ положения, вакое объщали имъ при заключении уни. Прежде всего земные намъстними Христа поставили себъ задачею преобразовать унатское духовенство. Они начали съ монашества. Отврыли свободный ходъ особамъ римско-католическаго исповёданія въ уніатскіе монастыри, а чрезъ это очевидно и ко всёмъ высшимъ должностямъ уніатской церкви. Тогда богатые фундуши уніат-

571

скихъ монастырей, спископій и архіспископій привлевли немедленно достаточное количество знаменитвйшихъ особъ римсвокатолическихъ фамилій.

Добрые уніатскіе монахи можеть быть сначала и редовались, видя какую честь оказывають имъ латыне,-сколько душь ради спасенія сразу отторгнуто отъ свёта; но вскорё очевидно разочаровались: пришельцы исходатайствовали у правительства привилегію, чтобы на архимандріи и еписнопіи никто кромъ дворянъ не могъ быть допускаемъ. Въ силу этого католики, если не вытёснили совсёмъ прежнихъ хозяевъ съ занимаемыхъ ими мёсть, то по крайней мёрё поставных яхь въ полную отъ себя зависимость. Прибравъ къ своимъ рукамъ первъйшія мвота и фундуши уніатской церкви, католики пошли дальше: они совершенно изивнили уніатское монашество. Прежде монастыри были подчинены епископамъ, какъ и вообще во всей православной церкви; католики порвали эту зависимость и учреднии общество базилівновъ, совершенно автономное, управлявшееся самостоятельнымя генералами или просто архимандритами <sup>5</sup>). Подъ властію этихъ начальниковъ уніатское монашество совершенно пзмънилось; древній греческій обрядъ совстви замънился латинскимъ и остался только одниъ славянский языкъ. Такимъ образомъ монастыри, прежніе защитники православія въ Литвъ, явились разсадниками католичества на подобіе другихъ римскихъ моналиескихъ орденовъ.

Преобразовавь уніатское монашество, римскій дворь полагаль этого совершенно достаточнымъ для совращенія уніатовь въ свой обрядь. Бѣлое духовенство онъ думаль принудить силою власти: отнялъ у него богатые фундуши, учредивши изъ оныхъ монастыри, и поставилъ монаховъ епархіальными начальниками. Но бѣлое духовенство возрыдало подъ властію черныхъ своихъ собратій и сдёлалось заклятымъ врагомъ ихъ. Нужно было олатинить и этихъ.

Давно уже существвовали въ Римъ, Вильнъ, Бронсбергъ и Лембергъ для дътей русскаго духовенства училища, учрежденныя признательными папами. Эти заведенія сначала были въ рукахъ

572



<sup>•)</sup> Правда, сначала базиліанскіе начальники еще повиновались митрополитамъ но, вносивдстьйи совсёмъ вишли изъ-подъ ихъ подчиненія.

іезунтовъ, а потонъ перешли въ въдение панекихъ нунціевъ. Но образованіемъ пользовались здесь только лица, поступавшія послё, въ монашеское звание. Теперь онределено было точно: посылать детей уніатскаго бълаго духовенства въ латинскія учелища, и чтобы они послё не поступали въ монахи, брали съ нихъ клятву. Благодаря этой мёрё среди бёлаго уніатскаго духовенства явились образованные священники съ большими симпатіями въ римской церкви. Эти пастыри усердно старались измънить греко-уніатскій обрадъ, деже обрили себъ бороды и поскидали прежнія расы! Въ награду за это папы жаловали ихъ врестами, спеціально учрежденными для ревностныхъ въ уніи бълыхъ священниковъ. Такъ обстояло дъло по совращению уніатовъ въ римскій обрядъ во 2-й половина прошляго столатія. Въроятно уже въ Римъ пріятно потирали руки отъ столь удачнаго хода дела. Но вотъ загремъло надъ Польщею смертоносное орудіє Екстерины и въ немелому удивленію и прискорбію римской курія половина уніатскаго народа обратилась въ грекороссійской церкви!

Поняли онлошность въ Польшё, а еще того больще въ Риме. Въ религіозномъ отношении достигнуто было многаго, но въ политическомъ очень малаго: уніаты тянули къ Россіи. Благодаря панскимъ подстреканіямъ и собственной униженности разорванная на части Польша рьяно затянула патріотическую пёсню. Къ участно въ этомъ концертв пригласили и ни въ чемъ неповинныхъ, простодушныхъ унівтовъ! И въ школехъ, и въ народъ старались вселить презръніе въ Россін. Не зная русскихъ. ни ихъ исторіи, ни литературы, ни обычаевъ, всюду утверждали, что это народъ грубый варварскій, и слово "москаль" было не только изъявленіемъ презрінія, но и верхомъ всіхъ ругалельствъ. Изъ разсказа о воспитании Съмашки, мы уже видъди, какъ дъятельно оберегалноь шволы оть руссвего вліянія. Руссвимъ по духу и крови воспитанникамъ старадись внущить, что истинное отечество ихъ ватолическая Подьша. Но еслибы вго изъ уніатскаго духовенства и не особенно одушевлялся въ шкодъ польсковатолическими идеями, то на мёстё онь уже ни какъ не могь устоять отъ этого соблазна. Завися, какъ въ получени прихода, тань и въ матеріальномъ вознагражденін, отъ помьскаго помвщика католическаго исповёданія, очень рёдній, можегъ быть

573

изъ тысячи одниъ, священникъ былъ въ соотоянія не уклоняться въ латинство. И двйствительно, въ 1-й четверти текущаго столатія унівтеное духовенство совсямъ стерло свою прежнюю олзіономію и встало въ ряды римско-католическаго. Оно имвло уже то же одляние и тв же наружные знаки отличия, что и католическое духовенство, служило въ одняхъ церквахъ, на однихъ алтаряхъ и въ тахъ же овященныхъ облаченияхъ, что и латине; греческіе обряды замёнило римскими: вмёсто виятнаго богослуженія-тайно читаемыя мессы, вынесло изъ дерквей иконостасы и заиграло на органахъ! Единственное достелние, остававшееся оть прежняго богослуженія, славянскій языкъ-ревнители замѣняли латинскищь. Даже проповъди, въ русскошь прав, русскому народу прожносились на польскомъ языны! Что же касается народа, то онъ былъ во власти католическаго барина, а потому и шель безропотно туда, куда указываль онь и олатинивнийся. пастырь. Такимъ образомъ ко времени выотупления Сэмашки. въ начествъ защитника, если такъ можно выразиться, православно-русскихъ интересовъ въ Литовскомъ крено --- не оставалось уже почти никакой преграды въ окончательному совращенію уніатовъ въ римскій обрядъ. И католики дийствительно пользовались случаемъ-перетаскивали въ свое исповедание нълыни тысячами. Правда изъ Петербурга это запрещалось, но ревностные слуги Ватикана очень хорошо умели обходить все законы и указы. Ко времени поступленія на службу Ствиашки нъсколько лыто дежело въ греко-унівтской неллегін дело о воввращения более дваднати тысячь униятовь, перешенинкъ въ католичество изъ одной только виленской епархія, соотоявшей всего только изъ 300 церквей. Воть въ какодъ положени находилась греко-уніатекая дерковь. По-истинъ положеніе нечальное: народъ по крови, языку, обычаямъ и проч. вполив русскій, бызшій нъкогда православнымъ, быстро ополонизировался и переживалъ уже ванунъ своего религіознаго сліянія съ католихами. Но кто же берется помочь этому народу в возможна и еще помощь?... Какой-то молодой чиновникь греко-уніатокой коллеріи, сынъ бедного уніатского священника кісвской губернія Іосячь Свначно! Можеть быть у него хорошія сеязи въ Петербургв, ножеть быть онь быль извёстень при двор'я, бывель и у министровъ? Далено нать. Мы знаемъ уже, что его даже въ своема

общество нивогда не видали. Да, Свмашко не имълъ свизей, не имълъ даже близкихъ знакомыхъ, но въ его жилахъ текла не кровь, а огонь южнаго россіанина, въ его головъ былъ "царь", въ его сердцъ — глубокая въра въ Бога, влеченіе и любовь къ отечеству и церкви православной.

Надъленный этими ръдкими качествами. Съмашко прежде всего усиленно стремится очистить упіатскую церновь отъ католической примвои, произвести въ средв ся прочную внутреннюю организацію и присоединить се къ лону церкви православной. Какъ это онъ сдълалъ, при помощи какихъ мъръ и средствъобъ этомъ теперь и будетъ наша ръчь.

Болвя/"и сердневъ и душею" за уніатскую церковь. Свмашко естественно съ изадыхъ лътъ зорко наблюдалъ за всеми событіями, каковы бы они не были, переживаемыми ею. Въ 1827 г., когда Съманию быль еще простымъ ассессоромъ въ уніатской коллегія, послёдоваль Высочайшій указъ къ уніатской церкви. Этимъ указомъ запрещалось принимать католиковъ въ уніатское моненноство и вифоть оъ твиъ велбно учредить училища для уніатекаго духовнаго юношества. Хорошо понямая всю важность означеннаго указа оъ одной стороны, а съ другой - зная изъ оныта вонолнение подобныхъ правительственныхъ распоряжений въ литовскомъ краю. Свизнико ришился на слишкомъ ризкую выходку, --- распрыть глава правительству: онь подаль рокладную записку Государю Нинодаю Павловичу. Въ этой запискъ ассессоръ уніатсной ноллегіи пратно, но въ яркихъ праскакъ изобразиль быствующее положение унистской церкви и вивств съ твыъ предложнать отъ себя мюры къ исправлению ся <sup>в</sup>). По мысли моходаго чиновника нужно было удилить нисколько уніатово ото римлянь, дать посредствомь воспитанія падлежащее направленіе умамь духовенства, 1500 уніатскихь приходовь занимающаго... И народъленно пойдетъ путемъ, пастырями своими указываемымъ. Въ частности, чтобы духовнын школы принесли должную пользу, по мнинію Овмашни требовалось обязать уніатское духовенство, чтобы оно воспитывало своихъ дътей въ этахъ только школахъ. Самыя же училица должны завлючать въ себт вст способы и удобства въ просвъщенію". Тамъ ихъ должно быть достаточное

<sup>•)</sup> Т. I, приложение къ I ч. Ж 4.

количество, чтобы духовенство не затруднялось дальностію пути, чтобы въ отношеній наукъ и преподаванія ихъ духовныя училища ни въ чемъ бы не уступали свътскимъ; чтобы былъ въ нихъ казенный коштъ для сиротъ и бъдныхъ дътей; для лучшаго сближенія между собою воспитанниковъ должно ввести преподаваніе наукъ на русскомъ языкъ (вмъсто польскаго) и нанонедъ, удалить монаховъ до окончательнаго преобразованія ихъ ордена (базиліанскаго) отъ руководства воспитаніемъ дътей въ этихъ школахъ.

Другая мъра предпріимчиваго ассессора коллегія клонилась къ разрушенію базиліанскаго ордена, который быль, какъ мы видъли, въ родъ ра эбойничаго гиъзда въ уніатской церкви. Онъ владвлъ въ Литвъ 11,435 крестьянскими душами и калиталомъ въ 858,152 руб. И эти средства расходовались исвлючительно на 600 человёкъ только монаховъ! По мысли Сёмашки должно было бы закрыть совстма 50 базиліанскихъ монастырей, а оставшіеся количествомъ 20 преобразовать. Сюда, т.-е. въ базиланские монастыри должно было перевести духовныя училища, которыя бы и содержались на средства монастырей. Съ монахами же предлагалось поступить такъ: частію разсортировать ихъ по монастырямъ, частію оставить здёсь (монаховъ изъ уніатовъ); подчинить ихъ епархіальному начальству и наконець запретить вступать въ монашество малолътнимъ чтобы молодые люди не произносили безразсудныхъ обътовъ, а вступая въ монашество, знали бы уже обязанности человака, гражданина, священника и проч. Далёе Сёмашко предлагалъ преобразовать весь административный строй уніатской церкви. Прежде всего онъ настанвалъ на совершенномъ отделении греко-уніатской воллегіи оть римско-католической. Последній всегда властвоваль надъ первымъ, потому что католики по отношению къ уніатамъ были всегда господами. Какъ только какое-нибудь двло требовало совмёстнаго рёшенія обоихъ департаментовъ, католики всегда первонствовали. Очевидно, что и самое соединение этихъ департаментовъ проязощао по ихъ проискамъ: чтобы держать въ своихъ рукахъ уніатскую церковь. Вслёдъ за раздёленіемъ департаментовъ на два совершенно независимыя другъ отъ друга учрежденія, Свмашко желаль ввести некоторыя преобразованія и въ уніатскихъ епархіяхъ. Вопервыхъ, по его мнёнію должно

было удалить резиденцій уніатскихъ епархіальныхъ начальствъ оть катодическихъ казедръ и даже отъ тъхъ мъстъ, гдъ преобладають католики. Цёль этой мёры была та, что высшее уніатское духовенство, будучи удалено отъ католическаго вліянія, скорње бы пошло на преобразованія, а за нимъ и низшее духовенство 7). Вовторыхъ, учредить, также для отделения уніатскаго духовенства отъ римскаго, каведральные штиты. Конституціею Владислава Ш-го уніатское духовенство во всёхъ привилегіяхъ было сравнено съ римскимъ. Въ силу этого уніаты всегда стремились учредить у себя капитулы на манеръ римскихъ, но благодаря катодическому давленію не достигали \*). Въ 1784 г., для 30 ревностныхъ въ уніи священниковъ папа учредиль вресты наподобіе каноничьихь. Эти вресты раздавали митрополиты и наградили ими гораздо большее количество (т.-е. больше 30); лица получившія ихъ стали именоваться канониками. Если уніаты такъ жедали имъть у себя капитуды и званіе канониковъ съ крестами, а этимъ они только приближались къ римскому духовенству-то столь же лестно для нихъ было бы п заведеніе каведральных штатовь. Учредивъ въ каждой епархіи по двёнадцати напр. протоіереевъ съ православными крестами (наперстными), которые бы жаловались только Высочайше, назначивъ для нихъ пенсіонъ, тогда бълое уніатское духовенство можно было бы совстять отстранить отъ римскаго; гордясь Высокомонаршими милостями, оно всъ усилія свои положило бы для службы своей родной церкви. Въ заключения всеподланнъйшей записки Съмашко указываль на то, что въ исполнения всъхъ этихъ мъръ не должно особенно подагаться на епархіальныхъ архіереевъ: они всъ безъ исключенія или по происхожденію мли по духу-католики. Поэтому следуеть разъяснить все по-

•) Исключая супрасльскаго, учрежденнаго во время прусскаго правительства.

37

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Для достиженія этой муры Сумашко предлагаль слудующую распланировку уніатскихь спархій. Виленскую спархію, въ которой уніатовъ почти совсумь не имулось, слудовало бы закрыть, присоединивь ее къ Брестской. Оть этой послудней отдулить церкви минской губернік и присоединить ихъ къ луцкой спархій; овручскій монастырь, быль бы сосредоточісмь этой снархіи и слудовательно выгоднуйщею каседральною церковію. Далже, курляндскую и часть минской губерній присоединить въ полоцкой спархіи.

дробными правилами, которыя мъшали бы уклоненіямъ, и приведеніе въ псполненіе этихъ мвръ возложить подъ строгою отвътственностію на всю уніатскую администрацію... Изложенныя въ означенной запискъ Іоспоа указанія и планы послужили на все посдъдующее время кореннымъ основаніемъ всего уніатскаго дъла. "Правительство, пишеть Іосифъ, всегда возвращалось въ симъ основаниямъ, послъ бывшихъ нъкоторыхъ попытовъ избрать другой путь, по постороннимъ внушеніямъ" (т. I, стр. 44, 45). Государь Императоръ Николай Павловичъ, "съ особеннымъ удовольствіемъ" читавшій эту записку, бесвдуя въ частной аудіенція чрезъ два года послё этого съ Іоспфомъ, тогда уже посвященнымъ въ епископы, издагалъ подожение уніатской церкви въ этой бесёдё и свое намёреніе объ улучшенія этого положенія почти буквально словами записки Іосифа (ibid.). Слёдуя указаніямъ Съмашки, издоженнымъ въ сейчасъ приведенной нами запискв, правительство горячо взялось за двло возсоединенія уніатовъ. Теперь первою заботою высшаго правительства было, какъ мы уже замътили, прежде всего изъять уніатовъ изъ подъ власти римлянъ, разорвать слишкомъ тесную связь, возникшую между первыми и послёдними, дать уніатамъ нёкоторую самостоятельность и особое направление; ввести воспитание духовенства, способное возродить понятія и убъжденія, свойственныя восточной ехъ церкви. Мъстные двятели въ Литовско-уніатскомъ крат во главт съ Іоспоомъ и подъ его непосредственнымъ руководствомъ и содъйствіемъ всемърно подготовлями почву для благопріятнаго развитія правительственныхъ мбропріятій въ означенномъ направленія, а равно и содбиствовали фактическому осуществленію этихь меропріятій. Неустанный двитель на пользу православія, Сфмашко шель всегда во главф встахъ твердою ногою и въ столицт и дома въ Литвт къ пред положенной цбли, не останавливаясь ни предъ какими препятствіями на пути. Первымъ шагомъ къ возрожденію нъкоторой самостоятельности въ уніатахъ было возникшее въ коллегіи даю относительно перешедшихъ въ началъ настоящаго стольтія въ латинство уніатовъ. Возбужденное настойчивостію Свмашки, дело это, разрешавшееся въ особыхъ коммиссіяхъ, хотя не имъто надлежащаго исхода и не привело къ желаемымъ результатамъ, твмъ не менве сильно уже на первыхъ порахъ

нарушило общность интересовъ уніатовъ съ римлянами. Благодаря уже самой постановки на очередь этого дила унівиское духовенство увидело возможность бороться съ датинянами и защищать отъ нихъ свои паствы, съ другой стороны - духовенстео латинское въ опасении потерять пріобрътенное менъе стремилось къ прозелитизму, менёе интересовалось послёдовавшими преобразованіями по уніатскому в'ядомству. "Дало это, пишеть Іосифъ, произвело охлажденіе и нъкотораго рода разрывъ между уніатами и римлянами" (стр. 56; ч. І). Но это былъ такъ-сказать незначительный начальный шагь, только лишь возбудившій двятельнаго Іоснфа въ дальнъйшимъ мъропріятіямъ. Одобряемый Высочайшимъ вниманіемъ къ своимъ планамъ и двятельности, молодой защитникъ унитовъ въ генваръ 1828 г., выдвинулъ на очередь для ришенія въ коллегіи новое дило объ упраздненія базиліанскихъ излишнихъ монастырей въ уніатскомъ краѣ. Въ апрвлѣ того же года въ коллегіи было доложено министромъ Шишковымъ, "что Его Императорское Величество, разсмотрѣвъ представление греко-уніатскаго департамента римско-католической коллегія отъ 17 января и нъкоторыя предположенія его мини-стра о мърахъ для лучшаго устройства въ управленія церквей сего въропсповъданія п для доставленія новыхъ средствъ приличнаго воспитанія духовному оныхъ юношеству, и одобря оныя вообще, въ Высочайшемъ рескриптв отъ 22-го тогожъ апрвля... Высочайше повелья главныйшія изъ нихъ немедленно привести въ исполнение", Сообщениемъ сейчасъ приведеннаго Высочайпаго повельнія заканчивается двятельность адмирала Шишкова въ качествъ министра народнаго просвъщения и главноуправляющаго духовными дёлами пностранныхъ псповёданій. Почти наканунё увольненія Шишкова оть занимаемой имъ должности Іосноу удалось чрезъ его посредство походатайствовать Высочайшее повеляние о томъ, чтобы "выборъ новыхъ заседателей во второй департаменть римско-католической духовной коллеги отложить впредь до повелёнія". Это ходатайство внушено было рьяному ревнителю уніатскаго дела чувствомъ опасенія, чтобы при наступавшемъ тогда новомъ трехлътіи преосвященные не прислали новыхъ засъдателей по своему образу мыслей, въ большинствъ случаевъ симпатизировавшихъ кстати сказать идеямъ католическаго запада. Вслъдъ за увольненіемъ адмирала 37\*

Шишкова отъ занимаемой имъ должности на его мъсто въ качествъ главноуправляющаго дълами иностранныхъ исповъданій былъ назначенъ товарищъ министра народнаго просвъщенія Блудовъ, бывшій тогда въ статсъ-секретарскомъ чинъ. Такъ какъ новый главноуправляющий дёлами иностранныхъ исповъданій Блудовъ на первыхъ порахъ его дъятельности "пивлъ малое понятіе о двлахъ уніатсьихъ и римско-католическихъ, преимущественно въ ихъ мъстныхъ оттънкахъ и подробностяхъ (59 стр. I т.) и въ своей двятельности долженъ былъ блуждать и теряться", то понятно, что съ его назначеніемъ труды Свмашки должны были увеличиться въ весьма значительной степени. "Я въ жизни своей, пишетъ Іоспоъ, не помию времени, въ которое имвлъ бы болве трудовъ и хлопотъ" (58 стр. I т.). И действительно мы видимъ, что въ первые два года управленія Блудова дёлами пностранныхъ исповёданій Іосифъ остается почти единственнымъ активнымъ дъятелемъ въ коллегіи. Онъ составляеть постоянно проэкты правительственныхъ и даже важнъйшихъ коллегіальныхъ распоряженій по вопросу объ унитахъ, пишеть множество записокъ для убъжденій въ основательности сихъ проэктовъ, рѣшительно настаиваетъ на необходимости принятія твхъ или другихъ мвръ п пр. п пр. (прилож. № 2, 3, 4. b, 6, 7, 8, 9, 10). И вотъ благодаря энергической настойчивой дъятельности Іосифа задача освобожденія уніатовъ отъ слишкомъ тъсной связи съ римскими католиками, разръшенію которой предался Іосифъ всёми силами своего духа и на пути къ разръшенію которой уже были сдъланы первые значительные шаги въ періодъ министерской діятельности Шишкова, и теперь не только не заглохла, но даже получила болве прямой и опредъленный характеръ. Въ то время едва ли не самымъ главнымъ препятствіемъ къ болве или менве быстрому разобщенію уніатовъ съ римскими католиками служило то обстоятельство, что дъла относящіяся до греко-уніатского исповъданія восходний для своего ръшенія не въ какое-либо особое учрежденіе, а ръшались въ одной и той же римско-католической коллегіи подъ рувоводствомъ одного общаго прокурора-католика. Это обстоятельство неръдко вело къ весьма немаловажнымъ затрудненіямъ въ ръшени уніатскихъ дълъ (см. 56 стр.). Вскоръ послъ вступленія въ управленіе дълами иностранныхъ исповъданій Блудова

воспоследоваль Высочайшій указь оть 28 апреля 1828 г., по ( которому учреждалось для уніатскихъ дълъ въ Россіи независямо отъ римско-католической грекоуніатская духовная коллегія, съ новымъ штатомъ, для помъщенія которой приказано было купить деже особый домъ (№ 11-й прид.). Вывств съ этимъ уніатскія церкви вмѣсто четырехъ епархій были распределены на двъ, бълорусскую в литовскую, и для каждой указано было быть консисторіи, семинаріямъ, а въ Полошкъ — духовной академіи, учреждение которой осталось лишь въ проэктв; при обоихъ каедральныхъ соборахъ назначено по 6 старшихъ и 12-ти младшихъ протојереевъ, украшенныхъ наперстными крестами и обезпеченныхъ пенсіею; базилівнскіе монастыри и монашество подчинены епархіальнымъ начальствамъ и консисторіямъ; указаны фундуши, отъ которыхъ следовало получать содержание всемъ этимъ учрежденіямъ. Важность этого указа для уніатовъ видна само собою. Опредвляя его значение, Іоспоъ справедливо замвчаеть, что имъ произведена "была окончательная ломка стараго зданія и сооруженіє новаго". (60 стр.). И дъйствительно-учреждение особой коллеги по унатскимъ двламъ окончательно изъяло унитовъ изъ подъ власти Рима, а упразднение двухъ епархій дало возможность замёстить надежными лицами два остальныя епархіальныя начальства, находящіяся въ мёстностяхъ, менёе подверженныхъ вліянію римлянъ. Учрежденіе семинарій и училищъ давало средства образовать духовное юношество сообразно цвли. Назначение соборныхъ протојереевъ отврыло возможность поощрять духовныхъ, усердствующихъ на добромъ пути. Подчинение монастырей епархіальнымъ начальствамъ дълало безвреднымъ переродившееся въ римлянъ уніатокое монашество и дало возможность употреблять съ пользою, какъ монашествующихъ такъ и монастырскія средства. Вслёдь за этими весьма важными первыми правительственными распоряженіями, послёдовавшими въ первые годы управленія дёлами иностранныхъ исповёданій Блудова, не замедлило воспослёдовать прежде всего ихъ приведеніе въ исполненіе, а затемъ и рядъ важнейшихъ распоряженій съ целію постепеннаго преобразованія уніатской церкви. Въ числь этихъ многочисленныхъ распоряжений особенную важность въ цвляхъ обособленія уніатской церкви имвли-а) учрежденіе трехъ администраціонныхъ коммиссій для управленія общими имвніями

и капиталомъ грекоуніатскаго духовнаго въдоиства, б) воспрещение принимать въ уніатское монашество лицъ римево-катодическаго исповъданія в) монахамъ уніатскимъ цаъ датинянъ предоставлено на волю возвращаться въ римское исповъдание (чъмъ и воспользовались болве 50 монаховъ) г) положено, чтобы десятина, собираемая въ пользу латинскаго духовенства отъ грекоуніатскаго народа, обращалась для уніатскаго духовенства д) воспрещено отправлять уніатскихъ воспитанниковъ въ бывшую при Виленскомъ университетъ главную семинарію, е) запрещено печатаніе уніатскихъ богослужебныхъ книгъ безъ разръшенія коллегія, ж) запрещено опредблять уніатскихъ священниковъ къ датинскимъ востеламъ въ званіи викарныхъ или подъ другими наименованіями. Изложенный рядъ правительственныхъ распоряженій, коими имблось въ виду въ большей или меньшей степени обособить грекоуніатскую церковь отъ вдіянія катодическаго запада, приводился въ исполнение быстро и двятельно. Изъ документовъ и записокъ Іосифа видно, что изъ числа означенныхъ распоряженій правительства не приведено только то, что было свыше силъ и что по своему существу и деже по правительственнымъ предположеніямъ предоставлялось времени (63 стр.). Самая же иниціатива возбужденія сейчасъ приведенныхъ правительственныхъ распориженій въ большинствъ случаевъ принадлежала дъятельному Іосноу, которому неръдко приходилось вступать въ упорную борьбу съ членами коллегіи, настойчиво отстаивать свои мивнія.

Въ этотъ періодъ времени Іосиоъ является предъ нами почти абсолютно единственнымъ активнымъ дъятелемъ въ греко-уніатсвой коллегіи. Митрополитъ Булгакъ былъ уже 70 лътъ, а архіепископъ Красовскій умеръ. Энергичную дъятельность Іосиоа не могло не замътить высшее правительство, которое поспъшило выдвинуть на видъ неутомимаго труженика греко-уніатской коллегіи. "Не только съ тою цълю, чтобы доставить надежнаго дъятеля на пользу православной церкви, но и чтобы обезпечить необходямыя потребности уніатовъ въ Россіи" при тогданнемъ положенія уніатскихъ епископовъ, какъ пишеть о себъ Съмашко, онъ былъ возведенъ въ санъ епископа. 21 апръля 1829 года послъдовалъ Высочайшій указъ "о бытін Съмашки викарнымъ епископомъ и предсъдателемъ консисторін бълоруссной грево-

£82

уніатской спархіи, съ нацменованісмъ спискоца истпславскаго и дабы присутствовать ему въ коллегии, когда будетъ находиться въ Петербургъ". Съ момента посвященія Іосифа въ санъ епископа открылся болье широкій просторъ для его двятельности, какъ на мъсть его епископскаго служенія въ епархіи, такъ и въ Петербургъ въ качествъ присутствующаго въ коллегія. Изображенію мѣстной дѣятельности Іосифа мы посвящаемъ особый очеркъ: теперь же продолжимъ описание двятельности Іосифа по уніатскому двлу, поскольку она проявлялась пмъ въ Петербургъ. Правда, на первыхъ порахъ своего епископства ревностный святитель унитовъ не могъ многаго сдёлать на пути осуществленія своихъ завётныхъ целей. Вспыхнувшій почти при самомъ началь епископской двятельности Іоспфа польскій мятежь на время заставияъ правительство какъ бы отодвинуть на задній планъ заботы о потребностяхъ уніатской церкви. Плодомъ его усиденной заботливости и хдопоть за это время явидось нвсколько не дишенныхъ важности правительственныхъ распоряженій, имввшихъ значеніе для обособленія уніатской церкви. Въ числъ пхъ прежде всего заслуживають вниманія: а) воспрещеніе гмать въ римско-католическихъ монастыряхъ служителей православнаго и уніатскаго испов'яданія; б) закрытіе св'ятскихъ учнищъ, содержимыхъ базиліанами въ губерніяхъ кіевской, волынской и подольской; в) предписание, чтобы въ западныхъ губерніяхъ по пновърному въдомству чдены въ консисторіи и священники въ приходамъ назначались не иначе какъ по сношенін съ начальниками губерніп; г) принятіе особыхъ мъръ къ отвращению самовольныхъ отлучекъ бълаго и монашествующаго духовенства. Къ тому же, пользуясь замъщательствомъ польсбаго мятежа, находплись недоброжелатели уніатскому двлу, "которые готовы были жертвовать всемъ, чтобы оное уронить, или по крайней мъръ остановить". Къ этому присоединилось еще и то обстоятельство, что Блудовъ, только что было освоившийся съ положеніемъ уніатскаго дъда, сдъланъ былъ министромъ внутреннихъ дълъ, такъ что уніатскія дъла оставались только ничтожною частію его занятій. Не смотря на всё эти столь неблагопріятныя обстоятельства, ревностный святитель не угасиль одушевлявлявшаго его пламени ни на одну минуту. Онъ и въ это столь неблагопріятное для его двятельности время неуклонно илеть по

٠

пути еще прежде ясно поставленной имъ задачи окончательнаго отторженія уніатской церкви отъ всякаго общенія и связи съ римско-католическою церковію и утвержденію по возможности прочной внутренней организація въ средъ первой. Одновременно съ этими распоряженіями уніатскій епископъ усиленно хлопочеть п о томъ, чтобы разъяснить дальнъйшіе впды правительства относительно уніатскаго дела и въ видахъ опасенія за будущность этого начинавшаго водебаться дела ходатайствуеть о подчинения греко-уніатской коллегия Святвйшему Синоду. Онъ даже самъ лично ръшился присоединиться въ православной церкви. При столь настойчивой заботливости со стороны ревностнаго епископа уніатскому делу не суждено было быть заброшеннымъ. Послѣ почти трехлѣтняго затишья, господствовавшаго во время начала польскаго мятежа, оно вновь воскресаеть и быстро приходить въ движение. 2 апреля 1833 г. Семашво Высочайше назначенъ былъ литовскимъ епархіальнымъ епископомъ съ оставленіемъ и членомъ греко-уніатской коллегіи. Одновременно съ этимъ его назначеніемъ состоялись важныя законодательныя мвропріятія относительно уніатовъ, коими навсегда порывались и самыя послёднія нити зависимости уніатовъ отъ латинянъ. Такъ теперь окончательно было отмънено относительно уніатовъ затпиское право ктиторства, по которому предоставлялось помъщикамъ представлять въ своихъ имъніяхъ кандидата на открывающіяся вакансія приходскихъ священниковъ. Такъ какъ помъщики почти безъ исключения были римско-католическаго исповѣданія, то это право оставалось при тогдашнемъположения уніатскаго дёла излишнимъ. Вслёдъ за этимъ распоряженіемъ относительно бълаго уніатскаго духовенства сделано было не менье важное распоряжение и относительно духовенства монашествующаго. Въ отношения этого послъдняго дозволение базиліанамъ, происходящимъ изъ латпиянъ, возвращаться въ латинство, ограничено шестнийсячнымъ срокомъ и тёмъ ускорено по возможности очищение монашества отъ вредныхъ элементовъ и предотвращено въ ономъ колебаніе на будущее время. Равнымъ образомъ теперь положено было приступить къ окончательному упраздненію базиліанскихъ монастырей по еще давно состоявшемуся постановлению коллегии. Но самое важное правительственное распоряжение относятельно уніатовъ воспослів-

довало въ это время вслъдъ за первою потедною Іосноа для обозрънія новой ввъренной ему литовской епархіи съ ея духовно-учебными заведеніями. После этой повздки литовскій епископъ окончательно убъдился въ необходимости оградить уніатовъ противъ отпаденія въ датинство, сдъдавшихся весьма склонными въ послёднему вслёдствіе фанатическихъ дёйствій православнаго духовенства (78 стр.), и обезпечить более безпрепятственное присоединение яхъ къ православию. Для той и другой цвля проницательному взгляду литовскаго епископа представлялось необходимымъ прочно установить и обезпечить существованіе уніатской ісрархической власти, такъ какъ самъ онъ являлся едва ли не единственнымъ представителемъ этой власти. По энергическому его настоянію въ декабръ 1833 года послёдоваль Высочайшій указъ о бытін двунъ викарнымъ епископамъ въ лятовской епархія (архимандриту и члену греко-уніатской коллегія Іосафату Жарскому и ревтору литовской семинарія протоіерею Антонію Зубко) и одному (предсёдателю бёлорусской консисторія протојерею Василію Пужинскому) въ спархіи бѣлорусской. Такимъ образомъ съ этимъ назначениемъ новыхъ iepapхическихъ липъ для уніатской церкан твердо упрочивалась самостоятельность уніатской іерархія, что естественно давало больше средствъ держать въ лонв уніатской церкви многочисленныхъ чадъ послёдней, кои отовсюду захватывались общирными сётями католической пропаганды. Впрочемъ двятельность этой послёдней и вообще всъ отношенія и пружины, связывавшія уніатскую церковь съ католическою, теперь благодаря заботамъ и хлопотамъ рьянаго двятеля уніатовъ и цвлому ряду пзложенныхъ нами правительственныхъ распоряженій, вызванныхъ этими хлопотами, были порваны если не окончательно, то въ самыхъ своихъ основаніяхъ. Теперь уніаты послё не маловременной тяжелой завясимости отъ католиковъ впервые могли. взнокнуть спокойно и имъ впервые открылась возможность безпрепятственной организація ихъ церковно-общественной жизни. Рьнный радвтель уніатовъ-Стмашко съ самыхъ первыхъ минутъ своей общественной двятельности не покидаль ни на минуту мысли относительно прочной внутренней организаціи родной церкви. Онъ неустанно заботился и хлопоталь предъ правительствомъ о всевозможныхъ нуждахъ уніатовъ. Благодаря его настоянію и за-

ботдивости видимъ мы, что одновременно и парадлельно съ развитіемъ правительственныхъ мъропріятій относительно обособленія уніатской церкви отъ католической, развивался рядъ правительственныхъ распоряженій, направленныхъ ко всесторонней организація внутренняго строя въ средь уніатской церкви. Эта организація въ первые моменты дѣятельности Сѣмашки (тогда бывшаго еще протојереемъ) началась съ праведения въ порядовъ административныхъ органовъ уніатской церкви. Съ цъдью избѣжанія разнаго рода здоупотребленій со стороны католиковъ повельно было остановить избрание новыхъ членовъ консисторий, и вмъсть съ этимъ былъ измъненъ и самый порядовъ избрания членовъ въ консисторіи съ тою особенно цвлію, чтобы яхъ опредълять не на три года, какъ было прежде, и не по одному только усмотрвнія преосвященнаго (прил. № 12). Какъ нововведеніе въ администрацію литовской церкви теперь назначены были въ консисторіи чдены оть монашества, на первый разь провинціалы и составлена для нихъ инструкція (прил. № 13, стр. 61). Всеми этими измвненіями и нововведеніями въ административный строй уніатской церкви значительно, что легко замётить, сравнительно съ прежнимъ упрочивалась самостоятельность послёдней. Но еще гораздо болве важное значеніе для послёдней цёли имёли годы правительственного меропріятія первыхъ леть петербургской двятельности Свмашки, направленныя въ цвлямъ обученія уніатскаго духовнаго юношества. Въ первые же годы дъятельности Свмашкою учреждена и открыта въ Жировицахъ литовская семинарія при существовавшей уже прежде въ Полоцев белорусской семинаріи. Ректоромъ новооткрытой семинарій быль назначенъ протојерей Антоній Зубко, который былъ снабженъ особою инструвцією и отправленъ изъ Петербурга въ Жировицы. Визсть съ этимъ для руководства уніатскихъ академій, семинарій и низшихъ училищъ, приняты уставы, существовавшіе для подобныхъ заведеній господствующей православной церкви, сообразно которымъ преобразовано ученіе въ полоцкой семинаріи и заведено въ литовской. При этомъ уніатское духовенство всемёрно поощрялось въ отдачъ своихъ дътей въ духовныя училища, а комниссіею духовныхъ училищъ въ Петербургѣ подарено было уніатсвимъ училищамъ болве тысячи экземпляровъ учебныхъ и другихъ внигъ. За точнымъ приведеніемъ въ исполненіе всёхъ

586

этихъ правительственныхъ распорав еній неутомямый Іоспоъ повеюду наблюдаль лично, после того какъ посвящень быль въ санъ еписнопа и впервые обозравалъ вваренную ему бълорусскую епархію. Онъ въ это время "неоднократно двлалъ повани, чтобы видъть монастыри, въ которыхъ предполагалось отврыть духовныя училища" (69 стр.). Цослё этой первой повзаки Іосиев представнав донесеніе въ грево-уніатскую коллегію о сдвланныхъ имъ или требовавшихся еще распоряженияхъ по семинаріямъ и училищамъ. Бязгодаря втому послёднему донесенію для улучшенія состоянія полоцкой семинаріи и для заведенія въ ней вкадемическихъ классовъ Высечайше назначено было 28.000 руб. ассигналіями (стр. 70). Заботы Іосича относительно обравованія уніатскаго духовнаго юношества не прекращались и посл'я того, канъ онъ сделанъ былъ литовскимъ епископомъ. Въ первые годы своего служенія здёсь онъ исходатайствоваль, чтобы имънія, предназначенныя на содержаніе полоцкой семинарія в собора, отделены были отъ именій архіерейскихъ и переданы въ въдъніе правленія семинаріи, точно также поручены были въдънію правленія и имънія литовокой семинаріи, управлявшіяся прежде алыянастраціонною комписсіею. По инпліатавъ Іоснов. въ это же время учреждены были увздные приходсків духовныя училища при пяти монастыряхъ п на ихъ же иждивения сь обязавностію содержать оть 10 до 20 казенныхъ ученивовъ. Къ бъднъйшимъ изъ сихъ монастырей причисляены были имънія другихъ управдняемыхъ монастирей. Такъ шло дъло обособления уніатской церкви оть ватолической зависимости и упроченія твердой самостоятельности этой церкви въ первые годы епископскаго служения Іоснов. Мы не перечисляемъ здъсь цълаго ряда мелкихъ мъръ, кои предпринимались Іосифомъ во время обозрвнія ввъренныхъ ему для управленія спархій съ цълію обезпеченія самостоятельности уніатской цервви, не указываємь на иножество отписовъ и проектовъ Іоснов съ мъста этихъ обоэрвній, частію исполнившихся, частію оставшихся безъ выполненія, писанныхъ съ тою же цвлію, потому что перечень ихъ нарушиль бы цвлостность вэгляда на двятельность Іосифа по указанному вопросу. Для нашей ціли общей характеристики двятельности Іосифа считаемъ вполиз достаточнымъ сказать, что безчисленнымъ иножествомъ этихъ меденхъ мъръ и целымъ рядомъ правительственныхъ распоряженій, выходивниять, какъ ны уже замёчали, по иниціативѣ Іосифа, прежде всего въ кориѣ порваны были всё отношенія, коими выражалась въ большеё или меньшей мёрѣ зависимость уніатовъ отъ римско-католической церкви, а съ другой стороны заботами правительства и непосредственныхъ дѣятелей объ образованія уніатокаго духовнаго юношества и многими частными распоряженіями въ пользу уніатскаго духовенства клался красугольный камень для прочнаго обоснованія самостоятельности уніатской церкви, вызывавшейся теперь къ новой жизни.

Изложенный нами рядь правительственныхь распоряжений въ пользу уніатовъ, быетро слёдовавшихъ одно за другимъ и ноставившихъ унитовъ на твердую самостоятельную почву въ теченіи всего какихъ-нибудь пяти или шести лёть, естественно не могъ не озабочивать тёхъ, для кого дорого было держать унитовъ въ латинской зависимости. Ревностному апостолу унитовъ Сёмашкё въ первые же годы его дёлтельности пришлось бороться съ довольно упорною оппозиціею его дёлу, прежде всего шедшею со стороны католическаго Рима.

"Монашество базиліанское, пишеть Іосиеъ, бывшее духомъ и составомъ римско-католическое, всемърно противилось возрождению самостоятельности въ унитахъ". Въ актахъ записокъ Іосифа мы находимъ нёсколько бумагь относящихся нь этому времени, изъ воихъ видемъ (№ 18), что онъ долженъ былъ писать "сильные и подробные отвъты и опровержения притизаний, получаемыхъ отъ римскаго двора по поводу правительственныхъ распоряженій относительно унитовъ". Но не тольно католическій Римъ, что было вполнё естественно и понятно, - вступаль въ антагонизмъ по поводу уніатскаго дела, быстрымъ развитіемъ этого двла не всегда были довольны, что требуетъ сказать справедливость, и православные, какъ свътскіе, такъ и духовные. Іоснеъ часто долженъ былъ встръчать "холодность и щекотливость къ европейсвому мнёнію" состороны Блудова общественному (73 стр.), когда последний быль въ качестве главноуправляющаго воллегіею. "Я видель вредь, пишеть Іосифь о своей деятельдвйствія православнаго духовенства" (78 стр). ности. оть "Вражда и недоброжедательство моему двлу, замвчаеть онъ въ другомъ мъстъ своихъ записокъ, со стороны римлянъ и поля-

ковъ вовсе мена не удивляли-они были естественны. Но я ожнаять более справелявости со стороны православныхъ. Я посталь прижелюбно православныхъ преосвященныхъ; быть съ ними откровененъ на счетъ цвли и средствъ; исполнялъ по возможности ихъ желанія-е между тъмъ не у всёхъ ихъ заслужиль расположение: иные хитрили и во эло употребляли мою довъренность; нные награждали меня обидными подозръніями, такъ что преосвященный Смарагаъ (первый епискноъ Полоцкій) явно говориль: Свиашко обизнываеть!" (стр. 82). Но не смотря на столь дружное несочувствіе уніатскому двлу не только со стороны католиковъ, но и православныхъ, Іосноъ шелъ впередъ на пути въ предложенной цвли быстрыми шагами. Сознавая, насколько утверждена была предшествовавшими законодательными распоряженіями правительства самостоятельность унитской церкви, онъ началъ постепенио подготовлять мъры въ единенію унитовъ съ православными, какъ сверху изъ Петербурга, такъ и на мъсть въ уніатскомь врав, гдъ путемъ неустанной живой авятельности проницательный апостоль унитовь сталь постепенно проводить въ среду понятія и убъяденія, свойственныя восточной церкви. Съ этою целію, состоя еще въ санв протоіерея членовъ греко-уніатской коллегія, Іосноъ перевелъ на польскій язывъ сочинение московскаго митрополита Филарета - "Разговоръ между испытующихъ и увъреннымъ о православіи Грево-Россійскія восточныя церкви", которое имвло по отзыву самого переводчика "весьма большое значеніе для иновърдевъ и сильно вліяло на уніатское духовенство" (стр. 65) °). Самою важною мврою для достиженія цвли сближенія уніатовъ съ православною

<sup>•) «</sup>Достовнъ замѣчанія, пишеть Іоснфъ, секреть, соблюденный относнтельно этого перевода. Онъ напечатань по моему указанію, подъ именемъ виспектора академін, бывшаго послѣ знаменитаго херсонскаго архіепископа Иннокентія. Этоть анонимъ утвердился вполиѣ, и преосвященный Иннокентій прослыть знатокомъ польскаго языка. Въ коронаціонное время въ Москвѣ, 1856 г. самъ преосвященный Иннокентій говорилъ мий серьезно о переводѣ разговоровъ, какъ о важнѣйшемъ дѣйствін первоначальнаго своего служенія—и, можетъ быть только наъ монхъ настоящихъ записокъ откроется истина, если только запискамъ этимъ суждено попасть въ добрыя благородныя руки... Впрочемъ, добавляетъ смиренный переводчикъ—авторъ записокъ, не одно это мое дѣйствіе оставалось въ свое время въ невѣденін, для лучшаго успѣха добраго дѣла—выдемиуль ам Госнодъ Богь и добрые люди изъ подъ смуда и мои добрыя дала?.. (ibid).

церковію послужнаю неоднократно выснажываеное Іоспеснь желаніе нодчиненія Греко-уніатской коллегія Св. Синоду, (7.880 стр.). Этому желанію суждено было осуществиться вскорт посла посвященія Іосиов въ епископскій санъ, хотя и не вполнв. Въ 1835 г. открыть быль секретный комитеть по унівтскихъ делань. н уніатскія духовныя училища подчинены быля комиссін духовныхъ учплищъ, чёмъ въ значительной мере связаны дела уніатскія съ дёлами православной церкви. Два года спустя послеэтого въ 1837 г., вполнъ осуществилось давнее завътное желаніе Іосифа: "дружное двйствованіе со стороны правослевной и уніатской обезпечилось одною властію (84). Еще гораздо раньше этого времени, воспользовавшись присутствіемъ въ Петербургъ всяхъ уніатонихъ епископовъ, (бывшихъ на посвящения викарныхъ епископовъ для литовской и бълорусской епархія), Іосноъ исходатайствоваль весьма важную для унитовь меру: онь нопроснять дозволение вивото печатания особаго служебника для уніатскихъ церквей принять для нихъ служебникъ и внигу молебныхъ пъній, напечатанныя въ Московской синодальной типографіи. Витести оъ этимъ ревностный поборникъ уніатскаго дела просиль торда же заняться устройствомъ иконостасовь. утварей и священныхъ облачений для правильнато богослужения и отпустить на сей предметь по 5.000 т. руб. на каждую епархію для вспомоществованія бъдныйшимъ цернвамъ (79 стр.). "Объ эти мёры, пиність Іосифъ, какъ показали послёдствія, послужяли оселкоиъ сближения съ православною церковію" (80 стр.). Не менъе важные шаги двятедьности Іоспов на пути единенія уніэтской церкви съ православною двлались ныъ после посвящения его въ епископскій санъ на мъстахъ его архинастырекнять служеній и преплущественно во время обозрънія имъ ввъренныхъего управленію епархій. Во время этихъ обозръній епископъ Іосноъ между прочими ставилъ для себя и ту цёль, "дабы собрать матеріалы для върнаго дъйствованія въ преднамъренной цыл - т.-е. цыл соединенія унитовъ съ православными. Ознакомпвшись съ епархіею, очистивъ ее по мврв возможности отъ неблагонадежныхъ и недостойныхъ священниковъ, сдълавъ благоразумный разборъ между монашествующими своей епархии, Іосиеъ прежде всего принялся за обучение "правильному богослуженію" подчиненное его пастырскому водительству духовенство.

**59**0

Въ теченіи первыхъ шести лёть архипастырской двятельности Іосифа въ жировицкомъ кафедральномъ соборъ, обезпеченномъ съ самаго начала надежнымъ священствомъ, перебывало почти все духовенство Литовской епархіи съ цвлію обученія богослуженію. Не довольствуясь этимъ, пастырь литовскій скоро учредилъ въ Жировицахъ комитеть изъ шести надежныхъ духовныхъ сановниковъ, названныхъ экземенаторами. Къ ихъ обязанности относилось испытывать всёхъ вызываемыхъ для сего священниковъ, а также готовящихся къ священству въ познаніяхъ, относящихся къ правильному восточному богослуженію. Впослёдствія двятельность этого комитета распространена была и на причетниковъ (№ 77). Благодаря такой мъръ-а относительно трудности ся излишне даже и говорить -- чрезъ шесть лёть дёнтельности Іосифа въ Литвъ духовенство и паства литовской епархіи были готовы во возсоединению съ православною церковію. Заботясь объ обученія духовенства обязанностямъ его сана, ісрархъ литовскій вмёстё съ темъ заботился и объ устройствъ церковнаго благочинія и благольпія. При началь управленія Іосифа Литовскою епархіею изъ 800 церквей ся только 50 были съ иконостасами; остальныя имвли видъ латинскихъ костеловъ. Преобразованіе ихъ въ православныя церкви было п тягостно п непріятно, какъ для священства, такъ п для народа. А между твиъ ивра эта была необходима: безъ нея не могло совершаться правильное богослужение. Что же мы видимъ? При неоднократныхъ матеріальныхъ субоядіяхъ правительства (98 стр.) въ нёсколько лёть служенія достохвальнаго ісрарха уже всв церкви епархіи были снабжены иконостасами. Визсть съ иконостасами устроивались и престолы по чину восточной церкви, вмъсто большихъ у ствиъ по латинскому обывновенію. Упразднялись также латинскія испов'ядательницы и амвоны, выводились изъ употребленія маленьніе колокольчики, которыми звонили кстати и не кстати во время объдня по подражанию датинамъ. Церкви снабжались правильными крестами, дароносицами и другою утварью, а также апостолами п Евангеліями, а равно и священнослужительскія облаченія, пзминившіяся уже по большей части въ латинскія, передълывались по образцу православныхъ. Даже трудное двло-введение въ употребление служебниковъ московской печати -- Іоспоу удалось совершить, какъ видимъ

изъ документовъ, сравнительно удачно и безпрепятственно, хотя цравда не безъ просьбъ со стороны Іосноа у свътскаго начальника "распорядительныхъ мъръ" при введени по церквамъ литовской епархіи служебника московской цечати (№ 87). Что же касается уніатскихъ служебниковъ, то они повсюду полвергались изъятію изъ употребленія. Столь же легко и безпрепятственно уничтожилъ Іосифъ вошедшіе вследствіе сильнаго католическаго вліянія въ почти повсюдное употребленіе въ уніатской церкви органы при богослужения. Дъйствуя въ своей епархия не столько прямымъ путемъ оффиціальныхъ предписаній, сколько косвеннымъ путемъ внушеній, примъромъ и силою личнаго нравственнаго вліянія, епископъ Іосифъ вводилъ въ ней многія и другія мёры съ цёлью сближенія унитскаго богослуженія съ восточно православнымъ. Такъ, (Х 76) устроивши повсюду множество новыхъ церквей, онъ препровождалъ на петербугскій монетный дворъ священную утварь старыхъ уніатскихъ церквей, устроенную по образцамъ и потребностямъ латинскимъ, а на вырученныя за нее по оценке деньги пріобреталь утварь свойсвенную православной церкви и православному богослуженію. Недишне отмътить здъсь наконецъ и ту мъру Іосифа, которая правда относится въ канцелярско-административной его двятельности, но которая краснорвчиво свидательствуеть о настойчивости стремленій іерарха къ сближенію двухъ церквей. Мы говоримъ о введеніи имъ съ самаго начала его епископской дъятельности въ административную и частную переписку русскаго языка вмёсто прежняго польскаго. Въ 1836 г. онъ ввелъ также въ своей литовской епархія писаніе метрическихъ книгъ на русскомъ языка вмасто польскаго. Такими марами наружныхъ преобразованій приготовлены были униты къ религіозному единенію съ православною церковію.

Мы изобразнии въ главнъйшихъ чертахъ ходъ уніатскаго дъла съ самаго его начала. Изъ представленнаго очерка нами видно, что дъятели его во главъ съ Іосифомъ Съмашкою шли шагъ за шагомъ по заранъе намъченной системъ, по которой имълось въ виду первоначально отдълить постепенно уніатовъ отъ римлянъ и приблизить къ православнымъ, дъйствовать на нихъ мърами внутренняго преобразованія и воспитаніемъ духовнаго юношества и такимъ образомъ переродить ихъ нечувствительно въ ис-

592

тинныхъ чадъ грекороссійской церкви. Въ дукъ этой системы главное управление уніатами отділено оть управления римскихъ католиковъ; дано другое благопріятнайшее образованіе уніатскимъ епархіямъ; учреждены унівтекія семинеріи п духовныя училища по правидамъ православныхъ духовныхъ училищь; ослаблены менду уніатами элементы, благопріятствовавшіе римлянамъ, и особенно-почти уничтожено вліяніе главнаго римскаго орудія-базиліанскаго ордена; наконець издань шалый рядь разныхъ распораженій, приближавшихъ уніатовъ въ православнымъ по церковному управлению и чиноположению. Но не останавливаясь только на достигнутыхъ уже цвляхъ, апостолъ унитовъ имълъ "задушевною своею мыслію двинуть уніатское дъло какъ можно ближе въ возсоединенію указаніенъ на готовность къ сему уніатскаго духовенства" (ч. ШІ стр. 100). Эта мысль казалась ему всестороние осуществимою, особенно после соединенія уніатскаго в'ядомства съ православнымъ въ лицъ синодскаго оберъ, прокурора графа Протасова, человъка, "съ полнынъ рвеніемъ принявшагося за уніатское дело и заботивлиагося о немъ всю жизнь свою" (III ч. 180 стр.) Отдавшись всвиъ существомъ своимъ этой мысли и нъсколько разъ самъ лично выражая желаніе присоединиться къ православію, литовскій епископъ вскорѣ послѣ утвержденія графа Протасова въ должности оберъ-прокурора синода подалъ послъднему докладную записку, прочитанную затвиъ и Государемъ, въ которой и предлагаль правительству избрать троякій путь присоединенія въ православной церкви полутора милліоновъ уніатовъ. Здесь Семашко, хотя и заподозрвваль "рвшимость правительства на рвзкія мары", твмъ не менае прежде всего рекомендовальглавнымъ распоряжениемъ объявить общее присоединение уніатовъ въ православной церкви". Мало въруя преимущественно въ ръшимость правительства, Іосноъ думаль съ другой стороны, что въ цёли возсоединенія уніатовъ съ православною церковію ведеть начатое православнымъ дрховенствомъ миссіонерское обращеніе уніатовъ. Наконецъ, по его мысли можно было подчинить уніатское духовенство, разбросанное по 10-ти губерніямъ, изстныхъ духовнымъ правосдавнымъ начальствамъ, давая тёмъ самымъ последнимъ верный способъ наблюдать съ полнымъ успехомъ за всёми состоящими въ ихъ кругу уніатами и обратить 38

5**98** 

послёднихъ окончательно въ православію, смотря по удобству времени и мёстныхъ обстоятельствъ. Не смотря на то, что послё этихъ предложеній Іосифа новому оберъ-прокурору синода "принято было продолжать прежнюю систему по уніатскому управленію", на мёстё архипастырской дёятельности въ литовской епархіи дёло по возсоединенію шло довольпо успёшно. Здёсь Іосифъ въ концё 40хъ годовъ (37 г.) самъ лично убеждалъ и принималъ подписки "о готовности присоединиться въ православной церкви" благочинныхъ и другихъ начальствующихъ духовныхъ. Такихъ подписовъ, препровожденныхъ имъ въ оберъ-прокурору синода, по Литовской и Бёлорусской епархіи было добыто 135 (114 въ Литвё и 21 въ Бёлоруссія). Въ послёдующее время подобныя подписи уже легко брались отъ прочаго духовенства обёнхъ названныхъ епархій посредствомъ благочинныхъ и другихъ начальствующихъ.

Собирая отъ ввъреннаго его управленію духовенства о намърении послъдняго присоединиться въ православію, Іосноъ въ то же время обратилъ зоркое внимание на священно- и церковнослужительскихъ унатскихъ женъ, принадлежавшихъ во множествъ въ римско-католическому исповёданію. Онъ воспретилъ вандидатамъ во священство и на причетническія міста жениться на латинянкахъ и затъмъ испросилъ Высочайшее повелъніе на свободу такимъ женамъ и причетникамъ присоединяться изъримскаго обряда въ уніатскій. Подготовляя пастырей къ единенію съ православной церковью, Іосифъ готовиль одновременно съ этимъ и уніатскую паству мірянъ къ тому же. Послёднимъ онъ воспретиль приносить младенцевъ для врещенія въ римскокатолическимъ ксендзамъ и записывать ихъ въ метрическія книги при латиновихъ всендзахъ. Но самый смёлый шагь на пути къ сближению съ православною церковію состояль въ томъ, что литовскій епископъ разрёшиль нёсколькимь православнымь священникамъ служить въ уніатекихъ храмахъ. (III, т. 111 стр.). Рядъ всвхъ этихъ рвшительныхъ двйствій со стороны литовскаго епископа создаль на пути въ его стремленіямъ неменве рвшительную оппозицію-и прежде всего со стороны латинскаго духовенства, а по наущенію и ободренію послёдняго и неблагонамвренные или колеблющіеся духовные изъ уніатовъ тоже становились смълве и дерзновеннъе. Латинское духовенство со-

## литовсний митр. Юснеъ съмашко.

вращало уніатовъ и келейно и даже устранваемыми для сего миссіями. Оно отроило своевольно церкви и часовни, гдё надъялось повредить уніатамъ. Оно употребляло въ свою пользу и, часто удачно, отпущенныхъ къ нимъ базиліанъ, происходившихъ изъ латинянъ<sup>10</sup>). Къ тому же и православные дъятели, даже самые видные изъ нихъ какъ графъ Протасовъ и состоявшій за оберъ-прокурорскимъ столомъ камергеръ Скриппилинъ "обнаруживали иногда вредныя несообразности"<sup>11</sup>) (т. Ш, 115 стр. № 223). Но уніатское дъло предшествовавшею дъятельностію Іосифа и системой правительственныхъ мъропріятій было подвинуто теперь уже настолько, что его не могла затушить никакая оппозиція.

Въ 1838 г. случилось происшествіе, двинувшее уніатское дело къ окончательной развязкъ. Въ этомъ году въ одно почти время скончались митрополить Булгакъ на 80 году отъ роду и викарный епископъ литовскій Іосафать Жарскій. Перваго всв знали какъ твердаго датиняница, а послё смерти послёдняго на столе у него найдена бумага, въ которой онъ объявляетъ себя непричастнымъ всёмъ действіямъ по уніатекой церкви" (ч. III, 113 стр.). Такимъ образомъ само время устранило по уніатской іерархін два бывшія препятствія двау возсоединенія. Теперь остались одни надежные двятели, коимъ суждено было совершить это возсоединение. Этими двятелями были три епископа: Іссиеъ Свиашко, Антоній Зубко и Василій Лужинскій. Первый изъ нихъ въ томъ же году по случаю вончины предсъдателя грево-уніатовой духовной коллегіи, митрополита Іосафата, быль назначенъ на его мъсто. Почувствовавъ себя главою уніатскаго дъла, Сталанико сталъ настанвать на рашительномъ общемъ возсоединения уніатовъ. Въ декабръ того же 1838 г., новый предсвдатель грево-уніатской коллегіи подаль записку (№ 23) ... о спо-

38\*

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Опо иногда доходило до особенной дерзости. Такъ управлявшій Виленскою епархіею Минуцкій письменно опубликоваль выдуманное имъ Высочайшее повельніе, якобы совращеннымъ уніатамъ дозволено оставаться въ латинствъ.

<sup>&</sup>quot;) Скрипнимить быль командировань въ западныя губернія по Височайшему повелёнію съ цёлью внушить благоразуміе въ отношенія въ уніатамъ гражданскимъ и православнымъ епархіальнымъ начальствамъ. Но онъ самъ, какъ выражается Сёмашко, «не слишкомъ былъ благоразуменъ и выболталъ слишкомъ многос не только чиновникамъ, но и даганскимъ помёщикамъ».

собахъ порвшить окончательно возсоединение уніатовъ съ православной церковью", где между прочимъ нисаль: "Плоды постоянныхъ усилій въ отношенія приготовленія уніатовъ въ православію очевидны. Для върнаго удостовъренія объ образъ мыслей греко-уніатскаго духовенства потребованы оть онаго въ настоящемъ году собственноручныя объявленія о готовности присоединиться къ грекороссійской церкви и таковыя обязательства получены уже оть 775 священниковъ литовской епархія, да изъ остальныхъ 160 священниковъ только небольшое число полагается сомнительными. За симъ, если принять въ уважение таковую, почти общую готовность грекоуниатскаго духовенства присоединиться къ гревороссійской церкви, если сообравить, что остальные уніаты состоять изъ простаго народа, вовсе неспособнаго разбирать религіозныя мявнія я слвдующаго страдательно своимъ пастырямъ: то необходимо согласяться, что между уніатскою и гревороссійскою церквами существуеть уже действительно духовное единение. Сіе столь справедливо, что уніаты по большей части считають уже себя православными, что римляне полагають уніатовь уже присоединявшимися въ грекороссійской цернви, и что даже всё государства присоеденение это считають уже деломь конченнымъ". Эта записка действительно побудила наконець правительство. къ рёшительнымъ окончательнымъ мёрамъ по уніатокому дёлу. 1839 годь быль замечательнымь годомь въ исторіи уніатекаго изла-то быль достонамятный годь возвращения въ 10но православной восточной грекороссійской церным милліонныго уніатскаго населенія литовскаго края. Случилось это такнить образомъ. Знаменитому дъятелю, апостолу уніатовъ, литовскому епископу Іосифу Свиашкв, предрасположившему уже въ своей литовской епархіп уніатокое населеніе въ союзу съ православ. ною церковью, случайно объявлено было Высочайшее повелёніе отправиться въ Полоцкъ. Цъль этой повзаки состояла въ томъ, чтобы разобрать и успокоить жалобы значительнаго числа уніатскаго духовенства на бълорусское епархіальное начальство. Отправляясь въ Полоцкъ, Съмашко захватилъ съ собою заранъе заготовленный акть о возсоединени уніатовъ и два прошенія о семъ государю Императору. Этоть акть и просьбы были подписаны здесь 12-го февраля въ неделю православія-

596

исраний двадцатью четырьмя начельствующими духовными, поодиния только епископами. Возвративникь въ С.-Петербургь ся приведа дила въ порядокъ, Іоскоъ препроводилъ къ оберъпрокурору графу Протасову слидующее отношение отъ 26 севраля 1830 года.

"Слава въ вышнихъ Богу!, писалъ въ своемъ отношения литовскій святитель, благое дело довершается. Въ 12 день настонщаго февраля мёсяца, въ недёлю православія, подписанъ окончательно всёми греко-уніатскими епископами и начальствующимъ **духовенствомъ** соборный актъ о восприсоединении уніатовъ къ православной греко-восточной касолической церкви. Въ сей день служниъ я торжественно въ полоцкомъ Софійскомъ каоедральномъ соборъ и причастилъ лично вакъ начальниковъ и воспитавниковъ семинаріи, такъ и довольно значительное число прихожанъ. Во время служенія вмъсто папы поминаль я: всъхъ православныхъ цатріарховъ, митрополитовъ, архіепископовъ и енисконовъ. Послё литургія отслуженъ мною вмёстё съ преоовященыиъ Василіемъ и Антоніемъ благодарственный молебенъ о вдравія и благоденствіи Государя Императора и всей Августвищей Фаниліи. Во время об'вда, на которомъ находились важнъйшія духовныя и гражданскія лица, въ Полоцкъ бывшія, посль тоста за здоровье всемилостивъйшаго Государя, былъ кубовъ за благоденствіе и преуспъяніе православной церкви. Для сохраненія на мъсть оффиціального слёда о бытности въ то время въ городь Полоцив всвхъ трехъ греко-уніатскихъ спископовъ записано по журналу консисторіи и правленія семинаріи о посъщени ими сихъ присутственныхъ мъстъ".

Вивств съ этимъ отношеніемъ Іосифъ препровождалъ графу Протасову на Высочайшее Его Императорскаго Величества благоусмотрвніе и слёдующіе документы: 1) "Соборный акть о восирисоединении уніатовъ къ православной греко-восточной каеолической церкви, подписанный тремя епископами и прочими начальствующими лицами въ числъ 24"; 2) всеподданнёйшее проциеніе, подписанное тёми же тремя греко-уніатскими епископами о томъ же предметъ; 3) всеподданнёйшее прощеніе объ оказаніи уніатамъ снисхожденія относительно нёкоторыхъ обыкновеній, временемъ вкоренившихся, но единству церкви непротивныхъ; 4) именную роспись духовенства литовской епархія, давшаго

собственноручныя объявленія о готовности присоединиться кьправославной греко-российской церкви, въ числъ 938, а также самыя подлинныя объявленія; 5) именную роспись духовенотва бълорусской епархія, давшаго также собственноручныя объявленія о готовности присоединиться къ православной греко-россійской церкви, въ числъ всего 367". Итакъ въ той и другой епархіи давшихъ письменныя обязательства присоединиться къ православной греко-россійской церкви было тысяча триста пять человъкъ. До конца 1839 года Іоспоомъ препровождено было разновременно еще до 100 таковыхъ подписокъ отъ духовныхъ, бывшихъ до того сомнительными (129 стр., III ч.). Изъ этихъ росписей усматривалось, что духовныхъ, необязавшихся еще присоединиться къ православной церкви состояло: а) по литовской епархів-116 білыхъ священниковъ и 95 монашествующей братін; б) по білорусской — 305 білыхъ священнивовъ и 77 монашествующей братіи. Изъ нихъ по литовской епархіи считалось 59 безмъстныхъ священниковъ, а остальные по большей части престарвлые, которыхъ, какъ безмъстныхъ, не признано нужнымъ тревожить требованіемъ подписокъ, такъ что, писалъ Свмашко, едва ли остается и 20 священниковъ, коихъ настоитъ надобность или устранить, или пріобрёсть для православной церкви". По бълорусской епархін считалось безивстныхъ священниковъ 136, отъ которыхъ, какъ и отъ прочихъ необязавшихся присоединиться къ православной церкви, по большей части потребованы еще подписки; "и хотя по епархіи сей до полутораста священниковъ, писалъ Іосноъ, обнаруживавшихъ сопротивление въ дачв помянутыхъ подписокъ; но по всей ввроятности, послё разстройства нынё бывшей интриги и высылки зачинщиковъ оной, весьма также малое окажется число двиствительно неблагоналежныхъ".

Въ первый день марта того же года послъдовало Высочайшее повелъніе Св. Спноду "положить сообразное съ правилами св. церкви постановленіе" по прошеніямъ уніатовъ. Постановленіе это сдълано Синодомъ въ 23 день того же марта, а въ 25 день, въ праздникъ Благовъщенія Господня послъдовало Высочайшее утвержденіе этого постановленія словами: Бланодарю Бона и принимаю. Вслъдъ затъмъ Іосифъ былъ приглашенъ въ присутствіе Св. Синода въ мантія и ему объявлено было означенное Высо-

чайщее постановление и чрезъ него пренодана особая синодская грамата возсоединеннымъ епископамъ съ паствою. Вивств съ этимъ Іосио у дано было братское лобзаніе отъ всёхъ синодскихъ членовъ, въ сослужение съ которыми имъ отслужено было благодарственное молебствіе въ синодской церкви, посль котораго принесена была имъ архіерейская присяга, такъ какъ въ день возсоединенія онъ возведенъ быль въ санъ архіепископа. Въ память возсоединенія уніатовъ была выбита особая медаль, на одной сторонъ которой былъ изображенъ восьмиконечный кресть съ сіяніемъ и полукруглою подписью "торжество православія 25 марта 1839 года", а на другой -- нерукотворенный образъ Христа съ таковою же полукруглою подписью словъ-"такова имамъ первосвященника" Евр. VIII, 1, а внизу подъ чертою на этой сторонъ медали были вычеканены слова "отторгнутые насиліемъ (1596) возсоединены любовію (1839)". Такъ, благодаря энергической, неутомительной двятельности литовскаго іерарха свершилось радостное событіе возсоединенія уніатовъ "въ нераздъльный, по выражению тогдашияго оберъ-прокурора Синода графа Протасова, составъ церкви всероссійской" (№ 30), событіе столь долго ожидаемое, столь тяжело добытое! Какъ бы утомившись подъ бременемъ тяжелаго непрерывнаго многолътняго труда, труда, который поглощаль собою все существо его и простирался даже до безбоязненнаго желанія "собственною кровью искупить доброе святое дело" (94 стр., ч. 2), маститый іерархъ тогда же припаль къ стопамъ Монарха, прося его дозволить ему "прожить остатокъ дней своихъ частно по собственному избранию, но не въ монастыръ". Ничего недобивавшійся въ теченіе всей своей иноготрудной жизни, онъ мечталъ послъ великаго совершеннаго имъ подвига о довольно незавидномъ идеалъ счастія. Сердечнымъ его желаніемъ было теперь "имъть домикъ съ садикомъ, да комнатку съ книгами".

Но и этому столь незавидному идеалу апостола-труженика не суждено было осуществиться. Судьбами Промысла ему предстонло еще трудиться многіе и многіе годы; предстояло еще устранить еще оставшіеся непріязненные возсоединенію элементы, утвердить это благое дёло и какъ бы водворить его повсемёстно взамёнъ уніи. Быстро и круто поведенное благодаря пламенной неутомимой дёятельности главнаго руководителя дёло возсоединенія

уніатовъ съ православною дерновью примвалось не везда съ одинавовымъ успѣхомъ. Правда въ литовской спархін, гдъ Іосноъ санъ былъ стронтелемъ этого дела, возсоединение совершилось довольно легко и безпрепятствению. Но далеко не такъ было по другимъ епархіямъ. Особенно много бевпокойства и заботь доставляла правительству бълоруссвая епархія, что было вполнъ естественно и понятно. При предшествовавшемъ возсоединенію распредвленіи уніатовъ на двъ спархін къ бълорусской между прочимъ причислены были уніаты кіевской губернія, а также житомірскаго и овручскаго увздовъ волынской губерніи. Этихъ отдаленныхъ уніатовъ начальство бѣлорусской епархіи оставило совершенно безъ вняманія и приготовленія до самаго возсоединения. Туть тамошнее духовенство оказало рышительное неповиновение, темъ болъе тревожившее, что прихожане онаго, принадлежавшие по большей части въ шляхтв (мелкопомъстнымъ дворянамъ) приняди непосредственное участіе въ такомъ сопротивленія. Да не совствиъ покойно было и внутри Бълоруссіи. Едва только окончидось трудное двло возсоединенія уніатовъ съ православною церковью, какъ Іосноъ вновь долженъ былъ по Высочайшему повельнію отправиться въ г. Полоциъ для разслъдованія двла объ интригв, породившей воеподданившицю просьбу ста одинизацати священныховъ былорусской спархін противъ возсоединенія.

Причина такого важнаго сопротивленія уніатокаго духовенства бізорусской спархін лежала въ раздраженій и даже окесточенія, произведенномъ между этимъ духовенствомъ тягостными послідствіями бывшей здісь прежде системы обращенія уніатовъ къ православію. Этимъ расположеніемъ умовъ старалась воспольвоваться враждебная благому ділу польско-католическая партія. "Устраненіе преосвященнаго полоцкаго Смарагда, внязя Хованскаго и губернатора Шредера, —писалъ Іосноъ въ своемъ отношенія послѣ разслідованія означеннаго діла, —почитаемоє здісь діломъ сей партія, дало полную силу внушеніямъ оной, будто провсходящія по греко-уніатской церкви преобразованія не одобряются самимъ духовнымъ оной начальствомъ и противны намъреніямъ Государя Императора" (№ 31). Слідователемъ употреблены были вполнѣ разумныя мівры для разстройства этой партія: ивсколько вачинщиковъ разміщены были въ разныхъ. суберніямъ Велико-

россія, ко 20 священниковъ выслано было въ литовскую епархію, объ остальныхъ приняты мёры на месть (ibid), такъ что постененно все успоконлось "даже задоривйшіе, т.-е. высланные вдаль, по большей части вскор'в поворились православію". Въ большинстве случаевъ почти точно такія же меры практиковались Іосифомъ и во всёхъ другихъ случаяхъ, когда обнаруживалось болёе или менёе сильное открытое сопротивление делу возсоединенія со стороны уніатскаго духовенства. Для неблагонадежныхъ уніатскихъ иноковъ учреждена была въ Курскъ даже особая обитель, которая впрочемъ вскоръ оказалась излишнею и потому была закрыта (129 стр.). Впрочемъ справедливость требуеть заметить, что и вообще случаи открытаго протеста возсоединенію были довольно редки, такъ что главный виновникъ возсоединения во все послъдующее время своей дъятельности всегда быль "невозмутимо повоень совершенною увъренностію въ успъхв" (132 стр.), а спокойная увъренность его успоконвала и всёхъ прочихъ. Несравненно больше хлопоть и волненій доставило Іосноу самое утвержденіе и водвореніе благаго двла возсоединения. Здесь прежде всего не оботдось безъ хдопоть самое объявление синодального указа и граматы о возсоединении. Нужно было сообразоваться, гдв и вогда умвстно было сдвлать это объявление. Затъмъ нужно было наблюсти о поминовени во время богослуженія Св. Синода вмъсто папы и объ исключеніи изъ симвода въры ватодическаго слова и Сына. Зная, вакъ труно искореняются привычки всей жизни. Іоснов лично самъ повсюду наблюдаль за возмъ этимъ и вромв оффиціальныхъ распоряженій чревъ консисторію дъйствоваль непосредственно на благочинныхъ и настоятелей монастырей частными запросами: поминается ли у нихъ уже Св. Синодъ вмъсто папы и исслючаются ли изъ синвода сдова "п Сына". Дабы возсоединенной съ православною церковью массъ уніатскаго населенія не вазался черезчуръ ръзкимъ внезапный переходъ отъ обрядностей одного (уніатскаго) богослуженія къ другому (православному), предусмотрительные двятели уніатскаго двла положили заявить возсоединение уніатовъ совокупными въ разныхъ мъстностяхъ служеніями древле-православнаго и возсоединеннаго духовенства. Первымъ такимъ служеніемъ было служеніе провзжавшаго въ

свою епархію митроподита ніевскаго Филарета съ еписконами полоциими, древле-православнымъ Исидоромъ и возсоединеннымъ Василіемъ, въ городъ Витебскъ въ одной изъ возсоединенныхъ церквей.

Вскоръ послъ этого и самъ преосвященный Іосноъ служниъ въ Полоцкъ совокупно съ твин же епископами и въ Минскъ съ тамошнимъ архіепископомъ Никаноромъ. Осенью того же1839 г. отслужено было несколько въ высшей степени торжественныхъ совокупныхъ служеній уніатскаго и православнаго духовенства въ Жировицахъ и Вильнъ. Послъ такихъ первоначальныхъ успоконтельныхъ мъръ, принятыхъ въ первый годъ возсоединенія, приступлено было въ нёкоторымъ и другимъ мёремъ въ духѣ церкви православной. Такъ теперь окончательно воспрещено было уніатамъ принимать при крещеніи имена латинской церкви, разрёшено священникамъ древлеправославнымъ и возсоединеннымъ поручать другъ другу исправление духовныхъ требъ своимъ прихожанамъ, по мъстному удобству. Въ то же время возсоединенному духовенству назначено было единовременное пособіе, которое и раздавалось въ количествъ суммы оть ста до трехъ сотъ рублей на священника ассигнаціями и оно снабжено было при этомъ безвозмездно Св. Синодомъ проскомидійными листами, царскою и патріаршею граматами, пространными катихизисами и исторією россійской церкви 12). Но самыя важнівшія мъропріятія относительно упроченія православія въ возсоединенной уніатской церкви начались послё того, какъ окончилось въ 1840 году трудное дбло взанинаго перечисленія древлеправославныхъ и возсоединенныхъ приходовъ къ епархіямъ, въ предълахъ коихъ они дъйствительно состояли. Прежде всего теперь для всёхъ возсоединенныхъ церквей уніатскихъ Іосноъ испросилъ отъ Св. Синода общіе православной церкви антиминсы и богослужебныя книги, разослаль ихъ въ каждую церковь, а старые уніатскіе предаль сожженію, также въ первый разъ вытребоваль для литовской свархін св. муро, заготовлявшееся прежде на мъстъ въ каждой уніатской спархіи изъ Кіева. Въ то же

13) 134 стр.

время онъ настояль на распоряжении, чтобы въ запедныхъ губерніяхъ поученія и изъясненія катихизиса произносились на простомъ наръчіи и по его распоряженію переведенъ быль на польскій языкъ православный пространный катихизисъ. Для духовенства своей литовской епархіи назначних общихъ духовниковъ и предписалъ избрать церковныхъ старость на общемъ основанія. Свою заботливость о возсоединенномъ уніатскомъ духовенствъ Іосифъ направилъ также и на то, чтобы это послёднее даже и по наружности сдёлалось православнымъ, такъ онъ въ теченіе нъсколькихъ лъть весьма легко добился того. что возсоединенное духовенство стало отращивать бороды и носить костюмъ древлеправославного духовенства. Между уніатами не было въ употребленія награждать духовенотво камилавками и скуфьями, теперь Іосифомъ испрошено было разрѣшеніе за одинъ разъ отличить камилавками одиннадцать высшихъ духовныхъ сановниковъ въ чинъ протојерейскомъ и имъвшихъ ордена. Тогда камиларии и скуфъи сръдались для всъхъ лестною наградою.

Желая еще болье привязать возсоединенное духовенство въ своей паствъ, предпріимчивый архипастырь постарался обезпечить его и въ матеріальномъ отношеніи. Онъ учредниъ для духовенства штаты, и исходатайствоваль, чтобы казна взяла въ свое вёдёніе населенныя его имёнія, давъ въ замёнь этого жалованье. Такъ составлены были штаты архіерейскіе, консисторскіе, монастырскіе и приходскіе. Этоть трудь стоиль громадныхъ хлопоть и усилій митрополиту. Населенныя имѣнія нужно было привести въ точную взвёстность, указать достоинство ихъ, оцвнить доходность каждаго, показать пропорцію этого дохода къ дополнительной суммъ, потребной изъ государотвеннаго казначейства; нужно было еще позаботиться, чтобы терявшіе имвнія не были обижены и сверхъ штата получили личное справедливое вознаграждение. Для особенно нуждавшихся священниковъ своей литовской епархіи Іосифъ испрашиваль иногда временныя прибавки къ ихъ жалованью. Но мудрый архипастырь видёль, что корни православія, насаждаемые имъ въ литовскомъ краю, вошли въ почву еще не достаточно глубово. Очень могло статься, что возсоединенное духовенство, слабое духомъ, какъ всякій вообще новорожденный, посль его смерти отклонится

## IPABOGRAPHOE OBOSPEHIE.

одять на старый путь. Іссноъ все это предвидыть, и предвиля, стремыеся подожить прочную основу плодамъ своей иноголътней двятельности. Въ виду этого онъ обратилъ особенное винманіе на будущихъ пастырей, на дътей духовенства. Тавъ онъ открыть въ своей спархіи школы, низшія и среднія, по образцу существовавшихъ въ имперін. снабдивъ ихъ предварительно встачъ нужнымъ для образованія въ достаточной мърв. Онъ пріобрълъ просторные и свътлые корпуса для этихъ школъ, учреднаъ казенный кошть дли бъдныхъ воспитаннивовъ; самъ дично избиралъ начальниковъ и учителей, являлся нечаянно на классы, присутствоваль на экзаменахъ, особенно выпускныхъ, и наблюдаль строго за справедливостію поевидательствованій. Туть же на экземенахъ давалъ ученикамъ по достоинотву каждаго отнрывавшіяся мвста. Дурныхъ или неспособныхъ учениковъ, оказавшихся тавовыми въ теченіе семинарскаго или училищнаго курсь, безпощадно исключаль и, своею неустанною заботливостію достигь того, что вновь возникиня и имь только-что устроенныя духовно-учебныя заведенія литовской оперхіи явились нанлучшими даже по сравненію въ Имперіи. Митрополить лелвяль въ себъ надежду, и не безъ основания, что заботы его не пропадуть даромъ: затраченный трудь и средства воздадутся сторицею. И дейстрительно, полодое поволение изъ духовенотва, восцитанное въ духв и вврованіяхъ правосдавія, имвя постоянно на своихъ глазахъ высовій примуръ пастырства въ лиць самого Іосифа, успоконно его многомятекный духъ. Владыкъ еще при жизне своей пришлось поженать посучные емъ плоды. его питомиы явились щитомъ, отъ котораго отскакивали католическія стрилы! Но учрежденіемъ атахъ школъ еще не кончились заботы матрополита о датяхъ возсоединенного духовенства. Онъ давно уже хлопоталъ объ учреждения духовнаго женскаго училища для священнослужительскихъ дочерей "въ духъ русокомъ, православномъ, такъ, какъ это сдълано для сыновей". Несмотря на многія препятствія, какъ матеріальныя, такъ и другія, завиствщія отъ того времени, въ 1861 г. Іосифъ достигь евоего: въ Вильна было отврыто епархіальное женское училище, которое повойная Императрица взяла подъ свое непосредственное покровительство. Въ ознаменование столь радостнаго собы-

604

2

тія владыка пожертвоваль 5 тыс. рубл. серебр. сь твиз, чтобы проценты оъ нихъ обращаены были во ейчных времена на приланое ыя восинтаниниз, оканчивающихъ ученіе. Учрежленіемъ этой щиолы митрополить несомивнио хотвль дать молодымъ своимъ пастырямъ достойныхъ женъ п матерей, твердую опору иля религіозной борьбы, сознательно понимающихъ интересы пастыря въ мятежномъ враю и умъющихъ ценить и Русь, и православіе. Что действительно эти мотивы руководили митрополитомъ при учреждении женской духовной школы, в не общее стремление въ женскому образованию, подиявшееся въ Россия въ началъ 60-хъ годовъ, видно изъ его благодарственнаго письма къ Императриць: "Позвольте принести еще разъ Вамъ. Всемидостивъйшая Государыня, пишеть здъсь владыка, благодарность изъ глубины души, за принятое участіе къ воздвиженію сего разсадника будущих добрых жень и матерей православного духовенства здъшней стороны. Это спасительное дадо драгоцанно не по одной прямой общественной пользю. Оно отрадно совпаденіемъ съ настоящими плачевными событіями въ здъшней странъ. Когда въ ней мятутоя страсти, возбужденныя чуждою народностію, чувдыми интересами, утвшительно видать отврытіе въ Вильнь заведенія, импьющаю цилью поддержаніе писскаю диха и православія, свойственнаго, по преямуществу народонаселению бывшаго литовскаго государства". т. І. стр. 245. Утвержденіе православія въ возсоединенномъ край не ограничивалось одятьми только заботами о духовенствъ; мудрый владыка, напротивъ, прилагаль большое стараніе и въ самимъ пасомымъ: онъ желаль, чтобы эти последніе были бы въ действительности православными христіанами. Съ этою цёлію онъ прежде всего позаботные объ народномъ образования въ своей литовской спархія. Въ 1859 году Св. Синодъ издаль указъ, которымъ духовенству Инперія согласно съ 14 ст. устава духовныхъ консисторій, предписывалось озаботиться заведеніемь при дерквахь большаго числа училищъ, для обученія двтей поселянъ: чтенію, письму, молитвамъ и начаткамъ катихизиева. Такъ какъ источники на содержание этихъ школъ Св. Синодомъ указаны быля возможные 14), а не въ наличности имввшиеся, то вездв озна-

<sup>&</sup>quot;) Самъ приходъ: а что касается жалованья учителямъ, то объ эгомъ не било

ченное прелисаніе прошло почти безслідно. Совсімь яначе отозвалоя на него литовскій архипастырь. Понимая хороню всю пользу этого синодальнаго предложения для своихъ насомыхъ, онъ горячо принялся за дъло народнаго образованія. Такъ какъ завезение сельскихъ училищъ завистло всецию отъ охоты пастырей, Іосноъ встани мърами старался побудить ихъ въ скорвишему открытию школъ. Въ своемъ воззвания къ духовенству оть того же 59-го года владыка писаль, что "польза для церкви и общества отъ этихъ шволъ несомивниа", предвлы же обученія, указанные Св. Синодомъ "скромные", этому способны обучать не только священники, но даже и церковнослужители. Что касается пом'вщенія для школы, то можно найти у прихожань или у самаго причта удобную комнату. Средствами въ содержанію шволь указываеть следующіе источники; частицу оть родителей обучаемыхъ мальчиковъ, частицу отъ церкви и причта и. наконець, побудеть "доброжелателей" на пожертвование. Такъ трудно добытыя деньги совётуетъ расходовать съ врайнею бережинвостію и экономісю. Что же васается вознагражденія учителянъ, то помимо указаннаго Синодомъ, обязываетъ благочниныхъ доносить ему-владыкъ, гдъ дъло ведется правильно, очевидно для представленія въ духовнымъ наградамъ (т. П. прилож. къ V части N.N. 59 и 60). Духовенство послушалось архипастыря, "принядо въ сердцу этоть вызовъ" и въ первый же годъ отврыло въ литовской спархія 222 школы, въ которыхъ обучались крестьянскія діти даже обоего пола (т. І, стр. 245). За такое "усердіе и за добрый успькъ" митрополить письменно помимо всякихъ еще вознагражденій благодарных всёхъ духовныхъ, отврывшихъ шволы (т. II, стр. 674, т. I, 245). Къ сожвлению, мы не имвемъ данныхъ, чтобы показать въ какомъ положении находилось двло народнаго обравования въ литовскомъ врать послё 60-го года, но смёсмъ думать, что владыка Іосноъ, такъ ревностно принявшійся за него вначаль, не оставляль его своимъ попеченіемъ и далве, потому что не въ харавтерв его было бросать разъ начатое двло.

и рѣчи: только «въ поощреніе» нѣкоторымъ учащимъ дозволялось выдавать денежное вознагражденіе изъ мѣстныхъ епархіальныхъ суммъ (слѣд. опять возможныхъ только).

Помимо обучения въ школахъ, митрополитъ давно, еще за нъсколько лють до открытія ихъ обязываль свое духовенство подъ строгою отвътственностію обучать всюхъ православныхъ прихожанъ ежедневнымъ модитвамъ и при томъ на славянскомъ языкю. Каждый священникъ долженъ былъ внятно читать эти молитвы въ церкви, въ началъ пли послъ каждаго богослужения предъ народомъ, вмъстъ затверживать ихъ. Кромъ того въ осеннее и зимнее время, когда крестьяне были более свободны оть своихъ занятій, причть долженъ былъ ходить и по деревнямъ, собравъ всвхъ свободныхъ въ одинъ домъ-учить ихъ молитвамъ и заповъдямъ (т. II, стр. 626). Узнавъ, что народные буквари въ литовскомъ краю по проискамъ поляковъ стали печататься безъ молитез, и самое издание ихъ попало въ руки евреевъ, митрополитъ возсталъ противъ этого и обязалъ попечителя Виленскаго учебнаго округа печатать русскіе буквари сь молитвами, а прежде печатанія подвергать ихъ разсмотрэнію православнаго духовнаго цензора. Такъ требовалось поступить потому, что польскіе буквари наобороть печатались съ молитвами, и въ нихъ даже былъ сохраненъ ватолическій катихизисъ. Очевидно хитрые поляки отимъ нововведеніемъ желали достичь сразу двухъ цълей: заставить русскихъ восполнить изучение модитвъ изъ польскаго букваря, а вивств съ этимъ несомивнио учиться и по польски (т. II, прил. въ V ч. № 50),

Прямымъ слядствіемъ этихъ, котя и немногихъ, но существенныхъ мёръ касательно распространенія образованія въ Литовскомъ краю въ "духё русскомъ и православномъ" было уменьшеніе пьянства среди духовенства и крестьянъ. Прошелъ одинъ только годъ послё открытія сельскихъ училищъ и владыка къ немалому удовольствію своему узналъ (ему подана была статистическая вёдомость, гдё значилось, что такой-то причтъ и прихожане дали взаимное объщаніе воздерживаться отъ употребленія спиртныхъ напитковъ) "что нашлось множество добрыхъ пастырей, успёвшихъ спасительными наставленіями и кроткими внушеніями распространить и утвердить благодётельную трезвость между своими пракожанами, несмотря на свсё противодёйствующіе элементы (т. ІІ прилож. къ У ч. № 71). — Воть болѣе главныя мёры, которыя предирнималъ митрополитъ Іосифъ Сѣмашно въ утвержденію православія среди возсоединенныхъ. Но не довольствуясь этимъ и какъ бы не вподив полагаясь на себя, митрополить съ высочайщаго сонвволенія неодновратно предпринимаеть путешествія къ центрамъ русскаго православія-Москвё и Кіеву, и въ другія міста. Воюду наблюдаль, сравниваль; входиль въ разговоры съ архіереями и инзинии членами духовенства, нопрашиваль ихъ помощи и совётовъ, приглашаль нъ себе въ Антовскій край умныхъ и сведущихъ людей-словомъ желаль, чтобы его Антовская епархія была совершенно похожа на другія и ни въ чемъ бы отъ нихъ не отставала. Особенно же мудрый архинастырь дружился съ митронолитомъ московскимъ Филарстомъ. Ему онъ довърялъ даже свои сокровенныя мысли и думы, постоянно переписывался, выспрацинваль, и все для пользы возсоединеннаго края. Московскій іерархъ высоко цённых литовскаго апостола и действоваль на него успоконвающимъ образомъ, такъ какъ самъ признаваноя, чтоцентральныя русскія епархіи далеко и не во воемъ еще могуть быть образомъ для Литовской. Въ подтверждение этого любопытно привести слъдующій элизодь изъ переписки митрополита. Съмашки съ митрополитомъ московекимъ Филарстомъ, цоназывающій, какъ отвывался мосновскій ізрархъ о современныхъ ему монахахъ. "Въ бытность мою въ Москве, шинетъ Семенико, проснять я митрополита Филарета о надъления меня хорошими нноками. Не повёрите, отвёчаль Филарсть, какь ихъ мало у меня. Голове трещить, когда приходится искать на отпрывающуюся вакансію. Я не довольствовался этниъ, просиль письменно. Ровно чрезъ пятнадцать меть получаю отвёть, что посмерти письмоводителя нашлось мое отношеніе не распечатаннынъ и нужно ли удовлетворение?!" (т. I стр. 143-144).

Представленный очеркъ двятельности литовскаго апостола, митрополита Свмашки, далеко не исчерпываетъ собою всего того, что сдвлано было Іосифомъ по возсоединению уніатовъ. Онъ имветъ въ виду напомнить тодько на основании новаго псточника нашей духовной публикъ о той свътлой личности, которая стала забываться... Но двло возсоединения уніатовъ съ его предваряющими и послёдующими событіями, съ его главнымъ руководителемъ требуетъ не бъгло составленной журналь-

ной статьи, а серьезнаго, тщательнаго и внимательнаго изучения. Оно представляеть собою любопытное и крайне интересное. явленіе въ Русской церкви. Посл'ядняя до дней Сэмашки во все время своего существованія только отбивалась такъ-сказать отъ католиковъ, какъ будто не смрла глядеть имъ прямо въ глаза. Съмашко же первый вывелъ ее изъ этого пассивнаго по отношенію къ католикамъ состоянія. Въ его лицъ русское православіе еще въ первый разъ сошлось грудью съ римскимъ католичествомъ и одержало полный верхъ; такъ что нъкоторые русскіе люди (правители) послё присоединенія уніатовъ думали, нельзя ли ужъ присоединить и католиковъ! Немалый интересъ для изученія представляеть собою и личность самого митрополита Іосифа. Какъ бы мы ни судили о немъ, но свершенное имъ дъло всегда будеть свидътельствовать намъ о недюжинномъ его умъ и высшей справедливости. Не должно забывать, что Римская церковь въ продолженіе двухъ столітій хлопотала съ уніатами. Въ это время она уже успъла выработать систематическую программу, по которой уніаты незамётнымъ образомъ все болъе и болъе прилъплялись къ ней. Въ это время она выпустила цвлый легіонъ опытныхъ миссіонеровъ, которые искуснымъ образомъ подводили уніатовъ къ подданству Риму. Но Свмашко почти одинъ распуталъ всв эти католическія свти, высвободиль изъ нихъ уніатовъ и передаль ихъ по праву русской церкви, употребивъ на это только 20 лътъ! Пожалуй на это скажуть, что Стмашко быль поставлень въ несравненно лучшія условія, чъмъ католики: для своихъ дъйствій онъ имълъ крѣпкую опору въ лицѣ русскаго правительства? Неправда; Свмашко напротивъ то и дело жалуется въ "своихъ запискахъ" что лица имввшія тогда власть почти вовсе не оказывало ему помощи. Наконецъ литовскаго јерарха могуть упрекать, въ чемъ нвкогда и упрекали его-въ фанатизмв, въ слишкомъ жестокомъ отношеніи къврагу. Дъйствительно, особенною нъжностію по отношенію къ католикамъ митрополить Іосифъ не обладалъ, да она и не требовалась: потому что католики въ продолжение двухсотлётняго періода прибъгали, къ несравненно худшимъ мърамъ; поступки Съмашки совершенно блёднёють предъ ними. Да и гдё это проявленіе жестокости? Не въ гоненіяхъ ли на уніатскихъ монахинь и прстерпённыхъ якобы мученіяхъ одною изъ нихъ (Ме-39

609

числавскою)? Но по тщательномъ изследованіи оказалось это самою гнусною клеветою, нашедшею себѣ пріють въ гуманныхъ тогдашнихъ французскихъ газетахъ. Поляви, не зная уже за что взяться, чтобы посрамить мятрополита, отыскали какую-то лативянку распутнаго цоведенія, которая никогда не была ни русской, ни уніатской монахиней, дали ей вымышленную фамилю (Мечиславская) и водили по всей Европт на показъ, какъ мученицу (т. I, стр. 185), претерпъвшую за въру отъ Съмашки! Между твиъ всв заявленія о жестокостяхъ и овнатизив Свмашен именно такого свойства и исходять исвлючительно изъ усть польско-католической партін. Изследователь уніатскаго дела, если будеть держаться подобныхъ источниковъ, какъ французскія газеты или книга "Римъ" (вышедшая за границей въ 1853 г. и наполненная сплетнями противъ унатовъ) потернетъ очень многое: онъ не пойметь личности митрополита Іосифа, а визств съ этимъ составить и дожный взглядъ на уніатское дело. Pellitur e medio sapientia, vi geritur res-Bobce неприложнио въ дъяніямъ Съмащки.—86, I, 22.

Н. Кедровъ.



## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

## ГОДИЧНЫЙ АКТЪ ВЪ МОСКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

1-го октября въ московской духовной академіи быль храмовой праздникъ и годичный акть. Экстраординарный профессоръ по казедръ библейской исторіи А. П. Смирновъ говорилъ общирную, научную, изящно изложенную речь на тему: "новое построеніе исторіи еврейскаго народа и новыя сужденія объ историческихъ лицахъ его". Послъ ръчи, длившейся около часа, секретаремъ академия быль прочитань отчеть о состояния академия въ истекшемъ 1886-87 учебномъ году. Прежде всего въ отчетв сообщадось о почетныхъ членахъ академіи. Предъ началомъ отчетнаго года въ число почетныхъ членовъ академіи были избраны высокопреосвященный Платонъ, митрополить кіевскій, высокопреосвященный Никаноръ, архіеписвопъ херсонскій, преосвященный Сильвестръ, ректоръ віевской духовной внадеміи, протопресвитеръ 1. Л. Янышевъ, бывшій ректоръ московской духовной академін протојерей С. К. Смирновъ и протојерей с.-петербургскаго Исаакјевскаго собора П. А. Смирновъ. Въ течени года академія лишилась трехъ почетныхъ членовъ: преосвященнаго Миханла, епископа курскаго, С. И. Зернова, протојерея цериви Святителя Николая Явленнаго въ Москвв, и М. Н. Каткова, редактора "Московскихъ Въдомостей". Къ началу учебнаго года всъхъ почетныхъ членовъ академіи было 33. - Чтеніе отчета затвиъ на нъсколько минуть пріостановлено, и ректоръ академів преосвященный Христофоръ объявилъ, что совътомъ академіи вновь избраны въ почетные члены: преосвященный Өсофанъ, бывшій епископъ тамбовскій, ректоръ казанской духовной академія протоіерей А. П. Владимірскій, протоіерей с.-петербургскаго Казанскаго собора А. А. Лебедевъ и профессоръ московской консерваторіи Д. В. Разумовскій.

Въ составъ и званіп лицъ, служащихъ при академіи, произошли нъкоторые перемъны: ректоръ академіи архимандритъ Христофоръ возведенъ былъ въ санъ епископа волоколамскаго; профессоръ П. И. Горскій по прошенію уволенъ былъ<sup>6</sup>отъ должности инспектора, а на мъсто его назначенъ архимандритъ Борисъ, доцентъ казанской духовной академіи, доцентъ М. Остроумовъ опредъленъ былъ на казеду церковнаго права въ харьковскій

39\*

университеть; въ наступившемъ году избраны были на вакантныя канедры исторіи онлософіи и церковной археологіи А. Введенскій и А. Голубцевъ.

Всъхъ служащихъ при академіи 34 лица; студентовъ 258. Изъ нихъ 180 казеннокоштныхъ, стипендіатовъ и получающихъ пособіе 42 и своекоштныхъ 32.

Въ отчетномъ году совътомъ академін удостоены степени магистра богословія: смотритель шацкаго духовнаго училица П. И. Соколовъ, за сочиненіе: Исторія ветхозавътныхъ писаній въ новозавътной церкви; священникъ Стефанъ Остроумовъ (изъ рязанской губерній) за сочиненіе: Разборъ свъдовній Евсевія Кесарійскаго и блаженнаго Геронима Стридонскаго о гречсскихъ апологетахъ втораго въка; священникъ Николай Боголюбовъ (изъ самарской губерній) за сочиненіе: Исламъ, его происхожденіе и сущность по сравненію съ христіанстволь; исправляющій должность доцента академіи М. А. Остроумовъ за сочиненіе: Исторія дилософіи въ ся отношении къ откровенію; исправляющій должность доцента академіи І. А. Татарскій за сочиненіе: Симеонъ Полоцкій.

Въ отчетномъ году академическая библіотека пополнилась 1.039 названіями книгъ. Въ этомъ числъ 588 названій пріобрётены покупкою, а 451 подарены разными лицами и учрежденіями. Особеннаго вниманія заслуживають пожертвованія высокопреосвященнаго Алексія, архіепископа литовскаго, до 76 томовъ, и упсальскаго университета, приславшаго академіи до 190 томовъ разнообразнаго содержанія. Поступило нъсколько пожертвованій и въ церковно-археологическій музей, находящійся при академія.

Въ заключение акта преосвященнымъ Христофоромъ были розданы награды лучшимъ студентамъ академія деньгами и книгами.

### ШЕСТИДЕСЯТИЛЪТНІЙ ЮБИЛЕЙ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО. Платона, митрополита кіевскаго и галицкаго.

8-го сентября сего года совершено было празднование шестидесятильтія служебной двятельности маститаго архипастыря и первосвятителя матери русскихъ городовъ.

Торжественное молебствіе совершено было самимъ юбиляромъ въ сослуженіи съ преосвященными: Іустиномъ, Александромъ, Поликарпомъ, Сильвестромъ и Іеронимомъ, а равно и всёмъ мъстнымъ и прівзжимъ духовенствомъ. Въ это же время митрополичьи покои стали наполняться массою лицъ и депутацій, явившихся привътствовать маститаго юбиляра. Перечислить всъхъ лицъ, явившихся привътствовать юбиляра, было бы затруднительно; достаточно замътить, что митрополичьи покои

едва вибщали въ собъ депутатовъ (до 300), желавшихъ принести поздравления. По окончании молебствия въ соборъ въ покои прибыли представители высшаго духовенства какъ кiевской, такъ и другихъ эпархій.

Между твиъ маститый архипастырь, ведомый подъ руки двумя діаконами, медленно выходилъ изъ храма, направляясь въ покои; огромная толпа людей безъ различія сословій и состояній ринулась получить благословение высокопреосвященнъйшаго юбиляра. Трогательна и вмъстъ съ тъмъ величественна была эта картина благословенія народа. Нужно было видёть радостныя лица твхъ, кои удостоились приложиться къ рукъ архипастыря, чтобы оценить чувства искренней дюбви и благоговения кіевлянь къ юбиляру... При входъ въ покоп съ крыльца высокопреосвященнъйшій еще разъ благословилъ народъ, который въ числъ не одной тысячи точно одинъ человъкъ моментально обнажилъ головы и сотворилъ крестное знаменіе, вознося Всевышнему искреннія, оть души шедшія модитвы о здравія и многодітіи своего архипастыря. Въ мантіи съ посохомъ въ рукахъ при пъніи хора торжественно вошель въ пріемную залу маститый юбиляръ, архидіаконъ произнесъ громогласное многольтіе, послъ чего начался пріемъ поздравленій.

Послъ сердечнаго привътствія и поздравленія начальниками края и губерніи къ юбиляру обратился съ привътствіемъ г. полечитель учебнаго округа С. П. Голубцовъ, сказавшій, что ему пріятно выразить признательность всего персонала учебнаго округа такому опытному дъятелю церкви и духовнаго просвъщенія, который оказаль громадное вліяніе на религіозно-нравственное направление воспитания во всъхъ мъстахъ, гдъ онъ двйствоваль, твмъ более, что этого направления по мысли правительства предположено въ настоящее время строго держаться въ первоначальномъ воспитании. Владыка отвъчалъ на это, что онъ съ своей стороны благодарить Господа, что во главъ учебнаго народнаго дъла кіевскаго округа стоить такой преданный защитникъ и радътель о религіозно-нравственныхъ интересахъ въ воспитании и обучении юношества, какъ С. П. Голубцовъ. "Въдь мы только стоимъ на разныхъ служеніяхъ и должностяхъ, а дбло наше по цбли одно -- духовно просвъщать и совершенствовать людей въ образъ совершенства Отца небеснаго. Будемъ же трудиться во святомъ дълъ во славу Божію, на пользу церкви и отечества и на радость возлюбленнаго Монарха нашего".

Затёмъ привётствовалъ высокопреосвященнёйшаго юбиляра преосвященный курскій Іустинъ, а за нимъ преосв. Александръ привётствовалъ особымъ адресомъ отъ лица волынскаго архіепископа Палладія, духовенства и отъ себя лично. Преосвященный Александръ—по происхожденію латышъ изъ остзейскаго края, воспитывался въ Московской академіи и всегда пользовался руководствомъ и покровительствомъ юбиляра. За прійзжими гостями—епископами начали привётствовать юбиляра мёстные епископы—викаріи кіевской митроноліи.

Преосвященный Іеронимъ обратился въ высовопреосвященнъйшему юбиляру съ ръчью отъ лица духовенства кіевской епархів. Упомянувъ, что кіевская епархія не менъе другихъ епархій, гдъ служилъ юбиляръ, хорошо знаетъ, живо помнитъ я высоко ценить заслуги шестидесятилетней деятельности юбиляра на пользу духовнаго просвъщенія, церкви и отечества, помнить и ценить его труды, подвиги и добродетели въ Орле, Петербургь, Костромъ, на западной окраинъ, въ остзейскомъ крав, на Дону и въ Одессв, преосвященный Іеронимъ закончилъ такъ: "Знаетъ и цвнитъ кіевская епархія твои архипастырскія неўсыпныя и мудрыя заботы и старанія о духовномъ и матеріальномъ благв и процвътаніи кіевской паствы и духовенства, выразившенся въ весьма и весьма многихъ и важныхъ мъропріятіяхъ и административныхъ распоряженіяхъ, каковы напр.: собрание въ Киевъ собора епископовъ для обсуждения духовныхъ нуждъ паствъ юго-западнаго края, расширение двятельности миссіонерскаго общества, учрежденіе института миссіонеровъ, учрежденіе 3-го викаріатства, приведеніе въ образцовое состояние въ учебномъ и матеріальномъ отношения кіевскихъ духовно-учебныхъ заведеній и церковно-пряходскихъ школъ, открытія 2-го женскаго училища, имвющіе скоро осуществиться важные проекты объ открытіп свъчнаго завода, эмеритальной кассы, о равномърномъ распредълении городскихъ приходовъ въ Кіевъ и проч. и проч. Знаетъ и цвнить духовенство кіевское твою примърную простоту, ласковость, доступность, отеческое синсхождение, терпъние и строгость. Въ ознаменование шестидесятильтія твоего служенія церкви кіевское духовенство собрало 6,000 рублей на учреждение 2-хъ стипендий при новомъ женскомъ училищъ вмени митрополита Платона, которые и просить тебя, владыко святый, принять, какъ выражение его свободныхъ и сердечныхъ чувствъ къ тебъ".

Принявъ актъ объ учрежденіи стипендій, высокопреосвященнъйшій отвъчаль на ръчь преосвященнаго Іеронима приблизительно слъдующее: "Я глубоко тронутъ вниманіемъ и чувствами духовенства кіевской епархіи и сердечно благодарю его за педрую жертву на доброе дъло, связанное съ моимъ именемъ и праздникомъ. Постараюсь всъ мои послъднія силы приложить къ тому, чтобы оправдать выраженную любовь духовенства ко мнъ. Передайте, преосвященный, мое глубокое спасибо духовенству".

Затъмъ юбиляра привътствовала депутація отъ кіевской академіи. Профессоръ В. Ө. Пъвницкій прочелъ адресъ, отличав-

614

щійся особою торжественностію тона, а ректоръ академіи, преосвященный Сильвестръ, поднесъ юбиляру икону — копію съ Братской чудотворной иконы Божіей Матери, прося принять св. образъ, какъ знакъ любви и благоговѣйной преданности братства и академіи къ своему маститому архипастырю, мудрому руководителю и попечителю. Благоговѣйно приложившись къ иконѣ, юбиляръ благодарилъ преосвященнаго Сильвестра и сназалъ: "Долженъ засвидѣтельствовать, что академія всегда радовала меня и ни разу не причинила мнѣ никакихъ скорбей и непріятностей. Вы стоите, преосвященный, ближе п непосредственно предъ св. иконой Братской Божіей Матери; помолитесь вы за меня, пбо моимъ немощамъ особенно потребна теперь помощь и покровъ Владычицы".

Затемъ следовали приветствія: отъ казедральнаго протоіерея II. Г. Лебединцева, ректора семинаріи архимандрита Иринея, отъ имени города Кіева, отъ духовенства херсонской спархіи, архим. выдубецкаго монастыря Евлогія, отъ рижскаго духовенства, общества и Петропавловскаго попечительства, отъ кіевскаго университета, отъ протојерея І. Гр. Наумовича, отъ марјинскаго общества покровительства слёпымь, оть помощника попечителя учебнаго округа, отъ казенной и судебной палать, отъ печерской гимназіи, отъ подольскаго духовнаго училища, отъ коллегіи Павла Галагана, отъ софійскаго училища, отъ женскихъ духовныхъ училищъ, отъ кіевской еврейской общины и отъ сельскаго духовенства разныхъ утводовъ. Поздравленія отъ 1 ч. длились до 21, ч. Кромв того были получены по почтв и телеграфу болье 200 привътствій изъ разныхъ мъстъ Россіи и даже изъ заграницы. Въ 4 часа въ Софійскомъ митрополичьемъ домъ данъ былъ юбиляру по подпискъ духовенствомъ и дъятелями духовно-учебныхъ заведеній объдъ, на которомъ присутствовало до 200 лицъ. 9 сентября Е. И. В. Великая Княгиня Александра Петровна давала объдъ въ честь юбиляра у себя.

#### ОПЕЧАТКИ.

Въ сентябрской внижкъ: "Православнаго Обозрънія" въ статью Н. Горбова "Неясныя стороны русской народной школы" вкрались слъдующія опечатки:

| Стр. 160, стр. 20 св., | напечатано: дёйствительности, слёдуеть: дёй-                                        |
|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| Стр. 161, стр. 12 св., | ственности.<br>послѣ слова: объемѣ-должно вставить: школь-                          |
| (1 101                 | наго курса, о значенія психологія для                                               |
| Стр. 161, стр. 2 сн.,  | скобка должна стоять передъ словами: при<br>посредствѣ; передъ: снова—она не нужна. |
| Стр. 166, стр. 18 сн., | напечатано: возрождении, слъдуетъ: вырождении.                                      |
| Стр. 168, стр. 5 св.,  | напечатано: инимо - техническому, слалуеть:                                         |
|                        | мнемотехническому.                                                                  |

#### IIPABOCLABHOE OBO3PSHIE.

| Стр. 170, стр. 7 с                          | н., напечатано: жидкообразное, слудуеть: газооб- |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| Стр. 172, стр., 17 с<br>Стр. 175, стр., 9 с |                                                  |
| Стр. 192, стр., 7 с                         | тель-практивъ.                                   |
| Стр. 199, стр., 14 с                        |                                                  |

## объявления.

#### вышла и продается книга

## **М. Н. КАТКОВЪ.** 1863 годъ.

# СОБРАНІЕ СТАТЕЙ ПО ПОЛЬСКОМУ ВОПРОСУ,

понъщавшихся въ Московскихъ Въдомостяхъ, Русскомъ Въстникъ и Современной Лътописи.

ВЫПУСКЪ І-й 662 стр. Ціна 3 руб., сь пересылкой 3 руб. 50 кол. " II-й 766 " " 3 " 3 " 3 " 3 " 50 "

#### съ портретомъ М. Н. КАТКОВА.

Получать можно въ конторѣ тниографіи Московскаго университета.

ВЪ КНИЖНЫХЪ МАГАЗИНАХЪ НОВАГО ВРЕМЕНИ

#### (A. C. CYBOPHHA).

Москва, Петердуръ, Харьковъ и Одесса.

Поступило въ продажу

полное собрание сочинений

## И. С. АКСАКОВА.

ТОМЪ СЕДЬМО,Й. ОБЩЕЕВРОПЕЙСКАЯ ПОЛИТИКА.

Статьи разнаго содержанія. Ціна 1 руб. 50 кол., съ пересылкой 2 руб., на веленевой бумагі 2 руб. 50 кон., съ пересылкой 3 руб.

#### ТАМЪ ЖЕ ПРОДАЮТСЯ:

ТОЖЕ. Томъ І. Славянскій вопросъ, Ц. 1 р. 50 к. съ перес. 2 р. ТОЖЕ. Томъ П. Славянофильство и западничество. Ц. 1 р. 50 к., съ пересылкой 2 руб.

ТОЖЕ. Томъ Ш. Польскій вопросъ и Западно-Русское діло. Еврейскій вопросъ. Ціна 1 руб. 50 коп., съ пересылкою 2 руб.

ТОЖЕ. Томъ IV. Общественные вопросы по церковнымъ дѣламъ. Свобода слова. Судебный вопросъ. Общественное воспитаніе. Цѣна 1 руб. 50 коп., съ пересылкою 2 руб.

ТОЖЕ. Томъ V. Государственный и Земскій вопросъ. Статьи о нѣкоторыхъ историческихъ событіяхъ. Цѣна 1 руб. 50 коп., съ пересылкою 2 руб. Велен. экз. по 2 руб. 50 коп., кромъ третьяго тома, цѣна котораго 2 руб., съ нересылкою по 3 руб.

ТОЖЕ. Томъ VI. Прибалтійскій вопросъ. Внутреннія діла Россін.

#### СБОРНИКЪ СТИХОТВОРЕНИЙ.

Съ портретомъ автора. Цѣна 1 руб. 50 ков., съ перес. 1 руб. 75 к.

#### **ΒΙΟΓΡΑΦΙЯ Θ. И. ΤЮΤЧΕΒΑ**.

Цізра 1 руб., съ пересылкою 1 руб. 75 коп., на веленовой бумагіз 1 руб. 50 коп., съ пересылкою 1 руб. 75 коп.

#### вышла новая книга.

#### ТАВРИЧЕСКАЯ ЕПАРХІЯ

Преосвящ. ГЕРМОГЕНА, Епископа Псковскаю и Порховскаю. Псковъ. 1887. Цена 1 руб. 70 кон., съ пересылкою 2 руб.

50-я глава Коричей книги какъ историческій и практическій источникъ русскаго брачнаго права. Заслуженнаго ординарнаго профессора мосвовскаго университета А. Павлова, Москва. 1887 г. Цйна 3 рубля.

О западныхъ въроисповъданияхъ. Запиеки, составленныя для юнкеровъ 3-го военнаго Алексанаровскаго училища прот. А. М. Иванцовынъ. Платоновынъ. Москва. 1887 г. Цёна 50 коп., съ пересылкой 60 коп. Получать можно у автора—законоучителя 3-го военнаго Александровскаго училища, Знаменка, домъ училища.

**Дътскія игры**, преимущественно русскія (въ связи съ исторіей, этнографій, педагогіей и гигіеной) (съ 150 рисунками) Е. А. Покровскаю. Ц. 2 р. продается въ книжномъ магазинѣ А. А. Карцева и др.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА На новый еженедъльный литературно-политический журналъ

# "ПРАВДА",

который будеть выходить въ С.-Петербурги съ 1 января 1888 года, подъ редакціей М. М. Кояловича, по следующей программе: І. Статьн по текущимъ вопросамъ русской жизни. - II. Статън по вопросамъ внѣшней политики. - III. Систематическія обозрѣнія событій въ Россіи и заграницею.-IV. Статьи по вопросамъ экономическимъ. - V. Философско богословскія статьи и очерки развитія современной науки.--VI. Художественно-бытовые очерки, разсказы, повъсти и романы, какъ оригинальные, такъ и переводные, стихотворныя произведенія, поэмы и проч. -- VII. Критика и библіографія русскихъ и иностранныхъ произведеній. Статьи о текущей русской журналистикь.--- VIII. Сообщенія изъ провиндіи и преимущественно изъ западной Россіи и привислянскаго края о положении и задачахъ русскаго государственнаго дъла.---IX. Судебная лётопись.-Х. Фельетонъ.-ХІ. Разные факты, сообщенія, происшествія, слухи, и проч., преимущественно свидітельствующія о ростѣ и развитіи государственныхъ, земскихъ и общественныхъ силъ Россіи и славанства. — ХІІ. Спорть. — ХІІІ. Замътки по вопросамъ образовательныхъ искусствъ, въ популярной формѣ.---XIV. Объявленія.

Въ журналѣ изъявили согласіе участвовать иногіе извъстные писатели и ученые.

#### подписная цъна:

| на | годъ          | съ | доставкою | Ħ | пересылкою | 6 | руб., | загр <b>анн</b> цу | 10  | pyő.         |
|----|---------------|----|-----------|---|------------|---|-------|--------------------|-----|--------------|
|    | полгода       |    | n         |   | <b>77</b>  | 4 | n     | n                  | 6   | n            |
| "  | 3 <b>Mess</b> | ЦЯ | "         |   | <b>n</b>   | 2 | 77    | 70                 | - 4 | <del>,</del> |

. Подписва принимается: для городскихъ подписчиковъ — въ конторѣ ири книжномъ магазинѣ Цинзерлинга, на Невскомъ проспектѣ, противъ Гостиннаго двора, д. Ж 46; иногородные адресуютъ подписныя деньги въ редакцію журнала "Правда", С.-Петербургъ, Бассейная ул., д. № 8, кв. 6.

Редакторъ-издатель М. М. Кояловича.

#### БОЛЬШАЯ ВЖЕДНЕВНАЯ ПОЛИТИЧЕСВАЯ, УЧЕНАЯ И ЛИТВРАТУРНАЯ ГАЗЕТА

## СЫНЪ ОТЕЧЕСТВА

(ИЗДАНІЕ ОСНОВАНО ВЪ 1812 ГОДУ).

Вступивъ съ 4-го числа октабря 1887 года въ семьдесятъ шестой годъ своего существованія, газета съ 1го ноября вновь реформировама, значительно дополнева новыми отдёлами и увеличена въ форматѣ до размѣра большихъ столичныхъ газетъ (безъ повышенія подписной дѣны) и по своей обширной программѣ, всесторонней разработвѣ современныхъ вопросовъ и своевременному сообщенію выдающихся новостей, какъ изъ русской, такъ и иностранной жизни, можетъ вполнѣ замѣнить собою.



- 2 -

дорогую по подписной цене газвту и сженидельный журналь.

При воскресныхъ нумерахъ разсызается приложеніе въ видё еженедбльпаго

### ИЛЛЮСТРИРОВАННАГО ЖУРНАЛА,

въ который войдутъ: историческіе и современные повѣсти, романы, разсказы (оригинальные и переводные), портреты современныхъ и историческихъ дѣятелей, рисунки бытовые, историческіе и современ-

ные преимущественно изъ русской жизни, а также каррикатуры. Ежемъсячно при одномь изъ воскресныхъ нумеровъ прилагаются къ домашнему производству

#### "МОДЫ и РУКОДЪЛЬЕ"

съ приложеніемъ образдовъ вышивокъ, вязаній и другихъ дамскихъ рукодѣлій, а также выпиловочныхъ работъ цри объясненіи производства работъ и указаніи матеріала.

Гг. подписчики, выславше сполна годовую подписную плату до 1 января, имѣютъ право получить на выборъ одну явъ трехъ нижеозначенныхъ картинъ-олеографій, отпечатанныхъ въ нѣсколько красовъ на эстампной бумагѣ съ лакировкою и рельефомъ:

1) "крещеніе Кіевлявъ прп св. князё Владимірё" (издава въ виду наступающаго 900-лѣтія—15 іюля 1888 г.). Размёръ карт.: 1 арш. 2 верш., выс. 14 верш.

2) "Смерть Ивана Сусанина" (изданіе второе тождественное съ первымъ). Размѣръ картины: 1 аршинъ, высота <sup>8</sup>. даршина.

3) "Дѣвичникъ въ Малороссін" (съ картины профес. А. Маковскаго). Размѣръ картины длина 1<sup>1</sup>/2 аршина, высота 1 аршинъ.

Желающіе получить, кромі одной (безплатной) картины— остальныя дві, благоволять выслать за каждую по 1 руб. и на доставку прибавить по 10 к. за экз. (если требованіе трехь картинь будеть одновременно.

#### подписная цена ежедневной газеты "сынъ отечества"

#### съ еженедальными и еженасячными иллюстрированными придеженіями:

Безъ доставки и пересылки: на годъ 7 руб.—на 6 мѣс. 3 р. 60 н. Съ доставкою и пересылкою: на годъ 8 руб.—на 6 мѣс. 4 р. 50 к.

Желающіе получить картину-олеографію благоволять выслать 80 к. Безъ этой приплаты премія не высылается. Въ разсылкѣ олеографій соблюдается очередь поступленія требованій.

За редактора М. КУПЛЕТСКИЙ. Издатель С. ДОБРОДФЕВЪ.

Адресъ Главной Конторы: Спб., Невскій пр., у Аннчкина коста, д. № 68-40.

#### въ 1888 году

#### ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

будуть издаваться по прежде утвержденной программы:

## "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ".

#### журналь научнаго содержанія и характера.

Въ немъ будутъ помъщаться научныя статьи по всъмь отраслямъ наувъ, преподаваемыхъ въ духовной Академіи, по предметамъ общезанимательныя, по изложенію доступныя большинству читателей.

При журналь будуть помъщаться переводы творевій

#### блаженнаго Іеронима и блаж. Августина,

которые въ отдъльныхъ оттискахъ будутъ служить продолженіемъ изданія подъ общимъ названіемъ:

### "БИБЛІОТЕКА ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦОВЪ И УЧИТЕЛЕЙ Церкви западныхъ".

Указомъ Св. Синода отъ <sup>3</sup>, 19 февраля 1884 года подниска какъ на журналъ "Труды Кіевской Духовной Академіи", такъ и на "Библіотеку твореній св. отцовъ и учителей церкви западныхъ" рекомендовань для духовныхъ семинарій, штатныхъ мужскихъ монастырей, казедральныхъ соборовъ и болѣе достаточныхъ приходскихъ церквей.

"Труды Кіевской Духовной Академін" будуть выходить сжемисячно книжками оть 10 до 13 листовъ.

Цівна за водь съ пересылкою "Трудовъ Кіевской Духовной Академін"—7 руб.

Адресь: въ Редавцію Трудовъ, при Кіевской Духовной Академін, въ Кіевѣ.

Можно также подписываться въ внижныхъ магазинахъ: 1) Н. Я. Оглоблина, въ Віевѣ, на Крещативѣ; 2) Игн. Л. Тузова—въ С.-Петербургѣ; 3) А. Н. Ферапонтова — въ Москвѣ; 4) Е. П. Расиопова — въ Одессѣ.

Въ редавціи можно получать "Воскресное Чтеніе" за слѣдующіе годы существованія журнала при Академіи: 1837—1872 гг. Цѣна 2 р. 60 к. за годъ съ пересылкою. Воскресное Чтеніе за 1879—1883 гг. по 4 р. за экземпларъ съ пересылкою.

Епархіальныя Въдомости за 1880, 1881 и 1882 гг. (въ сброшюрованномъ видѣ) по 3 руб. 50 коп., а за 1883, 1884, 1885 в 1886 г. по 4 руб. за экземпляръ съ пересылкою.

"Труды Кіевской Духовной Академін" продаются по уменьшенной имню: 1860—1866, 1868 гг. по 2 р. 60 к.; за 1869—1873 гг. по 4 р.; за 1874—1878 гг. по 5 р. съ пересылкою, за 1879—1882 гг. по 6 р.; за 1883—1886 гг. по 7 р. съ пересылкою. Экземпляры "Трудовъ" за 1884 г. всъ распроданы.

Мѣсячные книжки "Трудовъ" 1860 – 1873 гг. отдѣльно продаются по 65 коп., съ пересыякою 75 коп.

Digitized by Google

- 4 -

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЈЪ

# "СТРАННИКЪ"

на 1888 годъ.

(ВОСЬМОЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ ПОДЪ НОВОЮ РЕДАВЦІЕЙ).

Журналь "Странникъ" съ октября 1880 года издлется новою редакціей по слёдующей програмыё.

1) Богословскія статьи и ислідованія по разнымь отраслямь общей церковной исторіи и историко-литературнаго знавія, - преимущественно въ отделахъ, имеющихъ ближайшее отношеніе къ православной восточной и русской жизни. 2) Статьи, изслёдованія и необнародованные натеріалы по всъмъ отдъламъ русской дерковной исторія. 3) Бесъды, поученія, слова и ричи извъстнийшихъ проповидниковъ. 4) Статьи философскаго содержанія по вопросамъ современной богословской нысли. 5) Статьи публицистического содержания по выдающимся явленіямъ церковной жвзви. 6) Очерки, разсказы, описанія, знакомящія съ укладомъ и строемъ дерковной жизни вообще христіанскихъ исповъданий, особенно-съ жизныю пастырства и преимущественно у славянъ. 7) Бытовые очерки, разсказы и характеристики изъ области религіознаго строя и правственныхъ.отношеній нашего духовенства. общества и простаго народа. 8) Внутреннее церковное обозрѣніе и хроника спархіальной жизни. 9) Иностранное обозрение: важнейтія явленія текущей церковно-религіозной жизни православнаго и неправославнаго міра на востокѣ и западѣ, особенно у славянъ. 10) Обворъ русскихъ духовныхъ журваловъ и епархіальныхъ въдоностей. 11) Обзоръ свётскихъ журналовъ, газетъ и книгъ; отчеты и отзывы о помъщаеныхъ танъ статьяхъ, имѣющихъ отношеніе къ програмия журнала. 12) Библіографическія и вритическія статьи о новыхъ русскяхъ кангахъ духовнаго содержанія, а также и о важнѣйшихъ произведеніяхъ иностранной богословской литературы. 13) Квяжная лётопись: ежемесачный указатель встахъ вновь выходящихъ русскихъ книгъ духовнаго содержанія; краткіе отзывы о новыхъ книгахъ. 14) Хроника важизй**тихъ** церковно-административныхъ распоряжений и указовъ. 15) Раз. ныя отрывочныя извѣстія и замѣтки; корреспонденціи; объявленія.

Журналъ выходитъ ежемѣсячно, княгами отъ 10 до 12 и болѣе листовъ. Подписная плата: съ пересылкою въ Россіи и доставкою въ С.-Петербургѣ ШЕСТЬ РУБЛЕЙ; съ пересылкою за границу в о с в мь рублей. Адресоваться: въ редакцію журнала "Странникъ", въ С.-Петербургѣ (Невскій просп., д. № 167).

Редакторы-издатели: А. Васильковь. -А. Пономарев.

6 -

## "РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ"

ЕЖЕНЕДБЛЬНЫЙ ИЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ ЖУРНАЛЪ

#### въ 1888 году.

1) 52 еженедъльныхъ нумера большаго формата, съ иногимприсунками.

2) 6 томовъ литературныхъ прибавления.

3) Роскошная премія олеографія.

### "ВИДЪ ІЕРУСАЛИМА ПРИ ЛУННОМЪ СВЪТБ"

"Русскій Паломникъ" одобренъ: 1) Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодъ для духовно-учебныхъ заведеній, а также для библіотекъ епархіальныхъ и благочинническихъ; 2) Ученымъ Комитетомъ Министерства Народнаго Просвъщенія; 3) Главнымъ Управленіемъ военно-учебныхъ заведеній; 4) Коммиссіею городскихъ училищъ при С.-Петербургской думъ и 5) Училищнымъ Совътомъ при Св. Синодъ внесенъ въ синсокъ внигъ для церковно-приходскихъ школъ, одобренный Г. Оберъ-Прокуроромъ Св. Синода.

Вт. паступлющемъ, четвертомъ году изданія журнала редакція мамърена произвести въ журналъ рядъ существенныхъ улучшеній по всъмъ огдъламъ журнала.

І. Литературный отдёль «Русскаго Паломника» въ наступающемъ году будет: увеличенъ почти въ полтора раза и дастъ читателямъ массу интереснаго и разнообразнаго чтенія: путешествія по св. мѣстамъ; онисавія св. мѣстъ, св. иконъ и другихъ святынь Россіи и Востока, Св. Земли, Синая, Египта, Греціи, Сиріи, Сербіи, Болгаріи и пр. православныхъ странъ; житія святыхъ; біографіи іерарховъ Россіи и Востока, сва; историческіе повѣсти и разказы; разсказы изъ библейскаго и свансельскаго быта; повѣсти и разказы изъ религіозной жизни русскаго народа и русскаго духовенства; стихотворенія; описанія приключеній православныхъ миссіонеровъ; популярные очерки изъ всѣхъ отраслей церковной науки; церковно-газетныя свѣдѣнія и пр.

Въ 1888 г. будуть помъщены между прочныь, слъд. статья: "Сатурнинт" (историч. повъсть изъ эпохи гоненій), "Пустыница" (разсказь изъ жизни древнихъ подвижниковъ), "Анастасій" (историч. повъсть изъ времени паденія Царьграда), "Мучениц» за въру" (повъсть изъ жизни св. Варвары), "По Святой землъ" (описаніе путешествія), "Письма съ Асона" (разсказы, въ формъ писемъ, о его святыняхъ п подвижникахъ), "Святыняхъ Кіева" и множество другихъ статей.

Всё помѣщаемыя въ журналё статьи будутъ заканчиваться въ непродолжительномъ времени послё начала и ни въ какомъ случаё не будутъ растягиваться на большое число нумеровъ. Большія по объему литературныя произведенія будутъ выдёлены редакціею въ особыя приложенія, которыхъ въ будущемъ году на первый разъ редакція дастъ шесть томовъ, каждый не менёе 10 листовъ (160 стр.) убористой печати. Для этихъ приложений редавція имбетъ слёдующія сочиненія:

1) Календарь-указатель всёхъ православныхъ святынь, особенно же св. мощей и св. иконъ. Календарь этотъ будетъ первымъ приложеніемъ и разоплется съ № 1.

2) "Осада Іерусалима" (большая историч. повѣсть, рисующая послѣдніе дни Св. Града).

3) "Священная географія" или описаніе всѣхъ священныхъ мѣстностей (съ планами и картами).

4) "Каллиста" (большая историч. повъсть изъ временъ гоненія при Декіи).

5) "Праотецъ Авраамъ" и его время (большой біографическій разсказъ) и др.

П. "Художественный" отдёль журнала въ 1888 году будеть также улучшень и значительно увеличень. Въ немь будеть помёщено множество разнообразныхъ рисунковъ: виды св. мёсть, св. обителей, храмовъ иллюстраціи къ статьямъ; портреты архипастырей, копіи съ картинъ знаменитыхъ мастеровъ, снимки съ св. иконъ, планы, карны и проч.

Большинство рисунковъ будутъ оригинальные, спеціально исполненные для "Русскаго Паломника".

Кромѣ того всѣмъ годовымъ подписчикамъ въ 1888 году будетъ разослана роскошная премія, большая, художественно исполненная многими красками олеографія "Видъ Іерусалима при лунномъ свѣтъ". Картина эта будетъ разослана тщательно укупоренною, на скалкъ.

Ц́ѣна "Русскаго Паломника": на годъ, со всѣми преміями и приложеніями 6 руб. съ пер. Безъ преміи и литер. приложеній 5 руб. съ пер. Допускается разсрочка. Пробный № высылается за 2 семикоп. марки.

Адресь редакціи: С.-Петербургъ, Владимірскій пр., д. 13.

Редавторъ-Издатель А. Поповицкий.

1888

О ПОДПИСКЪ НА ЖУРНАЛЪ

1888

## БИБЛІОГРАФЪ

въстникъ литературы, науки и искусства.

4.й годъ изданія.

Журналь предназначается для любителей и собирателей книгь, библіофиловь, учебныхь заведеній, библіотекарей и книгопродавцевь.

выходить ежемъсячно-выпусками.

Ученымъ комитетомъ министерства народнаго просвёщенія рекомендованъ для основныхъ библіотекъ всёхъ среднихъ учебныхъ заведеній мужскихъ и женскихъ.—Учебнымъ комитетомъ при Св. Синодъ одобренъ для пріобрётенія въ фундаментальныя библіотеки духовныхъ семинарій и училищъ въ качествѣ справочной книги. — По распоряженію военно-учебнаго комитета помѣщенъ въ основной каталогъ для офицерскихъ библіотекъ.

Въ I отдѣлѣ журнала помѣщаются: 1) историческіе матеріалы: статьи, замѣтки, разысканія и сообщенія историко-литературныя, библіографическія и библіофильскія; статьи и замѣтки по исторіи книгопечатанія. книжно-торговой и издательской дѣятельности; извѣстія о писателяхь и художникахъ, біографін; некрологи и проч.; 2) техническія статьи по части графическихъ искусствъ; 3) обозрѣніе современныхъ произведеній литературы, науки и искусства: отзывы и замѣтки о новыхъ книгахъ и т. п.; 4) разныя мелкія замѣтки и извѣстія.

Во II отдѣдѣ, преимущественно справочномъ, помѣщается полная библіографическая дѣтопись, въ которую входятт: 1) каталогъ новыхъ книгъ; 2) указатель статей въ періодическихъ изданіяхъ; 3) Rossica; 4) постановленія и распоряженія правительства по дѣламъ печати и т. п.; 5) объявленія.

Подписная цѣна: за годъ: съ доставкой и пересылкой въ Россіи 5 р. заграницу 6 руб., отдѣльно нумеръ 50 коп., съ пересылкой 60 коп.

Плата за объявленія: страница—8 руб.; <sup>3</sup>/<sub>4</sub> страницы—6 руб. 50 к.: <sup>1</sup>/<sub>2</sub> страницы—4 р. 50 к.; <sup>1</sup>/<sub>4</sub> страницы—2 р. 50 коп.; <sup>1</sup>/<sub>8</sub> страницы— 1 р. 50 коп.

О новыхъ книгахъ, присиласныхъ въ редакцію, печатаются безплатныя объявленія или помъщаются редензіи.

Подписка и объявленія принимаются въ редакціи (С.-Петербургъ, Обуховскій проспектъ, домъ № 7, кв. № 13), въ книжномъ магазинѣ "Новаго Времени"—А. Суворина (Спб., Невскій просп., домъ № 38), въ антикварной книжной торговлѣ "Посредникъ" (Спб., Невскій пр., д. № 34, противъ Думы) и въ антикварной книжной торговгѣ П. Шибанова (Москва, Старая площадь). Кромѣ того подписка принимается во всѣхъ болѣе извѣстныхъ магазинахъ.—Гг. иногородные подписчики и заказчики объявленій благоволятъ обращаться непосредственно въ редакцію.

Оставшіеся въ ограниченномъ числѣ полные комплекты "Библіографа" за 1885 и 1886 гг. можно нолучать въ редакціи и въ болѣе извѣстныхъ книжныхъ магазинахъ по 5 р. (съ дост. и перес.) за годовой эксемпляръ. Тамъ же можно получать изданныя редакціею брошюры: 1) Сборникъ реценвій и отзывовъ о книгахъ до русской исторія, № 1, ц. 60 коп. 2) Библіографич. указатель книгъ и статей о св. Кирилав и Мебодіи, ц. 40 к.—Книгопродавцамъ обычная уступка.

Редавторъ Н. М. Лисовский.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета цечатать дозволяется. Москве. Ноября 16-го 1887 года.

Цепворъ сели. Ісания Петропасловский.



11 و من و

[...

ार ट

11.

şż

в<sup>е</sup> гС

£

ý.

IJ

t

ġ.

#### ВЪ ДЕНЬ ВВЕДЕНІЯ ВО ХРАМЪ ПРЕСВЯТЫЯ ДЪВЫ БОГОРОДИЦЫ.

преосвященнаго няканора, архіепископа херсонскаго в одесскаго.

«Имбаше первая скисія оправданія'службы, святое же дюдское. Скинія бо сооружена бысть рервая, въ нейже світильникъ и правека и предложеніе хліб'овъ, аже глагодотся святая. По вторій же завібсі скинія глагодемая святая святыхъ» (Евр. 9, 1—7).

Этоть апостоль, говорн объ устройствъ ветхозавътной скини, читается воть въ праздникъ Введенія во храмъ Пресвятыя Дъвы Маріи, какъ и въ накоторые другіе Богородичные праздники, напр. въ день Покрова Пресвятыя Богородицы. Какой бы въ этомъ былъ смыслъ? Какое соотношеніе имъется между этимъ апостольскимъ чтеніемъ и лицомъ Пресвятыя Дъвы Богородицы? Какан связь между устройствомъ древней ветхозавътной скиніи и празднуемымъ нынъ событіемъ Введенія во храмъ Пречистыя Богоотроковицы Маріи?

Благоговъйно вникнемъ въ то, что хочетъ сказать св. апостолъ Павелъ этимъ апостольскимъ чтеніемъ изъ посланія къ Евреямъ, которое въ урочныя годовыя времена неотложно намъ предлагается, но немногими изъ насъ сколько-либо понимается, а слёдовательно немногими и принимается. Пронесется въ нашихъ ушахъ во храмъ громозвучный голосъ читающаго и н

-40

православное овозръние.

всегда понимающаго діакона звукомъ мъди звенящей и кимвала звяцающаго и разбудить отголоски въ углахъ общирнаго храма, но увы! отголоски не въ умахъ нашихъ и сердцахъ. Стъны сдълали свое дъло, отразили звукъ, конечно не понявъ и не усвоивъ его. На то онъ и стъны. А мы?... Постараемся же понять и усвоить то, чему жедаетъ поучить насъ св. апостолъ въ сей знаменательный праздникъ.

Ветхозавѣтное священство, - разсужнаеть св. апостоль Павель въ послания къ Евреямъ, - ветхозавѣтныя приношенія даровъ и мертвъ, всткозавѣтная скинія, все ся устройство и всё совершавшіяся въ ней богослужебныя чинопослѣдованія, - все это служило образомъ и тёнью небеснаго, какъ и сказано было Монсею, когда онъ приступалъ къ совершенію скинія: "смотри", -сказано, --, сдѣлай все по образу, показанному тебѣ на горѣ".

Это сказано при такихъ обстоятельствахъ. Когда сыны Израилевы изведены были изъ Египта, проведены сквозъ Чермное море и поставлены у подножія горы Синая; когда съ вершины горы Синая Господь Богъ изрекъ уже десять заповъдей и главныя основоположения Своего закона; когда изранльтяне вступили въ завъть съ Богомъ, поклявшись соблюдать Его законъ, --послъ этого посредникъ между Богомъ и израильтянами, ходатай Ветхаго Завъта пророкъ Моисей воззванъ былъ на вершину горы Синая дли подученія оть Бога подробныхъ разъясненій закона Божія, гдв на вершинъ Синая и пребываль въ усдиненія и пость сорокъ дней и сорокъ ночей. Тамъ въ это время Господъ Богъ изрекъ Моисею основоположения и относительно устройства ветхозавётнаго богослуженія. Тамъ же Господь изрекаеть Свою волю относительно устройства и перваго храма Ему единому истинному Богу. Этимъ первымъ храмомъ п была скинія Монсеева, подвижная переносная палатка. Приступая въ наставлению относительно устройства скинін, Господь говорить Моисею: "скажи сынамъ Израидевымъ, чтобъ они сделали Мне приношения. Отъ всякаго человъка, у котораго будеть усердіе, принимайте приношение Мив. И устрой Мив святилище, и буду обитать посредн васъ. Все сдвлайте, какъ я показываю тебъ, и образецъ скинін и образецъ всвхъ сосудовъ ся. Такъ и савдайте". -- Затвиъ Господь изрекаеть Моисею подробныя наставленія, какъ должна быть устроена скинія со всёми ся принадлежностими. Въ за-

618

влючение же этихъ наставлений Господь говорить Монсено: "Вилиь, смотри, да сотворищи по образу, показанному тебв на горв".

11

4

tî.

Æ

j,

Ż

ŝ.

F.

6

۴,

f,

ģ.

1

ĩ

Ŷ

٦

5

it.

Обратите вишмание на то, что Монсей, когда пребывалъ на вершина горы Синая, бесёдоваль съ Богомъ, быль не ва обыкновенномъ человаческомъ состояния, но въ састояния пророческаго восхищенія, вдохновенія, прозрънія. Посему нежьзя представлять дело такъ, что Богъ, возседая или стоя на вершине горы, бествоваль съ Монсеемъ просто, какъ обыкновенный человакъ бесадуетъ съ другимъ человакомъ. Бесада Бора съ Монсеемь усты во устомъ свидетельствуеть только о необычайной близости собесвдующихъ. Несомивнио, что въ своихъ бесвдахъ съ Моиссемъ Богъ не принимаетъ на себя лица человъческого. Бесвда Божія была только человвнообразна; но въ какой мирв, мы это постигнуть не можемъ. Нельзя представлять и такъ, что Богъ представняъ Монсею чертежи или рисунки скинін и всвхъ ея принадлежностей. Дъдо безъ-сомнанія проясходило такъ, что Богъ привелъ великаго угодника своего Монсея въ такое исключительное возвышенное состояние пророческаго вдохновенія, что Моисей слышаль глась Божій, уразумаваль волю Божію и виділь нікоторые Божественные предметы; которые,--само собою разумъется, —имъли безконечно болъе возвышенное и глубовое знаменованіе, чвиъ имвлъ бы архитевторскій чертежъ скинін съ ея частями и сосудами. Что и какъ именно Моисей видель, мы вполне уразуметь это не можемъ. Но, объясная это, св. апостолъ Павелъ даетъ намъ уразумъть, что Монсей видвлъ некоторые предметы небесные, видвлъ небесную двйствительность, которая на небъ отъ въка была предопредвлена, да тамъ же на небѣ въ условіяхъ вѣчности она была уже и совершившеюся действительностію, а на земле еще имела совершиться во времени и затвиъ закончиться опять же на небв. Въ небъ Моисею показана была небесная двйствительность съ твиъ, чтобы онъ на земле устроилъ образъ, отражение, твиь, оттвнокъ небеснаго, и устроилъ съ твиъ опять, чтобъ устроенные Монсеемъ на земль образы, отражения, твни, оттанки небес-. наго были предначертаніемъ, предъизображеніемъ того, что имъло совершиться въ Новомъ Завътв на земле и закончиться на небъ.

Вникните. Это недегко для понцманія; это сущиость богооткровеннаго священно-церковнаго ученія о прообразахъ. Въ

40\*

- данномъ обстоятельствъ въ глубь богоотвровеннаго смысла о провбразахъ входять,--такъ сказать,---тря исмента: во-первыхъ, небесная явиствительность, которую Богъ открыхъ Монесю; вовторыхъ, отображение этой дийствительности пли оттиноны-въ - томъ, что Монсей устрояеть по образу вяденной наз небесной - действительности; и въ-третьихъ---та дальнейшан действительность, на которую указывали устроенныя Моиссень изображе-- нія, которая имъла совершиться въ Новомъ Зав'ять на земля и завершиться на небь въ въчности. Называя болье или менье предметы дивнато событія по имени, должно сказать точние: вии двять Монсей на небъ предопредвление Божие о первосвященияческонъ служении Сына Божія; устроиль отображение этого предопредвления въ екинии и чинопоследованияхъ ветхозаветнаго богослужения; в свиния съ своими чинопоследованиями предъизображала пришествіе въ міръ Сына Вожія, Его крестную смерть и ввиное искупленіе Имъ рода человвиескаго, ввиное удовлетвореніе правда Божіей.

Обънснивъ такимъ образомъ, что ветхозавътная скинія была. отображениемъ въчнаго избеснаго и прообразованиемъ будущаго новозавътнаго, апостолъ Павелъ раскрываеть далве,какое устройство имвля ветхозаввтная скинія. Это и есть дневное ятеніе. И первый Ветхій Завёть, - разсуждаеть св. апостоль, -- имель постановления о богослужении п святилище земное. Ибо устроена была скинія и устроена такъ. Скинія была храмъ переносный. Когда, странотвуя по пустынъ, израильтяне поднимались въ путь, то снимали и скипію. А когда останавливались и располагались станомъ, то водружали и расвидывали переносную налатку скини. Скинику составляли три части: дворъ, святилище и святое святыхъ. Для устройства двора ставили столбы продолговатымъ · четыреугольникомъ и на столбы навъпивали завъсы; сверху ни чёмъ не покрывали; входъ закрытъ былъ завъсою; по входъ во дворъ главнымъ священнымъ предметомъ былъ жертвенникъ, на которомъ сожигались жертвы. Во дворъ входилъ весь народъ. Прямо противъ входа во дворъ, за жертвенникомъ внутри двора, стояла крытая и также продолговато-четыреугольная палатка. Она состояла изъ столбовъ, на которые вѣшались завѣсы; сверху накидывался покровъ; вся палатка раздѣлялась внутреннею завъсою на двъ неравныя части. Передния, большая часть назы-

валась святилище, а задняя, меньшая -- овятое святыхъ. Входъ во святилище закрывался оть двора вавесою. По входе за эту завасу, внутон святилища представлялись взору том овященные , предмета: справа столъ-трапеда предложенія, на которой всегда по семи дней безъ перемъны, дежело 12 харбовъ предложения, по числу двёнацияти колёнъ израилевыхъ; слёва у стёны семисвъщный свъщникъ съ семью свътильнинами, на которыхъ неугасимо горбять слей; а прямо противъ входа у внутренией заввсы стоять золотой столикь, жертвеннивь налильный, на которомъ поутру и вечеронъ всякій день воспурялся онмівмъ Богу. Въ эту часть скиніи во святилище входили только первосвященныхъ и священники. Наконецъ за внутреннею завъсою, въ третьей священныйшей части, ноторая и называлась святое святыхъ,---томъ посредний стоядъ вивотъ или ковчегъ завъта, особо устроенный обложенный золотомъ ящикъ; внутри :нивота лежали богописанныя скрижали десятословія; оть страны же ковчега выв его накодилась стамна (зодотая чаща) от манною и жевал Авронови провябшій; туть же складывались, и всв овященныя ванги, написанныя Монссемъ и послъдующими пророками. Киноть завита закрывался зелотою прышною, которая называлась очистилище. Надъ кивотомъ, навлонивъ въ нему лица, стояни два золотые хорувния, которые простирали свои прыныя друго въ другу, какъ бы осъяля очистилище. Крыщива вивота названа очистилищень потому, что резъ въ году, въ день все-HAUOAHEEO IIOZASHIA. BO CBETOG CBETEXTE BXORELTE OREETE TOALEO первосвященных и возлагаль очнотительную жертвенную хровь на очнотилные. Ообняеное врыльями херувнидва, очистилные было саною свищенною частию скиния, было простолокъ, на воторонъ Господь незейдада и вообщеняваль Свое особое присутотніе. Гоопонь говорять Монсено: положи въ ковчеть отвровеніе (спринали завуда). Сдвавё вадь ховчегомъ врышку очистнанще неъ чнотаго золота. И сдалай поъ золота двукъ керувимовъ. Одвлай одного херувные съ одного прая, а другаго херувима съ другаго края. И. будуть херуваны съ распростертыми вверхъ крыньями, а: лицами своями будуть обращены другь къ пругу, навлоният лица из сочиствлинну. И нолоки кранику в очнонивина на кончеры (Театы Я: буку отпрываться лебя нарово-1) рить ; съ любою неде « очистна ещейъ, ; месреди двукъ ixерувныовъ, į

которые мадъ вовчегомъ завёта, —о всемъ, что ни буду заповёдывать сынамъ израилевымъ" (Исх. 25). При такомъ устрействё, —учитъ апостолъ Павелъ, —во дворъ сниніи входялъ весь народъ моляться и примосить жертвы; въ первую честь самой скимін всегда входили священники совершать богослуженіе (перемъють хлёбы предложения, возжирёть седыновёщенить и воскурять симіамъ кадильный); во вторую же часть самой скимія, во святое святыхъ, входилъ тольно однанды въ годъ однуъ только первоовященникъ съ жертвенною провію, ноторую въ деяъ всенародиаго покаянія (около половины нашего семтября) приносиль за себя и за гръхи невъдънія народа.

Воть оно все здась-нынашнее апостольское чтеніе, своимъ содержаніемъ. Чтожъ оно энаменуеть? Воть вкратця сущность объяснения, предлагаемаго самимъ апестоломъ Павломъ. Веткозавётный нервосвященных в все встхозавётное священство, всё приносямые въ Ветхонъ Завёте деры и жертвы, саная скинія и уставы богослуженія-все это было отображеніснь и твнью небеснаго и прообразонъ навозавътнаго. Встлозовътний первосвященинкъ по чину Асронову поставлялся съ твиъ, чтобы прявосить дары в жертвы. Такъ и вечный первосвященнияъ по чину Мельхиседенову Богочеловекъ Інсусъ Христосъ делженъ быль нивть что принесть, инвть свою особую жертву ная даръ. Дворъ окивін, куда входиль весь народь съ нолитвани и жерт. вами, были прообразонь всего спасаемаго престною жеривою Інсусь Христевою человачества. Стоявній во двор'я жертвенникъ---быль просбразонъ Голгозы и Креста. Цонносници такъ крованыя жертвы были прообразонь Агида, вакланнаго прежде сложения міра, Іксуса Христа. Святилнще скинін-было прообразомъ перкви всяхъ освящаеныхъ Христонъ. Транева съ хлъбани предложения предъизображала Інсуса Христа, питающаго вёрных тегонь Сволис и кровью. Сединсведный светильных предънзображать сань даровь Святаго Дуна, когорыни Христосъ свящаетъ и просвъщаетъ квоихъ учениковъ... Жертвещикъ ведильный предъизображаль всю церковную жени / литву, возносниую Богу Отну волиня Его, склюродного Сына, низваящию на моляцияся благодать Святано Духа.: Святою не . святыны сканин зеткованачной предъизобраныю святое свяныхы. пренебесное. Такъ очнощание быле образонъ небеснаго преч.

стода Божія, окружаемаго ангельскими силами. Тамъ скрижади завъта были симводомъ животворящаго Слова Христова, просвътившаго міръ; стамна златая съ манною —симводомъ небесной тапиственной пищи, питающей чадъ Христовыхъ въ жизнь въчную; а жезлъ Аароновъ, усъченный и прозябщій, былъ симводомъ съ одной стороны уничиженнаго отъ упадщаго царскаго рода, съ другой преславнаго отъ Духа Свята и Маріи Дъвы рождества Христова.

Сюда-то, во святое святыхъ пренебесное, вошелъ ввчный первосвященникъ Христосъ; вошелъ единожды, не съ кровію козда иди тельца, по съ Своею собственною кровію, пролитою на крестѣ, чтобы пріобрѣсти однажды на всегда искупленіе вѣчное. Вошелъ не въ рукотворенное святилище, хотя и по образу истиннаго небеснаго устроенное, на въ самое неба, чтобы предстать за насъ предъ лице Божіе, и не съ тѣмъ, чтобы приносить Себя многократно, подобно тому какъ ветхозавѣтный первосвященникъ входилъ во святое святыхъ каждогодно съ чужою кровію; но явикся единожды, къ концу вѣковъ, для конечнаго уничтоженія грѣха жертвою Своею.

Видите, что по ученію апостола сущность нашего спасенія совершена жертвенною кровію Сына Божія, Сына Давы Марія. Въ этомъ, и заключается узелъ, связующій Даву Марію съ ветхозавѣтными жертвами, съ ветхозавѣтною скиніею и со всёмъ строемъ прообразовательнаго ветхозавѣтною скиніею и со всёмъ строемъ прообразовательнаго ветхозавѣтнаго богослуженія. Здёсь же скрывается узелъ, который связываетъ и предложенное нынѣ апостольское чтеніе съ празднуемымъ нынѣ событіемъ Введенія въ ветхозавѣтный храмъ преблагословенныя Богоотроковицы Маріи.

Вслушайтесь въ священныя пѣсни праздника, вдумайтесь въ поэтически и богословски глубокое ихъ значеніе. Вотъ. "Совѣтъ превѣчный превѣчнаго Бога намето грядетъ къ исполненію, когда ты, Отроковица всенепорочная, предгрядешь во святое святыхъ воспитатися въ жилище Бога Слова. Творецъ всѣхъ, Создатель и Владыка, приклонившись неизреченнымъ благоутробіемъ и единымъ своимъ человѣколюбіемъ, увидѣвъ падшимъ того, кого устроилъ своимъ человѣколюбіемъ, увидѣвъ падшимъ того, кого устроилъ своими руками, благоволилъ возставить его, какъ божественное созданіе, своимъ собственнымъ истощаніемъ, какъ благій по естеству и милостивый; почему и пріемлетъ Марію,

623

какъ Дъву и чистую, посредницею тапиства, воскотъвъ изъ нея принять и носить наше естество. Посему Она и есть свнь небесная, Божественная скинія. Отъ багряныхъ твояхъ вровей, Пречистия, одввшись червленицею, прошедъ сквозв Тебя, Царь и Богъ обновнять по благоутробію своему весь родъ человіческій. Преславно прообразоваль Тебя, Чистая, веткій законь, какъ свинію Божію, гдъ вселился Богъ съ человъками, какъ божественную стамну, которая носить въ себв божественную манну,-вакъ чудный кивотъ, заключающій въ себъ богописан. ныя сврижали, на которыхъ перстомъ Отца небеснаго начертано Божіе Слово, -- какъ завъсу, открывающую канъ гръшнымъ входъ въ небесный чертогъ, -какъ жезлъ Аароновъ, усвченный и чудесно произрастившій намъ цвъть и плодъ жизни въчной.---Върные! Върно "да восхвалимъ Марію Богоотрововниу, которую древле предвозвъстило сословіе пророковъ, какъ стамну и жезль, вакъ скражаль и благовонное молитвы вадило, вакъ одушевленную трапезу, носящую хлъбъ жазни, какъ жертвенниъ всезлатый, на которомъ возносится во всесовжение Богу Агнецъ Божій, вземлющій прегръшенія всего міра, какь очистилище н покровъ міру, сидалище небеснаго Царя, пріемлющаго отгуда нашу молитву и ниспосылающаго свою благодать. Днесь одушевленный храмъ великаго Царя въ храмъ Господа приводится въ божественное жилище. Людіе веселитеся". Аминь.

• • • • • •

· · · · · ·

an area.

the approximation of the second second

624



:•

## ВЛІЯНІЕ ЛЮТЕРА

#### НА НРАВЫ И РЕЛИГІОЗНУЮ ЖИЗНЬ НЪМЕЦКАГО ОБЩЕСТВА \*.

### III.'

Въ настоящень вопросв, который мы поставния задачей предлагаемаго изслъдованія, наибольшую цвиу и вроъ безъ-сомивнія доляны ничть отзывы самого же Лютера. Какъ творецъ своего ученія и виновникъ всяхъ его последствій, Лютеръ разумфется, не можеть возбуждать никакихъ подозръній относительно некренности своихъ свидътельствъ. Въ немъ если и возможно какее пристрастіе, то скорве въ пользу, нежели противъ свонкъ посявдователей. Въ этонъ отношение пясьма и сочиненія Дютера представляють драгоцённый натеріаль и неоспоримый довументь для характеристики современнаго ему протестантскаго общества. Его произведения носять на себъ яркій отцечатокъ той сильной и мучительной борьбы, которая преисходила въ его душе подъ вдіяність ежеднерныхъ впочатленій и выяснявшихся ревультатовъ его ученія. Для нашей цёли существенно важно проследние отдельные овзисы того психнческаго состоянія, которое переживаль Лютерь и на которомъ, какъ въ оокусы, отражансь всв перицети его внечатлений, вынесенныхъ-

\* См. ноябрьскую вы. «Прав. Обозр.» за текущій гедь. 🏒

изъ сферы окружающей жизни. Это для насъ твиъ болве удобно, что Лютеръ не представлялъ какой-нибудь отрого замкнутой и сосредоточенной въ себв натуры, не умвлъ или не могъ таить своего внутренняго міра и нервдко открывалъ заввтные тайники души въ своихъ произведеніяхъ и особенно въ своихъ интимныхъ письмахъ.

систему, Лютеръ очевидно Выработывая свою слишкомъ увлекался и обольщаль себя относительно чарующей силы и радикальнаго действія своихъ принциповъ. Живя за монастырскими ствиами, онъ плохо знадь людей и слицкрыъ идеализироваль человъческую природу, не подозръвая техъ злоупотребленій, въ которымъ давало столько доводовъ его ученіе. Привыкнувъ все зло относить на счетъ католицизма и объяснять его заблужденіями, онъ ожидаль отъ своей доктрины полнаго перерожденія челов'вчества и делівяль самыя радужныя мечты относительно ея послёдствій. Онъ былъ лекренно увъренъ и торжествоваль въ гордомъ сознания, что его учение окончательно разсвяло густой туманъ католической ляи и очистило церковь оть ея уродливыхъ наростовъ п въковыхъ искаженій истинной ввры. По его убъщению человвчество только теперь, съ воявленіемъ его довтряны, проснулось оть тяжелего контара, протерло себѣ глеза и сознательно оглянулось на себя и на весь действительный порядовъ своихъ отношений. Вго учение, какъ онъ дуналь, внесло настоящій смысль и гарионію во всё духовныя и визненныя отправления человъка и освътно самыя его понятія, запутавшіяся во мраки католической ругины. "Наше Евангеліе, говорить онь, слава Богу, принесло очень больносдобро. Прежде никто не зналь, что такое Евангеле, нто такое Христосъ, что такое крещеніе, испов'язь, тайнотво, нівра, кужь, плоть, что такое "Отче нашь", молитва, страданіе, утвшеніе, супружество, что такое родителя, дати, гоонода, рабы, женщина. служанна, что таное діаволь, ангель, міръ, жизнь, смерть, грокъ, право, прошение грузховъ, Богъ, епископъ, насторъ, черковь, христіанинь, кресть; вообще мы совершенне ничего не знами, что слидуеть знать христіанину" і). Подобнымь же образомь выоназывался онъ неодновратно и ув'вряль совершения серь-

626

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Walch. Ausg. XVI. 2018.

езно, что теперь пятнацатнивтній мальчикъ пли девочка знають христіанское ученіе больше и вёрнёе, нежели вой университеты и ученые прежняго времени \*). Онъ надъялся, что его ученіе объ оправдания подчинитъ себъ всъ отношения, проникнетъ во всё области церковной жизни и сообщить новое неправленіе общему сознанію взна. Что касается собственно нравотвенныхъ последствій, то Лютеръ не имель никаного сомнёнія, что его ученіе произведсть общій подъемъ и исправленіе жизни, и обновленное общество начнеть лучшій, безупречный образъ жизни. По его теорія такія иллозін были совершенно естественны и повятны. Одъ не разъ и настойниво утверидаль, какъ мы уже указывали, что ввра сама собою вызываеть добрыя двла и производить ихъ такъ же естественно и необходимо, накъ дерево произраниетъ свои плоды. Если для его послъдователей такая теорія представлявась странной и не совсемь понятной, то для самого Лютера это составляло предметь действительнаго убъжденія и позволяло совершенно спонойно и увъренно смотрать въ глаза будущему. Изумительная зегность и быстрота, съ которой распространилось его учение, восторженныя оващи и одобрения, раздевевшияся отовсюду по его адресу, еще болье усланвали эту самоувёренность. Онъ не сомнёвался, что равномёрно съ внёшнямъ успёхомъ и могуществомъ реформении будеть расти и внутренная ся сняа, которая благодаря магическому дайствію въры, обновить и очнотить всю нравственную жизнь и отношенія общеотва.

Но Лютеру недолго пришлось обольщать себя подобными мечтами. Дъйствительность заставила его разочароваться, хотя и не безь тижнихь внутреннихь колебаній. Она самымъ грубымъ и безцеремоннымъ образомъ разбудила его отъ той блаженной полудремоты, которую онъ испытывалъ подъ наркотическимъ дъйствіемъ лавронъ и аппледнементовъ. Его илиюзіи разбиванись одна за другою. Со верхъ сторонъ стали доноситься самыя неутринительныя и безотрадныя навъстія относительно результатовъ его учения; притомъ же и самому приходилось вое чаще наблюдать горькіе плоды, которые оно приносило въ дъйстрительности.

<sup>2</sup>) Dölling. I. 289.

627

27

Впроченъ на первыхъ порахъ Лютеръ кажется нешного придаваль значения правотвенной сторонь дбла. Увъремный въ благодвтельномъ двйствія своего ученія, онъ считаль безполезнымъ и непроизводительнымъ тратить дорогое вреня на какіянабудь нравоученія, и свою ближайшую задачу поставляль въ томъ, чтобы глубже и прочнъе внушить народу свои иден и подорвать въ его совнания традиціонныя понятія и представленія ватолицязма. Нравственную жизнь онъ представлять ділонъ второстепеннымъ и сравнительно наловажнымъ. Лониа католическаго церковнаго зданія, громъ противъ папистовъ и ихъ ученія по его объясненію гораздо необходим'ве и важиве всякой проповёди противъ людскихъ пороковъ, всякой работы надъ нравственнымъ усовершенствованіенъ. "Гораздо вижнѣе теперь, говорнать онъ въ 1523 году, проповъдывать противъ тонкаго, благовняваго обольщения міра, чъмъ противъ разбойниковъ и убійнь, воровь и прелюбодневь" »). Особенно характериа въ этомъ случай навъстная ого фраза, которая въ формъ молитвенныго обращения понтвщена въ одновъ изъ его писемъ и относится въ 1522 году: "Господи, Отецъ Небесный! взываеть онъ, попусти намъ погрузиться во всякую грязь я нечистоту грёховъ, только сохрани насъ отъ ослепления и т. д." .). Разумвется это была только преувелячениан фраза и передершия со стороны Лютера, минутная вопьника возбужденной, односторонней мысли реформатора. Лютеръ канъ бы намъренно и не безъ самодовольнаго хвастовства хотвлъ эдвоь выставить на вихъ свое пренебрежение въ нравственной сторонъ дъла и тольно твинить свое досужее воображение, увъренный въ несомиваномъ прогресси и улучшении нравовъ своихъ послъдователей.

Но по пере того, какъ дъйствительность открывала все больше противоръчий съ его ожиданиями и общая порча дъдалась все болъе очевидною, самоувъреяность Лютера начала колебаться и переходила въ недоумъніе. Его врайне смущало и удивляло, что въ дъйствительномъ наблюдении нигдъ не оказывается того подъема и исправления янани, которое тапъ ясно и чуть як не

4) Lutheri epp. ed. Aurifaber. II. F. 106. a.

628



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eine neue Apologie und Verantwortung M. Luther's wider d. Papisten<sup>4</sup> Mordgeschrei B. b.

съ математической точностью было разсчитано имъ въ теоріи. "Или сила слова сще спрыта, недоумъвалъ онъ, или она слиши конъ нала и слаба во встата часъ, что однако меня очень удивляеть. Мы совершенно еще теже, какими были и прежде, жестоки, безчувственны, нетерпъливы, надменны, сварливы, преданы пьянству и другииз распутствамъ" 5). Съ теченіемъ вре-. мени повсюду стали обнаруживаться уже несомнённые признаки ухудшенія и возрастающей распушенности въ обществъ. Со всяхъ сторонъ до Лютера доносились жалобы на недостойную и развратную жизнь его последователей. Разочарование было для него твиъ тижеле, что эта развивающанся деморализація видимо подрывала вредить его системы и изобличала ен дожность. Это оботоятельство многихъ вызывало на сометние и давадо противнивамъ лишнее оружіе противъ новаго ученія. Лютеру неоднократно пришлось убъждаться, какъ много въ дъйствительности вредить это его дёлу и компрометтируеть его вывётныя идеи. "Это производить, говориль онь, большой соблазиъ, что на нашей сторонъ находится много недостатковъ въ жизни и нало исправленія. О святонъ Евангелія толкують на весь міръ: еслибы это было святое, спасительное ученіе, то люди отъ него становились бы лучше и благочестивее" \*). Нравственная лёнь и разнузданность лютеранъ служила главнымъ упрекомъ и обвиненіемъ въ устахъ противниковъ и давала для нихъ справедливыя основания указывать на преямущества прежняго нерядка. "Наши противники, замфчаеть реформаторъ, всего более порицають и издеваются надъ нами за то, что мы проповъдуемъ и слышимъ много хорошаго, а между тъмъ никто не ндеть внередь, не поступаеть согласно съ этимъ и не улучнается, даже что мы становимся хуже, чёмъ были прежде; поэтому (говорять они), било бы лучше, еслибы двло оставалось въ такомъ положении, какъ было доселъ" ?).

Настроеніе Лютера постепенно омрачалось, и тяжелыя думы и чувства все болѣе налегали на чело реформатора. Личный опыть съ каждымъ днемъ все болѣе раскрывалъ ему глаза и

- <sup>6</sup>) Hauspostill. Walch. XIII. 2550.
- <sup>1</sup>) Kirchenpostill. Walch. XII. 1156.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid. F. 54. b.

#### православнов овозръние.

обнаруживаль вой менориальности, которыя вызывало въ жизни его ученіе. Его свидительства и отзывы на этоть счеть какъ нельзя болже подтверждають и конодиянть ту картину, которую, какъ въ калейдоскопи, мы наблюдали подъ перомъ прочихъ современниковъ.

Его прежде всего уже удявляла та небявгодарность и невнинакіе къ Евангелію, которыя онъ замёчаль повсюду, и то упорное нежелание понять и оценить все его преимущества и заслуги, которое сказывалось среди его последователей. Всё какъ бы забыли тв невегоды и ваблужденія, которыя они переносили въ папствъ, и относились къ новому Евангелію равнодушно, безъ должнаго умиленія и признательности, какъ въ обыкновенному и заурядному явлению. "Оглянемся-ка назадь, говорить Лютеръ, въ каконъ мракъ, заблужденія и мервостикъ ны были, когда не внали, какъ намъ сладуетъ кить и угождать Богу. Но это въ сожалению все уже забыто; все стали испорчены и неблагодарны" \*). "Сладуеть корошенько разсудить о томъ, замъчаеть онъ въ другой разъ, что Онъ (Богъ) налить свои дары въ отношенів въ намъ такъ изобильно и милостиво, что ны имъемъ теперь настоящій рай, даже все царство небесное, если только желаемъ его познать, а мы такъ- постылно и неблагодарно презираемъ его, какъ будто не довольно того, что мы попираемъ своимъ непослушаніемъ Его десять завовъдей; ужели мы должны еще пренебрегать Его милостью и милосердіемъ, дарованными намъ въ Евангедін" ")? После первыхъ увлеченій и блестящаго эффекта, который всюду производило учение Лютера, началось такое же быстрое охлаждение. Прежнее восторженное внимание и жадность, съ какою народъ первоначально слушалъ и довплъ каждое сдово новаго Евангелія, смънялись холоднымъ равнодушіемъ, безучастностью и едва ли не отвращеніемъ. Прелесть новизны уже миновала, новый порядовъ постепенно устанавливался, а однообразіе пропов'яди и тесный вругъ ся предметовъ окоро надовдали слушателямъ. Всю слишкомъ горячо ухватились за двло сначала, что естественно

630



<sup>\*)</sup> Kirchenpostill. Walch. Ausg. XII. 597.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. 1223.

польно было разръшиться апаліей и пресыщеніемъ. Энергія у была націондена и перекодила въ льнивый яндаоосрентивиъ. . Лютерь неозновратно выставляеть, на видь это печальное явленіе, которое острой болью отзывалось въ его сердця. "Слово HE MORETS LOLPO CYLIECTBOBATS, FORODATS OHS, DOTOMY 4TO HEблагодарность слишкомъ велика. Такое презрвніе и пресыщеніе . доведуть до того, что оно (слово) нринуждено будеть удалиться и Богь не захочеть быть свидателемь этого. Прежде много увежаля учение о мученическихъ вънцакъ, объ отпущения грвдорь, о путеществіякь во святымь містамь и пр.; теперь же, вогда проповъдують о вёрё во Христа и о томъ, какъ слёдуеть дружелюбно жить другь съ другомъ, говорать, что это такое?"10). Насколько велико было воодушевление на первыхъ поракъ, когда на вобхъ площадяхъ и перекрествахъ раздавались оживленные толки о предметахъ въры, такое же пренебрежение и холодность окавались впослёдствія. Евангеліе понизилось въ цёнё, утратило свое первомачальное значение и вмъсто прежнихъ горячихъ лорывовъ и возбуждения вызывало одну только скуку. "Теперь, упрерадаеть Лютеръ, когда оно (Евангеліс) такъ распростраценно, что наждый имветь его у себя и монеть читать ежедневно, инсто не считаеть его за что-нибудь особенное и превосходное. Оно даже наскучиваеть намъ и мы пропусчаемъ его мимо ушей, какъ будто здъсь говорить не небесное величіе, а вакой-инбудь саножникъ" 11). Такое невнимание въ высшей стелени огорчало реформатора, который ревниво и съ живымъ нитересомъ следныть за ходомъ своего издюбленнаго дъла и всямъ сердцемъ участвоваль въ его судьбв и кризисахъ. "Уже въ области нашего владвтельнаго князя, жалуетоя онъ, начинается такое презръніе Евангелія, неблагодарность и забвеніе, что у меня сердще разрывается на части" 12).

Для него теперь стали совершенно ясны тё дёйствительныя побужденія, которыя по преимуществу склоняли народъ въ пользу его ученія и подкупали его симпатіи. Онъ видъль, что въ общеотвё всюду установились самыя превратныя и соблазнитель-

<sup>19)</sup> Ausleg. des Ev. Iohannes. Walch. VII. 2309. 10.

<sup>11)</sup> Ausleg. des Ev. Matthäus. Walch. VII. 539.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ausleg. des Ev. Iohannes. Walch. VII. 2129.

ныя понятія объ его довтранть, которую обънсняли и ценкан соверженно содносторонне, каждый примённтельно въ своему лячному вкусу и наклопностимь. Чувотвенное направление получило р'влительный перевись и вытвению изъ сознания всв другіе выстіє интересы. Забота о собственномъ чосві стала. главнымъ мотивомъ ж прянципомъ жизни. Вароченъ ты уже говорнии объ этомъ въ предыдущей главъ по отзыванъ современниковъ. Лютеръ въ свою очередь подтверждаеть это общее направленіе личнымъ наблюденіемъ. "Старый и малый, утверждаеть онь, пропускають слова мимо ушей и пока занимаются . другими имслями. О, говорять они, еслибы и за это получаль пипау! На что и небо, еслибы я пивлъ эдвсь муку и пр." 13). Лютерь указываеть самыя соображения, поторыя приводили въ подобныть взглядать в которыя въ устахъ его послёдевателей имвля свою логику и основание. "Лишь только оки услыхали о свободъ, говорить онъ, они легно выучились соызаться на нее и говорить: если я свободень, то я могу дълать, что хочу; или, им не получаемъ спасения изъ-за нашнить добрыхъ двлъ: зачвиъ же мнё подавать нищему милостыню? И если они нонмо не говорять этого, прибавляеть онъ, то доказывають это квломъ. Таковые безъ всякой боязни дають свободу своей плоти, не подчинають се никакому закону и изъ духовной свободы пвлають разнувданную свободу щоти" 14).

Лютеръ всюду видълъ, какъ гибнутъ его надежды, и съ сердечной тоской замъчалъ, какъ его идеальное Евангеліе постепенно выраждвется въ какой-то нодексъ эцикурензма. Онъ никакъ не могъ примириться съ исчальной мыслію, что Евангеліе, которымъ онъ такъ гордился, которое достигло такой чистоты и вездв примято съ распростертыми объятіями, обращено на служеніе оамымъ плотскимъ и низменнымъ интересамъ и служитъ прикрытіемъ и оправданіемъ всевозможныхъ пороковъ. Въ противоположность предвзятому положенію, что добрыя двла сами собою слёдуютъ за вёрою, приходилось констатировать совершенно обратное явленіе, что за его Евангеліемъ сами собою слёдуютъ грёхи и нечестіе. Съ его проповёдью замётно

682



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Hauspostille. Walch. XIII. 1816.

<sup>14)</sup> Erkl. d. Br. an d. Galater. Walch. VIII. 2688.

падала и нравственная и религіозная жизнь общества. Всв лучшія традиціи и правила жизни, которыя католичество могло оставить въ наслёдство новой церкви, съ каждымъ днемъ все боле слабъли и гасли въ общемъ сознании народа. Лютеръ прямо даже указываль, что чвых больше и настойчавве проповвдують, твиз хуже идеть двло и твиз сильнве растеть общее своеволіе и распущенность. "Когда сначала у нась появилось Евангеліе, говорить онь, то было еще довольно сносно, а теперь нътъ уже почти никакого страха Божін, и гръхи съ поронами со дня на день увеличиваются " 15). Ему казалось ръшительнымъ противоръчіемъ здравому смыслу, что прежде, когда всюду царили невъжество и обманы папства, дъло обстоядо во всъхъ отношенияхъ дучше, между твиъ вакъ теперь, съ развитиемъ полнаго и истиннаго знания, гръхи усиливаются въ ужасающей прогрессии и совершаются сознательно, безъ внутренняго стыда и упрека. Всъ попытки къ убъждению только уснаивали здо и пропадали совершенно непроизводительно. "Грвхи человвческіе, увъряеть Лютеръ, къ несчастію непомърно велики, потому что теперь грешать не по невежеству, какъ было въ католичестве; мы, слава Богу, теперь знаемъ и различаемъ истину. Но вопреки всякому смыслу, людей нельзя убъдить, чтобы они исправились и стали благочестивыми, какъ ихъ учатъ и увъщевають. Ничто не помогаеть; чвиъ болбе проповбдують, твиъ люди становятся хуже" 16). Совпаденіе начавшагося упадка съ появленіемъ новаго ученія было слишкомъ очевидно и говорило само за себя. Лютеръ открыто признавался и увърялъ, что лютеране стали въ семь разъ хуже, нежели они были прежде подъ властію пацы. По своей привычкъ объяснять всякое зло дьявольскими интригами онъ находилъ здъсь пропорціональное соотвътствіе съ количествомъ бъсовъ, дъйствовавшихъ въ старомъ и новомъ обществъ. "Теперь наши евангеляки, замъчаетъ онъ, дълаются въ семь разъ хуже, что были прежде, потому что после того, какъ мы изучили Евангеліе, мы крадемъ, лжемъ, обианываемъ, обътдаемся, пьянствуемъ и предаемся различнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Ausleg, des I B. Moses, Walch, I. 352, Ugl. Ausl eg. des Evang. Lukas Walch, I. 382.

<sup>14)</sup> Bei Dölling, III. 230.

порокамъ. Мы изгнали одного бъса, а теперь въ насть вселилось семь гораздо худшихъ" <sup>17</sup>).

Лютеръ характеризуетъ своихъ последователей въ самонъ невыгодномъ свъть и тъми же главными чертами, какъ и прочіе современники. Онъ рисусть полную и правдивую картину всего подоженія двах и не жалветь темныхъ красокъ тамъ, гав этого требовало изйствительное освещение жизни, не стесияясь своимъ исключительнымъ значеніемъ, какъ ближайшаро виновника и отвётчика за все произведенное разстройство. Онъ быль слишкомъ огорченъ и оздобленъ, чтобы скрывать свои впечатления, и не хотвлъ таить уливъ, которыя были для всвхъ очевщны и указаны раньше его самого. "Немедленно, какъ тольво появи. лось и послышалось наше Евангеліе, пищеть онъ, начались ужасныя волненія, появились въ церкви расколъ и секты, нечезла честность, разстроилась дисциплина, и всякій захотыть быть свободнымъ и двлать что ему хочется. Во всвхъ сословіяхъ произволъ, витств съ разнаго рода порокани, гртхами и нечестіемъ, теперь распространенъ гораздо больше, чъмъ прежде, когда люди, и особенно простой народъ, отчасти держадись въ страхв и въ рукахъ, народъ, который теперь живетъ, какъ разнузданная лошадь, и двлаеть все, что только ему хочется, безъ всякой боязни" 18). Этотъ произволъ, необузданность и несдержанность въ своихъ влеченіяхъ часто обращали вниманіе Лютера и вызывали его упреки. Каждый чувствоваль себя внъ всякихъ ствсненій закона и дисциплины, совнаваль себя полнымъ и распорядительнымъ хозяиномъ своихъ поступковъ и съ увлечещемъ отдавался открывшейся свободъ. "Исключая очень немногихъ, увъряетъ реформаторъ, которые серьезно мыслятъ п съ благодарностью принимають Евангеліе, остальная масса тагь неблагодарна, своевольна, нагла и живеть такъ, какъ будто Богъ дароваль намъ Свое Слово и избавиль насъ отъ панства съ его дьявольской темницей для того, чтобы мы могли свободно дъйствовать и позволять себъ, что намъ хочется, и чтобы такимъ обравомъ Его Слово служило не въ Его славъ и нашему спасенію, а къ нашему своеводію " 19).



<sup>&</sup>quot;) Ausleg. des V B. Moses. Walch. Ausg. III. 2727.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ausleg. des 2 Psalms. Walch. V. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Wider den Türken. Walch. XX. 2742.

Вся жизнь совершению измѣнила свое прежнее русло и потекла по новому направленію крупными и бурными волнами. Всё добрые обычаи и нравы приходили въ забвеніе, и личный плотской разсчетъ сталъ главнымъ двигателемъ и рычагомъ всёхъ отношеній и дёятельности. Каждый жилъ, какъ ему нравилось, и не считалъ нужнымъ ограничивать свои страсти и справляться съ указаніями совёсти. "Весь міръ, утверждаетъ Лютеръ, представляетъ ничто иное, какъ извращенное десятословіе. Мы видимъ и тщеславное презрёніе Слова Божія и вёрныхъ слугъ Его, богохульство, непослушаніе, распутство, воровство и высокомёріе; міръ почти готовъ на закланіе"<sup>20</sup>). Все это возбуждало самыя безотрадныя чувства въ душё реформатора, и неудивительно, если онъ приходилъ къ убёжденію, что "весь міръ совершенно одержимъ бёсомъ"<sup>21</sup>).

Лютеръ совершенно согласно съ другими свидвтелями эпохи описываеть то узкое, эгоистическое направление, которое ут вердилось въ обществъ вмъстъ съ его ученіемъ. Его особенно удивляло то обстоятельство, что прежде при господствъ лживаго папства всъ отношенія были гораздо честнве и лучше, чвиъ въ его хваленой церкви. "Въ концв концовъ оказывается, говорить онъ, что тв, которые должны бы быть истинными христіанами, потому что они слышали Евангеліе, тв стали гораздо хуже и немплосердние, чимъ прежде, что слишкомъ очевидно для глазъ. Прежде, когда слёдовало творить добрыя дёла при панскихъ обманахъ и ложномъ служении Богу, всякий былъ готовъ и усерденъ къ этому; теперь напротивъ весь міръ не научился ничему другому, какъ только оцънивать, обдирать, публично грабить и похищать ложью, обманомъ, лихонмствомъ, запрашиваніемъ лишняго, переборомъ, и всякій поступаетъ съ своимъ ближнимъ такъ, какъ будто считаетъ его не другомъ своимъ (твмъ менве своимъ братомъ во Христв), но смертельнымъ врагомъ, и только къ себъ тащить все, а другому ничего не уступаеть. Это происходить ежедневно, постоянно успливается и представляеть самый распространенный обычай и порядокъ во всъхъ сословіяхъ, среди князей, дворянства, горожанъ

24) Ibid.

41\*

<sup>20)</sup> Tischreden. Eisleb. Ausg. F. 603.

даже почти во всёхъ домахъ"<sup>23</sup>). Благотворительность и участіе иъ положенію бёдныхъ все болёе падали въ обществё; эгонамъ и алчность заглушили эти общественныя добродётели. Каждый хлопоталъ только о собственномъ достаткъ и охотнёе старался самъ нажиться на счетъ другаго, чёмъ помогать изъ своихъ средствъ нуждающемуся. "Въ папствё, утверждаетъ Лютеръ, люди были благотворительны и любили давать; а теперь при Евангеліи никто не даетъ уже, а только одинъ обираетъ другаго, и всякій одинъ желаетъ захватить все<sup>4 23</sup>),

Такое направление создалось само собою и распространилось повсемъстно, такъ что стало обычнымъ явленіемъ и вошло въ порядокъ вещей. Никто не замъчалъ дикой ненормальности и даже не видель здесь зда. Вообще грехи и пороки теперь пользовались кажется всёми правами гражданства и не считались чъмъ нибудъ предосудительнымъ. На нихъ смотръли совершенно легко,-и вовсе не осуждали, если только не поощряли. Лица, воторымъ надлежало блюсти и въдать общественные нравы, относились къ двлу крайне поверхностно и небрежно, и часто сами увлекались въ общемъ потокъ разнузданности. "Нътъ ни суда, ни наказаній, замвчаеть Лютерь; нерадивые судьи даже почти покровительствують низости. Если половина города заражена прелюбодъйствомъ, лихоимствомъ, воровствомъ, коварствомъ и обманомъ, то никто не осуждаетъ. Почти всв смѣются или сами напротивъ соглашаются и поступають такъ же. Теперь следуеть, прибавляеть онъ,---много молиться, мало писать, потому что хорошее, о чемъ можно писать, представляетъ почти ничто при такомъ повсюдномъ и ужасномъ господствъ нечестія" 24). Общее одичаніе и огрубвніе нравовъ такъ рвзко сказывалось на протестантахъ и обнаруживало себя во всей ихъ жизни, что Лютеръ увърялъ, будто дюди "неожиданно выродились въ дикихъ звърей"<sup>25</sup>). Все общество сверху до низу было заражено и испорчено порокоиъ. Молодежь не отставала отъ стариковъ, а эти не уступали молодежи. Каждый возрасть имълъ

<sup>\*\*)</sup> Kirchenpostille. Walch. XI. 2521.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Hauspostill. Walch. 1572. 1584.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Epp. ed. Ranner. p. 318, 322.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Walch. VIII, 2815. Comm. in ep. ad Gal. p. 485.

своя преимущественныя слабости и одинаково изощрялся въ разнузданности. "Молодежь, говорить реформаторъ, — дерзка, нәобузданна и не хочеть себя сдерживать; старики одержимы алчностью, лихоимствомъ и многими другими гръхами, о которыхъ нельзи и говорить. Такъ-то мы благодаримъ Бога за слово милосердія!"<sup>26</sup>).

Подобно другимъ современникамъ Лютеръ особенно останавливается на твхъ выдающихся порокахъ, которые сообщали господствующую окраску лютеранскому обществу, получили здёсь наибольшее свое развитіе и всего рёзче бросались въ глаза наблюдателю. Онъ не упускаетъ ни одного случая, чтобы выставить на видъ эти печальные результаты своихъ ежедневныхъ наблюденій. Нёкоторые преобладающіе недостатки онъ особенно выдёляетъ и оттёняетъ въ общей характеристикъ и удёляетъ для нихъ особое мёсто въ своихъ произведеніяхъ.

Сюда относится прежде всего скупость, которая по словамъ Лютера не имъла ничего подобнаго въ католичествъ. "Теперь, когда снова проповъдано Евангеліе, говорить онъ, -- мы видимъ, что люди становятся гораздо скупте прежняго, шарять и скребутъ, какъ будто они умираютъ отъ годода; – и это тъ, которые прежде ходили во тьмъ, какъ бы въ остолбънении, позволяли себъ проповъдывать, что каждому пригрезилось, давали что нужно кучей, причемъ сами не замъчали и не жаловались, что имъ недоставало; а теперь, когда у нихъ открылись глаза и они увидали, какъ имъ слёдуетъ жить и творить истинныя добрыя дёла, они скряжничають и смотрять на свой поеннигь такъ, какъ будто бы каждый желалъ захватить одинъ всё блага міра"<sup>27</sup>). Это была общая характерная черта всёхъ лютеранъ безъ различія ихъ общественныхъ положеній и классовъ. "Я не знаю уже, добавляетъ онъ въ другой разъ, --- ни одного князя, графа, дворянина, ни горожанина, ни крестьянина, который бы не былъ скупъ" <sup>28</sup>).

Въ представлении Лютера втотъ недостатовъ общества тёсно связывался съ отношеніями послёдняго въ своему новоучрежденному духовенству. Мы уже раньше указывали, что лютеран-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ausleg. des I B. Moses. Walch. I, 2451.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ausleg. des Ev. Matthäus. Walch. VII, 779.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Hauspostill. Walch. XIII, 1572, 1584.

скіе пасторы постоянно жаловались и укоряли своихъ прихожанъ за ихъ скупость по отношенію въ служителямъ Евангелія. По словамъ Лютера эти жалобы дъйствительно имъли свое осисваніе. Самъ реформаторъ постоянно упрекаеть своихъ послъдователей за ихъ крайнее невнимание къ своимъ духовнымъ наставникамъ. Впрочемъ въ этомъ случат имъла значение не одна только жадность, но и вообще неуважение и презръние къ пасторамъ, которые пользовались самымъ плохимъ мивніемъ въ глазахъ большинства протестантовъ. Безъ всякаго авторитета, вліянія и власти, они представляли какую-то жалкую пародію прежняго духовенства и вовсе не имвли того нравственнаго и юридическаго въса, которымъ обладало духовенство римской церкви. На нихъ смотрвли часто ниже, чвиъ на обыкновенныхъ смертныхъ, и относились холодно, безъ всякаго вниманія и участія. Лютеръ неоднократно отмъчаетъ это печальное явленіе, которое прежде всего должно было оскорблять его реформаторское самолюбіе. По его мнънію здъсь ближайшимъ образомъ замъшанъ сатана, который намёренно установиль такія отношенія, для вреда и ущерба евангельскому дълу. "Это - дурной признакъ того, утверждаетъ Лютеръ,-что онъ (дьяволъ) защищается и внушаеть, чтобы не кормили теперь ни одного хорошаго пастора, между твиъ какъ прежде откармливали двъсти монаховъ; прежде они служили ему, поэтому онъ и долженъ былъ заботиться о своей церкви; поэтому онъ снабжалъ и давалъ достаточно всвиъ монастырямъ и учрежденіямъ, а теперь онъ видить, что хотять прорвать его полкъ, и защищается вствии средствами.-Прежде дьяволъ, вогда мы были его слугами, давалъ все достаточно, а теперь пришло Евангеліе, ---и онъ отнимаеть свою руку назадъ "?"). "Когда прежде, въ папствъ служнан дьяволу, разсуждаеть опять реформаторъ, --- всявій тогда былъ милостивъ и благотворителенъ; тогда давали объими руками съ радостью и благоговъніемъ на поддержание ложнаго богослужения. Теперь же, когда по справедливости следуеть быть благотворительными, охотно давать и вывазывать благодарность Богу за святое Евангеліе, хотять всякаго погубить и уморить голодомъ; никто не хочеть ничего давать, а



<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Pred. über d. I. B. Moses. Walch. III, 620.

только брать. Прежде всякій городъ, смотря по своей величинъ, могъ хорошо прокарманвать нёсколько зажиточныхъ монастырей, не говоря уже о приходахъ и богатыхъ учрежденіяхъ: теперь же всякону тяжело провормить, притомъ не своимъ, а чужимъ, оставшимся отъ папства имвніемъ, ---только два или три въ городѣ лица, которыя проповѣдують слово Божіе, преподають таинства, посёщають и утёшають больныхъ, честно и по христіански наставляють юношество" 30). Какъ низко упало духовенство въ общественномъ мнѣніи и до какихъ размѣровъ доходило презрание къ служителямъ церкви, даже въ простомъ народъ, -- ясно видно изъ следующихъ словъ Лютера: "бъдный сельскій пасторъ, увъряеть онъ, -- теперь самый презрънный человвкъ, какой только можеть существовать; нътъ теперь ин одного врестьянина, который бы не считаль его грязью и дрянью и не презираль его<sup>4 з1</sup>). Въ видъ иллюстраціи онъ разсказываеть въ другомъ случай, что "крестьяне въ селахъ тяготятся сдълать своему пастору заборъ, даже принуждають его пасти моровъ и свиней, подобно прочимъ поселянамъ" 32). Само собою понятио, что при такомъ отношения къ духовенству никто не нявль охоты траниться на его содержание и считаль обременительнымъ всякій расходъ, нужный для этой цели. Все это такъ не походило на прежиля времена католицизма, что Лютеръ готовъ былъ думать, будто весь міръ вступилъ въ заговоръ и согласился выморить голодомъ служителей Евангелія<sup>33</sup>).

Эта измёна былыхъ отношеній выражалась не въ одномъ положенія пасторовъ; въ обществё вообще замёчалось охлажденіе ко всему церковному дёлу и отсутотвіе прежней отзывчивости на церковныя нужды. Теперь уже далеко не такъ щедро п не съ такою готовностію жертвовали на разныя церковныя учрежденія и потребности, какъ бывало въ католичествё. "Прежде, когда служили дъяволу и безчестили Кровь Христа, жалуется Лютеръ, — всё кощельки были открыты, —и безъ мёры давали на церкви, школы и всякія мерзости... А теперь, когда нужно

- <sup>3"</sup>) Kirchenpostill. Walch. IX, 1758.
- <sup>31</sup>) Ausleg. des 45 Ps. Walch. V, 577.
- <sup>33</sup>) Hauspostill. Walch. XIII, 2536.
- <sup>23</sup>) Ausleg. d. Propheten. Walch. VI. 967.

основывать исличныя школы и истинныя церкви, даже не основывать, а только поддерживать зданія, и когда мы знаемъ, что у насъ есть Слово Божіе и что оно повелъваетъ строить истинныя церкви, почитать Кровь Христа и мучениковъ, — теперь всѣ кошельки замкнуты желъзными цъпями, никто не можетъ давать и пр."<sup>34</sup>). "Въ старину, пишетъ онъ опять, — можно было строить монастыри и церкви, даже съ черезчуръ излишними издержками, а теперь нельзя задъдать пастору дыру въ крышъ, чтобъе онъ могъ лежать сухимъ"<sup>25</sup>).

Вмвсто того, чтобы расходовать собственныя средства на разныя церковныя пожертвованія, лютеране предпочитали сами поживиться на счетъ церкви и нагло растаскивали ея имущества. На это указывали богословы-современники, это же подтверждаетъ и Лютеръ. "Очень дурное теперь время, замъчаетъ. онъ, ---если церковь такъ разграбляется и расхищается. Ничего не даютъ, а только беруть и грабятъ. Въ старину короли и князья изобильно помогали и давали ей (церкви), а теперь они грабять и обворовывають ес. Церковь теперь разорваниве, чвиъ одежда какого-нибудь нищаго" з«). "Тв, которые желають быть евангеликами, сътуеть опять Лютеръ,-призываютъ гнъвъ Божій своей алчностью, грабительствомъ и расхищеніемъ церквей" 37). Дворянство кажется заявило себя особенной ревностью въ этомъ постыдномъ захватъ и болъе другихъ обнаруживало свои корыстныя посягательства на церковныя земли и богатства. Какъ сословіе привилегированное, оно повидимому считало себя совершенно въ права распоряжаться церковною собственностью и хозяйничать здесь съ полною безнаказанностью; по крайней мъръ Лютеръ по преимуществу относить это здо на счетъ дворянства и укоряеть его за то, что оно не довольствуется только монастырскими имвніями, но разоряеть и приходскія церквя, чъмъ наноситъ прямой убытокъ пасторамъ и отнимаетъ у нихъ средства содержанія. "Дворянство, жалуется онъ,---расхищаеть имънія не только монастырей, но и приходскихъ церквей, отъ

649

.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Catechetische Schriften. Walch. X, 590.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Hauspostill. Walch. XIII, 8.

<sup>\*\*)</sup> Tischreden. Walch. XXII, 2042.

<sup>&</sup>quot;) Luther's Briefe, gesammelt von de Wette. V, 485.

чего имъ слёдовало бы воздержаться по всей справедливости, чтобы оть нихъ могли кормиться и содержаться пасторы и служители церкви. Скоро поэтому дойдеть дёло до того, что пасторы должны будуть умирать съ голоду<sup># 38</sup>).

То, что жальли для церкви и ся служителей, лютеране охотно тратили на собственныя прихоти, которыя замётно усилились въ своихъ потребностяхъ и размърахъ. Стремленіе въ роскоши и неумфренность въ издержкахъ составляли отличительную черту протестантовъ и выдёляли ихъ среди католическаго населенія. Одно сословіе соперничало съ другимъ въ своихъ излишествахъ; даже крестьяне заразились этой общей слабостью и не хотвли отставать отъ другихъ классовъ. Лютеръ въ этомъ случав только подтверждаеть свидётельство другихъ очевидпевъ. "Въ мірв теперь, пишетъ онъ,-слишкомъ увеличилось благосостояніе, такъ что нигде неть умеренности въ огромныхъ издержкахъ на одежду, свадьбы, хозяйство, банкеты и пр.; вследствіе этого должны объднъть власть, страна и люди, потому что никто уже не наблюдаеть умъренности, напротивъ-почти всякій крестьянинъ желаеть поступать подобно дворянину, а дворянинъ подражаеть князьямъ ", <sup>зу</sup>).

Та же неумъренность и излипество, только въ большей степени, замъчались и въ служеніи чреву. Лютеръ особенно ярко и живо описываетъ пьянство, которое въ его время широкимъ потокомъ разлилось по всей Германіи и грозило потопить въ своихъ одуряющихъ волнахъ всё возрасты и классы общества, отъ придворнаго до послъдняго бъдняка крестьянина. Онъ не помнилъ ничего подобнаго въ прежнемъ времени, когда пьянство считалось предосудительнымъ по крайней мъръ въ высшихъ классахъ, и составляло развъ только ръдкое исключеніе; перемъна совершилась на его глазахъ, и перемъна въ высшей степени ръзкая. Всъ усилія и увъщанія проповълниковъ не оказывали ни малъйшаго дъйствія и были не въ силахъ преградить дальнъйшее развитіе порока. Пьянство теперь, утверждаетъ Лютеръ, къ несчастію разлилось подобно ливню и потопу и

39) Kirchenpostill. Walch. XII, 797.

<sup>8</sup>º) Ausleg. d. J. B. Moses. Walch. II, 1811.

## православнов овозранив.

наводнило все; теперь во всёхъ сословіяхъ какъ высшихъ, такъ и низшихъ, дъло идетъ такъ, что всв проповъди и увъщанія оказываются слишкомъ слабы и почти прекращаются, потому что ихъ не слушають, а презирають и осчвивають. Да и какая подьза говорить объ этомъ, когда оно (пьянство) такъ распространияось, что стаяо совершению госпояствующимъ обычаемъ, и не только уже среди грубой, простой, необузданной черни въ деревняхъ и среди престьянъ въ публичныхъ тавернахъ, но и во встать сословіяхъ, даже почти во встать домахъ, а особенно среди дворянства и при вняжескихъ дворахъ. Я помню, что когда я быль молодь, замёчаеть онь, -- въ дворанстве это было страш. нымъ позоромъ и князья противились ему строгими запрещеціями и наказаніями; є теперь у нихъ гораздо хуже, чъмъ у врестьянъ, дошло до того, что и князья и господа сами научились пьянству отъ своихъ молодыхъ дворянъ 11 болъе уже не стыдятся его; теперь оно считается почти славою, княжескою, дворянскою и мъщанскою добродътелью,---и вто не хочетъ быть визств съ ними совершеннымъ свиньею, того презираютъ. Къ чему и противиться ему, когда оно распространилось даже средн юношества, которое безъ стыда и боязни учится ему отъ стариковъ и гибнетъ въ своей первой молодости, такъ что теперь большая часть самыхъ нэжныхъ, способныхъ молодыхъ людей (особенно изъ дворянъ и придворныхъ) преждевременно лишается здоровья и даже жизни" <sup>40</sup>). Мы уже видъли изъ ранъе приведенныхъ показаній, что лютеране старались привить этоть поровъ даже своимъ двтямъ; считая пьянство кабъ бы національной доблестью, они спъшили познакомить съ нимъ будущее поволъніе и ецва ли не съ колыбели пріучали къ вину своихъ дътей, чтобы заблаговременно въ самомъ нъжномъ возраств воспитать надлежащій вкусь и наклонности. Какъ ни кажется это страннымъ и дикимъ, однако объ этомъ свидътельствуетъ и самъ реформаторъ. "Когда я былъ еще молодъ, пишеть онъ,то я помню, что большая часть, даже изъ богатыхъ, пили воду и употребляли самую дурную пищу. Нъкоторые начинали пить вино едва на тридцатомъ году своей жизни. Теперь же пріучають къ вину деже двтей, притомъ не къ дурнымъ и низкимъ, в

• 4•) Ibid. 789.



къ кръпкимъ и иностраннымъ винамъ, также къ очищеннымъ или выкуреннымъ, которыя пьютъ натощавъ"<sup>41</sup>).

Разумвется пьянство въ свою очередь не могло остаться единичнымъ, изолированнымъ явленіемъ и вызвало свои обычныя послёдствія. Оно сопровождалось неизбёжнымъ огрубёніемъ нравовъ и производило общее разстройство и безсиліе во всемъ общественномъ организмъ. Выводя человъка изъ нормальнаго, здраваго состоянія, оно еще более разслабляло его волю, заглушало послёдніе отголоски совести и незаметно приближало его къ животному. Извъстно, что въ пьянствъ скрываются всъ гръховныя зародыши, которые всего легче и удобнъе развиваются въ его невмъняемомъ состоянии. Нетрудно себъ представить, какую мрачную и печальную картину должно составлять цвлое общество, зараженное этимъ порокомъ. Лютеръ особо отмвчаеть эти гибельныя последствія, которыя заметно обнаруживались на протестантахъ. "Пьянство по преимуществу двлаеть людей самоувъренными, говорить онъ,--нечестивыми, дикими и безпорядочными. Какъ въ старину въ Гредін, такъ теперь въ Германіи мы видимъ народъ, который только желаеть день и ночь кутить и пьянствовать. Невозможно, чтобы такіе люди были внимательны, усердны и ревностны въ исполненію воли Божіей, когда они не могуть даже никакими свътскими дълами заниматься съ усердіемъ и исполнять ихъ во время; они становятся столь скотскими и свинскими, что теряють всякій стыдъ, честность, скромность и человвчность, что къ несчастію видно болве, нежели можно передать словами"<sup>42</sup>).

Безотрадное зрвлище, которое представляла современная молодежь, необузданная и развращенная до мозга костей, обращало вниманіе Лютера на самый корень этого зла—воспитаніе, которое двйствительно находилось въ крайне жалкомъ состояніи и велось въ высшей степени небрежно. Родители въ большинствв случаевъ оставляли двтей на произволъ ихъ влеченій, не заботились объ ихъ направленія и не принимали никакихъ мвръ къ ограниченію ихъ своеволія и наклонностей. Дисциплина, какъ мы уже указали, совершенно упала и молодежь оставалась безъ вся-

<sup>&</sup>quot;) Ausleg. des Moses. Walch. I, 1075.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Kirchenpostill. Walch. XII, 1227.

каго надзора, предоставленная всёмъ соблазнамъ и искушеніямъ свёта. Эта преступная небрежность въ одинаковой мёрё простиралась и на воспитаніе дочерей, которымъ равно недоставало необходимаго присмотра. "Мы теперь такъ дурно воспитываемъ своихъ дётей, говоритъ реформаторъ,—что остается только сожалёть; нётъ ни честности, ни дисциплины; родители даютъ волю своимъ дётямъ и не держатъ ихъ въ страхё; матери не смотрятъ за своими дочерьми, позволяють читъ все, не наказываютъ ихъ, не учатъ ихъ жить ни цёломудренно, ни скромно и пр." <sup>43</sup>).

Такая близорукая система вела къ опаснымъ последствіямъ и готовила въ будущемъ еще болъе разнузданное поколъніе, которое уже теперь вызывало общія жалобы. Своевольная распутная молодежь часто не имвла даже самыхъ элементарныхъ свъдъній въ религіи, которыя и вовсе не интересовали и о которыхъ мало заботились сами старшіе. Вольномысліе, презръніе къ авторитету и власти, духовная неразвитость и необуздвнный проязволь действій-воть общія характерныя особенности лютеранской молодежи, вышедшей изъ новой школы. "Въ настоящее время, увърнеть Лютеръ, --- повсюду раздаются жалобы, къ сожалению слишкомъ справедливыя, —что юношество теперь черезчуръ распутно и дико и не желаетъ подчиняться. Теперь молодые люди очень мало спрашивають о родителяхъ, учителяхъ и наставникахъ; они не знаютъ, что такое Слово Божіе, крещеніе, причащеніе, - тупы, неразвиты я невоспитаны, выростаютъ въ своемъ своеволіи и произволѣ" 44).

Вмъстъ съ другими особенностями, которыя ръзко обозначались тогда въ протестантскомъ обществъ. Лютеръ отмъчаетъ еще одно характерное явленіе, на которое указывали и другіе современники, это – небывалая малодушная трусость во время эпидемій. Онъ ръшительно затруднялся подыскать какое-лябо возможное объясненіе для этого, не разъ уже замъченнаго факта. Это обстоятельство тъмъ сильнъе огорчало реформатора, что оно бросало тънь на все духовное направленіе его послъдователей и компрометтировало ихъ въ глазахъ като-



<sup>41)</sup> Ibid. XI, 3096.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Luther's noch ungedruckte Predigten, herausg. v. Bruns. S. 44.

ликовъ. Уже въ 1527 году онъ выражалъ свое удивдение по этому поводу, а въ 1539 году ему пришлось снова сдёлать то же грустное наблюдение., Одинъ за другимъ обращаются въ бъгство, писаль онь въ Венцеславу Ленку,-такъ что невозможно стало найти ни кровопускателя, ни слуги. По моему инвнію люди одержимы истанной чумой, посленной дьяволомъ, потому что они такъ постыдно трусять, что брать оставляеть браза и сынъ--отца" 45). Какъ видямъ Лютеръ и здъсь не обходится безъ подозрвній противъ дьявола и за неимвніемъ другихъ подходящихъ объясненій охотно прибъгаеть къ этому простому и легкому способу разръшенія, чтобы только успоконть свою пылкость. Это предположение онъ еще нонъе высказываеть въ письмъ къ Кордату. "И здъсь обнаружилось, пишеть онъ, -- великое немилосердіе родственниковъ къ своимъ близкимъ, что меня крайне опечаливаеть и возмущаеть, даже болье чыть бы слидовало. Это совершенно новая и особенная чума нашего времени, когда сатана, наказывая болъзнью только немногихъ, поражаетъ всъхъ неимовърнымъ страхомъ, уговариваетъ и обращаетъ въ бъгство; поистинъ, это-чудовищное и небывалое явленіе, при столь сильномъ и яркомъ свътъ Евангедія" 4\*). Въ своемъ отвътъ на письмо Амсдорфа, который сообщаль ему о подобныхъ же наблюденіяхъ въ Магдебургъ, Лютеръ пытается дать новое разръшеніе догадки, которан его ръшительно мучила. "Удивляюсь, говорить онъ, -что чъмъ изобильнъе проповъдуется жизнь во Христв, твмъ сильнве въ народв стракъ смерти: потому ли это, что люди, пока были при папъ, вслъдствіе ложной надежды на жизнь менње боялись смерти, а теперь, когда возвъщается истинная надежда на жизнь, они чувствують, какъ сдабо природа можеть върить въ побъдителя смерти, или потому, что Богъ испытываеть насъ слабостію и попускаеть сагань держать насъ сильнъе въ этомъ страхъ. Пока мы жили въ въръ католической, ны были накъ пьяные п сонливые, или какъ безумные, мы считали дийствительную смерть за жизнь, потому что не знали, что такое смерть и гнъвъ Божій. Теперь же, когда сіяетъ истина, мы яснъе познаемъ гнъвъ Божій, и природа, пробужденная отъ

<sup>&</sup>quot;) Luther's Briefe, gesammelt von de Wette. V, 219.

<sup>44)</sup> Ibid. V, 225-6.

сна и безумотва, чувствуеть, что ся сплы не въ состояния вынести смерти. Отъ того всё теперь более трусливы, чёмъ прежде... Я утвшаюсь въ этомъ случав темъ, заключаеть Лютеръ. что Хрнотосъ Свою силу совершаеть въ немощн" 47). Тагъ затруднялся и путался реформаторъ въ различныхъ затвйливыхъ и туманныхъ объясненіяхъ, между твмъ какъ въ двйствительности дело обстояло гораздо проще. Лютеранамъ естественно сильнве, чвив кому-либо не хотвлось разставаться съ земной жизнью, которая представляла столько простора для ихъ избалованной чувственности и не отравляла ихъ безиятежнаго полуживотнаго прозябанія никакими требованіями или напоминаніями о долгъ и отвътственности. Они располагали свою жизнь, какъ имъ хотълось, не были связаны никакими ственительными обстоятельствами и спокойно вейфовали посль католической морали подъ мелодичный, льстивый говоръ своихъ наставниковъ. Они слишкомъ привыкан и тяготвли къ землё и мало думали о небъ. Ихъ направление было совершенно одностороние и всъ духовныя силы концентрировались исключительно вокругъ интересовъ и потребностей земной жизни, которые нераздельно господствовали въ ихъ сознанія. Здёсь не было того равновёсія между душой и твломъ и ихъ совмъстными правами, которое позволяетъ спокойно смотръть въ глаза смерти и видъть въ ней только простой переходъ въ новой жизни. Само собою понятно, что для протестанта, которому вся жизнь представлялась сплошной конбинаціей его плотскихъ инстинктовъ, гораздо тяжелѣе было разставаться съ здёшнимъ міромъ, и земная жизнь въ его глазахъ имъла по меньшей мъръ двойную цъну. Онъ совершенно не привыкъ жить духомъ и съ ужасомъ заглядывалъ въ незнакомую, загробную область, гдв не могли имвть мвста его земныя привязанности и привычки. При первой же опасности, когда угрожала послёдняя развязка и разсчеть съ жизнью, онъ содрогался всёмъ своимъ существомъ, и суевърный страхъ предъ таинственной суровой будущностью пересиливаль всё другія чувства и заставляль бъжать куда-нибудь, лишь бы дальше оть опасности. Животный инстинкть самосохраненія заглушаль въ немъ человѣка.

') De Wette. V. S. 134-5, u. Walch. XXI, 1461-62.



Увъренность въ блаженствъ и святооти, ноторое требоваль Лютеръ, разумъется могла существовать только въ теоріи; она была привита слишкомъ искусственно и тотчасъ же разбивалась предъ грознымъ призракомъ смерти, уступая свое мъсто малодушному страху п отчаянію. Во всякомъ случаъ это явленіе, которое казалось столь непонятнымъ и загадочнымъ для Лютера, далеко не рекомендуетъ его послъдователей: и даетъ законное право усумниться въ дъйствительной твердости и силъ ихъ въры.

Мы уже указывали въ предшествовавшей главв, въ какихъ неблагопріятныхъ условіяхъ находилась религіовная жизнь лютеранскаго общества; среди общего броженія и безпорядочной неопредвленности понятій все болве сказывалась внутренняя пустота и безжизненность релинознаго чувства, нередко граничившія съ полнымъ невъріемъ. Не повторяя того, что уже сназано, мы приведемъ только тв отзывы, которые по мъстамъ дълаеть самъ реформаторъ и которые относятся въ характеристикъ религіознаго состоянія общества. Хотя Лютеръ въ этомъ случав болве сдержанъ, чвиъ другіе его современники, однако отдёльныя, отрывочныя мёста его писемъ свидётельствують о твхъ же саныхъ явленіяхъ увадна, на которыя указывали я эти послёдніе. Уже самая хододность и апатія къ Евангелію, на которыя жаловался Лютеръ, не говорять объ искренности и энергіп религіознаго чувства, которов на первыхъ порахъ повидимому забилось такой усиденной жизнью. Эта вядость и равнодушіе въ Евангелію сообщились и всему вообще религіозному сознанію общества я характеризують всю религіозную сторону его жизни. Всъ религіозныя отправленія протестантовъ, не исвлючая самой въры, одинаково проникнуты этимъ общимъ настроеніемъ и изобличають совершенный индифферентизмъ и пустоту редигіозной мысли и чувства. Лютеръ успокоиваль себя мыслью, что это все еще остатки и слёды католицизма, но такое объяснение, какъ видно, плохо вязелось въ его же собственномъ представлении и не выдерживаеть должной послъдовательности. "Нътъ никакого сомнънія въ томъ, говоритъ онъ, что если мы ввруемъ, то всв грвхи наши отпускаются и чрезъ эту въру мы становимся предъ Богомъ праведными и чистыми. Но твмъ не менье всв христіане имвють и чувствують въ самихъ себъ еще много оставшихся сввернъ и нечистоть, такъ что

Digitized by Google

они не любять слупать Слово Божіе, не такъ твердо върують и исповъдують, не исполняють заповъдей Божінхъ, какъ слъдуеть, и выходить, что чъмъ дальше они живуть, или, какъ обывновенно говорять, чъмъ старъе, тъмъ скупъе, чъмъ дальше, тъмъ хуже"<sup>48</sup>):

Насмышки и издёвательства надъ всёмъ священнымъ и открытое показное богохульство были самымъ обыкновеннымъ явленіемъ среди лютеранскаго общества. Изъ Силезін до Лютера нерёдко доходили письма, которыя по собственнымъ его словамъ почти убивали его тоскою, потому что ему приходилось убёждаться изъ мёстныхъ сообщеній, до какитъ чудовищныхъ размёровъ доходило въ народё презрёніе къ Слову Божію, таинствамъ и другимъ христіансиниъ святынямъ; "хотя мы, замёчаеть онъ, при своемъ плотскомъ образѣ мыслей, очень холодны въ своемъ расположенія ко Христу, однако нельзя было ожидать, чтобы такими словами стали поносить даже свинью или собаку" <sup>4</sup>").

Довольствуясь однимъ своимъ финтивнымъ Евенгеліемъ, лютеране, какъ мы уже знаемъ, вовсе не хотвли обременять себя никакими визшними благочестивыми упражненізми и почти вывели изъ употребленія молитвы, посты и богослуженія. Обольщая себя воображаемой върой, они какъ бы опасались осквернить и нарушить ся чистоту и духовность видимыми формами богопочтенія; настроенные самими же пропов'яниками, они рев-НИВО УКЛОНИЛИСЬ ОТО ВСЕГО ТОГО, ЧТО МОГЛО ИМВТЬ ХОТЯ ОТДАЛЕНное отношение въ понятию заслуги и носило характеръ вспомогательнаго значенія при въръ. Лютеръ, хотя вскользь, но очень опредвленно высказывается объ этомъ упрямомъ предубъждения своихъ последователей противъ поста и модитвы. "Большая часть, говорить онъ, двлаеть изъ Евангелія плотскую свободу и твлесную отраду, такъ что не хотятъ более ни поститься, ни модиться, нисколько не заботятся о томъ, при чеиъ остается душа и т. д." 50). То же самое относительно молитвы утверждаеть онъ и въ другомъ мъсть: "теперь мы ясно можемъ видъть, го-

<sup>(\*)</sup> Ien. Ausg. 1580. VIII. 299.

- ") Bei Dölling. I. 349-350.
- <sup>10</sup>) Ausleg. des Ev. Iohannes. Walch. VII. 2818.

ворить онъ, что день-ото-дия Евангелію воздвигаются препятствія; видимъ также, что мы мало молимся и не высоко ставимъ молитву, какъ будто насъ не касаются всё увъщанія"<sup>51</sup>). Извъстно, что Лютеръ обращался даже въ полиціи и требовалъ, чтобы полицейская власть принуждала народъ въ слушанію проповъди и силою гоняла его въ цервовь <sup>52</sup>). Разумъется реформаторъ и въ этомъ случат позаботился отстранить отъ себя справедливую отвътственность и возложить всю вину на выносличествъ они молились такъ горячо и часто, а теверь относятся въ дълу такъ небрежно, Лютеръ отвъчалъ: "дъяволъ постоянно привенскаетъ иъ себъ слугъ, которые старательны и прилежны въ своемъ служения Боту" <sup>53</sup>).

То же равнодущіє и та же апатія, которыя опредъяють общее религіозное настроеніе протестантовъ, ясно обнаруживались и въ ихъ отнощения къ теннственъ; они смотръли на нахъ такъ же легко и поверхностно, какъ и на всю прочую религозную внёшность. Очевидно лютеране чувствовали всю ложность ихъ новой постановки въ церковной жизни и всю непосладовательность и безпъльность ихъ существованія при общемъ ходъ и направленія новой доктрины. Крещеніе потеряло всякій смысль и цвну въ глазахъ протестантовъ, и ему, какъ кажется, не придавали никакого существенного значения. "Еслибы теперь нужно было крестить взрослыхъ и старыхъ, узвряетъ. Лютеръ, то я думаю, что навфрное десятая часть не позволяла бы себя крестить" 54). Особенно сильно, какъ видно, огорчало реформатора то пренебрежение, съ которынъ его послъдователи относились въ таниству свхаристіп. Здесь ему пришлось разочароваться въ самыхъ заветныхъ своихъ ожиданіяхъ и обмануться въ разсчетахъ, которые онъ считалъ несомизниыми. Лютеръ особенно полагался на двъ вещи, которыя по его убъядению должны были неотразимо манить и привлекать народъ къ частому участію въ свхаристія; это во-первыхъ, раздаваніе чаши

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Ausleg. des Ev. Matthäus. Walch. VII. 842.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Iosepho Levino Metsch. in Mila 1529. Epp. ex collect. Buddei. p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Tischreden. Walch. XI. 810.

<sup>54)</sup> Catechetische Schriften. Walch. X. 2666.

которое не допускалось въ католической церкви, и затвиъ ученіе о цвли и утвшительныхъ преимуществахъ тациства, призывающаго инъ божественное прощение безъ всякой предварительной нравственной подготовки со стороны последникъ. Онъ всегда настойчиво и энергично укораль католиковъ, которые по его словамъ "испортили желчью, уксусоть и полыныю отредное, утвшительное таннотво и лишили человъка редости, которую онъ долженъ имъть въ таннотнъ" 55). Лютеръ янверъ здвоь въ виду собствению тв требования, которыя натомичество выставляло условієнь достойнаго принятія свхарнотія и которыя по ого навнію держили человіта въ полтолиномъ страки и сомивній и лишали его необходиныго утвиненія, для воторыю исплючительно и предназначено таинство. Онъ отврыто горянся прениуществами своего учения и не соннавалоя, что его посладователи достойно оцінять всё выгоды и льготы, которыя онь соединаль съ этемь танествонь, и толпами войдуть въ причащению. Но дъйствительность грубо обнанула его ожидания п нрявела въ совершенно обратнымъ результатамъ. Несмотря на всв выгоды и легкость объщанной аминсти, народъ упорно увлонялся отъ таниства и относился въ нему съ видемымъ пренебреженіенъ. Лютеране разсуждали совершенно логично, что если ихъ спасение зависить отъ одной въры и обезпечено отъ всявихъ случайностей, то нётъ нивакой необходимости въ таинствахъ и можно такъ же свободно обходиться безъ причащенія, какъ и безъ другихъ редигіозныхъ устеновленій. Дютерь сь заматной горечью высказываеть свои неуташительныя наблюденія, которыя вывели его изъ обнанчиваго обольщенія п отврыли предъ его глазами всю неприглядную дийотвительность. "Теперь, пишеть онъ, люди такъ неуважительны въ святому таннству Твла и Крови Нашего Господа и такъ держатъ себн по отношению къ нему, какъ будто на земле ничего, въ чемъ бы они ненве нуждались, чемъ въ этонъ именио тажиствъ; они хотять называть себя христівнами и вообранають, что такъ какъ они освободниясь теперь отъ папскаго принуждения. то они вовсе не обязаны приступать въ таинству, а могуть вполнъ обходяться безъ него, свободно, безъ всякаго гръха



<sup>55)</sup> Hauspostill. Walch. XIII. 701.

презирать его. Для нихъ даже было бы все равно, прибавляеть онъ, еслибы это таниство нигде не употреблядось ная совсемь уничтожилось " 56). Недоумъніе Лютера усиливалось еще боле, когда онъ представлялъ себъ судьбу того же таинства и отношеніе въ нему въ католичествв. Тамъ оно было обставлено всёми неблагопріятными условіями, преподавалось цодь однимъ только видоиъ и даже требовадо особыхъ расходовъ, и однако народъ относился въ нему съ большимъ расположениемъ п приступаль гораздо чаще, хотя и не всегна добровольно. "Прежде, въ катодичествъ, утверждаеть реформаторъ, когда насъ принуждали приступать въ таниству, мы бърли въ нему толпами, должны были давать за это ценало денегь, и при всемъ томъ намъ давали только половину такиства, одного вида. Еще хуже было то, что ны не унала принимать его ни для своей пользы. ни для славы Божјей, а просто новиновались папъ, какъ бы отбывая барщину; мы даже принимали его во вредъ себъ, и душъ и трау, потому что тогла ничего не проповрдывалось о верз, а нужно было благоугождать Богу делами, вследствіе чего своывадось и утанвалось отъ насъ истинное принятіе, польза и плодъ таинства. А теперь, вогда не только получають его даромъ, но и учать истинному его принятію, когда вообще умъють принимать его въ пользу себъ и во славу Божію, мы держимъ себя такъ отвратительно и постъщно по отношению въ нему, какъ будто мы не люди (не говоря уже христіане), а палки и камни. которые не нуждаются въ немъ, и вакъ будто намъ нътъ дъла до того, что за это послъдуетъ тяжкое наказание" 57). Великое. священное тамиство, въ которому всегда относнинсь съ благоговъніемъ и страхомъ, теперь утратило всявій въсъ и уваженіе въ мивніи протестантовъ; на него смотрвли пренебрежительно, съ отгригомъ накоторой телеомыстенной вроніи и при сталав авлали его даже предметомъ своихъ плоскихъ, гасрныхъ шутовъ и оскорбительныхъ насмъщекъ. "Распутные, грубые люди, жадуется Лютеръ, употребляютъ милосердіе Божіе для своего производа и покрытія своего нечестія; они бъруть въ нему безъ всявой скромности и боязни, ваеъ свиньи въ ворыту. Ахъ, го-

Digitized by Google

<sup>\*\*)</sup> Catechetische Schriften. Walch. X. 2666.

<sup>57)</sup> Ibid. 2715.

ворять они, это мнимая милость и милосердіе! Такъ я хочу приступить къ нему (таинству) и не боюсь его, оно меня не съёсть. Какъ будто таннство учреждено для остроть или шутокъ" <sup>58</sup>)!

Все это мы уже отчасти слышали изъ усть другихъ современниковъ, но тё же самыя картины в описанія зыступають какъ бы еще рельсояве подъ пероиъ самого Лютера. Читая и сопоставляя вой подобные отзывы, невольно представляеть себъ состояніе духа здополучнаго реформатора и тв внутреннія мученія и тревоги, которыя должно было испытывать его наболевшее сердце. Бакъ будто между самыми строкани видишь тв горькія, вымученныя слезы, которыя душили его подъ гнетонъ окружающихъ впечатленій. Мы уже видели, какъ самоуверенно и съ какими розовыми, свътлыми мечтами вступаль Лютеръ на свое реформаторское поприще. Онъ ожидаль полнаго духовнаго обновления человачества, разсчитываль на подъемъ и улучшеніе всёхъ формъ и отношеній жизни, словомъ-предвидёль самыя лестныя и заманчивыя перспентивы въ будущемъ. Всъ крайности, противоръчія п промахи, которые онъ не могъ не ощущать въ собственной системъ, Лютеръ понималъ гораздо легче и вовсе не предчувствоваль твхъ чудовищныхъ последствій, которыя скрывали въ себъ эти роковыя ошибки. Но чвиъ сильные было первоначальное самообольщение, тымъ трудшые и мучительние было разочарование. Какъ ни старался Лютеръ насиловать свое сознаніе, какъ ни обланываль себя разными успокоительными объясненіями, двйствительность говорила сама за себя. После тяжкой борьбы и усилій онъ вынужденъ быль невольно согласиться съ неотразимыми доводами жизни и порвать свои несбыточныя иллозів. Каждый день приноснять ему все новыя и безотредныя впечатленія, которыя болезненными ударами отражались въ его сердив; и личный наблюдения и многочисленныя извъстія отовсюду убявали послёднія его надежды. Мы видьли изъ его же словъ, какая мрачная и удручающая панорама жизни возникла и проносклась предъ его глазами и заслоняла собою радужные образы, которые онъ преждевременно

58) Ausleg. des 111 Psalms. Glosse. Walch. V. 1576.

+ +



рисоваль въ своемъ пылкомъ воображения и въ которые такъ беззавитно върплъ до роковаго столкновения съ дъйствительностью. Оть прежняго спокойнаго и бодраго настроенія реформатора не осталось и слёда; тяжелыя думы и чувства теперь не сходять съ его чела до самой смерти. Какъ близко и глубоко принималь онь къ сердну свои грустныя наблюденія, можно витоть изъ его письма къ пастору Мантелю, съ которымъ онъ даже не стояль въ особенно интимныхъ отношенияхъ; письмо относится въ 1539 году. "Гораздо нужнъе, пишетъ онъ, было бы письмено отъ васъ ко мин; быть-можеть оно ободрило бы мой духъ, который визотъ съ Лотонъ, вами и другими благочестивыми христіанами томится и мучается въ этомъ ужасномъ Содомъ постыдной неблагодарностью и пренебреженіемъ въ Слову нашего дорогаго Спасителя; я вижу, что сатана совершенно завладвваеть сердцами твхъ, которые воображають, что они будуть первыми и самыми важными въ царствё Христовомъ воледствіе этого мое сердце страдветь и терзается внутренними страхами и горемъ" 59).

Вообще, жалоба, досада и элобный упрекъ составляють основной тонъ и мотивъ всёхъ позднёйшихъ писемъ Лютера, которыя въ общемъ складываются какъ бы въ одну сплошную iереміаду. Мы слышали уже его рёзкіе отзывы, гдё онъ съ такой безпощадной прямотой описываетъ все наличное положеніе дълъ и бичуетъ распущенность и пороки своихъ послёдователей. Онъ какъ будто находилъ какое-то элобное наслажденіе растравлять собственныя раны и терзать свое утомленное сердце описаніями той порчи, которая его окружала.

Вся дъйствительная обстановка и условія жизни вполнѣ оправдывали то угрюмое, мизантропичесное настроеніе, которое все болѣе овладъвало Лютеромъ. Его исключительное, отвътственное положеніе служило какъ бы реолекторомъ, на которомъ самыя меллія впечатлѣнія отражались въ усиленномъ освѣщеніи. Нетрудно себѣ представить, какое острое, мучительное дъйствіе на его возбужденные нервы производила цѣльная картина всего наличнаго строя окружающей жизни. Все общество сверху до низу было заражено той нравственной и религіозной апатіей,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) De-Wette. V. 223.

которая вивств съ ковынь ученісив охватные всю Герпалію. Печальный, утомленный взоръ ресориатора напрасно блужкать по ветемъ разнороднымъ его ступенниъ и нигдъ на могъ остановитьен и найти того живнисльнаго утвшения, нь которонь тавъ нуядалось его разбитее серяне. Куда бы ни обращался Лютеръ, онъ везде виделе одинановый унядонь и разложеніе, тоже разстройство и разладь вовть понятій и отношеній. Онь не обходиль ни одно сословіє своинь обличеніемь и полчнымь упрекомъ, нотораго одинаково заслуживали и сановная сиять и илебен. , Повсюду, гдв обращаются из Евантелю, говорить онь, мы видимъ только стращную неблагодарность нь нему во встахъ классахъ: вороди, господа и князья гослучтся между собою, завидують и ненавистничають, обреженають и разстраивають свою страну и народъ, не помыныяють о добронь хрястанскомъ согласія, о помощи бидной Германін, объ охрани убижница и пристанища бъдной церкви отъ дъявода, паны и турекъ; дворянство только ошариваеть, хватаеть и грабить, что можеть, у князей и другихъ, особенно бёдныя церкви, и презираеть, вакъ тщеславныхъ чертей, насторовъ и преповёдниковъ; горожане и врестьяне также только свряжничають, ростовщичествують, обманывають и своевольничають безъ всякаго страха и наказанія; все это вопість къ небу; заключаеть онъ, и земля не можеть выносить болве" "").

Лютеръ былъ не изъ тёхъ понладнотыхъ натуръ, которын легно идутъ на сдёлки съ своей совёстью и по разсчету могутъ кривить своей душой безъ особеннаго ущерба для самосознанія. Онъ не былъ способенъ льстить и раболёвствовать предъ высщими соерами и всегда отпрыто высказывалъ то, что думалъ, не стёонялсь ни авторитетомъ, ни государственнымъ положеніемъ извёстнаго класса. Ему приниссь однивново разочароваться какъ въ простонародъв, такъ и иъ правительствё, въ последъ немъ даже болёс, потому что на него онъ возлагать главным свои надежды. Въ разсчетъ на его симиатій и содъйствіе дѣлу Лютеръ перевелъ на его ими главное управленіе и значеніе высшей инстанціи во возхъ дёлахъ своей норой церкви, и теперь должень былъ горько раснаяваться въ измищнемъ ковъріи



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Kirchenpostill. XII. 1238.

и въ своей опрометчивости. Свътсвая власть далеко не отличатвив безпристрастіемъ, котораго повидимому ожидаль лась реформаторъ, и довольная своимъ новымъ званіемъ, неръдно злочнотребляла неожиланнымъ возвышеніемъ и увленалась въ своихъ притязаніяхъ далже, чёмъ это было желательно Лютеру. Она внолно воспользовалась своимъ пситральнымъ привиллегированнымъ положениемъ въ периви, считала себя не подлежещей никакому контролю и всяній справедливый упрекъ или обличение принимала, какъ бултъ и возмущение противъ установленнаго правительства. Лютеръ очень характерно описываеть это коническое самомнёніе, господствовавщее въ правительственныхъ сферахъ. "Прежде, говоритъ онъ, когда еще не появилось наше Евангеліе, никто изъ правительства не умълъ проповъдывать (когда это было нужно); теперь же оно благодаря Евангелю возвеличилось и возвысилось, желаеть быть даже выше Бога и Его Слова и распоряжается, что следуеть проповёдывать и во что вёрить. Если же его осуждеють, то оно называеть это интекемъ" "). Свътская власть особенно торжествовала въ томъ отношенія, что освободилась отъ тираннін духовенства и въ нёкоторомъ смыслё встала на его мёсто. Теперь она относилась къ нему въ небрежно-покровительственномъ тонъ, съ явнымъ оттънкомъ собственнаго достоинства и превосходства, и не допускала никакого вибшательства въ свою частную жизнь, считая себя въ правъ дълать все, что угодио. Всяное самостоятельное и независимое слово пастора, если. только оно носило обличительный характеръ и затрогивало представитески власти, считали преступнымъ поснгательствомъ на авторитеть начальства и чуть ли не демонстраціей противъ его · церновнаго господства 62).

Вообще дворянство и независимо отъ его положения въ правительственныхъ соерахъ представляло врайне неутвшительное зрълище и вызывало у Лютера серьсеныя опасения за будущность его дъла и даже самаго отечества. "Если дворяне, замъчаетъ онъ, намърены такъ продолжать, то Германія погибла, в они вскоръ окажутся хуже испанцевъ и турокъ" <sup>63</sup>). Такое же

<sup>&</sup>quot;) Ausleg. d. 101 Ps. Walch. V. 1261.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Ausleg. d. 83 Ps. Walch. V. 1028.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Luther's Briefe, gesammelt von de-Wette. V. 408.

опасеніе онъ высказываеть еще разъ въ письма къ Линку, въ 1543 году: "рафанны, неондимы и т. д. (т.-е. дворянство и правительственные чиновники), если они будутъ такъ проколкать, жалуется реформаторъ, наложатъ на насъ горащо болъе таккое ярмо, чъмъ турки; они совершенно сумасбродны и неистовы въ своихъ похотяхъ и страстякъ. Теперь, прибавляетъ онъ, то самое время, которое должно слъдовать за погибелью антихриств, когда люди будутъ эпикурейцами и атенстами" \*\*).

Но и въ низшихъ слояхъ общества двло оботояло нисколько не лучше, и поведение простонародья начвив не отличалось по своей распущеннооти отъ жизни и направленія титулованной знати. Чернь въ этомъ случав была только откровениве и прямо высказывала свои основания, по которымь она не считала нужнымъ держаться доброй жизни; здвоь иден Лютера вошли цвликомъ, безъ всякой лицентврной личины, и встратили удобную и воспріничнымо почну. Простой народъ открыто выставляль ихъ своимъ знаменемъ, не прибъгалъ къ винограднымъ листьямъ и всегда имвлъ подъ рукой свою простую, но неотразямную логику. Лютеръ съ сердечной болью наблюдаль эту печельную метаморфозу, которая одинаково, съ какою-то фатальною необходимостью происходила всюду, где появлялось его ученіе, и такъ же быстро совершалась въ деревнъ, какъ и въ шумномъ городв. "Крестьяне теперь, высказываеть онъ, чрезъ Евангеліе становатся необузданными и подагають, что имъ можно дълать все, что угодно. Они не страшатся ни ада, ни чистилища, а говорять: я върую, поэтому я буду спасенъ" \*5). "Простой народъ, жалуется опять Лютеръ, становится самоувъреннымъ и азгульнымъ, всячески своевольничаеть, не спрациваеть уже о чистомъ учения, даже презпраеть его и впадаеть въ слепоту, не обращаеть вниманія на наказанія, скромность и честность, увлекается всявими гръхами и пороками; отсюда происходить необувданное, распутное, дъявольское поведение, что мы къ несчастію видимъ въ настоящее время и что разумвется не можеть долго продолжаться 4 66).

<sup>44)</sup> Ibid. V. 571.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> Tischreden. Walch. XXII. 812.

<sup>••)</sup> Tischreden. Eislebische Ausg. f. 44.

Въ такихъ печальныхъ наблюденіяхъ проходила жизнь 310счастнаго ресорнатора. Всв влассы и состоянія общества приходния въ разложение: деморализация неудержимымъ потокомъ разливальсь повсюду и разрушала всё правотвенныя основы и связн; вивоть съ твиз падали и редитозныя силы общества, въ которонъ прежняя энергія сибинлась ріннительнымъ индиеосрентизновъ. Все это тякснымъ коннаровъ давило измученное сердце Лютера и временами доводнаю его до поднаго отчаяния. Въ его познавшихъ письмалъ почти постоянно повтовяется короткая, но выразительная фрава, гдб такъ ясно эвучить самое неподирывное и безъисходное отчалије: "пусть идеть, какъ идеть 4 67)! Подъ вліяніемъ постоянныхъ душевныхъ тревогъ и мученій Лютеръ одблалоя крайне раздражителенъ и нервозень. Желчные сарказмы и ризная, циничная брань съ цалы и католиковъ переносятся теперь въ равной мъръ и на собственныхъ его последователей. Истый немець, всегда отличавшийся нежной любовью въ своему Vaterland'у, онъ не находить теперь достаточно бранныхъ и энергичныхъ эпитетовъ, которыни влеймить своихъ соотечественниковъ, и изощряется во всевозможныхъ ругательствахъ, чтобы дать какой-нибудь исходъ своимъ злобнымь аффектамь и нёсколько успоконть свое возмущенное сердце. Такъ въ предисловия къ своему сочинению "протявъ туровъ" онъ называеть немецкій народъ "распутнымъ, дикимъ народомъ, даже на половину чортомъ, на половину человъкомъ "\*\*). Современенъ эта черта какъ бы вощла въ его харантеръ, и у него образовалась ръшительная страсть къ брани и ругательствамъ, которая удивляда современниковъ и навлекада на него много неудовольствій. Вицель эту оригинальную наклонность реформатора прямо называеть болёзнью. "Другая болёзнь, говорить онъ, которою чрезмёрно страдаеть глава нашей секты, есть страсть ругать и клеветать, притомъ въ такой степеничто это не нравится даже многимъ изъ его последователей" ").

По мёрё того, какъ остывало первое увлеченіе и охладіваль первоначальный экстазъ, возбужденный ученіемъ Лютера, падаль

•

<sup>•&#</sup>x27;) Dölling. I. 350.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Walch. XX. 2633.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) De moribus haeret. 1537. H. a. I. a.

авторитеть и самого реформатора. Лючеръ, макъ им экасить, санъ настойчиво возставаль противъ всякаго поклонения чукому авторитету и требовань безусловной свободы и независниости въ дъль личной въры,---и теперь долженъ быть на санонъ сабъ новытывать последоннія этой свободы. Его усердные олушателя, кана повінство, одбавля недленощоє упочребленіє наз этой теорін и отарались закрабочнизать собственных инвлія, незавнонно отъ ученія пасторовъ и самого резорнатора. Повсюду оталя раздаваться голоса о безполезности пасторовъ и проповёдняковъ, въ воторыхъ олыпалось уже неуважительное отношение и въ самону Лютеру. По крайней изръ онъ часто жалустся на неблагодарность, на то, что каждый считаеть себя ученве и свълущъе всъхъ другихъ и не нуждается въ его наставленияхъ и руководотва. Онъ неодновратно высназываль свое негодование на это самозванное книжничество и на то презръние, которое онъ замъчаль по отношению къ себъ въ окружающихъ. Лютеръ быть не совониз свободень оть честолобивыхъ движений и нанлонностей сердия и, избалованный тріуность первоначальнаго прісна, привыть требовать почете и госпонства, какъ бы завонной, заслуженией дани. Его самолюбіе было сильно осворблено такой черной неблагодарностью: онъ не ожидаль подобнаго оборота и ръзко укорялъ своихъ послъдователей за изману и премебрежение из его заслугамъ. Онъ жалуется, что теперь на его счеть ходять такія разсужденія: "если, говорять, онъ не хочеть проповедывать, то пуоть его,-у нась есть его иниги.--Я, замучаеть онъ, валкій нищій и ученикъ, и однако своими проповъдяни и сочиненіями сполько я неділель докторовъ? А они говорять: убирайся, тольмо подальше, отупай къ чорту. Следоветельно, немъ нужно уходить. Если ны долго проповедуенъ, то они смъютея. Если ны объщаенъ ниъ благодать Бошю, они сомънвають нась и освистывають, ссли мы негодуемъ и угрожаемъ, то они издъвеются, бросеють въ несъ кеменьями и сивются въ нулекъ" 70). Секты и резпоры, во множествв появивнося среди самихъ лютеранъ, двйствовали на него, канъ личное осворбление. Лютеру вазвлось, что сектанты, обособляясь оть его доктрины и оспаривая свои мивнія, покушаются на его

<sup>10</sup>) Walch. Ausg. YII. 2.310.



славу и намърены воскитить у него честь самой реформація. "Семтанты, говориль онъ, хотять отпять у наюь наму славу и и присвоять себ'я заслугу низвершенія папотва"<sup>71</sup>). "Вев ихъ старанін, заятичаеть онъ про нихъ же, влонятся нь тому, чтобы очеркить иксъ и уничтокить, чтобы народь почиталь только ихъ однихъ"<sup>73</sup>). Вообще подобным опасемія за неприкесновенность своей реформаторской ренутаціи у Лютера повторяются доводьно часто. Если такін педозрівнія и были нісколько преувеличены, то ве воякомъ случаї они имъли нь основанія сахтическую подкладку и нікоторыя дъйствительным данныя, кеторыя побуждали реформатора такъ рівшительно высказывать свои упреки.

Неудивительно, что при такихъ условіяхь раздраженіе Лютера нервако переходнао въ кетерпимость и онъ готовъ былъ ототупиться оть первоначальныхъ правниъ. Онъ началь жалють, что уничтожиль отлучение и изгнание, в по временамь обращался къ свътской власти съ предложениемъ возстановить репрессивныя миры по отношению къ сектантамъ. Ему очеридно не хотълось стать въ открытое противоръче съ санимъ собою, и онъ думаль устранить неизбъяные упреки въ непоследовательности, возлагая все двло и отвётственность на свётское правительство. "Короли и императоры, высказываль онъ, должны опять вовстановить светское изгнание, потому что мы сами не можемь теперь устроить его... Если мы не можемъ изгонять и наказывать грѣхи жизни, то мы изгоняемъ однако грѣхи ученія. Мы все-таки удержали анафему и объявляемъ, что анабануистовъ, сакраментаріевъ, еретиковъ не следуеть слушать, а отлучать и изгонять оть себя" 73). Лютеръ теперь ясно видыть опасность, которая грозила его церкви со стороны сектантотва. Его безпокойство еще более усплилось, когда онь заметиль, что въ его собственной ученой корпораціи все болье развиваются несогласія и раздоры, которые объщаль въ будущемъ нолное атомистическое распаденіе его цериви. Онъ предвидълъ, что съ окончанісих внинней борьбы немедленно начнутся внутреннія

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Comm. in. gal. Francof. 1.534. p. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) lb. p. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Luther's noch ungedrückte Predigten v. Brans herausg. s. 65.

мещоусобія, которымъ въ состоянія поставить преграду только государственная власть на счеть всей церновной автономія. Онъ уже теперь горько свтоваль, что существуєть ночти столько же взглядовъ и мнёній, сколько пасторенихъ головъ въ его новой цернин, и выражалъ опасенія, что посл'я его смерти анархія обнаружится во всей снят <sup>24</sup>).

По временанъ мрачное настроеніе Лютера нагь будто прояснялось, особенно ногда мысль его останавлявалась на блестящихъ вныникъ успахать реформания, и онъ готовъ быль обманывать себя разными успоконтедьными объдененіями и даже оправдывать закоснёдость своихъ послёдователей. Въ такія исвлючительныя минуты онъ возвращался въ своему первоначальному представлению и утвшался твиъ, что нравственная жизнь сана по себъ не имъетъ особеннаго значения и что горазко важные слыны за неприкосновенностью учения. На этогь разъ онъ забываль свою теорію о деревѣ и плодахъ и способень быль смотрёть гораздо снясходительные на все окружающее нечестіе. Въ оправданіе такого взгляда онъ ссылался на Евангеліе и указываль на примъръ самого Христа, который синскодиль въ слабостанъ своихъ учениковъ и однако не давалъ пощады фарнсеянь, которые держались ложнаго уденія. "Большое различіе, утверждаеть онь, существуеть между ученіснь и жизнію. Съ ученіемъ шутить нельзя, оно должно оставаться чистымъ и истнинымъ, а въ жизни мы можемъ поступать не такъ строго. Это видно и изъ Евангелія, гдъ Христосъ снисходить въ своимъ ученикамъ и смотрить сквовь пальцы, когда они грубо спотыкаются; а въ фариссамъ и лицемврамъ онъ никогда не имветъ снискожденія, потому что встрвчается здёсь не съ жизнью, а съ ученіемъ. Величайшая сила, прибавляеть онъ, завлючается въ учения. Если оно остается чистымъ, то можно снести различныя несовершенства и слабости жизни, лишь бы держались ученія и сознавали, что жизнь должна идти иначе; если же ученіє стеновится дожнымъ, то и жизни помочь уже нельзя" 75).

Иногда Дютеру даже казалось, что все окружающее эло и эта усиливающаяся распущенность, на которую всё жалуются, есть

<sup>14)</sup> Epp. ed. Buddeus. p. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Colloquia, meditationes etc. ed. Rebenstock. IL 81. b. Walch. Ausg. XI. 3.008.

только призрачное явленіе, нівчто въ роді оптическаго обмана, въ двиствительности же двло обстоитъ инсколько не хуже, чвиъ было прежде. Это недоразумъніе по его мнанію объясняется твиъ, что прежде, до появленія евангельскаго свёта, грёхъ не быль такъ заметень, между темъ какъ теперь, съ зарей новаго ученія, міръ пробуждается оть своего опьяненія и ясно видить всё пороки и различаеть тёни, которыя прежде скрадывались для зрънія при сумеркахъ католическихъ заблужденій <sup>76</sup>). Но подобныя фантастическія, убаюкивающія нечтанія обыкновенно продолжались недолго. Дтиствительная жизнь выставляла такія въскія убъдительныя возраженія, которыя легко разбивали эту туманную, эфемерную защиту Лютера. Подъ давленіемъ ежедневнаго опыта онъ волей-неволей возвращался къ прежнему неутвшительному сознанію и соглашался съ неотразнимить обвяненіемъ, которое выставляла противъ него вся живая наличная двйствительность.

Впрочемъ п въ такія горькія минуты разочарованія Лютеръ не всегда терялъ надежду и по временамъ пытался утипать себя твмъ, что это только временное переходное состояніе, которое не можетъ продолжаться долго и должно имъть обороть въ иному лучшему порядку. Онъ думалъ, что при извъстномъ тактъ и энергіи со временемъ нетрудно исправить дъко и сообщить новое направленіе жизни общества. По врайней мъръ, въ 1581 году онъ писалъ въ мариграфу Аншиахскому Георгу: "въ настоящее время въ народъ господствуетъ плотская самоувъренность, такъ что не слъдуетъ долго повволять ему удовлетворять своимъ жеданіямъ. Это должно же измъниться. Скоро можно сломать старое зданіе, но не такъ скоро выстроить новое; слъдовательно, въ данномъ случав нужно приноравляваться и покоряться времени" <sup>го</sup>).

Всё подобныя оправданія имёли въ своей основѣ горячес желаніе реформатора такъ или иначе выгородить и освободить себя оть отвётственности за тё печальныя послёдствія, которыя всюду проваводнаю его ученіе. Ему хотвлось при всёхъ факти-

۰.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ibid. I. 27.

<sup>&</sup>quot;) Luther's Briefe an den Markgrafen Georg in Reinhard's Beitragen zur Historie d. Frankenlandes. I. 138.

чеснихъ уликахъ отстоять правоту и репутацію своей доктрины и пріучить самого себя п своихъ противниковъ къ раздѣльному веглялу на жизнь и ученіе, вакъ на отдільныя п независимыя области. На этомъ методъ онъ основывалъ всю свою апологію и пользовался имъ для отраженія всёхъ упрековъ. На этой почвъ онь чувствоваль собя насколько тверже и смалье обращался съ противниками. "Во всей этой дряни, говорить онъ, и бъдствіяхъ (которын дыйствительно не неловажны) противники обвиняють наше учение и дорогое Евангелие. Но остановноь немножно съ овонить митисить и посмотри, корошо ли заключение и выводъ, если я сикиу такъ: Этоть богословъ дуренъ, поэтому и богословів дурно, користь-шлуть и негодий, поэтому кориспруденція и: правов вдение -- дурны и представляють пустое плутовство; • этоть маристов---охотникь до блудниць, поэтому и искусства, которынь онь учить, блудныя двла. Разва не сказали бы, что я сошель съ ума? И однаво наши противники заключають нисволько не лучше" <sup>78</sup>).

Такими соонзмами пытался Лютеръ обороняться отъ многочисленныхъ упрековъ и на время успѣвалъ заглущать въ себѣ тоскливыя чувства и искусственно ободрялъ свою измученную душу. Но подебные моменты были обыкновенно ръдки и кратковременны; вскорѣ опъ самъ же себя обезоруживалъ и чувствовалъ себя тѣмъ хуже и безпомощиве. Такъ изръдка переменалось душевное настроеніе реформатора, и эти исключительныя, немногія минуты виачительно поддерживали и оживляли ослабъвшія въ тревогахъ его душевныя силы.

Лютерь, какъ мы уже упоминади, не всегда былъ достаточно уотойчивъ и увъренъ въ своемъ ученін, его часто мучили жестокіе прицадии сомнънія въ правотъ собственнаго дъда. Множество противоръчій и неясностей къ самой системъ и тревокное сезнаніе своего непризваниаго новаторства безповонли его и днемъ и ночью и побуждали высказывать такія признанія, которыя далеко не свидътельствовали о силъ его дъйствительныхъ убъщеній. Теперь, когда вполив опредъщинсь и выясницись въ жизни всъ роковыя послъдствія его доктрины, эти колебанія и сомнънія на счетъ послъдствія силилось въ немъ еще болъе и

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ausleg. des 2 Psalms. Walch. V. 114.

только раздували тоть внутреній, адовій пламень, воторый терзаль и синталь душу разочарованного реформатора. Въ немъ происходила страшная внутревняя борьба, которая была темъ мучительное, что не оставляле для него никакого выхода изъ того магическаго круга, въ которомъ онъ очутился. Если въ своей открытой полемика Лютеръ умаль насиловать овое дайствительное настроение и выдерживаль нообходимую личчну новоенняго убъждения, то въ интичныхъ и задушевныхъ своихъ HDH3HSHIAX5 ONS HE CHNTRES HYMELING CEDLEATS CECCTO BHYTDENняго міра и облегчаль душу горькими жалобами на свою духовную онобость и невъріе. Въ глубинъ его духа разыкрывалась мучательная драма, съ непремъянымъ участіемъ дьявода, присутотвіе котораго Лютеръ ощущаль въ себя совершенно ясно и отчетливо. Этоть безпокойный и непроменный собсетдникь нацель теперь новую нищу для ежедневныхъ упрековъ и издъвательствъ надъ своей злополучной жертвой. Онъ съ истинно демоническимъ элорадствомъ указывалъ реформатору на тв бъдствія, которыя принесло его ученіе, и укоряль за правственную гибель, которую онъ приготовиль своимъ последователямъ. "Когда дьяволь, утверждаеть Лютерь, находичь меня празднымъ и не помышляющимъ о Словъ Божіемъ, то онъ внушаетъ мнъ мысль, что будто я неправизьно училь, уничтожиль и разрушнать правление и что монмъ учениемъ введено множество соблазновъ и волненій" <sup>79</sup>). Всв возраженія, которыя Лютеръ пыпротивопоставить фактическимъ доводамъ назойдиваго ROLOT обличителя, дьяволь опровергаль очень искусно и убълительно и токимъ образомъ держалъ его въ постоянновъ страхв и сомнъній. "Дьяволь часто приходить, высказываеть онь, п укоряеть мени твмъ, что изъ моего ученія вознивъ веливій соблазнъ и вышло много зла. Иногда онъ такъ неотступно пристаеть ко мив, что вселяеть страхъ и робость. И если я возражаю, что наъ моего ученія много также пронзопшо и добра, онъ мастерски опровергаеть и это 50).

Такія мучительныя истязанія совъсти, которыя Лютеръ въ своемъ представленіи такъ живо олицетворяль подъ видомъ дьявола,

\*) Ibid.

<sup>&</sup>quot;) Walch. Ausg. XXII. 1.256.-1.141.-1.177.-V. 614.

по временамъ доводния его до изступленія и заставляли испытывать самыя невыносимыя страданія. Эти нравственныя пытан нногда побуждали его отказываться оть свояхъ первоначальныхъ положеній и въ значительной мэрз обусловливали тв отступленія, которыя нерёдко допускаль Лютеръ, особенно подъ конець своей кизни. Онь самь объясняеть напримирь свое возвращеніе въ мысли о завонъ слідующимъ образомъ: "дляволь однавды, увърдеть онъ, -такъ сильно мучилъ и почти душилъ неня словани ан. Павла въ посланія въ Тимовею (1 посл. У, 12), что у меня душа хотъка разстаться съ теломъ. Онъ упревалъ въ томъ, что я послужилъ причиною бъготва изъ нонастырей столь многихъ монаховъ и монахинь. Онъ отняль у мене изъ сердца основное ученіе о цраведности, которал имъсть значеніе предъ Боронъ.-И я нерешель оть Божественной благодати къ разсуждению о законъ; тогда онъ обеворужилъ меня и забилъ въ уголь, такъ что я никуда не могь отступить. Въ тотъ разъ я впервые очень сняьно испугался и долженъ былъ, цълую ночь иереносить это съ тяжелымъ сердиемъ" »1). Подобные прицадки душевныхъ тревогъ и отчаянія иногда принимали острый характеръ и приводили въ стращное возбуждение всю нервную систему реформатора. Въ 1527 году ему пришнось переживать такую сильную внутреннюю борьбу и терзанія совъсти, что онъ опасался за свою жизнь въ случав повторенія подобнаго пароксизма. Эти опасенія подтверждаль и его другь Бухенгагень 82). Лютерь писаль по этому поводу къ Меланхтону, который находился тогда въ Ісић: "я совершенно потерялъ Христа и занятъ водненіями и припадками отчаянія и богохульства" 83), подобнымъ же образомъ выоказывался онъ и въ письмъ къ Юсту Менію: "я боленъ не только талесно, писаль онъ,--но п горавдо боле душевно, - до такой степени устращають меня сатана и его помощники; и нашъ Божественный Спаситель допускаеть это" <sup>84</sup>). Дошло до того, что Лютеръ сталъ опасаться усдинения, которое еще болье усиливало его душевныя мули, л старался по воз-

82) Dölling. III. 255.

<sup>\*\*</sup>) De Wette. III. 189-190.

Digitized by Google

<sup>\*&#</sup>x27;) Walch. Ausg. XXII. 1176.

<sup>&</sup>quot;) Ibid.

можности окружать себя обществомъ, гдв угрызенія совъсти были не такъ ощутительны.

Въ особенно тяжелыя и безотрадныя минуты, когда совъсть обнаруживала усиленную впечатлительность и не давала ему покоя своими упреками, Лютеръ старался забыться отъ окружающей дъйствительности и сосредоточивалъ свою мысль на представлевіи общей цъли и задачи своего служенія. Онъ какъ бы умывалъ руки за всъ открывшіяся послъдствія и убъждалъ себя въ томъ, что онъ несетъ свою службу во имя Бога и Евангелія и имъетъ на то исключительное призваніе свыше. Эта мысль очень часто повторяется въ его произведеніяхъ во всевозможныхъ варіаціяхъ и съ цълымъ арсеналомъ различныхъ аргументовъ<sup>85</sup>).

Но эти доводы не убъждали другихъ и еще менве удовлетворяли самого реформатора; въ глубинъ сознанія онъ чувствоваль всю ихъ фальшь и натянутость, и его непокладистая совъсть упорно отказывалась мириться на такихъ объясненіяхъ. Подобные сооистические обороты нисколько не облегчали его нравственныхъ страданій и не успокоивали тревожныхъ сомнаній. По крайней мврв изъ его усть нервако вырывается самое исиреннее и неподдильное сожалиние о своей проповиди и едва ли не желаніе воротить двло въ старому порядку. Вся эта мрачная, тяжелая картина, которую жизнь открывала ежедневно предъ его утомленнымъ взоромъ, заставляла его все чаще оборачиваться назадъ и раскаяваться въ своей непредусмотрительности. "Если бы Богъ, говорилъ онъ, - открылъ мнв глаза и я презвидвлъ бы эти соблазны, то я никогда не началъ бы проповъдывать еванrezie" \*\*). Мысль о прекращении начатаго дела, какъ видно, не разъ приходила ему въ голову и соблазняла его отказаться отъ своего неблагодарнаго служенія. Людская порча п распущенность главнымъ образомъ поддерживали его въ этомъ намъреніи и возбуждели въ немъ серьезныя колебанія. "Я часто думалъ, высказываеть онъ, --- и желалъ совершенно превратить проповёдь, потому что люди день-ото-дня становятся отъ этого болёе жестокими, язвительными и говорять, что ихъ хотять заставить насильно при-

<sup>\*\*)</sup> Dölling. III. 205--214.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ansleg. der Propheten. Walch. VI. 920.

нимать ее, становятся горды и надменны" 87). Временами Лютеръ выражался на этоть счеть еще опредвленные и энергичные и повидимому готовъ былъ на всякія жертвы, если бы представлилась возможность воротить дело и избавить себя отъ окружающаго печальнаго зрълища. "Я никогда не оставляю мысли, говорилъ онъ, что я хочу и хотвлъ никогда не начинать этого авла. Я охотнее желаль бы быть убитымь, чемь видеть презреніе въ Божьему Слову и Его втрнымъ служителямъ 85). Теперь онъ жалълъ, что такъ опрометчиво и безъ разбору предлагалъ свое ученіе въ общее пользованіе и раскаявался въ своей непроницательности относительно твхъ влоупотребленій, какія обнаружились на дълъ. По его мнънію ему следовало бы держаться инаго пріема и вести діло по другому плану съ большей осмотрительностью. "Если бы я, высказываль онь однажды, долженъ былъ начать теперь проповъдь Евангелія, то я желаль бы дъйствовать иначе. Больную, грубую толпу я желаль бы оставить подъ управленіемъ папы, они нисколько не улучшаются оть евангелія, а только злоупотребляють своей свободой. Но я желаль бы пропов'ядывать евангеліе и утішеніе главнымь образомъ устрашеннымъ и униженнымъ, отчаявшимся и дюдимъ съ робкой совъстью " »). По его собственнымъ словамъ онъ готовъ быль даже содвиствовать поднятію папства и монашества, "потому что, утверждаль онъ, -- мірь не можеть существовать безь такихъ масокъ и паяцовъ" ").

Страшный внутренній диссонансь и мучительное сознаніе своей виновности и нравственной отвётственности предъ людьми и Богомъ нерёдко заставляли Лютера самымъ искреннимъ образомъ желать и молить себё смерти. Измученный душевными тревогами и не ожидая ничего утёшительнаго въ будущемъ, онъ по временамъ доходилъ до полнаго, безнадежнаго отчаянія и съ нетерпёніемъ ждалъ роковаго конца, чтобы только избавить себя отъ удушливаго кошмара. Вся его жизнь была совершенно отравлена и разбита, самое существованіе казалось ему тягост-



<sup>\*7)</sup> Ausleg. des Ev. Iohannes, Walch. VII. 2467.

<sup>\*\*)</sup> Tischreden. Eisleben. 1569. b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Walch. Ausg. XXII. 1034.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Tischreden herausg. von Förstemann. II. 374.

нымъ, - и только въ смерти онъ надвялся забыться отъ твхъ нравственныхъ пытокъ, которыя неотступно терзали его измученную душу. Онъ раскаявался во всей своей жизни и жалыть кажется только объ одномъ, что не умеръ еще въ двтствв и твиъ не предупредняъ всёхъ настоящихъ невзгодъ и страданій. По крайней мъръ по одному семейному поводу, именно когда жена поднесла ему его маленькаго сына, онь выразныся: "я желагь бы умереть въ дътскомъ возраств" ".). Онъ совершенно разочаровался въ свояхъ мечтатъ и надеждахъ, которыя воодушевляли и поддерживали его на всемъ реформаторскомъ поприще, -- и теперь самая жизнь потеряла для него всякую цель и осмысленность и не оставляла ничего другаго, какъ только молить Бога о смерти. "Все доброе, писаль онь къ пастору Риману,---на осуществление котораго мы надвялись до настоящаго времени, исчезло; ничего не осталось, кромв потова несчастій, и намъ остается только молитва о смерти" \*\*). 8 мая 1543 года онъ писаль Менію, что онъ давно уже быль бы трупомъ, еслибы Господь услышаль его молитву ").

Эту предупредительную заботливость Лютеръ не ограничиваль только собственной личностью, но просиль смерти даже всёмь своимъ послёдователямъ, чтобы такъ избавить ихъ оть "этого санатическаго вёка". Въ 1544 году онъ инсаль къ Іакову Пробсту, что онъ даже безъ особенной скорби встрётилъ бы смерть своей любимъйшей дочери Маргариты, если бы она случилась раньше его <sup>44</sup>). Такін безотрадныя мысли и желянія, которыя часто напрашивались въ сознаніе Лютера, живо обрисовывають общее пессимистическое настроеніе ресоривтора, вызванное всёми наличными условіями жизни. Онъ не видъль кромѣ смерти другаго вёрнаго исхода изъ того заколдованнаго круга, въ ноторомъ онъ быль заперть и только напрасно мучиль себя бевплодными усиліями освободиться оть его желёзныхъ тисковъ, давившихъ его сердце, и голову. Овъ не разбираль средствъ и быль бы благодаренъ судьбѣ за все, что только она могла сдъ-

<sup>92</sup>) Dölling. I, 352.

<sup>34</sup>) Ibid. V. 703.

667

43'

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Ibid. I. 200.

<sup>&</sup>quot;) Luther's Briefe, gesammelt von de-Wette. V. 559.

лать для облегченія его нравственныхъ пытокъ. Его уже не удовлетворяли діалектическіе извороты собственной мысли, — и ежедневный опыть уничтожалъ посладнія слабыя надежды на возможное исправленіе міра, чвмъ онъ утвшался въ прежнее время и поддерживалъ накоторую бодрость въ своемъ изстрадавшемоя сердив.

Эти мрачные и по временамъ страстные порывы въ смерти въ представленія Лютера связывались съ его ожиданіями скорой кончины міра, о чемъ онъ неоднократно высказывался въ своихъ произведеніяхъ. Онъ открыто утверядаль, что близится время страшнаго суда и кажется искренно вёриль своему пророчеству. Такое представление образовалось и созрело въ немъ постепенно, подъ вліяніемъ тёхъ удручающихъ впечатлёній, воторыми окружала его действительность. Первоначально это была простая угроза, которою Лютеръ хотвль подвйствовать на порочность и правственную апатію своихъ послъдователей. Онъ надъялся этимъ путемъ сколько-нибудь оживить нравственное чувство своихъ облёнившихся соотечественниковъ и остановить то общее разложение, которое съ наждымъ днемъ принимало все большие размёры. На первыхъ порахъ впроченъ Лютеръ не столько имълъ въ виду близость самаго суда, сколько вообще различныя бъдствія, которыхъ по его словамъ слъдовало ожидать въ непродолжительномъ времени. Онъ очень часто проповъдываль своимъ послёдователямъ, что яхъ распущенность не можетъ остаться безнавазанной и должна неминуемо навлечь божественную кару, которая скоро посттить Германію въ видъ такого нан инаго общественнаго бъдствія. Уже въ 1525 году онъ пв. саль въ одномъ паъ своихъ сочиненій: "на Германію должно прияти великое бъдствіе; я опасаюсь, что придеть все заразъ: моръ, война и голодъ. Никто не боится Бога, напротивъ, вся домашняя прислуга, крестьяне, ремесленники своевольничають, вой ділають, какъ хотять, княто не наказывается, всякій живеть по своему произволу и обманываеть другаго" "). "Богь не можеть, прибавляеть онъ вскорв, -- оставить безъ отмщенія постыдное пренебрежение въ Его слову; и Онъ не будеть долго медлять, потому что Евангеліе такъ изобильно проповъдуется, что

\*\*) Ansleg. der v. Buches Moses. Walch. Ausg. III. 2591.



оно со времени самихъ апостоловъ не было, слава Богу, такъ ноно, какъ теперь " "6). Временами Лютеръ высказываль даже удивление, что Богъ такъ долго терпить и синсходить людсвой неблагодарности, п объясняль это по библейской аналогія единственно твиъ, что Онъ щадить Германію за твхъ немногихъ праведниковъ, которые еще сохраняють благочестіе и не успёли утратить своей совъсти. "Нисколько не было бы удивительно, говориль онь, еслибы Германія давно уже погибла оть татарь и туронъ за такое адское, проклятое забвение великой благодати: напротивъ, удивительно, что насъ еще земля носитъ и солнце освъщаетъ, между тъмъ какъ за нашу неблагодарность по справедивости должно бы дождить все небо и земля сдълаться соленою, какъ стали Содомъ и Гоморра, и не приносить ни листочка, ни травки; все должно бы было перевернуться, еслибы Богъ не щадилъ страны и не хранилъ ея изъ-за немногихъ благочестивыхъ христіанъ, которыхъ Онъ еще видить и знаеть " "?). Здъсь уже видна не одна только ораза, не простая ораторская хитрость, не желаніе напугать и застращать упорныхъ грвшинковъ, но замётна живая, дёйствительная увёренность, сказывается сознательное убъждение. Очевидно реформаторъ самъ въ душъ раздвляль мысль, которую сообщаль своимь послёдователямь. Но эти послёдніе, какъ кажется, плохо внимали и еще менее довъряли въщему голосу своего импровизованнаго пророка. Всъ подобныя угрозы и безотрадныя перспективы будущаго не оказывали на нихъ никакого дъйствія и не могли тронуть. ихъ загрубвлаго чувства.

Настроенный на такія мрачныя, тревожныя ожиданія и не видя никакого улучшенія въ обществъ, Лютеръ незамѣтно выработалъ себѣ представленіе, что такая неисправимая закосиѣлость свидѣтельствуетъ о послѣдней кончинѣ міра и обозначаетъ заключительную эпоху его существованія. Ему припомнились всхатологическія разсужденія въ Писаніи, многочисленные примѣры извѣстныхъ историческихъ катастрооъ, — и его догадки все болѣе укрѣплялись и переходили въ убѣжденіе, которому онъ остался вѣренъ кажется до конца своей жизни. Нравственное одичаніе

<sup>\*\*)</sup> Kirchenpostill. Walch. Ansg. XI. 1977.

<sup>&</sup>quot;) Kirchenpostill. Walch. XII. 1238.

и распущенность, которыя его окружали, живо напоминали ему скимъ пленомъ и т. п., притомъ же вполне отвечали темъ признакамъ, которые по Библія должны предшествовать временн антихриста. Все это слагалось въ душе Лютера въ совершенно ясное и опредвленное предчувствіе міровой развязки, наванунъ которой находится человъчество и которую подготовило нечестіе нёмцевъ. "Они, замёчаеть реформаторъ, -- продолжають неистовствовать и день-ото-дня становатся хуже, что очень утвшаеть насъ твиъ, что близовъ день славнаго пришествія Господня; это невыразимое презръніе Слова и воздыханія благочестивыхъ показывають, что Господь отступняся оть міра и что близится день его гибели и нашего спасенія. Аминь. Да будеть такъ, анинь. Въ такомъ положения міръ быль передъ потопомъ, предъ гибелью Содома, предъ вавилонскимъ пленомъ, предъ разрушеніемъ Іерусалима, предъ опустошеніемъ Ряма, предъ бъдствіями Греція и Венгріи, въ такомъ положенія онъ есть и будеть предъ гибелью Германіи" <sup>98</sup>).

Ожидание такой близкой ватастрофы, бакъ видимъ, нисколько не смущало и не пугало Лютера, напротивъ доставляло ему никоторое утишение. Отказавшись оть всякой надежды на исправленіе міра и предвидя въ будущемъ еще худшія послъдствія, онъ былъ очень доволенъ, что нечестіе протестантовъ само себъ готовить гибель и что общая кончина міра положить предвль нодской неблагодарности и распутству. Временами онъ съ нетерпъніемъ ожидалъ этой роковой развязки и жадно прислушивался въ твиъ внутреннимъ признакамъ, которые по его мнънію свидътельствовали объ ся близости. "Міръ возбудился, писаль онь однажды, и сильно трещить; я надёюсь, что онъ скоро раврушится и педеть въ день стращнаго суда, котораго мы отрастно ожидаемъ, потому что вов порови, грвхи и недостатви теперь такъ распространились и вошли въ обыкновение, что уже не считаются гръхами" "). Въ минуты отчаяния п особенвыхъ душевныхъ потрясений онъ отрастно порывался навстричу этому міровому вризису и горячо призываль желанный день



<sup>\*)</sup> Epp. ed. Rauner. p. 325.

<sup>&</sup>quot;) Tischreden. Walch, XXII. 308.

всеобщаго разрушения. Онъ видълъ здъсь единственное, хоти и послёднее, средство къ очищенію человечества и молиль Бога ускорить этоть день избавленія. "Пусть придеть скорве взываль онь въ письмъ къ Лаутербаху, - день божественнаго гнъва и нашего избавленія и положить конець великому бъдствію и дьявольской жизни"<sup>100</sup>). Въ послъднее время своей жизни Лютеръ утратилъ всякую бодрость духа и не находиль уже никакого другаго успокоенія кромѣ этой безотрадной мысли о скоромъ судв и концв міра. Въ такомъ смыслв онъ утвшалъ и другихъ своихъ сотрудниковъ, которые раздѣляли его отчаяніе и вивств съ нимъ страдали за поголовную распущенность общества. Свои письма къ различнымъ представителямъ духовенства онъ обывновенно начиналъ слёдующимъ вступленіемъ: "я право не знаю, что мив следуеть писать тебе; намъ остается единственная надежда на близость кончины міра и т. д." 101). Вся горечь и безвыходность душевнаго состоянія реформатора сказывается здъсь какъ нельзя болъе ясно и выразительно; - это скорве вопль самаго горькаго, безнадежнаго отчаннія, нежели утвшеніе для измученнаго сердца, встревоженнаго волненіями п качкой жизненной бури. Нужно было утратить всякую въру въ людей и въ будущность и порвать всв живыя струны сердца, чтобы утвшиться грозной перспективой божественнаго суда и неизбъжнаго, заслуженнаго навазанія.

Между тыль Лютеръ упорно стоядъ на своей мысди и, увъренный въ своихъ ожиданіяхъ, усматривалъ даже въ самой природъ въщіе признаки приближающейся катастровы. Онъ зорко слъдилъ за всъми выдающимися явленіями и эксцентричностями своего времени и всякое уклоненіе отъ обычнаго порядка жизни, каждое эпизодическое событіе въ природъ разсматривалъ съ точки зрънія своего суевърнаго настроенія и выставлялъ, какъ лишній доводъ и посылку въ пользу своего предсказанія. Свои соображенія онъ высказывалъ совершенно открыто и дълился ими съ своими слушателями. Многихъ смущали эти пророчества и увъренный тонъ реформатора, но многіе порицали такое малодушное суевъріе и издъвальсь надъ предразсудками и грубымъ

<sup>100)</sup> Luther's Briefe, gesammelt von de-Wette.

<sup>101)</sup> Dölling. III. 273.

своебразнымъ мистицизмомъ Лютера. Вицель очень радко и не безъ проніп указываеть на эту слабую его сторону. "Патріархъ секты, говорить онъ, - недавно написаль о призракахъ предстоящаго пришествія Христова и продолжаеть насильно вкалачивать слушателямъ свое уже раньше опровергнутое инвніе. Удивительное упорство у человъка въ защищения этого заблужденія! Признаками того, что скоро послёдуеть второе пришествіе Христово, онъ выставляеть то, что Тибръ въ Италін выступняъ изъ береговъ, что Гентъ во Фландріи палъ, что дуютъ жестовіе вътры и случаются бури на моръ. Эти глупости многими однако не только читаются, но и принимаются съ втрою, какъ предсказанія небеснаго іерарха" 102). Въ другой разъ тотъ же Вицель еще энергичные описываеть эту оригинальную логику реформатора и осмъваетъ его невъжественное, полуребяческое суевъріе, склонное ко всему необычайному и готовое всюду усматривать зловъщія предзнаменованія. Въ своемъ одностороннемъ, исключительномъ настроенія Лютеръ незамѣтно превращался въ мономана; мысль о страшномъ судъ стала въ его сознания чъмъ то въ родъ idée fixe; на самыя обычныя, естественныя явленія природы онъ сталъ смотрёть совсёмъ иными глазами, съ мистической тенденціей, и вездё отыскиваль таинственныя знаменія и сверхъестественныя указанія на приближающуюся кончину міра. Эта своеобразная, причудливая манера толкованія нерёдко доходила до комической мелочности и казалась твиъ болве странной въ устахъ реформатора при его солидномъ, трезвомъ умъ и глубокомъ анализъ мысли. Впрочемъ это направление ръздъляли и нёкоторые изъ его сотрудниковъ, не исключая даже Меланхтона. Все это казалось въ высшей степени нелёпымъ и необъяснимымъ для многихъ здравомыслящихъ современниковъ и возбуждело ихъ недоумънія. "Что въ Силезіи, говорить Вицель, сильно сверкаеть молнія, развіз это чудо? Сіверный візтеръ сносить крыши, ужели поэтому спѣшить Господь съ неба на судь? Видъли горящіе уголья, было землетрасеніе, гремълъ громъ, сверкала молнія, черная туча покрыла городъ, развё это редко бываеть въ міре? Въ Бреславле обрушилась башня, вотъ такъ чудо! Въ Силезіи женщина родила не обыкновеннымъ об-

<sup>1(2)</sup> Epist. ad A. C. a. 1536. m. 6.

разомъ, а изъ боку. Это конечно необычайно; но какимъ образомъ это должно относиться къ признакамъ втораго пришествія Христова? О, вы, мудрые истолкователи "<sup>103</sup>)!

Несмотря на всю очевидную несообразность подобныхъ заключеній, Лютеръ настойчиво держался на своей мысли и върилъ въ нее со всей искренностью и увлеченіемъ своего пылкаго сердца. Это убъжденіе было въ немъ такъ живо я сильно, что онъ вычислялъ и предсказывалъ даже опредъленные сроки наступленія этой всемірной гибели. "Нечестіе людское, говорилъ онъ однажды, такъ возрасло и усилилось у насъ въ столь короткое время, что, я думаю, міръ не можеть просуществовать болѣе пяти или шести лѣтъ" <sup>104</sup>). Въ послѣдствіи, когда его предсказаніе не оправдалось и указанный имъ періодъ миновалъ благополучно, онъ далъ отсрочку и въ 1542 году уже высказывалъ надежду, что міръ не простоитъ болѣе пятидесяти лѣтъ, потому что "иначе онъ сдѣдался бы еще злѣе, чѣмъ теперь"<sup>105</sup>).

Такая тяжедая, безотрадная доля суждена была злополучному реформатору. Вся жизнь сложилась для него самымъ неутёшительнымъ образомъ и представляла безпрерывную смёну мучительныхъ нравственныхъ пытокъ и страданій. Свою автобіограоко онъ по праву могъ бы назвать мартирологомъ. Ему пришлось влачить свое жалкое существованіе среди неотступныхъ терзаній совёсти, горькихъ разочарованій и противорёчій, и подъ постояннымъ страхомъ за себя, за свопхъ послёдователей и за будущность своего дёла.

Послёдніе годы Лютера ничёмъ не отличались отъ всей его жизни и не могли ободрить и порадовать его усталаго сердца. Вмёсто утёшеній, въ которыхъ онъ настоятельно нуждался, отовсюду приходили лишь новые жалобы и упреки. Передъ его глазами открывалась все таже бевотрадная панорама жизни, которая ежедневно преслёдовала и мучила его своими докучливыми картинами. Письма, которыя доходили до него изъ другихъ краевъ, каждый разъ только растравляли его раны и сообщали о повсемёстномъ упадкъ и безконечныхъ несогласіяхъ и ссорахъ-

<sup>&</sup>lt;sup>(03</sup>) Ibid. m. 3. a. b. 4. a.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) Tischreden, herausg. von Forstemann. II. 42.

<sup>1°4)</sup> Ibid, III. 393.

Пасторы, которые сму писали, разсказывали только о своихъ нуждахъ и бъдности, о дурномъ обращении со стороны дворянъ и чиновниковъ, о спорахъ со своими сослуживцами и разлядахъ съ прихожанами. Ему же самому приходилось ободрять своихъ сотруднивовъ и продолжателей завътнаго дъла, а не дожидаться отъ нихъ утвшенія. Такъ на-примъръ Линкъ писалъ ему изъ Нюрнберга и жаловался, что въ этомъ протестантскомъ Сіонъ южной Германіи всв презирають Слово Божіе, ненавидять пасторовъ и называють ихъ попами (Pfaffen); Лютеръ въ утвшеніе ему писаль: пусть онъ знаеть, что князь міра-дьяволь 10%). Подобныя же жалобы поступали въ нему и изъ другихъ мъстъ, и на нихъ следовали въ большинстве случаевъ подобные же отвёты. Ссоры между самими пасторами, которыя повторялись все чаще, производили на него особенно тяжелое впечатленіе и переполняли чашу его душевныхъ страданий: ему въроятно рисовалась перспектива будущихъ волненій и междуусобій, воторыхъ онъ опасался еще раньше и которыя, какъ онъ предчувствоваль, доведуть его церковь до окончательнаго разложенія. Временами онъ ръшительно терялся въ этомъ окружающемъ хаосв явленій и не могъ дать себв отчета въ своихъ наблюденіяхъ; "или, писалъ онъ къ Амсдороу, я никогда раньше не видаль сввта, какъ слёдуеть, или, когда я засыцаю, ежедневно нарождается новый св'ять " 107).

Угрюмое и сумрачное состояніе духа стало постояннымъ настроеніемъ Лютера, которое исключало теперь даже тв ръдкіе, отрадные моменты, которые иногда подобно метеору озарили его угнетенное сознаніе и на времи успокапвали его душевную тревогу. Желчность и раздражительность его характера къ концу жизни усилились еще болёе и дёлали его крайне неуживчивымъ и нетерпимымъ въ обществъ. Съ самыми приближенными друзьями онъ обращался часто такъ непріязненно и деспотически. что въ концъ концовъ едва не разсорился со всёмъ Виттенбергомъ, и только немногія лица, отъ природы одаренныя уступчивостью, могли сохранить мирныя къ нему отношенія; это были характеры, въ родъ Іоны, Бухейгагена, Кордата, Амсдорфа и т. п.,



<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>) Dölling. I. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Luther's Briefe, gesammelt von de-Wette. V. 584.

словомъ-люди, не имъвшіе свиостоятельной воли и убъжденій, которые униженно раболёпствовали предъ умомъ и даже страстями реформатора <sup>108</sup>). Даже Меданхтонъ, ближайшій адъюнить и сотрудникъ Лютера, могъ удержать свое положение въ Виттенбергв только благодаря тому, что теризливо цереносиль его рабство, воторое самъ въ послёдствія называль постыднымъ, и умълъ сдерживать бурные порывы реформатора своей терпъливой уступчивостью. Лютеръ теперь рёшительно не могъ выносить той распущенности и невърія, которыя его окружали, и серьезно собирался бъжать изъ Виттенберга, бъжать куда бы ни было, лишь бы не видёть позорной жизни мёстнаго общества. Прочь изъ этого Содома, писаль онъ въ 1545 году своей женъ, я хочу свитаться и скоръе ъсть нищенскій хлъбъ, нежели мучить и безпокоить свои бъдные, старые, послъдніе дни безпорядочнымъ поведеніемъ Виттенберга, вивсть съ потерею своей трудной работы" 109). Только при посредничествъ куреюрста удалось склонить его возвратиться въ колыбель реформаціи.

Обстоятельства сдълали Лютера врайне недовърчивымъ и подозрительнымъ; онъ всюду чувствовалъ заговоръ и козни. Способность чернить и заподозръвать все; что ему не нравилось, которую онъ обыкновенно направляль противъ папства, его учрежденій и защитнивовъ, со временемъ сдълалась второй его природой. Онъ сталъ недовърчивъ даже въ отношении къ своимъ Виттенбергскимъ приближеннымъ и охотно выслушивалъ всякіе сплетни и доносы. Самыя нельпыя и вздорныя басни, которыя изобрътала досужая и причудливая фантазія черни, находили въ немъ полную въру и разръшались вь его представлении въ самыя дикія и несбыточныя подозренія. Его возбужденная мысль, въ своемъ враждебномъ и непріязненномъ настроеніи во всему окружающему, утратные свои регулирующія, критическія способности и жадно работала надъ самыми безмысленными выдумками, которыя затёмъ выходнии пзъ ея набораторіи въ видё готоваго и дъйствительные подоврънія. Ему всюду мерещились подпольныя интриги и заговоры, направленные противъ его самого, его сторонниковъ и самаго ученія. Каждан отдільная личность, ко-

<sup>101)</sup> Dölling. 111, 268.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>) Luther's Briefe, gesammelt von de-Wette. V. 753.

торая чёмъ-либо возбуждала его неудовольствіе, представлялась въ его глазахъ непремънно орудіемъ общирнаго и опаснаго заговора.---и его плодовитая фантазія начинала двятельно работать надъ разоблаченіемъ мнимой опасности. Достаточно было одного ничтожнаго повода, чтобы поднять въ его душъ цълый рядь тревожныхъ подозръній, принимавшихъ неръдко самыя дикія и чудовищныя формы. Когда на-примъръ между Виттенбергсками студентами появились венерическія бользни, Лютеръ не задумался высказать свои догадки по этому поводу и серьезно увърялъ, что его противники и вообще враги лютеранскаго ученія намеренно подослали въ Виттенбергъ публичныхъ женщинъ, чтобы соблазнять и развращать бъдныхъ юношей 110). Въ 1541 году, когда въ Регенбургъ начались попытки къ соединению объихъ враждующихъ сторонъ, подозрительность Лютера получила новую пищу и защла еще дальше. На этоть разъ онъ обвиняль католиковъ въ самыхъ звърскихъ и безчеловъчныхъ замыслахъ и утверждаль, что сатана при ихъ посредстве изобрель новый способъ для умерщвленія протестантовъ, яменно-отравленное вино и молоко, смишанное съ гипсомъ. По его словамъ въ Іенъ уже умерло двънадцать человъкъ отъ такого вина, хотя позднае онъ самъ же сознавался, что здась виновато скорае пьянство, чёмъ отрава. Онъ высказываль даже, что теперь на рынкахъ нельзя ничего покупать и употреблять въ пищу, потому что вездъ можно опасаться яда. Подобныя же подозрънія выражаль онь относительно поджоговь. Такь въ 1540 году онь сообщаль гердогу Альбрехту, что Генрихъ Брауншвейтскій разослаль по евангелическимъ городамъ нъсколько сотъ поджигателей, а папа съ своей стороны ассигноваль на этоть предметь 80.000 дукатовъ и т. п. 111).

Такъ мельчала и слабъла могучая личность Лютера. Подъ тяжелымъ гнетомъ мучительныхъ, долголътнихъ страданій, онъ сдълался неузнаваемъ и постепенно вырождался въ какого то жалкаго, каррикатурнаго Донъ-Кихота, помъшаннаго на воображаемыхъ врагахъ и опасностяхъ. Его предсмертныя страданія осложницись еще новыми опасеніями, которыя возбуждало въ

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup>) De-Wette. V. 561.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Ibid. V. 309. 336.

немъ открытіе Тридентскаго собора; онъ смутно предчувствовалъ здёсь недобрыя послёдствія для своего ученія и церкви. Желчь еще сильнёе поднялась въ его груди, п онъ бурными проклятіями привётствовалъ начало новаго собора. Это тревожное опасеніе за будущность дёла и молитва объ его процвётаніи были послёдней лебединою пёснью злосчастнаго реформатора. "Молитесь, говорилъ онъ своимъ товарищамъ, собравшимся у его смертнаго одра, молитесь за нашего Господа Бога и Его Евангеліе, чтобы оно имёло успёхъ, потому что Тридентскій соборъ и папа сильно на него негодуютъ" <sup>113</sup>). Только смерть, которой онъ ждалъ съ такимъ нетерпёніемъ, доставила ему желанное спокойствіе и загасила его душевный адъ, въ которомъ онъ мучился всю послёднюю половину своей нерадостной жизни.

М. Смирновъ.

112) Ibid. V. 778. Keil. Luthers Lebens-Umstände. III. 267.

# ШОТЛАНДСКІЙ ПРОПОВѢДНИКЪ Завараъ ирвингъ и его послъдователи \*.

## IX.

#### Католическая апостольская церковь.

Ложность означеннаго мивнія видна изъ того, что ни православная, ни римско-католическая церкви на самомъ дѣлѣ не пользуются какими-либо особенными симпатіями послѣдователей Ирвинга, которые относятся одинаково къ упомянутымъ и ко всѣмъ другимъ церквамъ, и не только церквамъ, но и сектамъ. Общій характеръ этихъ отношеній заключается не только въ неограниченной (хотя и кажущейся) религіозной терпимости, но и въ признанія за всѣми другими христіанами правъ истиимыхъ христіанъ. Это ученіе, этотъ взглядъ на всѣхъ инославныхъ христіанъ, какъ на истинныхъ христіанъ, не есть чтолибо случайное, но составляеть одну изъ главныхъ отличительныхъ особенностей секты и былъ слѣдствіемъ съ одной стороны ея органическаго развитія, а съ другой и тѣхъ колоссальныхъ противорѣчій, той колоссальной путаницы, при которыхъ это развитіе совершалось.

Чтобы лучше уяснить себъ, въ чемъ заключается ученіе секты относительно инославныхъ христіанъ, мы попробуемъ кратко прослъдить, какъ оно развивалось исторически.

Основание его находится въ такъ называемомъ шотландскомъ "модератизмъ", направлении, господствовавшемъ въ Шотландии

\* См. «Прав. Обозр.» октябрьскую кн. текущаго года.



въ XVIII и началъ XIX стольтія. Направленіе это характеризовалось твмъ, что шотландскіе пресвитеріане въ указанный періодъ времени перестали смотръть на пресвитеріанство какъ на исключительно истинную религію и усвоили себъ религіозную териимость не только по отношенію къ другимъ христіанскимъ церквамъ или исповъданіямъ, но даже и по отношенію къ религіямъ языческимъ.

Вивств съ многими другими отчасти усвоилъ себв это направленіе и Ирвингъ, хотя про него въ этомъ случав и можно сказать, что онъ только "слышалъ звонъ". Въ его сочиненияхъ, несмотря на его фанатизыъ и приверженность къ пресвитеріанству, мы находимъ нёкоторыя выраженія, которыя свидётельствовали о существовании въ немъ наклонности къ нъкоторой религіозной терпимости. Такъ, еще будучи въ Шотландія и проповедуя въ Глесго, онъ съ одинавовымъ расположениемъ смотрвлъ какъ на катодиковъ, такъ и на протестантовъ, на членовъ господствующей шотландской церкви и диссентеровъ. Онъ еще тогда ратовалъ "противъ условныхъ знаковъ секты" и благодаря хорошимъ качествамъ своей проповъди и "новымъ иетодамъ" достигалъ того, что "церковники и диссентеры, катодики и протестанты принимали его одинаково привътливо" 1). Когда же онъ сдёлался пасторомъ въ Лондонъ, то "одинаковое" отношеніе въ католикамъ и протестантамъ сдъдалось для него даже деломъ необходимости. Шотландскихъ пресвитеріанъ, посъщавшихъ каледонскую капеллу, было немного въ Лондонъ и Ирвингу нужно было въ видахъ пріобрътенія популярности привлечь въ свою капеллу членовъ какъ англиканской церкви, такъ и членовъ существующихъ въ Англін секть, что онъ и сдвладь. Этимъ объясняется и то обстоятельство, почему онъ равнодушно относился къ присутствію членовъ различныхъ вёроисповъданий на митингахъ въ Альбюри. Когда же начали составляться одновременно съ митингами въ Альбюри и молитвенные митинги о ниспослании св. Духа, и затвиъ появились въ Шотландін неизвъстные языки, то въ церкви Ирвинга собирался разный сбродъ, составленный изъ людей различныхъ исповъданий, которые въ большинствъ и сдълансь членами но-

<sup>&#</sup>x27;) The collect. Writ. of E. Irving, vol. III, p. 355 B catha.

воявленной секты. Такъ Друммондъ и Бакстеръ принадлежали къ англійской епископальной церкви, Кардэль былъ high-chruchman, Томасъ Карлейль—пресвитеріанинъ и проч. Существованіе въ сектъ разнородныхъ элементовъ было даже впослъдствіи причиною возникновенія въ ней двухъ школъ, изъ которыхъ одна состоявшая изъ пресвитеріанъ противилась введенію въ церкви обрядовыхъ формъ, а другая, состоявшая преимущественно изъ членовъ англиканской церкви, ихъ защищала.

То, что было для Ирвинга деломъ практической необходимости, и притомъ именно только необходимости, онъ пытался возвести въ теорію. "Провидъніе, говорилъ онъ въ одной проповёди, опредёлило, чтобы мы собирались вмёсте, будучи членами встхъ втроисповтданій, членами какъ господствующихъ церквей, такъ и тъхъ, которыя отъ нихъ отдълились" <sup>в</sup>). Въ другой проповёди онъ сравниваетъ себя съ Іоанномъ Крестителемъ и еще подробние развиваеть свою теорію. "Здись (т.-е. около Іордана), говорить онь, предъ Крестителемъ были лихоницы, предъ нимъ стояль и народь, въ средъ котораго совершались лихониства. Здвсь были презираемые, сдвлавшіеся притчею въ народв, и народъ, который презиралъ ихъ, стоялъ здъсь же. Однако Креститель не участвуеть въ презрвній и злобѣ народа, не увлекается народнымъ чувствомъ; но помня, что онъ есть человёкъ посланный Богомъ, а не человъкъ вакой-либо партіи, онъ говорить противъ оскорбленій Бога, совершаемыхъ народомъ, именно противъ оскорбленій Бога, а не національнаго духа, или вкуса. Мой собственный опыть въ качествъ пастора, служившаго на двухъ противоположныхъ окраинахъ этого острова, далъ мнъ чувствительные урови насчеть этого дела. Какъ опасно для репутація всякаго изъ насъ и непріятно для людей исповёдующихъ Христа, когда мы становимся вдали отъ проложенныхъ ими путей, не питаемъ въ себъ чувствъ, воодушевляющихъ партіи, стоимъ на скалъ нашей пастырской свободы! Если вы не хотите хвалить того, что другіе хвалять, порицать того, что другіе порицають, то васъ презираютъ, съ вами спорятъ, надъ вами злобно издвваются и пасторы и народъ. Этотъ опыть доставляеть много печаля моей душа, потому что конфедеративный духъ и духъ

<sup>2</sup>) Ibid. I, 127.

партій, свойственный міру, сильно преобладаеть еще въ средв учениковъ Христа. Но вы, моя паства, оправдаете меня за поттержаніе интересовъ тёхъ, кто праведенъ среди B805, оправдаете меня и въ томъ, что я не считаю своею обязанностью связываться и вступать въ союзъ съ какой-либо сектой. какъ бы ни была она популярна; въ васъ моя защита протявъ издевательствъ надо мною христіань, которыя печалять мое сердце. И если Іоаниъ но боялся пиканой партія, то вы можете внать, какъ много онъ боялся Бога Онъ не боялся здобы какого-нибудь общественнаго класся, онъ не исналь его расположенія; онъ не освёдомлялся о томъ, низко или высоко стоить тоть или другой общественный классь, ибо онь быль служителемъ и высшихъ и низшихъ. Онъ хотвль всвхъ обратить КЪ Богу покаяніемъ и посему указываль на грёхи всяхь. Такъ точно поступаеть и всякій истивный служитель Христовъ. Если онъ пріобрътаеть популярность, то не потому, что льстить народнымъ мивніямъ, или вкусамъ, или порокамъ, но потому что онъ научаеть народъ истина и открываеть предъ нимъ вполна намвренія Божін; не потому, что онъ провозглашаеть себя кальвпнистомъ, или арминіаниномъ; не потому, что онъ пропов'ядуетъ въ пользу господствующей церкви, и не потому, что онъ пропов'ядуеть протпвъ нея; не потому, что поеть въ одинь голосъ съ преобладающей государственной партіей, не потому, что онъ говорить низкимъ и вульгарнымъ языконъ, или касается высокаго и утонченнаго, --- всв подобныя проявленія народныхъ вкусовъ не относятся къ его двятельности и ниже его достоянства, а потому, что онъ желаетъ бытв любимымъ своимъ народомъ, и всёми людьми, отъ нищаго до принца, ибо онъ есть истиный пастырь ихъ душъ, который за всвхъ молится и всвиъ проповвдуеть, служить посредникомъ нежду Богонъ и ими, дълая все что отъ него зависить, чтобы спасти ихъ души отъ смерти и предохранить ихъ оть педенія. Онъ долженъ порицать, но самъ не должень быть порацаемь; онь можеть осмъявать, но самь не долженъ быть осменваемъ; онъ можеть угромать гиевомъ, но этотъ гиввъ во спасеніе<sup>и э</sup>).

Въ этихъ словахъ рыцаря безъ страха и упрека, поставив-

<sup>3</sup>) Ibid. II, 58, 59.

шаго себя на одну степень съ Іоанномъ Крестителемъ, заключается цёлая программа не только его собственныхъ дёйствій, но и дёйствій его послёдователей. Тё ругательства, которыя сыпались изъ усть Ирвинга направо и налёво противъ римсконатолической, православной и протестантскихъ церивей, не были ниже его пастырскаго достоинства, потому что онъ подобно Іоанну Крестителю долженъ былъ обличать и порицать. Когда не великому проповёднику угодно было перемёнить гнёвъ на милость, и онъ начиналъ относиться "одинаково привётливо" ко всёмъ христіанамъ, принадлежащимъ въ разнымъ церивамъ, то онъ опить поступалъ подобно Іоанму Крестителю, который стоялъ выше всёхъ партій и боялси только одного Господа.

Такова была теорія. Посмотримъ же, что было въ действительности.

Ирвнигь относнися благосклонно въ людямъ разныхъ въроисповъданій тольно до тъхъ поръ, пока они его слушали и подавали ему надежду на совращение въ лоно ирвингіанства. Но когда этого не было, великій пропов'яникъ тотчасъ же начаналь страшно сердиться и ругаться. Такъ было на-принъръ, когда его уличили въ еретическомъ учения о гръховности плоти Христа, или когда цечать вовставала противъ безобразій, допущенныхъ имъ въ его церкви. Голь сообщаеть намъ интересный случай, хорошо рисующій его "одинаково привътливын" отношенія во встих христівнамъ. Когда пророческое говореніе было допущено имъ въ его церкви въ Риджентъ-Скверъ, Голь написаль ему два письма, въ воторыхъ попробоваль изложить свои сомитнія какъ насчеть неизвъстныхъ языковъ, такъ и насчетъ нъкоторыхъ его проповъдей. Въ одной изъ послёднихъ Ирвингъ сильно убёждалъ между прочимъ своихъ слушателей, чтобы они подражали Христу во всвхъ мелочахъ безъ нсключенія и чтобы слёдовательно творили и чудеса, которыя совершнать на земять самъ Спаситель. Въ отвътъ на это Голь написать въ довольно свободныхъ и неприкрашенныхъ выраженіяхъ, что онъ считаеть Ирвинга весьма недалеко ушедшимъ оть понятій извъстной заблудившейся дввушки въ его собственномъ отечестве, которая несколько леть тому назадь, надеясь изъ подражанія Христу пострадать за другихъ и спасти ихъ, двиствительно распяла себя на вреств. Что же сдвлаль въ

отвътъ на это великій проповъдникъ? Отнесся ли онъ синскодительно въ совершенно правильному замъчанію человъка, съ которымъ былъ знакомъ и котораго въсколько разъ принималъ у себя? Нътъ. При первомъ же овиданіи съ Големъ Ирвингъ постарался выразить ему овое неудовольствіе по поводу его писемъ тъмъ, что обращался съ нимъ какъ съ совершенно незнакомымъ человъкомъ и даже не подалъ ему руки <sup>4</sup>).

Появленіе этого названія относится, кажется, къ тому времени, когда секть дано было съ легкой руки Бакстера названіе "ирвингизмъ." Мы указали выше, почему это названіе она оть всей дунин ненавидить. Въронтно чтобы оть него избавиться и было выдумано другое названіе, которое болье подходило къ обстоятельствамъ всего ирвингіанскаго двла, а именно названіе "католической апостольской церкви." Оно было освящено голосомъ пророчеснимъ, ноторый запретикъ даже секть называться какимълибо другимъ именемъ.

Прежде всего нужно сказать, что хотя по мивнію секты это названіе и есть самое лучшее и всего ближе подходить къ ен характеру, однако и оно не вполив достаточно. Собственно говоря, секта не должна называться никакима именемъ, она есть оекта безъ названія, и если его употребляетъ, то единственно всявдствіе практической необходимости. Вотъ какъ объясняетъ двло донгоръ Нортонъ: "принимая, какъ свое единственное нав-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ich erfuhr... wie wehe ich ihm mit meinen zwei, wie er meinte unhervorgerufenen Episteln gethan hatte, indem er mich erst völlig als einen fremdling behandelte, und seine Hand sogar, die er mir oft so freundschaftlich gereicht hatte, darzubieten verweigerte. Hohl, Bruchstücke... S. 158.

ваніе, слова "католическая апостольская церковь" наъ повиновенія слову пророчества, запретившему всякое другое названіе, мы не приписываемъ себъ ничего, потому что не принимаемъ упомниутаго названія въ его исключительномъ смысль. Напротивъ мы думаемъ, что такое же имя совершенно приложимо п во всякому христіяновому обществу. Оно субланось нашимъ исключительнымъ именемъ потому, что чы одни имъ удовлетноряемся. Тв, которые произная половину христань, ложно н исключительно считають себя "католиками" распространили самый даже символь, лишь бы сказать: "пспов'язно свитую ватолическую апостольскую римскую (?) церковь. « Подобныть ке образомъ и тв, которые впвуть въ нашей отранв, несмотря на вся свое сектантское инчтожество, присвоивають себи название членовъ англиканской церкви, и хвастливо выражаются: "наша церковь". Эта скверная схизматическая фраза никогда не сходнть со нашихо усть. Если и есть у насъ какая-нибудь любимая фраза, хотя и совстви другаго рода, то она занлючается въ нашемъ поверхностномъ отвътв на вопросъ: "въ какой церкви вы принадежите?" Тогда пы отвъчаемъ: "къ той же самой цернон, къ какой и сы." Когда же непэбвяно рля насъ назваться какамъ-нибудь отличительнымъ именемъ; то мы называемъ себя "церковью, или церквами, собранными подъ главенствомъ апостоловъ 4 5).

Отсюда следуеть:

Если кто-нибудь изъ православныхъ спроситъ накого-либо ирвингіанина, несомивнио принадлежащаго нъ првингіанотву, къ какой церкви послёдній принадлежитъ, то ему отв'ятъ: "къ той же, къ накой принадлежите и вы", т.-е. къ православной.

Если вопросъ дасть римскій католикъ, то и ему отвитнуъ: "къ той же, къ какой принадлежите и вы", т.-е. къ рицено-католической.

Если вопросъ дасть лютеранинъ, то и сму окажутъ: "къ той же нъ какой принадлежите и вы", т.-е. къ лютеранской.

Тотъ же отвътъ послъдуетъ, если вопросъ даетъ квлывниясть, социніанинъ, пресвитеріанинъ, методистъ, квакеръ д дроч. Всвиъ будетъ сказано: "мы принадлежимъ къ той же церкви, къ накой принадлежите и вы". Другими сдовами, съ правосдавными

•) 159, 160.



послыдователи Иранига будуть вести себя по православному, съ римскими католинами по натолически, съ лютеранами по лютерански, съ кальвинистами по кальвинически, съ социніанами по социніански, съ кванерами по ивакерски. Одинъ и тотъ же ирвингіанинъ есть въ одно и то же время и римскій католикъ, и пресвитеріанинъ, и лютеранинъ, и социніанинъ, и мормонъ. Такъ по крайней мъръ олъдуетъ изъ словъ доктора Нортона.

Что же это въ самомъ двла за учение?

Во всемірной исторіи мы находимь примъръ, близко подходящій нь тому, что было сказено объ преннгіанахъ. Извъстно, что ремляне отанчались веротерпимостью. Они чтили боговь, которые почителись другими націями, привозная этихъ боровъ въ Рамъ и воздевали имъ божеское повлонение. Но это дълалось подъ условіемъ, чтобы и чужіе народы почитали римскихъ боговъ, какъ своихъ собственныхъ и воздевели имъ также божеское поклонение. Ничто подобное мы видимъ и въ секти. Говоря иносказательно, у нея немного своихъ собственныхъ боговъ. Она охотно допуснаеть боговъ странъ чуждыхъ въ свои собственные храны, требуя только отъ своихъ прозелитовъ, чтобы они почитали и боговъ, спеціально принадлежащихъ секть. Повтому воякій чужевемець можеть приходить и модиться въ ен храмахь: здвоь бога различныхъ редигій, какъ въ божниць Севера. Секта думаеть, что въ этомъ-то п заключается осуществление католической идеи. У ней нътъ своего собственныго симвода въры. У нея нътъ п своего собственнаго богослужения, в есть только залиствованное, механически составленное изъ различныхъ частей, взятыхъ въ различныхъ церквахъ. Кажный христіанинъ, не принадлежащий въ секть, найдеть въ ся богослужения частичку, которая заимствована изъ его собственной церкви. Разработка богослужебныхъ вопросовъ, начавшанся послё апостольскаго собора въ Дондовъ 1840 года, всего болъе способотвовала уяснопію теринна: "католическая апостольская церковь". Какъ мы уже видвли, въ секть до путешествія апостоловъ уцорно поддерживался взглядь на другихъ христіанъ, какъ на язычниковъ, благодаря врайнему невъжеству апостоловъ и ихъ врайнему самомивнію. Но при ближайшемъ знавомствъ съ христіанами, не принадлежащими въ сектв, взглядъ на нихъ совершенно измвнился и последователи Ирвинга начали съ ними сближаться, впро-

чемъ лишь подъ однимъ условіенъ, именно нодъ условіенъ объединенія всёхъ остальныхъ христіанъ съ натолическою апостольскою церковью. Въ этонъ олучав апостолы и вздумали рёмить очень трудный вопрость о католичности церкви и рёмили его такъ, какъ не рёмаетъ ни одна изъ существующихъ христіанскихъ церквей.

Смутныя основанія этого есобеннаго ученія впроченъ были положены въ првингіанскомъ "Тестіплопу". Оно начинается танъ: "во имя Отца иСкіна, и святаго Духа, единаго Бога. Аминь. Церновь Христова сотъ общество соъга, прещенныхъ во имя Отца и Сына, и овятаго Духа, безъ различія времени или отраны и отдёленныхъ своимъ преценсніемъ отъ всёкъ другихъ людей." ") Такимъ образомъ для того, чтобы быть членомъ ессленской цериви, а слёдовательно и для спасенія необходимо только одно прещеніе, а не въра, какъ утверидаютъ протестанты. Крещеніе даетъ право человѣку называться иотиннымъ христіаниномъ, быть членомъ истимной Христовой цериви.

Цёлые трантаты напясаны ирвингіанами въ разъясненіе смысла словъ употребленныхъ въ "Testimony". Разъясненіемъ ихъ спеціально занимался даже самъ мистеръ Друммондъ 7). Но намъ кажется, что наиболе понятное разъясненіе ихъ значенія дастъ неизвъстный авторъ изданной въ 1878 г. въ Аугсбургъ брошюры подъ заглавіемъ: "Die Kirche und die in der heiligen Schrift vorgeschenen Mittel und Wege Gottes, dieselbe zu erhalten und zu vollenden," 2 Aufl. Къ нему мы теперь и обратямся.

"Гав найти, спрашиваеть неизвветный авторь, единую, сватую, католичесную и апостольскую церковь, которую признавали бы всв хриотіане бевъ различія вмёсть съ отцами никейскаго собора?" и отвёчаеть:

"Есть только единая церновь; она не есть человическое, а "Божіе строеніе" (I Кор. III, 9). Вь церкви никто не должень называться по имени какого-либо человина, говорить нащонибръ: "я Павловъ", "я Аполлосовъ", "я Кноинъ" (I Кор. I, II и слёд.; III, 3 и слёд.). Даже священное имя Христа не должно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Acta histor. eccl. p. 793.

<sup>&#</sup>x27;) Die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche von Henry Drummond. Перев. съ англійст. Batel. 1860.

быть употребляемо въ церкви, какъ имя какой-либо партия, ибо сказано, что никто не долженъ словани "я Хрястовъ" (1 Кор. I, 12) отделять и отличать себя отъ всехъ другихъ христіанъ. Христосъ ни въ какомъ случав не долженъ быть раздвляемъ (I Кор. I, 13). Состояніе, когда сыны Божін въ церкви "по человъческому обычаю" (I Кор. III, 3) себя именують и живуть въ несогласін, апостолъ Павелъ называеть "плотскимъ" (І Кор. III, 4). Но такъ и поступаютъ члены церкви издавна, и именно въ протестанскихъ церквахъ. Въ настоящее время только немногіе христіане опасаются произносить слова "лютеранская церковь" и этими словами отличать ее отъ другихъ церквей "кальвинической или "реформатской", "греческой", "римской". Противъ наименованій постоянно имбеть силу вопросъ апостола Павла: "развё раздёлнися Христосъ? развё Павель (или Лютеръ, или другой вто-нибудь) распялся за васъ? или во имя Павла (или въ другое какое-нибудь человвческое имя) вы крестились?" (I Кор. I, 18). Предъ Богомъ нътъ ни "лютеранской", ни "кальванической" и ни какой другой носящей человъческое имя церкви. Предъ Богомъ не имветъ значенія такъ называемое историческое оправдание того, что въ словъ Божиемъ уже справедливо названо "завистью, спорами и разногласіемъ, плотскимъ состояніемъ и человіческимъ обычаемъ" (І Кор. III, 3-4; ср. 4 Цар. 17, 8). Предъ Богомъ предстоитъ нынъ только единая церковь, которая призвана быть "единою, святою, католическою и апос-TOJLCKOR."

"Церковь стоить на единомъ основаніи, которое поотавнию санъ Богъ, именно въ таинствъ крещенія. По благодати Божіей чрезъ христіанское крещеніе человъкъ дъластся членомъ церкви" <sup>8</sup>).

Сравнивъ затёмъ настоящее положеніе христіанской церкви или, — лучше христіанства вообще съ положеніемъ церкви ветхозавётной и указавъ, что новое апостольство со всёми подчиненными ему должностями было прообразовано въ Ветхомъ Завётѣ, предсказано пророками и доказавъ нетину апостольства множествомъ мѣсть изъ Священнаго Писанія, анонимный авторъ приступаетъ окончательно въ разрѣшенію вопроса, что такое католическая апостольская церковь?

•) См. стр. 3, 4.

Члены "католичесной апостольской церкви" не суть прежде всего "ирвингіане". Такое иззваніе совершенно неправильно, потому что "Ирвингъ, замъчательный благочестивый паоторъ въ Лондонъ, который въ 1834 году умеръ святымъ (selig verstorben ist) не иналь никокого прямого отношения ни къ нервому началу, ни къ послёдующему полному развитію дела Божія въ перкви. Однако ничего лучшиго недьзя было отыскать для поругания этого дида съ его Вонественнымъ и истинно-нетолическимъ харантеромъ. какъ выдунавъ это чисто человъческое, нецерковное, а сектантское имя! Дьяволу удалось, конечно не безъ злобнаго содъйствія многихъ христіанъ, назвать это дёло именемъ, воторое должно было положить на него цечать и блеймо двда, съ самаго начала отъ Бога не происшедшаго. Всяздствіе этого теперь и происходить то, что именно ть христівне, которые громче, болве отврыто и честиве всвхъ другихъ свидвтельствують противъ употребленія всевозможныхъ человаческихъ названій въ церкви, изъ ревности нъ единому Имени, которымъ называются всъ христіане, должны быть названы все таки именемъ одного человъва (Ирвинга) противъ своего собственнаго желанія и несмотря на свои неоднократныя просьбы о правильномъ п наиболье соотвътствующемъ истинъ обращении съ ними" »). "Католическия апостольскія общины не смотрять на себя какь на замкнутый и отдъльный церковный союзъ, составившійся по обравцу различныхъ исповъданій п безчисленныхъ секть въ церкви. Существуеть одна католическая апостольская церковь. Она есть общество всяхъ крещенныхъ. Къ этому великому обществу безспорно принадлежать всв врещенные. То, что члены католическихъ апостольсинхъ общинъ защищають въ отдельности и сообща, и посредствоиъ общественныхъ церковныхъ учрежденій снове осуществляють и вводять въ церковную жизнь, есть ни чно иное, нахъ возстановленная Божіею милостію ревность и полнов дитское послушание выры (?) относительно принадлежности каждаго отдального христівнина уже чрезъ одно крещеніе къ единой и неразявльной церкви, границы которой простираются до тахъ мвсть, гав существуеть благодать врещенія, и имя которой-не "лютеранская" или "римская", или "греческая" церковь, но только

•) Ibid. S. 50, 51.

"катодическая-апостодьская", т.-е. "вселенская" "соотвётствующая церкви основанной первыми апостолами" 10). Католическія апостольскія общины не суть какая-либо новая партія, или исповъданіе, или церковная секта, но только возникшая предз 24азами всъхъ христіанъ начальная работа (?) апостоловъ Господнихъ, ихъ чёткое открытое письмо (?) узнаваемое и читаемое вспын человъками (2 Кор. 3, 2—3), въ которомъ написано, что Бого дийствительно снова послало апостолова, что теперь наступило время Божіе снова строить зданіе по Божественному плану и сидою Божіею и чрезъ Божінкъ строителей. Именно потому, что апостолы суть "должники" (Римл. 1, 14), посланные Богомъ и отвътственные слуги не какой-либо маленькой, особымъ образомъ составленной кучки людей (Haufleins), но всего великаго христіанства, они обязаны къ двятельному п открытому доказательству предъ всёми людьми своего посланничества. И теперь они просять всякаго придти и испытывать, дъйствительно-ли они не доказали своего апостольства, какъ это утверждаетъ распространенная діаволомъ на нихъ клевета" 11).

Что хотъдъ сказать этотъ авторъ, а равно и многіе другіе ирвингіанскіе авторы въ этихъ и другихъ мъстахъ, читатель, надвемся, ближе пойметъ, если дастъ себв трудъ посмотръть на нижесльдующіе факты, ръзко характеризующіе "католичность" новоявленныхъ апостольскихъ общинъ.

Одинъ англійскій клирикъ пришелъ къ одному ирвингіанскому апостолу и выслушавъ отъ него пространное наставленіе относительно новыхъ доктринъ, выразилъ желаніе оставить свой санъ англійскаго пастора и обратиться въ ирвингіанство. Апостолъ сказалъ ему, что онъ долженъ быть усперене въ своемъ принятіи въ лоно католической апостольской церкви. "Но что вы намърены дълать съ своимъ приходомъ въ Мидльтонв?" вопросилъ онъ клирика. "О, я, конечно, долженъ оставить его", отвътилъ послъдній. "Ступайте назадъ, и дълайте свое дъло съ мой части иеркси, въ которой Богъ поставилъ васъ", сказалъ апостолъ <sup>12</sup>).

<sup>••)</sup> Ibid.

<sup>11)</sup> Ibid. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Miller, I, 279, 280.

Это значню, что англійскій влирикъ долженъ былъ остаться въ своемъ приходѣ и получать присвоенное ему содержаніе и ег то же еремя быть утвренныма въ своей полной принадлежности къ ирвингіанству. Католичность ирвингіанской церкви, санкціонированная апостолами, практически выражается прежде всего въ недостойномъ поведеніи, въ мошенничествахъ ирвингіанскихъ клириковъ, которые, наружно отрицаясь отъ собственной секты, одновременно служатъ "и нашимъ и вашимъ", числятся клиририками въ церквахъ, не имѣющихъ ничего общаго съ католическими апостольскими общинами и въ то же время имѣютъ мѣсто въ средѣ собственно ирвингіанскихъ іерарховъ.

Описанный выше случай быль далеко не единственнымъ. Напротивъ служеніе "и нашимъ и вашимъ" ирвингіанскихъ влириковъ подъ предлогомъ несуществованія "католической апостольской церкви", какъ особой, отделенной отъ есъхъ другихъ крещеныхъ христіанъ секты или общества, есть дъло очень обыкновенное. Такъ именно между многими другими поступали католические пасторы Шпиндлеръ, Лютцъ, Эггеръ, Фернмезеръ и Габъ, обращенные въ ирвингіанство. Подобнымъ же образомъ поступалъ п часто упоминаемый на страницахъ этого изслёдованія авторъ книги: "Возстановленіе апостоловъ и прорововъ въ католической апостольской церкви", докторъ Нортонъ. Онъ былъ давно знакомъ съ пророческимъ движеніемъ, бывшимъ въ Шотландіи, и давно въ него увёровалъ. Оставивъ свою первоначальную профессію медика, онъ сдёлался клирикомъ англиканской церкви, продолжая въровать въ апостоловъ. По его мятнію "званіе клирика нисколько не противортчило втрт въ возстановленное апостольство". Однако докторъ Нортонъ всетаки отрекся отъ должности пастора англиканской церкви, но не потому, что считаль служение англиканской церкви и ирвингіанской нечестнымъ, а потому, что быть клиряконъ англиканской церкви, не имъя на своей сторонъ никакихъ симпатій и поддержки епископа, было для него затруднительно 13). Въ Америкъ нъкто Джонъ Стерлингъ, пасторъ епископальной церкви Соединенныхъ Штатовъ, обратившись въ ирвингіанство, состояль въ своемъ прежнемъ званіи епископальнаго клирика до тёхъ

<sup>13</sup>) Ibid. 278.

поръ, пока не былъ въ 1851 году вызванъ къ суду и отръшенъ отъ своего прихода 14). Въ 1858 году въ интелт Коннектякуть пасторь W. W. Andrews, обратившись въ праниганство, не прерываль своихъ связей съ протестатскою конгрегаціей, въ которой быль пасторомъ, такъ какъ по его мивнію, оно было "католическими донжениеми, имплончими итлью освобожденіе оть раздоровь и возстановленіе единства, а не устройство новой секты" 13). Въ тонъ же году въ Анерикъ нъкто Джонъ Дэвенпорть, пресвитеръ "протестантской синскопальной церкви". опубликоваль трактать о "продолжающемся существования апостольства" (The Permanency of Apostolic Office), который привлекъ къ себъ вниманіе на обънхъ сторонахъ океана. Вскоръ открылось, что Дэвенпорть "получиль конфирмацію отв одного изъ апостоловъ, присутствовалъ при ихъ общественномъ богослужении, участвоваль въ ихъ таинствахъ и олужиль въ ихъ службахъ. Онъ отказался подтвердить это печатно; но признался, что быль удостоень возложения апостольскихь рукь, другими словами-быль запечатлёнь. Вслёдотвіе этого д-ръ Delancey (епископъ, въ въдъніи котораго находился Девенпорть), спустя три мвсяца после этого обстоятельства отрешние его оть должности въ августв 1855 года. Но Девенпорть протестоваль противъ отръшенія и главнымъ образомъ на томъ основаніи, что католическая апостольская церковь не была какою-нибудь сектою и что поэтому, участвуя въ совершении ирвинианскихъ службъ, онъ и не думаль отдъляться оть той церкви, въ которой быль пасторомз 16).

Такое поведеніе првингіанскихъ клириковъ но отношенію въ англиканской церкви Миллеръ считаетъ рёнштельнымъ, очень нерёдко встрёчающимся здомъ<sup>17</sup>). Въ свое время оно обратило на себя даже вниманіе англійской церковной литературы и было причиною ядовитыхъ статей, появившихоя въ англійскомъ церковномъ журналё Old Church Porch, въ которыхъ подробно разсмотрёны были принципы секты, доказано неисполненіе сорона

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ibid. 261.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. 281, 282.

<sup>16)</sup> Ibid. 282, 283.

<sup>17)</sup> Ibid. 342 B cathg.

трекъ првингівнскихъ пророчествъ и несостоятельность самаго происхождения секты и проч. Эти статьи надълали много щума въ средъ посладователей Ирвинга и принудки перваго апостола Кардоля взаться за печатную защиту првингівнскихъ принциповъ. Но отвъты его были слабы <sup>18</sup>).

Понятно, что такое поведение ирвингіанскихъ клидиковъ препатствуеть имъ жить и дъйствовать совершенно открыто. Воть почему въ очень многихъ действіяхъ п поступвахъ ихъ мы впдимъ присутотвіе строго поддерживаемой тайны. Последняя поврываеть ихъ. темныя двла. По тайнь же мы узнаемъ и о присутотвія темныхъ двять. Тайна въ человъческой кизни означаеть вовсе не то, что означаеть она въ дъдахъ Божінхъ. Если въ послёднихъ она овначаеть невозможность вли неспособность со стороны человане вполна понять дала Божін, то напротивъ, въ дълахъ человъческихъ она означаетъ человъческую слабость, немощь или же и въ буквальномъ омыслѣ темныя дѣла. Всякое хорошее и честное дело не нуждается ни въ какомъ секрете, а всегда, даже вопреки волё людей, вырывается наружу. Эти замъчанія имъють силу не только относительно доведенія првингіанъ, но и относительно ихъ литературы, которая, какъ это обывновенно бываеть, является наиболье полнымъ п върнымъ отраженіемъ жизни.

Принадлежащая ирвингіанамъ литература отличается такою громадностью, что внакомство съ нею не только въ полномъ ея объемѣ, по даже и со сколько нибудь значительною ея частью дѣлается невозможнымъ для всякаго отдѣльнаго изслѣдователя. Но кромѣ ея общирности есть и еще препятотвія, мѣшающія такому знавомстау. Множество црвингіанскихъ сочиненій, именно тѣхъ, въ которыхъ сообщаются свѣдѣнія о внутренней жизни секты, печатаются только для частнаго употребленія и распространяются только въ средѣ членовъ секты. Портому нхъ нельзя достать ни за какія деньги. Таковы, напрамѣръ сочиненія: доктора Rosateutscher'a, Narrative of Events апостола Уудгауза, и множество другихъ, большею частію мелкихъ сочиненій. Книгу г-Дитмана, проживающаго въ Петербургѣ и занимающаго какую-

10) Ibid. 272-274.

то должность въ спиритуальной ісрархіи, мы тщетно старались пріобрѣсти. Книгопродавцы могли сообщить намъ больше свѣдвній о самомъ г. Дитманъ, чъмъ объ его внигь, хотя существованіе ся и врядъ ли можетъ подлежать сомнѣнію <sup>19</sup>).

Оправданіемъ для всего этого служить мысль, что многіє посторонніе люди, не принадлежащіє къ сектэ, не могуть питать къ ней нѣжныхъ чувствъ, а болёе расположены вотрічать съ насмёшкою рёчи о "высокихъ предметахъ". Поэтому члены сёкты и думають, что не слёдуеть "бросать бисера предъ свиньями" <sup>20</sup>).

Что касается доступной и двае распространяемой ирвангіанами литературы, то она носить на себя замвчательную харак. теристическую черту,----въ ней обыкновенно ничего не говорится объ првинтіанствъ. Только въ ръднихъ внижкахъ, обывновенно издаваемыхъ безъ имени авторовъ, или, если имя послёднихъ извъстно, безъ имени переводчиковъ, после иногословныхъ разсужденій о необходимости возстановленія апостольства и о существё самаго апостольства а равно и связанной съ нямъ плеядв ирвингіанскихъ ісрарховъ, деластся миноходовъ вопросъ: was sind die sogenannten Irvingianer für Leute? no noropony сразу же и можно узнать, что та или другая внижка принадлежить перу такого или иного ирвингіанскаго автора. Въ большинствъ же првингіанскихъ сочиненій нёть никакого и намека на то, что они написаны ирвпнтіанами. Такова наприм'єръ, книжка профессора Тирша "Христіянскія начала семейной жизни", вся насквозь пропитанная ирвинганскими пдеями. Если въ одномъ нзъ своихъ сочиненій Тиршъ п указываеть, кань мы въ свое время замвтным, на свою принадлежность въ "католическимъ ащостольскими общинами", то всякий читатель, не зная, какой дийствительный смысль заключеють въ себе эти слова, можеть подумать, что авторъ принадлежить только къ общиналь, уснопошимъ себъ извъстное направление въ самонъ протестаниствъ въ рода на-примаръ "евангелическихъ общинъ" и проч.

Всявдетвіє всего этого происходить то, что многія првингіанскія книги, переведенным на-примёръ католиками, принимаются

<sup>19</sup>) Apostel und die katholisch-apostolischen Gemeinden. Liegnitz. 1874. Cm. Seesemann. Die Lehre d. Irvingianer, Mitau. '1881. S. 4.

20) Miller, I, 267.

нии могуть приниматься ими за выраженіе католическихь принциповь въ собственномъ смысять, переведенныя православными за выраженіе православія, протестантами — за выраженіе протестантскихъ идей. Словомъ, — съ книгами происходить такое же переодъваніе, какое позволяють себъ ирвингіанскіе клирики, служа въ другихъ церквахъ и въ то же время получая отъ апостоловъ "запечатлъніе".

Такое положение дъла бываеть время отъ времени прячиною любопытизйщихъ и интересизёщихъ qui pro quo.

Чтобы объяснить это какъ слъдуетъ, мы обратнися въ нацечатанной недавно въ "Правосдавномъ Обозрънін" статъв "Церковно-религіозныя отношенія на звпадъ и вселенская церковь" <sup>21</sup>).

Въ статъв этой, написанной анонимими авторомъ, г. Б., надагается содержание появявшагося въ печати на намецкомъ языкъ анонимилю сочинения подъ заглавіемъ: "Sechs Briefe über die Kirchlich-religiösen Zustände im Abendlande und die ökumenische Kirche vom Standpuncte eines morgenländischen Christen" (Шесть писемъ о церковно-религіозномъ состояній запада и вселенская церковь съ точки зрвнія восточнаго христіанина). Г. Б. говорить, что авторъ этихъ щести шисемъ одинъ изъ нашихъ соотечественинковъ, занимающій притомъ у насъ важный государственный пость 23). Казалось бы, что могло быть пріятние и приличные того обстоятельства, какъ еслибы "высовій государственный человъкъ" вопервыхъ отврылъ намъ свое ямя, а вовторыхъ постарался бы напечатать своя "шесть писемъ" прежде всего для своихъ соотечественниковъ, которые въ свою очередь постаранись бы повёрить, согласны ли проводимыя авторомъ писень воззрвнія съ ученіємь той вселенской церави, въ которой онъ принадлежить? Послё этого можно было бы конечно напечатать письма хотя бы на пяти европейскихъ языкахъ. Авторъ цисемь не явлаеть ни того, ни другаго. Имя его настолько загадочно, что даже и Германъ Даметонь (Konsistorialrath въ С.-Петербургв) можеть сназать о немъ, что онъ есть только "высокій государственный сановникъ". Этотъ сановникъ печатаетъ якобы ученіе восточной церкви на нъмсикома языкъ... Мы не дунаемъ упре-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) «Прав. Обозр.» 1886 г., январь, марть.

<sup>22)</sup> CH. 6TP. 171.

кать почтеннаго автора писемъ въ непринадлежности къ той церкви, отъ имени которой онъ пишетъ свои письма, и твиъ болье не намърены упрекать его въ секретной принадлежности въ првингіанству. Но мы подагаемъ, что "анонимность" автора позволяеть намъ отнестись въ нему съ достаточною свободою и сказать о томъ, что занимать важный государственный пость и въ то же время быть хорошимъ богословомъ дело делеко не легное. Этимъ объясняется, почему отъ имени вселенской церкви авторъ писемъ позволяетъ себъ высказывать, напр. тавія положенія: въ восточной церкви "не оспаривается безусловно ни одинъ изъ главныхъ членовъ протестантской церкви,-ученіе о спасении только чрезъ втору" и подтверждаеть это положение словами одного высовопоставленнаго духовнаго лица, сказанными въ одномъ публичномъ чтеніи въ С.-Петербургв: "такъ и мы (?), совершенно согласно съ ученіемъ православной церкви, не можемъ оспоривать такъ-называемое протестантское, или правильнве Божественное ученіе, что челов'ять спасается только чрезъ въру<sup>и 23</sup>). Причиною этихъ и подобныхъ, едва ли православныхъ положеній служить впрочемь не только трудность совивстить важный пость съ яснымъ и правильнымъ богословскимъ мышленісиъ, но и то обстоятельство, что руководителемъ автора писемъ является во многихъ случвяхъ уже извёстный намъ профессоръ Тиршъ. И такъ какъ авторъ писемъ старается понять его по своему и иногда усматриваеть въ сочиненіяхъ профессора Тирша то, чего на самомъ дъль въ нихъ нътъ, то конечно отсюда и проистекають многія погрѣшности.

На сочиненія Тирша авторъ писемъ ссылается не одинъ разъ. Посмотримъ, что говорить и что хочеть сказать профессоръ въ нѣкоторыхъ приводямыхъ анонимнымъ авторомъ писемъ выдержкахъ и какъ понимаеть его послёдній.

"Съ конфессiональнымъ закръпленіемъ ученія о церкви, говоритъ Тиршъ, неразрывно связывается вмъсть и установленіе высшаю авторитета въ дълахъ въры и правственности"<sup>24</sup>).

"Конфессиональное закръпление"---этого выражения мы, признаться, не вполнъ понимаемъ. Но что касается "высшаго авто-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Ibid. 185, 186.

<sup>24)</sup> Ibid. 195.

ритета", то въ этихъ словахъ профессоръ Тпршъ совершенно ясенъ для посвященныхъ. Для непосвященныхъ же ему слёдовало бы только прибавить: "высшаго апостольскаго (въ ирвингіанскомъ смыслё) авторитета", чтобы быть яснымъ и для нихъ. Между тёмъ авторъ писемъ, очевидно не догадываясь въ чемъ дёло, начинаетъ говорить о высшемъ церковномъ авторитетъ православной вселенской церкви, который находится въ какойто связи съ видимою и невидимою церковью.

"Седьмой членъ аугсбургскаго исповёданія совсёмъ не долженъ считаться полнымъ и адэкватнымъ изложеніемъ сущности церкви"<sup>25</sup>). Полное и адэкватное изложеніе сущности церкви можно найти на-примёръ въ ирвингіанскомъ "Testimony" и еще лучше у м.ра Друммонда, въ его книгѣ: Die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche. Basel, 1860 г. Между тѣмъ авторъ писемъ совершенно "согласенъ съ этимъ вэглядомъ Тирша".

Тиршъ говоритъ: "скоръе мы готовы признать высшій Промыслъ, который управлялъ церковью и сохранилъ сокровище истиннаго преданія и чистыя средства въ блаженству, хотя и при нёкоторомъ человъческомъ соучастія. При взглядѣ на исторію мы должны сказать: Христосъ Свою основанную апостолами церковь при большой невърности и погръшностяхъ людей защитиль оть всёхь извращений спасительной вёры, и руководилъ се такъ, что даже и въ худшія времена она служила руководительницею ко спасенію для безчисленныхъ людей. Это именно и должно сказать объ отдёльныхъ церквахъ, составляющихъ церковь вселенскую « 26). Смыслъ этихъ словъ въ вольномъ переводъ таковъ: "мы готовы признать высшій Промыслъ, который управляль церковью, и сохраниль 'въ ней сокровище истиннаго преданія объ апостолахъ, пророкахъ, пастыряхъ и учителяхъ (првингіанскихъ) и чистыя средства (т.-е. даръ првингіанскихъ языковъ, богослуженіе првингіанъ, тапиства и проч.) къ блаженству, хотя и при нъкоторомъ человъческомъ соучастін Ирвпига, м-ра Друммонда, м-ра Кардэля и прочихъ апостоловъ, пророковъ, ангеловъ, евангелистовъ. При взглядъ на псторію мы должны сказать: Христосъ Свою основанную апо-

<sup>25)</sup> Ibid. 197.

<sup>26)</sup> Ibid. 486.

столами, церковь при большой невърности и погръшностяхъ людей, забывшихъ даръ првингіанскихъ языковъ и апостольское рукоположеніе, защитиль оть всяхь извращеній спасительной въры, и руководниъ се такъ, что даже въ худшія времена она служила руководительницею ко спасенію для безчисленныхъ людей. Это именно и должно сказать объ отдельныхъ церквахъ, лютеранской, пресвитеріанской, англиканской, римско-католической, православной, и даже сектахъ – анабаптистовъ, социніанъ, плимутскихъ братьевъ, мормоновъ, иллюминатовъ, квакеровъ, составляющихъ церновь вселенскую, именно ирвингіанскую "католическую апостольскую". Между твиъ авторъ писемъ разумветь подъ "отдвльными" церквами только русскую, константинопольскую, ісрусалинскую и антіохійскую церкви и говорить, что хотя кандан изъ вихъ и не непограшима, однако кандою руководить Духъ Святый и потому она не можеть погръшать касательно какой-лебо изъ основныхъ истинъ христіанства. Какимъ образомъ вышеприведенныя слова профессора Тирша служать доказательствомъ этого положения, неизвъстно.

Еще: Тирпъ говоритъ: "высшій Промысяъ именно управляль вселенскими соборами и сохранялъ отъ поврежденія тотъ апостольскій фундаментъ, на которомъ была основана древняя церновь"<sup>27</sup>). Это значитъ: высшій Промыслъ... сокранялъ тотъ ирвингіанскій апостольскій фундаментъ, на которомъ была основана древняя церковь и на которомъ основалась въ новыя времена и новая "католическая аностольская церковь". Авторъ инсемъ говоритъ, что на такомъ фундаментъ основана и теперь вселенская церковь, разумъя очевидно подъ апостольскимъ фундаментомъ епископотво, установленное въ "восточной вселенской церкви".

Можно было бы привести и еще нёсколько выдержекъ изъ разбираемой статьп, показывающияъ, что профессоръ Тирптъ говоритъ совсёмъ не о томъ, о чемъ говоритъ, слёдуя за нимъ, авторъ писемъ.

Это следование отражается не только на самыхъ письмахъ неизвёстнаго автора, насколько о нихъ можно судить по приведеннымъ въ статът г. Б. выдержкамъ, но даже и на самой

") Ibid. 487.

45

статьв г. Б. Такъ въ начале ся изображаются тв "страниныя опасности", которыя окружають современный кристіанскій мірь со всёхъ сторонъ. Если читатель попробусть дать себе отчеть, въ чемъ же заключаются эти страниныя опасности, то найдеть, что она заключаются съ одной стороны въ "неотрадной картина"", воторую представляеть изъ себя религіозная жазнь Запада, а съ другой стороны въ обстонтельствахъ, котя и не особенно плохикъ, однако и неособенно пріятныхъ 20), въ оскуденія перковного вбросовнонія, въ чрезвычайномъ усиленія раціонализма и нев'ярія. Словонъ, некостветь только ручи о "цакенія троновъ" и "непочрени дътей въ родителянъ". Деже и тъ цятеты, которыми авторъ писсемъ старастся илиюстрировать "странныя оцасности", нисколько по наводять страха. Такинъ образонъ авторъ писемъ, руководниый провессоронъ Тиршемъ, а за нимъ и г. Б., руководимый авторомъ писемъ, можетъ быть невольно в безсовнательно повторяють тв рулады, которыя выводятся въ првингіанскомъ "Тезбівнопу" и многихъ другихъ ирвингіанскихь брошюракь и книжечкахь. И какь въ отихь послёднихъ, такъ и въ письмахъ анонимиаго автора, и въ статьъ г. Б. вов "странныя опасности" или просто "опасности" имвють своею конечною цвлью убванть людей "нскать якорь спасенія", "твердую точку опоры", "непоколебимую почву", твердую почву", "положительную вёру", "храстівнское единеніе", "вселенскую пстину" и проч. въ ученіи двънадцати мужей, вовсвлавшихъ вогна-то въ Лондонъ, а теперь теоретически (но не Фактически), отрежнихся отъ своего возсъданія въ вользу вселенской церкви, каковую по мнёнію автора писемъ и представляеть наъ себя восточная православная церковь. Что за удивительная путаница! Какимъ талантомъ переодъваться и притворяться восточнымъ хринтіаннюмъ и защищать принцацы восточной православной вселенской цернви, принадлежа всецило въ првингіанству, обладаетъ просссоръ Тиринъ, который обнанываеть людей, можеть быть честныхъ и не имвющихь цичего общаго съ апостольствомъ двънаднати мужей, возстравшихъ въ Лондовъ!

- 26) Ibid. 173.
- 29) Ibid. 176.
  - Ψ.

Не одинъ впрочемъ профессоръ Тиршъ обладаетъ подобнымъ тадантомъ. Инъ обладаетъ и Карлъ Бемъ, и авторъ цитованной нами. изданной въ Аугсбургъ нъмецкой брошюры и даже самъ мистеръ Друммондъ. Вездъ у нихъ нужно читать между строкъ, чтобы понять авйствительный смысль ихъ разсуждений! Тогда только читатель увидить, что во всей этой дрянной ирвингіанской литературь, отдельные вызыл въ которую удивительно похожи одинъ на другой, не говорится ни о чемъ другомъ, вакъ только объ однихъ првингіаскихъ апостолахъ и подчиненныхъ имъ ісрархическихъ должноотяхъ. Завсь натъ, собственио говоря, рачи даже и о Христв, который меньше всего извёстень въ ирвингівнской литератур'я, а есть только рачь объ апостодахъ, пророкахъ, свангелистахъ, настырахъ и учителяхъ. Они-центръ всего существующаго, они объединяють около себя "вселенскую церковь", просвъщають ее своими дикими пророчествами, научають ее и питають чрезъ своикъ пастырей и учителей, и запечатлъвають чрезъ апостоловь, чтобы она могла въ самомъ скоромъ времени быть готова ко второму пришествію Христа.

При такого рода терпимости, заключающейся въ одномъ . жолько переодъваные и притворствъ, къ инымъ въроисповъданіямъ, можно конечно спросить, осуществляють ли ирвингіане религіозную терпимость на двлё. На это можно отвётить, что они въ данномъ случав походять на Архимеда, которому нуженъ быкъ длинный рычагъ и точка опоры и онъ этимъ рычагомъ перевернулъ бы весь міръ. Но такъ какъ ни длиннаго рычага, ни точки опоры у Архимеда и посяздователей Ирвинга нать и не было, то и есть основание думать, что мірь не быль ж не будеть церевернуть ими вверхъ дномъ, что всв двла, бывающія въ мірь, будуть попрежнему совершать свое теченіе. Несмотря на множество словесныхъ заявленій о тодерантности и о благодушномъ настроеніи по отношенію въ другимъ инославнымъ христіанамъ мы по врайной мбрв не знасмъ ни одного случая, въ которомъ ясно бы обнаруживалась дъйствительная толераниность секты. На основания же какоторыхъ соображеній мы можемъ предполагать, что таковой толерентности и быть не можеть, потому что она основывается и должна основыраться совершенно на другихъ начелахъ, а вовсе не на тахъ, которыя существують у ирвингіана. Ваглядь икъ на церковь, 45\*

какъ на общество крещеныхъ во имя Отца, Сына и Святаго Духа людей, нельзя считать ни новымъ, ни старымъ. Подобный взглядъ и прежде быль и теперь распространень въ западной литератур'в: только вместо крещенія отличительнымъ знакомъ принадлежности въ церкви Христовой служить обыкновенно въра: всякий человъкъ, върующий во Христа, есть со ірво и членъ церкви Христовой. При такомъ взглядъ дъйствительно теряется всякое различіе по принципу между католикомъ и православнымъ, лютераниномъ и кальвинистомъ. Но несомнънно одно, что авторы, которые проводять этоть послёдній вэглядь, большею частію и прежде всего этносятся съ особенными сницатіями къ своей собственной церкви и это даеть имъ везножность относиться съ подною свободою къ редигіянъ и другихъ народовъ. На привязанности и любви къ своей собственной церкви и только къ ней одной по нашему мнанию основывается двйстветельная, а не фиктивная толерантность въ другимъ въронсцовъданіямъ. Это повторяется не только въ двлахъ религіозныхъ, но и во многихъ другихъ. Человъкъ, который имъетъ и любитъ какъ слёдуетъ свое соботвенное отечество, обыкновенно уважаеть и другихъ, которые также любятъ свое отечество. Человвеъ, нивющій собственность и знающій о прав'я собственности, обывновенно уважаеть чужую собственность и ся право въ другихъ; человъкъ, имъющій свое собственное митие, съ большимъ уваженіемъ относится въ чужому мивнію, хотя бы н несогласному съ его собственнымъ, чемъ тотъ, который не имвль и не имветь своего собственного мивнія. Но что ны можемъ сказать о твхъ космоподитахъ безъ имени, которые не имеють ни своего собственнаго отечества, на своей собственной релягия. Моженъ ле мы ожидать отъ нихъ тердимости из исповъданіямъ о которыхъ они ничего не понима-NOT'S, HAH HE HIN'SA HAH OTKASSIBARCE OT'S CROCETO COCCTROHNATO въроисповъдания? Послъдователи Ирвинга намъренно обезличивыють самихъ себя, и хотятъ быть редигозными исспонодитани - эклектиками, -- можемъ ли мы ожидать отъ нихъ того, что мы разумвень подъ двйствительною толерантиостью?

Понававъ такимъ образомъ, въ чемъ зандючается существо "катодической апостодьской церкви", мъ обращаенся въ пратному изображению послъдникъ ся судебъ.

Тайна, въ которую облекають ирвингіане свою жизнь, позволяеть сдёлать это только отчасти и далеко не въ полномъ видё. Изслёдователь въ этомъ случаё вотрёчается съ нёсколькими савтами, которые тэкъ-сказать разбросаны и иногда не легко объяснимы съ точки эрёнія общаго ирвингіанскаго принципа, не смотря на всё противорёчія заключающагося всетаки въ сообщеній церкви видимой какъ можно большей *ду*ловностию.

Иосяв апостоявскаго собора въ Лондони 1840 года апостолы; не ограничились однимъ только внутреннимъ устройствомъ секты. но продолжали свою просвётительную дёятельность въ другихъ странахъ, съ большими или меньшими нерерывами. Съ нъвоторыми фактами этой авятельности мы уже познакомились. Но говоря вообще дело просвещения шло попрежнему слабо. Поэтому число провелитовъ севты никогда не соотвътствовало ни вповалицсическимъ 144.000, ни мысли о католичности цервви. При отсутстви статистическихъ данныхъ, воторыхъ члены секты не только не публикують, но и не хотять публиковать, трудно вычислить воличество приверженцевъ "католической апостольской церкви". Миллеръ говоритъ, что по количеству ихъ больше. всего въ Англін, Шотландін и Свверной Германін. Кромв того они есть въ Ирландіи, Даніи, Золландін, Южной Германіи, Швейцарін, Америкъ и Австраліи. Всего меньше ихъ во Франціи, Бельгін, Россін, Индін, Новой Геландін и Канской колоніи. Онъ же на основании нъкоторыхъ свъдъний слъдующимъ образомъ опредъляеть число последователей Ирвинга (гъ 1878 г.): въ Англін 4700 (причемъ на Лондонъ приходится 3000), въ Шотландін-оволо 800, въ Ирландін-200, на вонтиненть Европы оволо 3000, въ Америкъ и волоніяхъ 1500. Такимъ образомъ общее число ирвингіанъ на всемъ земномъ шарѣ простирается до 10.000 съ небольшимъ <sup>80</sup>).

Говоря относительно, число послёдователей Ирвинга въ разное время бывало больше или меньше смотря по обстоятельствамъ. Разныя страшныя событія въ разпое время, войны, эпидеміи и проч. увеличивали ихъ число: напротивъ внутренніе раздоры и несогласія уменьшали. Въ послёднемъ случаё дёло

\*\*) L 344- 946.

доходило иногда даже до того, что закрывались цалыя ирвингіанскія церкви съ конгрегаціями. Такъ въ 1846 году была закрыта и продана церковь въ Вестминотерв, одна изъ семи лондонскихъ церквей; но въ 1865 году была снова возотановлена. Въ 1850 году была задумана и чрезъ ивсколько лать выстроена въ Лондонв новая церковь въ Gordon Square. На постройку ея было израсходовано 80.000 •. стерлинговъ. Это великолънное зданіе, вполит приспособленное къ новому богослуженію, въ которомъ введена была музыка и свътшьмики, привленало много лицъ нъ приянтіанамъ и увеличивало такимъ образомъ число прозелитовъ секты.

Что касается спиритуальной ісрархів, то она съ теченіемъ Времени значительно поръдъда. Предположеніе, что аностолы не умруть, не оправдалось. Въ 1855 году померли ех-апостолъ Мэкензи, Карлейль и Дау, въ 1859—Спенсеръ—Персиваль и въ 1860 году—Генри Друммондъ, до своей смерти едълавшійся опить членомъ англійскаго парламента. Въ 1862 году умеръ апостолъ Тюдоръ, въ 1865—Ситуеллъ и Кингъ-Чорчъ въ 1871 году Дальтонъ. Живы ли остальные апостолы, Кардель, Уудгаузъ Армстронгъ и въ настоящее время, намъ неизвъстно; мы знаемъ только, что послѣ смерти своихъ коллегъ нѣноторые изъ нихъ были сильно больны и глядъли въ могилу отъ старости.

Мъста выбывшихъ апостоловъ не были замъщаемы своевременно. По крайней мъръ объ этомъ нътъ никакихъ извъстій. Но отчасти на основании священнаго Писания, а отчасти въроятно, и для того, чтобы не остаться совствиь безъ апостоловъ, съ теченіемъ времени введена была новая апостольская должность которая, хотя и была апостольскою, однако имвла второстепенное значение. Это такъ называемые апостолы-колдоюторы. Въ Евангелін сказано, что кромъ 12 учениковъ Христа были избраны Имъ и посланы на проповъдь еще 70 учениковъ. Ирвингіанскіе апостолы коадъюторы и соотвитствують этикъ последнимъ. Мысль о нихъ появилась еще въ 1862 году и принадлежала пророку Таплину, который провозгласяль известнаго намъ Карла Бема апостоломъ, причемъ дъйствительные апостолы, которые были еще живы, объяснили пророчество въ томъ смысль, что Бемъ долженъ считаться только апостоломъ коадъюторомъ. Въ 1872 г. еще несколько коадъюторовъ были пред-

ставлены апостоламъ и одинъ изъ нихъ былъ избранъ пророками. Пророни, обращаясь въ апостоламъ, съ теченіемъ времени стали говорить: "о вы, двънадцать", а обращаясь из коадъюторамъ: "о вы, семьдесять."

Есть извёстія, что ангелы хотёли воспользоваться омертію апостоловь и заступить ихъ мёсто. Такъ одинъ ангель однажды сказаль вёрующимъ: "ахъ братія! думаете ли вы, что мы, ангелы, совершающіе ежедневно богослуженіе по уставу, изложенному въ этой книгё (литургій), не чувствуемъ, что нания сердца горять въ насъ, думаете ли вы, что инкогда не получимъ инкакого значенія? Нѣтъ, въ своей полнотё за служеніемъ херувимовъ должно послёдовать служеніе сераенмовъ. Когда апостольство прекратится, тогда ангелы дёйствительно сделаются ангелами, тогда огонь сераеммовъ на самомъ дѣлё будеть жечь очень сильно, тогда амгелы уничтожать Вавилонъ до основанія." <sup>31</sup>) Едва ли можно думать, что съ появленіемъ коздъюторовъ дёйствительно осуществилась эта мысль слишкомъ сангвиническаго ангела.

Что касается другихъ членовъ спиритуальной ісрархіи, то съ теченіемъ времени ихъ ряды также значительно порёдёли. Такъ умерли Таплинъ и другіє пророки и ангелы. Мёсто ихъ заняли новые боле дёятельные члены, которые не мало снособствовали успёху секты въ привлеченія къ себё прозелитовъ.

Богослуженіе мало по малу крёпло и принимало кристалиическія формы. Уставы, данные въ разное время апостолами, при свётё пророчества были поняты и изучены и мало по малу въ сектё водворился странный механизмъ, къ ноторому она съ самаго начала обнаруживала наклонность и который дёлаетъ имогда бевплодными всё живыя движенія религіознаго чувства. По крайней мёрё разсказывають, напримёръ, тавіе факты изъ жизни симритуальной іерархів. Одинъ членъ ся "намёренъ быль носёщать больныхъ, сиротъ и вдовъ. Послё тщательнаго обсужденія лучшаго способа исполненія своихъ религіозныхъ и благотворительныхъ намёреній, онъ поговорилъ объ этомъ съ своимъ другомъ и они рёшили посвящать этому дёлу одну ночь въ недёлю, "помогая самымъ лучшимъ способомъ, какимъ только могли." Къ нимъ присоединились и еще двое или трое, которые

\*) Ibid. 315.

увеличивали ихъ фонды. Мы могли бы ожидать, что религіовныя власти одобрять эти двла милосердія, совершаемыя во имя нашего Господа. Но вышло наобороть. "Когда было узнано объ этомъ двяв, -- говорить одинъ изъ посвтителей бедныхъ и нуждающихся, мы получили письмо, въ которомъ содержалось строгое порицаніе и требованіе, чтобы ны оставния начатое нами двло, принадлежавшее другимъ, назначеннымъ для него, духовнымъ лицамъ." \*\*) То, что касается двлъ благотворенія, пасается и двав богослужебныхв. "Суровое, непреклонное, машинное поведение важется составляеть общую черту вовхъ членовъ общины". Отсутствіе права всякаго церковнослужителя вившиваться въ непринадлежащую ему частичку въ духовной жизни человёна дёлестся пногда причиною мнорихъ неблаговидныхъ поступковъ ирвигнанскаго влира. Такъ исповъдь вёрую. щихъ совершается ръдко, хотя во всякой церкви устроено нъсколько ивсть, гдв "пастырн" могуть принимать вающихся. Но діаконисы иногда бывають очень двятельны въ раскрытія тайныхъ грёховъ. Такъ какъ онъ обязаны сообщать всё свои свътвнія дівкону или пастору, которые въ свою очередь, если двло ихъ не васается, сообщають о немъ высшимъ членамъ спиритуальной іерархія, то неизбіжная тайна, которая необходима при обращения съ совъстью отдъльныхъ людей, часто дълается совершенно невозможною.

Въ ученія севты не произошло никакихъ особенно-важныхъ перемънъ. Ученіе о своромъ второмъ пришествія поддерживается и одредъляетъ жизнь ирвингіанъ во многомъ. Какъ живо въ нихъ чувство ожиданія этого пришествія, показываютъ слъдуюшіе случан. Одного члена севты спроспли, что онъ разумъетъ дъйствительно подъ словами: скорое пришествіе Христа и онъ отвъчалъ: "вотъ что: положниъ я пригласилъ васъ къ себъ завтра на объдъ. Очень въроятно, что когда вы придете и постучитесь въ двери, вамъ некому будетъ отперетъ, потому что всъ мы будемъ восхищены на воздухъ встрътить Господа". <sup>23</sup>) Подобные савты впрочемъ довольно извъстны русской публивъ, хотя бы изъ книгъ, въ которыхъ изображается дъятельность въ Россіи лорда Редстова.

se) Ibid. I, 329 H Caba.

<sup>32)</sup> Ibid. 320.

Иногда второе пришествіе Христа опредвинется съ математическою точностью. Въ этомъ случав немаловажное значеніе имъеть 14 іюля каждаго года, какъ воспоминаніе объ "отдвленія" апостоловъ 14 іюля 1835 года. Такъ въ 1876 году было пророчество, которое повелъвало членамъ секты считать дни и особенно отсчитывать пятьдесятъ двъ недвля, при чемъ было прибавлено, что Господь придетъ по истеченія 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> × 12 лътъ, т.-е черезъ сорокъ два года. Такъ какъ отъ 14 іюля 1876 года до 14 іюля 1877 года должно было пройти дъйствительно пятьдесятъ двъ недвли, а со времени "отдвленія" апостоловъ 14 іюля 1835 г. до того же числа 1877 года должно было исполниться соронъ два года, то и было предположено, что Христосъ придетъ 14 или къ 14 іюля 1877 года. Подобныхъ умствованій не мало въ "католической апостольской церкви".

М. Өнвейскій.

## ПРИЛОЖЕНІЕ КЪ ГЛАВВ VI.

## Положение о распредълении десятинъ.

## (1849).

## I. Общія правила о назначеніи десятинъ.

1) Каждый штатный пасторъ, будучи постояннымъ и законнымъ священникомъ въ церкви, посвящая все свое время исполненію своихъ духовныхъ обязанностей, подучаетъ въ извѣстной пропорціи часть десятинъ, установленныхъ въ церкви. Эта пропорція (пропорція, а не общая сумма) должна быть одинакова во всѣхъ церквахъ и должна быть назначаема правителями вселенской церкви сообразно съ обстоятельствами, какія встрѣчаются время отъ времени. Сверхштатные пасторы не получаютъ какой-либо опредѣленной пропорціи десятинъ, но могутъ пользоваться вспоможеніемъ, какъ будетъ указано ниже.

2) Каждое инцо, предназначенное на должность пастора, посвящая все свое время приготовленію къ исполненію своихъ духовныхъ обязанностей, и тъхъ второстепенныхъ обязанностей, исполнять которыя отъ него потребуется, и каждый діаконъ, отправляющій свою должность, должны законнымъ образомъ пользоваться и вспоможеніемъ изъ десятинъ той церкви, въ которой они служать, послѣ выдачи жалованья ангелу и тѣмъ лицамъ, которые уже рукоположены въ священное званіе.

3) Въ каждой церкви число постоянныхъ штатныхъ духовныхъ лицъ, которыя по пункту I должны получать пропорцю-

нальную часть десятинъ, не должно привышать слидующаго: одинъ ангель, одинъ ангель-помощникъ и таноо число пасторовъ, считая вмисть съ ними ангела и ангела-помощника, которое не превышало бы одной нятидесятой части всихъ постоянныхъ коммуникантовъ. Ни въ одной церкви число постоянныхъ штатныхъ духовныхъ лицъ не должно превышать слидующаго: одниъ ангелъ и одниъ ангелъ-помощникъ, песть стиростъ, шесть старостъ-помощниковъ и тридаать песть другихъ слиценныхъ лицъ, изъ которыхъ по крайней миръ третъя часть должна бытъ пророками и свангелистами. Всъ други лица, служаща въ церкви, должны считаться сверхштатными и не имъють права пользоваться постояннымъ жалованьемъ изъ десятинъ.

4) Точное число и классъ постоянныхъ и штатныхъ духовныкъ линъ, которыя должны получать десятины въ той или другой церкви въ порядкъ, опредъленномъ выше, время отъ времени опредъляется апостоломъ, которому поручена церковь (т.-е. колъно); его санкція необходима также и при опредъленіи всёхъ сверхштатныхъ духовныхъ лицъ.

5) Изъ всёхъ десятинъ, получаемыхъ въ какой-либо частной церкви, одна десятая часть должна быть отдёляема и уплачиваема семи діаконамъ вселенской церкви для выдачи ими, по распоряженіямъ апостоловъ, духовнымъ лицамъ вселенской церкви.

6) По отдёленія десятой части десятинъ для вселенской церкви, ангель получаеть одну десятую часть оставшейся суммы, которая называется десятиной или частью ангела.

7) По отдѣленіи одной десятой части для вселенской церкви и потомъ одной десятой на жалованье ангелу, остатонъ раздѣлнется на двѣ (равныя) части, одна изъ которыхъ дѣлится между постоянными и штатными духовными лицами, и есть "дѣлимая десятина", а другая часть употребляется на составленіе "запаснаго фонда".

## П. Распредъление «дълимой десятины».

8) Дізимая десятина распредізнется слінующимь образомь: каждому духовному лицу, не входящему въ составь шести правящихъ старость, одна часть; каждому правящему староста двів части; ангелу-помощнику, или, при неимини его, *рогу* (the Horn) т.-е. предсідательствующему старості, три части, если число коммуникантовъ не превышаеть 400; четыре части, если число коммуникантовъ не превышаеть 400; четыре части, если число коммуникантовъ не превышаеть 400; пять частей, если число больше 600. Эти пять частей, (если церковь достаточно велика и въ состоянии ихъ уплатить) составляють ту долю, которую ангель раздівляеть между старостами, пророками, евангелистами и пасторами церкви въ отдільности, и изъ которой онъ платить жалованье своему помощнику.

9) Если итогъ каждой части дълимой десятины уменьшится въ каное-либо время, волъдсивіе увеличенія числа коммуникантовъ и послѣдующато за нимъ наяначенія добавечнаго числа духовнымъ лиць, ангелъ и другія духовныя лица, бывшія пренде при отправленіи своихъ доживостей, могуть получать изъ запаснаго сонда таную сумму, которая пополняла бы, или уравнивала ихъ прежнее жалованье. То есть, ногда уменьшеніе жалованья будетъ зависять просто отъ увеличенія вонгрегалія и прибавленія одного или болье духовныхъ лиць, то жалованье должно быть пополнено или уравнено для ангела и прежнихъ духовныхъ лиць; но когда уменьшеніе будетъ зависять отъ уменьшенія десятинъ несмотря на увеличеніе числа коммунинантовъ, то жалованье не пополняетоя и ве уравнявается. Духовныя лица, вновь навначаемыя и не отправлявшія прежде обязанностей, не имѣютъ права на такое уравненіе своето жалованья.

## положение

#### 1858 года

## I. Къмъ распредъляются десятины

1) Богъ, установивъ чтобы десятины нашей жатвы назначаемы были для его алтаря, положилъ, чтобы частное распредъление ихъ было дълаемо подъ руководствомъ апостоловъ.

2) Апостолы, при свёть пророчествъ, и на полномъ основании здравыхъ разсуждений, поручили ангелу каждой церкви распредѣление десятинъ, въ нее поступившихъ, подъ непосредственнымъ наблюдениемъ апостола, въ въдъни котораго находится церковь, и сообразно съ правилами, установленными апостолами и апостоломъ, завъдывающимъ церковью.

3) Удобно, чтобы апостолы и ангелы были освобождены, насколько возможно, отъ дъйствительныхъ занятій денежными дълами и личнаго надъ ними наблюденія, удерживая за собой въ подчиненныхъ имъ соерахъ власть, надзоръ и контроль надъ твиъ, что будетъ сдълано, принимая аппелляція отъ тъхъ, которые сочтутъ себя обиженными, но оставляя разсмотръніе подробностей подлежащимъ совътамъ и духовнымъ лицамъ.

4) Ближайшій совѣть и лица, обязанныя заниматься означенными дълами, при помощя апостоловъ, суть семь діаконовъ вселенской церкви. Ближайшій совѣть я лица, находящіяся при апостоль, завъдующемъ церковью, суть архидіаконъ и совѣтники, которыхъ имѣетъ право назначать каждый апостоль. Ближайшій совѣть и лица при ангелѣ церкви суть семь діаконовъ церкви. 5) Во всяной церкви, въ которой число семи діаконовъ не можетъ надлежащимъ образомъ, по причинъ некостатка коммуникантовъ, быть пополнено, ангелъ, съ разръшения апостола, завъдующаго церковью, можетъ, согласно опредълению совъта своей церкви, избратъ и назначитъ нъсколько другитъ діаконовъ, не входящихъ въ число семи, но такъ, чтобы число твхъ, кон будутъ назначены, вмъстъ съ существующими діаконами, входящими въ число семи, не превышало этого числа. Діаконы, принадлежаще въ числу семи, и эти добавочные діаноны должны составлять соборъ, чтобы помогать ангелу своими совътами въ мірскихъ дълахъ церкви. Но только тъ діаконы, которые избраны законнымъ образомъ и допущены въ число семи діаконовъ, должны считаться въ числъ собственностью церкви.

6) Всё наличныя деньги, принадлежащія частной церкви, должны быть хранимы въ какомъ-либо безопасномъ мёств. Они помёщаются въ банки на имя ангела и по крайней мёрё двухъ (или одного, если одинъ) изъ семи діаконовъ церкви. Банковые векселя и чеки должны имёть ихъ общую подпись, исключая тёхъ случаевъ, если при ангелё находятся два или болёе изъ семи діаконовъ; тогда подписи ангела можеть и не быть, кромё особенныхъ обстоятельствъ, при которыхъ она будетъ найдена нужною.

#### И. Предметы, на которые расходуются десятины.

7) Десятины, которыя не требуются на содержаніе ангела и духовныхъ лицъ, могутъ быть употребляемы на содержаніе діавоновъ и лицъ, предназначенныхъ на духовныя должности, какъ значится въ правилахъ, изданныхъ въ декабръ 1849 года.

8) По существующимъ правиламъ, десятины частной церкви не могутъ составлять постояннаго оонда на содержаніе евангелистовъ вселенской церкви. Но когда количество десятинъ достаточно велико, то евангелисты, занимающівся проповёдью во вселенской церкви, будутъ ли они пасторами или діаконами, могутъ быть опредёляемы въ качествё сверхштатныхъ пасторовъ при частной церкви и получать жалованье изъ десятинъ, помогая при богослуженіи или въ другихъ случаяхъ въ частной церкви, насколько это позволитъ имъ ихъ служеніе подъ начальствомъ ангеловъ – евангелистовъ.

9) Масло и свътильники, употребляемые для огня и лампадъ въ церкви при богослужении, должны приноситься добровольно, какъ и священные хлъбъ и вино. Издержки на эти предметы должны покрываться поэтому приношеніями, а не заимствоваться изъ десятинъ. III. Раздъление десятинъ на «дълимыя» и «запасный фондъ».

10) Раздвленіе десятинъ на двъ части, "двлимыя десятины" и "запасный оондъ" должно быть удержано, чтобы сообразно съ постановленіями апостоловъ, нъкоторая часть или пропорція была выдаваема каждому постоянному и штатному духовному лицу, посвящающему все время отправленію своихъ обязанностей; и вмъстъ съ тъмъ чтобы выдавать пособіе и тъмъ лицамъ, которыя находятся безъ частныхъ средствъ къ содержанію. Чтобы дъйствительнъе обезпечить надлежащія пособія тъмъ лицамъ, которыя въ нихъ нуждаются, удобно, при настоящихъ обстоятельствахъ, чтобы часть, составляющая дълимый оондъ, была уменьшаема и чтобы образованіе запаснаго оонда было усилено (см. ниже, прав. 15).

11) Часть десятинъ, которыя получаетъ духовное лицо изъ дълимыхъ десятинъ, должна бытъ предоставлена въ его полное распоряженіе, безъ всякаго учета и контроля. Если это лицо отдастъ свое жалованье, не имъя нужды въ немъ для самого себя, цъликомъ или частию, то это должно дълаться исключительно вслъдствіе его собственнаго на то желанія, а не по принужденію.

## IV. Расходование десятинг.

12) Настоящія правила о раздішенія десятинъ въ Англін должны оставаться въ полной силі до тіхъ поръ, пока апостолы, или апостоль, завідующій церковью, ихъ не измінять; исвлюченія указаны ниже.

13) Измёненія, здёсь сдёланныя, не имёють цёлью уменьшеніе существующихъ бенефицій, если только онё въ теченіе трехъ лётъ (начиная съ конца текущаго или какого-нибудь будущаго года) будутъ или одинаковыми по своей величинё, или меньшими, чёмъ тё, которыя получатся послё измёненій, теперь сдёланныхъ. Если дёлимая десятина недостаточна для полученія требуемаго итога, то недочетъ замиствуется изъ запаснаго фонда.

14) По отчислении десятой части отъ десятины, одна десятая часть остатка поступаеть на жалованье ангелу.

15) По отчислении одной десятой части отъ десятины и десятины ангела, третья часть остатка составитъ "дёлимую десятину", а остальныя двъ трети "запасный фондъ".

15) Тринадцатое (?) правило положенія декабря 1849 г. отмъинется. Постоянное жалованье, назначенное староств---асонстенту, посвящающему все свое время (?), не должно быть увеличиваемо прибавкою половинной части изъ запаснаго фонда, но должно состоять изъ одной части только двлимой десятаны. 5) Во всявой церкви, въ которой число семи діаконовъ не можетъ надлежащимъ образомъ, по причнит некостатка коммуникантовъ, бытъ пополнено, ангелъ, съ разръшения апостода, завъдующаго церковью, можетъ, согласно опредълению совъта своей церкви, избрать и дазначить нъсколько другитъ діаконовъ, не входящихъ въ число семи, но тавъ, чтобы число твхъ, кон будутъ назначены, вмъств съ существующими діаконами, входящими въ число семи, не превышало этого числа. Діаконы, принадлежаще въ число семи, и эти добавочные діаконы должны составлять соборъ, чтобы помогать ангелу своими совътами въ мірскихъ дълакъ церкви. Но только тв діаконы, которые избраны законнымъ образомъ и допущены въ число семи діаконовъ, должны считаться въ числъ семи діаконовъ церкви и должны одни завъдывать и обладать собственностью церкви.

6) Всё наличныя деньги, принадлежащія частной церкви, должны быть хранимы въ какомъ-либо безопасномъ мёсть. Они помёщаются въ банки на имя ангела и по крайней мёрё двухъ (или одного, если одинъ) изъ семи діаконовъ церкви. Банковые векселя и чеки должны имёть ихъ общую подпись, исключая тёхъ случаевъ, если при ангелё находятся два или болёе изъ семи діаконовъ; тогда подписи ангела можеть и не быть, кромё особенныхъ обстоятельствъ, при которыхъ она будетъ найдена нужною.

## И. Предметы, на которые расходуются десятины.

7) Десятины, которыя не требуются на содержаніе ангела и духовныхъ лицъ, могутъ быть употребляемы на содержаніе діаконовъ и лицъ, предназначенныхъ на духовныя должности, какъ значится въ правидахъ, изданныхъ въ декабръ 1849 года.

8) По существующимъ правиламъ, десятины частной церкви не могутъ составлять постояннаго сонда на содержаніе евангеинстовъ вселенской церкви. Но когда количество десятинъ достаточно велико, то евангелисты, занимающіеся проповѣдью во вселенской церкви, будутъ ли они пасторами или діаконами, могутъ быть опредѣляемы въ качествѣ сверхштатныхъ пасторовъ при частной церкви и получать жалованье изъ десятинъ, помогая при богослуженіи или въ другихъ случаяхъ въ частной церкви, насколько это позволитъ имъ ихъ служеніе подъ начальствомъ ангеловъ – евангелистовъ.

9) Масло и свътильники, употребляемые для огня и лампадъ въ церкви при богослужении, должны приноситься добровольно, какъ и священные хлъбъ и вино. Издержки на эти предметы должны покрываться поэтому приношеніями, а не заимствоваться изъ десятинъ.

#### III. Раздъление десятинъ на «дълимыя» и «запасный фондъ».

10) Раздвленіе десятинъ на двъ части, "двлимыя десятины" и "запасный фондъ" должно быть удержано, чтобы сообразно съ постановленіями апостоловъ, нъкоторая часть или пропорція была выдаваема каждому постоянному и штатному духовному лицу, посвящающему все время отправленію своихъ обязанностей; и вмъстъ съ тъмъ чтобы выдавать пособіе и тъмъ лицамъ, которыя находятся безъ частныхъ средствъ къ содержанію. Чтобы дъйствительнъе обезпечить надлежащія пособія тъмъ лицамъ, которыя въ нихъ нуждаются, удобно, при настоящихъ обстоятельствахъ, чтобы часть, составляющая дълимый фондъ, была уменьшаема и чтобы образованіе запаснаго фонда было усилено (см. ниже, прав. 15).

11) Часть десятинъ, которыя получаетъ цуховное лицо изъ дълимыхъ десятинъ, должна бытъ предоставлена въ его полное распоряженіе, безъ всякаго учета и контроля. Если это лицо отдастъ свое жалованье, не имъя нужды въ немъ для самого себя, цъликомъ или частію, то это должно дълаться исключительно всявдствіе его собственнаго на то желанія, а не по принужденію.

#### IV. Расходование десятинъ.

12) Настоящія правила о разділеніи десятинъ въ Англіи должны оставаться въ полной силі до тіхъ поръ, пока апостолы, или апостоль, завідующій церковью, ихъ не измінять; исключенія указаны ниже.

13) Измёненія, здёсь сділанныя, не имёють цёлью уменьшеніе существующихь бенефицій, если только онё въ теченіе трехь лёть (начиная съ конца текущаго или какого-нибудь будущаго года) будуть или одинаковыми по своей величинё, или меньшими, чёмь ть, которыя получатся послё измёненій, теперь сдёланныхь. Если дёлимая десятина недостаточна для полученія требуемаго итога, то недочеть замиствуется изъ вапаснаго фонда.

14) По отчислении деснтой части отъ десятины, одна десятая часть остатка поступаеть на жалованье ангелу.

15) По отчислении одной десятой части отъ десятины и десятины ангела, третья часть остатка составитъ "дёлимую десятину", а остальныя двъ трети "запасный фондъ".

15) Тринадатое (?) правиго положения декабря 1849 г. отмъияется. Постоянное жалованье, назначенное старостъ-ассистенту, посвящающему все свое время (?), не должно быть ужеличиваемо прибавкою половинной части изъ запаснаго фонда, но должно состоять изъ одной части только двлимой десятаны. 17) Если въ какой-нибудь годъ десятая часть, назначенная ангелу, превысить 800 с. стерлинговъ, или же части и часть. назначенныя изъ дълимой десятины на жалованье старостъ или другому духовному лицу, превысять 150 с. стерлинговъ, то избытокъ не долженъ быть получаемъ этими духовными лицами прежде, чъмъ о немъ будетъ сообщено апостолу, завъдующему церковью. Послъдній во всъхъ случаяхъ долженъ ръшать, весь ли избытокъ, или же только часть его, должна быть выдана тому или другому духовному лицу, или же этотъ избытокъ долженъ быть отчисленъ въ запасный сондъ.

### V. «Запасный фондъ».

Жалованье ангелу, если принадлежащая ему десятая часть недостаточна для покрытія всёхъ его нуждъ, можеть увеличиваться изъ "запаснаго фонда", но такъ, чтобы прибавка не превышала 300 Ф. стерлянговъ въ годъ; это дълается по распоряжению апостола, завъдующаго церковью. Жалованье вакому-нибудь другому духовному лицу, часть котораго, заимствованная изъ двлимой десятины, недостаточна для покрытія всёхъ его нуждъ, увеличивается изъ запаснаго фонда, но не более какъ на 200 ф. ст. въ годъ, по распоряжению ангела и совъта діаконовъ; подобнымъ же образомъ и всякій сверхштатный пасторъ, частныя средства котораго недостаточны, можеть получать изъ запаснаго ФОНДА ЖАЛОВАНЬЕ НЕ СВЫШЕ 200 Ф. СТЕрдинговъ въ годъ; и всякій діавонъ или же лицо, предназначенное на духовную должность, можеть получать не свыше 100 ф. стерлинговъ въ годъ; но при этомъ ни одниъ часторъ, діаконъ, или избранный на должность иастора, если они не посвящають всего своего времени исполнению своихъ церковныхъ обязанностей (или, въ случав предназначения на должность пастора, приготовлению къ исполнению своихъ обязанностей) не должны получать изъ занаснаго фонда болве 60 Ф. ст. въ годъ.

19) Прошенія ангеловъ о большихъ прибавкахъ къ содержанію чъмъ въ 800 э. ст. должны бытъ подаваемы аностолу, завёдующему церковью, который поручаетъ своему архидіакону или собору составитъ себъ объ этомъ докладъ и затъмъ налагаетъ на немъ свое ръшеніе.

20) Прошенія пасторовъ и діаконовъ о большихъ прибавкахъвъ содержанію, чёмъ въ 200 о. нии въ 100 о. ст. (относительно) -должны быть подаваемы ангелу, поторый съ согласія просителя -предлагаетъ ихъ на разомотрёніе совёта своихъ діаконовъ. Если они дадутъ благопріятное мнёніе, то оно препровондаетоя на утвержденіе апостода, который, если сочтетъ нужнымъ, предлагаетъ его на обсужденіе своему архидіакону и собору.

21) Запасный фондъ имветъ цвлью прежде всего уравнять или пополнить недостатки въ содержаніи ангеловъ и пасторовъ, опредвленномъ въ положенія 9 декабря 1849 и въ 18 параграфв настоящаго положенія. Изъ него не должно быть назначаемо жалованье лицамъ, избираемымъ на должности пасторовъ или діаконовъ, пока всв пасторы не будуть надлежащимъ образомъ удовлетворены жалованьемъ; а также сверхштатнымъ пасторамъ, пока всв постоянные и штатные пасторы. посвящающіе все свое время отправленію спиритуальныхъ обязанностей, не будутъ удовлетворены жалованьемъ; и вообще кому бы то ни было пока всв платежи, которые постановлено выдать чрезъ ангела не будутъ исполнены.

#### VI. Остатокъ отъ десятинъ.

22) Остатокъ отъ десятинъ, если таковой получится посла удовлетворения нуждъ частной церкви сообразно съ правилами, н посяв исполнения всвхъ платежей, которые постановлено или назначено произвести изъ десятинъ, а также по удержани достаточной суммы для непредвиденныхъ расходовъ или для пополненія предусматриваемаго недочета при собиранія десятинъ въ следующемъ году, долженъ быть уплачиваемъ архидіакону и апостолу, зав'язывающему церковью, для расходовъ, съ утвержденія, согласія и подъ наблюденіемъ апостола по слёдующимъ статьямь: на поддержание двятельности свангелистовъ въ местахъ, находящихся близъ той церкви, въ которой образовалон остатокъ отъ десятинъ; на пособіе бъднымъ священникамъ другихъ церквей кольна, нуждамъ которыхъ діаконы вселенской церкви не могутъ удовлетворить во время; на поддержание дъятельности евангелистовъ въ колёнё; наконецъ, на подсержание двятельности евангелистовъ или бёдныхъ пасторовъ въ другихъ колънахъ. Относительно последняго предмета суммы, которыя, по мнинію апостола, могуть быть употреблены для другихъ колень, уплачиваются семи діаконамь и передаются въ распориженіе апостоловъ.

## VII. Отчетность.

23) Перваго января каждаго года отчеты о приходъ и расходъ десятинъ и приношеній въ предшествовавшемъ году представляются архидіакону.

24) Въ концъ каждого отчетнаго года соборъ дівконовъ каждой церкви представляетъ ангелу смъту расходовъ десятинъ въ наступающемъ году. Будучи одобрена ангеломъ, она препровождается къ архидіакону для представленія на утвержденіе апостола и, утвержденная имъ, должна служить общимъ планомъ для распредъленія запаснаго фонда, насколько позволяютъ обстоятельства.

711

## VIII. Никто изъ священно-служителей не долженъ себъ требовать законнымъ или другимъ образомъ десятинъ.

По закону церкви обязанности священства должны быть отправляемы безъ мзды или награды. Ни одниъ священно-служитель не имветь никакого права и не уполномочень требовать себъ въ вознаграждение десятинъ или какого-либо вспоможения изъ десятинъ, исключая только тв случан, когда апостолы въ какое-либо время распорядятся чрезъ довъренныхъ лицъ раздавать оныя. Всякое жалованье священно-служителямъ, когда не будеть дано какихъ-либо особыхъ распоряжений, платится за каждые три изсяца впередъ, безъ всякой гарантія или обязательства насчеть дальныйшихъ платежей. Настоящія и всь прежнія правила относительно распредвленія десятинь, и всв выраженія въ нихъ, относящияся въ священнослужителянъ, получающимъ или уполномоченнымъ получать десятины, должны быть разснатриваены просто какъ наставление для завёдующихъ распредвленіемъ десятинъ. Всв существующія правила подлежать время оть времени дополнению и сокращению, въ целомъ своемъ виде или по частямъ, или относительно какого-нибудь отдёльнаго случая, со стороны апостоловъ или апостола, завъдующаго цервовью; а самыя десятины, и всв сбереженія оть нихъ могуть быть во всякое время употребляемы, по распоряжению апостоловъ, и на другіе предметы, которые апостолы въ своихъ заботахъ объ интересахъ деркви сочтутъ болве необходимыми.

## о цъляхъ изучения истории философіи \*,

ŧ

١

М. Гг.! Вамъ извъстно, что успъхъ изученія всякой науки существенно зависить оть самодвательности. Если до научныхъ истинь не доходять собственными усиліями: если ограничиваются линь твмъ, что стредательно воспринимають ихъ: то наука не можеть имуть глубоваго вліянія на строй нащей духовной жизни. Ея положенія будуть такъ-сназать скользить по поверхности совнанія и не привьются къ нему. Эта обусловливающая успекъ изученія науки самодвятельность должна проявиться прежде всяго въ поставоввъ конечной цъли изучения науки, цъли не произвольной, по указанной самыми насущными потребностями маличной мысли и визни. Кто не предъявляеть въ наукъ запросовъ, для того она или совствиъ безмолвна, или говоритъ невнятно, вань человакъ, живущій совершенно своеобразнымъ міромъ, міромъ непохожимъ на міръ людей, его слушающихъ Кто не предносылаєть изученію науни опредбленной руководящей цан, для того въ заняти ею нать живаго интереса. Одулевленія, а вслёдствіе этого и успёха. Воть почему и я отжрываю свои чтенія по исторія фидософія вопросощь о шьли нэцченія этой нацки.

Итекь, чего искать, чего хотёть оть исторіи оннософія? Еслибы ны жили гізть 30-40 тому назадь-во времена всеоб-

46

<sup>• \*</sup> Вступительная лекція, сназанная студентанъ Московской духовной чакадемін, при началь чтеній по поторін философія (27 окт.).

щаго увлеченія Гегелемъ, то быть-можетъ и мы, какъ нѣкоторые изъ послёдователей Гегеля (напр. Куно-Фишеръ), взглянули бы на исторію философіи, какъ на вседеніе въ философію. сиществующую въ опредъленной, законченной системъ Генеля. Тогда цвлію изученія исторіи философія было бы подготовленіе къ пониманію той оригинальной системы, которая разръшила все бытіе въ систему чистыхъ мыслей, поняла міровой процессъ, какъ діалектику логическаго разума, и высказала великій парадоксъ: "все реальное разумно и все разумное реально". Но исторія не тервить застоя. Она обларувния несостоятельность мнънія, будто система Гегеля есть вполнъ законченное дъло философскаго духа, мизнія, казавшагося Куно-Фишеру только преждевременнымъ. Зиждительный философскій духъ проявился въ новыхъ системахъ, сменившихъ систему Гегеля, точно такъ же, какъ эта послёдняя смённда системы ей предшествовавшія. И такъ какъ ни одна изъ послъдующихъ системъ оплософія не можетъ равняться съ системою Гегеля въ оригинальности, строгости и силъ метода, объемистости и связности, то мы и не можемъ взглянуть на исторію онлософіи, какъ на введеніе въ онлософію, существующую въ какой-инбудь определенной сорыт: для насъ такой всеобъемлющей, сводящей всв мыслящіе умы въ единомысленную общину системы изть. Въ самомъ дълъ, всиотритесь въ теченія современной философской мысли, и вы легко замётите, что мы переживаемъ одну изъ тёхъ энохъ, когда общее мизніе попадаеть какъ бы въ водовороть, влекущій его по направленію, прямо противоположному тому, въ которомъ совершается историческое теченіе потока научно-онлосооскаго знанія. Въ наше время, предъ нашими взорами такъ-сказать столкнулись лицомъ въ лицу врайности двухъ односторожнихъ направленій философія предыдущаго времени --- германскаго отвлеченнаго идеализма и англо-оравцувскаго позитививиа. Съ одной стороны, великіе германскіе раціоналнсты, эти вырные выразители нёмецкаго духа, ревностные хранители старыхъ онлософскихъ традилій, съ удивительною последовательностію и съ неутомимою энергією въ продолженіе всего текущаго стольтія по выраженію одного историка (Ланге) громоздять въ небо одну пирамиду за другою подобно древнимъ фараснамъ, забывая лишь объ одномъ: основать эти пирамиды на сундаментв

дъйствительнаго знанія. Само собою понятно, что въ результать этихъ работь могъ оказаться и дъйствительно оказался лишь рядъ "мерцающихъ системъ мнимаго познанія", рядъ отвлеченностей, возведенныхъ въ абсолютное начало бытія и жизни. Конечно изучение этихъ системъ отврываеть ихъ относительную правду и глубокій историческій смысль; но все же преобладаніе въ этихъ системахъ отвлеченій и ихъ формалистическій характеръ-эти свойства системъ были причиною того, что въ концё концовъ идеализмъ не удовлетворяль не только враговъ философія, но даже иногда и ся друзей... Съ другой стороны, рядонъ съ этимъ направленіемъ во Франціи и Англіи совершился рядъ коварныхъ, какъ выразнася еще Шеллингъ, попытокъ заманить философію въ прачныя стойла и погреба-въ системахъ позитивизма. Въ ряду этихъ системъ позитивизмъ послёдовательно перешель оть гносеологическаго положения: "познаваемо лишь чувственное-предметы опыта" въ положенію метафизическому: "существуеть лишь чувственное --- матерія" И такъ какъ съ метафизикой матеріализма, а еще более съ его догматикой нравственности не можеть примириться неповрежденный и нераздвоенный человъческій духь; то естественно, что и въ отношени къ только-что указанному направлению овлософской мысли послёдовало разочарованіе и разочарованіе тёмъ болве сидьное, чвиъ настойчивве въ виду исключительныхъ условій религіозной, политической и экономической жизни современнаго западнаго міра практическіе вопросы требують своего твердаго и яснаго разръшения. Вотъ почему безъ-сомивнія кромъ двухъ указанныхъ направленій къ нашему времени довольно ясно обозначилось третье-совершенно своеобразноепытающееся повсюду внести духъ примиренія, но въ сожальнію покупающее это примирение дорогою цаною прикрытаго отрицанія. Я разумью новокантіанство. Оно, это третье направленіе, становится какъ примиритель между враждующими сторонами и говорить, обращаясь къ каждой порознь: и вы правы и вы правы, а затемъ обе стороны вместе объявляеть одинаково виноватыми. Вы-позитивисты - правы въ томъ, что считаете доступнымъ знанію лишь вещество- міръ опыта; вы- метафизики идеалисты - правы въ томъ, что выступаете въ защиту высщихъ стремленій духа, истины, красоты, добра, свободы, и т. д. Но

715

вы-познтивисты - неправы въ томъ, что, отрицая познаваемость сверхчувственнаго, не удерживаетесь въ должныхъ границахъ и иногда-не имъя на то ни малъйшаго права - отрицаете самое существование сверхчувственнаго. Вы-метаензики идеалисты — напротивъ неправы въ томъ, что своимъ поэтическимъ мечтамъ о сверхъ-опытной двйствительности придаете цвну знанія и утверждаете, не имвя тавже на то права, что существуеть действительность, соответствующая вашей мечть. Примиритесь. Сознайтесь, что вы ничего не знаете о высшей сверхъ-опытной двйствительности. Мечтать объ ней воленъ эсякій по своему. Эта мечта можеть быть возвышенна, благородна и благодительна. Но все же это мечта, а не знаніе.-Очевидно, это третье направленіе, порожденное борьбою между первыми двумя, есть въ сущности ничто иное, какъ плащъ, которымъ приврываеть свою наготу полусознательный скептинизмъ. Новая неудовлетворенность, новое разочарование въ онлософии. Это разочарование овладъваетъ даже самими представителями философской мысли. Потерявши надежду на разръшение собственно философснихъ вопросовъ (о сущности, цъли, первой причинъ бытін и т. д.), они какъ бы забывають о свонхъ праныхъ задачахъ и, примыкая къ той или другой чуждой имъ спеціальной области знанія, принимаются иногда за разработву явленій, остававшихся досель въ пренебреженін (даже у насъ старались въ послёднее время найти такой "забытый" предметь для философін: указывали, какъ на такой предметь, на "явленія знанія", на разработну теорін познанія). Увлекансь этимъ примъромъ онлософовъ, и представители другихъ областей знанія (особенно естествовъды) стали смъло выдавать свои имъющія очень мало собственно философскаго значенія обобщенія за подлинную философію (напр. Фехнеръ и другіе "психофизики"): томимые "метафизическимъ влеченіемъ", они бросають по временамъ тоскливые взгляды въ запретную область метаоизики и, вступая сюда безъ надлежащаго приготовленія, естественно не разрвшають онлософские вопросы, а разсвиають. И если толпа все же рукоплещеть этимъ мыслителямъ, какъ великимъ онлосоозмъ. то она доказываеть этимъ тольно то, что въ современной "умственной анархіи" она такъ-сказать утратица смысль текущаго и способность опредвлить, то ли ей дають философы, чего она ищеть оть философіи.

716

Такимъ образомъ, въ сравнительно очень короткое время совершилась удивительная перемёна въ судьбахъ философіи. Гегелю почти удалось возвести философію на тоть царскій престоль, которего желаль для нея и считель ей единственно приличнымъ Платонъ. Но въ послёдующія времена дарица постепенно теряеть свое величіе и является уже не въ образв властительной владычицы, а скорве въ скромномъ образъ случайной гостьи, которой оказывають иногда уваженіе и вниманіе, но оть которой существенной помощи не ждуть: она является пов jam dominae, sed hospitis instar. Можно даже сназать больше; и если опять-таки воспользоваться для мысли образомъ, взятымъ изъ классической древности, то можно сказать, что царица Гегелева времени во времена поздивйшия явилась, какъ короли у Еврипида, въ жалкомъ, нищенскомъ рубищъ бъдности и горя. Естественно, что при такомъ унижении философія и въ массъ ослабвло доввріе къ ея способности разрвшить взятыя на себя задачи. Это недовъріз стало носиться такъ-сказать въ воздухъ и произвело равнодущіе къ занятію "высщими", но вмъств и "отвлеченными" вопросами. Современные намъ моралисты указывають на то несомивнное явленіе, что при значительныхъ и постоянно увеличивающихся техническихъ богатствахъ наше время поразительно бъдно чистою мыслію, мыслію, не преєлъдующею узкой пользы. Воть почему нельзя не признать глубокой правды въ слёдующихъ словахъ поэта, влагающихъ въ уста олицетворенной мысли жалобу на тяжелыя условія своего современнаго существованія:

> Среди бездушья и страстей, Неправдъ и преступленій Померкъ мой свёточъ межъ людей И отлетёлъ мой геній. Я чувствъ высокихъ не бужу . Къ прекрасному, святому... Міръ обуялъ меня: служу, Какъ онъ, тельцу златому. . Гучъ вдохновенья на челё Угасъ; я нзмельчала, Утративъ въ безравсеётной иглё (ознанье идеала.

Но я опасаюсь, не сдълаль ли я гораздо больше того, чъмъ снолько нужно было для моей ближайшей циля? Отказываясь отъ слинномъ многаго, не оставилъ ли я для себя слинномъ мало? Доказывая, что въ наше время пёть всеобъемлющей, общепризнанной системы, не доказаль ли я вивств съ твиъ, что въ наше время нать не только завершенной еклососской системы, но и самой философія? Въ самонъ дълв, если, какъ видно изъ вышесказаннаго, оклософія существуеть предъ нами въ явленіяхъ мелкихъ, неоригинальныхъ и одностороннихъ; если, следовательно, производительность онлосооскаго духа какъ-бы Истонинась: то не правы ин тв изъ не мелочисленныхъ совреиенныхъ мыслителей, которые съ большею рашительностио, чвить прежде, подвергають сомнению самое право онлософія на дальнъйшее существованіе, которые признають ся современное состояние безвыходнымъ и полагають, что она доживаеть свои последние дни? Этоть вопросъ приводить насъ въ мысли воснользоваться исторіею философіи, какъ апологією философіи, и поставить цвлью изученія нашей науки доказательство того, что, несмотря на современный упадонъ, онлосооская мысль не погиснеть. Еслибы мы взглянули на исторію онлософія съ этой точки зрвнія, то намъ не пришлось бы раскаяваться. Двйствительно исторія онлософія есть ся лучшая впологія. Она доказываеть, что въ современномъ застов философской мысли неть ничего зловъщаго. Въ самомъ дълъ, изъ исторія оплософія извёстно, что разложеніе врупныхъ и оригинальнымъ онлосооскихъ системъ на мелкія и неоригинальныя явленія и потруженіе мыслящихъ умовъ въ скептицизмъ обыкновенно служитъ не только могилою прошлаго, но и колыбелью лучшаго будущаго, зарею, предвъщающею свътлое утро философіи – ся вступленіе въ новыя фазы, обновление новыми началами. И если, опираясь на эти аналогіи, мы снова взглянемъ на тотъ упадовъ современной философской мысли, о которомъ я говорилъ выше, то придемъ въ убъжденію, что причина его лежить не въ однихъ только неудачахъ философской мысли и не въ одномъ только легкомысліи массы, заглушившей высшіе интересы узкимъ разсчетомъ, и не въ этомъ главнымъ образомъ, а и въ той зръдой, не останавливающейся более на кажущемся знания способности сужденія немногихъ представителей эпохи, которою объясняль и Канть

718

719

въ свое время равнодушіе къ философія. Такимъ образомъ, благодаря исторіп философія упадокъ современной философской мысли является предъ нами совсёмъ въ новомъ свётв: онъ является отрицательнымъ выраженіемъ положительнаго требованія, чтобы разумъ снова и съ большею серьезностью взялся за разръшение онлосооснихъ вопросовъ. Исторія оплосооін дасть надежду, что усыпление онлосооской мысли, вакъ бы продолжительно оно ни было, пройдеть, какъ проходило всякій разъ и прежде, и не отступавшая ни предъ вакими неудачами, неповоренная мощь философскаго духа пробудится снова и проявится въ твореніяхъ, которыя своимъ величіемъ быть-можетъ затиять все доссив бывшее въ этой области. Воть почему и въ наши дни, какъ это обыкновенно бываеть въ эпохи кризиса и скептицизма, при внёщнемъ, кажущемся равнодушии къ высшимъ вопросамъ бытія и знанія повсюду посится ожиданіе въ области мысли чего-то поваго, страстное стремление въ такому учению, которое могло бы объединить замвчаеное повсюду разномысле, ту умственную анархію, на которую жаловался еще Конть. И если внимательно присмотръться, то можно замътить, что это всеобщее ожидание въ области мысли новаго, началъ болве способныхъ исчерпать многосодержательную истину, выводить на борьбу за мысль-на поле брани - новыхъ ратниковъ и, что особенно знаменательно, иногда даже изъ числа прежнихъ недруговъ ондософія (разумвю напр. Льюнса).

Но подмѣтить эту испримѣтную съ перваго взгляда внутреннюю жизнь силососіи въ ся повидимому омертвѣвшихъ, окаменѣвшихъ внѣшнихъ сормахъ можеть лишь тоть, кто купилъ тайну разумѣнія современныхъ явленій силососіи цѣною серьезнаго изученія ся минувшей судьбы. Только исторія силососіи и только она одна можеть осмыслить и свести къ единству пестрое размообразіе отдѣльныхъ проявленій современнаго силососскаго духа. Лишь она научаеть насъ отдѣлять въ нихъ преходящіе и случайные эдементы отъ элементовъ постоянныхъ, которые, составляя вѣчное достояние духа, передаются отъ поколѣнія къ поколѣнію, измѣняя лишь свою сорму при неприкосновенности существа, подобно тому какъ напр., драгоцѣнные металы передаются отъ поколѣнія поколѣнію, не утрачивая своей цѣнности, хотя и отливаются постоянны въ новыя сормы. Только исторія философіи можеть указать, какія изъ современныхъ системъ имъютъ органическую связь съ предшествующимъ ростомъ философіи и слёдовательно существують такъ-сказать на законномъ основании, и какія составлены произвольно. въ зависимости отъ субъективныхъ особенностей и случайнаго положенія ихъ авторовъ. Этого мало. Исторія Философіи не только даеть возможность привести къ единству и осмыслить нестройную массу отдёльныхъ современныхъ философій; она можетъ предуказать и выходъ изъ того печальнаго положения современной философской мысли, которое взору, непросвъщенному изученіемъ историческихъ судебъ оплософія, представляется совершенно безвыходнымъ. Въ самомъ двлв, между темъ какъ масса, сиущенная вившнимъ положеніемъ современной философской мысли, забыла о "высшихъ" вопросахъ, какъ бы отшатнулась отъ философія; между твмъ какъ далве и изъ мыслителей, разсматривающихъ состояние современной философской мысли вит исторической связи, многимъ кажется, будто философія доживаеть свои послёдніе дни: историки оплософія различають привычнымъ глазомъ среди омертвванихъ и засохщихъ вътвей историческаго древа философской мысли ростки свъжіе и заключають отсюда, что стволь и корни здоровы. И эти завъренія можно слышать не только отъ историковъ-гегельянцевъ, которые, опираясь на идею развитія, сливають въ живой расчлененный организмъ фисософской истины вст исторически извъстныя системы и направленія философіи (по крайней мёрё въ пхъ основныхъ принципахъ); но и-отъ тажихъ трезвыхъ историковъ-прагматистовъ, каковъ, напр., между новъйшими Фулье (Fouillée). Такъ напр., въ историческомъ развитіи матеріалистическаго позитивизма, при всей односторонности и крайности этого направленія, историки-прагматисты усматривають жизненное стремленіе къ высшей, болве совершенной формв философіи: позитивизмъ сводить постепенно физику къ механикв, механику-къ математикв, математику-къ логикв и, такимъ образомъ, совершенно послёдовательно и законно вступаеть въ область пдеализма. Въ свою очередь пдеализмъ проявляетъ въ исторіи столь же жизненное стремленіе перейти оть формализма, отъ ндей абстрактныхъ къ идеямъ активнымъ, къ волѣ, руководимой идеями. Такимъ образомъ, философія воли, которая

720

справедливо можетъ быть названа оплосооіею будущаго, истолковывается, какъ органическій плодъ предшествовавшаго развитія оплосооіи, какъ примиреніе противоположностей предшествовавшихъ оплосооскихъ стремленій и какъ ручательство за дальнъйшее существованіе оплосооіи. Далъе, опираясь на историческія аналогіи, многіе какъ изъ русскихъ, такъ и изъ западныхъ мыслителей ожидаютъ въ ближайшемъ будущемъ вступленія оилосооіи въ свободный и сознательный союзъ съ откровенною христіанскою истиною и обновленія ся этимъ животворнымъ началомъ<sup>1</sup>).

Итакъ, повторяю, еслибы мы взглянули на исторію философіи, вакъ на ен апологію, то намъ не пришлось бы раскаяваться: исторія философія помогла бы намь съ успёхомъ ототоять права этой науки на дальнъйшее существование. Но очевилно защита науки не можетъ быть консчною целью ея изученія: наука отстаивается не радп ся самой, а ради той истины, которую она должна намъ дать. Итакъ какъ изъ предыдущаго видно, что этой истины современная оплософія не содержить въ готовой формв, то ясно, что мы въ концъ концовъ все же должны снискать для себя своими усиліями свою философскую истину. Если же истина не существуеть въ готовой форма и если, сладовательно, мы не можемъ вступить во владение ею, какъ во владение готовымъ наслёдствомъ, завёщаннымъ намъ предками: то очевидно исторія философія, какъ наука, не есть такъ-сказать формально-юридическій вводъ во владёніе, а скорёе воспитаніе, приготовление къ самостоятельному приобрътению умствежняго богатства, къ самостоятельному философствованию. Говоря иначе, изученіе исторіи философіи имветь своею конечною цвлью опредъление истинныхъ условий нормальнаю философствования.

Я намъренно употребляю это неопредъленное слово "философствование". Разрабатывать рудники философіи для другихъ, выносить богатство философской мысли въ свъть это завидное двло немногихъ избранниковъ, которые въ своихъ совокупныхъ

<sup>4</sup>) Новицкій, Хомяковъ, Кирѣевскіе, В. Д. Кудрявцевъъ, М. А. Остроумовъ-Изъ западныхъ особенно слѣдуетъ упомянуть о Тейхмюллерѣ (Teichmüller), который высказываетъ тѣ же ожиданія въ своихъ какъ обще-философскихъ, такъ и религіозно-философскихъ сочиненіяхъ.

усилияхъ образуютъ такъ-сказать энлософский умъ эпохи, несуть предъ вёкомъ знамя онлософін и радують душу отврытіемъ новыхъ философскихъ тайнъ. Но философствовать иля себя можеть и долженъ всякій, вто ощутиль въ себе потребность сооредоточить всё свои знанія и придать своей жизни такую форму, чтобы всё его поступки были результатомъ его уб'яжденій. Собственное онлосооствование должно дать въ области теоретической единое мысленное начало, которое могло бы пересилить дробность отдельныхъ явленій знанія и свести яхъ въ единству; далве, оно должно произвести въ насъ то своеобразное практическое настроеніе, которое навъстно подъ именемъ философскаго и наконець оно должно удадить всё несогдасія между нашими традиціонными религіозными вёрованіями и нашею самостоятельною мыслью-должно между всеми верами указать единую разумную ввру. Каждый ноторически извъстный онлосооз более нии менве отчетливо ставниъ себв эти три главныхъ цван философствования. И если изучать образъ мыслей другаго въ собственномъ смыслё этихъ словъ значить становиться на точку зрвнія изучаемаго философа и, забывая о себв, отрвшаясь оть самого себя, такъ-сказать сливаться душею и мыслію съ нимъ; то ясно, что изучение истории философии, которое есть ничто нное, какъ рядъ подобныхъ становленій на точку зрънія другаго, должно быть самою лучшею школою для приготовленія нъ самостоятельному онлософствованію: эта швола въ состоянін предохранить нась оть тысячи ваблужденій и твих самымъ поставить на правый путь.

Прежде всего въ исторія онлосооія есть дисциплинерная школа для ума. Человѣкъ съ самыхъ первыхъ моментовъ своей жизни постоянно выдерживаетъ какъ бы натискъ со стороны внёшнихъ предметовъ. Отдёльныя впечатятнія и отрывочныя знанія твснятся въ душу нестройною толною и вторгаясь въ сознаніе грозятъ уничтокить свойственную ему ясность и чистоту, — какъ бы разрываютъ его на части. Когда же являются отдёльныя науки, неволя ума увеличивается — онъ окончательно порабощается. Каждая наука стремится завладёть умомъ человёка исключительно для своихъ собственныхъ цёлей. Человёкъ думаеть не о томъ, о чемъ хочетъ и чего желаетъ, къ чему стремится и въ чемъ имѣетъ потребность по внутреннёйшему своему существу,

722

а о томъ, что часто противъ его воли отвит напращивается на его внимание. Тогда въ лицъ философіи является освободительница ума отъ чуждой ему неволи. Опираясь на присущее разуму требованіе верховнаго единства, она вступаеть въ борьбу съ видимостію и дробности опытнаго знанія противопоставляеть единотво мыслимаго, какъ надежную точку опоры для всей теоретической жизни духа. Инстинктивный сначала, этоть принципъ раскрывается затвиз по всвиз началамъ разума, понимается какъ единое цвлое въ противоположность частямъ, какъ единое общее въ противоположность индивидуельному и какъ единое безусловное въ противоположность условному. "Вселенная есть единство и гармонія"-воть та форма, въ которой еще очень рано (въ оплософія Писагора) нашель свое художественное выраженіе великій принципъ единства. Съ твуъ поръ и до настоящаго времени этоть принципъ абсолютнаго верховнаго единства мощно противодъйствуеть одностороннимъ стреиденіямъ отазывныхъ наукъ признать въ качестве объединяющихъ началь бытія и энанія какіе нибудь отдельные и условные принципы. Пова частныя науки еще не моруть свести своихъ отдвльныхъ теоріей въ единству теорін всеобъемлющей, философія удовлетворяеть разумъ въ его законныхъ стремленіяхъ къ единству, обращая его взоръ въ началу абсолютному, и твиъ самымъ предохраняеть его оть увлеченій и крайностей. Такъ осторожные и заботливые воспитатели предупреждають вредь, который можеть проистечь изъ безпорядочной, шумной активности и докучливой любознательности датей, своевременно доставляя имъ правильное занятіе. Становясь при изученія исторіи оплософія послёдовательно въ тё разнообразныя положенія, въ воторыя поставлялись исторіею представители философствовавшаго человвчества, умъ привываеть относиться съ разборомъ и осторожностію даже въ твиъ явленіямъ, которыя повидиному не представляють ничего особеннаго, не говоря уже о положеніяхъ двйствительно затруднительныхъ. Чтобы не ходить далеко за примърами, укажу на очень распространенное въ настоящее время увлечение, эволюціонизмомъ. Многимъ знажется, что вопросъ о происхождения міра удовлетворительно разръшается, коль скоро признають теорію самообразованія вселенной въ бежонечное время. Между твмъ человъку, изучавшему исторію оплософія, хорошо извёстно, что это объясненіе есть не что иное, какъ возвращеніе къ давно уже пережитому оплософствующимъ духомъ объясненію. Въ самомъ дѣлѣ, эволюціонизмъ не изгоняетъ изъ своего объясненія міра начала безусловнаго, безконечнаю; но онъ довольствуется признаніемъ самыхъ низпихъ его опредѣленій (съ точки зрѣнія представленія). Для него абсолютное есть лишъ безконечное время (вѣчность), безконечное пространство. Между тѣмъ какъ религіозное и оилософствующее человѣчество уже давно владѣетъ болѣе совершенною формою пониманія абсолютнаго начала—понимаеть его не какъ временную или пространственную безконечность, но какъ безконечною полноту духовно-личныхъ свойствъ.

Но теоретически-созерцательною двятельностію никогда не исчерпывается жизнь онлософа. Онъ не есть только созерцатель-теоретивъ. хотя часто философамъ бросають въ лицо этотъ укоръ въ односторонности. Кто дъдаетъ своею жизненною цълью пстину, тоть не можеть быть только мечтателемь: тоть будеть стремиться къ проведенію истины въ жизнь собственную и въ жлзнь друщихъ. Разногласіе слова съ двломъ и лукавство въ отношеніяхъ къ другимъ чужды философу. Воть почему истин. ный философъ' есть не только отвлеченный мыслатель, но и цэльный, законченный, выдержанный, практическій характеръ. Чтобы поставить это утверждение внъ всякихъ споровъ, достаточно напомнить имена Сократа, Джіордано Бруно и благороднаго Спиновы. Вообще величіе, возвышенность настроенія и серьёзная послёдовательность суть постоянныя свойства философовъ. Много разнообразныхъ практическихъ вопросовъ предлагали философіи въ теченіе ся двухтысячелётняго существованія. У ней просили иногда и политической мудрости, и философскаго камня, который бы превращаль все въ золото, и хлеба, и даже иногда просто утвхи. Но все эти вопросы философія всегда болёе или менёе рёшительно отклоняла, какъ недостойныя ен вниманія. И когда она покидала свое уединеніе и тихое созердательное занятіе "отвлеченными" вопросами ради вопросовъ практическихъ, выводившихъ ес въ толич, на шумныя городскія площади, то она всегда являлась въ величавомъ образъ погруженнаго въ себя мудреца, который, какъ Діогенъ, днемъ и съ фонаремъ искалъ въ толив человъка, въ найденномъ внвш-

немъ чедовъкъ-его человъка енутренняю-человъчность. При изученіи исторіи философіи предъ нами пройдетъ рядъ такихъ оригинальныхъ и въ своей оригинальности величавыхъ образовъ, рядъ "героевъ истины", какъ называетъ философовъ Гегель. Знакомство съ этими "героями истины" должно имъть благотворное иліяніе на весь строй нашей практической жизни. И это достигается тъмъ легче, что существуетъ не только историческая передача знанія, но и "передача воли, —какъ выражается одинъ изъ новъйшихъ историковъ, —или иными словами, историческое сообщеніе настроеній", —философская традиція, игравная въ историческихъ судьбахъ человъчества громадную роль<sup>2</sup>). Влівніе этой традиціи настолько могущественно, что не испытать его ири изученіи исторіи философіи почти невозможно.

Есть и еще одно великое благо, которое можеть дать самостоятельное философствование, поставленное изучениемъ истории онлософія въ нормальныя условія. Это-устроеніе нашей религіозной жизни. Философія саблала въ этомъ отнощеніи многое. Она высвободила сознание древняго востока изъ-подъ страшной власти грубыхъ натуралистическихъ върованій, убивавшихъ всякую личную и сознательную жизнь; делье, она же и въ позднъйшія времена коснулась своею дерзновенною рукою, поколебала и доселё колеблеть папскую тіару и панскій трокъ, съ котораго въ слухъ всего западнаго міра раздается вивсто истины Божественной мизніе человаческое (не даронъ, по замачанію Гартмана, Вативань ничего такъ не боится кавъ оплософія!). Но для нась, поставленныхъ въ яныя условія религіозной жизни сравинтельно съ древнимъ востокомъ и современнымъ западомъ, это отрицательно-вритическое отношение философия въ наличнымъ сорнамъ религіозной жизни инветь лишь косвенное значеніе, и не его имъю я въ виду. Для насъ гораздо важние ся положительное значение въ религиозной жизни, состоящее въ томъ, что она даеть возможность перевести безотчетныя върованія въ сориу сознательно разумныхъ убъжденій. Одною изъ .общихъ лричниъ равличныхъ нестроеній въ религіозной жизни служило л досель служить то обстоятельство, что сознание мыслящее не можеть выразумъть, найти формы для визшенія всей полноты

\*) Dahring, Kritische Geschichte d. Philosophie, Leipzig, 1878, 8, 3-4.

725

того многосодержательнаго христіанскаго принципа, который въ силу традиціи живеть въ сознаніи практически-релизіозномъ. Воть почему одною изъ важнёйшихъ задачъ самостоятельнаго онлосооствованія должно быть устраненіе этого раздада въ сознаніи: исходя пзъ высшихъ христіанскихъ началъ, мыслитель долженъ водворить порядокъ и единство въ мыслихъ, освётить ихъ, расширить и образовать изъ нихъ истинное и цёльное міросозерцаніе, которое у людей образованныхъ конечно должно быть настолько же шире, глубже ѝ богаче содержаніемъ сравнительно съ міросозерцаніемъ простыхъ людей, насколько они превосходятъ этихъ послёднихъ по своимъ научнымъ познаніять. Торда прояснитея хвосъ неясныхъ думъ и колебаній, живое религіозное чувство освободится отъ влещей соънстической діалектики, и будетъ найденъ возврать къ религіозной истинъ.

Но чвиъ важиве это последнее значение въ нашей жизни самостоятельнаго философствованія, твиз бляже въ нему опасность переступить законныя границы. И онв двйствительно не разъ были переходимы. Вотъ почему прежде, чъмъ приступить къ самостоятельному ондосооствованию о предметахъ релягіозныхъ, весьма полезно историческимъ путемъ тщательно определить степень компетентности разума въ этой области. И мы увидимъ при изученія исторія оплософія, что разумъ лишь колеблеть зав'ясу, скрывающую оть нашихь взоровь верховную истину, но не можеть прицоднять ее совершенно: онь лишь приводить къ истина, но дать се человаку не въ силать. И когда ФИЛОСОФЪ ХОЧЕТЬ РВШИТЬ ВЫСШІЕ ВОПРОСЫ, ОПИРАНСЬ ИСКЛЮЧИтельно из свои собственныя силы, онъ создаеть начто такое, что хотя и удовлетворяеть иногда его самого, однаво своро становится предметоих разрушительной критики, обыкновенно въ такихъ случаяхъ преступающей должные границы и отрицающей не только то или другое частное решение этихъ вопросовъ, но и самую общую возможность ръшенія. Воть почему въ религіозной философія человічества запітиве, чіть во философія общей, борьба духа онносооскаго творчества и духа причний, отрицанія. Вопросы, которыми занимается религіозная философія, сляшкомъ важны, слишкомъ дороги для человъка, слишкомъ близки его сердцу, чтобы отнестись къ нимъ безучастливо. Отнестись въ нимъ только "тепло" нельзя: въ нимъ всегда относятся или

"холодно" или "горячо". А это неизбъжно ведетъ къ борьбѣ. И когда оилософія, какъ бы истощившись въ борьбѣ за верховную истину, воспоминаетъ (о чемъ она часто забываетъ), что ся существо состоить лишь въ стремленіи къ истинѣ ("любомудрія"), а не въ обладаніи ею, тогда вражда духа творчества и духа отрицанія смолкаетъ, и искушенный борьбою духовный слухъ становится воспріимчивѣе къ глагодамъ вѣчной Истины: разумъ отдается въ свободный плѣвъ вѣры.

Смыслъ и исходъ этой весьма поучительной въковой борьбы духа творчества и духа отрицанія върно схваченъ и выраженъ однимъ изъ нашихъ талантливыхъ поэтовъ (Полонскимъ) въ стихотвореніи "Передъ закрытой истиной". Въ храмъ Изиды ("закрытой истины") въ Мемфисъ входятъ одновременно поэтъ и философъ. Поэтъ возвратился скоро и въ востортъ произнесъ:

> «Она (нстина)—гармонія, сейть, сила, красота… Все сердцемъ понято: не имуть словь уста»…

Не то было съ философомъ. Онъ вошелъ храмъ въ увѣренности, что

Безсмертной истины холодения черты Лишь одному философу доступны;

но вышелъ изъ храма разочарованный, блёдный, сумрачно-унылый, съ презрительной улыбкой на устахъ, и обратясь къ жрецу, сидёвшему у вратъ храма, заявилъ:

> Подъ вашей тайною скрывается скелеть, Уничтожения всего символь нетлѣнный,— Пустая вѣшалка, подставка всей вселенной...

Съ этими словами философъ ушелъ, "потупивъ очи". Маститый жрецъ задумался... Въ безмолвіи онъ сидѣлъ до поздней ночи.

> Потомъ глаза закрылъ въ глубокомъ размышленьн И медленно, какъ бы въ пророческомъ томленьн, Бесѣдуя съ двумя духами говорилъ: — «Духъ творчества и ты—духъ темный разрушенья! Одно стремленье васъ когда-нибудь сроднитъ... Враждуйте, потому что истина молчитъ! Когда-жъ съ народами она заговоритъ, Міръ вашу старую вражду, какъ сонъ, забудетъ»...

Поэть-это творческій духъ челов'вчества, проявившійся въ великнять историческихть явленіяхть философіи. Мрачный философъ-это критикъ формалисть, скептикъ, отрицатель,-этототь хорошо знакомый человвчеству образь, который въ разныхъ одъяніяхъ не разъ явдялся на исторической аренъ "съ презрительной улыбной на устахъ". И поэтъ, и философъ-и духъ творчества, и духъ отрицанія-проникнуты однимъ стремленіемъ въ истинъ. Но между ними и разгорается борьба за истину, потому что они идуть въ ней раздичными путями: одинъ слишкомъ увёренъ въ способности человъка постигнуть истину собственными силами; другой, напротивъ, слишкомь сомнавается въ этихъ силахъ. Маститый стражъ храма, который былъ свиавтелемъ одного изъ ръзкихъ проявлений этой борьбы, не былъ смущенъ и ослъщенъ ею. Размысливъ объ этомъ явления спокойно, онъ примирился съ нимъ. Онъ понялъ, что путемъ борьбы за высшіе вопросы человъчество и каждый отдъльный человъкъ можеть придти къ сознательному и свободному воспріятію истины высшей, жизненной, приходящей въ человъку отъ Первовинов. ника всякой истины. Будемъ надвяться, что спокойное объективно-историческое отношение къ борьбъ духа философскаго творчества и духа отрицанія породить и въ нась, какъ въ томъ мудрець, ту созерцательную и воспріимчивую душевную тишину, среди которой для насъ будетъ болве внятенъ голосъ Верховной Истины, уже давно заговорившей съ народами.

А. Васденскій.



## СЛОВО

СКАЗАННОЕ ВЪ МОСКОВСКОМЪ 2-мъ КАДЕТСКОМЪ КОРПУСѣ ВЪ ПРАЗДНИКЪ ГЕОРГІЕВСКІЙ.

Господь нашъ Інсусъ Христосъ, пришедши на землю для спасенія человѣковъ, возвѣстилъ людямъ новое спасительное ученіе, которое должно было преобразовать жизнь человеческую, т.-е. уничтожить и искоренить что въ ней было преступнаго и порочнаго, облагородить что въ ней было динаго и грубаго, возвысить и освятить что въ ней было законнаго и естественнаго, исправить и улучшить что въ ней было слабо и неправильно. Это ученіе, проповёданное потомъ апостодами, навёки запечатлённое въ священныхъ внигахъ Новаго Завёта, охватило собою всв стороны человеческой жизни, коснулось всякой отресли двятельности человъческой. Нътъ званія, нътъ сословія, нътъ состоянія, о которомъ можно было бы сказать, что оно исключено изъ сферы вліянія Христова ученія. Люди всякаго рода двятельности могуть, если только захотять, находить въ Евангеліи потребное имъ въ ихъ двятельности наставленіе, видъть при свътв его, что въ ихъ двятельности есть высшаго, достойнаго и что опаснаго или недостойнаго.

Нынвшній нашь праздникь есть по преямуществу праздникь людей, посвятившихь себя военной службв. Домъ этоть служить мъстомъ воспитанія юношей, приготовляющихся къ военной службъ. И то и другое располагаеть и побуждаеть насъ воспользо-

47

ваться настоящимъ случаемъ, чтобы при свътъ христіанскаго ученія разсмотръть, какія качества всего болье приличествують христіанину воину, какими качествами долженъ украшаться онъ.

Уже на самыхъ первыхъ страницахъ Евангельской исторія мы находимъ ученіе о нёкоторыхъ обязанностяхъ воиновъ. Въ числъ людей, приходившихъ въ пустыню въ Іоанну Крестителю, были рямскіе вонны. Ихъ сердца коснулся голосъ призывавшій къ поваянію п возбудиль въ нихъ желаніе получить наставленіе на счеть того, что нужно имъ для полученія спасенія. Что же отвѣчаль имъ Іоаннъ? Онъ не говориль имъ, что для этого нужно оставить военную службу, что она несовитстима съ исправленіемъ сердца. Нівть, онъ не отвергаль необходимости и важности военной службы, но предостерегаль своихъ слушателей отъ твхъ недостойныхъ двлъ, къ которымъ скорве всего можеть располагать она сама по себъ, безъ высшаго руководства. И свазалъ имъ: никого не обижайте, не клевещите и довольствуйтесь своимъ жалованьемъ. Военная служба не должна давать человъку права элоупотреблять своимъ положениемъ, не оправдываеть насилій вооруженнаго человёка надъ не вооруженнымъ. Таковъ смыслъ ученія Іоанна объ обязанностяхъ воина. Умёнье владать собою, уманье сдерживать овоя поотупки, сдерживать овой языкъ, сдерживать свое строптивное сердце, -- вотъ что первве всего нужно вошну. Никого не обыжайте, не влевещите, довольствуйтесь своимъ жылованьемъ.

Наставленіе Іоанна конечно поучительно для всяваго состоящаго на военной службё, но болёе всего оно примёнимо къ людямъ, занимающимъ низшее положеніе въ этой службё, ибо грубость поступковъ, невоздержанность на языкё, завистливость иъ высшимъ, скорёе всего можетъ быть свойственна людямъ, ненаходившимся подъ облагороживающими вліяніями варочитаго воспитанія.

Но въ Евангеліи среди повъствованій о дълахъ и чудесахъ самаго Господа I. Христа мы встръчаемъ очень поучительный образъ человъка, занимающаго нъкоторое начальственное положеніе въ военной службъ (Лк. VII). Всъмъ вамъ конечно извъстенъ этотъ Евангельскій случай, но для лучшаго уразумънія его и напомню вамъ еще разъ... Что мы видимъ изъ этого повъствованія? Видимъ прежде всего нъжную, участливую попечитель-

ность начальника о своемъ подчиненномъ. Какъ родной отецъ о сынё, заботится онъ о своемъ больномъ слугв, принимаеть всв мвры въ его выздоровленію и самую лучшую изъ этихъ , мъръ-помощь Господа. Вотъ одна примърная черта его характера. Но не она одна украшаеть его. Членъ великой армія, гордой своими завоеваніями, съ презр'вніемъ смотрівшей на побъжденные народы, занимавшій въ этой арміи не послъднее мъсто. онъ чуждь и мальйшей твни пустаго тщеславія, мелочнаго самолюбія. "Господи, говорить онъ, я недостоннъ, чтобы ты вошель подъ вровъ мой: потому и себя семого не почелъ я достойнымъ арійтикъ Тебъ." Предъ божественнымъ Учителемъ и Утвшителемъ всвхъ сворбящихъ онъ забываеть о внёшнихъ, мірскихъ преимуществахъ своего званія и смиренно исповедуеть свое недостоинство. Воть другая назидательная черта его характера. Но и это еще не все. Онъ помнить и охраняеть строгость военной службы, держить въ строгомъ повиновении подвластныхъ ему воиновъ и себъ самому не позволяеть отступать отъ строгихъ требованій военнаго подчиненія. Ибо я и подвластный человъкъ, но, имън у себя въ подчинение воиновъ, говорю одному: пойди и идеть; и другому: прійди, и приходить; и слугь моену: слызяй-то, и деласть. Но эта строгость и безусловность военныхъ служебныхъ отношеній служить только образомъ и примъромъ нёвотораго другаго подчиненія, подчиненія предъ нъвоторою другою властію и силою, предъ которою все обязуется подчиненіемъ: но сважи слово и выздоровъеть слуга мой. Воть новая почтенная черта его характера, состоящая въ способности соединять умвиье повелввать и приназывать кому сладуеть съ умвньемъ повановаться и подчиняться ному подобаеть. Совокупность этихъ черть обнаруживаеть въ сотникъ то, что служна основою ихъ, что было ворнемъ, наъ котораго онъ росли,-его глубокую искреннюю, нелицемърную въру, достойную великой похвалы. Таковую великую похвалу онъ и удостонися услышать Тоть ого. въ устахъ котораго и самая малейшая похвала, липь бы только похвала, не можетъ быть сравнима на съ чънъ въ міра. Въру этого сотника Господь поставных въ примъръ всвиъ окружавшимъ его: услышавъ сіе Інсусъ, обративнись, сизваль наущему за Нимъ народу: "сказываю вамъ, что и въ Израилъ не нашелъ И такой веры. "-Такимъ образомъ это повествование о свангель-47\*

731

<u>.</u>

скомъ сотникѣ указываетъ на следующія качества, какъ на потребныя всякому носящему званіе сходное съ его званіемъ: участливость къ положенію подчиненныхъ, благородную скромность, строгое пониманіе и охраненіе своихъ обязанностей, искреннюю религіозность, которая должна быть душею всей его двятельности.

Въ внигв Двний св. впостоловъ мы находимъ поучительное повъствование объ одномъ мужъ, состоявшемъ тоже на военной службъ и тоже занимавшемъ въ этой службъ начальственное положение. Онъ былъ язычникъъ, но въ немъ было много такого, что делаеть его примеромъ для христіанскаго вонна. Воть что читаемъ объ немъ въ этой священной книгъ. Въ Кесаріи былъ нэкоторый мужъ, именамъ Корнилій, сотникъ изъ полка, называемаго италійскимъ, благочестивый и боящійся Бога со всямъ домомъ своимъ, творившій много мидостыни народу и всегда молившійся Богу. Онъ въ виденіи ясно видель ангела Божія, который вошель въ нему и сказаль ему: Корнилій, молитвы твои и милостыни твои пришли на память предъ Богомъ. Итакъ призови Симона называемаго Петромъ; онъ скажетъ тебъ слова, которыми спасешься ты в весь домъ твоя... Когда Петръ входилъ: Корнилій встрътилъ его и поклонидся, падши къ ногамъ его.-Остановимъ вниманіе на внъшнемъ положеніи Корнилія. Онъ былъ сотникомъ, занималъ начальственное положение въ одномъ изъ первыхъ полковъ. Служба въ такихъ полкахъ предподагаеть обладание хорошими средствами. И по всему видно, что Корнилій быль человевкь богатый. При такихь условіяхь жизни онъ имвлъ полную возможность вести жизнь разсвянную, отдаться свэтскимъ удовольствіямъ, тратить и проживать средства жизни среди шумныхъ развлечений. Такъ можетъ-бытъ п жили его однополчане. Но не такъ жилъ Корнилій. Свои богатыя средства жизни онъ употребляль не на то, чтобы покупать ими роскошныя наслажденія, а на милостыни; онъ творилъ много милостыни народу. Отъ разстянной, сустной жизни его опасало серьезное благочестивое и богобоязненное настроеніе духа, которое не дозволяеть людямъ подобнаго склада и подобнаго закала смотръть на жизнь какъ въчную игрушку. Свободное отъ служебныхъ занятій время, которое другіе могли коротать и убивать въ удовольствіяхъ, онъ проводнав въ молитвахъ къ

732

Богу. Таковъ былъ Корнилій съ своей внутренней стороны. Такими качествами души онъ заслужилъ милость и благоволеніе Божіе. Господь вознаграждаеть его тёмъ, что самъ устрояетъ спасеніе его и всего его семейства. Послужить орудіемъ этого спасенія Корнилія Госнодь предназначаетъ ап. Петру. Но тутъ обнаружилась еще новая драгоцённая черта въ Корниліи. Смиревный рыбакъ, безвёстный по общественному положенію человъкъ привётствуется Коринліемъ какъ самый высокій и почетный гость: Корнилій встрётилъ его и поклонился падши къ ногамъ его.

Соберемъ теперь въ одно все указанныя черты христіанскаго вояна. На основанія указанныхъ случаевъ изъ свангольской исторія можно кажется соотавить савлующую постепенность въ его духовномъ развития. Іовниъ Креститель указываеть первую и инашую ступень этого развиния. Воннъ долженъ быть воздержнымъ въ своихъ дёлахъ и своихъ словакъ; долненъ остерегаться нобаврородныхъ дъйствій и неблагородныхъ ръчей; и этимъ охранять достоянотво своего званія въ глазахъ другихъ званій и состояний обществе, иля которыхъ оно должно служить примвромъ благородства въ двлахъ и благородства въ словахъ. Это обяванность каждаго даже простаго вонна. Насколько высщую ступень указываеть примъръ свангельскаго сотника. Не простой роннь, а занимающій хотя пікоторое начальственное цоложение, является во-первыхъ участливымъ, заботливымъ о поделаютныхъ ему. Во вторыхъ требуя отъ другикъ строгаго и точкаго исполнения ихъ обязанностей, онъ самъ повазываеть собою примарь во всемь этомь. И въ третьихъ, руководащимъ начеловъ всвхъ действій человека въ подобномъ положенія должие служить глубокан въра; эта въра долена служить душею всего, что делаеть воннь въ звания подобноиз званию сотника. Наконець прамъръ Коринція сотника показываеть высшую ступень, до воторой можеть достигать воинь. Обязанности военной службы не отвлекають его оть высшихъ христіансьихъ обязанностей -- постоянной молитем и дель медосердія. Исполненіемъ этихъ обязанностей воннъ превлекаеть особую милость Вожію. себъ и всему своему семейству. Богь промышанеть о немь нвито высшее и особенное, чрезъ ангеловъ и служителей церкви устрояеть въчное спасеніе его.

Остается намъ теперь посмотрёть, какъ все это применить къ себъ. Вы только приготовляетесь къ военной службъ, но можете уже и теперь осуществляеть начества, которыя по евангельскому ученію приличествують воину. То, чего требоваль Іоанна отъ воиновъ, это и сейчась вы можете двисть. Сильный не обижай слабаго и немогущаго защищаться. Пусть всякая обида, воякое насиле надъ слабынъ и беззащитнымъ считается у васъ двломъ неблагороднымъ и недостойнымъ и непреличнымъ даже тому, кто только готовится въ военной службв. Точно также не позволяйте себъ взводить другъ на друга напраслины. Не обяжайте; не клевещите. Далве: но примвру овангельского сотника старайтесь быть внимательными и заботливыми въ темъ, кто нуждается въ этомъ. Теперь вы еще не имвете никого въ въ подчинение себъ, но придетъ вреня и у васъ будутъ нодъ властво воины. Пріученные съ малыхъ лёть быть заботливыми о другихъ вы тогда въ своемъ сердце найдете способность нъ наяной заботливости о подвластныхъ вамъ воинахъ. А это иного значить. Въ пору нужды о каждомъ такомъ нев весь будеть сназано какъ о сотникв: Господн, онъ стоить того, чтобы ты сказаль ему мылость. Да будеть этоть сотникъ для васъ примъромъ и въ другомъ отвошения. Онъ умъетъ повелъвать, но унветь быть послушнымъ, Но послушание не даетоя сраву. Кто не пріучні себя въ послушанію съ нажих леть, тоть не въ состояния будеть повазать его, когда потребуется. Да и кань можно будеть требовать отъ другихъ того, чего не можетъ показать самъ? Наконець, примъръ сотника Корнили да вресумляеть вась на счеть того, куда двать вонну избытокъ премени, который можеть оставаться оть службы, в также куда двать избытовъ средствъ, если такой онажется. Нередко всенная молодежь съ каком-то сумасшедшею расточниельностию бросаеть на пустыя забавы средотва трудомы тянелымы и упорнымы нежитын и даже не ими самини, а имь родителями. Грешно такъ делеть. Принарь добраго Корнных поназываеть, какое благородное унотребленіе можеть сділать военный человікь начь тахъ сбереженій, канія у него образовались. Часто также бываєть, что таже военная молодежь убиваеть все свое время средя шумныхъ развлеченій, втяливаясь въ жизнь резовянную, прездную,

• 734

бросаясь въ разныя стороны оть преслѣдующей скуки. Примѣръ серьезнаго Корнилія показываеть, какое плодотворное, боголюбезное употребленіе можеть сдѣлать человѣкъ благочестивый на военной службѣ.

Да поможеть же Господь Богь всямъ вамъ не только запомнить эти примёры, но по возможности и примёнять ихъ въ своей жизни.

Свящ. М. Воздвиженсий.

# НОВЪЙШАЯ ТЕОРІЯ ОТКРОВЕНІЯ \*.

Мы переходимъ въ Отвровенію Новаго Завъта, чтобы прослёдить дальнёйшее развитіе или, вёрнёе сказать, путаницу въ Полейдереровой теоріи Откровенія <sup>1</sup>). Что касается самой личности Богочеловъка, то касательно этого предмета нашъ философъ не высказывается прямо и непосредственно въ своей "Философіи религіи." Однако мы не можемъ пройти совершеннымъ молчаніемъ твхъ более или менее восвенныхъ выраженій, воторыя по временамъ все-таки освъщають для насъ положеніе, занимаемое Полейдереромъ относительно этого основнаго догмата христіанства. Оказывается, что нашъ оплософъ совершенно отвергаеть божество Христа и усматриваеть въ немъ только человъка, хотя бы то даже совершеннъйшаго, поистинъ идеальнаго человъка. Інсусъ Христосъ по взгляду Полейдерера тъмъ только и возвышался надъ остальною массой человъческой, что Онъ первый выразиль идею Бона-Отца во всей ея силь и значении. "Что Інсусъ, такъ разсуждаетъ Полейдереръ,-ту идею Бола-Отиа, которую намѣчали и другіе раньше его, но обыкновенно только при случат и символически, и притомъ большею частію со стороны отношеній Іеговы въ народу израильскому, переживаль въ своема личномь воспріятіи, какь центральную истину и

<sup>\*</sup> Си. Октябр. кн. «Прав. Обозр.» за текущій годъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. Dr. Otto Pfleiderer, Genetisch-Speculative Religions-Phieosophie. Zweite Auflage. Berlin. 1884 r. 412 H gas.

только во свётё этой идеи понималь мірь и назначеніе человъка вообще и въ частности своеобразно понималъ свою собственную жизненную задачу: воть въ чемъ безъ сомниния состояль тоть новый фанть, который подобно свиени горчичному таниъ въ своей совровенности зерно цвлаго новаго религіознаго міда" <sup>8</sup>). Въ другомъ мъстъ онъ нъсколько опредъленнъе и яснъе высказывается на счеть этого предмета: "Понятія: Сынъ Божій я Сынъ человъческій, — въ которыхъ отпечатлълось религіозное содержание личности Інсуса, по своей существенной взаимо-зависимости могуть быть цонимаемы въ смыслъ двоякой точви зрвнія для одной и той же редигіозной иден". Понятіе Сына Божія, --- продолжаеть аргументировать профессоръ Педейдереръ, завлючаеть въ себв: "1) искреннее дружество ("Vertrautheit") съ Богомъ, во взаниномъ общения отеческой и сыновной ("Кіпdlichen"), дающей и воспринимающей любви, которая осуществдяется въ молитренномъ обращения, довърія и послущания Богу; 2) богоподобную цюбовь въ людямъ, воторая осуществляется въ видъ дающей и всепрощающей дъятельности Спасителя; 3) богосообразное положение относительно свъта, нравственную свободу въ отношения въ мірскимъ формамъ и правидамъ жизни равно какъ въ отношени мірскихъ благъ и несчастій." Понятіе Сына человъческаю въ примвнени къ личности Інсуса имветъ двоякое значение: 1) "что Онъ (т.-е. І. Христосъ) есть первообразный человька, или тоть, въ которомъ божественное назначеніе и дарованная способность человака быть подобіемъ ц наперсниковъ Божіниъ и властелиномъ міра осуществилось первоначальнымъ и образцовымъ способомъ; а также 2) что Онъ быль истинный человъкъ, который совершенно подобно всёмъ, своимъ братьямъ былъ подчиненъ свойственной природъ человъка и земныхъ созданій ограниченности и условіямъ жизни во всёхъ отношеніяхъ, слёдовательно также и закону зарожденія и возрастанія, искущаемости, борьбы, послушливости и полноть страданій". Въ конць концовъ Полейдереръ изволить "Богосыновство" Інсуса соверщенно уничтожить и стущевать въ его. "человъкосыновствъ". "Только въ томъ и другомъ виъств, говорить онъ, --- въ истинно----идеальной и истинно----натуральной че-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. назван. выше сочин., S. 187.

довѣчностя, заключается то "совершенство" человѣческаго существа, которое въ одно и то же время составляетъ и Его достоинство, какъ Сына Вожія" <sup>а</sup>).

Такое пониманіе христіанства п его божественнаго основателя естественно должно было сильно повліять и на весь процессь разсужденій Полейдерера касательно новозавѣтнаго откровенія. И такимъ образомъ, мы едва ли должны еще сколько-нибудь удивляться тому, что Полейдереръ при раскрытіи своей теорія Откровенія на личность Спасителя и на принесенное имъ въ мірѣ Откровенія, какъ на таковыя, едва-едва только оглядывается, въ качествѣ же представителей и основателей новозавѣтнаго Откровенія онъ выводитъ предъ нами преимущественно св. апостола Павла и св. апостола в евангелиста Іоанна Богослова.

Что же это за выразители христіанскаго вбросознанія? А воть послушайте, читатель: Откровеніе, которынь такъ славится (почему ужь не "хвастается"?) апостоль Павель,-такъ поучаеть насъ господниъ профессоръ, отнюдь не было даннымъ ему извиъ сообщеніемъ какихъ-либо готовыхъ правилъ въроученія, оно было тёмъ потрясающимъ событіемъ въ его душевной жизни, которое было подготовлено тяжелой борьбой въ его совъсти, было достигнуто посредствомъ акта его собственной воли, посредствомъ его послушливой, покорной преданности распятому Мессін Інсусу, и которое, вплетаясь во всё силлогизны его мышленія, во всв акты его двятельности, навсегда впослёдствіи оставалось основной задачей его жазни, для выполнения которой ему нужно было безпрерывно работать всёми своеми духовными и физическими силами, бороться, заботиться, страдать. Все такъназываемое откровение этого апостола сложилось и выросло изъ суммы всвхъ тройственныхъ условій его жизни, какъ челов'яка, какъ индивидуума и какъ сына своего времени. И Полейдереръ находить даже въ посланіяхъ апостола Павла повсюду "язвы" происходившей въ немъ борьбы между ученикомъ фарисейскимъ и ученикомъ Христовымъ, между върующимъ іздеемъ и апостолонъ язычниковъ, я притокъ "отнюдь не въ центральныхъ только

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dr. Otto Pfleiderer, Grandriss der christl. Glaubens-und Sittenlehre. Dritte Aaflage. Berliu 1886. S. 150.

пуньтахъ его ученія и не въ выросшей отсюда церковной догматикъ". И при всемъ этомъ нашъ хипроумный профессоръ однако находить для себя возможнымъ и логичнымъ внушать, что апостоль въ проповёдуемомъ имъ учения усматривалъ "силу Божію во спасеніе всёхъ вёрующихъ", и въ поясненіе этого оакта привлекаетъ на судъ "овидътельство Св. Духа." Но очевидно, что "Святый Духъ" въ устахъ человёка, который отрицасть божество Христа, а слёдовательно и тайну Святыя Тронцы, совершенно утратиль свое настоящее значение. Полей. дереръ даже насколько разъ приводнть это выражение въ кавычнахъ, конечно съ твиъ, чтобы не могло явиться уже ни малъйшаго подозрвнія, будто онъ самъ соединяеть съ этимъ выраженіень тоть снысль, какой обыкновенно съ нимъ соединяють другіє христіане. И темъ не менее такой его взглядъ ничуть не препятствусть ему именно посредствомъ этого выраженія раскрывать и выяснять богооткровенное вёросознаніе апостола, само собою разумвется въ смысла своей собственной дарвинистически-регельянской теорія развитія.

Слова, въ которыхъ Пелейдереръ выражается касательно понятія "Св. Духа," по в'яющему отъ нихъ богохудьству конечно слишномъ характеристичны, чтобы ихъ можно было пройти полныжь молчаніень. Онь пишеть: "Въ этомъ понятія "Святаго Духа", ставшаго для насъ собственнымъ, мостоянно возбуждаюшаго наше сордце и поставляющаго насъ въ теснейшее общеніе съ Богомъ и Христомъ, Павелъ далъ христіанскому представленію объ откровеніи своеобразный, глубокомысленный отпечатокъ: въ втомъ понятіп "овидетельства Святаго Духа въ нашемъ сердцъ не только заключается для религіознаго сознанія архимедова точка уверенности во спасенія, но именно въ немъ лежитъ также и способное въ богатому развитию зерно спекулятивной теоріи Откровенія, соединяющей историческія противуположности въ высшемъ синтезъ.". Такъ учить насъ умный проссоръ. Заслуга богооткровеннаго въросознанія апостола язычниковъ состоить вовсе не въ томъ, въ чемъ мы съ вами, читатель, досель се видели, не въ приведения апостоломъ целыхъ тысячъ заблудшихъ созданій ко спасенію во Христь, но лишь въ томъ, что его въросознаніе уже скрывало въ себъ "снособность въ богатому развитію зерна гегельянскаго высшаго

739

синтеза"! Одно это сознаніе Полейдерера бросаеть на всю его теорію Откровенія гораздо боле света, чемъ цельня страницы извилистыхъ оразъ, путемъ которыхъ онъ усиливается избежать всякой пурающей его мысли о сверхъестественности Откровенія.

Покончивъ столь блистательно съ апостоломъ Павломъ, про-Фессоръ Полейдереръ, какъ мастеръ своего дъла, тотчасъ принимается за евангелиста Іоанна Богосдова, и съ свойственной ему проницательностію усматриваеть въ его Евангелія еще больше близкаго родства съ новъйшими онлосооскими иделми нъмециихъ профессоровъ въ родъ Полейдерера. Ксля вы, читатель, этого не можете взять себе въ толкъ, такъ это не двласть чести вашей проницательности: въдь ларчикъ-то просто стирывается. Именно въ Евангелін Іоанна Духъ Святой, валь намъстникъ вознесшагося Христа, изображаетъ собой ничто иное, какъ совершившееся чрезъ историческое явление постоянное присутствіе открывающагося божественнаго Слова (Логоса) въ хрнстіанскомъ обществѣ или церкви, того самаго Догоса, который уже съ самаго первоначала, въ качествъ творческаго принципа быль свъточень людей и въ дохристівнокой поторіи служнять началомъ всякаго религіознаго познанія, во Христь же Інсусь достигь полнаю отвровения. Но, добавляеть спохватившись проболтавшійся профессоръ, это откровеніе на въ отдъльной личности Інсуса, ни въ ученія, Имъ лично сообщенномъ свонмъ ближайшимъ ученцвамъ, не было исчертано и задерщено окончательно, а напротивъ продолжалось дальше и дальше и путемъ постояннаго, никогда не останавливающагось и никогда не прекращающагося прогресса приводило общество ко воякой истина: важная (такъ гладить себя по годовкъ за сдъданное сейчасъ открытіе самодовольный профессоръ), уже довольно близно матящая на современное понятіе "развитія", мысль духовнаго Евангелія, въ идеальномъ пониманія вотораго христіанство такъ умно и счастливо соединило свободу редигіовнаго самосознанія съ историчностію Отвровенія". Посл'в такого отврытія мы не находимъ ничего страннаго въ томъ, что и съ протеотантской стороны какъ-то уже было замъчено, что эквегсаноъ вовсе не принадлежить въ числу сильныхъ, сторонъ Полейдерера. И въ самомъ двла, кого не изумить и не овадачить это продаливае-

740

мое Полейдереромъ вопющее насиліе въ объясненія Евангелія оть Іоанна, гдъ личность Богочеловъка и данное чрезъ Него людямъ отвровеніе очерчены для насъ съ такою же величайшею ясностію, какъ и высотою?! Въ частности, какъ намъ кажется, превышаетъ всякую мъру мыслимаго произвола то, когда Полейдереръ старается и желаетъ извлечъ изъ Евангелія Іоаннова постоянное пропрессивное продолженіе Откровенія посли Христа и апостоловъ, —изъ того самого Евангелія, которое о дъйствія Святаго Духа и проч. приводитъ выразительныя, ясныя и недопускающія никакого превратнаго пониманія слова І. Христа: "Утышитель же, Духъ Святый, котораго пошлетъ Отецъ во имя Мое, научитъ васъ всему, и напомнитъ вамъ все, что Я говорилъ вамъ." (Іоан, 14, 26). Значитъ, въ угоду теоріи развитія нужно все гнуть и насиловать, даже Евангеліе?!.

Но теперь спросимъ, какъ же на самомъ дълв происходило это поставленное намъ на видъ; развитіе Откровенія послъ I. Христа? Въ теченіе первыхъ пятнадцати вѣковъ христіанства оно, какъ сознается самъ Полейдереръ, не наступало; но онъ слишкомъ далекъ оть того, чтобы по поводу этого обстоятельства сколько-нибудь усумниться въ совершенной върности своей теорія. Нэкоторое, хотя въ сущности ничтожное удовлетвореніе онъ находитъ для своей теоріи въ нъсколькихъ выраженіяхъ у отцовъ церкви, которыя будто бы указывають на взаимную связь познанія христіанскаго съ общечеловъческимъ. Болъе подходятъ подъ его вкусъ извъстныя слова Викентія Лиринскаго, выражающія мысль о прогрессирующемъ и возрастающемъ въ церквн уразумении содержания веры. Съ точки зрения влюбленнаго во всякое развитіе профессора Викентіево понятіе церковной традиціи во всякомъ случав заслуживаеть предпочтенія предъ мертвымъ библейскимъ принципомъ, который по самому существу своему исключаеть всякую подвижность и жизнь. "Но конечно, не безъ сожальнія продолжаеть затвиъ Полейдереръ,-эта поступательность" еще слишкомъ далека отъ "развитія" въ собственномъ смыслё, такъ какъ состоить непременно только въ расширенія уже существующаго посредствомъ новыхъ ученій, а не въ измёненіи этого существующаго; здёсь не достаеть необходимо мыслимаго въ "развитіи" момента инобытія (!), уничтоженія (!) по частямъ стараго посредствомъ новаго."

Когда же, спрашивается, наступных этоть фазись замёны стараго новымъ, и вто былъ совершителемъ этой перемъны?---Конечно такой важный перевороть кому же можеть быть по плечу, какъ не нъмцу? По сему поводу Лютеръ возводится въ чинъ "героя" (почему бы ужь не въ "рыцаря"? для нъмца оно какъ-то сподручние было бы...). Этоть герой безъ сомнина имъть себъ на умъ "уничтоженіе стараго посредствомъ новаго", п для этого, какъ теперь открываеть по секрету неугомонный Полейдереръ, онъ выступнать со знаменемъ той "свободы самовдохновляющагося, религіознаго генія", съ какою онъ обсуждаль духомъ букву Писанія. Но туть случилось опять несчастіе, вызывающее въ чувствительномъ профессоръ плачевную жалобу на потомство, недостойное своихъ великихъ предковъ. А именно, очень скоро протестантское богословіе, притиснутое въ ствив въ двоявой борьбв противъ Рима и противъ мечтательныхъ сектъ, при всемъ своемъ рыцарскомъ задортя потеряло знамя вышеупомянутой "свободы", и въ смиренномъ сознани необходимости бакой-нибудь прочной внышней опоры, путемъ последовательнаго проведенія чисто внёшняго, крайне механическаго понятія вдохновенія дошло до боготворенія буквы Писанія.

Крайнія теоріи такого сорта, какими показала ихъ намъ исторія протестантизма, безъ сомнанія могуть въ накоторой мара оправдывать такую жалобу: но та буря, съ какою Полейдереръ накидывается на всякое закръщеніе, неизивняемость, абсолютность истины безъ сомнънія заслуживаеть еще большего со. жаленія. Здесь мы стоимъ уже при другой врайности, воторая несравненно опаскъе первой. Воззръніе Подейдерера касательно подлежащаго вопроса, которое составляеть зерно всей его теоріп, имветь свою исходную высшую точку въ томъ роковомъ положения, по которому единственную цвиность и важность имветъ лишь относительная истина. Есть, какъ извъстно, цълая школа, утверждающая, что истинио только то, что соотвётствуетъ степени образованія и пониманія каждаго последующаго покольнія; съ ростоиъ и накопленіемъ знаній время отъ времени п мало-помалу перемъняется и истина. И именно съмый моменть этой перемъны, янобыванія, по частямъ совершающаяся замъна стараго новымъ составляеть самую сущность истины, воторая по природъ своей можеть быть мыслима не иначе какъ въ видъ

поступатель наго, прогрессивнаго двяженія. Причину этого крайняго пониманія нужно искать въ сляшкомъ одностороннемъ приложеніи принципа развитія во всей области истины. Это приложеніе заходить такъ делеко, что нарушается правильная устойчивость даже того понятія истины, которое выражаеть согласіе между познаніемъ и предметомъ познанія. Ибо согласно этому понятію, хотя согласіе познанія съ предметомъ познаваемымъ, слёдовательно субъективная истина можеть возрастать и совершенствоваться, но то, что сегодня истинно, завтра не можеть быть ложно, и наобороть, что сегодня ложно, то завтра не можеть быть пстинно. Всякая перемёна, "инобываніе" такого рода несовмёстимо съ понятіемъ истины.

Безъ сомявнія тоже самое бываеть и тогда, когда двло идеть о цвломъ составъ истинъ, о развитіи и прогрессв. Чисто натуральное познание человачества постоянно растеть и накопляется, по мёрё того какъ открываются новыя истины, а также истины, добытыя познаніемъ раньше, глубже проникаются сознаніемъ, точные разсматриваются въ ихъ отношенияхъ къ другимъ истинамъ. Подобнымъ образомъ и богооткровенныя истины также допускають болье и болье глубовое проникновение въ ихъ содержаніе п въ пхъ отношеніе къ другимъ истинамъ, будь то естественнаго или сверхъестественаго порядка. Вотъ въ чемъ заключается здоровое зерно, которое лежить въ основании разсматриваемаго нами понимания. Но этимъ не хотять довольствоваться модные оплосооы въ родъ Полейдерера. Именно уничтоженіе твхъ знаній, которыя прежде имвли силу истины, составляеть, какъ мы уже раньше слышали, главный моменть въ упомянутой теоріи развитія. По этому ученію, истина по самому существу своему изивнчива, непостоянна, она всегда имветь только относительную ценность и эначение, именно относительно того періода, воторому она принадлежить. Какъ всв болве ранніе періоды развитія теперь кажутся намъ опровергнутой, побъжденной точной зрвнія, такъ точко и періодъ развитія, въ который мы живемъ, со временемъ пройдетъ и закончится. И мы не пивемъ ръшительно никакой гарантіи за то, что имъющее для насъ сплу непререкаемой истины не будетъ признано за ложь позднъйшими поколъніями.

Къ чему можетъ повести подобное ученіе, если только его строго и послъдовательно провести въ наукъ, объ этомъ едвали нужно болве подробно распространяться. Ясно какъ день божій то, что вся область истины необходимо должна задрожать и обрушпться, если ужъ даже яснъйшія истины нашего разума и завъренныя авторитетомъ Божества истины Откровенія могуть предъявлять свои права лишь только на относительную цённость. Теорія, признающая существованіе лишь относительной истины, равносильна банкротству разума въ объяснении человъческаго познанія, равносильна отрицанію истины вообще, есть Pyrrhonismus redivivus, хотя и въ переодътомъ видъ. Подъ владычествомъ такой теоріи всякое уваженіе въ пстинъ должно совершенно псчезнуть, а о добросовъстномъ, научномъ изслъдовани истины не можеть быть и рвчи. Свою высокую неприкосновенность она теперь теряеть, и такимъ образомъ становится игрушкой склонностей и расположений духа, прихотей и страстей: царственная дщерь унижается до значенія служанки. Кому при такомъ взглядѣ на истину можно запретить проповѣдывать міру, въ качествъ святой истины, самый нельцый бредъ больнаго мозга? Какъ далеко расширяются эти границы на самомъ дълъ, это извѣстно всякому, кто хотя немного зазиралъ въ филосо фскую литературу настоящаго времени. Каждый старается превзойти всвхъ другихъ смелостью теорій, гипотезъ и системъ-чемъ новве и неслыханиве, твмъ лучше! Истина вынуждается извѣщать публику о своемъ прогрессв твмъ, что она постоянно переиначивается и замѣняетъ старое новымъ! Еще древній Горацій, какъ извёстно, думалъ, что

> «Pictoribus atque poetis Quidlibet audendi semper fuit acqua potestas».

Но теперь стало иначе. Теперь уже не одни только художники. нёть, теперь даже и мыслители пользуются привилегіей "говорить что вздумается".

На дальнъйшую полемику Полейдерера противъ "обоготворенія буквы писанія", какъ онъ выражается, мы можемъ здёсь не обращать вниманія. Боговдохновенность во всякой формъ служитъ и останется для него спицей въ глазу, и потому онъ не пропускаетъ ни одного случая направлять противъ нея новыя напа-

744

денія. Болъе заслуживаеть нашего вниманія то положеніе, какое занимаеть Полейдерерь въ отношенія къ появившемуся съ 18го въка раціонализму, потому что именно благодаря этому положенію нашь оплосоот религія можно-оказать подвель главные птоги овоей теорія Откровенія.

Полейдероръ не желаетъ видать въ раціонализма новаго времени какое-нибудь отдёльное, частное явленіе въ исторіи умственной жизни человъчества. Онъ увъряетъ насъ, что въ вопросв о сущности и истинности Откровения всегда, во всв времена выступали другь противъ друга две направления съ такою разкою противоположностію и съ такою живучестью, воторыя ясно свидетельствовели, что каждое изъ нихъ имело за себя извёстную долю истины. Эти направленія---а parte роtiori-могуть называть върующимъ и разумнымъ, наи совреиеннымя именами различныхъ партій-супранатуралистическимъ н раціоналистическила: сущность діля не въ наяванін. Стремленіє Полейдерера очевидно клонится къ тому, чтобы въ каждомъ изъ этихъ направлений выдвлить истину отъ ложнаго наслоевія и такимъ способомъ показать читателю высшее третіе понятіе, которое бы примиряло собой объ противоположности. Его разсужденія и доказательства при этомъ можно свести къ слатошему.

Върующее направление обыкновенно бываеть старъйшимъ, такъ какъ оно только высказываеть резлективнымъ образомъ то, что для простаго, върующаго сознания имъетъ силу непосредственно достовърной, само-собой понятной истины, именно: что въ религи человъжь отановится въ соотношение съ Божествомъ, или дучше---въ общение, въ дъйствительное обращение съ Нимъ, что посредствомъ своего культа онъ воздъйствуетъ на Божество и въ свою очередь испытываетъ на себъ дъйствия Его благодатной близости, въ ноторыхъ оно ему открывается. Постоянное испытывание этихъ воздъйствий далъе приводитъ человъка нъ предположению дъйствительнаго откровения Божества, какъ подлинной причины тъхъ воздъйствий. Наконецъ, то предположение върующаго, что его релитіознымъ познаннямъ соотвътствуетъ объективное откровеніе, облекается теперь въ представленіе особенныхъ, ощутительно происходящихъ иногда во

48

времени и въ пространствъ фактовъ откровенія Божества, въ которыхъ оно такимъ или инымъ способомъ возвещесть о себе внёшнимъ образомъ, устанавливаетъ на-примёръ тё или иные религіозные обычан, тоть или иной опредвленный культь, или же открываеть тв или иныя священныя истины, а иногда чрезъ рукопосредство своихъ посланниковъ довъряетъ обществу (церкви) цёлые сборники правиль вёры и жизни для постоянняго соблюденія ихъ. Все это дасть возможность в'врующинъ - въ отврывающейся имъ близости Божества видеть событіе фактическое, вообще помогаеть имъ объективировать свою религіозную жизнь, переводить ее изъ области чистаго сознанія въ область реальнаго міра. Отсюда вполнъ естественно происходить и то, что истину Богоотвровенія, которую онъ непосредственно ощущаеть внутри себя, върующій переноснть также и на этн еньшности, которыя составляють его религіозный культь, и утверждаеть касательно икъ, что онъ произошли изъ непосредственныхъ божескихъ сообщеній обстоятельствъ, выходящихъ наъ вруга обычныхъ явленій, слідовательно---особливыхъ, сверхъестественныхъ, чудесныхъ.

Противъ тавого направленія человъческаго сознанія и какъ естественная реакція противъ него, происходить, по увъренію. профессора Полейдерера, раціонализив. Болве сильные разсулкомъ люди, такъ описываеть возникновеніе раціонализна Педейдереръ, скоро открывають, что во войкъ такихъ, какъ изустныхъ, такъ и записанныхъ въ внигаять преданіямъ о божественныхъ откровенияхъ много закионаетоя страннаго, соблазнительнаго, несообразнаго съ человаческима разсудана, ныв недостойнаро Божества, или наконецъ, взанино-противорйчиваго. Человвческій разумъ замечаеть далее, что каждая изъ религіозныхъ общинъ одинаково сильно изъявляеть постензію на божественное происхождение и безусловную истинность своихъ преданій, въ то время какъ они однако взашино опровертаютъ другъ друга. Наконепъ, при болъе точномъ изслъдованія священныхъ преданій разсудовъ настолько твердо убъждается въ полной человвческо-исторической условленности икъ, что онъ во всемъ томъ, что върующій супранатуралисть считаль непосредственнымъ сверхъ-естественнымъ отпровеніемъ, прежде всего признаеть по меньшей мърв косвенное, но вполнъ естествен-

746

ное открытіе, а въ концё концевъ совсёмъ не вёрить ни въ какое откровеніе вообще, ни въ какую высочайщую истину, но во всемъ старается находить простой продукть человёческихъ представленій, творчествъ, аллегорическихъ сказаній, вымысловъ и т. под.

Но здвоъ мы остановимся и подумаемъ на счетъ этихъ ричей господина профессора. Здесь опять мы замечаемъ за нимъ ту его любимую ухватку, благодаря которой онъ все то, что касается накоторыхъ языческихъ религій, безъ далькайщаго равсужденія навязываеть и нашей христіанской редигін. Но сибень спросять: на какомъ основания? На какомъ основания онъ также и относительно христіанства и его достов'врной исторіи такъ смело утверждаеть, что вовсе не было техь сактовь Откосвенія, которые имбли мвсто во времени и пространствв? По какому праву изреченія Спасятеля и апостоловь заподозриваются въ истинности? Или навъстія свангелистовъ только потому и подвергаются семивнію, что Христось возвішаль ніру свое ученіе, какъ божественное, что Онъ, какъ посланникъ Боній, требоваль полной, безусловной ввры въ Свое учение и для сего Свое божественнос посланничество завёрядь чудеовин и знаменіями? Въ виду этихъ открыто предъ вобми заявленныхъ фактовъ для невёрія остается только одинь исхоль возножнымъ. подвергать сомивнію истинность самихъ Евангелій. И къ сожальнію невріє въ современномъ протестантскомъ лагеръ давно уже сознало себѣ необходимость такого призиса. И Педейдереръ также сражается подъ знаменемъ этого лагеря. Бевъ самивнія это составляеть неразръщимое, вопіющее противоръчіе---навываться евангелическимъ христіаниномъ и въ то же время отрицать именно авторитеть Евангелія. Всякій честный человъкъ имъеть право спросить: но къ чему же такая маска? Кто болъе, уже не върить Евангелію, тоть по крайней мерь не должень же и заоупотреблять именемъ Евангелія; вто за борть выбросилъ христіанскую въру и въ его религіи видить лишь дельнъйшее натуральное развитие язычества; кто по воззраниямъ своимъ есть новоязычника, тоть пусть же имветъ мужество и называться этимъ именемъ-и это твиъ бодве потому, что онъ въдь не стращится и не гнушается же съ благоговъніенъ

48\*

повторять всё хлесткія оразы раціонализна и въ существенномъ заявлять свою солидарность съ нимъ.

Да и въ чемъ собственно заключается воображаемая высокая премудрость раціонализма? Все это "соблазнительное", "несообразное", "недостойное божества", "взаныно себв противорвчащее "--- все, что хочеть отыскать раціонализив въ Откровенія, есть очевидно вещи, которыя у него постоянно на нзыкъ вертятся, чтобы поносить и унижать христіанство, но доказать которыя ему еще никогда не удавелось. И если раціонализиъ далье утверждаеть, что не всякая наъ спорящихъ между собой религіозныхъ общинъ можетъ по справедливости заявлять свои права на божественное происхождение и безусловную истинность, то кому же не было это извёстно раньше всякаго раціонализиа? Если же онъ, говоря словами пословицы, бросаеть и топоръ за топорищемъ, чтобы уже уличать въ заблуждении есть религи, не исключая и христіанства, то такое его поведеніе приводить насъ къ признанію его безкврной поверхностности или же---сознательнаго возмущенія противъ истины. Что касается наконець такихъ его фразъ, какъ "человъчески-историческая условленность всяваго отвровенія, то въ устахъ раціоналиста онв не имвють никакого другаго смысла, кромв уввренія, что всв религія имвють чисто человвческое происхожденіе, следовательно -не существуеть никакого откровенія.

Пелейдереръ, какъ было сказано, въ главномъ всегда соглашается съ раціонализмомъ. Правда, онъ подвергаетъ раціонализмъ все-тажи нёкоторой критикѣ, стараясь отдёлитъ въ немъ то, въ чемъ онъ правъ, отъ того, въ чемъ онъ заблуждается. Такъ справедявво раціонализмъ напираетъ на человъческиисторическую условленность откровенія, изъ чего само собой слёдуетъ, что никакой продуктъ откровенія, какъ таковой, не имъетъ права претендовать на чистую непогрёшимую истинность. Правъ раціонализмъ также и въ томъ, что онъ не желаетъ признать за содержаніе откровенія ничего того, что оказывается немыслимымъ; тайнъ поетому въ строгомъ смыслѣ слова не существуетъ, и откровеніе спасенія, заключающее въ себѣ недовѣдомое, такиственное ученіе, было бы страннымъ солtradictio in adjecto. Но все ето, какъ можетъ видѣть читатель, именно и есть основное воззрѣніе раціонализма, ты-

сячу разъ имъ повторявшееся и тысячу разъ давно уже опровергнутое.

Теперь спрашивается: что же Полейдереръ порицаеть въ раціонализив? нли другими словами: въ чемъ собственно состоить отличительная особенность его собственныхъ возврвній, сравнительно еъ избитымъ раціонализмомъ, особенность, которая уполномочивала бы его-предъявлять претензіи на нёкоторую новизну ею теорій? Подъ тёми "причудливыми положеніями", какъ называеть онъ таинства, должны были сврываться большею частію дъйствительные интересы религіозной жизни и испытанія религіознаго чувства, которыя въ упомянутыхъ формахъ получили врайне несвойственное имъ выраженіе, но перевести воторыя на свой раціональный языкъ составляло положительную задачу богословія. Но до этой задачи раціонализмъ недоросъ, такъ какъ онъ еще не умветъ вполнв разумно примвнить свой самъ по себв основательный принципъ разумности. Въ частности Полейдереръ выставляеть на видь то обстоятельство, что раціонализмъ не признаеть той истины, что въ религіи вопросъ идеть не столько о понятіяхъ разсуда, сколько-скорве-о событіяхъ въ жизни сердца, о "стремленіяхъ воли и состояніяхъ чувства, которыя разръшаются посредствомъ религіозныхъ представленій". Затъмъ раціонализить опустиль изъ вниманія то обстоятельство, что разумъ не прирожденъ человёку въ виде готовой величины, но составляеть его природное достояние просто только "какъ способность функци, какъ разумный побудъ, который действительнымъ содержаніемъ состоянія можеть сділаться только съ помощію того взаимодъйствія координированныхъ индивидуальныхъ Функцій, которое образуеть развитіє духовной жизни въ исторін". Наконецъ, раціонализмъ не обращаеть вниманія на то, что именно религіозное развитіе, болве всякаго другаго, должно имъть свое послъднее основание "со въчномо разумъ Божиемо, управляющемъ нашимъ временнымъ разумомъ".

Представляя самому раціонализму полное право— свести точные счеты съ Полейдереромъ по поводу этнхъ его вызововъ, мы ограничимся здёсь слёдующими замёчаніями. Одностороннее перенесеніе религіи въ область сердечной жизни есть крайній субъективизмъ и отнимаетъ у религіи всякую объективную опору. А "развитіе духовной жизни въ исторіи", какъ мы уже

#### ILPABOCIABHOE OBO3PBHIE.

внавая, никогда не можеть объяснить того событія, которое мы въ противоположность нашему натуральному познанію называемъ отпровеніемъ. И къ тому ко особенно сильное указаніе на "развитіе" вовое ни на одну точку не ставить насъ выше раціонализма; ибо вовсе не въ природв раціонализма отрицать всякое развитіе. Сущность раціонализма, напротивъ, заключается скорѣе въ томъ, что онъ признаетъ одно только натуральное вѣдѣніе, а всякое непосредственное сообщеніе со стороны Бога онъ ставитъ подъ сомнѣніе. Точно такъ же и чрезъ уназаніе на вѣчный разумъ, который будто бы есть носитель наніего разума, нельзя выпутаться изъ сѣтей раціонализма, разъ только это отношеніе между въчнымъ разумомъ и разумомъ человѣчества понимается въ смыслѣ пантенстическомъ ").

Канъ же теперь излагаеть Полейдереръ свою собственную « теорію въ мнимой противоположности съ раціонализмомъ?

Исходный пункть откровенія составляеть духь человѣка. Событія, переживаемыя сердпемъ, внутреннія испытанія указывають человѣку нѣчто "новое", чего онъ до сихъ поръ не зналъ. Это "новое" пріобрѣтено не путемъ мышленія и изслёдованіяно является въ сознаніе въ видѣ непосредственнаго созерцанія. "Всплывая въ душѣ изъ таинственной глубины, оно по необходимости производитъ впечатлѣніе чего-то произведеннаго Богомъ — слова Божія". Его содержаніе всегда составляетъ новое воззрѣніе на религіозно-нравственный идеалъ жизни. А это воззрѣніе приводитъ въ сильное возбужденіе всю чувствующую и желающую душу. Однако въ другомъ отношенія ъто самое "новое" должно-быть разсматриваемо нами какъ одно изъ без-

<sup>4</sup>) Пфлейдерерь предостерегаеть противь того, чтобы его притисляли аз обниновеннымъ пантенстамъ. Онъ называеть свое ученіе о Богѣ «конкретнымъ монотензмомъ», который, какъ синтезъ дензма и пантензма, слишкомъ далекъ отъ всякой односторонности. Однакоже Пфлейдерерь согласенъ съ пантензмомъ въ томъ, что «Богъ есть ессобъемлющее имлос, которое все имъеть въ себѣ и подъ собой, но на вић собя». Ом. Pfeiderer, Genetisch-speculative Religionsphilosophie. Zweite Auflage. Berlin 1884. s. 279; его же: Grundris der Glaubensund Sittenlehre, Dritte Auflage. Berlin 1886. S. 65.

· **7**50

численныхъ эвёньевъ въ общемъ историческомъ развити, много разъ опосредствованное и находящееся въ самое тесной, внутренней и внёщней связи съ "старымъ", давно извёстнымъ. Происхождение и появление какого-либо откровения никогда не - бываеть событісих ничемь не мотивированнымь. Везде и всегда око обусловливается совершенно опредвленными историческими условіями и событіями, впечатлёніе которыхъ на воспріничивое сердце современниковъ и пробуждаеть въ нихъ религіозный нестинать въ самостоятельной двятельности и оригинальной продуктивности. Однако во визшнихъ историческихъ событіяхъ завлючается еще не самое отвровение, но лишь импульсъ, "который въ чистыхъ душахъ производить реакцію религіознаго побуда и вызываеть процессы въ сознании, изъ которыхъ происходять новыя комбинаціи представленій, новыя господствующія точки зрвнія и наконець, новый религіозный образъ міра и идеель жизни". Вившніе импульсы никогда не могли бы произвести технихъ внутреннихъ процессовъ, еслибы уже раньще не • было въ душе матеріала и силы для этого: "именно-силы какъ прирожденной религіозной способности, какъ бы ни называли се: совъстію ля, или разумнымъ побудомъ (voûs), или еще какънибудь ниаче; натеріала же-въ симслё всего добытаго долголётнимъ развитіемъ содержанія сознанія, состоящаго въ суммъ выработанныго, религіозно-нравственнаго образа представленій, въ наклонностяхъ чувства и въ стремленіяхъ воли". Но яснъе всего вся теорія Полейдерера кажется выражается въ следующемъ подожения. "Это глубочайшее заблуждение-думать, будто наен и убъждения могутъ приходить къ человъку какимъ-нибудь способомъ безъ его, собственнаго содействія, въ виде ли природныхъ готовыхъ дарованій, или посредствомъ моментальнаго . вліянія или вдохновенія(!), или посредствомъ какого-дибо иного витшияго дъйствія, и будто-бы они поэтому чудесны. Идеи, убъжденія, направденіе всей жизни, напротивъ, всегда суть продунты многочисленныхъ, сложныхъ рядовъ душевныхъ двятель-. ностей, которыя конечно только въ очень незначительной части ясно выступають въ сознания, между тамъ какъ бодае глубовая ихъ овязь скрывается отъ реодектирующаго сознания".

Изъ этихъ выраженій прежде всего съ несомнъндостію вытеваеть то, что по взгляду Полейдерера то "новое", которое обыкновенно заключаеть въ себѣ отвровеніе, всегда представляется лишь новымъ продуктомъ человѣческаго генія и исторіи времени, развивающейся изъ этого же генія. Но всякая такимъ способомъ добытая истина, какъ сильно настаиваеть на этомъ профессоръ Полейдереръ, должна во всёхъ случаяхъ быть разсматриваема непремѣнно какъ относительная и изиѣнчивая; она, такимъ образомъ, не тольно способна въ развитію и улучшенію, но даже нуждается въ улучшеніи. Само же откровеніе, которое даетъ намъ возможность овладѣвать этой истиной, еотъ чисто натуральный процессъ, который какъ бы ни былъ онъ сложенъ и неясенъ, все-таки отъ начъла и до конца совершается внутри человѣческаго духа. Таковъ въ короткихъ словахъ весь результатъ "религіозно-философокихъ" занятій ученаро берлинскаго профессора.

Полейдереръ ставить въ укоръ раціонализму то, что этоть последній еще не умееть дать действительно раціональное примъненіе совершенно истинному принципу раціональности, и что поэтому-то и не удается ему, да и не можеть удаться свести въ чисто-раціональному пониманію и истолкованію того, что въ религія считается "откровеннымъ" въроученіемъ. Совершить этоть важный шагь конечно должна быть въ состояния теорія Полейдерера. Но какимъ же образомъ? Неужели думаетъ Полейдереръ, что однимъ сильнымъ оборотомъ въ родъ того, что все откровение есть ничто иное, какъ "новое воззрвние на религознонравотвенный идеаль жизни", онъ заплатиль весь долгь богатому содержанию того откровеннаго ввроучения, которое содержить действительно христіанство? Точно такой же вопросъ слёдуеть поставить и относительно того утвержденія, что содержаніе откровенія не есть "отдъльный объекть позналія, а также я не теорія о Богѣ и мірѣ". Иля быть-можетъ это положеніе, приведенное у Полейдерера даже безъ слъда доказательства, можеть давать ему полное право совсемь не обращать вни. манія на то Откровеніе, которое какъ по буквъ своей, такъ и по ясному смыслу, въ немъ заключающемуся, желаеть быть дойствительнымъ наученіемъ касательно религіозныхъ нетинъ о Богв и мірв? Но кто употребляеть такого рода методъ изсльдованія, тоть самъ поднямаеть руку свою нь уничтоженію того, что онъ объщался объяснить.

752

- Но этого надо. Если Полейдереръ такъ горячо возстаетъ противъ всякихъ таинъ, какъ таковыхъ, и желаетъ признавать цвну и значение лишь за истинами, которыя такъ-сказать можно во-очію видёть; то какъ же прикажете судить о берлинскомъ профессорв, когда онъ самъ, послв столь продолжительнаго и труднаго странствованія по дебрямъ его философскихъ изслёдованій, повергаеть нась въ непроницаемый мракъ, изъ котораго не видно даже никакого выхода? Или быть-можеть это не такъ? Но вотъ мы спросимъ о самомъ важномъ и ръшающемъ пункть всей этой "теоріи откровеній", именно о происхожденія того "новаго", которое указывается, по словамъ самого Полейдерера, въ каждомъ откровения. Что же намъ на это отвътять? Это "новое", поучаетъ насъ мудрствующій профессоръ, имъетъ свое начало по ту сторону сознательной рефлексии, такъ какъ оно всплываеть изъ таинственной илубины души. И это у нъмецкаго профессора называется "объясненіемъ"!

Но за то этоть тумань, которымь окутываеть Полейдерерь своихъ довърчивыхъ слушателей, даеть ему время захватить въ свои руки удобную и плодородную почву для философскихъ созерцаній въ пстинно-нъмецкомъ вкусь. Хотя этоть маневръ не составляеть исключительной собственности нашего Religionsphilosoph-a, но онъ и ему сослужилъ свою службу. Едва только нашъ Полейдереръ успъль поймать на удочку свое "новое" въ таинственной глубинъ души, накъ онъ уже снова придумалъ, чёмъ изумить насъ, и начинаеть увёрять, что это "новое" есть "нъчто, произведенное Богомъ", есть "слово Божіе". Правда, читетель, вы совствив не ожидали такого пассажа? Но посмотрите дальше и вы найдете, что нашъ Полейдереръ изобрътательнье, чемъ берлинский балаганный балагуръ. После всехъ уже извъстныхъ намъ новооткрытій онъ изумляетъ насъ опять антитезомъ: это "новое", вопреки только-что сказанному, всеадто есть лишь продукть человъческаго генія и находящейся подъ властію послёдняго исторія временя. А затёмъ онъ начинаеть выкладывать предъ вами всё синтезы и антитезы, хорошо имъ. заученные еще въ гимназіи по какому-либо учебнику философіи, иногда носящему у нъмцевъ мудреное названіе "энцивлопедія философскихъ наукъ". Но мы предоставимъ подробно вслушиваться во всю эту гегельянскую канитель охотникамъ

до мудреныхъ оборотовъ речи; съ своей же отороны сознаемся, что вы чувствуемъ себя запутанными въ съть такихъ Полейдереровыхъ противоръчій, распутать которыя не въ силахъ и тоть, кто ихъ силелъ для уловления простаковъ. Поможетъ ли здесь горю пантензиъ своими благими совётами, это мы поважемъ въ заключение, когда Полейдереръ будетъ говорить объ отношенія его теорія отвровенія въ его ученію о Богв.

Между твиъ Полейдереръ обращается въ другому вопросу, который безъ сомпёнія навязывается всякому и отвёть на который имветь весьма большую важность для теорія отвровенія. Спраниявается: слово человёка, который въ слёдствіе какого-либо загадочнаго событія, произшедшаго и заизченнаго имъ внутри своего духа, выступилъ въ міръ въ качествъ носителя и проповёдника божественнаго откровенія, откуда слово такого человъка получало силу своего необходимаго для распространенія новаго ученія вдіянія не только на современниковъ, но и на потомство? Спраниявается; какъ и почему было возможно то, что христіанство, предполагая, что оно обязано свониъ происхожденіемъ "случаю откровенія" въ симств Полейдереровомъ, въ короткое время распространилось во всемъ міръ и включило въ свое царство всё страны и народы?

Отвъть Полейдерера состоить въ существенныхъ чертахъ въ следующемъ. Именно историческая ограниченность носителей отвровенія служить вывств съ твить и корнемъ силы ихъ историческаго вліянія. Именно потому, что сами они были діти своего времени, и слово ихъ находило живой и совершенно понятный отголосовъ въ ихъ времени. Еслибы то, что производить религіозный геній, не имъло сущестреннаго основанія въ задатнахъ человъческаго духа вообще и въ историческомъ состояния данной эпохи въ особенности; тогда даже и величайшая истина ни къмъ не была бы признана за откровеніе, и она затерялась бы безолёдно, не принесши никакой пользы человёчеству. Двйствіе, производные первымъ носителенъ откровенія, при сообщенія этого откровенія другимъ становится понятнымъ единствение чрезъ то, что первый проповъдникъ новаго ученія бываеть обыкновенно истиннымъ носителемъ и выразителемъ всткъ идеальныхъ тенденцій, которыя дремлять въ совнанія его времени. . Какъ страданія цёлой эпохи и загадни премени являются обык-

754

.

новенно повсюду тёми пружинами, которыя затрогивають силу генія и возбужавють его къ его необычайной, оригинальной производетельности, такъ и то новое, чего онъ достигаеть для себя, вивств съ твиъ составляетъ пріобрітеніе всіхъ. Оно предъ встьки предносилось безсознательно; по крайней мърт лучшіе уны своего времени, способные глубже всматриваться въ предметы, предчувствоваля это новое и чаяли его въ глубинв свонхъ сердецъ. Поэтому откровеніе носить въ себѣ разрѣшеніе загадки своего времени, или по выражению Полейдерера,----, проявленіе идеальнаго духа, который, подобно нижней теченію въ -океань, напередъ существоваль въ глубинь самосознания". Впрочемъ всв эти мысли не добыты берлинскимъ профессоромъ путемъ собственнаго рагмыщенія, а просто-на-просто взяты имъ на прокать у англичанина Карлейля, на вотораго онъ въ одномъ мъсть и указываеть, какъ на "даровитаго писателя" 5).

.

Нинто не будеть отрицать, что въ потокв исторін нервдко появлялись великіе мужи; если угодно даже герои духа, которые, отоя въ самой среднив теченій времени, находили разгадку для предчувствія и чаянія своихъ современниковъ. Весьма понятно далве и то, что слово такихъ мужей всегда могло разсчитывать яза сочувотвенный пріенъ со стороны современниковъ. Но только самое поверхностное понимание истории въ состоянии задумать объяснять основание христіанства и его преобразовательное вліяніе во всемірной поторія появленіемъ такою мужа. Кто утверж-

") Барлейле иншеть: «Что высказываеть духовный герей, оть того всё не далеки, высказать то -соть потребность всёхъ. Въ его мысляхъ, какъ изъ мучительнаго волшебнаго сна, возникають мысли всёхъ и отвёчають: «да, это такъ! Не есть ли это для нихъ пробуждение изъ небытия въ бытию, изъ смерти въ жизни, столь же пріятное, какъ наступленіе дня послё ночн? Поэтому онъ бываеть для нихъ истиннымъ чародъемъ, производителемъ неожиданныхъ, чудесныхъ благословений, пророкомъ, богомъ (!). Его взглядъ на миръ, разъ просвъщенный, вызываеть въ бытію водобный же взглядь во всёхь умахь, воторый взъ поколёнія въ повольніе растеть и развивается въ систему мыслей. Во всёхъ умахъ онъ быль написанъ, но невидимо какъ бы симпатическими чернилами; въ его словѣ онъ явнися для всёхъ очевиднымъ. Поэтому, во всякую эпоху въ мірё появленіе мыслетеля, пророка, духовнаго героя бываеть великных событісять, нов котораго про-ECLORATE BC'S apyrias (Th. Carlyle, On Heroes, Heroworship and the Heroic in History. London. 1872. p. 19).

даеть, что и христіанство такимъ же способонъ было введено въ ніръ, тоть не только противорвчить очевиднымъ фактамъ исторіи, но даже сводить двйствія въ причина, не стоящей въ нимъ ни въ какомъ отношения. Чтобы доказать это, не нужно никакихъ пространныхъ разсужденій. Исторія распространенія христіанства всегда будеть стоять въ очевидномъ для всъхъ, самомъ ръзкомъ противоръчін со взглядомъ Карлейля. Хотя христіанство встунило въ міръ совсёмъ не непосредственно, однако оно должно было предпринять продолжительную и упорную борьбу противъ древнихъ Вошедшихъ въ обычай редигіозныхъ мивній и предразсудковъ, противъ глубоко вкоренившихся привычекъ, наклонностей, страстей, а также противъ отчаяннаго сопротивления синагоги и языческихъ крецовъ, а неръдко и противъ свътскихъ властей. Такниъ образонъ прокладывало себъ христіанство побъдоносный путь, дълало свои завоеванія у встать народовъ, какъ бы ни были разнородны ихъ стремленія, правы и обычан, и исполняло своихъ последователей такимъ воодушевленіемъ истиной христіанскаго откровенія, что они готовы были на всякую жертву, даже на предание своего тъла и жизни всякаго рода мученіямъ и смерти. Ручьями продитая кровь мучениковъ, эта прекраснвйшая корона расцвэтавшей церкви, вивств съ твиъ представляеть самое краснорёчивое свидётельство о той силё убъжденія, которая никогда не можеть быть обязана свониь происхожденіемъ человёческому слову человёческого мыслителя. Нёть, проповёдь ученія какого-нибудь "духовнаго героя", который черпаеть только изъ своего духа, не можеть быть причиной твхъ двйствій, которыя выступають предъ нами при распространенія христіанства какъ историческіе факты.

Только такіе историки, какъ нашъ онлософическій Полейдсреръ, закрывая глаза даже предъ такими фактами, могутъ съ сознаніемъ воображаемой побёды самоуслаждаться тёмъ выводомъ, что "такимъ образомъ въ силу всего, доселё изложеннаго, мы уполномочены утверждать, что всякое истинное откровеніе исваго нравственно-религіознаго идеала жизни представляеть новую ступень въ развитіи человъчества относительно его центральной, иравственно-религіозной сферы". Здёсь ясно, что этотъ результатъ вполнё построенъ на натуралистической почвё. Онь такъ далеко обходить все "сверхъестественное" 6), что каждый невърующій, даже отъявленнъйшій атеисть, можеть подписаться подъ нимъ обънми руками.

Однако Полейдереръ не атеистъ въ грубомъ смыслѣ этого слова, и потому-то въ заключение онъ чувствуетъ потребность коснуться также и отношенія Бога въ откровенію. Но то, что высказываеть онь касательно этого предмета, вполнв изобличаеть въ немъ пантеистическія воззрвнія, о которыхъ мы уже упоминали. Конечно, онъ еще остается при томъ своемъ взглядъ, что отвровеніе есть "исторія развитія религіозныхъ задатвовъ человёчества". Но, думаеть онъ далёе, уже существованіе этихъ задатновъ, агого редигіознаго побуда показываеть намъ дъйствіе той силы тяготвнія духовнаго міра, которая держить въ связи всёхъ конечныхъ духовъ съ Отцемъ духовъ. Подобно тому далее, вакъ всякое нормальное дъйствіе и развитіе побуда слёдуетъ мыслить какъ действіе дежащаго въ его основанія принципа развитія, такъ точно въ каждомъ дъйствія и развитія религіознаго побуда, насколько оно совершается нормально, должно признавать реальное дыйствіе разумной воли Божіей, производящей ограниченную духовную жизнь всъхъ людей. Вездъ, гдъ только обнаруживается здоровый религіозный побудь, тамъ бываеть въ той или иной мъръ также и откровение Божественной любви, цъль которой составляетъ живое общество. И нашъ модный философъ надутымъ слогомъ восклицаетъ: "безъ сомнвнія, сердце

<sup>•)</sup> По Пфлейдереру, «сверхъестественное» единственно есть «новое и высшес» въ потоки религіознаго развитія. Онъ пишеть: «Позитивизмъ не признаеть, что то новое и высшее, которое выступаеть въ опредиленныхъ пунктакъ исторіи, всегда однако снова присоединяется въ качестви законнаго члена къ реально-генетической связи религіознаго развитія человичества, насколько этотъ членъ былъ законосообразно подготовленъ въ предшествовавшемъ теченіи исторіи, чтобы затимъ продолжать развиваться такъ же естественно въ послидующемъ теченіи; онъ не признаеть, что эта цильность прежняго и позднийшаго, низшаго и висшаго представляетъ общее развитіе заложеннаго въ природъ нашего рода религіознаго побуда, и что поэтому всякоз отдильное явленіе внутри этого развитія, съ точки зринія цилой родовой природы человической, слидуеть разсматривать какъ истинно натуральное, и въ то же время по отношенію его къ непосредственно предыдущему должно быть мыслимо какъ положительно новое и высшее («сверхъественное»)».

Божіе гораздо больше и Его откровеніе простирается гораздо дальше, чвиъ можетъ вообразить себѣ малодущіе теологической школьной мудрости".

Действительно, не только "теологическую школьную мудрость", но точно также и здравый человический разсудовь превосходить то воззрвніе, по которому всякое отдильное дийствіе релицознаго побуда трактуется въ смыслё изліянія самоотврывающейся Божественной воли, и сообразно съ этимъ всё религіозныя движенія сердца мыслятся какъ многочисленныя откровенія Божестаа. Такое воззрание очевидно принимають только тогда, когда соглашаются съ пантензмомъ въ основной его мысли. И Полейдереръ повторяетъ это воззрвніе нъсколько разъ и очень выразительно. Утверждая, что человъкъ "въ цълости представленій, чувствъ и движеній воли", въ которыхъ совершается его религіозная жизнь, сознаеть себѣ присущую имъ силу Вожію, онъ говорить далье: "Если это не обмань, а истина, то это предполагаеть такое отношение человъка въ Богу, въ которомъ онъ находится въ внау внутренняго дъйствія Божія. Но это можеть быть только тогда, когда мы живемъ и движемся не внв Бога, но въ Богв, когда наша жизнь утверждена и заключена во всеобщей жизни Бога, какъ часть въ ипломъ". Иненно въ этомъ и состоить въ сущности воззриние пантеняма.

Далве этого гораздо раньше Полейдерера извѣстваго положенія пантензма нашъ философъ не идетъ и насъ не ведетъ. На вопросъ: какъ возможно такое отношеніе жизни человѣка къ жизни Бога? онъ умветъ только отвѣтить, что здѣсь проникнуть далѣе не возможно, да и не нужно, такъ накъ здѣсь дъло насается уже "тайны". Впрочемъ въ овое собственное утѣшеніе онъ присовокупляеть, что эта тайна ничѣиъ не больше, чѣмъ и другія тайны, предъ которыми станетъ въ тупикъ его пантензирующая философія; "Впрочемъ, нужно также сказать, что передоженіе волеваго акта Божествепной любви въ дѣйствіе и удовлетвореніе религіознаго побуда человѣческаго сердца писколько не труднѣе мыслить, какъ и вообще всякое передоженіе одкой Божественной воли въ безконечное множество дѣйствій, на чемъ основано бытіе міра".

Яснве, чвых здвсь, едва ли можеть гдв нибудь еще оказаться

758

столь же кичливое и притязательное, сколько и противорвчащее себъ резонерство современнаго невърія. Христіанская въра, за которую ручается самъ Богъ, съ презраніемъ отвергается, и тайны этой вёры, которыя съ такою возвышенностію отражеють въ себъ безвонечность Божію и за истину которыхъ стоить Богочеловъкъ съ Своимъ словомъ и Своею кровію, объявляются безсмысленными, признаются за contradictio in adjecto и затвмъ трактуются съ изысканцымъ пренебреженіемъ. Но въ такомъ случав всякій въ правв спросить, что же даеть намъ невъріе въ замъну этой въры? Оно даетъ намъ пресловутую "научную" теорію, на которую теперь большая мода, но которая на самый лучшій вонець приходить именно въ тому, отъ чего она болве всего отворачивается, - къ тайнамъ! Ужъ подлинно можно сказать, что это-самая страшная месть, которою вымещаеть оскорбленная истина надъ своими гонителями, вынуждая у нихъ сознанія въ родё того, какое мы только-что выслушали оть Полейдерера. Что же еще остается оть всёхъ тёхъ звучныхъ оразъ о прогрессв, развития, синтезв антитезовъ, исчерпывания естественно-психологическихъ условій всвхъ человвческихъ таинъ, ссли вмёсто удовлетворительнаго аккорда въ заключеніе мы слышимъ громкій раздирающій уши диссонансь, если конецъ всего заносчиваго резонерства составляетъ вривъ отчаянія? Такое, и только такое значеніе имъеть у Полейдерера эта аппелляція въ "тайнамъ". Болве разрушительной, болве уничтожающей вритики всей его теоріи быть не можеть.

Новъйшая теорія Откровенія, принадлежащая берлинскому профессору, такимъ образомъ представляеть намъ новый примъръ того, какъ возмущеніе противъ Самимъ Богомъ открытой истины заводить насъ въ кромѣшную тьму заблужденія и въ лабиринтъ противорѣчій. Сколько разъ пытались отпаденіе отъ вѣры оправдать "научнымъ образомъ"! Но эта "наука" каждый разъ обращается въ позоръ, потому что разумъ и откровеніе не могутъ себѣ противорѣчить. Поетому каждая такая затѣя оканчявается полнымъ пораженіемъ. Необозримые ряды враждебныхъ вѣрѣ системъ, изъ которыхъ каждая воображала, что она отыскала наконецъ философскій камень, часто боролись одинъ противъ другаго, стрально тѣснили другъ друга, а въ конпѣ-концевъ сокрушались въ дребезги предъ силою истины, такъ что только исторія оставила объ нихъ еще воспоминаніе. Нужно было ожидать, что наконецъ уже исчерпана всякая возможностьстановиться во фронть противъ откровенной истины, а однако же старая война снова еще предпринимается по новымъ способамъ. Послёдняя изображенная нами фаза въчнаго враждованія противъ Откровенія показываеть намъ,-чтобы назвать вещь ея собственнымъ именемъ, — поддълку самаю понятия откровенія. Но этотъ пріемъ не есть ли уже средство отчаянія,соломинка утопающаго?...

A. 6.



# СЛОВО

### ВЪ ДЕНЪ ПАМЯТИ СВ. АПОСТОЛА АНДРЕЯ ПЕРВОЗВАННАТО 30-го НОЯБРЯ \*.

Все испытывайте, хорошаго держитесь. (1 Сол. V, 21).

Св. храмъ сей, домъ молитвы, воздвигнутый подъ одною кровлею съ домомъ энанія, учители и наставники юношества, хитрые книгамъ и ученію, какъ говорили въ старину, и ученики-юноши, жаждущіе наученія янижнаго, собравшіеся нынё въ семъ училице благочестія, чтобы молитвою почтить память Галилейснаго рыбаря-Первозваннаго апостола, который не земною человвческою мудростію, но силою Ипостасной Премудрости Божіей содвался повцемъ человёкомъ и учителемъ вселенной, -- все свидътельствуеть, что здъсь въра и знаніе, религія и наука котять жить во взаямномъ союзъ и содружествъ и вывотъ рука объ руку двиствовать для умственного и нравственного воспитания и облагороженія юношества. И подлинно — въра правая и наука истинная не могуть быть враждебны другь другу и служить помъхою одна другой. Истиниая въра не стъсилеть науки и знаній, напротивь она даеть имь полный просторь и даже расширяеть ихъ область. Это не мое мивніе, но ученіе впостольское.

<sup>\*</sup> Проязнесено въ церква 2-й московской гимназій.

Св. впостояъ Павелъ, давая върущимъ боговдохновенныя правила въ руководство для ихъ мысли и жизни, преподать и сію заповъдь: все испытывайте. Этими словами Богомудрый Павелъ требуеть отъ человъка, какъ долга, какъ исполненія священной обязанности, чтобы онъ всти доступными ему способами и средствами доискивался истины, все подвергалъ своимъ изслъдованіямъ, какъ то, что вторгается въ душу посредствомъ безчисленныхъ и разнообразныхъ внёшнихъ впечатлёній, такъ и то, что возникаеть изъ собственныхъ глубинъ и сокровеннёйшихъ тайниковъ человъческаго духа. Призывая человъческій разумъ къ такой всестороцией и всеоблемлющей дъятельности въ доступной ему области знанія, св. апостояъ ограничиваеть свободу его изысканій, или дучше даетъ въ руководство его свободъ слёдующее правило: все изслёдуя, *держитесь добраю*.

Итакъ, несправедниво мивніе твхъ, которые думають и свои незрѣлыя и высовомёрныя думы стараются распространять среди людей неопытныхъ и бъдныхъ собственною мыслю-несправедливо мивніе, будто знаніе и наука несовивстимы съ вврою, что тамъ, гдъ воздвигаетъ свое знамя въра, нътъ мъста пытливости человёческаго разума, что тамъ священный очагъ науки дояжень угаснуть. Такь разсуждають дюли поверхностно и одностороние понимающие человическую прироку, дожно и односторонне смотрящіе и на самую науку. Но вспотритесь пристальней въ глубину человеческого духо и вы нойдете въ венъ два офновныхъ направленія: влеченіе къ знанію и влеченіе къ въръ; человёкъ вёрующій мыслять о предметахъ своей вёры и хочоть знать то, во что онь върусть, ученый насладователь н - ФИЛОСОФЪ, ИЗСЛЁДУЯ, ВЪРИТЬ ПО КРАЙНОЙ МВРЪ ВЪ СВООЙ ИЗСЛЪдующій разумъ. Знаніе и вера-ето два близнеца, таящіеся въ лонр важдего человъческого духа, съ пробуждениемъ сознания одновременно раждающісся и визоть рука объ руку идущіє въ живни, --- Это два цвётва, выросшіе на одномъ и томъ же корив. . Сорвите одина наз этиха цватнова, побленнота и другой-внание безъ вры будеть сомивнісиъ и отчалнісиъ, этимъ смертельнымъ нервемъ въ груди невърующаго, -- языческая онлософія подтверждаеть это, --- въра безъ знанія можеть обратиться въ мечту, въ суевъріе, въ бредъ, - религіозныя секты свидътельствуютъ объ этомъ. Посему-то первоверховный апостолъ Христовой вёры, который съ пламенною ревностію всюду и всёхъ убъждаль, что безь выры невозможно угодить Богу, (Евр. XI, 6), онъ, несоврушимый столиъ вёры, дветь заповёдь: все изсладуйте, какъ будто онъ былъ представителъ и передовой двигатель науки и знанія. Такъ св. апостолъ Павелъ, избранный сосудъ благодати, являеть собою живой примерь и сиды веры и могущества ума. Онъ свътъ Христовой въры распространилъ аменно тамъ, гдъ всего ярче и свътлъе блисталъ свътъ человъческаго знанія и науки, имя Христово онъ возвъстилъ языкамъ, носителямъ и выразителямъ естественныхъ силь человъческаго духа, и разумъ гордыхъ своею мудростію язычниковъ плёнилъ въ послушание въръ Христовой. Въ этомъ спасительномъ послушаніи въръ всегда и на всэхъ ступеняхъ своего развитія и долженъ пребывать здравый человъческій разумъ, не забывающій о своей ограниченности и безграничности бытія и жизни, подлежащихъ его изысканію. Только мыслители легкомысленные ослёпленные самодюбіемъ и самомивніемъ, измышленія своего разума, возстающаго на разумъ Божій, любять выдавать за послёднее слово науки забывая, что исторія человёческой мысли знаеть множество этихъ минмо-послёднихъ словъ науки, отвергающихъ отвровение Божие, которыя мирно покоятся въ пыли архивовъ, какъ печальные памятники человъческаго заблужденія и гордости. Истинный ученый никогда не посягнеть на авторитеть вёры, потому что совёсть и здравый разумъ ему скажуть, что его глазъ не проникъ до сущности вещей, что всв собранныя имъ сокровища знанія – это капля въ безбрежномъ океанъ истины, который ни исчерпать, ни вымерить онъ не въ состоянія, и въ въръ и откровеніи Божіемъ онъ станетъ искать себъ опоры и руководства къ познанию творенія Божія.

Ничто столько не затрудняеть пути къ истинному знанію и мудрости, какъ односторонность напияхъ знаній и ложное ихъ направленіе. Въ наше время, которое такъ прославило себя великими открытіями въ области природы и удивительными изобрѣтеніями, очень многіе, упоенные этими познаніями природы, не въ мѣру увлекаются реализмомъ современной мауки и выще всякой мѣры умомъ и сердцемъ устремляются въ погоню за практически-полезнымъ, за чувственно-осязательнымъ, забывая о высшей области знанія и жизни, области вѣчныхъ непреходя-

49\*

щихъ потребностей человъческаго духа и сердца. Забвеніе по истинъ плачевное! Не въ немъ ли корень невърія нашихъ дней? Не свидательствуеть ли оно объ извращенномъ въ наше время направлении науки и жизни? И какъ крайности всегда сходятся, не есть ли оно въ нёкоторой степени прикровенное отрицаніе самаго духа науки, которою по виду многіе такъ любять хвалиться? Наука въ своихъ изысканіяхъ ничего не должна опускать изъ виду, никакими знаніями не должна пренебрегатьесли хочеть быть истинною наукою. Все изследуйте, говорить апостоль, всю область бытія; т.-е. не вещественнаго только, но и духовнаго, не матеріальнаго только, но и нравственнаго. Къ счастію попытки модныхъ философовъ нашего времени приковать все вниманіе общества исключительно къ изученію міра чувственнаго неизбъжно осуждены на безплодіе; не заградишь плотиной океана, горстью моря не исчерпаешь. Такъ тлънному, земному никогда не удается заглушить въ духъ человъческомъ. въ которомъ дышетъ дыханіе жизни Божіей, не удается заглушить изъ самыхъ нёдръ духа возникающихъ вопросовъ о вечномъ, безконечномъ, о послёднихъ причинахъ и цёляхъ всякаго бытія, о Виновникъ всего сущаго. Вникните въ глубочайшія стремленія нашего духа, направленныя къ божественному и ввчному, внимательно прислушайтесь къ голосу совъсти, говорящему намъ о нравственномъ долгв, пристально всмотритесь въ сокровеннъйшія движенія нашего сердца, ищущаго высшихъ, чъмъ земныя, радостей и вы увидите иную область бытія, о которой <sup>с</sup> ничего не говорить природа внъшняя, иной необъятный духовный міръ съ совершенно иными отличными отъ вещественныхъ явленіями, съ иными непохожими на матеріальные законами. Но въ изученію этого духовнаго міра нужны и средства духовныя. Туть вёсы, которыми мы взвёшиваемъ вещество, не найдуть евоего приложенія, туть ножъ, которымъ мы раздвляемъ вещество на части, не поможеть намъ, туть механическія и химпческія силы не окажуть намъ никакой услуги. За то св. въра бросять намъ яркій свізть въ этоть необъятный духовный мірь, она дасть намъ средства и силы провивнуть въ глубины собственнаго духа и вознестись умомъ и сердцемъ въ Источнику всявой истины. Истины вёры потому часто и кажутся несогласныин съ законани разума, что къ изучению ихъ примъняють за-

764

коны и методы, не соотвётствующіе ихъ природё: духовное, безконечное, вёчное, совершенное думають опредёлять по стихійнымъ началамъ чувственнаго, конечнаго, случайнаго, ограниченнаго. Душевный человъкъ не принимаеть того, что оть духа Божія, потому что онъ почитаеть сіе безуміемъ, и не можеть разумъть, потому что о семъ надобно судить духовно, говорить св. апостоль (1 Кор. 11, 14).

Еще одно замвчание и слово мое будеть окончено. Все изслёдуя, добраю держитесь по заповёди апостода. Истина имёсть тесную неразрывную связь съ добромъ, добро, если можно такъ сказать, дежить въ донъ истины,-оно ея порождение, ся естественный вожделённый плодъ. Благо намъ, если знанія, которые мы пріобрѣтаемъ, если идеи и идеалы, которые мы усвояемъ, по природъ своей таковы, что возвышаютъ нашу духовную и нравственную личность, если мы смёло можеть нести ихъ въ жизнь общественную и государственную съ полною увбренностію, что они поднимуть ся нравственный уровень, внесуть въ нее новыя зижительныя духовно-нравственныя силы, сдёлають нась и окружающихъ нась лучшими, болёе честными, болъе строгими къ чувству долга и обязанностей, налагаемыхъ на наст званіемъ членовъ св. церкви и сыновъ отечества. Это будеть значить, что мы пьемъ изъ чистаго источника истины, что мы овладели истиною въ ся существенныхъ свойствахъ и признакахъ. О! какъ потребно такое проникновение истиною въ наше богатое всякими знаніями, но скудное истиннымъ просвъщеніемъ время! Аминь.

Сеящ. В. Славскій.

Digitized by Google

765 -

## НОВАЯ КНИГА О митроцолить филареть.

### Догнатическое Богословіе по сочнисніянъ Филарета, митрополита Московскаго Составиль А. Городковь. Казань. 1887 г. Цена 2 р.

Поводомъ въ появленію означенной вниги послужило глубовопросвъщенное внимание въ православной богословской наукъ и въ частности въ памяти ведикаго московскаго святителя бывшаго архіепископа Казанскаго, нынъ экзарха Грузія высокоиреосвященнъйшаго Палладія, назначившаго по случаю столътняго юбился митрополита Филарета премію (300 р.) изъ своихъ собственныхъ средство тому изъ студентовъ Казанской духовной акадедемія, который представить удовлетворительное сочиненіе на предложенную имъ подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ тему. Трудъ г. Городкова служить ответомъ на эту премію и безъ сомнёнія съ искренней благодарностію будеть встречень всёми ревнителями нашей отечественной богословской литературы, въ которой, какъ въ пустынё, рёдко встрётишь цвётущій окзисъ, гдё жизнь бьеть ключемъ и гдё вполнё можно утолить духовный голодъ и жажду. Отрадное явленіе въ этомъ отношенія представляеть трудъ г. Городкова, съ характеромъ и содержаніемъ котораго мы и познакомимъ въ краткихъ чертахъ нашихъ читателей.

Книга эта, представляющая собою полное, связное и стройное изложение системы православно - христіанскаго въроуче-

нія на основанія всёхъ сочиненій великаго богослова русской церкви, какъ относительно самостоятельный трудъ, для большинства читателей имветь живой интересь и значение. Въ лицъ митрополита Филарета не одна русская, но и вся православная церковь имъеть великаго богослова; вначение его въ исторіи богословской науки бевспорно велико: достаточно указать на одинъ его катехизисъ, наъ котораго многія покольнія почерпали религіозныя вёрованія. Догнатичесное ученіе знамеменитаго јерарха отличается не одною только точностію и вёрностію передачи церковнаго въроученія, но глубиной и орягинальностію въ развитіи и художественностію въ изложенія, доходящей по мистамъ до величавыхъ, высоко-поэтическихъ образовъ. Его острый логическій умъ, способный къ тонкому и всестороннему анализу, даваль сму возможность проникать въ самую глубину отвровенной истины, стараясь найти её тамь въ ея неприкосновенномъ видъ безъ всякихъ измъненій со стороны ограниченнаго человёческаго разума; его глубоко-твердая въра предохраняла его отъ всянихъ сомнъній и колебаній относительно этихъ истинъ, удерживая высокій полоть его мысли въ предвлахъ строгаго православія. Его общирная начитанность и эрудиція въ свято-отеческой литературь и всестороннее изученіе церковной исторіи знакомило съ развитіемъ совнанія христіанской церкви и въ частности оъ ноторіей догнатовъ. Основательное знаніе языковъ классическихъ и еврейскаго, ноученіе ' оригинального текста Библін, поотоянныя управленія въ переводахъ Св. Писанія и его истолнованіи, преподаваніе въ виедемін богословскихъ наукъ, особенно догметник, составленіе катехизиса, знакомотво съ движениями современной имсли и наконець живая и убъяденная въра въ Божеотвенныя истины христіанства-все это развивало въ митрополнтв Филаретв любовь къ изучению созерцательныхъ истинъ христанства. А преподавание повзіи, высшаго красноръчія-разливало въ немъ: способность живописно, но въ то же время точно и правильно выражать свои мысли. И действительно, въ системе вероучения митрополита Филарета мы находимъ глубовов и спрого-правеславное раскрытіе догматовъ вёры, выраженное точнымъ н: вивств художественнымь языкомь, что инветь существенную. важность для науки о православно-христанскихъ догматахъ.. н.

вообще для правильнаго развитія религіознаго сознанія. Догматическое учение великаго јерарха характеризуется духомъ строгаго православія и крайней осторожности. Проникая въ чистый источникъ отвровенныхъ истинъ и стараясь выразить ихъ въ неприкосновенномъ видъ, онъ обращался съ этою цълію не только въ переводному, но и въ оригинальному тексту-словомъ къ такому, который яснве выражаль излагаемую догматическую истину. Такъ, напр., для докавательства того, что І. Христосъ есть верховный епископъ, онъ прибъгь въ оригинальному греческому тексту, газ стонть слово епискона, тогда какъ въ славянскомъ слово это переведено словонъ постянитель (1 Петр. 225) Нервако обращался онъ и къ святоотеческимъ писаніямъ, на основанія которыхъ провізрядь свое пониманіе богооткровеннаго источника христіанскихъ истинъ. Естественному разуму, какъ увадимъ послъ, онъ мало придавалъ значенія въ дъль раскрытія и доказательства догнатическихъ истинъ. Безъ преувеличения посла этого можно сказать, что учение митрополита Филарета ничеть для православнаго богослова сиду авторитета. "Къ его учению, говорить г. Городковъ, прислушивается не одинъ русскій богословъ: Филареть, какъ замъчательный богословъ, извъстенъ и за предълами Россін, такихъ русскихъ богослововъ, канъ Филареть, ранъе не было. Едра-ли вто изъ русскихъ богослововъ такъ глубоко и правильно понималъ православное ученіе, какъ Филаретъ" (стр. 7). Въ виду всего этого для всякаго, кому дороги интересы православія, желательно было бы, чтобы догматичесное ученіе лучшаго нашего богослова, разсвянное по всёть его сочиненіямъ, приведено было въ единству и свётило бы върующему уму возмъ своямъ блескомъ. Этому желанію и удовлетворяеть сочинение г. Городнова. И действительно, чемъ больше читаель произведенія митрополита Филарета, твиъ болье открываешь въ нихъ сокровницъ. Всв произведенія его посять на себъ характеръ высшаго богословскаго умозрънія, напоминающаго свято-отеческие опыты богословствования, --опыты, въ которыхъ мысль не спольвить по поверхности предмета, не ограничивается легания трудомъ обравцовой систематизации и приведенія доказательству на нераскрытыя догиатическія положенів. Какое богатство и глубина богословскаго созернанія, какое обиле и изящество образовъ, какой точный и образ-

768

цовый богословскій языкъ, какая строгая логическая послівдовательность въ раскрытія и изложеніи догматическаго ученія — это отличительныя черты всего того, что вышло изъ-подъ пера и изъ усть нашего знаменитаго іерарха. Всв эти свойства мысли Филарета какъ нельзя лучше способствуютъ сліянію фрагментовъ его твореній въ одно целое, которое въ сочинения г. Городкова представляется не искусственно составленнымъ, а какъ будто писаннымъ самимъ святителемъ. Главная заслуга автора и заключается въ томъ, что онъ вездъ выражается словами самого м. Филарета, является лишь служителемъ своего угостителя (стр. 11), такъ что, читая его внигу читаешь вакъ бы догматику самого Филарета. Напротивъ, много бы потеряло догматическое богословіе, еслибы оно не было изложено словами самого автора, такъ какъ богословское ученіе митрополита Филарета, какъ мы уже сказали, замъчательное по содержанію, не менве замвчательно и по своему изложеніюпри враткости своей сжатому, точному, могучему. Составитель допускаль только немногія свои вставки тамъ, гдъ это необходимо было или для связи одного отдёла съ другимъ, или для общаго опредвленія содержанія сдвланныхъ выдержекъ.

Въ основание системы авторъ положилъ тотъ самый планъ, который составиль самь митрополить Филареть для руководства при преподавании догматическаго богословія въ С.-Петербургской академіи, находящійся въ его "обозрвній богословскихъ наукъ въ отношеніи къ преподаванію ихъ въ высшихъ духовныхъ училищахъ" и напечатанный въ Чтен. въ общ. люб. дух. просв. за 1872 г. ч. IV (58-61 ст.), котя, прибавляеть авторъ, "намъ нельзя слёдовать этому плану рабски, во всёхъ его мельчайшихъ подробностяхъ. Порядокъ частныхъ мыслей догматиской системы необходимо долженъ опредъляться тъмъ отношеніемъ ихъ, въ какомъ онѣ находятся въ сочиненіяхъ самого Филарета, также и тёмъ, въ какомъ вообще удобнёе находиться ямъ въ стройной системъ" (стр. 11). Планъ этотъ, въ сущности общій всёмъ православнымъ догматикамъ, отличаясь отсутствіемъ внёшней стройности и равномёрности частей, поражаеть внутренней логичностію и связностію, во многомъ напоминая опыты свято-отеческихъ системъ.

Задача автора, какъ нетрудно понять, не легкая, а требующая много труда и усидчивости, много вниманія въ отношеніи рас-

предвленія въ извъстномъ порядкъ богословскихъ положеній знаменитаго јерарха. Помимо трудности систематизаціи догматического ученія большая трудность заключается въ объединенія даннаго матеріала, въ которымъ часто по одному и тому же вопросу встрёчаются разсужденія во иногихъ мёстахъ многотомныхъ твореній святителя. Прочитывая эти мъста приходится держать въ памяти содержание ихъ и сказанное въ одномъ мёсть дополнять новымъ, которое найдется во всёхъ другихъ мёстахъ. Большую трудность представляеть также самое прочтение сочиненій митрополита Филарета; ихъ нельзя читать бъгло. Трудно составить такое сочинение, въ которомъ было бы заключено все догматическое учение митрополита Филарета и въ которомъ въ то же время не было бы ничего лишняго т.-е. такихъ мыслей, которыя служать поясненіемъ или иллюстраціей главной мысли. Во всякомъ случав трудъ г. Городкова есть результать кропотливыхъ занятій; усилій для составленія его требуется употребить мно-жество. Для написанія подобнаго сочиненія нуженъ умъ систематическій, привыкшій въ строго-логическому мышленію и философски развитой.

Но при всемъ уважении къ заслугамъ автора, при всемъ сознани достоинствъ его книги, нельзя однакожъ не замътить, что было бы чрезвычайно умъстно уяснить и показать отличительныя и характеристическія черты въ богословствованіи великаго іерарха московскаго, оттёнить выпуклыя стороны онаго и показать сравнительное достоинство его богословскихъ умозръній т.-е. показать, въ какихъ именно пунктахъ въроучения митрополить Филареть является по преимуществу великимъ, гдъ въ особенности выдается его глубокомысліе, что онъ понялъ глубже и основательние другихъ и какіе догматы обосноваль на положеніяхъ, не встрёчающихся у ранће его жившихъ богослововъ. Все это по нашему мизнію могло бы придать сочиненію г. Городкова большее значение и интересъ. Но впрочемъ книга г. Городкова есть первый опыть послёдовательнаго изложенія догматическаго ученія митрополита Филарета и, какъ такой, можетъ служить прекраснымъ пособіемъ для послёдующихъ въ томъ же родъ трудовъ ")...

<sup>1</sup>) До сихъ поръ у насъ ийтъ спеціальныхъ сочнесній, которыя раскрывали бы

770



Въ началё сочиненія говорится о важности догматическаго ученія митрополита Филарета, самого по себё и въ исторіи православной русской догматикё (1—12 стр.). Во введеніи къ догматическому богословію говорится о значеніи истинъ вёры для нашего ума, для утвержденія въ вёрё, для утёшенія въ страданіяхъ, для сердца, для нравственности, для жизни общественной, для настоящаго времени, объ источникахъ вёроученія, о задачѣ и методё догматическаго богословія, объ его планѣ и понятіе о предметѣ (стр. 12—45). Замѣчательно самое опредѣленіе догматическаго богословія у митрополита Филарета, подходящее какъ нельзя болѣе къ святоотеческому отношенію къ догматамъ въ отличіе отъ схоластическаго и характеризующее Филаретовскій способъ трактованія о догматическихъ вопросахъ.

Догматическое богословіе, по Филарету, есть "созерцаніе Бога и свойствъ Его въ собственномъ Его существѣ и созерцаніе Божінхъ свойствъ и дъйствій въ отношеніи въ другимъ бытіямъ, т.-е. въ отношеніи въ міру вообще, въ особенномъ отношеніи въ міру духовному и въ особеннъйшемъ отношеніи въ человъку". Опредъливши такъ догматическое богословіе, Филаретъ во всѣхъ случаяхъ остается въренъ себѣ. Замѣчательно также и отношенія митрополита Филарета въ доказательствамъ догматическчхъ истинъ. Нужно, говоритъ онъ, "укоренять истину въ умахъ

характеристическія черты или догматическаго, или правственнаго, или апологетическаго богословія митрополита Филарета, не сділано надлежащей оцінки его, какъ истолкователя священныхъ книгъ. Внимательные къ иностраннымъ богословамь, разбирая неверхностных и часто инчего не представляющия въ научномъ отношения иха произведения, им остаемся совершенно раннодушными на слава своихъ духовныхъ деятелей. Поэтому на все, что пишется о митронолити Филаретв, должно смотрять какъ на ступень къ раскрытию и выяснению его могучей личности и его плодотворной диятельности. Первый опыть обработки сочинений великато јерарха въ болње общедоступной форме сделанъ въ выдержавшей въ коротное время два надания книго «Государотвенное учение митрополнуя Филарета». Нелька не отнестноь съ полнымъ внаменіемъ также и нь прелидниятому Св. Синодомъ подъ редакціей тверскаго преосвященнаго Саввы многоподезному изданию «Собрание мивний и отзывовъ митрополита Филарета по учебнимъ и церковно-государственнымъ вопросамъ», которыхъ доселё издано въ количестве 5-ти томовъ. Интересъ и важность этого изданія съ каждымъ томомъ все болёе н болве увеличиваются.

не столько множествомъ, сколько върностью доказательствъ. Доказательства не деньги, которыхъ чъмъ больше у кого есть. твиъ болве тотъ можетъ купить. Если есть одно твердое доказательство, то истина стоить безопасно, хотя бы тучи стрёль, т.-е. возраженій противъ нея пустили. Для нёвотораго созерцанія истины сверхъестественной можно прибъгать въ сравненіямъ изъ жизни видимаго міра; должно по обстоятельствамъ обра-щаться къ свёту природы для того, чтобы тёмъ утверждать вёру въ свётъ откровенія" (стр. 39). Богатство я глубяна мыслей видны уже изъ введенія въ догматическое богословіе (стр. 12--45). Отдавши должное естественному богопознанію митрополить Филаретъ твиъ не менве изображаетъ его недостаточность (стр. 14-16). По отношенію къ изслёдованію Божественныхъ истинъ разумъ человъческій не есть источникъ, а лишь "малый ковшъ, которымъ почерпаютъ изъ источника". Изложение собственно догнатическаго ученія митрополита Филарета начинается съ 45 стр. и распредблено по слёд. отдёламъ: А) о Богё Самомъ въ Себв (етр. 45-71); Б) отношения Бога въ міру (стр. 71-170); В) о лиць І. Христа и о совершенномъ Имъ дълв спасенія (стр. 170-291). Подобно древнимъ отцамъ и учителямъ церкви интрополить Филареть видить указанія на таинство Пресвятыя Троицы еще въ Ветхомъ Завътв въ ветхозавътныхъ изреченіяхъ и богоявленіяхъ (стр. 46). Раскрывши дале на основаніи свидетельстве Новаго Завета ученіе о Св. Троице, составитель вниги переходить въ изложенію ученія митрополита Филарета о свойствахъ Божінхъ (46-70).

Второй отдёль въ книге гораздо общирнёе перваго: здёсь говорится о творенія міра, о промышленія Божіемъ вообще и въ особенности о человёкё послё его грёхопаденія (70—170). Разсуждая о мірё духовномъ, митрополить Филаретъ обосновываетъ бытіе его не только на Божественномъ отвровеніи, но и на неопровержимыя положенія человёческаго разума (76). Далёе слёдуетъ ученіе митрополита Филарета о созданія видимаго міра и человёна, изложенное составителемъ на основанія "Записокъ на книгу Бытія" и "Библейской исторіи" свойственнымъ знаменитому іерарху сжатымъ и сильнымъ языкомъ. Съ стр. 94 начинается изложеніе ученія о Божественномъ Промыслѣ. Митрополиту Филарету не разъ приходилось въ своихъ словахъ касаться ученія о Божественномъ промышленія въ виду господствовавшихъ въ его время деистическихъ мыслей, такъ что по этому поводу имъ высказамо много глубокихъ соображеній, основанныхъ на разсматриваніи вселенной (стр. 95). Изъ ученія объ особенномъ промышленіи Божіемъ о человъкъ до его паденія замъчательно глубокомысленное разръшеніе митрополитомъ Филаретомъ вопроса о томъ, что было бы еслибы человъкъ выполнилъ условія завъта съ Богомъ? (стр. 105).

Далёе излагается составителемъ ученіе митрополита Филирета "о грёхё человёка и слёдствіяхъ его", "о причинахъ и началахъ спасенія человёка", "о постепенномъ дёйствія возстановленія въ отношенія къ цёлому роду человёческому или о всеобщемъ благодатномъ домостроительствё".

Со стр. 170 начинается третій и послъдній отдълъ вниги-"о лиць I. Христа и о совершенномъ Имъ дъль спасения" (стр. 170-291). Ученіе о диці І. Христа в некупленін изложено величавыив, по мвстамъ высоко-поэтическимъ языкомъ (стр. 170). Размышля о тайнъ воплощенія, митроподить Филареть смиренно сознается въ невозможности постичь ее человъческимъ - равумомъ, въ силу чего и ученіе объ искупленіи у Филарета знядется строго на Св. Писанін: глубокая ввра и благоговёніе - руководали имъ въ разсужденияхъ о Лиць Богочеловъка и совершенномъ Имъ двяв спасенія людей (стр. 178). Великая тайна искупленія сопровождалась двумя высочайшими и чудеснійшими явленіями-воокресенія І. Христа и Его вознесеніи на небо (стр. 195, 199, 203). Затёмъ составитель книги переходить къ изложенію ученія о благодатномъ паротве Христовомъ (стр. 207). Далее издагается учение митрополита Филарета о благодати, о върв и добрыхъ двлахъ, о церкви, јерархіи и таинотвахъ. Какъ везив и завсь покойный московский святитель является такь же ведненить богословомъ.

Согнасно общепринятому плану богословекихъ системъ составитель зананчиваеть свою инигу ученіемъ о послёдней судьбѣ человёна (стр. 267—291). Не маже глубонихъ и осмысленныхъ положеній внесено митрополитомъ Филаретомъ и въ христіанскую эсхатологію (стр. 267—270). Замёчательно въ данномъ

случав опредвленіе у митрополита Филарета смерти въ смыслѣ христіанскомъ (стр. 271—72). Въ заключеніе рвшаются митрополитомъ Филаретомъ вопросы о воскресеніи человвческихъ твлъ и о ввчности мученій грвшниковъ (стр. ?82—291). Въ концѣ сочиненія сдвлана авторомъ попытка охарактеризовать догматическое ученіе митрополита Филарета и особенно выяснить его отношеніе къ мистицизму (стр. 291—301). Не приводимъ выдержекъ изъ богатой сокровищницы Филаретовскаго "созерцанія". Въ немъ такъ много замѣчательнаго и выдающагося, что издагать подробно догматическое ученіе митрополита Филарета по указаннымъ пунктамъ, какъ оно изложено въ книгѣ г. Городкова, и неумѣстно въ краткой замѣткѣ, и нѣтъ особенной нужды. Цѣлостное представленіе объ этомъ ученіи и его характерѣ можетъ бытъ составлено только по прочтеніи самой книги г. Городкова.

По распоряжению г-на оберъ-прокурора Св. Синода К. П. Побъдоносцева, внига г. Городкова пріобритена для всихъ семинарскихъ библіотекъ на средства Св. Синода. Было бы желательно, чтобы учащееся духовное юношество отнеслось въ ней повнимательние, чтобы среди духовныхъ воспитанниковъ она нашла себъ побольше читателей. Но и было бы очень жаль, еслибы кругъ обращенія труда г. Городкова ограничивался только ствнами духовно-учебныхъ заведеній и богословами-спеціалистами. Въ виду указанныхъ нами высовнать достоинствъ догматическаго ученія митрополита Филарета, книга г. Городкова, излагающая это ученіе, заслуживаеть цолнъйшаго вниманія всякаго образованнаго человъка. Люди, волнуемые сомнинями, порожденными анти-христіанскимъ раціонализмомъ, найдутъ въ догматическомъ богословін митрополита Филарета разришение многихъ своихъ вопросовъ и недоуминийособежно увлеченные озлышивой доктраной о такъ-называемой независимой морали, въ отповёдь которымъ митрополить Филареть учить о неразрывной и самой твеной связи нравственнаго ученія съ догивтическимъ (стр. 27-30). Очень поучительно говорних митрополить Филарсть и о такъ, поторые пытаются разрёнить безь помощи вёры христіанской вопрось с счастія и о твхъ "кто на основания своихъ мрачныхъ грезъ стремятся исрестроять всеь міръ" (стр. 24-26 н \$1-36). Кандый христіа-

774

нинъ и въ особенности пастырь церкви найдетъ здёсь авторитетное и твердое рёшеніе вопросовъ вёры, не имёя нужды въ прочтеніи многотомныхъ твореній митрополита Филарета. Тёмъ болёе это необходимо, что въ наше время, благодареніе Богу, въ обществё пробуждается живёйшій интересъ къ вопросамъ религіознымъ. На основаніи всего этого нельзя не пожелать, чтобы трудъ г. Городкова нашелъ возможно большее число читателей и служилъ настольной книгой у каждаго богослова.

с. п. г.

Казань. Ноября 25 дня, 1887 г.

## годичный актъ

ВЪ МОСКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ И ИЗВЛЕЧЕНІЕ ИЗЪ ОТ-ЧЕТА О СОСТОЯНИИ ЕЯ ВЪ 1886—87 УЧЕБНОМЪ ГОДУ.

1 ноября московская духовная семинарія праздновала свой обычный ежегодный праздникъ воспоминанія открытія ся въ теперешнемъ помъщении. Божественную литургію въ этоть день совершалъ въ Николаевскомъ семинарскомъ храмъ преосвященый Мисвилъ, епископъ Дмитровскій, въ сослуженіи о. ректора и преподавателей-священниковъ. Въ обычное время на литурги преподавателемъ семинарія Н. А. Любимовымъ сказано было приличное случаю и назидательное слово. Всю литургію со всёми особенностями архіерейскаго служенія півль семинарскій хоръ-отчетливо и стройно, а некоторыя песнопенія ("Верую, Достойно есть, Тебѣ поемъ" и проч.) пъли всѣ воспитанники массой. Послѣ литургія въ рекреаціонной семинарской заль происходиль публичный автъ, на которомъ присутствовалъ преосвященный Мисанлъ, многіе изъ почетнаго московскаго духовенства и много стороннихъ лицъ. Прежде всего о. ректоръ предложилъ вниманию присутвующихъ извлечение изъ отчета о состоянии семинарии въ прошедшемъ учебномъ году; продолжение же акта состояло изъ пвнія нисколькихъ церковныхъ писнопиній и хоромъ н всею массою воспитанниковъ и чтеній сочиненій. Именно всв воспитанники пропѣли 1) антноонъ 5 гласа: "Внегда скорбѣти мив", знаменнаго распева и 2) Догматикъ 6 гласа, обычнаго

· распъва; хоръ исполниль: 1) Богородичны стиховны: "Радуйся, Богородице Дёво" п "Все упование мое", знам. распёва и 2) O, salutaris Hostia изъ католической мессы, соч. Нидермейера. Все пеніе было исполнено и хоромъ стройно; особенно же пеніе массою производило очень сильное и грандіозное впечатлёленіе. Въ промежуткахъ между пеніемъ двумя воспитанниками прочтены были собственныя сочиненія 1) VI власса Е. Цвѣтковымъ: "Религіозное и общественное значеніе христ. храмовъ въ древней Руси" и 2) II кл. И. Никольскимъ "Летній вечеръ въ деревнъ". Оба сочиненія написаны толково, живо и свладно. Въ то же время вниманію присутствующихъ предложены были очень хорошіе образцы рисованія, исполненные воспитанниками семинаріи подъ руководствомъ учителя-художника К. Г. Астапова: нёкоторые изъ нихъ написаны даже масляными красками. Въ завлючение акта лучшимъ изъ учениковъ розданы были въ награду вниги, которыя они получали изъ рукъ преосвященнаго.

Заимствуемъ пяъ отчета слёдующія свёдёнія. Въ личномъ составё служащихъ въ семинаріи въ продолженіе отчетнаго года перемёнъ никакихъ не происходило<sup>1</sup>). Многіе изъ наставниковъ и цинъ изъ помощниковъ инспектора сверхъ службы при семинаріи имёли въ прошломъ году, какъ и въ предыдущіе годы, съ разрёшенія епархіальнаго начальства занятія въ другихъ учебныхъ заведеніяхъ, равно посвящали свои силы учено-литературнымъ трудамъ: ипспекторъ А. Цвётковъ и Н. Бёляевъ преподавали уроки гражданской исторіи — первый въ Константиновскомъ межевомъ институтё, второй въ Елизаветинскомъ училищъ (институть); Н. Комаровъ-педагогики въ женской учительской семинаріи г. Чепелевской и епархіальномъ училищъ-

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> Инспекторь А. Цейтковь въ общемъ собранія наставниковъ и помощниковъ его 22-го сент. (1886 г.) былъ перензбранъ (на 4-е трехлётіе) по должности старосты Николаевской семинарской церкви, въ которой п утвержленъ преосвященнъйшемъ Мисандомъ, епископомъ Дмитровскимъ, 29 окт., причемъ ему единогласно выражена благодарность за усердную службу при нашей домовой церкви. На мъсто отказавшагося отъ должности секретаря московскаго духовнаго цензурнаго комитета преподавателя С. Рождественскаго его высокопреосвященствомъ опредъленъ А. Десинцкій (27 окт.). Преподаватель Н. Комаровъ состоялъ секретаремъ совъта Кирилло-Мееодіевскаго братства, завъдывающаго церковно-приходскими школами московской епархін.

"Филаретовскомъ"; Т. Протасовъ--- онзика и геометріи въ обоихъ женскихъ училищахъ "Филаретовскомъ" и "Маріннскомъ", Н. Любимовъ-словесности, В. Гедике-нъмециего языка и помощникъ инспектора И. Троицкій – географіи въ первомъ, а священникъ Д. Өзворскій -словесности въ последнемъ изъ нихъ. При этомъ нёкоторые состояли членами общества любителей духовного просвъщенія, также общества любителей церковного пізнія (въ воскресной школі котораго вель практическіе уроки В. Комаровъ) и коминссін по устройству народныхъ чтеній,г. Протасовъ еще членомъ общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи и вивств коммиссіи по устройству кабинета прикладной физики при политехническомъ музев, а Н. Кедровъ членомъ учебного отдела общества распространения техническихъ знаній при томъ же музев. Н. Розановъ составить и издель III выпускъ "Обозрвнія посланій св. апостоловъ", заключающій въ себъ вторую половину посланій ап. Павла и впокалиценсь, и вель "Иностранное обозрвніе" въ "Чтеніяхъ общества любителей дух. просв'ящения", а также напечаталь (въ "Церковныхъ Въдомостяхъ") "Слово", произнесенное имъ въ день прошлогодняго праздника нашей семинаріи; С. Никитскій составиль и издаль "Сборникь" подь заглавіемь: "Въра православной восточной греко-россійской церкви по ея символическимъ книгамъ, -- тетрадь 1: въроученіе"; Н. Кедровъ напечаталъ "Замѣтку.—Къ характеристикѣ Петра В." въ мартовской книжкѣ "Русскаго Архива"; нѣсколько человѣкъ были постоянными со-трудниками епархіальнаго органа – "Моск. Церк. Вѣдомостей".

Въ минувшемъ учебномъ году всё влассы семинарія имѣли параллельныя отдёленія, а І классъ даже три отдёленія, соотвётственно числу учащихся въ немъ, и на содержаніе третьяго отдёленія, какъ сверхштатнаго, по распоряженію его высокопреосвященства потребная сумма въ количествё 1.400 руб. шла отъ правленія епархіальнаго свёчнаго завода. Опредѣленіемъ Св. Синода отъ 30 іюля — 8 августа 1886 года объ открытіи въ дух. семинаріяхъ самостоятельныхъ (штатныхъ) каседръ по исторіи и обличенію русскаго раскола и сектантства въ трехлётній срокъ предписывалось: 1) съ начала 1886—87 учебнаго года открыть таконыя каседры въ 20 семинаріяхъ, въ томъ числъ и московской (гдъ она существовала уже нёсколько лёть на мёстныя средства

епархіи); 2) присоединить въ учреждаемой казедръ однородный ей по содержанию предметь "обличительное богословие", а съ жае едрой общей церковной исторіи и исторіи россійской церкви соединить "библейскую исторію"; 3) за перечисленіемъ библейской исторія къ казедръ общей и русской церковной исторія и сокращениемъ чрезъ то числа уроковъ у преподавателей Свящ. Писанія, на конхъ доселъ лежало преподаваніе библейской исторін, сдёлать соотвётственныя измёненія въ нёкоторыхъ пунктахъ дъйствующаго штата духовныхъ семинарій (согласно приложенному при указъ проекту). Примънительно къ этимъ требованіямъ подлежащие наставники, по взаниному соглашению и съ разръшенія педагогическаго собранія правленія, распредвлили между собою классы и самые уроки цвлесоответственнымъ образомъ. Преподавание по встить предметамъ семинарскаго курса вообще велось согласно вновь утвержденнымъ программамъ, указаннымъ учебникамъ и методамъ, требуемымъ какъ объяснительными къ программамъ записками, такъ и особыми предписаніями Св. Синода. По нъкоторымъ же предметамъ за неимъніемъ печатныхъ учебниковъ, или за недостаточною полнотою въ нихъ какихъотдёловъ программы и въ прошедшемъ учебномъ году наставниками выдавались ученикамъ предварительно разсмотрённыя ректоромъ литографированныя записки, какъ-то: по обличительному богословію, философін, алгебръ и пасхалін, латинской стихометріи, нёмецкому языку (краткій синтаксись) и особенно по ученію о расколѣ<sup>2</sup>). Дѣло веденія письменныхъ упражненій для воспитанниковъ оставалось безъ всякаго измёненія противъ предпрошлаго года какъ по числу назначавшихся имъ домашнихъ сочиненій и классныхъ экспромтовъ, такъ и по срокамъ назначенія ихъ въ каждомъ классв.

Въ августв мъсяцъ прошлаго года въ I классъ поступило вновь оъ установленными свидътельствами изъ духовныхъ училищъ

50\*

Digitized by Google

779

<sup>\*)</sup> Практическихъ бэсёдъ со старообрядцами было 15; на этихъ бесёдахъ, всегда посёщаемыхъ ректоромъ, обязывались присутствовать воспитанники V и VI классовъ по очереди своихъ отдѣлені.; въ частности 32 человёка изъ того и другаго класса вслёдъ за преподавателемъ сами говорили на собесёдовани и до 50 человёкъ участвовали въ показывани древнихъ памятниковъ—рукописей и иконъ, также дѣлая при этомъ соотвётственныя разъясненія.

115 и по дополнительному экзамену, произведенному въ самой севинарія 5,-120, изъ конхъ 15 дети свётскихъ родителей (5 чиновниковъ консисторскихъ и гражданскихъ, 5 ивщанъ, 2 унтеръофицеровъ, 2 врестьянъ п 1 фельдшера) и одинъ сирійскій уроженецъ, и въ началъ 1886-87 учебнаго года всъхъ воспитанниковъ въ московской семинаріи состояло 599. По влассамъ они распредълялись такъ: въ трехъ параллельныхъ отдъленіяхъ I власса 139, съ 19 оставленными на повторительный курсъ (по малоуспёшности, у иныхъ обусловливавшейся болёзнью, какъ и въ нижеслёдующихъ классахъ); въ двухъ отделеніяхъ II власса 100 съ 7 оставленными; въ двухъ отдёленіяхъ III власса 400 съ 2 оставленными и 14 перемъщенными сюда, по распоряжению его высокопреосвященства, какъ излишніе противъ нормы класса, изъ вноанской семинаріи; въ двухъ отделеніяхъ ІУ власса 93 съ 3 оставленными и 2 вновь принятыми (одинъ изъ воспитанниковъ здёшней же семинаріи, другой перешель изъ вноанской); въ двухъ отделеніяхъ У власса 77 съ 4 оставленными; въ двухъ отделеніяхъ VI власса 90 съ 2 оставшимися по собственному желанію, "съ цвлію болве основательнаго изученія богословскихъ наукъ". Въ продолжение учебнаго года выбыли изъ семинаріи: уволились согласно собственному желанію, частію по домашнимъ обстоятельствамъ, или болвзненному состоянию, частию для поступленія въ другія учебныя заведенія 16,-6 еще до экзаменовъ и 10 после экзаменовъ (въ томъ числе два болгарина, возвратившіеся на родину) и исключены по малоуспъшности 13 (въ томъ числё сиріецъ) и умерли 2 (одинъ въ домѣ матери, другой въ семинарской больницъ): итого 31 человъкъ. Затвиъ всявдствіе проязведенныхъ въ май-іюни мисяцахъ, выпусяныхъ и переводныхъ, и дополнительныхъ для вовсе не экзаменовавшихся тогда по болъзни, или подлежавшихъ переэкваменовкъ изъ нёкоторыхъ предметовъ, а также по письменнымъ упражненіямъ, въ августв – годичныхъ испытаній, 89 воспитанниковъ выпущены были изъ семинаріи, какъ окончившіе полный курсъ ученія, изъ коихъ 30 удостоены 1 разряда и званія студента, а всё остальные причислены въ 2 разряду (въ томъ числе одинъ болгаринъ). На экзаменахъ по догнатическому богословію и ученію о расколѣ здѣсь изволиль присутствовать самъ высокопре-

**780** 

освященвъйшій митрополить Іоаннивій, а по Свящ. Писанію преосвященнъйшій Мисанлъ 3). Изъ окончившихъ курсъ воспитанниковъ 5 поступили въ московскую духовную академію, 2 по назначенію и 3 по собственному желанію 4). Въ день выпуска (26 іюня) двоямъ воспитанникамъ выдано было 25 р. (поровну), какъ "нанболве успёвшимъ въ составленія и проязнесеніи проповъдей", изъ процентовъ съ суммы, завъщанной съ этою именно цалію покойнымъ препователемъ семинарія П. Апостольскимъ. Изъ V власса въ VI переведено 77,-18 въ 1 разрядъ, прочіе во 2 (въ томъ числё одинъ грекъ и одинъ сиріецъ), съ 1 вновь принятымъ (японскій уроженсць, присланный изъ миссійской семинаріи) 78; изъ IV въ V 88,-15 въ 1 разрядъ, прочіе во 2, съ 1 вновь принятымъ (недавно присоединившийся изъ есдосъевскаго раскола къ православной церкви, которому его высокопреосвященствомъ "дозволено слушать богословскіе уроки") 89; язъ III въ IV 85,-8 въ 1 разрядъ, прочіе во 2 (въ томъ числъ одинъ болгаринъ и одинъ персіянинъ), съ 2 оставленными на повторительный курсь (одинь по бользни и одинь по малоуспешности) и 2 вновь принятыми (одинъ перешелъ изъ виезнской семинаріи, другой поступиль по экзамену изъ гражданской гимназіи, сынъ личнаго почетнаго гражданина) 89; изъ II въ III 78,-10 въ 1 разрядъ, прочіе во 2 (въ томъ числь одинъ еврейскаго происхожденія), съ 10 оставленными (по малоусившности) и 2 вновь принятыми (по экзамену, изъ коихъ одинъ изъ гимназін, сынь мосновскаго протоіерся, другой изъ прогимназін, сынъ умершаго діакона) 90; изъ I во II 89,-5 въ 1 разрядъ, прочіе во 2, съ 15 оставленными (двое по болѣзни, остальные по малоуспёшности) 104 5). Навонець въ августе вновь посту-

<sup>6</sup>) Впроченъ за излишествоиъ противъ пормы власса согласно волъ е́го вы<sup>4</sup>

781

<sup>•)</sup> Его высокопреосвященство быть еще на экзаменахъ по учению о расколъ въ • классв и Свящ. Шисания въ Ш, а преосвящениващий Мисанлъ по догматическому богословию въ V же классв; владика-митрополитъ посвтилъ также семинарию 29 октября (1886 г.) и слушалъ уроки по расколу въ VI и Свящ. Шисанию въ IV и II классахъ.

<sup>4)</sup> Сверхъ того въ московскую же акадежію поступнать еще однить студенть изъ прошлогодняго курса, а изъ ныжёшняго однить въ с.-петербургскую волонтерову.

пило, по установленнымъ свидътельствамъ, изъ духовныхъ училишъ 123 <sup>•</sup>) и по дополнительному экзамену, произведенному въ самой семинарія 6 (129), съ 36 оставленными (пятеро по болвани, остельные всё по мелоуспёшности, въ томъ числё одинъ сиріецъ) 165, такъ что по числу учениковъ 1 класса требовалось бы на настоящій учебный годь не только удержать третье, но и вновь открыть четвертое сверхштатныя отделенія, но поприказанію его высокопреосвященства 13 излишнихъ-своепархіальныхъ учениковъ были перемъщены въ тотъ же классъ виеанской семинаріи, 2 иноспархіальныхъ возвращены въ свои семинаріи 7); на содержаніе же третьяго отділенія его высокопреосвященство разръшиль отпусвъ потребной суммы, въ количествъ 1.400 рублей, изъ прежняго источника, т.-е. изъ прибылей епархіальнаго свёчнаго завода. Въ числё 129 вышеозначенныхъ учениковъ было 53 окончившихъ курсъ въ заиконоспасскомъ учнинщів, 23 въ перервинскомъ, 17 въ донскомъ, 16 въ коломенскомъ, 10 въ училищъ при синодальномъ хоръ, 3 въ звенигородскомъ и 1 въ волоколамскомъ; изъ нихъ 11 дъти свътскихъ родителей: 5 чиновниковъ (консисторскихъ и гражданскихъ) 3

сокопреосвященства одинъ воспитанникъ рязанской епархія возвращенъ былъ въ свою семинарію вмёстё съ братомъ своимъ—первоклассникомъ, хотя оба они учились въ коломенскомъ училищё.

<sup>4</sup>) По прим'яру предмадящихъ гътъ, всл'ядствіе непосредственнаго распоряженія его высокопреосвященства, семинарскимъ правленіемъ были назначены депутати для присутствованія при выпускныхъ экзаменахъ учениковъ IV класса подв'ядомыхъ ему училищъ (за исключеніемъ коломенскаго) язъ сл'ядующихъ преподавателей: Н. Розановъ въ завконоснасское, Н. Любимовъ въ Перервинское, свящ. Х. Максимовъ въ донское и свящ. К. Марковъ въ училищъ при синодальномъ хоръ.—Кстати отм'ятить зд'ясь: по отношенію къ училищъ при синодальномъ хоръ.—Кстати отм'ятить зд'ясь: по отношенію къ училищъ педагогическое собраніе правленія занималось еще въ истекшемъ учебномъ году: разсмотр'яніемъ синска кингъ, предположенныхъ къ выпискъ въ фундаментальную и ученическую библіотеки и рекомендаціей учителей русскаго языка для занконоспасскаго и донскаго училищъ, также учителя пѣнія для послѣдняго, обсужденіемъ вопроса о закрытін сриготовительнаго класба и рекомендаціей комнатныхъ надзирателей для коломенскаго училищъ, наконецъ составленіемъ общаго отчета о состояніи всѣхъ четырехъ училищъ въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1885—86 учебный годъ.

<sup>2</sup>) Кром'я помянутаго выше ученика рязанской спархін еще ученикъ калужской спархін, учившійся въ дойскомъ училищі.

ŧ

÷.

мёщанъ, 2 синодальныхъ пъвчихъ и 1 унтеръ-офицера. Эвзамену въ семинаріи подвергались 15 учениковъ, принято 6, между коими одинъ изъ заиконоспасскаго училища и одинъ изъ донскаго, одинъ изъ гимназіи (сынъ чиновника), одинъ съ домашией подготовкой (сынъ священника) и двое сирійскіе уроженцы. Такимъ образомъ къ началу настоящаго учебнаго года всѣхъ воспитанниковъ въ московской семинаріи состоядо 599.

Образцовая начальная школа открыта была при московской семинаріи съ 9 ноября (1886 г.). Резолюцією его высокопреосвященства (оть 16 овтября) утверждены законоучителемъ школысеминарскій духовникъ священникъ В. Рождественскій и учителемъ вандидатъ московской академіи В. Кедровъ. Съ самаго начала въ шводу поступили 51 мальчивъ; но въ прододжение учебнаго года выбыли изъ нея по разнымъ причинамъ (по болъзня, ни вслёдствіе перемёны мёстожётельства родителями) 8 человъкъ. Изъ оставшихся держать экзаменъ 43 мальчиковъ 8 (учивmiecя прежде въ другихъ шводахъ) окончили курсъ ученія и получили установленныя свидетельства на льготу по воинской повинности. Къ настоящему учебному году изъ 35 мальчиковъ 6 не явились продолжать учение (по неизвъстнымъ причинамъ); затъмъ вновь было принято 30, и такимъ образомъ теперь обучается въ школъ 70 мальчиковъ, раздъляясь на двъ группы: старшую --- 33, которые умъють читать и писать, и младшую --- 37, воторые только еще начинають читать, и помъщаясь въ двухъ особыхъ комнатахъ. Воспитанники же семинаріи-VI и V влассовъ, кромъ одиночныхъ сжедневныхъ дежурствъ въ извъстные дни недвли,---когда у нихъ самихъ не бываетъ классныхъ занятій, — обязывались присутствовать въ школь по очереди своихъ отдъленій, причемъ они практиковались въ повтореніи данныхъ мальчикамъ уроковъ, а нёкоторые и въ самостоятельномъ преподаванія имъ такихъ уроковъ по всёмъ предметамъ школьной программы.

Съ нравственной стороны—въ теченіе прошедшаго учебнаго года воспитанники вообще вели себя сиромно. Особенно важныхъ проступковъ за ними не замъчалось, такъ что до свъдънія педагогическаго собранія правленія не было доведено ни объ одномъ какомъ-либо выдающемся случаъ.

Относительно матеріальнаго содержанія-сь учрежденіень епархіальнаго общежитія для своевоштныхъ воспитанниковъ, препмущественно сыновей сельскихъ священно- и церковнослужителей, которые крайне затрудаялись помбщеніемъ ихъ на частныхъ квартирахъ, послёднихъ почти не было вовое (исключая квартиръ близко родственныхъ для воспитанниковъ, одной благотворительной-въ "студентскоиъ" доив гг. Лячиныхъ, гдв проживали двое иностранцевъ, и одной собственно вольнонасмной, на которой стояли двое иноспархіальныхъ). На спархіальное содержение было принято 208 учениковъ (изъ нихъ лишь двое на полупансіонерское, а всё прочіе на полное-съ опрадомъ 120 руб.), всяхъ же живущихъ въ семинарскомъ корпусв состояло 440 человъкъ, наблюденіе за которыми требовало отъ встахъ лицъ инспекція неослабиаго вниманія и бдительности. Для вазеннокоштныхъ воспитаннийовъ семинарское правление располагало въ отчетномъ году, сверхъ 180 вазенныхъ ученическихъ окладовъ (въ 110 р.) и 10 прежнихъ частныхъ благотворительныхъ стипендій, еще 9 новыми полными стипендіями (въ томъ числё двумя отъ его высокопреосвященства и одною оть преосвященнайшаго Мисанда); а общія нужды по содержанію ученивовъ-исправление и пополнение постельныхъ принадлежностей, гимнаотическихъ снарядовъ и т. п., на основания специального опредвленія Св. Синода 10-20 декабря 1875 года, могло до нввоторой стецени удовлетворять остатвами отъ мвстно-благотворительной суммы, напр. сжегодныхъ пожертвований отъ монастырей спархіи, которыхъ въ сложности насчитывается 1825 р. <sup>с</sup>). Состояние адоровья восинтенниковъ было вообще хорошес. Ка-

\*) Съ глубовой призначеньностью должно упомянуть, что Брагство св. Николая и въ проидомъ учебномъ году содержало въ мескорской семинарии двухъ полныхъ стипендіатовъ (на проценты съ капитала гг. Забблина и еще болгарина) и давало поручныя пособія 16 недостаточнымъ ученикамъ, непользовавшинся казеннимъ или епархтальнымъ содержаніенъ, отъ 10 до 30 р., пожертвовавъ такимъ образомъ всей братской сумин 486 р. О. протојерей Марјинской во вдовљемъ домѣ церкви А. Соколовъ также продолжалъ вносить 50 руб. нъ память покойнаго митрополита Филарета для выдачи этого пособія смну бъднаго сельскаго священника.

784

начала миссіонерской двятельности Питириме (28 селтября 1707 г.) показано не точно, — она началась гораздо раньше. Эти источности требують исправленія.

Основатель в первоначальникъ Саровской пустыни јеросхимональ Іоаннь (въ монашестве Исаакій) никогда не принадлежаль къ раскоду, да и не могъ принадлежать. Вопервыхъ по своему происхождению:---онъ происходилъ изъ духовного сословія: отепъ его Өеодоръ Стеченовъ (скончался схимонахомъ, - Өеоченъ) быль "церковный дьячень" въ сель Красномъ (Арзамасскаго увада), а родной дядя, Миханиъ Стефановъ, сващениямомъ въ томъ не сель. Одно это обстоятельство исключаеть всякую возможность допушенія мысли о принадлежности когда-либо о. Исаакія въ расколу. Вовторыхъ, Исаавій принялъ монашество въ г. Арзамась, въ бывшемъ Введенскомъ монастыръ, на девятнадцатожь году отъ рожденія (въ 1689 г.). Такое раннее вступленіе въ иноческий подвигь въ средъ православного монашества служить еще большимъ утвержденіемъ въ православія о. Исаакія. Затвить черезь годь онъ уделился въ пустыню, на старое городище" (гдё теперь Саровская обитель), съ монахомъ Филаретомъ (изъ Санаксарснаго монастыря, что близъ гор. Темникова), по благословению настоятеля Введенскаго монастыря и своего духовнаго отца. Потомъ водворился на нъкоторое время въ Санаксарскомъ монастырв и въ тотъ ионастырь поставленъ іеромонахомъ 2 февраля 1692 года въ Москве преосващеннымъ Евенміенъ мптрополитомъ Сарсиниъ и Подонскимъ. И это обстоятельство тоже служить къ опровержению мысли о принадлежности о. Іоанна къ расколу: въ такихъ мододыхъ дётакъ (22) обратившихся оть раскола въ священный санъ не проязводили и въ то время.

Знакомство же о. Іоанна съ раскольниками началось гораздо позже. Именно, когда онъ, опять водворившись на отшельничество въ Саровской пустынъ, путешествоваль для своего назиданія въ разные монастыри - въ Арзанасъ, Нижній-Новгородъ и проч., гдв ему пришлось встрвчаться съ вараженными расколомъ и вступать вь разговоры. Оть сего явилась потребность узнать какъ раскольничесное учение, такъ и опровержения его по ученію Св. правосдавной церкви. А оть таковаго изученія возгорвлось въ душе о. Іоанна (тогда еще ісромонаха Исаанія) желаніе идти съ проповядію: истины въ заблуждающимоя. Но по синренію своему онъ отталкиваль оть себя эту мысль, считая ее некушеніемъ-, предестію вражіею".-Въ 1700 году недалево оть пустынной велли о. Исаакія поселнася на мельница накто Іоаннъ, родомъ норелияъ, оказавшійся выходдемъ изъ заводжскихъ раскольническихъ скитовъ. Здёсь былъ первый опыть миссіонерской двятельности о. Исаакія, и разговоры его съ Іоанномъ ворелиномъ описаны имъ подробно въ упомянутомъ выше

"сказанія"<sup>2</sup>). Въ это же время пришлось о. Исаакію свести знакомство съ раскольницею монаханею Медаліею.

Послъ обращения Іоанна корелена и пострижения это по присоединския во Св. церкви въ понашество (Иряней), о. Исаакій быль ноставлень строителень Введенского монастыри, въ г. Арзапасв. По нопастырскимъ нуждамъ приходилось ему бывать на Макарьсвской ярмарив, гав онъ вотритить прежнюю знакомку раскольницу-чонахиню Меланію, в послёдияя свела его съ расколоучителенть Іоною и Иваномъ Димитріевымъ, затвиъ съ нонахомъ Филаретомъ. Повъствованіе о "разглагольствіяхъ о въръ" съ этими лицами, обращение ихъ и повздка о. Исаакия въ заволжские скнуш на Керменецъ составляють содержание уже помянутаго "сказания о обращения раскольниковъ заволжскихъ" каковыя событія происходнян въ 170:-1705 годахъ. 4-го декабря послёдняго годе о. Исаавій въ Спасскомъ монастыръ на Кезъ присоединиять ко св. церным и пріобщиль Св. Христовыхъ Таннъ понянутыхъ монаха Филарета, Ивана Димитріева и съ ними еще болье двадцати человакъ монашествующихъ и быльцовъ. Обратившиеся просили о. Исаавия быть у нихъ наставникомъ и остаться навсегда, но у него тогда было уже другое двло-основание Саровской пустыни-и потому онъ не могъ исполнить ихъ просьбы, а повхалъ съ Филаретонъ въ Москву для объявления объ обращения ихъ и ходатайства о постройкъ въ онларстовонь скиту церкви. По дорогь они завхали въ Переславль въ знавомому Филарету строителю тамошняго Николаевскаго монастыря, что на болотв, јеромонаху Питириму, которому о. Исаавій разсказаль все происшеншее за Волгою объ обращения изъ расколу. Изъ беобды съ о. Питиримонъ Исаакий, тольно темерь познакомыещийся сь нима, позналь "быти его житіень добродвтельна и Божеотвенному писанію искусна и на Москвъ внаема"; Питиримъ же высказалъ, что его завътнымъ желанісять и душевнымъ отремленісмъ есть "еже о обращенія заблужданихъ душъ человъчеснихъ попеченіе имъти". У о. Исаакія быль забота о стровній церкви на Сарова и потому бесвая съ о. Питиримонъ навела его на нысль "бить челонъ" оному, дабы деложнаь благовернымъ царицамъ и царевнамъ и преосвященному Стессину о обращения Филарета съ прочими и влаль бы вилоте него за Волгу-, учить и прочихъ ко обращению приводить и быль бы у нихь не отлучно" »). Это первое свидание о. Исвакия съ о. Питириномъ происходнио въ декабрв 1705 года: но, какъ кажется, теперь ничего ръшено не было. Тольно въ следующемъ году по неотступнымъ просъбамъ Фила-

<sup>2</sup>) Сказаніе о обращ. заволжск. расв. стр. 18-62.

<sup>3</sup>) Сказ. о обр. раск. зав. стр. 175.

802 ·



рета и Исаакія, Питиримъ Вадилъ за Волгу къ Филарету въ скить, гдъ заложилъ церновь на основаніи данной раньке грамоты и многихъ присоединилъ еще ко св. церкви. Со времени этой первой повадки на Керкененъ должно считать начало миссіонерской дъятельности Питирима среди раскольниковъ и именно судя по цёли повадни (ванладка храма) не позже мая 1706 года. Однако онъ теперь еще не жилъ постоянно среди раскольниковъ, а только по часту наважалъ въ скиты.

На другой годъ, т.-е. въ 1707 году, вогда въ филаретовомъ скиту пріуготовлялась уже ко освященію церковь, о. Питиримъ съ Филаретонъ и Иваномъ Димитріевымъ (облеченнымъ уже во иночество съ именемъ Іоасвоа), взанлъ въ Москву ходатайствовать о благословенной грамать и антиминсь на освящение той церкви и доложиль преосвященному Стефану о Филареть, котораго потомъ лично представилъ митрополиту. "Преосвящениъйшій же Стефанъ, зря его, Филарств, яко виновна обращенію прочихъ новообращихся, помысли удостоити его въ чине священства, и купно съ нимъ удостои того же священства другаго монаха Іоасафа и рукоположи ихъ самъ преосвященивищий митрополить и посвяти икъ во јеромонахи. Тогда оный строитель Питиримъ, благодати Божіей возбуждающей, паче началь о новообращающихся веліе попеченіе творити о всемъ" 4). И это попеченіе выразилось прежде всего въ подачв письменнаго доношенія о тъхъ присоединившихся въ церкви, которые обращены были изъ раскола проповъдію самого Питирима; доношеніе подано ниъ 28 сентября 1707 г. По этому-то доношению и данъ ему 28 сентября "царскій указъ, чтобы тамо на Керженць съ ними раскольниками свободно разговоръ имъть и ихъ обращать и вовхъ ихъ обратившихся и не обратившихся въдать" 5).

Но и теперь миссіонеровая двятельность о. Іоанна еще не прекратилась. Хотя онъ и не ходиль въ скиты, или вообще въ селенія раскольниковъ, за то они сами приходили въ нему въ Саровскую пустынь. Здвсь нёвоторые по обращеніи оставались и иночествовать. Но въ этомъ вотрётилось у о. Исаанія недоумёніе; именно-какъ принимать въ соединеніе съ церковію обращающихся изъ раскола бёльцовъ и монаховъ, желающихъ оставаться съ иночествъ, о перекрещенцахъ и проч... Въ мартѣ 1711 года подано было доносительное письмо отъ о. Исаакія преосвященному Стефану съ прошеніемъ "чтобы по святымъ правиламъ ему, архіерею, о томъ противъ доносительныхъ статей Великаго Государя указъ учинить". Указъ послёдоваль особою граматою, гдъ выписаны каноническія правила о принятік

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 176-179.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Похвала на обращение раск. стр. 61.

въ церковное общение сретиновъ и раскольниковъ и на основанія оныхъ разр'вшены недоумівнія о. Исаакія; а за тімъ въ окончанія говорится: "и какъ въ тебѣ сія Наша, Великаго Госудеря, грамата придеть, а также распольники и самовольники монахи впремь въ тахъ нашехъ сторонахъ буде лвятся... и тебв въ обращения ихъ православную хриотіанокую въру чинить разговоръ съ ними съ придежаниемъ... А на ослушинковъ и противниковъ писать тебъ въ намъ, Велиному Государю, къ Москев неотложно; а инымъ пущимъ въ томъ и упорныхъ присылать за провожатыми въ Москвъ для подлиннаго овистельства и наказанія" 6). Грамата дана о. Исаанію 28 марта 1711 года. Значить ему предоставлялась власть недь раскольниками такая же, каковая дана Питирииу, но только позже, ибо последний колучиль грамоту 20 августа 1711 года 7). Однано заботы по благоустроенію основанной о. Исаакіемъ Оаровской пустыни не дозволнан ему воспользоваться всею широтою правъ, предоставлявшихся тою граматою. Потому что въ "объявления", поданномъ въ' па-тріаршій приказъ въ августъ 1718 года, волъдствіе именнаго царскаго указа оть 16 марта того года 8), после изложения обстоятельствъ обращенія монаха Филарета съ прочими въ 1705. году и передачи ихъ въ въдение о. Питириму и въ духовность, онъ присовокупляетъ, что оне находятся "вов подъ его Пятяримовымъ правленіемъ; а нымв раскольниковъ я не знаю и въпослушания у меня ихъ нвиъ" »)...

Двятельность преосвященного Питирима, спреведливо величаемая "равноапостольною", извъстна всей православний церкви и отлучившимся отъ нея раскольникамъ;---не следовело бы предавать забрению и смираннаго іврослимонаха Ісанна Саровскаго, перваго трудинка на атой одеденфвшей нивъ, указавинаго и такъсвазать введшаго Питирима на поприще его равноапостольного полвига.

Іероменахъ Порфирій.

### СТАТИСТИЧЕСКИЯ ДАННЫЯ ИЗЪ ОТЧЕТА Г. ОБЕРЪ-ПРОКУРОРА CB. CHHOAA 3A 1885 F.

Въ въдомостяхъ, приложенныхъ въ всеподленнъйщему отчету г. оберъ-прокурора Св. Синода за 1885 годъ, заключаются слъдующія статистическія свёдёнія по вёдомству православнаго исповёданія за 1885 годъ.

- •) Тамъ же, стр. 65-66.
- <sup>7</sup>) Пр. Об. окт. стр. 308. <sup>9</sup>) Тамъ же, стр. 315.
- •) Похвала н проч. ст. 62.

Въ 1884 г. по всять еперхіниъ соотояло: арагерейския домова 61, мужския монастырей 233 (кроив нахъ заштатныхъ 190); монашествующия въ нихъ по штату положено было 4484, на лицо же въ штатныхъ и заштатныхъ монастыряхъ соотояло 6813, кроив того послушниково было 4143. Женския монастырей соотояло: штатныхъ 112, заптатныхъ 88; монашествующило въ нихъ было 5769 (по штату положено 2024), кроив того послушницъ 14199.

Каведральных соборова въ 1884 г. по всёмъ епархіямъ кромѣ Адеутской, по которой свъдёній не доставлено, было 62, градскихъ 680, неъ коихъ 55 безприходныхъ, военныхъ 5, морскихъ 3, придворныхъ 41; иержен при мужскихъ и женскихъ монастыряхъ 1159, приходенихъ 33.038, ружныхъ 123, при казенныхъ заведенияхъ 798, домовыхъ 455, единовърческихъ приходскихъ 248, упраздненныхъ или припионыхъ 5297, каздбищенскихъ 1750-всего 43.288. Кромѣ того молитвенныхъ домовъ и часовень состояло 14.681.

Духовенства по всёмъ епархіямъ, кромѣ недоставнышихъ свёдёній епархій Кіевской, Курсной, Черниговской и Алеутской, состоядо протоіереевъ: 1523 (по штату 565), священниковъ 34.362 (по штату 33.376), діаконовъ 7.543 (по штату 2.456), причетниковъ 39.088 (по штату 39.929). Уволенныхъ по болёзни и старости заштатъ было: протоіереевъ 105, священниковъ 1421, діаконовъ 799, причетниковъ 3.564.

Въ 1885 г. по всёмъ епархіямъ было постросно церквей: монастыренихъ 10 (8 кам. и 2 дерев.), приходекихъ и придёль-ныкъ 369 (172 нам. и 197 дерев.), при каземныхъ заведенияхъ 8 (7 кам. и 1 дерев.), домовыхъ 17 (11 кам. и 6 дерев.), кладбищенскихъ 26 (9 кам. и 17 дерев.), всего 439 (216 кам. и 223 дерев.). Молитвенныхъ домовъ и часовень построено было 164 (37 кам. и 127 дерев.).

Суммъ на постройку зданій духовнаго въдоиства въ 1865 г. отпущено было: 1) изъ суммъ государотвеннаго казначейства 150.285 руб., 2) изъ духовно-учебнаго капитала 486.126 р. 37 коп. 3) изъ мъстныхъ спархіальныхъ средствъ 16.116 р.—воего 652.527 р. 37 коп.

Больниць по всёмъ епархіянъ въ 1885 доду соетояло: при монастыряхъ—на казенномъ и монастырскомъ индивенія 72 на 1471 чел., на индивеніи частныхъ лицъ и обществъ 7 на 431 лицо; при церквахъ—на казен. и церковн. индивеніи 3 на 20 чел., на индивеніи части. лицъ и обществъ 21 на 459 чел. Всего—103 на 2381 лицо. Боюдеклено по всёмъ епархіямъ состояло: при монастыряхъ—на казен. и монастыр. индивеніи 48 на 645 л., на индивеніи частныхъ лицъ и обществъ 12. на 507 лицъ; пря церквахъ на назен. и церк. индивеніи 152 на 1.893 лица, на индивеніи части. лидъ и обществъ – 458 на 4.806 к. Всего—670 на 7.851 л.

Жителей православнаго исповъдалія по вовуљ спархіямъ, кромъ Кіевской, Курской и Черинговской, по конмъ свъдъмій не доставлено, въ 1884 г. состояло.: мужси. пола 28.000.007, женскаго пола 29.137.311, всего-61.538.665 л.

Въ 1884 г. по всънъ епархіянъ, кропъ недоставнявнихъ свъдвий епархія: Иркутской, Кіевской, Петербургсной и Алеутской, родилось: мун. пола—1.719.080, жен. пола—1.642.7.5, всего 3.361.805; бракомъ соединено 1.124.728 лицъ и 562.364 супружествъ; умерло: мун. п. 1.172.958, женск. п. 1.096.375, всего 2.269.333. Изъ нихъ достигшихъ отъ 100 до 105 лътъ умерло: 292 (162 мун. и 130 женш.), отъ 105 до 110 лътъ— 90 (50 мунч. и 40 женщ.), отъ 110 до 115 лътъ — 48 (37 мунч. и 11 женщ.), отъ 115 до 120 лътъ—4 (3 мунч. и 1 женщ.), отъ 120 до 125 лътъ 4 (3 мунч. и 1 женщ.); всего же умерло достигшихъ выще 100 лътъ 438 (255 мунч. и 183 женщ.).

Къ православно въ 1:85 г. по всъкъ енархіянъ присоединено: изъ иновърныхъ христіанскихъ въроисповъданій 5.486 л. (изъ римск. катод. вър. 1.163, греко-уніатскаго 92, армянскаго 222, протестант. 4.005); изъ раскода 4.392 (3.091 безусловно и 1.301 на правахъ единовърія); изъ нехристіанъ 4.959 (изъ евреевъ-532, магометан 420, язычниковъ 4.007) - всего же присоединено 14.837.

Въ 1885 г. Сраковъ расторинуто было 1.196-изъ никъ за вступленіемъ въ бракъ при жизни одного изъ супруговъ 34, по близкому родству 26, по неспособности иъ брачному сокитію 23, за при пободвяніе 167, по безвъстиому отсутствіи одного изъ супруговъ 688, за ссылною одного изъ супруговъ на каторгу и на поселеніе 292.

Въ 1885 г. состояло духовно-учебныхь заведений 244 — академій 4, семинарій 55 и училащь 185. Въ нихъ начальнивовъ и наставниковъ (кромъ спархій Камчалской и Пермской, и училицъ Рыльскаго и Старооскольскаго Курской еп., по конмъ свъдъній не доставлено) было всего 2.840-въ академіяхъ 124, семинаріяхъ 987 и училищаять 1.730. Учанняся соотонно всого 48.447 (6.461 казеннокошти., 10 494 польз. пособ; и 28.267 своекоштн.)-изъ нихъ въ анадеміякъ 1.031 (705 назеннокоштн., 72 польз. пособ. 254 овоекошти.), въ семинаріяхъ 16.638 (5.756 каз., 1.889 польз. пос. и 8.480 своеконети.), въ училищахъ 30.778 (8.603 польз. пос и 19.883 своекошти.). Воспитанниковъ духовныхъ заведеній, обучавшихся инородческимъ языкамъ, было въ семинаріяхъ: 187 (калмыцкому 6, черемисскому 8, финскому 9, эстному 36; латышскому 68, монголо-бурятскому 60), въ училицахъ 13 (калмынкому языку). Къ 12 женскихъ учебныхъ заведенияхъ, находящияся подъ повровительсявсять Ен Императори скаго Величества, обучалось 1.499 двв. (425 казенновоцити. п 1.074 пансіон.).

806

Въ 1885 г. по воймъ спаркіямъ, кромѣ Екатеринбургской, Кіевсной и Литовской, по комъъ сведёній не доставлено, мисла при церховата и монистиряла соотояло 8.351. Въ нихъ учанихся было 202.350 (167.564 муж. п., и 27.671 жен. п.).

Причтовь, получавии их содержате изы государоты, казначейства въ 1885 было 18,196; на нихъ нараоходовано было: 5.971.167 руб. 28 кон.

Суммы попечительство о призрѣніи бѣдныхъ духовнаго званія во всѣхъ епархіяхъ (нромѣ Енисейской, Камчатской, Тобольской, Томской и Туркестанской, по конмъ свѣдѣній не доставлено) въ 1885 г. были въ такомъ состояніи: въ 1885 г. поступило—оть сбора въ епархіяхъ 1.062.228 р.  $20^{2}/_{4}$  коп., билетами 672.634 р.  $89^{1}/_{4}$  н., итого съ остаточными отв проилаго года въ приходъ боло 6.804.579 р.  $97^{1}/_{2}$  коп. (2.018.067 р.  $97^{1}/_{4}$ коп. наличными и 4.786,512 р.  $1/_{4}$  к. билетами). Въ 1885 г. въ расходъ было: 1.586.068 р. 61 коп. (1.198.868 р.  $9^{1}/_{8}$  к. наличными и 387.200 р.  $51^{1}/_{2}$  коп. билетами). Въ 1886 г. состояло: 5.218.511 р.  $36^{1}/_{2}$  коп. (819.199 р.  $87^{2}/_{4}$  к. наличными и 4.399.311 руб. 48 $3/_{4}$  коп. билетами).

Библіотекъ въ 1885 году по вовиъ спархіянъ кромв недоставнышикъ сввдвий спархій скатеринбуррской, могилевской и якутской, учреждено было: при церивакъ 206, конастырякъ — 15, всего 221; всего же съ прежде учрежденными въ 1885 году состояло 17.200 библіотекъ.

Держовника нолечительства въ 1885 году по встыъ енеркіянъ, вромъ недоставлящихъ свъдзній енаркій: екотеринбургской, пркутсиой, вищиневской, якутекой и грузинскаго эквархата, снось отпримо 403, вовго съ прежде открытыми состояло 11.885. Пожертвованій ими было сдълано всего 2.242.850 руб. 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> коп., изъ мехъ на подпержаніе и украшеніе церквей 1.788.551 руб. 16<sup>3</sup>/<sub>4</sub> ноп., ма церковно-приходскія піколы и приходовін благотворительныя учрежденія 237.640 р. 67 коп., на содержаніе причтовъ 216.658 р. 17<sup>3</sup>/<sub>4</sub> коп.

Пожертвованій въ церкви по войнъ епархіямъ, кромѣ видомотва мосновской синодальной конторы и спархій скатеринбургской, пркутакой и тверской, по конть свидній не доставлено, всего поступило 10.995.883 р. 70<sup>4</sup>/2 кон., изъ нихъ крунечнато и кошельковаго сбора 4.965.544 р. 91<sup>4</sup>/4 к., дохода съ интий 1.878.965 р. 14 к., на устройство церквей и другіе предметы 3.814.346 р. 77 к., въ пользу Гроба Господин 10.073 р. 42<sup>4</sup>/4 к., на церкви и школы западнаго нрая 18.194 р. 1<sup>4</sup>/4 коп., на возстановленіе православія на Кавназѣ 19.127 р. 81 коп., на распространеніе православія среди язычниковъ 25.909 р. 34<sup>4</sup>/2 к., на вономоженіе духовенству 212.508 р. 56<sup>3</sup>/4 коп., на разеренныхъ по разнымъ случаямъ 19.676 р. 92<sup>1</sup>/2 к., на удушеніе быта православныхъ въ Палестинѣ 30.986 р. 79<sup>4</sup>/2 коп.

Суммы и копиталы, находящиеся въ распоряжения хозяйственнаго управления при Св. Синодъ, находились въ такомъ состонния.

Къ 1 января 1885 года оставалось: духовно-учебныто канитала -24.957.393 p. 40 BOH., THHOPPAOCEARO HAUHTAJA 645.685 p. 301/4 K., напитала духовенства западнаго края 2.656.501 руб. 681/, коп., напитала на производство преосвященнымъ добавочнаго жалованья 311.985 р. 14 к., суммъ на выдачи единовременныхъ пособій 321.414 р. 981/, воп., капитала на усиленіе средствъ содержанія духовенства 25.755 р. 92 коп., зацасно-строительнаго капитала западныхъ спархій 1.146.760 р. 14 коп. Осерез сею нъ 1 января 1885 года состояло: суммъ, завъщанныхъ въ пользу монастырей, церквей и причтовъ въ России 136.143 р. 821/, к., сумых, завышанныхъ на монастыри и церкви Востока 228, 176 р. 98 коп., суммъ, собранныхъ въ кружкахъ при церквахъ 227.783 р. 391/4 воп., суммъ, пожертвованныхъ на стипенцін, премін и разные предметы 958.530 р. 26<sup>2</sup>/4 коп., переходящихъ суммъ, принадлежащихъ разнымъ мъстамъ и лицамъ 492.744 р. 89 коп. Итого къ 1 января 1885 года оставалось 32.108,525 р. 88 коп. Въ 1885 году поступило: духовно-учебнаго капятала 1.469.082 р. 661/, воп., типографскаго вапитала 350.373 р. 96 коп., напитала духовенства западнаго края 165.442 руб. 11 коп., капитала на производство преосвященнымъ добавочнаго жалованья 28.441 р. 77 коп., сумиъ на выдачи единовременныхъ пособій духовенству 57.355 р. 37 коп., капитала на усиление средствъ седержания духовенства 167.263 р. 13 коп., занасно-отроительного капитала духовенства вональних епархій 214,674 р. 25 кон. Оверхъ сего постужная: суммъ, завещанныхъ на монастыри, церкви и причты - въ Россін 8.098 р. 49 коп, сумиъ, завъщанныхъ на церкон н монастыри Востова 23.953 р. 13 коп., сумых изъ кружевъ ври церквахъ 82.400 р. 581/2 коп., сунмъ, пожертвованныхъ на сунпендія, премія и ругіє предметы 169.735 р. 29 кон., переходя--щихъ сумыт разныхъ мъсть и лицъ 461.589 р. 6.коп. Всего же въ 1885 году поступило: 3.376.309 руб. 82 вон. Въ 1885 году израсходовано было: духовно-учебнаго капатала 1.358.006 руб. 124/4 ноп., типографскаго нанитала 461.849 р. 971/4 ноп., валитала духовенства западнаго края 171.989 р. 96 коп, капитала на производство преосвященнымъ добавочнаго жалованья 18.189 р. 92 ноп., суммь на выдачи единовременныхъ пособы духовенству 50.508 р. 86 коп., вапитала на усиление средствъ содержания духовенства 88.390 в 44 коп., запасно-строительного напитала духовенства западныхъ спархій 104.129 р. 24 коп. Сверхъ сего израсходовано: суммъ, завъщанныхъ на монастыри, церкон и причты въ Россіи 6.369 р. 3<sup>1</sup>/, коп., сумиъ, завъщанныхъ на монастыри и церкви Востока 22.401 р. 72 коп., суммъ неъ ирунекъ при дерквахъ 76.909 р. 20 коп., суммъ пожертвованныхъ . . 4 · ...

.

·808

на стипендія, преміц и другіє предметы 126.771 р. 21 коп., цереходящихъ сумыть разныхъ мисть и лиць 244,393 р. 291, к. Всего же въ 1885 году израсходовано было 2.730,408 р. 98 к. Къ 1 января 1886 года во остатки: духовно-учебнаго капитала 25.068.419 р. 93<sup>3</sup>/, коп., тицографскаго кацитала 714.209 руб. 29 коп., капитала духовенства западнаго кран 2.649.953 р. 781/, к., капитала на производство преосвященнымъ добавочнаго жалованья 317.236 р. 99 коп., суммъ ца выдачу единовременныхъ пособій духовенству 328.261 руб. 491/2 коп., суммъ на усиленіе средствъ содержанія духовенства 104.628 р. 61 коп., запасностроительного копитала духовенства западныхъ епархій 1.259.305 руб. 15 коп. Сверхъ сего въ осшаткъ къ 1 января 1886 года: суммъ, завъщанныхъ на монастыри, церкви и причты въ Россіи 137.373 р. 28 коп., суммъ, завъщанныхъ на ионастыри и церкви Востока 230.428 р. 39 коп., суммъ изъ кружекъ при церквахъ 283.244 р. 781/, коп., суммъ, дожертвованныхъ на стидении въ въ духовно-учебныя заведенія, на преміц за дучшіе учебники, и на другіе предметы 1.001.494 р. 34% к., переходящихъ сумиъ, принадлежащихъ разнымъ мъстамъ и лицамъ 709.890 р. 651. к. Всего же къ 1 января 1886 года въ остатки: 32.754.426 руб. 71 коп.

### ПЕРВАЯ ЖЕНСКАЯ ПРАВОСЛАВНАЯ ОБЩИНА ВЪ ПРИВИСЛЯН-Скомъ крађ.

Въ Константиновскомъ узда Сзалецкой губернін среди больпихъ гъсовъ есть селеніе Лъсна, расположенное при ръкъ Бълкъ. Наседеніе Лъсны и другихъ деревень етого округа составляють уніаты. Трудно живется этому народу въ Русскомъ Забужъъ. Много приходилесь ему, да и теперь еще приходится бореться съ кипрыми коендвами и свиръпыми панами. Много нужно силъ и твердости дука и увъренности для отстанванія правъ своей въры. А между тънъ нужкой для борьбы духовной поддержки не было у ушетовъ: на все ихъ население только и быле одна наленькая деревянная, крытая соломой церковь въ селении Буковичи; да и та была уже почти разрушена времененъ, такъ какъ существовала съ 1576 года. Внутренній вирь этой церкви также отличанся прайнею бъдностію. Но подъ этимъ ветхимъ кровомъ хранилась драгоцённость вобъхъ уніатовъ -- чудотворвая неленная инона. Царицы Небесной.

О явления этой иконы преданіе. гласить слидующее: 14 сентября 1663 года въ полдень воскреснаго дия пастуки пригиали скоть къ землянымъ украленіямъ (доторыя по преданію существують со временъ престоносцевъ). Одниъ изъ пастуховъ от-

52

правился въ лёсъ отыскать отставшій скоть и тамъ на вётвяхъ грушеваго дерева увидялъ икону, окруженную яркимъ сіяніемъ. Онъ поспъшнять сообщить объ этомъ товарищу. Убванвшись въ действительности виденнаго, пастухи уведомили о томъ священника и крестьянъ. Икона была перенесена въ церковь села Буковичи. Слухъ о чудесно явившейся иконъ быстро разнесся далеко по округу. Множество народа стало стекаться для поклоненія икопъ. Не правплось это католическому духовенству. Тотчасъ быля придуманы способы отнять эту икону и воспользоваться ею для распространения католицизма среди мистнаго населенія. Въ 1686 году панъ Михаловскій съ гайдуками ворнался въ Буковичскую перковь, и расправившись какъ ему хотвлось со священникомъ, заставиль его отдать икону. Присвоенная икона была перенесена въ костель въ Лёснв. Потомъ на мвств явленія иконы быль выстроень сначала небольшой, а потомъ большой каменный костелъ но ими апоотодовъ Петра п Навла. Костель быль передань въ руки монаховъ Ченстоховскаго монастыря ордена Паулиновъ. Располагая хорошини средствами и поддерживаемые богатыми пожертвованиями польскихъ магнатовъ, Наулины богато украсили неону золотовъ и множествомъ драгоцённыхъ каменьевъ, послё похищенныхъ во время бъгства оранцузовъ изъ Москвы. Кромъ заботь о внъшнемъ видъ костела и иконы ксендзы формулировали историческия свёдёния объ яконъ въ желательномъ видь. Самое почитание русской святыни располагало уніатовъ въ польку католиковъ и заставляло ихъ соглашаться съ мизніемъ латинскихъ пропагандистовъ, такъ что они начали прецинать совывстное участие въ латиненомъ бого. служения. Имъ даже не бросалось въ глаза и то, что паписты, роскошно украшая овои коотелы и толкуя о санистев нерквей. оставляли въ совершенномъ запуствния бъдную русскую Буковичскую церковь----главный кровъ Леонинской овятыни. Они даже два раза закрывали се и наконець окончательно заприли въ 1859 году. Тогда уністы, не имёя совсёмъ свеего духовнаго врова, должны быля вполна присоединиться ка кателикамъ. Такных образомъ Люсна превратилась въ однив нев центровъ ка-TOJHTEOTBA

Настать 1863 годь, а съ нямъ и польское возстаніе. Возмутительныя двйсовія Паулиновъ въ это время привели нъ тему, что костель быль отнять у никъ и сами они возпращены въ Ченстоховокій монастырь. Тольно одниъ монахъ остался въ Лъснъ дли исполненія богослуженія. Но паписты не теряли малежды на возстановление своего прежняго значенія и вліянія на народъ въ Лъснинскомъ округь, и когда епархіальное начальство приступило въ неправлению православнаго богослуженія отъ латинсияхъ моналеній, польское духововатно отале возбуждать народъ противъ этого.

Цёль была отчасти достигнута. Между уніатами пошло разногласіе. Одни единодушно приняли ришеніе своихъ пастырей, другіе же упорно отказывались слёдовать законному требованію начальства. А между тёмъ ксендзы сильнёе громили православіе, объщая всякія блага не признающимъ его и грозя жестокою карой держащимся его. Правительство рёшило совсёмъ закрыть костель и передать его православному видомству. Костель быль перестроенъ въ православную церковь и по мысли нынъшняго архіепископа холыско-варшавской епархіи преосвященнаго Леонтія при вновь образовавшейся православной церкви разръшено было учредить женскую общину на 300 инокинь. 20 октября 1885 года считается дисих отврытія общины.

Утверждение народа въ истинныхъ понятіяхъ православной вёры. искорененіе польско-латинскихъ суевърій, просвъщеніе дътей, бельбиездов врачевание болящихъ, удовлетворение различнымъ нуждань мыстного нассления -поставили пновини во главь съ настоятельницей подвигомъ своей иноческой жизни. Но при исполнении такой общирной задачи мадо, собственныхъ силъ и сердечнаго расположения въ двлу,-часто приходится ощущать настоятельную потребность въ матеріальныхъ средствахъ, а между твиъ община очень бъдна и самимъ ея обитательницамъ приходится терпъть очень многія лишенія. При такихъ условіяхъ двло благотворительности не ножеть идти вполнв успвшно. Но смиренныя инокини надъются, что Господь поддержить ихъ силы и терпёніе, а вмёстё съ тёмь и кажый православный сынъ Россіи откликнется на голось о номоши быльных жертвамъ польшизны.

Пожертвованія можно отсылать на имя настоятельницы общины Екатерины, по варшаво-тереспельсной железной дорогв, из горокъ Вилу, нан въ редавщію Московскихъ Видомостей.

• • •

÷

**Д.** А.' '

#### ОПЕЧАТКИ.

Въ ноябрыской книжкъ: "Православнаго Обозрѣнія" въ статы "Христосъ Царь" просниъ исправить следующія опслатви:

|              |            |    | Hane         | nam        | Слъдуетъ читать:                                                  |                                                            |  |  |  |
|--------------|------------|----|--------------|------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|--|--|--|
|              | 506<br>514 |    | строка<br>"  | сн.<br>Св. | царсй<br>благословляю Его<br>за это, благослов-                   | представителей<br>преклоняюсь предъ<br>за это, преклоняюсь |  |  |  |
| ת<br>יי<br>ת |            | 27 | ກ່<br>ກ<br>ກ | *          | ляю во ния<br>"обездоявницать"<br>благословляю Его<br>изслёдовали | надо выпустить<br>преклоняюсь<br>разсмотрѣли               |  |  |  |

### ОГЛАВЛЕНІЕ ТРЕТЬЯГО ТОМА

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

## зл 1887 годъ.

.....

### СЕНТЯБРЬ.

| IВлінніе Лютера на правы и релитіозную жизнь<br>нъмецкаго общества. М. Д. Смирнова           | Стр.<br>8—60             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| II.—Ложь въ исторін. (Окончаніе). В. А. Соколова                                             | 61-114                   |
| III.—Крестный путь Господа вашего Інсуса Хри-<br>ств. С. Д. Писарева                         |                          |
| IV,Замъщательства и борьба партій въ совре-<br>менной реформатской церкви въ Голландін. Z.   | 1 <b>4</b> 5 <b>1</b> 56 |
| V.—Неясныя стороны русской народной школы.<br>Н. М. Горбова.                                 | 157-200                  |
| VI.—Извъстія и замътки: Что даетъ крестьянину<br>начальная школа. <i>Н.—ец.</i> — Объявленіе | 201 <b>—20</b> 8         |

#### ВЪ ПРИЛОЖЕНИИ:

| VIII Указатель къ   | "Православному  | Обозрвнію" за |       |
|---------------------|-----------------|---------------|-------|
| 1871 <b>—86</b> гг. | Янсты 1-й и 2-й |               | 1- 33 |

Digitized by Google

.

÷

# ОКТЯБРЬ.

| ОКТЯБРЬ.                                                                                                                                                                        |                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                           | Cmp.               |
| IШотландскій пропов'єдникъ Эдвардъ Ирвингъ<br>и его посл'єдователи. <i>М. П. Өивсйскаго</i>                                                                                     | 209-240            |
| II.» Древне-христіянское общество въ памятникахъ<br>римскихъ ватакомбъ. И. Арханісльскаго,                                                                                      | 241281             |
| III.—Новъйшая теорія откровенія. А. Б                                                                                                                                           | 282 <b>—3</b> 00   |
| IV.—Историческое разсмотрение двательности пра-<br>вославнаго русскаго духовенства въ отноше-<br>нии къ расколу отъ его возникновения до<br>учреждения Св. Синода. М. Чистякова | 301 - 348          |
| V.—Размышленіе по вопросу о дорущенія дітей<br>еврейскаго племени въ наши учебныя заве-<br>денія. И. У. Палимпсестова                                                           | 349363             |
| VIНовая книга о папствв. Н. Я. Быляева                                                                                                                                          | <b>3</b> 64389     |
| VII.—Извыстія и замытки: Памяти бывшаго про-<br>осссора А. Е. Свытилина †.—Никита Петровичъ<br>Гиляровъ-Шлатоновъ †.—Объявленія                                                 | 3 <b>90 - 4</b> 00 |
| ВЪПРИЛОЖЕНІЛ:                                                                                                                                                                   | ۰,۰                |
| VIII.— Указатель къ "Православному Обозранію" ви<br>1871—86 гг. Листы З-й, 4-й и 5-й                                                                                            | 33 80              |
| ноябрь.                                                                                                                                                                         | 1                  |
| )); І.—Вліяніе Лютера на нравы и редигіозную жизнь<br>намецкаго общества. М. Д. Смирнова                                                                                        | 401-462            |
| ЦДревне-христіанское общество въ памитникахъ<br>римскихъ катакомбъ. <i>И. Арханиельскаю</i>                                                                                     | 463 -504           |
| ШХристосъ царь                                                                                                                                                                  | 505 - 527          |
| IV.—Обращение Савла въ великаго апостола язы-<br>ковъ. Ц. Д. Севтлова                                                                                                           | 528 545            |
| V.—Литовскій митрополить Іосноть Ставнико и его<br>даятельность, по возсоединенню унівховъ., Н.                                                                                 | :                  |
| И. Кедрова                                                                                                                                                                      | 546-610            |

•

.

.

Digitized by Google

.

| ΥI. | Извъстія и замътки: Годичный актъ въ мос-  | Cmp.    |
|-----|--------------------------------------------|---------|
| ,   | вовской духовной академін.—Шестидесятильт- |         |
|     | ній юбилей высокопреосвященнъйшаго Пла-    |         |
|     | тона, митрополита Кіевскаго и Галицкаго. — | : •     |
|     | Опечатки Объявленія                        | 611-616 |

## БЪПРИЛОЖЕНІИ.

1

| VIIУказатель | КЪ  | "Ilpas | CLAB          | HOMY  | Обозрвнію а | 38    | • | •      |
|--------------|-----|--------|---------------|-------|-------------|-------|---|--------|
| 1871 - · 86  | гг. | Листы  | 6 <b>-¤</b> , | 7-й г | 1 8-11      | • • • |   | 81-128 |

## ДЕКАБРЬ.

| 617—624          |
|------------------|
| 625-677          |
| 678-712          |
| 713—728          |
| 729 <b>—7</b> 35 |
| <b>73</b> 6760   |
| <b>761-76</b> 5  |
| 766775           |
| ,<br>            |
| 776-785          |
| 786—800          |
|                  |

, **.** •

;

| ХІИзвестія и замётки: Нёсколько словъ объ                                                 | Cmp.       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Іоанив Саровскомъ какъ двятелв противъ                                                    |            |
| раскола. Гером. Порфирія. — Статистическія<br>данныя изъ отчета г. оберъ-прокурора Св:    |            |
| Синода за 1885 годъПерван женская право-                                                  |            |
| славная община въ Привислянскомъ крав.                                                    |            |
| Д. Л. – Опечатки. – Оглавленіе III-го тома "Пра-<br>вославнаго Обозрвнія" за 1887 годъ. – | , <b>.</b> |
| Объявленія                                                                                |            |

#### ВЪ ПРИЛОЖЕНИИ:

| ХІУказатель | RЪ | "Правосл  | a rhomy              | Обозрвнію * | 38    |           |
|-------------|----|-----------|----------------------|-------------|-------|-----------|
| 1871-86 1   | т. | Листы 9 і | 1 10 <sup>1</sup> /4 |             | • • • | 129 - 157 |

### объявления.

#### ОТКРЫТА ПОДИИСКА

#### HA

## ВАРШАВСКІЙ ДНЕВНИКЪ

#### въ 1888 году.

#### подписная цъна.

| Въ Варшавѣ: |             |   |    |    |      | Съ пересылкою: |             |    |      |   |      |
|-------------|-------------|---|----|----|------|----------------|-------------|----|------|---|------|
|             |             |   |    |    | коп. | Ha             | годъ        | 12 | руб. |   | ROU. |
| n           | полгода     | 4 | n  | 80 | n    |                | полгода     |    |      |   | 77   |
|             | три мъсяца. |   |    | 40 | n    |                | три ивсяца. |    |      |   | *    |
| 17          | мвсяць      |   | ່ກ | 80 | n    | ll "           | мѣсяцъ      | 1  | 77   | - | n    |

За границу (подъ бандеролью), на годъ—15 руб. (20 гульд. или 40 франковъ), полгода — 7 руб. 50 коп. (10 гульд., 20 франк.), три мъсяца—3 руб. 75 коп. (5 гульд., 10 франк.), мъсяцъ 1 р. 25 к.

Для убадныхъ и гминныхъ управлений, магистратовъ и гминныхъ судей по 10 руб., а для православнаго духовенства и начальныхъ учителей по 8 руб.

Подписка принимается въ Конторъ Редакціи (Варшава, Медовая № 20), а также въ книжвыкъ магазинакъ Н. П. Карбасникова, въ С.-Петербургъ, Литейный пр., № 48-й; въ Москвъ, Моковая, д. Коха, и въ Варшавъ, Новый-Свътъ, № 65. "Варшавскій Дневникъ" выходить ежедневно, кромѣ воскросамхъ и праздничныхъ дней. Въ случав важныхъ событій въ политической жизни редакція старается выпускать нупера и по праздничнымъ днямъ.

Задача "Варшавскаго Дневника" быть выразителемъ интересовъ населенія этой окранны русскаго государства и слёдить за вопросами, имъющими общерусское значеніе. Газета ставитъ себѣ цѣлью наблюдать за развитіемъ полигической, общественной и литературной жизни всего славянства и имъетъ корреспондентовъ въ различныхъ славянскихъ земляхъ.

Редакторъ-издатель П. А. Кулаковский

У священника Николо-Голутвинской г. Москвы церкви, что на Якиманкв, о. Пемра Шулова в въ извъстныхъ книжныхъ маразинахъ продаются слъдующія его книги:

Девять бестать о покаяния. Цана 15 коп.

Варнава.

Объяснение символа въры, десяти заповъдей Закона Божія, девяти заповъдей о блаженствъ, молитвы Господней в литургін для начальныхъ училищъ. III-й годъ ученія. Цъва 20 коп.

Для чтенія въ хрань, въ сеньь и нъ шиоль. Сорокъ два поученія изъ жизни святыхъ. Цена 65 кон.

Оть Московскаго Духовно цеанурнаго Конятота нечатать дозвожается. Моския. Декабря 10-то 1687 года.

Ценворъ свящ. Ісаннъ Петронавловский.

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

## ОБЪ ИЗДАНИИ ЕЖЕМЪСЯЧНАГО ЖУРНАЛА

## "ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ"

#### въ 1888 году,

Изданіе журнала "Дутеполезное Чтеніе" въ 1888 году, двадцать деватомъ его существованія, будетъ продолжаемо на прежнихъ основаніяхъ. Редакція останется върною своей первоначальной задачъ—служить духовному и правственному паставленію христіанъ, удовлетворять потребности общеназидательнаго и общепонятваго духовнаго чтенія.

#### ВЪ СОСТАВЪ ЖУРНАЛА ВХОДЯТЪ ПО ПРЕЖНЕМУ:

1) Труды отвосящіеся къ изученію Св. Писанія. 2) Статьи втроучительнаю и иравоучительнаго содержанія. Въ нихъ не будутъ упускаемы изъ вида современныя явленія въ общественной и частной жизни, согласныя или несогласныя съ учейіемъ и установленіями православной церков. Иногда обсуждавію этихъ явленій будуть посвящаемы особна статьи. 3) Церковно-историческіе разсказы. 4) Воспоминавія о лицахъ, замѣчательныхъ по заслугамъ для цервви и по духовноиравственной жизни. 5) Статьп относящіася въ православному Богослуженію. 6) Общеноватисе и духовно-поучительное изложеніе свѣдѣній изъ наувъ естеотвенныхъ. 7) Описаніе путешествій къ святыть мѣстамъ. (8) Свѣдѣнія и сужденія о расколѣ. 9) Имѣющія руководственное для паотырей и мірямъ значеніе резолюція, миѣнія, донесенія и письма Моек, митроволить Филерета, 10) Разныя извѣстія и замѣтки.

"Душеволевное Чтеніе" въ 1888 году будеть по прежнему выходить ежемъсячно.

Цъна годовому изданію безъ доставки и пересылки 3 р. 50., съ пересылюй нногороднымъ и съ доставкой московскимъ подинцикамъ 4 р.

Оставшіеся неразобранными полные экземпляры "Душеполезнаго Чтенія" за старые годы продаются по значительно пониженнымь цінамъ, именно за 1864, 1865 и 1878 годы продаются въ Редавціи по 1 р. 50 к. за экз., а съ пересылкою по 2 р.; за 1869, 1870, 1872, 1873, 1874, 1875, 1877, 1879, 1880, 1882, 1883, 1885 к 1886 годы продаются въ Редакція по 2 р. 50 к., съ перес. по 3 р.; за 1887 г. 3 р. 50 к.; «ъ перес. 4 р.

Подинска на "Душеполезное Чтеніе" принимается: Въ Москвѣ, въ

Digitized by Google

1

квартирѣ редактора, при Николаевской, въ Толмачахъ, церкви, протоіерея Василія Нечаева; также въ складѣ духовно-иравственныхъ книгъпри Петровскомъ монастырѣ; въ С.-Петербургѣ у кингопродавца И. Л. Тузова, Бол. Садовая.

Иногородные благоводять относиться для подписки исключительновъ Редакцію "Душеполезнаго Чтенія" въ Москвѣ.

Издатель-редакторъ Протојерей Василій Нечаевъ.

## О ПРОДОЛЖЕНИИ ИЗДАНИЯ "РУКОВОДСТВА ИЛЯ СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ" въ 1888 году.

Святвйшій Синодъ, благословившій въ 1860 году изданіе при Кіевской духовной семинарін и назвавшій его: "Руноведство для сельсимаъ пастырей", въ 1885 году, ко времени двадцатипатилѣтія сего пастырскаго пзданія, благонзволилъ рекомендовать оный духовенству и начальствующимъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ къ выпискѣ въ церковимя и семинарскія библіотеки (Синодальное опредѣленіе отъ 4 февраля—14 марта 1885 года за № 280). Ободряемые благовниманіемъ и благословевісиъ священновячалія русской церкви, въ уйованіи на помощь Божію нашему дѣлу и на продолженіе сочувствія и содѣйствія нашему дѣланію со стороны православныхъ настырей, мы и въ 1888 году будемъ издавать "Руковедство для сельсимъ пастырей" но прежней программѣ, извѣстной духовенству и выражаемой самымъ названіемъ журнала нашего.

Имва въ виду значение "Руноводство для сельснихъ настырей", какъ органа всего пастырства русской церкви, редавція приглашаеть пастырей доставлять ей свои почтенные труды, касающіеся какой бы уо ни было стороны пастырскаго служенія. Наше двло—ихъ двло и исоборотъ; поэтому съ готовностію и съ вознагражденіемъ будемъ поябщать въ журнялё нашемъ присыдаемыя пастырями отатьи, соотвітствующія цвли и харажтеру изданія.

Годовое изданіе, состоящее изъ 52-хъ еженедѣльно выходящихъ номеровъ, въ объемѣ отъ двухъ до трехъ съ половиною листовъ, составитъ три тома, независимо отъ печатаемихъ въ приложеніяхъ проновѣдей и библіографическихъ статей.

Подписная пѣва съ пересылкою во всё мѣста Россійской Имперія ШЕСТЬ РУБ. СЕРЕБР. Плата за мурналь по оффиціальнымъ требованіямъ, какъ-то: отъ консисторій, правленій духовныхъ семинарій и благочивныхъ, можетъ быть, по примѣру прежнихъ годовъ, разорочиваема.

При Кіевской духовной семинаріи принимается подниска и на журналь "Воспресное Чтене" съ повременными выпусками "Кіевскихъ Листковъ" религіозно-правственнаго чте́нія для народа.

Цѣна съ доставкою я пересылкою ЧЕТЫРЕ рубля серебренъ.

## отъредавции "ТВОРЕНИЙ СВ. ОТЦЕВЪ".

- 3 ---

Указомъ Св. Синода отъ 18—31 іюня 1884 года выписка духовнаго журнала "Творевія Св. Отцовъ" съ ирибавленіяни духовнаго содержанія сдёлана обязательною для академій и семинарій и иміющихъ достаточныя средства монастырей, соборныхъ и приходскихъ церквей Россійской Имперіи.

"Творенія Св. Отцевъ" издаются при Московской Духовной Академи и выходять по четыре книжки въ годъ, изъ которыдъ въ кендой отъ 15 до 20 листовъ текста. Въ будущемъ 1888 году въ цереводной: части будетъ продолжаемо печатаніе твореній Св. Кирилла Алексавдрійскаго. Въ прибавленіяхъ будутъ помѣщаемы статьи, касающіяся ученія вёры, христіанской нравственности и исторіи церкви и сверхъ того статьи критико-библіографическія.

Въ концъ каждой книжви будуть печатаемы журналы собраній Совъта Московской Духовной Академіи.

Цѣна годоваго изданія въ Россія пять рублей съ пересылкою; виписывающіе изданіе "Твореній Св. Отцовъ" за границу платять шесть рублей съ пересылкою.

Реданція просить гг. иногородныхъ подписчиковъ адресоваться въ Сергіевъ посадъ, Московской губерніи, въ реданцію "Твореній Св. Отцевъ".

Изъ редакціи "Твореній Св. Отцовъ" могутъ быть выписываемы. сладующія отдальныя изданія:

#### ЦВНА СЪ ПЕРЕСЫЛКОЙ:

| •Творенія    | Cb.        | Ефрема Сирина 15 томы 7 руб. 50 коп.                       |
|--------------|------------|------------------------------------------------------------|
| -<br>ກ       | 7          | Василія Великаго 7 томовъ 10 " 50 "                        |
|              | <b>"</b> · | Аванасія Александрійскаго 3-4 т. 3. " - "                  |
| n            | 17         | Григорія Нисскаго 8 томовь 12 " — "                        |
| 77           | "          | Исаава Сприна 1 томъ 2 , 30                                |
| **           | n          | порилла терусалимскаго т томъ 🖕 т 🖓 бог 🦏                  |
| · " ·        |            | Іоанна Лествичника 1 томъ 1 50                             |
| 77           | n          | Нила Синайскаго 3 тома 4 50                                |
| 7            | "          | Исидора Пелусіота З тома 4 " 50                            |
| л            | n          | Епифания Кирискаго 6 томовъ 9 "                            |
| 77           | "          | Блаженнаго Өсолорита 7 томовъ 12                           |
| n            | n          | Макарія Египетскаго 1 томъ 2 "                             |
| n            | n          | Кирилла Александрійскаго 5 томовъ. 7 " 50 "                |
| <b>m</b> . • | ~          | CALIFORNIA CONTRACTOR AND A STREET CONTRACT A REACTING AND |

"Творенія Св. Отповъ" съ прибавленіями духовнаго содержанія за. 1846 и 1847, съ 1852 но 1864 годь включительно и за 1871, 1872, 1880, 1881, 1882, 1883, 1884, 1885, 1886 и 1887 годы могуть быть пріобрѣтаемы съ плагою за кажлый годъ изданія по 5 руб. въ цересылкою. Прибавленія же отдально отъ "Твореній Св. Отцаръ" съ 1844 по 1864 включительно и за 1871, 1872, 1880, 1881 (два триа), 1882 (два тома), 1883 (два тома), 1884 (два триа), 1885 (два триа), 1886 (два тома) и 1887 (два тома) годы за каждый томъ но 1 руб. 50 коп. съ пересылкой.

Digitized by Google

1.7\*\*

## ОВЪ ИВДАНИ "ПРАВОСЛАВНАРО СОВЕСВАНИКА" въ 1888 году.

#### Православный Собесблиния

будеть надаваться по прежней программы вь томъ же строго-православномъ дукю и въ томъ же ученомъ направлении, какъ издавался досель, съ 1 января, ежемъсячно, книжками отв 10 до 12 листовъ въ каждой. Журнать "Православный Собестденкъ" рекомендованъ Святвйшимъ Снислонъ "для вычисывания въ церковныя библютеки, "какъ издание полезное для настырскаго служения духовенства". (Синод. опред. 8 сент. 1874 г. № 2792).

Цѣжа за полное годовое изданіс, со всѣмп приложеніями къ нему, остается прежняя: съ пересылкою во всѣ мѣста Имперія

СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМЪ.

Подпнска принимается: въ Реданціи "Православнаго Собесклянка", при Духовний Академія, въ Казани.

Въ чой же редакци продаются по пониженнымъ цънамъ:

А. "Православный Собестаникъ" въ полнонь составъ книжекъ (т.-е. ст. приложеніями): за 1855 г. 4 руб. за годъ, за 1858, 1860, 1861, 1862, 1864, 1865 и 1866 годы по 5 руб. за годъ, за 1872, 1873, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878, 1879 по 6 р. сер., 1880 — 1886 годы по 7 руб. сер. Полныхъ экземпляровъ (т.-е. съ приложеніями) за 1856, 1857, 1859, 1863, 1867, 1868, 1869, 1870 и 1871 гг. въ продажѣ нѣтъ. Можно получать и отдѣльныя внижки Собестаника за 1855, 1856 и 1857 гг. по 1 р., а за остальные годы по 80 коп. за книжку,

В. Отдільно отъ приложений одинъ "Православный Собесідникъ" за 1855 и 1856 годы ціна по 1 руб.; за 1857 г. ціна 2 рубля, за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866 по 3 руб. за годъ, 1870, 1871, 1872, 1873, 1874, 1876, 1882 и 1883 годы, по 3 тома въ каждомъ, по 5 руб. за годъ.

В. Отдёльно отъ "Православнаго Собесбаннка" приложенія кь нему: 1) "Посланія св. Игнатія Богоносца" (съ свёдёніемъ о немъ н его посланіяхъ). Одниъ томъ 1855. Ц. 75 к.

2) "Дѣянія вселенскихъ соборовъ" въ переводѣ на русскій языкъ. Семь томовъ. 1859—1878. Ц. каждому тому въ отдѣльности: за I томъ 4 р., за П 2 р. 50 к., за ПІ 2 р. 50 к., за IV 2 р. 50 к., за V 3 р., • за VI 3 р. 50 к., за VII 4 р. 50 к. А за всѣ семь томовъ 20 р.

8) "Дёлнія девати пом'єстныхъ соборовъ" въ перевода на русскій язынь. Одинь томъ. 1878. Ц. 2 р.

4) Феофялавта, архієпнск. болгарскаго "Благовѣстникъ", или толкованне на св. Евангелія. 1874—1875. За всѣ четыре тома ц. 7 р. 50 к.

5) Его же "Толкованіе на посланіе къ Римлянамъ". 1866. Ціна 1 р. 50 в.

<sup>(5)</sup> Его же "Толкованіе на посланія къ Галатамъ, Ефесянамъ и Филинийнамъ". 1884. Ц. 1 р. 50 к.

7) Вго же "Толкованіе на пославія въ Колоссянавъ". 1887. Ц. 30 к. 8) "Сказанія о мученикахъ христіанскихъ", чтимыхъ православною

ваеолическою Церковію (съ предисловіенъ), Тонъ І. 1865. Ц. 8 р.

9) "Просвётитель", или обличение среси жидовользощих, препод. Іосифа Волоцкаго. Изданіе второс, напечат. славянсьних шрифтомъ. Ц. 3 р. ст терес.

10) "Пославія Игначія", мятроновить своирскато на тобыйцаго (съ предварительными замічаніями). Одниъ томъ. 1855. Ц. 1 р.

11) "Сочиненія преп. Маналия грека" (съ предисловіємъ). Три тома. 1859 1862. Ц. за І томъ (съ портретомъ преп. Максима) 2 р. 56 к. за II 1 р. 50 к., за III 1 р. За всѣ три тома 5 р.

12) "Стоглавъ" (съ предисловіемъ). Одинъ томъ. 1862. Ц. 2 р.

13) "Сочиненія пнова Зиновія": Истины показанія из вопросивщимъ
 о новомь ученіц (съ предисловіемъ). Одннъ томъ. 1863 — 1864. Д.
 2 руб. 50 коп.

14) Остенъ. "Памятникъ русской духовной письменности XVII въка (съ предисловіемъ и съ портретомъ патріарха Іоацима). 1865. Ц. 4 р.

15) "Сборникъ" древностей казалской епархіи и другихъ приснопамятныхъ обстоятельствъ, архимандрита Платона Любарскаго. 1868. Ц. 1 р. 25 к.

16) "Стародубье". Записки прогојерея Т. А. Верховскаго, Высочайше командированнаго 1845 — 48 гг. въ черниговские раскольнические посады для водворения единовърия. Ц. 2 р.

17) "Описаніе рукописей Соловецкаго монастыря", находящихся въ библіотекѣ Казанской духовной академіи. Ч. І. Цѣна. З р. съ перес. Ч. П. Цѣна та же.

18) "Толковая Палея". В. Успенскаго. Ц. 1 р.

19) "Азбуковники или Алфавиты иностранныхъ рячей" по спискамъ соловецкой библіотеки. Соч. А. Карпова. Казань. 1878. Ц. 1 р. 50 к.

20) "Исторія старой Казанской академін". А. Благов'ященскаго. Ц. 1 р. съ перес.

21) "Устройство правленія въ Церкви королевства Греческаго". Θ. Курганова. 1572. Ц. 2 р.

22) "Западныя миссія противъ татаръ-языявиковъ и особенно противъ татаръ-мусульманъ". Н. Красносельцева, 1872. Ц. 1 р.

23) "Ересь антитринатаріень III века". Д. Гусева. 1872. Ц. 1 р.

24) "Дреннае языческое ученіе о странствованіяхъ и цересолоніяхъ душъ и слёды его въ первые вёка христіанства. Изслёдованіе П. Милославскаго. Ц. 2 р.

25) "Московскій интрополнть Платонъ Левшинъ, какъ процовёдникъ". Ціна. 1 руб. 25 коп.

26) "Севты хлыстовъ и своицовъ". Кутенова. Ц. 3 р.

27) "Исторія чинопослідовавій крещенія я муропомазанія". А. Аджадова, Ц. 4 р.

<sup>2</sup> 28) Вліяніе церковнаго ученія" и древно-русской духовной письменности на міросозерцаніе русскаго народа, 1883. А. Попова. Цёна 2 руб. 50 коп.

29) "Жятія свверно-русскихъ сватыхъ". Яхонтова. П. 1 р. 50 г.

30) "Указатель" статей, помъщенныхъ въ "Православномъ Собесадвниъ" съ 1855 по 1876 годъ. Ц. 30 к.

31) "Систематический указатель статей по св. писанию". И. Знаменскаго. Четыре вып. Ц. за вся четыре вып. 1 р. 50 к.

32) "Записки Василія Лужинскаго" архіспископа полоцкаго. Казань. 1885. Ц. 1 р. 50 к.

## объ издании журнала ВЪРАиРАЗУМЪ"

#### въ 1888 году.

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вёра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1888 году по прежней программё. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изъ трехъ отдёловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской спархія, —и будетъ выходить два раза въ мёсяцъ, по девяти и болёе листовъ въ каждомъ М.

Цѣна за годовое издавіе внутри Россіи 10 руб. а за границу 12 руб. съ пересылкою. Разсрочка въ уплать денегь не допускается.

Подписка принимается: въ Харьковъ: въ Редакцін журнала,, Въра и Разумъ" при Харьковской духовной Семинаріи, въ свъчвой лавкъ при Покровскомъ монастыръ, въ конторъ типографіи Окружнаго Штаба, Нъмецкая ул., домъ № 26 и въ квижныхъ магазинахъ В. и А. Бирюковыхъ и Д. Н. Полуехтова на Московской ул., въ Московъ: въ конторъ Н. Печковской и въ книжномъ магазинъ Андрея Николаевича Ферапонтова; въ Петербурнъ: гъ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, д. № 16.

Въ Редавціи журнала "Въра и Разумъ" можно получать полные экземплары са изданія за прошлые 1884, 1885, 1886 и 1887 годы, по уменьшенной цёнё, т.-е. по 7 рублей за баждый годъ, и "Харьк. Епарх. Въдомости" за 1883 г., по 5 рублей за экземпларъ съ пересылкою.

#### ПОДПИСКА НА 1888 ГОДЪ

#### (ІУ-й годъ надація)

## "ДЪТСКАЯ ПОМОЩЬ"

#### журналь по вопросамь общественной благотворнтельности.

#### 24 №№ въ годъ.

Объемъ № два печатныхъ листа, въ большую 8 долю, въ 2 столбия. Сроки выхода 15 и 30 числа каждаго мѣсяда.

Подписная цѣна: 2 р. въ годъ въ Москвѣ безъ доставки; 2 р. 50 к. съ доставкою на домъ; 3 р. съ пересылкою иногороднымъ.

Кром' отділова оффиціальнаго (распоряженія правительства) и спеціальнаго (посвященнаго благотворительныма обществамь), наибольшее развитіе въ журналі дано литературному отділу, въ который входять: редакціонным статьи (въ кажомъ №), статьи посвященным разработкі вопросовъ общественной благотворительности, очерки современныхъ благотворительныхъ учрежденій русскихъ и заграничныхъ обозрініе литературы и журналистики русской и иностранной, в непрерывная хроника русской и иностранной благотворительности.

Digitized by Google

#### — £ <u>-</u>

Журнала состонта органома московскаго Общества попечения о непиущиха и нуждающихся въ защите дётяха.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи, Остоженка, д. Ж 18, и въ конторъ типографіи Снегиревыхъ, Савеловскій пер., соб. домъ.

Редавторъ-Издатель Протојерей Г. П. Смирновъ-Платоновъ.

#### Въ редакціи "Дітской Помоща" можно получать:

1) 1, 2, 3, 4, 5 и вскоръ имъющій выйти 6 томы "Дэтекой Помощи" (каждый томъ обнимаетъ полугодіе) по 1 р. 50 к., съ перес. по 2 руб. каждый.

2) Недавно вышедшій 7 томъ "Сборника свёдёній по общественной бааготворнтельности". Ц. 3 р., съ вер. 3 р. 50 к.

3) Полное собрание "Оборнива" 12 р., съ перес. 15 р.

4) "Труды Събада московсенкъ благотворительныхъ учрежденій" призрѣвающихъ дѣтей. Соссія 1-я. Ц. 3 р., съ пер. 3 р. 50 к.

5) "О личной деятельности въ общественной благотворительности". Публичная лекція М. В. Духовскаго. Ц. 25 к., съ пер. 30 к.

6) "Проэктъ ниструвціи по обнаруженію преступленій противъ дѣтей", возбужденію уголовнаго преслѣдованія и ходатайству о дальнъйшемъ направлены дѣла. П. П. Обнияскися Ц. 25 к., от пер. 80 к.

7) "Въ помощь бъднымъ дътямъ" — ч. І. Сборникъ статей, разсказовъ, стихотвореній п факсимиле русскихъ писателей. Ч. Ц. Сборникъ рисунковъ русскихъ художниковъ. Изданіе Общества попеченія о неимущихъ дътяхъ. М. 1887. Ц. за объ части 3 р. 50 к., съ пер. 4 р.

## 1888.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА.

1888.

на художественно-литературный журналь

## "ЖИВОПИСНОЕ ОБОЗРѢНІЕ"

(ИЗДАНІЕ СУЩЕСТВУЕТЬ СЪ 1835 ГОДА).

52 нумера, виходящихъ сженедъльно. Каждый нумеръ въ два листа большаго формата съ 7-8 больв. рясунк., изъ конкъ изкоторые печатаются въ два и три тона.

12 литературныхъ приложеній, муходящихъ ежендолчно отдёльными винжками въ объемѣ до 10-ти нечатныхъ листовъ въ 8-ю долю. Сюда войдуть:

I. Оригинальные рожавы и повёсти русскихъ инсателей. Эти произведенія въ 1888 г. не будутъ дробиться, а появатся цълыми книжками.

II. Переводные романы и повъсти. Произведенія иностранныхъ писателей будутъ помъщаемы по возможности въ цъломъ объемъ въ одной внижкъ.

III. Классическія проивведскія одного изъ любнивйтихъ овропойскихъ инскисней.

Изъ перечисленныхъ огдёловъ ежемъсячныхъ литературныхъ приложенй, въ концъ года, у каждаго изъ гг. подинстиковъ журнала «Живописное Обозрёній» составится довольно цённая библіотека язбранныхь беллетристическихь произведеній, въ нёсколько томовъ, стонмостью не менёе 10—12 рублей.

12 нумеровъ "Новѣйшихъ парижскихъ модъ", выходящихъ ежемѣсячио, въ первое воскресенье послѣ 1-го числа. Ири пумерахъ модъприлагаются особые листы:

I. Выкройки (въ натуральную величану) съ повъйникъ модныхъ костюмовъ, заслуживающихъ вниманія по своему изяществу п практичности. II. Выкройки, узоры и изтки для бълья (отъ простаго до изящнаго). III. Образцы изящныхъ рукодълій, какъ наприм., вышивка шелкомъ, шерстью, шнурками, бисеромъ и проч. IV. Образцы и рисунки разнаго рода визаний. V. Образцы выпиловочныхъ работъ и друг.

Художественный альбомъ гравюръ-копій съ картних лучшихъ художняковъ русской и ипостранной школъ (печатается въ и всколько тоновъ).

Стенной кабинетный календарь на 1888-й годъ, изищно отпечатанный (на одну сторону). Разсылается при первомъ нумеръ.

ГЛАВНАЯ ПРЕМІЯ на 1888 годъ-большая, эффектная и художественно-исполненияя картина-одеографія въ 28 красовъ, изображающая написанный съ натуры русскій пейзажь;

#### "ЗАКАТЪ СОЛНЦА ВЪ ЗИМНІЙ ДЕНЬ"

(Размиръ вартины: длина-полтора аршина, высота-одинъ аршинъ).

Художественная сторона журназа пользуется достаточною извѣстностью, что и свидѣтельствують наши лучшіе органы періодической печати въ своихъ лестныхъ для нашего изданія отзывахъ (См. "Новое Время", "Новости", "Спб. Вѣд.", "Рус. Газ.", "Бирж. Вѣд.", "Пет. Лист." и др.).

Блестящій уснѣхъ нашего журнала за послѣдніе года даеть напъ возможность и въ насту::ающемъ году продолжать дальнѣйшее дѣло язданія съ постояннымъ улучщеніемъ и коколненіемъ, какъ литературныхъ, такъ и художественныхъ отдѣловъ.

#### . ПОДПИСИАЯЦЪНА: -

На годъ-съ пересылкою 8 р.-Безъ доставки 6 р. 60 к.- За границ. 10 р.

Значительное повышеніе таможеннаго тарифа и новыя почтовыя правила, ведопускающія разсылки печатныхъ произведеній большаго разміра водъ бандеролью—неизбіжно вызывають увеличеніе въ плать за доставку преміи, а именно:

Гг. эногороднів подпистики, желающіе колучить премію съ доставкою цінною посылкою, заділанною въ холсть и накатанной на скалку, благоволять выслать на доставку рубль. Мелкія суммы (копійня) просять высылать почтовыми, а не гербовыми марками.

Безъ упомянутой прицаты премія высылаться не будеть.

Премія уже изготовлена и выдается въ Главной Конторѣ городсвимъ подписчикамъ тотчасъ при подпискѣ, а иногороднимъ высылается немедленно по очереди поступленія требованій.

#### За редактора-издатель С. ДОВРОДВЕВ Б.

Адресь Главной Конторы: Спб. Невскій проси., у Аничкина моста, д. № 68-40.

#### ОБЪ ИЗДАНИ ВЪ 1888 г.

### ПОЛИТИЧЕСКОЙ и ЛИТЕРАТУРНОЙ ГАЗЕТЫ

## ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ ОБОЗРЪНІЕ.

Редавція "Еженедбільнаго Обозрбнія" задалась цблію доставить читающей публикь за недорогую цвну такое сженедёльное издание, въ которояъ были бы сосредоточены въ систематическоми порядка всъ огласившіяся за недблю, наиболёе интересныя и выдающіяся повости изъ области политики, общественной жизни, литературы науки, из искусства, и кромф того давалось достаточпо матеріала для легкаог чтенія.

Для лирь неинъющихъ возножности или времени читать ежедневныя газеты "Еженедельное Обозрение" ниветь ислю восполенть этоть недостатовъ; получающимъ ежедневныя изданія-даеть возможность разобраться въ массё слухомъ, толковъ и разнохаравтерныхъ известій, сообщаемыхъ ежедневной прессой. Вси извъстия сообщаются въ нереработавномъ видъ, въ извъствомъ освъщения, съ дополнениями и разъясненіями по мірі надобности.

Съ 1887 г. издавіе расшерено по разніранъ и преобразовано въ смыслѣ большей полноты и разнообразія отделовь. Между прочныть въ составъ каждаго М газеты входять слёд. оглузи:

1) "Руководящія статьн" по конросань общественной жизни и по-JETHEH.

2) "Обзоръ" п оцівна видающихся и нанболів интереснихь миіній в отзывовь нечати.

3) "Фельетонъ": Картинки столичной и проднякальной жизии.

4) "Журвальнов обозрание": отчеты о всаха нанболае вылающихся и поболытныхъ статьяхъ въ различныхъ журналахъ съ критической оприхой наз. Сведения о лучшихъ взъ вновь выходящихъ квигъ н библіографія.

5) "Письма изъ провинцін" и корреспонденція; отзывы п мизиія чи-тателей и провинціальныхъ дзятелей.
 6) "Внутренняя хроника." Извёстія, въ ней помъщаемыя, групниру-

ются по следующиха 17-ти рубрикань:

а) Придворани извъстія, б) постановленія и распоряженія правительства, в) проекты и слухи, г) администрація; наградя и назначенія. д) церковь и духоненство, е) народное образование; литература, в) на-DOLHOS SADABIS; BBANH, S) BADOLHOS XORAŽCTBO N UDOLOGOBOCIDIO, H) TODговля, к) банки, л) финансы, м) пути сообщения, н) земсное и город-CROS CAMOJEPABACTIC, O) RECTLATION CONCEPTION BACHIC, R) CYRT & UDCступленія, р) разныя извістія, с) некрологи.

7) "Политика и жизнь на Западъ". Здъсь излагаются свъдъны о всяхъ выдающихся и интересныхъ новостяхъ въ области полнтики и общественной жизни Запада.

8) "Хроннка открытій и изобрётеній". Научныя новости за недёлю.

9) "Сельско-хозяйственныя" свёдёнія и сообщенія.

10) "Художественныя новости". Свёдёнія наъ области искусства.живописи, скульптуры, архитектуры и пр. Театръ и музыка въ столицахъ и въ провинцін.

11) "Модныя чудачества". Обзоръ новостей въ области моды въ Россіи и заграницей.

12) "Отвѣты редавція, сравочныя свѣдѣнія": биржевыя, торговыя, негеорологическія, тиражк и таблицы вмягрышей и пр. объявленія.

При сообщении и группировкъ различныхъ извъстий редавция стремится къ тому, чтобы читатель по прочтении. М газеты могъ быть увъренъ, что не опустилъ изъ виду ни одного существенно важнаго или любопытнаго явления въ иолитической и общественной жизни Росси и Европы за недълю.

Кромѣ того, къ каждому № "Еженедъльваго Обозръвія" присоединяется съ особымъ счетомъ страницъ и особымъ загодовкомъ литературно-научный журналъ.

## "день"

Въ составъ коего входить слъдующіе отдялы: 1) Беллетристика. Романы, повъсти, разсказы, очерки, сцены, стихотворенія. 2) Статьи научнаго содержанія по всёнъ отраслямъ знаній. Общедоступно изложенныя изслёдованія въ области исторіи, этнографіи, педагогили, оцисанія путаществій и пр. Научные рефераты. 3) Інтературио-критическія статьи и изслёдованія.

Оба изданія обезпочены солидними силами. Вь никъ участвуютъ-М. П. Альбовъ, Максимъ Бълинскій (І. І. Яснискій), В. Брестовскій (псевдонимъ), А. В. Кругловъ, Г. А. Лишинъ, Н. С. Лъсковъ, А. Микайповъ (А. К. Шеллеръ), В. П. Острогорскій, А. Н. Плещеевъ, А. Г. Сахарова, Н. Северинъ, Л. Х. Симонова, К. М. Фофановъ, М. К. Цебрикова, В. В. Чуйко и пр.

На важдый отдель въ газете и жураль приглашевы особые сотрудяния.

Каждый № "Еженед. Обозрѣнія" съ 1887 г. состоить изъ 3-къ цечатныхъ листовъ (48 стр.) обыкновенныго размъра еженедъльныхъ и иллюстрированныхъ изданій; въ каждомъ № "Дня" 40 стр. формата книжекъ.

Цѣна за годъ: "Еженедѣльное Обозрѣніе" безъ придоженія четыре р.;—съ придоженіемъ журнала "День" восемь руб.; на нолгода: – безъ придоженія два руб.;—съ придоженіемъ четыре руб.

Чрезъ контору редавція "Експед. Обозрінія" ножко выянсывать слідующія влани:

Запнеки по педагогике И. В. Окворцова, цина 1 руб. съ пер. и изсладованія его же-"Обзоръ исторіи врестьянъ на Руси" и "Міръ человена и міръ вивотныхъ".

Адресь редакція и жонторы: С.-Петербургь.: Преображенская ул. д. 4.

Жители С.-Петербурга могуть подписываться въ кн. наг. "Нов. Еремени".

· · · · ·

Редавторъ И. В. Скорцовъ Издатель А. А. Греве.



#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

#### a 1888 R. . . .

на новый еженедальный литературно-ходожествевный журкаль

## "С Ђ В Е Р Ъ",

#### издаваемый Вс. С. Соловьевымъ

подъ редакціей П. П. Гикодича и при сотрудничествѣ: В. Г. Авсѣенко,
Ф. Н. Берга (бывшаго редактора журнала "Нива"), кн. М. Н. Волконскаго, гр. А. А. Голенищева-Кутузова, К. Ө. Головина (Орловскаго),
М. А. Загудлева, Вс. В. Крестовскаго, М. В. Крестовской, Н. К. Лебедева (Морского), А. Луговаго, А. Н. Майкова, А. Я. Максимова,
В. И. Немировича-Данченко, П. Петрова, Я. П. Половскаго, М. С. Свовронской, К. К. Случевскаго, К. В. Тхоржевскаго и др.

Назначеніе "Сѣвера" удовлетворить сознаваежую русскимъ обществомъ потребиссть въ доступномъ для всѣхъ литературно-художественномъ журпалѣ чисто-русскаго, отечественнаго направления.

Рисунки, по преимуществу гравюры, будуть исполняться нашими лучшими художниками и граверами.

Ц ВИА за года безъ доставии 4 руб.; съ доставною 5 руб. 50 коп.; съ пересылкою во всв города Россійской имперіи 6 руб.

Первий нумерь журнала "Съверь" выйдеть 1-го декабря сего 1887 г. Съ первыхъ нумеровъ въ журналъ "Съверъ" начнется печатаніемъ човой историческій романъ (изъ аремени Екатеривы II).

#### Всевеледа Селовьева

водъ заглавіемъ:

## "ВОЛХВЫ".

Съ требованіями просять обращаться исключительно въ главную контору журнала "Свверъ": С.-Петербургь, Малая Садовая, № 4 (противъ Министерства Юстиціи), на имя пъдателя Всеволода Сергвевича Соловьева.

Для служащихъ допускается разсрочна за поручительствомъ казначеевь.

### ГОДЪ. Объ изданія въ 1888 году. XXV

ИЛЛЮСТРИРОВАННАГО ЖУРНАЛА

## "СЕМЕЙНЫЕ ВЕЧЕРА"

Журналь этоть состонть подъ Высочайшимъ покровительствомъ ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРИИ ФЕОДОРОВНЫ. Рекомендовань Ученымъ Комитетомъ Министерства Народнаго Просвёщенія—

для гимназій, уйдлыхіх учнлиць, тородских и народныхъ школъ; состоящ. при IV отд. Собств. ЕГО ВЕЛИЧЕСТВА Канцелярія, Учебнымъ Комитетомъ для членія воскитанницамъ женск. учебн. заведеній Императрицы Маріи. Духовно-учебнымъ Управленіемъ рекомендованъ начальствамъ духовнихъ семинарій и училищъ и Главнымъ управленіемъ военно-учебныхъ заведеній рекомендованъ для библіотекъ военныхъ гимназій и прогимназій, такъ изданіе, представляющее обильный матеріалъ для выбора статей, пригодныхъ для чтенія воспитанниковъ.

Статьи будуть тщательно распреділяться такимъ образомъ, чтобы первый отділь изданія, состоящій изь 12 внигь, украшенныхъ картинами, распадался на двё половины, изъ которыхъ первая составила бы вноли пригодное чтеніе для дітей отъ 8 до 14 лёть, а вторая для дітей отъ 5-ти до 8-ми лёть. Другой же отділь заключаль бы въ себб по преимуществу статья приспособленныя для семейнаго чтенія такъ, чтобы всё члены семьи нашли въ этомъ отділё вещи, которыя прочлясь бы съ одинаковымъ интересомъ и пользой.

При отдѣлѣ семейнаго чтенія, будуть разсылаться приложенія рисунковъ повьйшихъ рукодьлій, а къ отдѣлу Для Дѣтей — рисунки техническихъ искусство в различныя шры и занятія, а также награды подписчикамъ приславшимъ опредъленное редакціей количество задачъ и ръшеній.

Награды будуть состоять ваз сочиновій лучнихь авторовь, какь русскихь, такь и иностранныхь.

Кронф того сслых подписчиками на оба отдлля Семейных Вечеровъ будеть разослана въ концф года ПРЕМІЯ.

Подписная ціна: полний журналь (24 книжкя) безъ достанки 10 руб., съ доставкою 11 руб.; отділь для дітей (12 книжекъ) безъ дост. 5 руб., съ дост. 5 руб. 50 кон.; селейнаго чтенія и юношества (12 кн.) безъ дост. 5 руб., съ дост. 5 руб. 50 коп.

Для встать учебныхъ заведеній, подписавшихся на полный журналь и обращающихся прящо въ редакцію, уступается 1 куб.

Для зенскихъ шнолъ, подписавшихся не менфе, какъ на 25 подинъэкз., уступается 2 руб.

Разсрочна допуснается: для лиць, служащихъ въ казен. учрежденіяхъ, за ручательствомъ гг. казначеевъ, для воспитательныхъ и учебныхъ заведеній, за ручательствомъ ихъ начальствъ. А для прочихъ подписчиковъ по соглашенію съ редакціей.

Разсрочка допускается по третямъ не иначе какъ по соглашению съ редавцией.

′ Подписка принимается: въ редакци журнала "Семейние Вечера", С.-Петербургъ, Пушкинская (Новая) улица, д. № 17, кв. 5.

#### Редакторъ-Издательница С. Кашпирева.



#### открыта подписка на 1888 годъ.

- 13;---

## годъ ч. "КОЛОСЬЯ"

годъ у.

большой научно-литературный журналь (съ иллюстраціями и вартинами)

выходить ежемъсячно внигами окодо 25 нечатныхь листовъ.

Съ будущаго 1888 г. въ журналъ "Колосья" послѣдуютъ существенныя преобразованія и узучшенія. Сехраняя свой прежній характеръ п всё отдѣлы большаго ежемѣснчнаго изданія, онъ пріобрѣтетъ еще и художественный интересъ. Редакція получила разрѣшеніе съ будущаго 1888 г. помѣшать въ журналѣ иллюстрація и прикладывать картявы, которыя будутъ отличаться изяществомъ.

Каждая книжка журнала, такимъ образомъ, будетъ представлять слѣдующее содержаніе: 1. Романы, повѣсти, разскавы, драматическія произведснія, поэмы и межкія стихотворенія. П. Исторяческія монографія, восполинавія о русской старынѣ и т. д. Ш. Этнографическіе очерки, путешествія. IV. Статьи по всѣмъ отраслямъ научнаго значенія. V. Критика и обзорь всѣхъ выдающихся явленій литературы. VI. Внутреннее обозрѣніе русской жизни: VI. Политическая хроника и жизнь Запада. VIII. Фельстонные очерки общественной жизни (которымъ будетъ приданъ особый натересь). IX. Илиостраціи и великолѣнныя гравюры – ковіи съ картинъ лучинахъ хуложинковъ, русских и сиода онѣ могутъ быть вынуты и составить роскошный художественный альбомъ.

Какъ оригивальная новинка въ журналахъ, въ будущемъ году на страницахъ "Колосьевъ" появится великолъпно-исполненияя талантливымъ художникомъ Д. А. Есиповымъ иллюетрированияя имянь Петербурга, составляющая ивчто цёльное въ совокупности съ бойкими сатприческими очерками столичной жизви.

Масса интературнаго матеріала, ноторый даеть журналь "Колосья" въ важдой кинга, лучше всего свидательствуеть о числа и состава его сотрудниковь.

Подписная ціна журнала остается прежняя:

На годъ . . . . . . . . . . . . . . . . 8 руб. На подгода . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5 «

Примѣчаніе для новыхъ подписчиковъ. Оставшіеся экземпляры поличго изданія "Колофевъ" за текущій 1887 годъ (всего 200 экз.) новые подписчики могуть получать по льготной цёнѣ—5 руб. за годъ, высылая за оба года 13 руб. Льготой этой, согласно почтовымъ правиламъ, могутъ пользоваться только тѣ лица, которыя вышлютъ требованія на журналъ до 29 декабря.

Адресъ для писемъ: С.-Цетербургъ, въ контору журнала "Колосьа", Пушкинская ул., д. 11.

Редавторъ-вадатель И. А. Баталина.

#### - 14 -

#### отврыта подниска

# "РУССКІЙ АРХИВЪ"

#### 1888 года.

#### (Годъ двадцать шестой).

Въ 1888 году въ "Русскомъ Архивъ" напечатана будетъ біографія фельдмаршала князя А. И. Барятинскаго, начноанная А. Л. Зносерманомъ по неизданнымъ служебнымъ и частнымъ бумагамъ, получевнымъ отъ князя В. И. Барятинскаго, съ портретами и рисунками.

Президенть Императорской Академін Наумь графь Д. А. Толстой почтиль наше нэданіе, передавь намь "Записки" предка своего графа Петра Андреевича Толстасо.

Въ 1888 году продолжается печатаніенъ въ "Русскомъ Архивъ" Записки Н. Н. Карскаго и Воспоминанія (экономическія и бытовна) В. А. Кокорева. Напечатанъ будетъ "Дневникъ 1812 года" генералъадъютанта О. Я. Мирковича. Сенаторъ Н. П. Семеновъ помъститъ въ "Русскомъ Архивъ" изсколько важныхъ бумагъ по исторіи раскрёпощенія номъщичькъ крестьянъ.

Къ изданію въ "Русскоиз Архивъ" приготовлевы нёкоторыя новооткрытыя бумаги императривы Екатерины Великой и княза В. С. Долгорукаго (Русскаго посла при Фридрихъ Великомъ), висьма наз Петербурга въ Берлинъ Масона (автора извёствыхъ Записокъ о Екатеринъ и Павлъ), письма баронессы Криднеръ п графа Каподистріи къ графинъ Эдлингъ, новия прекрасныя стихотворенія Лермонтова, перешъска о воединкъ Цункина и пр. и пр. Съ импъвиаго года получено нами дозволение изъеодогься историческими сокровнивами Государственнаго Архива. Словомъ, запасы "Русскаго Ардива" обналить.

Съ бодростью вступаемъ во вторую четверть вана издалельской работы, оживляемые сочувствіенъ и одобренісмъ нашихъ соотечественнаковъ, и буденъ, попрежнему, по мара силъ, расчищать янву отечет ственной исторіографіи, отыскивая новыя повъствовація о залатиюй старинѣ, обновляя въ памяти забытыя событія и лица и новыми разысканіями установляя болѣе правильное воззраніе на то, что уже было извѣстно.

Историческое освѣщеніе минувшаго получило нъ нашь вѣкъ великую важность. Оно сказывается даже при самомъ простомъ подборѣ матеріаловъ, и отъ того, какъ смотритъ йздатель на свою работў, завінситъ часто самое содержаніе его книжекъ. Не имѣвѣ доселѣ возможности выразить въ особомъ изложеніи нашъ образъ мыслей въ этолъ отношеніи, предлагаемъ читателямъ въ 1888 году сборникѣ статей Н. М. Павлова. Съ этимъ писателемъ въ 1888 году сборникѣ статей и. М. Павлова. Съ этимъ писателемъ въ 1888 году сборникѣ статей согласіемъ въ историческихъ понятіяхъ и убъжденіяхъ такъ что сборникъ его есть какъ бы передовая статья ко всѣмъ двадатилати тодамъ "Русскаго Архива". Наша дѣятельность одинаково протекала между цвумя направленіями московской печати. Связанные пріязнью съ И. С. Аксаковымъ, оба мы въ то же время сохраняли нензмѣное



уваженіе къ трудамъ М. Н. Каткова, нашего профессора и наставника. Но историческія занятія страхують отъ одностороннихъ увлеченій, заставляя доискиваться примиренія въ духъ истины. Въ такомъ смыслъ и обсуждены наши внутренніе и бытовые вопросы въ названномъ сборникъ, который самъ представляетъ собою историческую книгу.

Цѣна "Сборнику" въ отдѣльной продажѣ ДВА рубля. Для подпищиковъ "Русскаго Архива" на 1888 годъ ОДИНЪ рубль съ пересылкой.

Годовая ціна "Рускому Архиву" въ 1888 году за 12 книжекъ съ пересылкой и доставкой ДЕВЯТЬ руб., со сборникомъ статей Н. М. Павлова ДЕСЯТЬ рублей.

Подписка принимается въ Москв<sup>†</sup>, въ конторъ "Русскаго Архива". близь Тверской, на Ермолаевской Садовой, въ домъ 175; въ Петербургъ, въ книжномъ магазинъ "Новаго Времени".

Составитель и издатель "Русскаго Архива" Петръ Бартеневъ.

### объ ИЗДАНІИ

## УНИВЕРСИТЕТСКИХЪ ИЗВѢСТІЙ

#### въ 1888 году.

Цѣль настоящаго изданія остается прежнею: доставлять членамъ унвверситетскаго сословія свъдънія, необходнима них по отношеніямъ ихъ къ Увнверситету и знакомить публику съ состояніемъ и дѣстельностію Увиверситета и различныхъ его частей.

Согласно съ этою цёлью, въ Университетскихъ Извёстіяхъ печатаются:

1. Протоколы застданій университетскаго Совта.

2. Новыя постановленія п распоряженія по Университету.

З. Свидинія о преподавателяхъ и учащихся, списки студентовъ и постороннихъ слушателей.

4. Обозрѣнія преподаванія по полугодіямъ.

5. Программы, конспекты и библіографическіе указатели для учащяхся.

6. Библіографическіе указатели книгь, поступающихь въ увиверситетскую библіотеку и въ студенческій ея отдѣль.

7. Свъдънія и изслъдованія, относящіяся къ устройству и состоянію ученой, учебной, административной и хозяйственной части Университета.

8. Свѣдѣнія о состоянія коллекцій, вабинетовъ, музеевъ и другихъ учебно-вспомогательныхъ заведеній Универсптета.

9. Годичные отчеты по Университету.

10. Отчеты о путетествіяхъ преподавателей съ учеными цёлями.

11. Разборы диссертацій, представляемыхъ для полученія ученыхъ степеней, соисканія наградъ, pro venia legendi и т. п., а также и самыя диссертація. 12. Ръчн, произносимыя на годичномъ актѣ и въ другихъ торжественныхъ собраніяхъ.

13. Вступительныя, пробныя, публичамя лекціи и поляще курси преподавателей.

14. Ученые труды преподавателей и учащихся.

15. Матеріалы и переводы научныхъ сочиненій.

Указанныя статьи распредбляются въ слёдующемъ порядкѣ: часть I-оффиціальная (протоколы, отчеты и т. п.); Часть II-неоффиціальная: отдблъ I-историко-филологическій; отдблъ II-порядическій; отдблъ III-физико-математическій; отдблъ IV-медицинскій, отдблъ V – критико-библіографическій – посвящается критическому обозрѣнію выдающихся явленій ученой литературы (русской и пностранной); отдблъ VI – научная хроника заключаеть въ себб извѣстія о дѣятельности ученыхъ обществъ, состоящихъ при Университетѣ и т. п. свѣдѣнія. Въ прибавленіяхъ печатаются матеріалы и переводы сочиненій, а также указатели библіотеки, списки, таблицы метеорологическихъ наблюденій и т. п.

"Университетскія Извѣстія" въ 1888 году будуть выходить въ концѣ каждаго мѣсяца книжками, содержащими въ себѣ отъ 15 до 20 печатныхъ листовъ. Цѣна за 12 книжекъ Извѣстій безъ пересылки шесть рублей пятьдесять кои., а съ пересылкою семь рублей. Въ случаѣ выхода приложеній (большихъ сочиненій), о нихъ будетъ объявлено особо. Подписчики Извѣстій, при выпискѣ приложеній, пользуются уступкою 20%.

Подписка и заявленія объ обити наданіями принимаются въ канцелярія правленія Университета.

Студенты Университета Св. Владиміра платять за годовое изданіе Университетскихь Извёстій 3 руб. сер., а студенты прочихь Университетовь 4 руб.; продажа отдёльныхъ вчижевь не допусвается.

Гг. иногородные могутъ обращаться съ требованіями своими къ коммиссіонеру Университета Н. Я. Оглоблину въ С.-Цетербургъ, на Малую Садовую, № 4, и въ Кіевъ, на Ерещатикъ, въ книжный магазниъ его же, или непосредственно въ Правленіе Университета Св. Владиміра.

#### Главный редакторъ В. ИКОННИКОВЪ.

Моси ва. Въ Универс. типогр. (М. Катновъ), на Страсти. бульваръ. 1987.



١ · · · . . . •

Digitized by Google

,



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

24

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



