

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

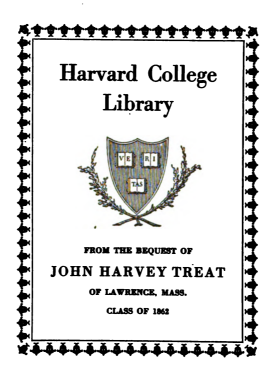
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE

# ВВРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

# БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

при

харьковской духовной семинаріи



T. I.-4. I.

ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губорискаго Правленія. 1894.

## CP 363,5

TOWN D COLLEGE LIBRARY

THE OF

HOME MALD CARTY COOLINGS

JUL 1 22

Treat 1 mnd

#### ОГЛАВЛЕНІЕ

#### CTATEЙ

БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

## "ВѢРА и РАЗУМЪ".

🤏 т. I.— ч. I. 餐———

#### отдълъ церковный.

Слово въ день Новаго года. (Объ истинномъ счастіи).—Прот. Александра Мартынова (стр. 1—8).

**Парствіе** небесное нудится и нуждницы восхищають е.—Ив. *Перова* (стр. 9—26).

Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно (продолженіе). — Свящ. І. Арсеньева (стр. 27—44, 343—376 и 599—630) 1).

Очерки дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру **Гриста Спасителя** и свв. Его апостоловъ. (По писаніямъ Новто Завъта) (продолженіе).—*Н. Румячиева* (стр. 45—64, 157 —175, 262—272, 301—316 и 809—816) <sup>2</sup>).

Вегетаріанство съ христіанской точки зрінія.—А. Рождествина (стр. 65—95 и 176—198).

Ученіе блаженнаго Августина о богодухновенности Св. Писанія.— И. Х—а (стр. 96—110).

Папство, какъ причина раздъленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію (продолженіе).— *N.N.* (стр. 111—128, 233—261 и 458—482) <sup>3</sup>).

Св. Поликариъ Смирнскій и его посланіе.—Пр. А. Мартынова (стр. 129—156).

Разборъ возраженій противъ буквальнаго пониманія Моисева повъствованія о паденіи прародителей. — И. Попеля (стр. 199—232).

<sup>1)</sup> Продолженіе-и во 2-й части: см. оглавленіе.

²) Tozse.

<sup>3)</sup> Toxe.

Путешествія отцовъ и учителей церкви ІІ и ІV в'єковъ для самообразованія.— И. Борисовскаго (стр. 273—300 и 377—388).

Замътки о церковной жизни за-границей (продолжение).— А. К. (стр. 317—342 и 389—408) 1).

Последнее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царство Божие внутри васъ" (стр. 409—442, 483—508, 553—598, 631—657 и 707—765).

Догматическія основы христіанской морали по твореніямъ св. Григорія Богослова.—*Ц. Борисовскаю* (стр. 443—557 и 509—525).

Св. Петръ, первый митрополитъ Московскій, и основныя черты его дѣятельности въ пользу единодержавія.—C. K. H. (стр. 526—552).

Сущность ветхозавътнаго прообраза и значение его для ветхозавътныхъ върующихъ.—В. Мышилына (стр. 658—673).

Исповъдание Св. Апостола Петра. — Ив. Перова (стр. 674 — 706).

Очеркъ содержанія книги Екклезіаста.—B. Мышцына (стр. 766—784).

Рѣчь Благочестивѣйшему ГОСУДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ, предъ освященіемъ храма, на мѣстѣ чудеснаго событія '17 октября 1888 года.— Преосвященнѣйшаго Амеросія (стр. 785—786).

Преосвященный Өеофанъ, бывшій епископъ Владимірскій.— И. Корсунскаго (стр. 787—808) <sup>2</sup>).

Русскій штундизмъ, въ связи съ сектанствомъ Харьковской епархіи.—Свящ. Л. Твердохлюбова (стр. 817—834) <sup>а</sup>).

<sup>1)</sup> Продолженіе-в во 2-й части: см. оглавленіе.

<sup>2)</sup> Tome.

<sup>3)</sup> Toxe.

#### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

# ВЪРАиРАЗУМЪ

### въ 1894 году.

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разунъ" будетъ продолжаемо въ 1894 году по прежней программъ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изътрехъ отдѣловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходить отдёльными книжками ДВА РАЗА въ мёсяцъ, по девяти и более печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное взданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержанія до 220 и более печатныхъ листовъ.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылною.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: ВЪ Харьковъ: Въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ Конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія лиін, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной центь, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и по 9 р. за 1891 и 1892 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цёна 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ фрацузскаго перевель Яковъ Новицкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Ціна 60 к. съ пересылкою.

4. "Харьковскія Епархіальныя Въдомости" 1883 года. Цъна 5 руб. съ пересыдкою.

> Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1893 года. Харьковъ. Губериская Типографія.

# ВЪРА и РАЗУМЪ

#### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 1.

ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 16. 1894. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпьвиемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Января 1894 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*ъ.

#### СЛОВО

#### ВЪ ДЕНЬ НОВАГО ГОДА \*).

(Объ истинномъ счастіи).

Обаче ищите нарствія Божія, и сія вся приложатся вамь (Лук. 12, 31).

"Съ новымъ годомъ—съ новымъ счастьемъ!"—вотъ привѣтствіе, которое раздается сегодня по всей широкой землѣ русской, повторяясь милліонами устъ. И мы не можемъ отнять у этого привѣтствія глубокаго внутренняго смысла, не можемъ заподозрить его въ неискренности, какъ многія другія ходячія благожеланія, какія часто слышатся въ обществѣ въ качествѣ условныхъ формъ вѣжливости. Нѣтъ, пожеланіе новаго счастья слышимъ мы и тамъ, гдѣ о свѣтскихъ приличіяхъ не имѣютъ понятія,—въ простой крестьянской средѣ, и тамъ, гдѣ ни для какой условности и неискренности нѣтъ мѣста,—между членами семьи, связанной кровными узами и безкорыстной взаимной любовью.

Такъ, слушатели благочестивые, еще годъ миновалъ, — срокъ большой для нашей кратковременной жизни, — а мы все еще не достигли (да сдва ли и приблизились къ достиженію) того, чего желали и при началѣ года истекшаго и при началѣ всѣхъ тѣхъ лѣтъ, какія каждый изъ насъ въ состояніи припомнить, — не достигли горячо желаннаго счастія. А сколько такихъ, что за годъ передъ симъ встрѣчали новое лѣто съ самыми пріятными надеждами, восхищено уже изъ среды нашей неумолимой смертью и перешло въ міръ зягробный, такъ и не нашедши счастія на землѣ.

<sup>\*)</sup> Произнесено въ Харьковскомъ Канедральномъ Соборъ.

Счастіе, -- какое чарующее слово и какое трудное для достиженія діло! На протяженім цілых тысячельтій, съ тіль поръ какъ было утрачено райское счастіе, разрушена внутренняя гармонія нашей души и разстроено равновісіе между нами и внъшнимъ міромъ, шсканіе потеряннаго счастія сдълалось для человъчества цълью усиленныхъ стремленій и вопросъ о возможности его достиженія—предметомъ изследованій почти всехъ ученыхъ и философовъ. И не смотря на всв эти усилія, не смотря на все разнообразіе ученыхъ мніній и сужденій, тревожный вопросъ никакъ не поддавался разръщенію ни въ начкъ, ни въ жизни. Преобладающее большинство человъческаго рода искало и ищетъ счастія вт удовольствіяхт настоящей жизни, въ благахъ міра сего. Но нътъ ничего обманчивъе этого видимаго блаженства. Есть ли такой предметь въ нашемъ мірь, который могь бы обнять всю душу человька, прилъпившагося къ нему, удовлетворить всемъ требованіямъ его природы, чтобы доставить ему полноту счастія? Нать и быть не можетьпри томъ разнообразіи потребностей и стремленій, какое присуще намъ, и при той высотъ и глубинъ, какими отличаются въ частности стремленія нашего богоподобнаго духа. Есть ли, далье, въ мірь семъ что-нибудь прочное, устойчивое, на чемъ можно было бы обосновать свое счастіе безъ опасенія утратить его? Нътъ и быть не можетъ-при измънчивости вещей и явленій временныхъ: преходить бо образь міра сего (1 Кор. 7, 31). Вотъ почему всякій разъ, какъ люди желаютъ устроить свое счастіе въ зависимости отъ этого міра, они терпятъ только неудачи, разочарованія и огорченія-тёмъ мучительнёйшія, чёмъ сильнее привязывались къ предметамъ обманчиваго счастія. И это нужно сказать не только о предметахъ матеріальныхъ и благахъ случайныхъ, какъ богатство, почести мірскія, радости семейныя и пр., -- но и объ удовольствіяхъ чисто духовнаго порядка, какъ тъ. которыя доставляются, напр., научными занятіями и которыя. кажется, должны бы отличаться наибольшимъ постоянствомъ. Нетъ прочнаго счастія и здесь, ибо истинапредметъ научныхъ изысканій-остается во всей полнотъ никогда не достижимою для ограниченнаго ума человъческаго: одни мненія скоро сменяются другими, старыя системы заменяются новыми, которыя въ свою очередь уступаютъ мѣсто еще болѣе новымъ и т. д. и т. д. И кто знаетъ: разочарование ученаго, вынужденнаго отказаться отъ того, что недавно считаль онъ непреложною истиной, не сопровождается ли для него большими страданиями, чѣмъ для другаго лишение богатства и благъ матеріальныхъ?

Такъ, въ погонъ за призраками земного счастія изнемогаеть человъчество, постоянно стремясь и никогда не достигая, постоянно получая и всегда утрачивая. Это мучительное состояніе неудовлетвореннаго стремленія не разъ выражалось совершеннить отчанніем въ самой возможности достигнуть счастія. Нътъ въ міръ счастія! Счастіе -- обманъ, ложь, призракъ, за которымъ гонятся всф, но всф напрасно. Такой вопль отчаянія сышится изъ глубокой древности и доходить до нашихъ дней. Онъ звучитъ еще въ устажь древнихъ павцовъ Эллады: "натъ существа болбе несчастнаго на землв по сравнению съ человыкомы"; "съ плачемъ входить онъ въ міръ, съ плачемъ и оставляеть ero". Онъ слышится и въ некоторыхъ отрывочныхъ вираженіяхъ библейскихъ: величайшій ветхозавѣтный страдајецъ Іовъ, подъ бременемъ нестерпимыхъ испытаній, проклинаетъ день своего рожденія; славнійшій и богатійшій изъ царей древности Соломонъ, переиспытавшій всѣ удовольствія ніра сего и опытно познавшій ихъ тщету, изрекаеть на склонъ лей своихъ знаменательныя слова: "суета суеть и все суета"!--А въ ближайшее къ намъ время развъ не встръчаемъ мы еще болье безотраднаго, мрачнаго взгляда на жизнь-въ произвенімхъ поэтовъ, ученыхъ, философовъ?--и развів не видимъ печальныхъ плодовъ подобныхъ возорвній въ частыхъ случаяхъ самоубійства, которымъ кончаютъ счеты съ жизнью люди, не съумфвшіе найти въ ней счастья? Современная намъ философія дала лаже цёлую, стройно развитую во всёхъ подробностяхъ, систему, исходнымъ и серединнымъ пунктомъ которой служитъ положеніе: "все существующее лучше бы не существовало; а если ужь существуеть, пусть скорве стремится къ самоуничтоженію".

Не намъ—христіанамъ, однако, внимать этой философіи отчаянія. Слишкомъ ужъ противенъ нашему религіозно-нравственному чувству ея безотрадный приговоръ надъ жизнію, надъ

міромъ, надъ цёлымъ созданіемъ Божівмъ. Пусть нашъ міръ отравленъ тлётворнымъ дыханіемъ грёха, пусть онъ во злё лежитъ; но все-же онъ--твореніе Божіе, премудростію и благостію Творца поддерживаемое въ бытіи и направляемое къ благимъ конечнымъ цёлямъ. Пусть жалка и несчастна здёшняя жизнь человёческая; но все-же человёкъ— главный предметъ любви Божіей въ видимомъ мірѣ и жизнь дана ему отъ Бога не для страданія и мученія, а для достиженія высшихъ цёлей и благъ.

Нътъ, --- вмъсто того, чтобы проклинать дъло рукъ Божінхъ и роптать на великій даръ Создателя, спросимъ мы у тёхъ, кто не умфеть найти счастія на землю, тамъ ли ищуть они его, гдв следуетъ, -- не слишкомъ ли ужъ многаго требуютъ они отъ равнодушнаго къ судьбъ ихъ внъшняго міра, желая, чтобы онъ наделилъ ихъ счастіемъ, для котораго нетъ прочныхъ основаній въ глубинъ ихъ собственной души? Такъ, --- именно здісь, въ правильномъ разъясненіи этого вопроса и лежитъ разгадка всвхъ нашихъ недоумений касательно счастия. Если счастие,какъ понимаютъ его лучшіе философы и всв здраво-мыслящіе люди, --- состоить во внутреннемь довольстви и спокойствии духа, зависящемъ отъ гармоническаго развитія всёхъ силъ и способностей и отъ правильнаго удовлетворенія всёхъ потребностей и стремленій нашей духовно-разумной природы; то очевидно, что основа его должна лежать внутри самого человъка и то, что его обусловливаеть, должно быть въ полномъ обладанік его свободной воли. Призывать внёшній міръ въ посредники и устроители нашего личного счастія, --- это ужъ слишкомъ неразумное, эгоистичное требование съ нашей стороны. Въдь міръ вижшній, кром' отношеній къ челов ку, им ветъ и свои задачи и свои особые законы бытія, которые могуть и не совпадать съ нашими желаніями и потребностями. Но повиненъ ли хоть сколько-нибудь этотъ міръ въ равнодушіи къ нашимъ требованіямъ, столь неосновательно предъявляемымъ къ нему? Разумъстся, нътъ. А между тъмъ не такое ли неразумное обвиненіе произносить богачь, внезапно лишившійся своихь матеріальныхъ сокровищъ, на которыхъ обосновалъ онъ все свое счастіе, и проклинающій и огонь, и воду, и воздушныя бури,

и весь міръ за это лишеніе? Ужели воображаль онъ, что матерія въ угоду ему должна измѣнить свои основныя свойстватекучести и тлѣнія? Не такъ ли же неосновательно ропщетъ на міръ Божій честолюбецъ, связавшій свое счастіе съ полученіемъ почестей и не достигающій ихъ? Вѣдь онъ желаетъ, чтобы его прихоти служило то, что стоитъ внѣ прямой зависимости отъ его воли. Всѣ подобныя жалобы на міръ не оправдивающій чуждыхъ ему цѣлей и стремленій, напоминаютъ неразумный гнѣвъ ребенка, который негодуетъ и бьетъ безчувственний предметъ, о который самъ по неосторожности преткнулся.

Давно, еще до Рождества Христова, одна изъ лучшихъ нравственныхъ системъ языческой философіи (стоицизмъ) справедиво осудила это неразумное исканіе счастья во внёшнемъ пірѣ и обратила взоръ человѣка къ самому себѣ, въ глубину его собственнаго существа. Стоики полагали счастіе въ отреченіи отъ міра, въ отсутствіи привязанности къ благамъ его, въ полномъ равнодушіи ко всякимъ удовольствіямъ его. Полная независимость ни отъ чего внѣшняго, ненарушимое спокойствіе духа (апатія), наслажденіе лишь величіемъ своего внутренняго бытія,—вотъ черты, которыя характеризуютъ стоическаго мудреца, идеальнаго счастливца.

Но, отвлекая человъка отъ вившняго міра, стоицизмъ въ сущности и останавливался только на этомъ отрицаніи. Въ замѣнъ отвергнутыхъ внёшнихъ благъ онъ не давалъ ничего положительнаго, не указывалъ ни новыхъ цѣлей, ни новаго направленія для живыхъ стремленій нашихъ къ счастію; онъ просто совѣтовалъ намъ погасить самыя эти стремленія и замереть духовно въ гордомъ самоуслажденіи какими-то мнимыми своими достоинствами. Понятно, что такое рѣшеніе вопроса о счастіи не могло удовлетворить никого,—и стоическая апатія такъ и оставалась только предметомъ теоретическихъ обсужденій извъстной философской школы. Живой вопросъ требовалъ живаго и разрѣшенія.

Это разръшеніе, —полное, совершеннъйшее разръшеніе вопроса о счастін, —даетъ только божественная религія Христова. "Обаче ищите царствія Божія, и сія вся приложатся зама" (Лук. 12, 31). Ищите прежде всего и больше всего царствія

Божія, и все остальное, необходимое для вашего довольства и счастія, придеть къ вамъ само собою. Гдв же это парствіе Божіе, -- залогъ и основа нашего счастія? Оно не далеко отъ насъ, не за горами и морями и не на небъ даже, чтобы въ стремленіи къ нему нужно было преодолівать внішнія препятствія. часто не поддающіяся усиліямъ нашей воли. Ніть, "царствіе Божіе, — говорить Спаситель Нашь, — не здъ или ондъ, но внутрь васт есть" (Лук. 17, 21). Въ чемъ же состоить оно? "Парствіе Божіе,-учить св. апостоль,-ньсть брашно и питіе, но правда и мирт и радость о Дусь свять"—(Рим. 14, 17). Вотъ куда должны мы направлять свои стремленія, если действительно желаемъ достигнуть истиннаго счастія. Мы должны такъ устроить свой внутренній міръ и такъ расположить все поведение свое, чтобы въ немъ не было ничего неправаго, ложнаго, зазорнаго, въ чемъ укоряла бы насъ совъсть, что не сродно было бы съ богоподобнымъ достоинствомъ нашей природы и стояло бы въ противоръчіи съ закономъ въчной истины и правды Божіей. Естественнымъ слёдствіемъ такого устроенія нашихъ мыслей, желаній и діль являются дві другія черты царствія Божія, обусловливающія или - лучше -- составляющія наше счастіе, -- мирт и радость во Святом Духи. Миръ--съ Богомъ и совъстію, происходящій изъ сознанія, что произвольно не допущено нами ничего безправственнаго и безчестнаго;миръ съ ближними, которымъ мы сознательно не причиняемъ неправды и относимся съ искреннею любовію; --- миръ, наконецъ, со всемъ внешнимъ міромъ, отъ котораго не требуемъ мы больше, чемъ сколько онъ даетъ намъ, и потому не имфемъ основаній ни роптать на него, ни порицать его. Это мирное душенастроеніе вінчается радостью, — не тою чувственною, скоропреходящею радостью, какую испытывають мірскіе люди отъ случайныхъ житейскихъ удачъ, но тою духовною, постоянною радостью, которая есть плодъ ощущенія правильнаго, гармоническаго теченія всей внутренней жизни и удовлетворенія истинныхъ потребностей нашего духа.

Такъ вотъ гдѣ единственно вѣрная разгадка тревожнаго вопроса о счастіи,—въ доброй нравственности и ея прамыхъ слѣдствіяхъ—мирѣ и радости душевной. Это счастіе—внутри насъ:

начала его сокрыты въ глубинв нашего духа, свия его заложено въ нашемъ сердцъ. Но это-не стоическая апатія, не горделивая самоваминутость, съ презръніемъ отворачивающаяся отъ вившняго міра и боязливо охраняющая себя отъ всякаго прикосновенія къ нему. Ніть, -- царствіе Божіе вполнів уживается съ благами міра сего и допускаеть безбоязненное пользованіе ими: изміняется только точка зрінія на нихъ и степень душевнаго къ нимъ влеченія. "Наипаче ищите царствія Божія, и это все приложится вамъ", -- вотъ въ какой связи и взаимоотношеніи поставляєть Самъ Спаситель Нашъ высшее, внутрение-духовное благо къ благамъ временнымъ, мірскимъ. Первое должно составлять цель всехъ нашихъ стремленій, главный предметъ нашихъ заботъ и попеченій, обнимающій и наполняющій всю нашу душу; вторыя суть лишь средства. безпечивающія наше земное благосостояніе, сопровождающія 10 высшее благо и даруемыя намъ Промысломъ Божіимъ безъ особыхъ нашихъ домогательствъ къ пріобретенію ихъ и безъ большихъ огорченій при утрать ихъ. Въ словь Божіемъ имъемъ мы неложное свидътельство, подтверждаемое и опытомъ, что людямъ благочестивымъ все благопоспътествуетъ и въ земной жизни, въ земныхъ и временныхъ предпріятіяхъ и дълахъ. Не говоря уже о ветхомъ завътъ, въ которомъ со страхомъ Божівых и праведностію связывается обътованіе внѣшняго благополучія, новый завѣтъ также учитъ, что благочестіе полезно на все-какъ для настоящей жизни, такъ и для будущей (1 Тви. 4, 8).--Но пусть даже и не будеть этого соотвётствія между благочестіемъ и благополучіемъ внішнимъ, пусть праведникъ, въ неисповъдимыхъ цъляхъ Промысла, подвергается скорбямъ и лишеніямъ въ здёшнемъ мірё, -- это не будетъ для него несчастиемъ и не повергнетъ его въ отчаяние, потому что встинное счастие заложено внутри его - глубже той поверхности, которую могуть возмутить волны житейскаго моря. Успокоенный внутреннимъ миромъ, сладостнымъ сознаніемъ правоты своихъ мыслей и действій, онъ смотрить очами вёры на последнюю цель своего бытія и въ предвичшеніи вечнаго блаженства чувствуетъ себя счастливымъ и на развалинахъ земвого счастія.

Итакъ, слушатели благочестивые, знаемъ мы правильный путь къ счастію,—знаемъ, въ чемъ состоитъ истинное, незыблемое счастіе. Будемъ же слѣдовать по этому вѣрному пути, будемъ полагать свое благо въ совершенствѣ внутренняю чемовъка, чтобы не имѣть нужды на рубежѣ каждаго года томиться ожиданіемъ какого-то новаго, случайнаго, скоропреходящаго счастія. Аминь.

Ректоръ Семинаріи, Протоіерей Александря Мартынова.

### Царствіе небесное нудится и нуждницы восхищають с.

Η βασιλεία τῶν οὐρανῶν βιάζεται, καὶ βιασταὶ άρπάζουσιν αὐτήν. (Μο. 11, 12)  $^{1}$ ).

Приведенное изреченіе Спасителя толковники Св. Писанія понимають различно, сообразно сь тімь, какое значеніе ими придается словамь греческаго его текста βιάζεται и ἀρπάζουσιν. По своему своеобразію и оригинальности заслуживають особеннаго разсмотрівнія слідующія его толкованія.

1. Одни изъ толковниковъ 2) глаголу βιάζεσθαι даютъ значеніе насильно вторгаться, втираться силою и все изреченіе Господа передаютъ такъ: Со дней Іоанна и досель царство небесное силою вторгается (т. е. въ среду людей) и употребляющіе усиліе (βιασταί) присвоиваютъ (άρπάζουσιν) его себь. Въ локазательство правильности значенія, придаваемаго βιάζεσθαι, они ссылаются на параллельное мъсто евангелія Луки, гдь этотъ глаголь употребляется съ значеніемъ входить куда нибудь силою, втискиваться. Ев. Луки говорить: законь и пророцы до Іоанна: оттоль царствіе Божіе благовьствуется, и

<sup>1)</sup> При составленіи предлагаемой статьи мы пользовались при критической одінкі толкованій приведеннаго изреченія Господа статьей изв'ястнаго старокатолическаго епископа Эдуарда Герпога: "Regnum coelorum vim patitur", пом'ящевной въ журналі: Revue International de Theologie (№ 1, Ianvier — Mars 1893 г.) но выйсті съ тімъ не нашли возможнымъ согласиться съ толкованіемъ самаго Герпога и съ его изглядомъ на пониманіе даннаго изреченія св. отцами и учителями древней христіанской церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bengel: Gnomon Novi Test. Tübingen, 1750; Baur: Krit. Untesuch. üb kanonich. Evang. 1847; Paulus; Philol. crit. und histor. Comment. üb. d. N. Test., Th. 1, 1804, Schegg,—см. упом. ст. Герцога.

всякт от не нудится (всякій входить вь него усиліемь— тає єї с адтур вій сетаг. Лук. 16, 16). Отношеніе царства Божія къ людямь, выраженное глаголомь вій сетаг, т. е. такъ сказать, вторженіе его въ среду людей, по мнёнію этой группы толковниковь, проявилось въ томь, что проповёдь о покаяніи, какъ необходимомь условіи для полученія царства Божія, и призывъ къ нему, слёдовательно вмёстё и къ царству Божію, начатыс Іоанномъ Крестителемъ (Ме. 3, 2; Лук. 3, 3), непрерывно продолжались Іисусомъ Христомъ и Его Апостолами (Ме. 4, 17, Мр. 1, 15; Ме. 10, 7) до самаго того времени, въ которое высказано было Іисусомъ данное изреченіе.

Противъ представленнаго пониманія изъясняемаго изреченія Господа говоритъ самый контекстъ рѣчи евангельской, и свидѣтельство евангелистовъ о распространеніи ученія Христова и царства Его между людьми.

Віа (вай въ смыслъ входить куда нибудь насильно, усиліемь. втискиваться обыкновенно употребляется въ среднемъ залогъ съ соотвътствующимъ ему дополнениемъ, примъръ чего и представляетъ собою указанное выше мъсто евангелія Луки; у св. Матося же вабетая употреблено безъ дополнения, почему и должно быть принято за страдательный залогь и имфеть иное значение. И вообще употребление вы среднемъ залогъ безъ дополнения съ значеніемъ насильно втораться, прорываться куда нибудь не можетъ быть подтверждено никакими примерами. Кроме того, придавая Вій Сеодаї значеніе сильно вторгаться, мы должны будемъ установить совершенно искусственное и неестественнае соотношеніе между первою и второю половиною изреченія Господа. Если царство небесное само вторгается въ среду людей, то не можеть быть уже рвчи объ употреблении усилия для присвоения его себъ, для вхожденія въ него. Тогда βιάζεται (силою вторгается) совершенно бы уничтожало и исключало фотфососто (присвоивають, похищають) и рѣчь могла бы быть не о восхищеніи людьми себъ царства Божія, а на оборотъ, о восхищеніи ихъ въ небесное царствіе.

На проповъдь Іоанна Крестителя, самого Спасителя и Его учениковъ о покаяніи нельзя смотръть, какъ на насильное вторженіе царства небеснаго въ среду людей. Проповъдники

показнія только возв'єщали людямъ о наступленіи царства Мессів, обозначали условіе, при которомъ возможно его полученіе, указывали на покалніе, какъ на единственно върный и возможный путь къ царству небесному, но при этомъ не насиловали ихъ свободы: каждый могъ совершенно добровольно и послъдовать призыву проповедниковь и не последовать ему. Креститель Христовъ, всёхъ одинаково призывая къ покаянію, сурово однако встретиль фарисеевь и саддукеевь, пришедшихъ къ нему не съ сознаніемъ своей греховности и не для покаянія, а съ горделивымъ метеніемъ о своихъ неотъемлемыхъ правахъ на получение царства Мессіи, принадлежавшихъ имъ, по нхъ межнію, какъ праведнымъ потомкамъ Авраама (Мо. 3, 7-9). Онъ не только не употребилъ усилій къ привлеченію ихъ въ царство небесное, но и прямо указаль имъ, что ови по своему духовно-нравственному состоянію, по закоснівлости и огрубівлости своихъ сердецъ не способны къ покаянію и исправленію, а слъдовательно и къ получению небеснаго парства. Самъ Інсусъ Христосъ въ притчъ о съмени и съятель раскрыль, что учевіе Его, слышаніе и храненіе котораго ведеть людей къ блаженству (Лк. 11, 28), предлагается всёмъ, но не всё одинабово его принимають и соблюдають, что вполив зависить оть нихъ, отъ состоянія ихъ сердецъ, а состояніе этихъ последнихъ отъ образа ихъ жизни, въ выборъ котораго они руковозятся своею свободой (Лк. 8, 5-15). Слушателямъ нагорной проповъди и изъ нихъ преимущественно своимъ ученикамъ (Мв. 5, 1; Лук. 6, 20) Господь говориль: не дадате святая нсомв, ни пометайте бисерь ваших предъ свиніями: да не поисруть их ношми своими (Мв. 7, 6), т. е. не предлагайте христіанскаго ученія людямъ недостойнымъ, способнымъ только подвергнуть его осм'явнію и глумленію. И своимъ апостоламъ Онъ заповедаль проповедывать только темъ, которые будутъ расположены слушать, принимать и осуществлять въ жизни проповъдуемое ими (Мо. 10, 14 и 23). Въ такомъ отношеніи къ людямъ первыхъ провозвъстниковъ наступленія царства Мессін нельзя видіть вторженія царства Божія въ среду людей силою, которое предполагаетъ пассивность воспріятія и отсутствіе свободнаго выбора и дъйствованія со стороны этихъ людей.

2. Большаго вниманія заслуживаеть следующее толкованіе даннаго изреченія Господа, допускаемое толковниками древними и новыми. У одного изъ этихъ толковниковъ оно формулируется такъ: "Христіанское ученіе съ величайшею стремительностію и силою похищается людьми, или, что тоже, люди сгораютъ величайшимъ желаніемъ, чтобы быть воспринятыми въ сообщество последователей Христа" 1). Следовательно, Господь, по этому толкованію, въ данномъ м'есте указываеть на сильное возбуждение и стремительность къ получению царства Божія, начавшіяся со дней пропов'єди Іоанна. Эразмъ Роттердамскій ясно и опреділенно выражаеть такое пониманіе ивреченія Спасителя въ словахъ: "Нын Іоаннъ такъ возбудиль духъ многихъ къ страстному желанію евангельскаго ученія, что отъ начала его проповъди и до сегодня многіе усиленно стремятся къ восхищенію віры, даже грішники и язычники, и безъ нашего содъйствія силою ее восхищають. Они не хотять долъе оставаться виъ христіанской въры, не хотять долье пребывать во тымъ и съни ветхаго закона, чувствуя наступленіе свъта евангельской истины, уже исполнение дъла, предначертаннаго въ ветхозавътныхъ книгахъ, и сознавая, что не должно ожидать другаго пророчества объ имфющемъ придти Мессіи"<sup>2</sup>).

Изъ новъйшихъ толковниковъ принимаютъ такое толкованіе де Ветте 3), Мейеръ 4), Ольсгаузенъ 5) и изъ русскихъ архим. Михаилъ. Этотъ послъдній въ объясненіе "нудится" (βιάζεται) говоритъ: "Сими словами образно обозначается преимущественно та сила, та стремительность, препобъждающая всъ препятствія, съ какою устремились со временъ Крестителя люди къ достиженію царства небеснаго" 6). Де Ветте въ доказательство того, что со дней Іоанна началось сильное возбужденіе, горячее желаніе получить царство Божіе, указываетъ на 29-й ст. 7 гл.

<sup>1)</sup> Doctrina christiana summa cum cupiditate arripitur ab hominibus, seu, quod eodem redit, homines summo desiderio flagrant, ut recipiantur in sectatorum Christi coetum. Cm. Schleusner: Lexic. Nov. Testamenti, s. v. βιάζω.

<sup>2)</sup> Paraphrasis in Nov. Jesu Christi Testam., 1668 r., Hannover.

<sup>3)</sup> Kurzget. exeget. Handb. z N. T., - Evang. Matt: - Auf., 1857 r.

<sup>4)</sup> Kritisch exegetisches Handb. üb. d. evang. d. Matt., 1864, ottingen.

<sup>5)</sup> Bibl. Commentar. Fierte Aufl., 1853 r., Band. I.

б) Толков. Евангеліе отъ Матв., Москва, 1870 г., стр. 194.

ев. Луки, который читается такъ: и вси людіе слышавше и мытеріе, оправдиша Бога, крещшеся крещеніем Гоанновым.

Со взглядомъ указанныхъ толковниковъ невозможно согласиться потому, что онъ не соотвътствуетъ дальнъйшей ръзи Спасвтеля. Господь, высказавши изречение о восхищении людьин царства Божія силою, говоритъ далье объ отношеніи современнаго Ему еврейскаго поколенія, т. е. книжниковъ и фариссевъ и единомысленныхъ съ ними изъ народа къ Нему Самому и Его Крестителю (Ме. 11. 16 – 20). Это отношение онъ представляетъ таковымъ, что современное Ему поколѣніе, по своему невърію, не приняло ни Іоанна, явившагося съ проповъдію о покаяніи, ни Інсуса: первымъ оно было недовольно за его строго подвижническій образь жизни, а вторымь за Его милостивую снисходительность. Очевидно, что если бы Господь въ 12 ст. 11 гл. ев. Матоея имвлъ въ виду указать на сильное стремленіе къ полученію парства Божія, преодолівнающее всякія препятствія, то его жалоба на невъріе современниковъ, взюженная въ последующихъ стихахъ, оказалась бы противорічньою въ отношенін къ предшествующей Его річн, а тімъ быве представлялось бы необъяснимымъ следовавшее затемъ грозное обличение не покаявшихся городовъ при видъ Его многочисленныхъ чудесъ (Мо. 11, 20—24). Де Ветте, какъ мы видъли, основание для толкования изречения Господа въ принимаемомъ имъ и единомімшленными съ нимъ толковниками смыслъ видитъ въ 29 ст. 7 гл. евангел. Луки, но эго евангельское мъсто не только не подтверждаетъ разбираемаго нами взляда, а прямо его опровергаетъ. Народъ и мытари составзаль собою не большинство современниковъ Іоанна и Христа, а напротивъ меньшинство, исключение изъ большинства невъровавшихъ въ Іоанна и Христа и хулившихъ ихъ, а следовательно, если допустить, что Господь вель речь о проявившихся со дней Іоанна силъ и стремительности къ полученію небеснаго царства, то только въ опредъляемомъ Имъ кругъ лицъ, въ средь грышниковы и мытарей, а не вообще среди современнаго Христу человвчества, какъ это представляется толковниками 1).



<sup>1)</sup> А. В. Горскій въ нареченів Спасителя о восхищенів царства Божія силою в видить только указаніе на однихъ мытарей и грішниковъ съ насиліемъ устре-

3. По мивнію німецкаго толковника Бернарда Вейса 1), Іисусъ во всей своей річи, обращенной къ народу послів высказанной Имъ похвалы Іоанну Крестителю, выражаетъ не чувство радостнаго удовлетворенія по поводу отношенія Его современниковъ къ основываемому Имъ царству, а жалобу на нихъ, порицаніе ихъ. Спаситель порицаетъ ихъ за то, что они, какъ и самъ Креститель, не могли примириться съ смиреннымъ и уничиженнымъ Его состояніемъ и образомъ Его действія, не соотвътствовавшимъ, по ихъ представленію, Его мессіанскому достоинству и тъмъ цълямъ, которыя Ему надлежало осуществить для возстановленія царства Божія, и потому домогались царства Божія не предопределенными Богомъ средствами, а желали возстановить его путемъ политическаго государственнаго учрежденія. желали какъ можно скорве видеть Інсуса политическимъ владыкой, имъющимъ возстановить престолъ Давида, разумъя подъ нимъ внъшнее теократическое царство Мессін, въ которомъ Онъ будетъ паремъ по подобію земныхъ царей. Что современники Спасителя стремились въ этомъ смыслъ захватить въ свои руки царство небесное, стремились силою добиться открытія теократическаго царства Мессіи, это Вейсъ доказываетъ ссилкою на 15 ст. 6 гл. еванг. Іоанна, гдъ говорится, что очевидцы чуда насыщенія 5000 человъкъ пятью хлъбами и двумя рыбами намъревались похитить Інсуса (άρπάζουσιν) съ тѣмъ, чтобы провозгласить Его царемъ. Посольство Іоанномъ Крестителемъ учениковъ своихъ ко Христу, по взгяду Вейса, объясняется тёмъ, что недовольный медлительностію Христа относительно торжественнаго открытія царства Мессіи и горя нетерпъніемъ скорте видъть это открытіе, Іоаниъ и хотель этимъ посольствомъ вызвать Іисуса на боле ръшительный образъ дъйствія въ качествъ Мессіи, какъ бы силою понудить Его провозгласить себя Мессіею.

Связь рѣчи даннаго евангельскаго мѣста не оправдываетъ и мнѣнія Вейса. Іисусъ Христосъ, высказавъ похвалу Іоанну, дѣйствительно обращается съ упрекомъ къ своимъ современ-

1) Comment. Matt. evang. Götting. 1890.

миншихся въ отнерстыя врата царства небеснаго, подвигами и трудами одинъ у другаго предвосхищая путь. Истор. Еванг. и Церк. Апостол., Москва, 1883 г.

никамъ ("роду сему"), но упрекаетъ ихъ не въ томъ, что они, основываясь на ложныхъ представленіяхъ и надеждахъ, стремятся къ осуществленію своихъ теократическихъ мечтаній и чрезь то къ насильному разрушению всего плана домостроительства Божія о спасеніи людей, но въ ихъ легкомысліи и непостоянствъ, въ отсутствін всякихъ твердыхъ убъжденій и върованій, почему они не послушали ни Христа ни Іоанна (Мо. 11, 16-19). Господь отрицаеть у нихъ всякую решительность и определенность въ действіи, чего бы не могло быть, если допустить, что Онъ только что предъ тъмъ обвиналъ ихъ въ стремленіи къ насильному возстановленію царства Давида. Если, впрочемъ, допустить, что современники Христа усиленно стремвлись къ осуществленію своихъ теократическихъ цёлей, то и при этомъ условіи Спаситель не могъ сказать о нихъ то они силою похищають царство небесное, захватывають его въ свои руки, потому что Онъ никогда не отожествляль это царство съ теократическимъ учрежденіемъ, на которое опирались ожиданія и надежды іудейскаго народа. Не придаетъ нисколько убъдительности и достовърности мизнію Вейса и ссылка его на 15 ст. 16 главы св. Іоанна. Правда тамъ говорится, что народъ хотель насильно выхватить Інсуса изъ круга Его обычной дъятельности и сдълать Царемъ, но это была единственная попытва, подъ вліяніемъ исключительныхъ, только тогда имфинихъ мфсто, обстоятельствъ, а потому на ней нельзя основивать общаго заключенія о народномъ стремленіи къ насильному восхищению царства чрезъ возстановление политическаго могущества Израиля.

Вейсъ допускаетъ, что и самъ Креститель былъ не чуждъ стремленія и желанія свергнуть иноземное иго и возстановить царство Давида, почему упрекъ Господа одинаково относится и къ нему. Но совершенно невозможно допустить, чтобы Креститель раздёляль народныя заблужденія, общенародное мийніе о вижшемъ открытіи царства Мессіи, и тёмъ уже самымъ ихъ поддерживаль и поощряль; Его понятія о Мессіи были истинныя и духовныя, а не ложныя и плотскія понятія іудеевь (Іоанн. 1, 29, 36; 3, 33—36). Да и самая рёчь Спасителя, сказанная въ похвалу Іоанну предъ народомъ (Ме. 11

- 7—11), устраняетъ предположеніе Вейса: въ ней Іоаннъ Креститель изображается твердымъ, непоколебимымъ въ своихъ сужденіяхъ о Мессіи и своихъ върованіяхъ въ Него, какъ именно Сына Божія, о Которомъ онъ свидѣтельствовалъ, какъ объ агнцѣ Божіемъ, вземлющемъ грѣхи міра (Іоан. 1, 29). Если-бы Іоаннъ дѣйствительно раздѣлялъ ложныя народныя мессіанскія надежды и мечтанія, то могъ ли бы Спаситель упрекать за неправильное отношеніе къ нему современниковъ (ст. 18)? Могъ ли бы указать имъ на него какъ на Илію, которому надлежало придти? 1).
- 4. Есть мивніе, что віа Сеоваї нужно понимать въ смысль усиленнаго и могущественнаго проповъданія евангельскаго ученія, чрезъ которое и утверждается царство Божіе. Защитникомъ этого мивнія преимущественно является Фритчъ 2, который греческій тексть даннаго изреченія Господа передаеть словами: Messia regnum cum vi et contentione tractatur, или другими словами: (Regnum coelorum) magna vi praedicatur. Очевидно, здёсь предполагается, что небесное царство въ то время, когда Спаситель говориль о немъ, не имъло еще никакой определенной вившней формы и что могущественное проповедание нужно понимать въ томъ симсле, что оно только что полагало твердое основаніе этому царству, --- именно: проповъдники евангелія усиленно его повсюду провозглашали, а слущающіе ихъ съ полною ревностію его принимали. Въ опроверженіе такого пониманія достаточно сказать, что для выраженія предполагаемой Фритчемъ мысли недостаточно было бы глагола βιάζεσθαι, который и не можетъ быть употребленъ съ придаваемымъ ему значеніемъ. Лянге совершенно справедливо называетъ это толкованіе произвольнымъ 3).
- 5. Буквальный переводъ, наконецъ, даннаго изреченія Господа даетъ основаніе нъкоторымъ понимать его въ томъ смыслъ, что будто бы имъ Іисусъ Христосъ указываетъ на то, что враждебная царству небесному сила препятствуетъ его распространенію, что враги Іисуса Христа, пользуясь привадле-



<sup>1)</sup> Cm. Keil: Comment. üb d. evang. d. Matth. Leipzig, 1877 r.

<sup>2)</sup> CM. Comment. Ev. Matthaei, 1826 r.

<sup>3)</sup> Theolog. homilet. Bibelwrk. Des N. Testament., Th. 1. 1868 r.

жащею имъ силою, насильно отнинаютъ царство небесное у людей, къ нему стремящихся <sup>1</sup>). Подробно раскрывается это инъне въ указанной выше статъъ Герцога.

Представивъ буквальный переводъ даннаго евангельскаго явста въ словахъ: Со дней Іоанна Крестителя до сегодня царство невесное насилуется и употребляющие насиле похищають его, Герцогъ приступаетъ къ его оправданію. Інсусъ Христосъ, разсуждаеть онъ, восхваливь Іоанна Крестителя, объявляеть: но меньшій во царствіи небесномо больше него (ст. 11). Іоаннъ колебался въ своей въръ въ Інсуса, какъ въ Мессію, и своимъ вопросомъ: Ты ли тоть, который должень прійти, или ожидить намь другаго? (ст. 3) доказаль, что самь онь еще не стояль на почвъ основаннаго Христомъ царства. Поэтому члевы этого царства, не смотря на все величе Іоанна, имфютъ предъ нимъ преимущество. При такомъ же значеніи царства вебеснаго для членовъ его слъдовало бы ожидать, что это царство, представляемое Господомъ уже осуществившимся, будетъ предметомъ общаго стремленія и страстнаго желанія; но на самомъ дълъ было не такъ. Со дней Іоанна царство небесное есть предметъ насилія (ст. 12), со дней Іоанна потому, что до него шелъ періодъ подготовительный къ царству небесному, періодъ пророчествъ о немъ (ст. 13), Іоаннъ заканчивалъ собою рядъ ветхозавътныхъ органовъ божественнаго откровенія, онъ былъ тотъ Илія, который, во исполненіе пророчества Мавахін. долженъ быль пріндти предъ наступленіемъ дня Господня, великаго и страшнаго (4, 5). Креститель, следовательно, быль свидетелемь, что Мессія пришель и царство Его начазось. Современникамъ Јисуса должно было это уразумъть и принять Іоанна за предтечу Христа, а самого Христа за Мессію (ст. 15), но они не приняли ни того, ни другаго, чёмъ и вызвали противъ себя обличение Христа (ст. 16-19), перешедшее въ концъ въ грозное поношение городовъ, не вразумившихся ни Его ученіемъ, ни Его чудесами (ст. 20-24).



<sup>1)</sup> Такое толкованіе допускають: Lightfoot, см. Horae Hebraicae et Talmudicae, th. II, in Evangel. Matthaei, Cantabrigiae, 1658 г.; Schneckenburger,—ият. см. у Meyer'a, Krit. exeg. Handb. üb. d. Matth. s. 272; Hilgenfeid,—цит. у Meyer'a ibid.

Такая связь рвчи І. Христа, по мнвнію Герцога, даеть полное право заключать, что онъ могъ только сътовать на то, что царство небесное насилуется, а не ликовать о томъ, что оно силою вторгается въ среду людей, или что многіе стремятся силою его восхитить и т. под. Христосъ нашель въру, но не у мудрыхъ и разумныхъ, которые стояли во главъ народа и управляли имъ, а только у младенцевъ (νηπίοις, ст. 25), едва могшихъ ввъренное имъ сокровище оцънить. По своему простодушію и кротости они находились въ постоянной опасности потерять его, -- люди, употреблявшіе насиліе, могли опять отнять у нихъ это сокровище, лишить ихъ драгоценной для нихъ въры. И дъйствительно, у этихъ νήπίοι. которымъ отецъ небесный открыль тайны царства небеснаго (ст. 25), Віастаї похищають это царство, такъ что часто они, чистосердечные, искренно върующіе и праведные, ожидающіе спасенія. не получають во владение святое благо, которое бы по праву должно было принадлежать имъ. Употребляющихъ насиліе для похищенія у нихъ царства небеснаго и действительно похищающихъ его Спаситель характеризуетъ вполнъ ясно и опредъленно. Онъ назывяетъ хищными волками (λύχοι άρπαγες), потому что они, выдавая себя за божественныхъ посланниковъ (ψευδοπροψήται), по истинъ похищають у довъряющихъ имъ праведность, которою тъ при върованіи въ исполненіе божестренной воли, проповъданной Спасителемъ, могли бы владъть. Эти хищные волки-слуги того, который похищаеть посыянное въ сердцѣ (άρπάζει, Мо. 13, 19), такъ что оно не приноситъ никакого плода. І. Христосъ въ своей обличительной противъ нихъ ръчи, порицая ихъ честолюбіе и властолюбіе (Мо. 23. 2 и 3), сътуетъ на нихъ, между прочимъ, за то, что они "затворяютъ царство небесное человъкамъ" и сами въ него не входять и других не пускають (ст. 13), ибо, какъ говорится въ другомъ мъстъ, они "взяли ключъ разумънія; сами не вошли и входящимъ воспрепятствовали" (Лук. 11, 52). Изъ словъ Спасителя ясно видно, кто эти "имъющіе силу и насилующіе", которыхъ Онъ имъетъ въ виду. Это духовные властелины, которые презираютъ опредъление Божие (Лк. 11, 30) и которыхъ Господь, соотвътственно представленію ихъ о себъ, называетъ отвергая небесное царство, а провозвъстниковъ и распространителей его презирая и преслъдуя, они похищаютъ это царство со всъми его духовными благами и у "призванныхъ", а потому много бы было призванныхъ, но мало избранныхъ (Мат. 22, 24).

По мивнію Герцога, такимъ образомъ, Спаситель подъ васта? разумветъ книжниковъ и фарисеевъ, враговъ Его самого и Его парства, не допускавшихъ до него еврейскій народъ. Въ настоящее же время, по Герцогу, имъ уподобляются "носители власти ключа", папская власти и ея приверженцы.

Не трудно видъть, что толкованіе, опирающееся на буквальный переводъ даннаго евангельскаго мъста, нисколько не основательнее разсмотренных выше. Оно, во 1-хъ, не оправдивается самою евангельскою исторіею. Нельзя сказать, что со дней Іоанна враги Христа и Его ученія-книжники и фарисен начали похищать царство небесное у желавшихъ войти въ него, начали открыто выказывать свою враждебность въ отношеніяхъ ко Христу и основываемому Имъ царству. Эта враждебность обнаружилась уже по окончаніи діятельности Ісанна, -- около того времени, когда было посольство къ Інсусу учениковъ Іоанна и прошло уже болве года общественнаго служенія Христа (Іоан. 5, 1—16). При толкованіи 12 ст. въ допускаемомъ разсматриваемымъ мнвніемъ смысле не возможно, во вторыхъ установить его связь съ предшествующею и посладующею рачью. Если же Герцогь и устанавливаеть эту связь, то искусственно и неестественно. Стараясь примънить данное взречение Спасителя къ положению католической иерархии настоящаго времени въ ея отношении къ пасомымъ,-показать, что папская власть такъ же враждебна Христу, какъ ему были враждебны фарисеи, такъ же препятствуетъ признающимъ ея непогратимость приходить ко Христу и входить въ Его царство, какъ препятствовали книжники и фарисеи въровать въ Него народу, онъ, нужно думать, намеренно и въ ущербъ общей связи и ръчи буквально понимаеть и не правильно толкуеть евангельскую рёчь.

Герцогъ говоритъ, что Іоаннъ Креститель колебался въ своей

въръ въ Інсуса, какъ въ Мессію, выразивъ это колебаніе въ вопросъ: Ты ли тоть, который должень пріити, или ожидать намь другаго? но такого колебанія и сомнівнія предполагать въ Іоаннъ совершенно не возможно. Могъ ли онъ усумниться, что Іисусъ дъйствительно и истинно есть Мессія послъ того, какъ указываетъ своимъ ученикамъ на Іисуса, какъ на агнца Божія, вземлющаго гръхи міра (Іоан. 1, 29), послъ того, какъ онъ чрезъ непосредственное откровеніе удостовърился, что крещенный имъ Іисусъ есть действительно обетованный Мессія (Іоан. 1, 32-34), послъ того, какъ онъ самъ свидътельствовалъ предъ своими учениками, что Іисусу подобаетъ рости, ему же, Іоанну, малитися (Іоан. 3, 30)? Если бы Креститель самъ колебался въ въръ въ Іисуса, то не къ Нему бы онъ и послаль своихъ учениковъ за разрѣшеніемъ своего сомнѣнія. Похвала Іоанну, высказанная Іисусомъ предъ народомъ, решительно говоритъ противъ этого колебанія и сомнѣнія; она характеризуетъ его, какъ человъка постояннаго и твердаго въ своихъ вірованіяхъ и убіжденіяхъ (Ме. 11, 7—11). Если же Іоаннъ Креститель не могъ сомнъваться въ мессіанскомъ достоинствъ Іисуса, то не въ сомнъніи его, и не въ въръ во Христа членовъ Его царства была причина, по которой эти члены признавались имфющими преимущество предъ Крестителемъ, а следовательно Герцогъ не имель основанія отсюда выводить заключение о томъ значении царства небеснаго для его членовъ, которое онъ выводитъ и по которому оно должно бы было быть для всёхъ предметомъ усиленнаго домогательства, и отъ этого заключенія переходить къ устанавливаемому имъ противоположенію относительно действительнаго положенія современниковъ Христа въ ихъ отношени къ небесному царству.

Контекстъ рѣчи даннаго евангельскаго изреченія, будеть ли оно взято внѣ связи съ предшествующею и послѣдующею рѣчью, или же въ этой связи, по нашему мнѣнію, даетъ право только на слѣдующее его, какъ единственно вѣрное, толкованіе. Съ Іоанна, провозгласившаго наступленіе небеснаго царства, объявившаго себя предтечею Мессіи, сдѣлалось возможнымъ полученіе этого царства. Выступивъ на проповѣдь, Креститель первъе всего открыто провозгласилъ: приблизилось царство не-

бесное (Мо. 3. 2), т. е. царство небесное открывается, желающе могутъ вступить въ него. Но царство это нужно взять силою (βιάζεσθαι), такъ сказать, завоевать его; для полученія ею, для входа въ него нужно употребить надъ собою нравственное усиліе, подавить въ себъ всь злыя наклонности, нужно полное самоотверженіе, — словомъ, каждому надлежить совлещись ветхаго человика съ диянми его, и облещись въ новаго, обновляемаго въ разумпь по образу создавшаго его (Кол. 3, 9-10). И только употребляющіе надъ собою такое нравственное усиліе (βιασταί) получають его во владініе (άρπάζουσιν), какъ плодъ этого усилія. Таковъ прямой смыслъ, по нашему мивнію, словъ Спасителя: от дней Іоанна Крестителя досель чарствіе небесное нудится, и нуждницы восхищають е (Мо. 11, 12), или, какъ передаетъ св. Лука: оттолю (съ Іоанна) чарствіе Божіе благовъствуется, и всякт вт не нудится (Avs. 16, 16).

Указанное условіе для полученія царства Христова желающимъ вступить въ него предъявлялъ и Іоаннъ Креститель и Самъ Христосъ. Провозглашая наступленіе небеснаго царства, Бреститель вывств съ твых говориль: покайтеся (Мо. 3, 2). т. е. требовалъ сознанія своей грѣховности и перемѣны дурной жизни на добрую (2 Кор. 7, 9-10), и единственное спасение для грешниковъ отъ грядущаго гнева указываль въ плодахъ, сообразныхъ съ покаяніемъ (Ме. 3, 6; Мр. 1, 5). Искреннее же покаяніе есть великій и трудный подвигь: оно требуеть отъ человъка совершеннаго измъненія въ духовно-правственномъ отношеніи, а следовательно трудной борьбы съ греховными мыслями, чувствованіями, склонностями и страстями. Самъ I. Христосъ вывств съ покаяніемъ (Ме. 4, 17) предъявляль какъ въ нагорной своей проповёди, такъ и въ другихъ случанкъ своимъ последователямъ, членамъ своего царства, требованія труднійтія сравнительно съ покаяніемъ. Во время нагорной проповеди Онъ, между прочимъ, говорилъ: Внидите ужими враты: узкия врата и тъсный путь вводяй въ животъ Ме. 1, 13. 14); или въ другой разъ Онъ сказалъ ученикамъ своны: Аще кто хощеть по Мни ити, да отвержется себп, и возметь кресть свой и по Мню грядеть (Мв. 16, 24).

Ходъ мыслей во всей рѣчи Спасителя, обращенной къ народу послѣ удаленія учениковъ Крестителя, по нашему мнѣнію, следующій: Заключивъ похвалу Іоанну словами: не воста вт рожденных женами болій Іоанна, Христось добавляеть: мній же во царствіи небеснимь болій его есть (ст. 11). Іоаннъ Креститель не дожиль до открытія Мессіею своего царства, не быль очевидцемь осуществленія божественных плановь о спасеніи рода человъческаго и не вступиль въ благодатное царство, какъ членъ его, возрожденный во Христв, а стоялъ только на рубежв его, почему всякій членъ царства небеснаго и быль больше него въ этомъ царствв, - больше въ томъ смысль, что имълъ въдъніе о тайнахъ царства Божія большее, чъмъ самый великій пророкъ В. Завъта. Всъ члены ветхозавътной церкви, какъ бы они не были совершенны въ законъ, жили только върою въ грядущаго Мессію и въ открытіе Его блаженнаго царства; имъ тайны царства Мессіи были открываемы только въ виденіяхъ и подъ известными образцами, между темъ члены царства Мессіи созерцали ихъ лицемъ къ лицу. Всъ ветхозавътные праведники, по слову Апостола, умрогиа по въргь, не пріємше обътованій, но издалеча видъвше я и цъловавше (Евр. 11, 13, ср. 1 Петра 1, 10—12). Имъя въ виду такое преимущество членовъ своей церкви, Спаситель и говорилъ своимъ ученикамъ: Ваши же ближенна очеса, яко видять: и уши ваши, яко слышать. Аминь бо глаголю Вамь, яко мнози пророцы и праведницы вождельша видьти, яже видите, и не видьша: и слычити, яже слышите, и не слышаша (Мо. 13, 16—17). Но хотя самъ Іоаннъ Креститель не вошель въ число членовъ церкви Христовой, умеръ ранве торжественнаго открытія царства небеснаго, однако современниковъ своихъ онъ подготовилъ ко вступленію въ это царство; для нихъ сдёлалось возможнымъ подъ условіемъ нравственнаго съ ихъ стороны усилія и подвиговь полученіе этого царства (ст. 12), --- сдълалось возможнымъ потому, что подгототовительный чрезъ пророковъ и законъ періодъ къ открытію небеснаго царства, въ теченіе котораго полученіе его не было возможно, закончился Іоанномъ (ст. 13), бывшимъ предтечею Мессіи (ст. 14). Впрочемъ, современники Іоанна Крестителя и Мессіи при полной для нихъ возможности получить царствонебесное по своему легкомысленному невѣрію и унорству не воспользовались этою возможностію, — они не приняли ни предтечу Мессіи, ни самого Мессію (ст. 16 и 19); только простой народь да грѣшники и мытари явились чадами божественной премудрости и оправдали ея планы о спасеніи людей чрезъ принятіс Мессіи и Его предтечи и чрезъ крещеніе отъ послѣдняго (ст. 19; ср. Лк. 7, 29).

Отцы и учители восточной и западной церкви: св. Василій Великій, св. Іоаннъ Златоустый, св. Ефремъ Сиронъ, блаж. Өеофилактъ, Евф. Знгабенъ и др. толькуютъ βιάζεται и άρπάζουσι въ томъ именно смыслѣ, что царство небесное есть плодь нравственнаго усилія и достигается только тѣми, которые употребляють это усиліе, которые пролагають себѣ къ нему путь нравственными подвигами и трудами.

Св. Василій Великій въ "Слові подвижническом в и увінцательномъ объ отречении отъ міра" говоритъ: "Добро рѣдко, почему немногіе входять въ царство небесное. Не думай, что спасутся всв живущіе въ келіи, и добрые и злые. На дель не то. Многіе приступають къ похвальной жизни, но не многіе принимаютъ иго ея. Ибо царство небесное принадлежитъ, употребляющимъ принуждение и нуждищи восхищають е (Мв. 11. 12). Это евангельское слово. Оно назвало принужденіемъ изнуреніе тіла, какое ученики Христовы терпять въ отреченіи оть собственных своих хотеній и отъ телеснаго упокоенія, въ храненін же всёхъ заповедей Христовыхъ. По этому, если хочешь восхитить царство небесное, употреби принуждение, подклони выю свою подъ иго служенія Христова, стяни яремъ на выи своей; пусть гнететь онъ выю твою; истончай ее трудомъ добродътелей, въ постахъ, въ бденіяхъ, въ послушаніи н безмолым, въ псалмопеніяхъ, въ молитвахъ, въ слезахъ, въ рукоделін, въ перенесеніи всякой скорби, наносимой тебе демонами и дюльми" 1).

"Хорошо похищать, убъждаеть своихъ слушателей св. Іоаннъ Златоустый, только не гибнущія вещи, а царство небесное. Нуждищы, сказано, восхищають е (Мв. 11, 12); слъдовательно не лъностію можно достигнуть его, но стараніемъ. Что же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Твор. В. Великаго, въ русси. перев., Москва, 1847 г. ч. 5-я, стр. 61.

значить: мужданицы? Потребно большое усиліе, потому что путь тёсень; нужна душа юношеская и бодрая. Похищающіе хотять всёхь предварить, не смотря ни на что, ни на порицаніе, ни на осужденіе, ни на наказаніе; но думають лишь объ одномъ, какъ бы овладёть тёмъ, что хотять похитить, и предупреждають всёхъ, находящихся впереди. Станемъ же и мы восхищать царство небесное. Это похищеніе не грёшно, а похвально; грёхъ здёсь—не похищать. Здёсь наше богатство не причиняеть ущерба другимъ. Постараемся же восхитить царство небесное; и если насъ удручаетъ гнёвъ, если тревожатъ вожделёнія, то препобёдимъ природу, содёлаемся кроткими, потрудимся немного, чтобы навсегда успокоиться 1).

Св. Ефремъ Сиринъ наставлялъ монаховъ: Подвизайтеся внити сквозъ тъсныя врата (Лк. 13, 24); употребляйте усиліе, потому что усильные искатели восхищають царствіе небесное (Мв. 11, 12). Такъ домостроительствовала благодать Божія, чтобы каждый по собственному расположенію и по собственной своей воль, трудомъ и подвигомъ достигалъ духовнаго возрастанія <sup>2</sup>).

"Царствіе небесное нудится, и нуждницы восхищають е (Мо. 11, 12). Не сдълаеть себъ насилія, не восхитить царствія небеснаго. Не будеть стучаться неотступно, не получить таинственнаго хлѣба. Какъ тебъ кажется, не насиліе ли, когда плоть хочеть быть тѣмъ, чѣмъ Богъ, и туда, откуда низпали ангелы, восходить судить ангеловъ" 3). Такъ говорить блаженный Іеронимъ въ одномъ изъ своихъ писемъ.

Блаженный Өеофилактъ данное изречение Спасителя изъясняетъ такъ: "Христосъ возбуждаетъ слушателей своихъ къ въръ въ Себя, показывая, что многие уже восхищаютъ царство небесное, т. е. въру въ Него. Для сего, говоритъ, требуется большое усилие: дъйствительно, какого труда стоитъ оставить отца и матерь и пренебречь душу свою 4).

"Царствіе небесное нудится, говорить Евф. Зигабень, т. е.

<sup>1)</sup> Бесьд. на еванг. Іоанна, С.-Петербургь, 1855 г. ч. II, стр. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. Ефр. Сир., въ русск. перев., Москва, 1850 г. ч. 5, стр. 33.

<sup>3)</sup> Твор. блаж. Іеронима, въ русск. перев., Кіевъ, 1863 г., т. 1, стр. 144.

<sup>4)</sup> Толков. на еванг. отъ Мате., Казань, 1855 г., стр. 190.

насильно восхищается людьми, когда они д $^{*}$ влаютъ насиліе надъ самини собою и поб $^{*}$ вждаютъ нужду собственныхъ страстей или тиранію нев $^{*}$ рія  $^{1}$ ).

Наконецъ, и нашъ великій учитель Церкви и глубокій толковникъ слова Божія московскій митрополитъ Филаретъ, изреченіе: ипрство небесное нудится (Мв. 11, 12) понимаєтъ вполнів согласно съ приведенными нами объясненіями его св. Отцевъ Церкви. Выясняя въ одной изъ своихъ пропов'ядей слова св. Писанія: многими скорбми подобаєть намъ внити въ царствіе Божіе (Дівян. 14, 22), онъ говоритъ: "Не говоритъ: многими трудами и подвигами подобаєтъ внити въ Царствіе Божіе: хотя то правда, по слову самаго Іисуса Христа, что царствіе небесное нудится (Мв. 11, 12). Видно успівхъ усилій, которыми достаютъ царствіе небесное, не всегда опредівляется тягостію трудовъ и числомъ подвиговъ" 2).

Герцогь, не допуская толкованія словъ Спасителя въ смыслів требованія Имъ отъ своихъ последователей нравственнаго надъ собой усилія и самоотверженія, говорить, что Господь не могь сказать, что со дней Іоанна и досель всь должны соблюдать воздержаніе и самоотверженіе, преодол'ввать злыя наклонности в ревностно стремиться къ добру, если они хотятъ быть угодными Богу и наследовать царство небесное, такъ какъ такое усиліе требовалось до Іоанна и съ явленіемъ Христа употреблять его сделалось легче, а не труднее. Самъ Господь свою речь, сказанную народу по удаленіи отъ Него учениковъ Іоанна, заканчиваетъ словами: Иго Мое блиго и бремя мое легко есть (Мв. 11, 30). Действительно, до Іоанна Крестителя, ветхозаветнымъ людямъ, было трудиње достигать спасенія (а не царства небеснаго, которое для нихъ было закрыто), потому что законъ, подъ игомъ котораго они находились, только осуждаль и обличаль ихъ грёхъ, но не даваль имъ силъ для борьбы съ нимъ, отраднаго и успокоительнаго чувства свободы отъ гръха (Дъян. 15, 10; 13, 39; Рим. 7, 7), -тэмъ болже, что тяжесть закона ко времени Христа была удвоена и утроена ученіями и запов'йдями челов'йческими со

<sup>1)</sup> Толков. на еванг. отъ Мате., Кіевъ, 1886 г., стр. 167.

<sup>2)</sup> Слова и рѣчи, Москва, 1848 г., ч. 1, стр. 299.

стороны книжниковъ фарисеевъ (Ме. 23, 4). Иго Христово сравнительно съ игомъ закона, несомненно, легче, но только для тъхъ, которые неуклонно идуть по пути заповъдей Христовыхъ, терпъливо несутъ ихъ иго и тъмъ содълываютъ себя достойными благодатной помощи и прощенія имъ греховъ. "И Христовы заповъди суть иго, говоритъ приснопамятный митр. Филаретъ, потому что скотскія похоти надлежитъ обуздать, звърскія страсти укротить, и даже заклать чувственное удовольствіе и принести въ жертву закону духовному: но иго Христовыхъ заповъдей есть иго благое, потому что находящійся подъ симъ игомъ ведется отъ состоянія болье или менье скотоподобнаго въ состояніе истинно человіческое, ангелоподобное, даже богоподобное; есть бремя легкое, потому что Господь, возлагающій оное, въ тоже время благодатно подаетъ соразмърную силу нести оное. Иго Христово благо и бремя легко: потому что чемъ охотнее человекъ несеть оное, темъ более самъ становится благимъ; а чёмъ более самъ становится благимъ, темъ легче для него становится исполнять благія заповъди, такъ что, наконецъ, онъ творитъ волю Господню съ большею легкостію и удовольствіемъ, нежели собственную, и такимъ образомъ иго на раменахъ его совсемъ исчезаетъ, или превращается въ крылія, которыя непрестанно несуть его на небо" 1).

Ив. Перовъ.



<sup>1)</sup> Слова и ръчи, Москва, 1848 г. ч. 2-я стр. 299.

# Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолжение \*).

#### ГЛАВА III.

Эницкинка 1846 года и провозглашение догмата о непорочномъ зачатии Пресвятой Девы Марін (1854 г.).

Спеціальныя средства, которыя употребиль Пій IX съ цёлію подготовить провозглашеніе ватиканскаго догмата, не ограничинсь различными покушеніями на права пом'юстныхъ церкей, но проявились и въ нёкоторыхъ спеціальныхъ актахъ этого папы, въ области вёроученія.

Къ такого рода актамъ прежде всего слъдуетъ отнести жинклику от 9 ноября 1846 года и провозглашение 8 декабря 1854 года новаго догмата о непорочномъ зачатии Пресьятой Львы Маріи.

Трудно съ опредъленностію сказать, который изъ этихъ двухъ актовъ имълъ больше значенія въ качествъ подготовительнаго средства по отношенію къ Ватиканскому собору. На нашъ взглядъ, значеніе ихъ въ этомъ отношеніи было одинаково важно: энциклика 1846 года имъла значеніе первой ръшнельной попытки сообщить любимому ультрамонтанскому ученію о папской непогрышимости характеръ общеобязательнаго для всей католической церкви въроучительнаго пункта; а провозглашеніе въ 1854 году новаго догмата важно по той причинъ, что, признавъ этотъ догматъ, римская церковь, по справедливому замъчанію Овербека, "тъмъ самымъ торжественно "признала обязательную силу папскихъ опредъленій, закръпила

<sup>\*)</sup> См. "Въра и Разумъ" № 23, за 1893 г.

"за приговорами папы достоинство Божественной истины <sup>1</sup>)". т. е., иными словами, провозгласила уже его непогръщимость, если еще не въ теоріи, то на практикъ.

Въ частности, относительно энциклики 1846 года можно сказать, что она имъла значение торжественнаго манифеста, въ которомъ новый папа, Пій IX, объявляль всёмъ чадамъ римской церкви объ открывающейся, съ его вступленіемъ на папскій престоль, новой эрѣ для католицизма, которая принесёть съ собою полную побъду ультрамонтанства надъ галликанствомъ и сродными ему теченіями въ западной церкви. Вотъ почему эта энциклика произвела особенно сильное впечатлъніе не только на всъхъ католиковъ, но даже и на христіанъ другихъ исповъданій. Можно сміло сказать, что всі читатели ея, при самомъ ея появленіи, поняли, какой человъкъ вступилъ на напскій престоль, и какую силу отсель получать во всей католической церкви въковые происки језунтовъ и ультрамонтанъ. Это не трудно было усмотръть хотя бы изъ слъдующихъ словъ энциклики: "Весьма ясно обнаруживается, въ какомъ заблуж-"деніи пребывають также и тф, которые, злоупотребляя разу-"момъ и почитая Вожественныя изреченія за дівло человівческое. "дерзаютъ раскрывать и небоязненно истолковывать эти изре-"ченія на основаніи собственнаго разумінія; не смотря на то. "что Самъ Богъ установилъ живой авторитетъ съ тою цёлію. "чтобы сей последній возвещаль истинный и законный смысль "Его небеснаго Откровенія и укрѣплялъ (въ нёмъ върующихъ). "а также и для того, чтобы (этотъ авторитетъ) своимъ непо-"прышимым сужденіемъ разрышаль всь разногласія въ вопросахъ въры и нравственности, дабы върующіе не влаялись вся-"ким вытром ученія во лжи человычестый, вт коварствы "козней льшенія. А этотъ живой и непогрышимый авторитетъ "пребываетъ только въ той церкви, которая, будучи созиждена "Христомъ Господомъ на Петрѣ, главѣ, князѣ и пастырѣ всей "Церкви, коего въра, по обътованию Господню, никогда не "оскудъетъ, — имъетъ во всъ времена своихъ законныхъ первосвя-



<sup>1) &</sup>quot;Свётъ съ Востова" (Ex Oriente lux!), въ переводе гг. Елеопскаго и Демьиновича, Вильна 1867 г., стр. 19.

"щенниковъ, которые ведутъ свое начало непрерывно отъ самого "Петра и пребывають на его качедрь, какъ наследники и но-"сители его ученія, достоинства, чести и власти... 1)". Въ этихъ словахъ очень ясно выражается мысль, что непогръшимостію обладаеть одна только римская канедра и. хотя при этомъ открыто и не говорится, что самъ папа не погрещимъ, однако слишкомъ ясно на это намекается. Поэтому трудно предположить, чтобы кто-нибудь могъ не понять истиннаго смысла приведенныхъ нами папскихъ словъ. Конечно, какъ и следовало ожидать, первые вполнъ поняли и оцънили энциклику новаго папы-іезунты и ультрамонтане. Воть, напр., какое сужденіе о ней высказаль ieayurь Шрадера въсвоей книгь: "Der Papst and die modernen Jdeen": "Послф этихъ ясныхъ и недвусмысденныхъ словъ папы (говоритъ онъ объ энцикликъ 1846 г.), вы одному католику не дозволительно уже сомниваться въ томъ, .910 папа не погрышим во всёхъ вопросахъ, касающихся вёри и правовъ 2)4. Какъ ни категорически звучатъ эти слова, однако нельзя сказать, чтобы среди всёхъ католическихъ богословъ появление энциклики 1846 года вызвало такое же "смиренное" сознаніе и "благоговъйное" убъжденіе, что папа не погръщимъ ex cathedra. Нашлись люди, —правда, не особенно иногочисленные, -- которые со страхомъ встретили новую энциклику и даже ръшились поднять, по поводу ея появленія, свой голось съ оттенкомъ легкаго протеста. Въ числе ихъ находил-



<sup>1) &</sup>quot;..... Plane apparet, in quanto errore illi etiam versentur, qui ratione abutentes ac Dei eloquia tamquam humane opus existimantes, proprie arbitrio illa explicare, interpretari temere audent, quum Deus ipse vivam constituerit auctoritatem, quae verum legitimumque coelestis suae revelationis sensum doceret, constabiliret omnesque controversias in rebus fidei et morum infallibili (курсивъ принадзежить намь) judicio dirimeret, ne fideles circumferantur omni vento doctrinae in nequitia hominum ad circumventionem erroris. Quae quidem viva et infallibilis (курсивъ намь) anctoritas in ea tantum viget Ecclesia, quae a Christo Domino supra Petrum, totius Ecclesiae caput, principem et pastorem, cujus fidem nunquam defecturam promisit, aedificata suos legitimos semper habet Pontifices, sine intermissione ab ipso Petro ducentes originem, in ejus cathedra collocatos et ejusdem etiam doctrinae, dignitatis, honoris ac potestatis haeredes et vindices"...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Ist es keinem Katholiken mehr erlaubt, die Unfehlbarkeit des Papstes in allen Angelegenheiten des Glaubens und der Sitten, zu bezweifeln". Cn. Friedrich, Gesch. d. Vatikan. Conzils, B. I, S. 415.

ся и Вессенберів, который написаль и издаль уже въ следующемъ 1847 году, пълое сочинение подъ заглавиемъ: "Die Erwartungen der katholischen Christenheit im XIX Jahrhundert von dem heiligen Stuhle zu Rom (Zürich 1847)". Въ немъ онъ, между прочимъ, говоритъ слъдующее: "Не возвышается-ли "здъсь (т. е. въ энцикликъ 1846 года) значение каоедры св. "Петра до "такой степени, что можно бы допустить мысль, "что непогратимость (Untruglichkeit), которая, по церковному "ученію, приписывается лишь Церкви (nur der Kirche allein "zusteht), принадлежить даже каоедръ св. Петра (dem Stuhl "Petri selbst zukomme)? Не переносятся-ли (при этомъ) слова "Христовы объ основаніи Церкви (Мат. 16, 18) произвольно "(ohne Grund) на лицо св. Петра и его преемниковъ, тогда "какъ эти слова, по толкованію блаж. Іеронима и многихъ дру-"гихъ Отцевъ Церкви, указывають только на въру Церкви во "Христа, Сына Божія, — въру, которую св. Петръ непосредствен-"но передъ тъмъ (т. е. передъ изречениемъ словъ Христовыхъ "къ нему) исповъдалъ"? 1) Наконецъ, не оставляется-ли въ "энцикликъ безъ вниманія то обстоятельство, что Церковь не-"однократно пребывала безъ законнаго папы (ohne einen aner-"kannten rechtmässigen Papst gewesen sei); равно какъ и то. "что Церковь, а также представляющій всю Церковь вселенскій "соборъ стоять выше папы, на котораго должно смотръть какъ лишь на перваго служителя (als der erste Diener) Церкви?

<sup>1)</sup> Замічательно, какъ приснопамитный свитетель Филаретъ, митр. московскій, въ своемъ извъстномъ словъ, сказанномъ при освящении Благовъщенскаго храма Чудова монастыря, въ истолкованіи словъ: "Ты еся Петръ"..., соединяеть въ одномъ гармоническомъ сочетание дна свитоотеческихъ объяснения этого мфста: одно, въ которомъ поль камнеме разумъется твердая въра ап. Петра, и другое, въ которомъ подъ камнема понимается Камень-Христоса. "Петръ", говоритъ свититель, "одинъ, предваряя прочихъ Апостоловъ, исповъдалъ Христа новымъ исповъданіемъ "христіанскимъ: Ты еси Христось, Сынь Бою Живою; и потому одинъ, преиму-"щественно предъ другими Апостолами, услышаль новое слово Христа о Церкви: ди Азт же тебъ маюмо; и на первоначальномъ всеобщемъ камив основанія-"Христь положень первымь изъ последующихь, меньшихь камней основанія, т. е. "Апостоловъ, и притомъ не столько самъ онъ, сколько его въра и его исповъдалніе. Такъ слово Христово толкуєть Св. Златоусть: на семь камени сожизду Цер-"мовь Мою, сіе есть. на вырь исповиданія (на Мат., Бес, 54)". Таково православное понимание 18-го ст. 16-й гл. Ев. Матеев. Вессенбергъ, какъ легко можетъ видьть читатель, значительно приближался къ этому пониманію.

.(Не оставляется-ли безъ вниманія въ этой энцикликъ также "В 10) что пана обязанъ всецимо повиноваться Церкви и вселенскому собору (dass er der Kirche und einem allgemeinen "Konzil volkommenen gehorsam schuldig sei)?" 1) Какъ ни деикатно выражень въ этихъ замёчательныхъ словахъ протесть противъ эндиклики 1846 г., однако легко замътить, что, въ сущности, этотъ протестъ вполнъ опровергалъ то ультрамонтанское воззрѣніе на значеніе папской власти, которое изложено было въ этой энцикликъ. Впрочемъ, протестующій голосъ Вессенберга былъ почти единичнымъ; поэтому онъ не могъ нисть серіознаго значенія не только въ глазахъ ультрамонтанъ, но и всъхъ вообще католиковъ. Притомъ самъ папа вскоръ очень ясно показаль, какъ строго онъ относится къ такого рода протестамъ, когда подвергъ осужденію пастырскія носланія двухъ французскихъ епископовъ: монпельескаго— Тибо (Thibaut) н шартрскаго — Клозель-де-Монталь (Clausel de Montals), — за то, что эти предаты ръшились наменнуть въ своихъ посланіяхъ на противоръчіе папской энциклики древнимъ преданіямъ ихъ отечественной церкви 2). Это обстоятельство особенно ясно показываетъ, какой важный шагь сдёлала курія на пути къ ультрамонтанскому порабощенію католической церкви, когда внушила новому пап'т обнародовать энциклику 1846 года: теперь ученіе о папской непогръщимости уже настолько получило право гражданства, что папа уже въ эти первые года своего управленія католическою церковію считаетъ возможнымъ примёнить къ протестующимъ епископамъ ту самую тактику, которую, лътъ черезь двадцать, онъ примъниль въ подобномъ же случав на Ватиканскомъ соборъ.

Не менте удачною мерою для подготовленія акта 18 іюля 1870 года послужило провозглашеніе въ 1854 году догмата о непорочномъ зачатіи Пресвятой Девы Маріи. Въ этомъ деле искусная тактика ісзуитовъ и ультрамонтанъ особенно ясно проявилась въ томъ, что они воспользовались для своихъ цё-

<sup>1)</sup> Friedrich, I, 415-416.

<sup>2)</sup> Ibidem, I, 418—419. Этотъ намевъ быль (увы!) однимъ изъ последнихъ признавовъ жизин умиравшаго галливанства.

лей искренно религіознымъ расположеніемъ большинства католиковъ и глубикимъ почитаніемъ среди нихъ Пресвятой Дѣвы.

Агитація со стороны ісзунтовъ въ пользу провозглашенія новаго догмата началась съ первыхъ же годовъ правленія Пія ІХ. Первымъ решительнымъ шагомъ въ этомъ отношени можно считать то распоряжение папы (отъ 17 іюля 1847 года), по которому Доминиканскому ордену приказывалось отказаться отъ своего въковаго несочувствія ученію о непорочномъ зачатіи и признать это ученіе, по приміру ісзунтовъ и францисканцевъ, 8a истинно-церковное <sup>1</sup>). Вторымъ не менфе рфшительнымъ и важнымъ шагомъ со стороны папы было изданіе энциклики отъ 21 марта 1853 года на имя всъхъ французскихъ кардиналовъ, архіепископовъ и епископовъ. Правда, въ этомъ документъ папа не касался вопроса о предстоявшемъ въ скоромъ времени провозглашеніи новаго догмата, а только вообще выражаль свою сердечную скорбь о недостаткъ единодушія французскихъ прелатовъ по отношенію къ намфреніямъ и действіямъ римскаго престола. Однако эта энциклика, изложения въ довольно ръшительномъ и недвусмысленномъ тонъ, произвела то, что, послъ нея, ни одинъ уже французскій епископъ не рѣшался подражать своимъ собратьямъ-Тибо и Клозель-де-Монталь, чтобы не подвергнуться ихъ незавидной участи. Такимъ образомъ энциклика 1853 года, изданная какъ-бы наканунъ провозглашенія догмата о непорочномъ зачатій, послужила лучшимъ приготовленіемъ къ этому акту римской куріи.

Одновременно съ указанными приготовительными мѣрами, іевуиты всячески старались агитировать въ пользу провозглашенія новаго догмата и среди ученыхъ богослововъ. Для этой цѣли іезуитъ Перроне (Perrone) написалъ спеціальное сочиненіе о томъ, можно-ли возвести частное богословское мнѣніе о непорочномъ зачатіи на степень догмата <sup>2</sup>), и, конечно, доказывалъ въ немъ, что—можно.

Но самымъ важнымъ мъропріятіемъ, направленнымъ къ той же цёли, должно считать то, что въ 1849 году папа, находив-

<sup>1)</sup> Friedrich, I, 335, 420, 421.

<sup>2)</sup> Friedrich, 1, 335, 425.

шійся тогда въ своемъ гартскомъ изгнаніи, далъ понять всёмъ епископамъ, чтобы они сами заранёе прислали ему свое согласіе относительно новаго догмата. Этимъ онъ, однако, не ограничися: онъ поручилъ епископамъ разныхъ католическихъ странъ собрать свёдёнія, какого мнёнія касательно этого предмета держится народъ въ ихъ епархіяхъ. На первый взглядъ такое желаніе папы узнать мнёніе мірянъ относительно догматическаго вопроса можетъ показаться нёсколько необычнымъ и непонятнымъ, потому—что извёстно, что, по католическому возгрёнію, мірянамъ не дано права голоса въ религіозныхъ вопросахъ. Но, если вдуматься въ истинный смыслъ такого желанія папы, то послёднее легко объяснить тёмъ, что Пій ІХ хотёлъ удостовёриться, "не встрётитъ-ли его новый догмать въ народё отпора и не произведетъ-ли онъ раскола" 1).

Нельзя не обратить особеннаго вниманія на то обстоятельство, что папа не созвалъ въ Римъ собора для провозглашенія новаго догмата, но, вмёсто этого, заручился мнёніемъ отдольных епископовъ или, иными словами, всей католической церкви, находящейся какъ-бы во разспянии (ecclesiae dispersae). Легко понять истинную причину такого образа действія, если имъть въ виду, что на соборъ (буде такой былъ-бы созванъ) большинство епископовъ, опираясь на свою корпоративность, могло бы высказаться противъ новаго догмата. Этого-то и боялся папа, а еще болье опасались такого коллективнаго протеста ісвунты. Вотъ почему они и решились собрать голоса каждаго изъ епископовъ порозна. Этимъ путемъ они и достигли того, что всть епископы волей-неволей принуждены были дать свое согласіе, --одни прямо, а другіе въ формъ такъ называемаго tacitus consensus (молчаливое согласіе). Никто изъ нихъ не дервнулъ протестовать, опасаясь подвергнуться участи епископовъ шартрскаго и монпельескаго и въ то же время не имъя возможности найти поддержку другь въ другъ.

Такой-то незаконный образъ дъйствія, при которомъ невольно вспоминается ультрамонтанская мысль кардинала Орси о безполезности соборовъ, и быль причиною того, что уже къ

п "Свыть съ Востова", Овербека, стр. 17.

концу 1854 года вполнъ приготовлена была почва для провозглашенія новаго догмата.

8-го декабря этого года напа съ большою торжественностію провозгласилъ новый догмать, въ присутствіи множества епископовъ, которыхъ онъ предварительно созвалъ со всёхъ концовъ католическаго міра въ Римъ. Какъ ни многочисленно было это собраніе, однако его никакъ нельзя назвать соборома, потомучто самъ папа неоднократно очень ръшительно заявляль на немъ, что онъ призвалъ епископовъ не какъ членовъ собора, для такого или иного решенія догматическаго вопроса, а только для участія въ торжественном праздникь при обнародованіи новаго догмата 1). Следовательно, всё съёхавшіеся въ Римъ прелаты являлись въ данномъ случав не болве, какъ только аксессуарами, необходимыми для украшенія всей картины торжества папской идеи, имъвшаго мъсто въ "въчномъ" городъ 8 декабря 1854 года. Нельзя назвать съёздъ епископовъ въ это памятное въ исторіи римской церкви число-соборомъ и потому, что здёсь не доставало главнаго условія всякаго соборнаю съвзда, — свободных в совъщаний его членовъ: все уже заранъе опредълено было самимъ папой; отъ епископовъ требоваль только присутствовать (при провозглашении готоваго уже догната) и выражать свое collacie" (adstare et plaudere, какъ выразился самъ Пій IX въ своей аллокуціи отъ 9 декабря).

Это было такое новое и необычайное зрѣлище, такое безпримѣрное (даже въ исторіи самой католической церкви) событіе, что ничего нѣтъ удивительнаго, что даже іезуитъ Шрадеръ, который находился въ числѣ лицъ, принимавшихъ участіе въ подготовленіи акта 8 декабря 1854 года, признался, что до Пія ІХ не было ни одного папы, рѣшившагося на подобный шагъ. Вотъ подлинныя слова Шрадера: "Провозглашеніе догмата о непорочномъ зачатіи есть актъ совершенно особаго прода и свойственный лишь понтификату Пія ІХ, такъ что пельзя указать подобнаго акта ни при одномъ изъ прежнихъ папъ. Нельзя указать потому, что Пій ІХ самостоятельно и псоею собственною властію (aus eigener Machtvolkommenheit),



<sup>1) &</sup>quot;Свыть съ Востова", стр. 18.

"редълиль этоть догмать. Такое самостоятельное провозглаще-"ніе догмата заключаеть въ себъ одновременно, если и не "вполнъ отчётливо (ansdrücklich) и формально, тъмъ не менъе "несомнънно и фактически, другое догматическое ръшеніе, "именно: рышеніе спорнаго вопроса, не погрышимъ-ли папа самъ "по себъ, лично, въ дылахъ виры, или онъ долженъ выразить "такую непогрышимость лишь стоя во главь собора. Пій ІХ, "какъ сказано, черезъ актъ 8 декабря 1854 года, правда, не "опредълиль непогрышимости папской въ теоріи, однако на "практикъ уже приняль её во вниманіе 1)".

Послѣ такого объясненія значенія акта 1854 года, высказаннаго однимъ изъ его участниковъ, думаемъ, нѣтъ уже надобности съ нашей стороны что-либо прибавлять въ качествѣ комментарія этого событія.

### ГЛАВА IV.

Апресъ епископовъ папъ (1862 г.). Энциклика Quanta cura и силлабусъ (1864 года).

Въ 1862 году пап'в суждено было снова пережить пріятныя для него и для ультрамонтанской партіи впечатлінія, по поводу новаго яркаго успіха, какой онъ иміть 8 іюня этого года, во время торжественнаго съйзда въ Римъ 300 епископовъ. Этотъ съйздъ произошель по случаю канонизаціи въ Римі японскихъ мучениковъ и совпаль какъ разъ съ праздникомъ Пятидесятницы. Съйхавшіеся епископы дошли на этомъ торжестві до такого униженія, что поднесли папів адрест, наполненный самыми льстивыми фразами, существенный смыслъ которыхъ сводился къ тому, что собранные въ Римів прелаты отказывались отъ важнійшихъ епископскихъ правъ и предоставляли папів неограниченное господство въ католической церкви. Значеніе этого адреса было тімъ боліве важное, что, поднеся его папів, епископы чрезъ это какъ-бы подтвердили за послівднимъ то право вамінять собою цільній соборъ, кото-

<sup>1)</sup> Friedrich, I, 426-427.

рое онъ самовольно себъ присвоилъ и которымъ такъ блистательно воспользовался въ 1854 году.

Для того, чтобы составить себь вполнь вырное понятие объ епископскомъ адресъ 1862 года, достаточно привести изъ него нъкоторыя наиболье характерныя выраженія. Воть что, между прочимъ, епископы говорили здъсь папъ: "Для апостоловъ ни-"чего не могло быть отраднее, какъ находиться при первомъ "намъстникъ Христа на землъ (т. е. при ап. Петръ). А для "насъ едва-ли что можетъ быть благопріятиве и святве, какъ "повергнуть къ стопамъ твоимъ живущія въ сердцахъ нашихъ "чувства благоговънія и любви къ твоему святьйшеству... Ты "для насъ виновникъ здраваго ученія, ты-средоточіе единства, "Ты---незаходимый свёть для народовь, который уготовляется "Божественною премудростію"... Но всего важите то, что подписавшіеся подъ адресомъ епископы выражають свою готовность безусловно принимать все то, что ни определить папа своею единоличною властію: они объщаются "всею душею дер-"жаться того, чему пыньшній Петра (т. е. папа Пій IX) учить, и "что онъ такъ ръшительно постановляетъ и подтверждаетъ". Притомъ они очень ясно высказывають, что догмать о непорочномъ зачатіи провозглашенъ быль однимо только пипой (безъ епископовъ), а также и то, что они заранве осуждають все то, что осуждаетъ папа.

Уже на следующій день после поднесенія епископскаго адреса папе, т. е. 9 іюня, Пій ІХ обратился къ собравшимся вокругь него предатамъ съ алюкуціей, въ которой перечислиль всё заблужденія, распространенныя въ современномъ обществе и относящіяся къ области религіи и нравственности, и осудиль ихъ. При этомъ и обнаружилось, какое важное значеніе имёль епископскій адресь для осуществленія ультрамонтанской мысли о единовластительстве папы. После поднесенія этого адреса, епископы уже не могли высказать по поводу папской аллокуціи никакого самостоятельнаго мнёнія (о которомъ, впрочемъ, ихъ теперь и не спрашивали), но должны были безусловно согласиться со всёми мыслями папы. Совершенно справедливо и очень мётко поэтому замётиль ісзуить Шрадеръ, что вся католическая церковь, въ лицё подавшихъ адресъ епис-

коповъ, уже заранве какъ-бы отвътила папъ на его аллокуцію: "мы осуждаемъ все то, что и ты осуждаемъ 1)"... Не даромъ самый адресъ, какъ документъ первой важности въ глазахъ ультрамонтанъ, былъ прочитанъ тотчасъ вслъдъ за папской аллокуціей. Не даромъ и черезъ нъсколько лътъ, именно въ 1867 году, на тотъ же адресъ съ особенною силою ссылались ультрамонтанскіе богословы, въ подтвержденіе того, что предстоявшій въ 1869 году Ватиканскій соборъ долженъ былъ, по ихъ мнѣнію, возвести ученіе о папской непогръшимости на степень догмата въры (что, къ великому сожальнію, и случилось) 2). Въ виду того, епископскій адресъ 1862 года вполнъ справедливо можно назвать смертнымъ приговоромъ, который епископы легкомысленно произнесли подъ своими правами, въ угоду папъ, и которымъ посльдній не замедлиль воспользоваться въ самомъ непродолжительномъ времени, какъ сейчасъ увидимъ.

8 декабря 1864 года, т. е. ровно черезт 10 лѣтъ послѣ провозглашенія догмата о непорочномъ зачатіи, Пій ІХ издаль свою знаменитую энциклику Quanta cura и неразрывный съ нею силлабуст (syllabus). Въ этихъ двухъ письменныхъ актахъ онъ, какъ извѣстно, осудилъ почти всѣ заблужденія современнаго общества, касающіяся религів и нравственности 2). Мы не станемъ подробно разбирать здѣсь всего содержанія энциклики и силлабуса, такъ какъ это было-бы внѣ нашей задачи. Для насъ необходимо только разсмотрѣть, насколько проявилось въ изданіи ихъ стремленіе папы къ единовластію въ католической церкви (въ ущербъ власти епископовъ), а также и показать, какъ выражено въ нихъ ученіе о папской непогрѣшимости.

Получивъ отъ собранныхъ въ Римѣ въ 1862 году епископовъ упомянутый нами адресъ, предоставившій ему фактически ту неограниченную власть въ дълахъ церковныхъ, какую въ теоріи призналъ за нимъ, черезъ нъсколько лътъ, Ватиканскій

<sup>1)</sup> Friedrich, I, 357.

<sup>1)</sup> Ibidem, I. 358.

<sup>3)</sup> Въ числъ осужденных в папой заблужденій далеко не ист них можно, зъйствительно, назвать заблужденіми: многія изъ нихъ миляются таковыми лишь съ ультрамонтанской точки зрвнім.

соборъ. — Пій IX, при изданіи энциклики 1864 года и силлабуса, является предъ нами уже вполнъ какъ episcopus universalis (вселенскій епископъ) и какъ papa infallibilis (непогрѣшимый папа). Онъ не только не собираетъ, для осужденія современныхъ заблужденій, собора, но даже уже не дізлаетъ и того, что онъ сдвлалъ въ 1854 году: не приглашаетъ епископовъ събхаться въ Римъ для торжественнаго "апплодированія" его распоряженію. Изъ этого обстоятельства особенно ясно видно, насколько ультрамонтанская систематическая работа въ пользу развитія ученія о папской непогрешимости, за десять леть (начиная съ 1854 г.), сделала успеха. Папа не могъ яснъе показать, что опъ не нуждается въ содъйствіи епископовъ для осужденія "всёхъ заблужденій, которыми такъ сильно страдаетъ наше время" 1), - чъмъ сколько онъ показалъ при изданіи энциклики Quanta cura и силлабуса. Воть почему тоть же Шрадеръ, который, какъ мы видели, такъ красноречиво объясниль значеніе акта 1854 года, не оставиль безъ такого же комментарія и актъ папской церковной политики 1864 года. Вотъ что онъ говорить: "Конечно, еще никогда верховный па-"стырь (der oberste Hirt) въ Римъ не выступаль среди такихъ "стъснительныхъ и опасныхъ обстоятельствъ 2) такъ серіозно "и съ такою силою, чтобы, предъ лицомъ неба и земли, удер-"жать и защитить ввъренное ему стадо отъ порчи (von den "Fäulnissen) и яда того пастбища, на которое врагь Божій и "его дети стараются завлечь и погнать овецъ этого стада,---"какъ именно (выступилъ онъ) теперь, благодаря въчно памят-"ному акту 8 декабря 1864 года" 3). Несмотря на всю краткость этихъ словъ, изъ нихъ легко можно вывести, что Шрадеръ, удивлявшійся въ свое время безпримфрности въ исторіи папства акта 8 декабря 1854 года, теперь выражаетъ мысль, что актъ 8 декабря 1864 года еще болье безпримъренъ и замъчателенъ, сравнительно съ первымъ. При изданіи энциклики 1864 года и силлабуса, папа, по словамъ этого іезуита, "выступилъ

<sup>1)</sup> Schrader, Der Papst und die modernen Ideen, II, 19.

<sup>2)</sup> Шрадеръ говоритъ здѣсь, очевидно, объ опасномъ для папы положеніи Итавін за это время.

<sup>3)</sup> Friedrich, I, 639-640.

такъ серіозно и съ такою силою", какъ никогда еще не выступалъ. Если принять во вниманіе, какой идеаль папской власти всегда предносился предъ членами ордена Лойолы, то нетрудно понять, что восхитило Шрадера въ папскомъ актъ 1864 года, и что онъ разумель въ приведенныхъ словахъ. "Серіозность" и "сила", которыя находиль онь въ этомъ актъ, конечно, въ томъ и заключались, что, издавая энциклику Quanta сига и силлабусъ, папа совершенно оставилъ въ сторонъ еписконовъ, какъ-бы игнорируя ихъ, и чрезъ это почти приравниваль ихъ къ простымъ священникамъ и даже къ мірянамъ. Единственное отличіе, какого онъ ихъ удостоиль, заключалось развъ въ томъ, что онъ нъсколько разъ назвалъ ихъ въ своей энцикликь: "venerabiles fratres". Въ дъйствительности же, ихъ правильнъе можно было бы назвать теперь не fratres, a filii, потому-что имъ предлагалось уже вполив готовое осуждение заблужденій, съ которымъ они волей-неволей должны были согласиться, какъ рабски покорные сыны.

Если мы обратимся къ самому содержанію энциклики и силлабуса, то въ немъ мы найдемъ ясные признаки вполнѣ развившагося къ этому времени ученія о папской непогрѣшимости.

Въ этомъ отношеніи особенно замѣчательно слѣдующее мѣсто энциклики: "Не можемъ мы также обойти молчаніемъ дерзость "тѣхъ, которые, не придерживаясь здраваго ученія, утверждають, "что безъ всякаго грѣха и безъ всякаго отверженія католи"ческаго исповѣданія можно не соглашаться съ тѣми рѣше"ніями и опредѣленіями апостольскаго престола, которыя имѣ"ютъ отношеніе къ общему благу Церкви и къ ея правамъ и
"дисциплинѣ, и что можно не повиноваться имъ, поелику-де
"они не касаются ученія вѣры и нравственности. Ньтв, од"нако, ни одного такого человька, который не усматривалъ-бы
"и не понималъ-бы со всею ясностію, насколько такое мниніе
"противорычитъ католическому ученію о полной власти, даро"ванной Самимъ Христомъ Господомъ, Божественною Его влис"тію, римскому первосвященнику для того, чтобы пасти всю
"Церковъ, а также господствовать надъ нею и управлять ею" 1).

<sup>1)</sup> Atque silentio praeterire non possumus eorum audaciam, qui sanam non sustinentes doctrinam contendunt, "illis apostolicae sedis judiciis et decretis, quo-

Въ этихъ словахъ содержится, можно сказать, ключъ для правильнаго пониманія истиннаго значенія всей энциклики 1864 года, какъ такого акта, относительно котораго самъ папа съ особенною силою выскавался, что всё сыны католической церкви (т. е. не только міряне, но и сами пастыри, даже и архипастыри) обязаны безусловно согласиться со всёми осужденіями, содержащимися въ немъ, следуя при этомъ решительному желанію и даже приказанію самого папы 1). Пій IX въ приведенныхъ нами словахъ энциклики прямо и рѣшительно высказываеть ту вполнё ультрамонтанскую мысль, что онъ, какъ обладающій полнотою влисти (plenae potestatis) пасти всю Церковь, господствовать надъ нею и править ею, --не только не погръшимъ въ дълахъ, касающихся въры и нравственности, но и въ ръшеніи такихъ вопросовъ, которые не имъютъ никакого отношенія къ въръ и нравственности, но касаются другихъ -- общедерковныхъ, каноническихъ вопросовъ. Вотъ почему, по словамъ энциклики, тв, кто утверждаетъ, что по отношению къ этимъ последнимъ вопросамъ можно не оказывать папъ повиновенія, "съ удивительною смелостію, даже дерзостію, уклоняются от здравию ученія". Такимъ образомъ выходило, что здравыма учениема католической церкви следовало признавать не только то ученіе, которое літь черезь шесть послъ энциклики 1864 года, должно было сдълаться католическимъ догматомъ въры (т. е. учение о папской непогръшимости ex cathedra). но и то, въ силу котораго такая непогръ-



rum objectum ad bonum generale Ecclesiae, ejusdemque jura, ac disciplinam spectare declaratur, dummodo fidei morumque dogmata non attingant, posse assensum et obedientiam detrectari absque peccato, et absque ulla catholicae professionis jactura". Quod quidem quantopere adversetur catholico dogmati plenae potestatis Romano pontifici ab ipso Christo Domino divinitus collatae universalem pascendi, regendi et gubernandi ecclesiam, nemo est qui non clare aperteque videat et intelligat".

<sup>1) &</sup>quot;Itaque", говорить папа въ той же энциклик", "omnes et singulas pravas opiniones et doctrinas singillatim hisce litteris commemoratas auctoritate Nostra Apostolica reprobamus, proscribimus atque damnamus, easque ab omnibus catholicae ecclesiae filiis, veluti reprobatas, proscriptas atque damnatas omnino haberi volumus et mandamus (курсивъ нашъ)".—Предлагаемый латинскій текстъ энциклики завистнованъ нами изъ книги: "Die Encyclica Papst Pii Noni vom 8 December 1864: Stimmen aus Maria-Laach", I Band, SS. 9, 10.

шимость получала еще несравненно болье широкое приложене на практикь (такъ какъ обнимала собою обширную область церковной дисциплины). Это означало, что папа уже не обинуясь возводиль на степень церковнаго ученія любимыя мысли своей партіи, которыя даже на Ватиканскомъ соборь выражены были въ болье умъренной формъ. Отсюда понятно, какое важное значеніе имъла для ультрамонтанскаго дъла вся разбираемая нами энциклика: она не только служила прекраснымъ и въ высшей степени цълесообразнымъ подготовленіемъ акта 18 іюля 1870 года, но даже имъла (какъ можно догадываться) своею цълію и дальнъйшее, желательное, съ точки зрънія ультрамонтанъ, развитіе ученія о папской непогрышимости,—если не на практикъ, то, по крайней мърь, въ теоріи.

Что касается силлабуса, то въ немъ также легко найти очень ясныя указанія на то, что сущность и главное основаніе почти всьхъ его тезисовъ есть то же ученіе о папской непогрышимости. Это всего ясные открывается изъ того отдыла силлабуса (V-го), въ которомъ подвергаются осужденію различные тезисы, касающіеся ученія о Церкви и ея правахъ. Остановимся на ныкоторыхъ, наиболые характерныхъ частяхъ этого отдыла.

Вотъ, напр., какого рода "заблужденіе" осуждается папой въ 34-мъ параграфъ: ученіе тъхъ, которые утверждаютъ, что "взглядъ на римскаго первосвященника какъ на свободнаго повелителя, дъйствующаго во всей Церкви, есть взглядъ средневъковой" 1). Очевидно, въ этомъ осуждаемомъ папой положеніи высказывается мысль, которая неоднократно и въ различныхъ формахъ повторялась и прежде представителями умъреннаго католицизма,—и галликанами, и другими,—и которая была направлена именно противъ ультрамонтанскаго ученія, что папа есть неограниченный монархъ Церкви. Собственно, самый этотъ тезисъ принадлежитъ итальянскому ученому Нюимсу (Nuyts), который также можетъ быть отнесенъ къ умъреннымъ католикамъ. Вотъ сущность его взгляда на папскую власть. По его

<sup>1)</sup> Въ § 34-жъ V-го отдъла свілабуса осуждается такое вменно положеніе "Doctrina comparantium Romanum Pontificem Principi libero et agenti in universa Ecclesia, doctrina est quae medio aevo praevaluit".

словамъ, два воззрѣнія существують на значеніе и на объемъ папской власти. Согласно съ первымъ изъ этихъ возарвній, папъ усвояется право распоряжаться во всей церкви совершенно деспотически, причемъ епископы являются не болъе, какъ только простые делегаты папы. Что касается втораго воззрвнія (которое самъ Нюитсъ считаетъ единственно правильнымъ и древнимъ), то по нему каждая отдёльная нація, входящая въ составъ Церкви, должна имъть свое собственное церковное управленіе, притомъ въ той формъ, чтобы высшею инстанцією здісь быль національный соборт, подь предсідательствомъ примаса. Папа, по мнѣнію Нюитса, не долженъ вмѣшиваться въ такое управленіе помістныхъ церквей, за исключеніемъ разв'в двухъ случаевъ: 1) когда доло касается догматовъ и такихъ важнъйшихъ сторонъ церковной дисциплины, которыя повсюду должны быть одинаковыми; 2) въ случаяхъ исключительныхъ, какъ, напр., при большихъ общецерковныхъ соблазнахъ 1).

Легко усмотръть, что въ своемъ воззръніи на папскую власть упомянутый итальянскій профессоръ такъ далеко разошелся съ ультрамонтанскимъ идеаломъ, что выразилъ мысль соверщенно галликанскую объ ограниченномъ приматствъ папы. Стоя на такой точкъ зрънія, онъ очень последовательно пришель къ тому заключенію, что ультрамонтанское ученіе о строго монархическомъ характеръ власти папы получило свое начало и развитіе въ среднихъ въкахъ (medio aevo), т. е. при папъ Николав I, особенно же со времени Григорія VII,-и что въ первые въка христіанства такого ученія въ церкви не было. Такимъ образомъ тезисъ Нюитса былъ направленъ именно противъ любимой ультрамонтанской мысли, что папа обладаетъ единоличною непогрѣшимостію, въ силу того, что есть неограниченный повелитель всей церкви. И вотъ, силлабусъ ставить этоть тезись въ число "заблужденій", достойных осужденія и, действительно, осуждаемых в напою.

Таковой же участи подвергся и другой тезисъ, принадлежащій тому же Нюитсу и пом'єщенный въ силлабусъ подъ 36-мъ

<sup>1)</sup> G. Schneemann, "Der Papst, das Oberhaupt der Gesammtkirche", S. 83.

пунктомъ V-го отдела 1). Онъ также касается вопроса о необходимости извъстной самостоятельности для отдъльныхъ національныхъ церквей по отношенію къ папскому престолу и о главномъ органв и средоточіи такой самостоятельности, -- о національных в соборахь 2). Очевидно, и въ данномъ случав дью касалось того же жгучаго для католических в канонистовъ вопроса о томъ, следуетъ-ли решения соборовъ поместныхъ чаціональныхъ) подвергать папской цензурь, въ силу единаго, будто бы, непогратимаго въ церкви папскаго авторитета; или должно считать авторитеть таковых соборовь вполнъ достаточнымъ для вопросовъ, касающихся управленія церквей помъстныхъ. Мы видъли, какъ ръшили этотъ вопросъ ультрамонтане, когда мы разсматривали исторію ихъ отношеній къ провинціальнымъ соборамъ. Они (напомнимъ читателямъ) искуссными маневрами достигли того, что мало по малу совершенно лишили указанные соборы всякой самостоятельности и чрезъ это произвели то, что не только возобновление національных в соборовъ стало не мыслимо, но и самые провинциальные (въ собственномъ смыслъ этого слова) соборы потеряли всякое значеніе, сохранивъ за собою лишь одно названіе провинціальныхъ.

Въ виду этого, понятно, почему и второй тезисъ Нюитса, какъ радикально противоръчащій такой тактикъ, подвергся папскому осужденію въ силлабусъ.

Если мы обратимся къ другимъ пунктамъ этого папскаго манифеста, то и въ нихъ мы легко усмотримъ тотъ же ультрамонтанскій мотивъ, именно: желаніе осуществить на практикъ средневъковой идеалъ папской теократіи. Этимъ и объясняется, почему большая часть папскихъ анафематствъ, содержащихся въ силлабусъ, такъ глубоко уязвила не только представителей некатолическихъ свътскихъ правительствъ, но даже и католическихъ (напр., австрійскаго), которые всъ не безъ основанія начали опасаться, что чрезмърное и совершенно незаконное возвышеніе папской власти въ смыслъ ультрамон-



<sup>1)</sup> Schneemann, S. 83.

<sup>2) &</sup>quot;Nationalis concilii definitio nullam aliam admittit disputationem, civilisque administratio rem ad hosce terminos exigere potest".

танскомъ станетъ въ прямое противоръчіе съ ихъ собственною, законною властію...

Всего сказаннаго объ энцикликъ Quanta cura и силлабусъ, думаемъ, достаточно для того, чтобы понять, что, издавъ эти важные акты, Пій ІХ, въ сущности, уже провозгласилъ фактически (хотя еще не формально) ученіе о папской непогръшимости догматомъ въры. Теперь оставалось только сдълать это и формально, что и довершено было на Ватиканскомъ соборъ, къ исторіи котораго мы и переходимъ въ слъдующей, послъдней, части нашего изслъдованія.

Священникъ І. Арсеньевъ.

(Продолжение будеть).

## ОЧЕРКИ

двятельности пастыря Церкви Христовой по примвру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образв дахв вамв, да якоже Азв... и вы творите" (Ioan. 13, 15).

#### (Продолжение \*).

3. "Аминь, аминь глаголю вамъ" (это "аминь" постоянно слышится въ рачахъ Інсуса Христа)... Небо и земля мимо идутъ, словеса же Моя не имутъ преити" (Лук. 21, 32-33). "Я не откажусь отъ благовъствованія Христова" (Рим. 1, 16); "пусть проповёдь о Распятомъ является соблазномъ для іудеевъ и безуміємъ для эллиновъ; а для насъ Распятый есть Божія Сила н Божія Премудрость" (1 Кор. 1, 23—24). "Если бы даже мы ван ангелъ съ неба сталъ благовъствовать вамъ не то, что мы благовъствовали вамъ, да будетъ анаоема" (Галат. 1, 8). Какое глубокое убъждение въ истинности проповъдуемаго слышится въ этихъ словахъ Інсуса Христа и св. Его апостоловъ! Такъ и чувствуется изъ этихъ словъ, что Христосъ-Спаситель, действительно, "видълъ Отца и отъ Него слышалъ то, что говориль", и что св. апостолы были слушателями и самовидцами Слова Божія и говорили то, что слышали отъ Него и отъ Духа Святого. Глубокое убъждение проповъдника въ истинности имъ пропов'т дуемаго какъ-то невольно сообщается и его слушателямъ и усиливаетъ дъйствіе его проповъди на последнихъ. И наоборотъ, когда слушатели чувствуютъ, что проповъдникъ самъ

<sup>\*)</sup> См. ж. •Въра в Разумъ » № 24, 1893 г.

колеблется, какъ тростникъ, въ въръ въ свои слова и убъжденія, они невольно и сами заражаются сомнівніемъ, такъ что и истинное само по себъ учение утрачиваетъ въ ихъ глазахъ надлежащую ценность. Іоаннъ Креститель, напр. былъ великимъ пророкомъ въ глазахъ народа іудейскаго, и слова его пользовались такимъ величайшимъ довъріемъ и въсомъ, что Самъ Христосъ-Спаситель, въ доказательство своей божественности и своего мессіанскаго достоинства, ссылается на его свидътельство о Себъ, какъ о Сынъ Божіемъ. Но однажды Іоаннъ, для большаго удостовърія своихъ учениковъ въ мессіанскомъ достоинствъ Христа-Спасителя 1), послалъ ихъ къ Нему спросить, Мессія ли Онъ? (Ме. 11, 3; Лук. 7, 19). Своимъ посольствомъ Іоаннъ подалъ некоторымъ поводъ думать, что и самъ онъ усумнился въ божественномъ достоинствъ Іисуса Христа, самъ перемънилъ свои мысли о Немъ. Спаситель нашелъ нужнымъ объявить не имфющими мфста въ Іоаннф тф побужденія, которыя приписывали последнему въ качачестве причинъ его посольства къ Нему (Лук. 7, 24-29). Почему такъ? А потому, что, заподозривъ твердость въры Іоанна въ Інсуса Христа, какъ Мессію, народъ могъ усомниться и въ истинности весьма важнаго для дела Іисуса Христа прежняго свидътельства Іоанна о Немъ, какъ о Мессіи.

Итакъ, слово проповидника Евангелія должно быть проникнуто огнемъ его собственнаго глубокаго убъжденія въ истинности имъ проповыдуемаго.

4. Выступивъ на проповъдь Евангелія царствія Божія, Господь Інсусъ Христосъ считаєтъ ее важнѣйшимъ дѣломъ, главнѣйшей задачей своей жизни на землѣ (Лук. 5, 43; Іоан. 4, 34). Вслѣдствіе этого Онъ постоянно ходилъ для проповѣди Евангелія по городамъ и селеніямъ (Лук. 8, 1) Іудеи, Самаріи, Галилеи, Десятоградія, поморія Тирскаго и Сидонскаго. И всюду слышалось Его божественное слово,—и въ населенномъ городѣ (Мр. 11, 11; Лук. 19, 47), и въ маленькой деревенькѣ (Мр. 5, 56), въ синагогѣ, и въ частномъ домѣ (Мр. 6, 2; Лук. 13, 10; 14, 1), въ храмѣ (Ме. 21, 23; Іоан. 8, 2), на доро-



<sup>1)</sup> Архии. Михаилъ-Ibid. на Мо. 11, 3.

гахъ (Лук. 6, 17), въ безплодной пустывъ (Ме. 14, 13), на берегу моря (Ме. 13, 2), съ лодки рыбака (Лук. 5, 3). Не ограничивая своей проповёднической дёятельности какимъ-либо опредъленнымъ мъстомъ, Господь не ограничивалъ ее и опредъленнымъ временемъ: желающіе имъли доступъ къ Нему во всякое время дня и ночи (Іоан. 3, 2), и Онъ никогда не отказывался отъ поучительныхъ бесёдъ съ ними. Онъ проповъдывалъ свое ученіе не только въ правдничные дни, но также и во всякое другое время, нередко забывая объ удовлетворении своихъ насущныхъ ежедневныхъ потребностей (Іоан. 4, 31-32). Не ограничиваль Христосъ-Спаситель своей проповеди и какимъ-нибудь теснымъ, строго определеннымъ кружкомъ слушателей. Какъ поприщемъ Его проповъднической дъятельности является, точно говоря, весь міръ, такъ и слушателями Его являются всв люди: не только Его ближайшіе ученики, но и вародъ, не только образованные книжники и законники, но и темные простолюдины, не только мужчины, но и женщины и дъти, не только богачи и добродътельные, но и бъдняки, гръшвики и мытари, не только іудеи Палестины, но и іудеи разсвянія, не только іуден вообще, но и язычники-сирофиникіяне, эллины и другія народности. Св. апостолы въ этомъ отношенів также старались подражать своему Божественному Учителю. Они твердо помнили заповъди Его: "Идите въ весь міръ и пропов'ядуйте Евангеліе всей твари" (Ме. 28, 19); "не послушають вась въ одномъ городъ, бъгите въ другой (10, 23, 27) и "будьте Мнъ свидътелями во всей Гудеъ и Самаріи, и даже до края земли" (Двян. 1, 8). Считая, согласно этимъ заповъдямъ Спасителя, пропов'вдание слова Божия своею главнъйшею обязанностію (Дізн. 6, 2. 4), неисполненіе которой можеть навлечь на нихъ строгій судъ Божій (1 Кор. 9, 16), св. апопостолы, какъ это видно изъ книги "Дѣяній" и изъ посланій апостольскихъ, непрерывно и ревностно проповъдывали слово Божіе. Они постоянно переходили изъ страны въ страну, изъ города въ городъ, пользуясь всякимъ случаемъ и мъстомъ къ наученію другихъ, пропов'ядывали и днемъ и ночью (1 Сол. 2, 9), возвѣщали Христа людямъ всѣхъ народностей, положеній, степеней умственнаго и правственнаго развитія, проповъдывали и устно и письменно и проч. Точно также поступать завъщали св. апостолы и своимъ преемникамъ, а въ лицъ ихъ

и всёмъ пастырямъ Церкви Христовой. Такъ, св. апостолъ Павелъ писалъ ученику своему, св. епископу Тимофею: "Вникай въ себя и въ ученіе, занимайся симъ постоянно" (Тим. 4, 17); "проповъдуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увъщевай со всякимъ терпъніемъ и назиданіемъ (2 Тим. 4, 2)". "Что значить во время и не во время"? спрашиваетъ св. Златоуста и отвъчаетъ: "Не назначай опредъленнаго времени, пусть будеть теб'в всегда время для этого, а не только во время мира, спокойствія или пребыванія въ церкви, хотя бы ты быль въ опасности, хотя бы въ темницъ, хотя бы въ узахъ, хотя бы готовился идти на смерть, и въ это время обличай и не переставай вразумлять. Тогда и благовременно делать обличенія, когда представляется удобный случай". Св. Өеофилактъ, повторяя мысли св. Златоуста, прибавляетъ: "или еще иначе (можно понимать): не жди времени паденія, но учи прежде, чъмъ падетъ кто" 1). Такъ непрерывна и ревностна была проповъдь Інсуса Христа и св. Его апостоловъ. И это потому, конечно, что непрерывность и ревностность евангельской проповъди была и есть одно изъ необходимыхъ условій ся дъйственности и плодотворности. Есть поговорка: "повтореніе есть мать ученія". Истина, выраженная въ этой поговоркъ, является однимъ изъ руководительныхъ началъ деятельности всехъ нашихъ учителей и педагоговъ: они не только соообщаютъ своимъ ученикамъ новыя свъдънія, но постоянно напоминаютъ имъ и уже сообщенныя имъ, чтобы они, изучая новое, не забывали и стараго. Точно также это правило лежало, между прочимъ, въ основъ учительной дъятельности Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ. Знакомый съ писаніями Новаго-Завъта можетъ неоднократно видъть изъ нихъ, какъ Христосъ-Спаситель и св. Его апостолы не только сообщають своимъ слушьтелямъ новыя и новыя истины божественнаго откровенія, но часто напоминаютъ имъ уже и прежде говоренное (Евр. 5, 12), раскрывають сообщавшееся уже съ какихъ-либо дру-1) См. у епископа Өеофана: "Толкованіе пастырских посланій св. ап. Пав-

ла", толкованіе на 2 Тим. 4, 2.

гихъ сторонъ, делаютъ изъ прежде сказаннаго новые выводы, новыя примъненія къ жизни слушателей и т. под. Такое "повтореніе пройденнаго" способствуєть укорененію его въ душахъ слушателей. Если же учить только новому, не повторяя стараго, то многое изъ сообщаемаго слушателямъ съ теченіемъ времени можетъ быть перезабыто ими. А на то, что бы съ вишеуказанной полнотою предложить и, путемъ постоянныхъ напоминаній и повтореній, внідрить въ души людей христіанское ученіе, такъ что бы оно являлось руководственнымъ началомъ всей жизни человъка, нужно очень много времени,нужна, строго говоря, вся жизнь пастыря церкви. И темъ боже долженъ онъ будетъ удвлять времени на исполнение своихъ проповъдническихъ обязанностей, чемъ ревностиве и авторитетнье онъ будетъ, чъмъ на высшей ступени своего святого призванія онъ будеть стоять, потому что тёмъ большее и большее количество людей будеть обращаться къ нему за назиданіемъ и духовнымъ руководствомъ. Кромъ того, пастырю деркви не можетъ быть иногда въ точности извъстно то время, ву которое кто-индо изу его пасомиху особенно можету бить расположенъ къ принятію его наставленій и советовъ. А поэтому, на всякій, такъ сказать, случай онъ долженъ учительно воздъйствовать на своихъ пасомыхъ во всякое время.

Итакъ, пастырь церкви должень быть проникнуть сознаніемь вемикой важности дпла еваніельской проповоди и быть къ нему ревностнымь, быть въ немь постояннымь и неутомимымь.

5. При отправленіи своихъ учительскихъ обязанностей, пастырь церкви можетъ иногда попадать въ такія положенія, которыя будутъ грозить опасностію какъ ему самому и его учительскому достоинству и авторитету, такъ и усивху его дѣла и достоинству проповѣдуемаго имъ ученія. Въ такія положенія враги царствія Божія ставятъ проповѣдника христіанства обыкновенно тогда, когда, потерявъ надежду одолѣть его собственно въ области проповѣдуемыхъ имъ истинъ, они коварно переносятъ поле борьбы съ нимъ съ неба на землю,—въ область чисто житейскихъ человѣческихъ интересовъ и страстей. Имѣя въ виду эти послѣднія, они заставляютъ проповѣдника слова Божія отвѣчать на такіе вопросы, которые за-

трогиваютъ именно извъстные интересы и страсти слушателей. Вотъ тогда то и можетъ случиться, что вопрошаемый булеть поставлень, что называется, между двухь огней: въ виду затронутыхъ интересовъ и страстей общества, ему нельзя будетъ, безъ опасности для себя и для достоинства своего ученія, отвічать на предложенный ему вопрось ни "да", ни "ніть". И уклониться отъ отвъта на такой вопросъ также нельзя, потому что модчание можетъ опять-таки унизить авторитетъ проповедника. Какъ же быть въ такихъ случаяхъ пастырю церкви? Въ такихъ случаяхъ, по слову и примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ, онг должент быть мудрт, какт змій (Мв. 10, 16). Это значить, что онь должень быть вь высшей степени осмотрительнымъ и находчивымъ въ такихъ случаяхъ, долженъ пользоваться каждымъ подъ рукою находящимся средствомъ къ тому, что бы такъ или иначе, но съ "чистотою годубя", безъ ущерба для правды, съ честію для себя и своего ученія, выйти ивъ затруднительнаго положенія. Для ясности нашей мысли приведемъ образцы того, какъ въ подобныхъ положеніяхъ поступали Христосъ-Спаситель и св. Его апостолы.

Однажды книжники и фарисеи привели къ Іисусу Христу женщину, уличенную въ прелюбодъяніи, и сказали Ему: "Эта женщина взята въ прелюбодъяни. А Моисей въ Законъ заповедаль намь побивать таких камнями: Ты что скажепь?" (Іоан. 8, 3 - 5). Такимъ образомъ фарисеи разсчитывали поставить Спасителя въ невозможность отвъчать имъ такъ или иначе: если бы Онъ сказалъ имъ, что нужно исполнить законъ Моисеевъ и побить прелюбодъйцу камнями, то они пожаловались бы римскому правительству, не наказывавшему за прелюбодъянія смертію и особенно воспрещавшему во всёхъ случаяхъ смертную казнь чрезъ побіеніе камнями, что Онъ не повинуется римскимъ законамъ и другихъ склоняетъ къ такому же неповиновенію; а если-бы Онъ сказаль, что не следуеть побивать камнями прелюбодъйцу, то на Него было бы донесено Синедріону, что Онъ явно нарушаеть законъ Моисеевъ-опять бъда. И во всякомъ случат, Его авторитетъ Учителя былъ бы поколеблевъ среди Его слушателей! Какъ же Спаситель въ данномъ случав вышель изъ затрудренія? Онъ воспользовался твиъ извъстнымъ Ему обстоятельствомъ, что обличители несчастной женщины и сами не были безгръшны относительно заповъди о цъломудріи, и, перенеся вопросъ на чисто нравственную почву,—на почву справедливости, Онъ въ свою очередь ихъ самихъ поставилъ въ неловкое и затруднительное положеніе: "кто изъ васъ безъ гръха, первый брось въ нее камень (ст. 7), сказалъ Онъ имъ. Ударъ попалъ прямо въ цъль: "обличаемые совъстію" (ст. 9), сконфуженные предъ народомъ, они удалились изъ храма 1).

Еще однажды фарисен послали къ Інсусу Христу своихъ учениковъ вибств съ продіанами спросить Его, позволительноли платить подать Кесарю (Ме. 22, 16-22)? Этотъ вопросъ быль опять-таки въ высшей степени коваренъ и опасенъ: еслибы, согласно мивнію продіань, Спаситель отвічаль на этоть вопросъ утвердительно, то возстановиль бы противъ Себя фарисеевъ и народъ, который всегда, подстрекаемый фарисеями, съ ненавистію относился ко всему, что напоминало ему о владычествъ римлянъ; кромъ того, такимъ отвътомъ Онъ подорвалъ-бы среди народа,-что не согласовалось бы съ Его деломъ, надежды на то, что Онъ есть Мессія, -- въдь Мессія, по мивнію народа, долженъ, прежде всего, освободить свой народъ отъ чужеземнаго владычества. Если бы на данный вопросъ, согласно съ воззрвніями фарисеевъ, --- хранившимися ими про себя, ---Спаситель отвъчалъ отрицательно, то продіане обвинили бы Его предъ римскимъ правительствомъ въ томъ, что "Онъ развращаетъ народъ и запрещаетъ давать подать Кесарю" (Лук. 23, 2). Чтобы выйти изъ затрудненія, Спаситель воспользовался темъ обстоятельствомъ, что іуден платили подать на храмъ своею монетою, а государственную подать римлянамъмонетою римскою. Онъ попросиль показать Ему именно римсвую монету и, когда Ему ее подали, спросилъ своихъ враговъ: "чья это надпись и чье изображение на монеть"? Ему отвъчали: "Кесареви". "Если же такъ", сказалъ Спаситель, "то отдавайте Кесарево Кесарю, а Божіе-Богу". Такой отвётъ уди-



<sup>1)</sup> Срав. Архим. Миханла—ibid. на 8, 2—9 Іоанна.

виль всехь своею мудростію. И действительно, такой ответь, будучи вполнъ справедливымъ, въ тоже время и не шелъ въ разръзъ со взглядами продіанъ, и фарисеямъ не давалъ возможности не согласиться съ нимъ. Последніе возставали противъ подати римлянамъ во Имя, будто бы, Божіе, доказывая, что іуден, какъ избранный народъ Божій, должны давать подать только Богу. Указавъ фарисеямъ на то обстоятельство, что іудеи допустили у себя обращеніе римской монеты, Спаситель даеть этимъ понять, что фактъ подданства римлянамъ признанъ такимъ образомъ самими іудеями; а прибавивъ слова: "Божіе отдавайте Богу", Онъ темъ самымъ показываетъ, что фарисен, если только въ данномъ случав они действительно руководятся лишь ревностію о слав'я Божіей, были бы правы въ своихъ возэрвніяхъ на подать римлянамъ, какъ на незаконную, только въ томъ случав, если бы она противорвчила ихъ обязанности платить подати на храмъ. Но этого последняго сни сказать не могли, потому что римляне не мъщали имъ "отдавать Божіе Богу", платить подать на храмъ ихъ народною іудейскою, следовательно, чистою монетою 1).

Что касается образа действій св. апостоловъ въ подобныхъ же случаяхъ, то мы укажемъ на одинъ случай изъ жизни св. апостола Павла. Однажды въ Іерусалимскомъ храмѣ, въ который онъ привелъ съ собою четверыхъ эллиновъ, чтобы принести за нихъ очистительную жертву,--что нужно было апостолу сделать для того, чтобы освободиться отъ нареканій въ нарушеніи имъ закона Монсеева, -- на него возстали азіатскіе іуден, обвиняя его въ томъ, что онъ, приведя въ храмъ эллиновъ, тъмъ самымъ оскорбилъ святыню закона и храма, и такимъ образомъ возмутили противъ него весь народъ (Дъян. 21. 23-28). Его схватили и хотели убить, но побоялись тысяченачальника, который велёль отвести его въ крепость (ст. 30-34). Поднимаясь въ последнюю по лестнице, св. ап. Павелъ остановился и, съ позволенія тысяченачальника, сталь говорить съ лестницы речь къ народу съ целію оправдаться отъ взводимыхъ на него обвиненій и объяснить свой поступокъ въ хра-

<sup>1)</sup> Срав. Архии. Михавла—ibid. на 22, 16—22 Me.

wb (гл. 22, 1-21). Но ему не дали говорить, закричали и потребовали его смерти. Тысяченачальникъ видето того, чтобы нэследовать дело, велель, въ удовлетворение народной злобе, подвергнуть апостола бичеванію (ст. 23-24). Но апостоль, въ виду, что позорное бичеваніе и взведенныя на него клеветы унивать его 1), а съ нимъ и его дело въ глазахъ людей, не допустиль себя до бичеванія, сославшись на то, что онъ - римскій гражданинъ, и потомъ перенесъ свое дёло на судъ синедріона (ст. 29; гл. 23, 1). Когда же синедріонъ ясно показаль ему, что не хочеть разобрать его дела безпристрастно (ст. 2), то апостоль, самь бывшій фарисеемь по воспитанію и замътнишій среди членовъ синедріона фарисеевъ и саддукеевъ, сказалъ: "я-фарисей, сынъ фарисея; за чаяніе воскресенія мертвыхъ меня судять" (ст. 6). Ученіе о воскресеніи мертвыхъ было предметомъ постоянныхъ преній между фарисеями. Началось и теперь между ними словопреніе, и дёло кончилось для апостола ничёмъ, потому что одна часть членовъ синедріона оказалась на сторонъ св. апостола (ст. 9). А послъ этого св. апостолъ перенесъ свой процессъ на судъ римскаго правительства.

6. "Азъ есмь пастырь добрый и знаю моихъ" (Іоан. 10, 14). Изъ этихъ словъ Христа-Спасителя видно, что пастырь церкви облжена знать слоихъ пасомыхъ, то есть, знать условія ихъ существованія и воспитанія, уровень и характеръ ихъ умственнаго и правственнаго развитія, ихъ внутреннія расположенія, душевныя нужды, потребности, недуги и т. под. Безъ такого знанія свонхъ пасомыхъ, пастырь церкви, во-первыхъ, не въ состояніи будетъ, какъ проповъдникъ Евангелія, примънять свою проповъдь къ уровню развитія своихъ слупателей, къ ихъ духовному складу, къ ихъ духовнымъ потребностямъ, къ существующимъ среди нихъ запросамъ на тъ или другія религіозныя или нравственныя истины и т. под. Слъдовательно, проповъдь его, какъ бы ни была она совершенна сама по себъ, не будетъ производить надлежащаго дъйствія на слушателей. Во-вторыхъ, безъ такого знанія людей пастырь церкви не будетъ, по слову Христа-

<sup>1)</sup> См. бесвау 48 св. Іоанна Златоустаго на Двиніи апостольскія.

Спасителя, "мудръ, какъ змѣй", чтобы "предлагать ученіе съ осмотрительностію и разумѣніемъ, какъ успѣшнѣе привести слушателей къ благопокорности" 1). Далѣе, въ дѣлѣ религіозно-вравственнаго просвѣщенія и духовнаго руководства людей посредствомъ слова, пастырь церкви, безъ такого знанія своихъ пасомыхъ, многое будетъ говорить наугадъ, и многое изъ сказаннаго имъ можетъ оказаться безполезнымъ и даже вреднымъ для его дѣла. Наконецъ, при посредствѣ своего слова, пастырь церкви долженъ быть и духовнымъ врачемъ своихъ пасомыхъ. А въ этомъ случаѣ онъ хорошо долженъ знать ихъ душевные недуги, чтобы имѣть возможность употреблять противъ нихъ надлежащія врачества подобно тому, какъ хорошій врачъ тѣла только тогда пропишетъ больному надлежащее лекарство, когда хорошо узнаетъ свойства его болѣзни.

Здівсь могуть сказать: Христось-Спаситель есть Сердцевідець, а потому Онъ и могь хорошо знать техъ, среди кого проповедывалъ. Но возможно ли для обыкновеннаго пастыря церкви такое знаніе души человъческой, возможно ли повтому для него дъйствовать всегда наилучшимъ образомъ, то есть, сообразно съ обстоятельствами и явленіями внёшней и внутренней жизни его пасомыхъ? Мы отвътимъ: при извъстныхъ условіяхъ не невозможно. Въ распоряжении пастыря церкви могутъ найтись различныя средства къ основательному изученію и правильному познанію своихъ пасомыхъ. Такими средствами являются, прежде всего, самонаблюдение и самонознание. Постоянно и внимательно наблюдая за самимъ собою, различными своими душевными состояніями, намфреніями и побужденіями и по себф уже зная, какъ и въ чемъ эти последнія проявляются въ его собственной вижшней жизни и дъятельности, пастырь церкви отъ различныхъ поступковъ, обычаевъ, привычекъ и другихъ витинихъ явленій въ жизни и дъятельности своихъ пасомыхъ можетъ заключать и къ внутреннимъ душевнымъ состояніямъ и явленіямъ, свойственнымъ последнимъ. Для того, чтобы такое изучение всъхъ членовъ его паствы было по возможности полно и обстоятельно, пастырь церкви долженъ постоянно и внима-



<sup>1)</sup> Св. Василій Веливій, —см. у Архиман. Миханла, ibid. на 10, 16 Ме.

тельно наблюдать за ними, для чего, по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ, долженъ пользоваться всякимъ случаемъ къ тому, чтобы чаще и ближе быть въ общении съ ними, и не пропускать и не оставлять безъ объясненія для себя ни одного слова, поступка, обычая, привычки и т. под. каждаго изъ нихъ, постоянно при этомъ принимая во впимание полъ, возрасть, темпераменть, условія жизни и т. под. каждаго. Но если мы будемъ основывать изучение ближнихъ нашихъ только на изученіи себя самихъ, судить о другихъ только по себъ, то наши представленія о другихь могуть нерёдко оказаться слишкомъ субъективными, односторонними и потому ложными. Чтобы, по иврв возможности, избежать подобных недостатковь и промаховъ въ дъл изученія характеровъ и свойствъ нашихъ ближнихъ, мы должны, на ряду съ наблюденіями надъними и саионаблюденіями, пользоваться тёми фактами и выводами, которые даетъ намъ психологія. Отміная и описывая общечеловінческіе законы нашей душевной жизни, психологія можеть много помочь въ дълъ освъщенія и строго научнаго изследованія душевныхъ явленій є состояній, свойственных какъ намъ самимъ, такъ в ближнимъ нашимъ. Далъе, для дъла изученія себя самихъ и другихъ весьма полезно чтеніе психологическихъ сочиненій отцевъ церкви, такъ обыкновенно опытныхъ въ распознаваніи явленій духовной жизни человіка, чтеніе всемірной, гражданской и церковной исторіи, жизнеописаній святыхъ угодниковъ и различныхъ извъстныхъ историческихъ дъятелей: въ исторіи народовъ и отдельныхъ человеческихъ личностей собранъ богатый матеріаль для правильнаго решенія вопроса объ истинной связи между внутренними и внішними явленіями жизни человыка. Далье,-и это самое главное,-всв наши познанія о себь самихъ и другихъ людяхъ мы должны провърять тъмъ, что сообщаетъ намъ о природъ человъка слово Божіе. Безъ свъта Божественнаго откровенія мы никогда не распознаемъ, какъ должно, истинной природы нашей души: только Всевъдущій Сердцевідець, "испытующій сердца и утробы", въ совершенствъ знаетъ, "яже въ человъцъ", и открываетъ намъ это въ словъ Своемъ. Наконецъ, въ дълъ изученія и распознаванія истинныхъ характеровъ его пасомыхъ, пастырю церкви

будетъ помогать и почивающая на немъ благодать хиротоніи, если онъ не будетъ не радёть о ней, а всегда возгрѣвать ее въ себѣ. Пользуясь указанными сейчасъ средствами къ познанію своихъ пасомыхъ, пастырь церкви можетъ достигнуть такой духовной опытности, которая доходитъ до степени прозорливости, каковою, по свидѣтельству исторіи, отличались многіе пастыри и подвижники церкви Христовой,—и "все будетъ говорить и дѣлать хорошо", по слову Спасителя: "Не заботьтесь, какъ или что сказать; ибо въ тотъ часъ дано будетъ вамъ, что сказать. Ибо не вы будете говорить, но Духъ Отца вашего будетъ говорить въ васъ" (Ме. 10, 19—20).

Теперь намъ следуетъ сказать несколько словъ о томъ, на что должна и на что не должна простираться учительно-руководительная деятельность пастыря церкви. Христіанство есть не только ученіе, но и правило для всей жизни человѣка. А человъкъ является въ своей жизни не только членомъ церкви, но и членомъ семьи, общества и государства. По этому, христіанство стремится упорядочить, расположить согласно своему духу и цвлямъ жизнь человъка — личную, семейную, общественную и гражданскую. Отсюда и кругъ двательности пастыря церкви, какъ перваго носителя и осуществителя христіанскаго идеала на землъ, долженъ быть соотвътственно широкъ: онъ долженъ захватывать и религіозно-правственную личную, и семейную, и общественную, и гражданскую жизнь человъка, дабы вся она была проникнута духомъ Храстовымъ, вся утверждалась на христіанскикъ основахъ. По крайней мірь, Христосъ-Спаситель и св. Его апостолы въ своей учительной дъятельности касались всёхъ этихъ сторонъ человеческой жизни. Такъ, научая людей тому, какъ имъ сдёлаться и оставаться чадами Божінми, "како въ дому Божін (т. е. въ церкви Божіей) жити", Спаситель и св. апостолы словомъ и личнымъ примфромъ научають человька, какъ именно и почему именно онъ долженъ повиноваться государственнымъ законамъ и властямъ придержащимъ, каковы бы они ни были; какъ онъ долженъ жить въ семьь, т. е. какъ именно мужъ и жена должны относиться другъ къ другу, къ своимъ детямъ и домочадцамъ; наконецъ. учать, какь человыкь должень жить вы обществы себы подобныхь. чтобы видно было, что это общество есть именно христіанское общество, зиждущееся на чувствахъ любви и уваженія его членовъ другъ къ другу. Но обязанный вибшиваться во всё сторовы человъческой жизни съ цёлію упорядоченія послёднихъ по духу Христову, пастырь церкви долженъ всегда помнить, что есть вещи, въ которыя онъ совсёмъ не долженъ вибшиваться, и есть вещи, въ которыя онъ можетъ вибшиваться только извёстнымъ образомъ.

7. Человъку прирождено стремленіе къ истинъ, отъ природы свойственно исканіе, изслідованіе ея. Созерцая все сущее, онъ ве ограничивается, такъ сказать, поверхностію предметовъ и явленій и не хочеть неріздко распознавать ихъ въ тіхъ распорядкъ и связи, въ какихъ они ему представяются; онъ непремънно хочетъ проникнуть въ самую сущность вещей и узвать ихъ въ ихъ истинной, внутренней, причинной связи другъ съ другомъ. Естественно, поэтому, если всякій, одинъ менве, другой болже, относясь такъ философски ко всему его окружающему, ставить себь и такъ или иначе рышаеть вопросы, подобные слёдующимъ: "что именно это такое"? "таково-ли оно, **еакимъ миъ** представляется, или оно есть нъчто иное"? "какъ и почему оно действительно есть, въ такой связи находится со встин остальными предметами и явленіями окружающаго меня міра"? и т. под. Съ лочки зрвнія человіческаго разума, все въ міръ одинаково важно и достойно изследованія и познанія, потому что и самыя, по видимому, ничтожныя вещи, составимотъ собою звенья одной великой міровой цепи. Но съ христіанской точки зрвнія для насъ особенно важно только то, что такъ или иначе служитъ нашему истинному, временному и въчному благополучію, нашему спасенію чрезъ исполненіе всесвятой воли Божіей. Все же остальное, прямо не относящееся къ делу нашего спасенія, можетъ быть названо и не особенно важнымъ для насъ. Конечно, не всв люди понимаютъ это, не все ищуть прежде всего царствія Божія; поэтому, вместь съ людьми, ищущими прежде всего царствія Божія, мы встрівчаемъ и такихъ, которые съ величайшею ревностію и постоанствомъ направляють критически-познавательную работу своей души на вещи вовсе иногда не важныя для нашего спасенія.

И пастырю церкви одинаково приходится встречаться такъ съ тъми такъ и съ другими. Представителями людей первой категоріи являются въ евангеліяхъ Никодимъ и самарянка. Никодимъ искренно хотълъ узнать отъ Спасителя объ истинномъ царствъ Божіемъ и объ условіяхъ вступленія въ него, - то есть, о вещахъ, необходимыхъ для спасенія; и Господь не выразилъ ему за это порицанія и удовлетвориль его желанію. Точно также Онъ удовлетворяетъ и желанію самарянки, разрішивъ ея недоумънія относительно истиннаго Богопочтенія. Мало того, Спаситель и Самъ побуждаль людей къ подобнымъ изысканіямъ о путяхъ къ нашему спасенію, когда говориль напримірь: "испытуйте Писанія" (Іоан. 5, 39). Точно также и св. апостолы заповъдывали давать отвътъ каждому "вопрошающему словесе упованія". Но совствить иначе Христость Спаситель и Его св. апостолы относились къ людямъ, у которыхъ критически-познавательная работа ума направлялась на такія вещи, которыя, строго говоря, не имъютъ значенія для спасенія человъка. Представителями такихъ людей являются въ евангеліяхъ книжники и фарисеи. По выраженію Спасителя, они, въ дълъ спасенія, "комара оцъживали, а верблюда поглощали", то-есть, главное, что необходимо для спасенія, какъ напр. судъ милость и въру они оставили (Мв. 23, 23-24), совсёмъ упустили изъ виду, а погрузились всецъло въ безбрежное море раввиниской обрядности, --- въ свои омовенія, воскрилія одеждъ, стриженіе ногтей, храненіе субботы, омовенія чашекъ и кружекъ и т. под. Какъ извъстно изъ евангелій, книжники и фарисен неръдко вступали съ Спасителемъ въ споры именно изъ за какихъ-нибудь обрядовыхъ мелочей, - изъ за срыванія Его учениками колосьевъ въ субботу, изъ-за вкушенія ими пищи неумытыми руками и т. под. Однако же означенныя и имъ подобныя мелочи являются всегда для Спасителя лишь только поводомь къ бесъдъ, а не предметомо ея: Онъ не споритъ съ ними о томъ, что такое эти обрядовыя мелочи сами въ себъ, должны ли онъ быть или не быть въ жизни человека и т. под. Онъ, по поводу этихъ медочей, начинаетъ обыкновенно бесъду о чемънибудь такомъ, что важно для спасенія, напр. указываеть имъ на духъ закона, котораго они не видали изъ-за этихъ мелочей,

указываетъ на то, что воля Божія, выраженная въ Десятословін. должна быть для человіна выше всяких вчеловіческих в предписаній; выясняеть природу души человіческой и изь нея выводить рышение вопроса о томъ, что можеть и не можеть осквернять человіна и лишать его спасенія. Приміру Спасителя следовали и Его св. апостолы. Такъ, св. ап. Павелъ писалъ св. Тимофею: "отъ глупихъ и невъжественныхъ состязаній уклоняйся, ибо они рождають ссоры" (2 Тим. 2, 23), и св. Титу: глупыхъ состязаній и родословій, и споровъ и распрей о законъ удаляйся, ибо они безполезны и суетны" (Тит. 3, 9). Въ обонхъ приведенныхъ мъстахъ слово "состязанія" нужно, согласно греческому тексту, переводить словомъ "изысканіе", "изследованіе" ( $\zeta\dot{\eta}$ т $\eta$ σ: $\varsigma$ ), то есть, вопросы о томъ, что такое это, что такое то, почему это такъ, а то иначе? и т. под. Такіе в имъ подобные вопросы и изысканія, какъ мы выше видели, не воспрещаются христіанствомъ, если они направлены на выясненіе діла нашего спасенія; но эти вопросы и изысканія признаются не заслуживающими отвёта и излишними (Дёян. 1, 6-7), называются "глупыми", "невъжественными", непозволительными, если они направлены на пустяки (подобно напр. спорамъ о родословіяхъ, объ обрядовой сторонъ закона и т. под.), если они именно безполезны для нашего спасенія. "Глупыми состязаніями апостоль называеть ті, которыя нисколько не содъйствують спасенію и никакого не дають опытнаго въдънія къ устроенію жизни доброд'втельной (Амврос.). "Никакъ не должно, оставляя дёла необходимыя, иждивать время на суесловія и безплодные споры. Если же выше (апостоль) заповъдаль заграждать уста протинящимся, то это (тогда), когда видно, что они причиняють другимъ вредъ, говорить же такимъ, надъясь имъ самимъ принесть пользу, не берись: ничего не успъеть, ибо они не исправимы" (блаж. Өеофилактъ) 1). Но кром' в своей безполезности, глушыя и нев' жественныя состязанія не должны быть допускаемы и по тому, что они рождають ссоры. Спорщикъ и совопросникъ споритъ неръдко не потому только, что искрение считаетъ себя правымъ, но и просто

<sup>1)</sup> См. у еп. Өеофила: ibid. на Тим. 3, 3.

по гордости, что бы показаться многознающимъ и что бы не дать верха своему противнику, хотя бы онъ и сознаваль последняго правымъ, а себя не правымъ (какъ на типы такихъ людей, мы укажемъ на еретиковъ, объ обращении съ которыми пастыря церкви мы будемъ говорить въ дальнъйшихъ нашихъ "очеркахъ". А отъ спора съ такимъ собесъдникомъ не далеко и до ссоры: видя, какъ неправъ, неискрененъ, мелоченъ и самолюбивъ противникъ, какъ онъ пустяками хочетъ затушевать главное и уронить учительскій авторитеть пастыря церкви, последній можеть разгорячиться, увлечься самолюбіемь и сказать что-либо такое, чего онъ не долженъ бы говорить. "Видишь ли, какъ апостолъ отклоняетъ Тимоеся отъ состязаній. Онъ звалъ, что совершенно безполезно и вступать въ такія состязанія и что они оканчиваются не инымъ чёмъ, какъ ссорою, враждою, оскорбленіемъ и злословіемъ" (св. Златоустъ) 1). "Рабу же Божію не должно ссориться" (2 Тим. 2, 24).

Итакъ, пастырь церкви не долженъ вступать въ пустые, безполезние споры, ибо они отклоняютъ его отъ его главнаго дъла—содъванія спасенія его пасомыхъ, и могутъ въ его личный характеръ внести качества, которыхъ въ немъ быть не должно.

8. Вмѣшательство пастыря церкви въ различныя стороны человѣческой жизни будетъ незаконнымъ всякій разъ, когда оно будетъ вызываться не обязанностію пастыря церкви, какъ перваго служителя Божія, устроять всю жизнь своихъ пасомыхъ по христіанскому идеалу, а чисто земными соображеніями и интересами его, какъ человѣка и члена общества. Приведемъ здѣсь одинъ примѣръ изъ жизни Христа-Спасителя. Однажды нѣкто изъ народа сказалъ Ему: "Учитель! скажи брату моему, чтобы онъ раздѣлилъ со мною наслѣдство. Онъ же сказалъ человѣку тому: кто поставилъ Меня судить или дѣлить васъ?" (Лук. 12, 13—14). Итакъ, два брата заспорили о наслѣдствъ. Одинъ изъ нихъ былъ скупъ, какъ это видно изъ стиха 15-го и слѣдующей за нимъ притчи (ст. 16—21). По скупости своей, онъ, вѣроятно, хотѣлъ получить себѣ изъ наслѣдства болѣе того, сколько ему слѣдовало бы по закону. Не надѣясь, поэтому,



<sup>1)</sup> Ibid. na 2 Tun. 2, 23.

получить желаемое по суду, онъ захотёль воспользоваться, для достиженія своих в корыстных цілей, авторитетом Спасителя н попросилъ Его разделить наследство, уверенный, что и братъ его, и общественное мивніе не будуть ничего имвть противъ такого раздёла изъ уваженія къ Інсусу Христу. Но Спаситель отказался исполнить просьбу скупца о раздёлё имущества. Почему же? Потому, во-первыхъ, что исполнение этой просьбы было бы несогласно съ достоинствомъ Інсуса Христа, какъ Царя царства, "еже не отъ міра сего" (Іоан. 18, 36),—дарства, которое въдаетъ въ человъкъ только духовное и въчное, стоя выше всего земного и временнаго. Во-вторыхъ, исполнение такой просьбы было бы несогласно съ темъ деломъ, для котораго .Царь небесный на земли явися и съ человъки поживе". Дъло это состояло въ насаждении и утверждении на землъ благодатнаго царства Божія. Этому делу Христосъ-Спаситель отдался всецьло, служиль ему день и ночь. Но если бы Онъ исполниль просьбу о раздёлё наслёдства, это дёло неминуемо потерпёло би ущербъ. Исполнивъ чисто мірское желаніе одного, пром'внавъ великое дело Божіе на дело человеческое для одного, Онь темъ открыль бы дорогу и другимъ, которые захотели бы воспользоваться Его услугами въ своихъ личныхъ интересахъ. И оставалось бы Ему одно изъ двухъ: или удовлетворять подобныя просьбы и желанія всёхъ и такимъ образомъ окончательно оставить свое собственное дёло; или удовлетворять просьбы и желанія только нікоторых и таким образом давать поводы обвинять Себя въ лицепріятіи. Въ третьихъ, исполненіе такой просьбы было бы со стороны Спасителя некоторымь самоуправствомъ (съ человъчески-гражданской точки зрвнія) или восхищеніемъ недарованнаго. Онъ быль Учителемъ народа, а для раздёла ниущества между братьими Онъ долженъ быль бы самовольно принять на Себя обязанности судьи. А такое восхищение незарованнаго противоречило бы Его личному примеру повиновенія законамъ и властямъ своей страны. Въ четвертыхъ, исполнение означенной просьбы противоръчило бы Его проповъди о нелюбостяжательности и подавленіи страстей и греховныхъ склонностей: скупецъ, алчный къ стяжаніямъ, проситъ Его удовлетворить своей страсти; Онъ, Учитель божественной нравственности, Проповъдникъ матеріальной нищеты, публично рекомендовавшій всёмъ, какъ высшій подвигь, отреченіе отъ имущества, даже отъ всякихъ заботъ о самомъ необходимомъ, удовлетворяетъ теперь страсти любостяжанія, этого идола, по выраженію св. ап. Павла, этой причины всёхъ золъ на свётъ (1 Тим. 6, 9—10). Наконецъ, одна изъ тяжущихся сторонъ могла остаться и недовольной рёшеніемъ Спасителя. Дёло въ такомъ случать могло пойти въ судъ, который могъ обвинить и Самого Іисуса Христа въ самоуправствъ, —началась бы судебная волокита, столкновенія, непріятности в т. под. Все это противортило-бы проповъданному Спасителемъ закону миролюбія со всёми, уклоненія отъ всякихъ тяжбъ съ противниками и т. под.

Далье, мы знаемъ, что во времена Спасителя были въ Іудеъ различныя религіозныя и политическія партіи, которыя съ страстностію боролись другъ съ другомъ. Спасителю приходилось имъть дъло съ представителями этихъ партій; въ евангеліяхъ есть даже указанія на то, что нікоторыя лица изъ этихъ партій, въвидахъ дать перевёсъ своей партіи надъ другими, старались привлечь знаменитаго и вліятельнаго Учителя въ свою партію. Однако же Спаситель не принадлежаль ни къ одной партіи и не вмішивался въ ихъ борьбу другъ съ другомъ. Почему такъ? А потому, что не затъмъ пришелъ Онъ на землю, что-бы дать преимущество той или другой партіи съ ихъ чисто человъческими интересами, не за тъмъ пришелъ Онъ, Учитель истины, мира и любви, на землю, что бы участіемъ въ пристрастной партійной людской борьбѣ поселять различныя смуты, неудовольствія и вражду между людьми. Что касается ср. апостоловъ, то они такъ-же не вившивались въ житейскія діла людей по своимь личнымь человіческимь интересамъ и не брались за такія дёла, которыя могли бы отвлечь ихъ отъ ихъ главнаго дъла-распространенія и утвержденія на землъ царствія Божія, или унизить ихъ достоинство служителей Божінхъ, противоръчить ихъ вванію апостоловъ правды и любви. Такъ, изъ книги "Дъяній апостольскихъ" мы знаемъ, что они отказались даже отъ завъдыванія общественными столами. что-бы ничто не мъшало имъ отдаться всецьло ихъ дълу съянія слова Божія. Были также и въ ихъ время различныя религіозныя секты, разыгрывались различныя политическія страсти. Но они никогда не принимали участія въ борьбі партій, никогда не позваляли увлекать себя политическими страстями. Все, что они считали себя въ правъ дълать и дълали въ виду разгара среди людей земныхъ интересовъ и страстей, это напоиннать людямъ объ ихъ долгв въ отношении къ Богу, ближнему, отечеству, государству. Итакъ, повторяемъ, пастырь церкви всегда должень помнить, что онь-служитель царства, еже не отз міра сего. Всякое его вмишательство въ дила міра сего по чисто мірскимо интересамо и со чисто мірскими цилями будеть незаконнымь, потому что будеть унижать его достоинство служителя Божія, дёлая его не "градомъ, верху горы стоащимъ", не "светильникомъ", светящимъ всемъ светомъ истины и добра, а простымъ міряниномъ въ рясѣ, простымъ общественнымъ или политическимъ дъятелемъ. Всякое такое вмъшательство въ дела міра сего непременно отвлечеть пастыря церкви отъ исполненія его святыхъ обязанностей, которому онъ долженъ отдаться всецёло и безраздёльно, ибо, по слову Спасителя: "Никто не можетъ работать двумъ господамъ, такъ какъ одного будетъ любить, а о другомъ нерадёть станетъ" (Мо. 6, 24). Кром в того, едвали возможно для пастыря церкви, если онъ позволить себъ увлечься мірскими интересами и страстями, остаться томъ, чомъ онъ должень быть какъ христіанинъ и человъкъ (о чемъ мы скажемъ въ слъдующемъ очеркъ); вся та грязь. все то зло, въ которомъ лежитъ міръ сей, не загрязнить ли той чистой одежды души его, которую онъ долженъ имъть на себъ? Думаемъ, что не всегда-нътъ.

Здёсь самъ собою представляется вопросъ о томъ, имёютъ ли право пастыри церкви участвовать въ городскихъ и земскихъ учрежденіяхъ, быть, напр. гласными городскихъ думъ, земскихъ собраній и т. под. По нашему крайнему разумёнію, на этотъ вопросъ можно отвёчать и "да", и "нётъ". Можно отвёчать — да, если пастыри церкви будутъ участвовать въ означенныхъ учрежденіяхъ именно лишь какъ пастыри церкви, какъ служители Божіи, участвовать только затёмъ, чтобы, когда именно нужно, напоминать другимъ членамъ этихъ учре-

жденій о правді Божіей, о долгі присяги—служить вірой и правдой Богу, Государю и обществу. Такого рода участіе пастырей церкви въ означенныхъ учрежденіяхъ было бы весьма и весьма желательно. Но оно было бы незаконнымъ и нежелательнымъ, если бы пастыри церкви являлись въ означенныхъ учрежденіяхъ такими же членами, какъ иногда и члены-міряне, то есть, если бы, при возможныхъ столкновеніяхъ одного лица съ другими, одной партіи или одного сословія съ другой партіей или другимъ сословіемъ, онъ становился бы на сторону какого-либо лица, сословія или партін только во имя своихъ личныхъ житейскихъ интересовъ. Повторяемъ, такое вмѣшательство было бы незаконнымъ и нежелательнымъ, такъ какъ унижало бы пастыря церкви, низводя его до роли простого мірянина и дълая его иногда участникомъ различныхъ партійныхъ несогласій, ссоръ и несправедливостей, виновникомъ иногда непріятностей и раздоровъ среди общества. А такія роли совершенно неприличны служителю царства не отъ міра сего, проповъднику и первому проводнику въ общество началъ правды и любви христіанскихъ.

Н. Румянцевъ.

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 2.

ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемв.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Января 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловь.

## ВЕГЕТАРІАНСТВО СЪ ХРИСТІАНСКОЙ ТОЧКИ ЗРЪНІЯ.

I.

### Христіанскій пость и его отличіе оть вегетаріанства.

Слушайте и разумбите! Не то, что входить въ уста, оскверияеть человъка, но то, что выходить изъ усть, оскверияеть человъка (Мате. 15, 10—11).

Ради пищи не разрушай дъла Божія. Царствіе Божіе не пища и литіе, но праведность и миръ и радость во Святомъ Духъ (Рим. 14, 17. 20).

Если я раздамъ все имъніе мое, и отдамъ тъло мое на сожженіе, а любви не имъю, иътъ миъ въ томъ нивакой пользы (1 Кор. 18, 3).

Для человъка, не порвавшаго духовно-нравственной связи съ христіанской православною церковію, вопросъ о необходимости воздержанія въ пищъ не есть вопросъ новый. Надлежащее исповіданіе православной христіанской въры невозможно безъ обуздавія плотоугодія во всѣхъ его видахъ. "Сей родъ изгоняется только молитвою и постомъ", сказалъ Спаситель ученикамъ при всцѣленіи одного бѣсноватаго; и эти слова Господа были полагаемы въ основу всѣхъ истинно-христіанскихъ разсужденій о постѣ. "Какъ послушныя дѣти,—увѣщеваетъ христіанъ апостолъ Петрь, —не сообразуйтесь съ прежними похотями, бывшими въ невѣдѣніи вашемъ; но по примѣру призвавшаго васъ Святаго, и сами будьте святы во всѣхъ поступкахъ" (1 Петр. 1, 14—15). "Пламенною любовію,—убѣждаетъ святый Аванасій Великій,—возлюбимъ постъ; ибо постъ есть великая твердыня, равно какъ

и молитва и милостыня, поелику они избавляють человека отъ смерти. Какъ Адамъ за яденіе и преслушаніе изгнанъ изъ рая, такъ тотъ, кто желаетъ паки войти въ рай, входитъ въ оный постомъ и послушаніемъ". "Всякій, будучи живъ, —пишетъ святый Іоаннъ Златоустъ, -- становится мертвымъ, когда проводитъ жизнь въ наслаждении. Отчего? Оттого, что онъ живетъ только для одного чрева. Именно, онъ не видитъ того, что должно видъть, не слышить того, что должно слышать, не говорить того, что должно говорить... Внутри души его приходять въ смятеніе помыслы, и она преисполнена великой скорби. Если бы можно было, выдвинувъ ее наружу, взглянуть на нее тёлесными очами, тогда увидель бы ты душу сластолюбца уничиженною, скорбною, опечаленною и изнемогающею; ибо, чемъ больше тело питается и тучнъетъ, тъмъ больше душа истощается и становится немощной. Чемъ больше изнеживается первое, темъ глубже зарывается въ землю последняя". "Не питай пристрастно плоть свою, -- говорить въ своемъ дневникъ протојерей Іоаннъ Ильичъ Сергіевъ, — не ласкай ее, не угождай ей и не усиливай ее тъмъ противъ духа. Иначе, когда придется работать духомъ, напримфръ, молиться или писать духовно-нравственное сочиненіе, тогда увидишь, какъ она возобладала духомъ и связала его по рукамъ и ногамъ; всв порывы его ниспровергнетъ, не дастъ встать ему и войти въ силу свою. Невольникомъ будетъ духъ у плоти... Не радуйся, когда лице твое цвътетъ отъ пріятныхъ яствъ и питія, -- потому что тогда внутреннее лице души твоей безобразно и мертвенно, и на этотъ разъ къ тебъ идутъ слова Спасителя-Христа: вы подобитеся гробама повапленныма, иже внь уду убо являются крисны, внутрь уду же полни суть костей мертвых, т. е. лицемърія и беззаконія.

Изъ всёхъ этихъ разсужденій, высказанныхъ въ разныя времена, видно, что постъ у христіанъ не является цёлью въ самомъ себ'є; онъ—только одно изъ средствъ къ духовно-нравственному пресп'еянію. "Смотри, что д'елаетъ постъ,—писалъ къ одной д'евственниц'є святый Аванасій Великій,—онъ врачуетъ бол'єзни, изсушаетъ кровоточивые потоки, изгоняетъ демоновъ, прогоняетъ злые помыслы, просв'єщаетъ умъ, д'елаетъ сердце чистымъ, освящаетъ тёло и поставляетъ челов'єка предъ

ирестоломъ Божіимъ". "Истинный постъ, — воспѣваетъ святая Церковь въ первый день четыредесятници, — есть заыхъ отчужденіе, воздержаніе языка, ярости отложеніе, похоти отлученіе, оглаголанія, лжи и клятвопреступленія".

Исходя изъ такого возярвнія на постъ, наиболве ревностные исповедники Сына Божія ограничивали себя въ употребленіи инщи до того, что довольствовались самой скудной трапезой. По свидътельству церковныхъ писателей, многіе древніе христіане воздержаніе въ пищё простирали до одного сухояденія; а нъкоторые, сверхъ того, не вкушали иногда пищи по нъскольку дней.

Еще боле изумительна жизнь христіанских подвижников 1), дири видъ трапезы которыхъ, по выражению св. Іоанна Злотоуста, даже ангелы небесные радуются и веселятся". Пищею основателя монашества на Востокъ преподобнаго Антонія Великаго, по словамъ его жизнеописателей, быль хлёбь съ солью, а питіемъ вода, при чемъ вкушаль онъ однажды въ день по захожденіи солеца, а иногда черезъ два и даже черезъ четыре двя. Пропитаніе себъ Антоній добываль рукодъліемь, которое бралъ у него благочестивый мірянинъ, и взамінь того приносилъ пищу. "Извъдавъ, говоритъ Созоменъ объ Антоніъ, что благая жизнь отъ привычки дълается пріятною, хотя въ первый разъ бываетъ и трудна, онъ придумывалъ способы подвижничества все строже и строже, съ каждымъ днемъ становился воздержите, и, какт бы всегда начиная, придавалъ живую силу рвенію. Телесныя удовольствія обувдываль трудами, противъ страстей души вооружался богомудрою решительностью". О подвижник Павль Опвейском блаженный Героним говорить, что поселившись въ пустынъ, онъ безвыходно прожилъ въ ней около девяноста одного года, никъмъ невидимый, и никому невъдомый, кром'в одного Бога. Дни и ночи онъ проводилъ въ чистой пламенной молитев; питался плодами своей пальмы, одввался ея листьями.

Извёстный собраніемъ бесёдъ египетскихъ пустынниковъ



<sup>1)</sup> Весьма много витересных свъдвий объ этой жизни можно найти въ обстоятельномъ изследовани проф. *Казанскаго* «Исторія православнаго монашества на Востокъ». Въ трехъ частихъ. Москва, 1854.

Кассіанъ, бывшій въ Египтъ въ первой половинъ пятаго въка, такъ отзывается о Тавенскихъ монахахъ: "Они имъютъ въ Оивандъ многочисленное и строгое общежитіе. Въ немъ одинъ авва управляетъ болье, нежели пятью тысячами братіи, которые всегда такъ послушны старцу, что у насъ такъ покоряться не могутъ и на короткое время". "Не буду я говорить о томъ трудномъ и высокомъ воздержаніи, котораго мы не можемъ сохранить ни по климату, ни по нашей немощи; ибо они считаютъ величайщимъ наслажденіемъ, если на трапезъ братіи предложена вареная капуста, приправленная солью".

Не для всёхъ христіанъ посильно такое воздержаніе, которое налагали на себя исполненные особенной Божественной благодати святые подвижники. Поэтому-то православная церковь никогда не возводила чрезвычайное воздержаніе въ обязательное правило для всёхъ членовъ царства Христова. Но съ другой стороны, вёрная завёту своего Господа, придававшаго столь важное значеніе посту и молитвё, церковь издревле установила посты, въ которые повелёваетъ христіанамъ воздерживаться отъ скоромной, а иногда и отъ всякой вообще животной пищи.

Материнскія заботы, прилагаемыя православною церковію къ воспитанію своихъ чадъ въ духі послушанія, терпінія, кротости, смиренія и воздержанія, очень рано начали возбуждать въ желавшихъ служить Богу и мамонъ людяхъ недовольство и ропотъ. Было бы долго перечислять всв тв нареканія и обвиненія, которыя въ разное время возводились людьми плоти и крови на церковь. Достаточно сказать только, что всъ эти нареканія не прошли безследно. Не желая итти врознь съ духомъ времени, протестантизмъ сдёлалъ большую уступку плотоугодію недостойных сыновь царства Христова. Посты, какъ и всв почти древнія церковныя учрежденія, были отмінены. Воздержание было признано излишнимъ. "Не знаю, какъ въ другихъ странахъ и въроисповъданіяхъ, — писалъ жившій въ первой половинъ прошлаго въка англійскій врачъ Чайнъ, --но у насъ, върныхъ протестантовъ, воздержание и умъренность (по крайней мірь въ пищі) далеко не считаются добродітелями, а обратныя имъ свойства — пороками. Напротивъ того,

можно подумать, что несомивный порокь въ нашихъ глазахъ готъ, когда люди не навдаются по горло самой жирной и вкусной пищи". "Помию,—самвчаеть въ одной изъ своихъ последнихъ статей графъ Левъ Толстой, — какъ съ гордостью своею оригинальностью нападавшій на аскетизмъ монашества евангеликъ говорилъ мив: мое христіанство не съ постомъ и лишеніемъ, а на бифстексахъ".

Наша русская такъ называемая "интеллигенція" въ своихъ нареканіяхъ на установленные православною церковію посты нервако шла по стопамъ "просвъщенныхъ" западныхъ людей. Подъ вліяніемъ протестантскихъ возгрвній истинное значеніе постовъ въ сознаніи нашего общества умалено и даже уничтожено. Соблюдение постовъ считается не только не нужнымъ, но и вреднымъ. Даже въ великій постъ не ділается ни малійшаго ограниченія въ пишъ. Не хотьлось бы нашей "интеллигенцін" въ святую четыредесятницу разставаться и съ всевозможными общественными удовольствіями и развлеченіями. "Посмотрите, говорить высокопреосвященный Амвросій, какъ въ великій пость въ обществі людей образованных в плоть, по народному выраженію, и рветь и мечеть, стёсняемая церковными и гражданскими постановленіями: "зачёмъ, говорятъ, закрыты театры, что въ нихъ грешнаго? Надо устранвать по крайней мере домашніе спектакли или живыя картины, пригласить на концерты лучинихъ пъвцовъ и музыкантовъ; а балы съ благотворительной цёлью ужь рёшительно доброе и христіанское двло? Однимъ словомъ, тесно и душно привыкшимъ къ развлеченіямъ людямъ въ тишинъ и молчаніи и въ благочестивомъ трудъ, требуемомъ православными постами. Тесно и духу подъ этимъ давленіемъ плоти".

Православная церковь, сдерживающая мятущуюся безъ всякей мёры плоть, подвергается со стороны такъ называемыхъ образованныхъ людей разнаго рода порицаніямъ и обвиненіямъ въ буквализмё, неподвижности, мертвенности и враждебности къ просвёщенію. Лица, соблюдающія установленные православной церковью посты, подвергаются насмёшкамъ, какъ "ретрограды", "обскуранты" и т. п. Напротивъ, возникшія на почвё протестантизма секты восхваляются и возвышаются за ихъ раціоналистическое ученіе <sup>1</sup>).

Не всъ, конечно, образованные люди сочувствуютъ протестантскому возгрвнію на посты. Не говоря уже о христіанахъ, принадлежащихъ къ православной церкви, даже между самими протестантами есть не мало лицъ, признающихъ важность и значеніе церковныхъ постовъ. Упомянутый нами выше англійскій врачъ Чайнъ писалъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій, что противъ протестантскаго ученія о воздержаніи его "родные, друзья и врачи согласно ратуютъ съ превеликимъ усердіемъ". "Всматривансь глубже, -- прибавляеть онъ, --- мы убъждаемся, что воздержаніе вовсе не такая опасная вещь, какъ мы воображаемъ. Нужно заметить, что во всёхъ извёстныхъ намъ религіяхъ, господствовавшихъ у цивилизованныхъ народовъ, посту, т. е. времени воздержанія и подавленія разумными существами грубыхъ плотскихъ инстинктовъ, -- удъляется большое мъсто. Постъ образуеть необходимую часть религіозныхь обязанностей. Пость и воздержаніе не только естественны и полезны для здоровья, но и строго предписываются Ветхинъ и Новымъ Завътомъ, какъ располагающіе людей къ более серьезнымъ и обдуманнымъ намфреніямъ".

Голоса такихъ авторитетныхъ въ наукѣ лицъ, какъ Чайнъ, не могли не оказывать нравственнаго воздействія на европейцевъ. Необходимость воздержанія въ пищѣ и питьѣ стала признаваться нѣкоторыми лицами настолько важной и полезной для тѣлесной и духовно-нравственной жизни человѣка, что вопросъ о питаніи началъ мало-по-малу пріобрѣтать значеніе "новой религіи", а на проповѣдь о воздержаніи стали смотрѣть, какъ на "новое евангеліе". Такимъ образомъ одва крайность смѣнилась другою. Послѣдователи "новой религіи" зашли въ своей проповѣди о постахъ такъ далеко, что всякаго рода нищу, кромъ растительной, отвергли, какъ не только излишнюю, но и крайне пагубную. Для членовъ "новой религіи" было приду-



<sup>1)</sup> Отчуждение русскаго образованнаго общества отъ православной церкви и его сочувственное отношение къ протестанткиму обстоятельно выясневы въ статъяхъ высокопреосвященияго Амвросія, напечатанныхъ въ *Върв. и Разумъ* за 1891 г. № 4 в 8.

мано особое названіе, "вегетаріанцы" (отъ латинскаго слова vegetare—произрастать). Въ последніе десять лёть движеніе вегетаріанства идеть все возрастая: все больше и больше съ каждымъ годомъ является книгъ и журналовъ, издающихся по этому предмету; все больше и больше встречается людей, отказывающихся отъ мясной пищи. Въ настояще время вегетаріанскія общества находятся во всёхъ почти государствахъ. Они ревностно распространяють свои принципы и примёняють ихъ на практикѣ; въ нѣкоторыхъ большихъ городахъ, какъ въ Англіи, такъ и въ другихъ частяхъ Европы, заводятся преобразованные рестораны, въ которыхъ готовятся кушанья исключительно только изъ растительной пищи.

У насъ въ Россіи также есть последователи вегетаріанства. Начало вегетаріанства въ Россіи положиль, кажется, графъ Левъ Толстой. Въ своей стать в "Первая ступень", напечатанной въ Вопросах Философіи и Психологіи за 1892 годъ, онъ подробно излагаетъ свой взглядъ на воздержание вообще и воздержаніе отъ масной пищи въ частности. "Воздержаніе, говорить онь здёсь, есть первая ступень всякой доброй жизни. Оно есть освобождение человъка отъ похотей, есть покорение ихъ благоразунію, σωφροσύνη". Подразділивъ даліве человівческія похоти на похоти основныя и сложныя, и отнеся къ первымъ "обжорство, праздность и плотскую любовь", графъ Толстой замъчаетъ: "Въ борьбъ съ похотями нельзя начинать съ конца, съ борьбы съ похотями сложными; надо начинать съ основныхъ, и то въ одномъ опредвленномъ порядкв. И порядокъ этотъ распредъленъ и сущностью дъла, и преданіемъ мудрости человъческой. Объёдающійся человінь не въ состояніи бороться съ лънью, а объёдающійся и праздный человъкъ никогда не будетъ въ силахъ бороться съ половой похотью. И потому по всьмъ ученіямъ стремленіс къ воздержанію начиналось съ борьбы съ похотью обжорства, начиналось постомъ. Въ нашемъ же мірѣ, гдѣ до такой степени потеряно, и такъ давно потеряно, всакое серьезное отношение къ пріобретенію доброй жизни, что самая первая добродетель-воздержаніе, безъ которой другія невозможны, считается излишней, --- потеряна и та постепенность, которая нужна для пріобретенія этой первой добродетели, и о

постъ многими забыто и ръшено, что постъ есть глупое суевъріе, и что постъ совстиъ не нуженъ. А между тъмъ такъ же, какъ первое условіе доброй жизни есть воздержаніе, такъ и первое условіе воздержной жизни есть постъ. Можно желать быть добрымъ, мечтать о добръ, не постясь; но въ дъйствительности быть добрымъ безъ поста такъ же невозможно, какъ идти не вставши на ноги. Постъ есть необходимое условіе доброй жизни. Обжорство же всегда было и есть первый признакъ обратнаго—не доброй жизни, и къ сожальнію этотъ признакъ относится въ высшей степени къ жизни большинства людей нашего времени". Такъ разсуждаетъ человъкъ, который нъсколькими годами раньше заявилъ въ своей Исповоди, что установленные православною церковію посты производятъ на него отталкивающее дъйствіе и представляются совстиъ необъяснимыми.

По высказанному въ Первой ступени мнѣнію Толстого, "постясь, человѣкъ, если онъ серьезно и вскренно ищетъ доброй жизни,—первое, отъ чего будетъ вовдерживаться, будетъ всегда употребленіе животной пищи, потому что, не говоря о возбужденіи страстей, производимомъ этой пищей, употребленіе ел прямо безнравственно, такъ какъ требуетъ противнаго нравственному чувству поступка, — убійства, и вывывается только жадностью, желаніемъ лакомства". Поэтому то онъ съ удовольствіемъ привѣтствуетъ "проявившееся съ особенной силой и принимающее все большіе и большіе размѣры движеніе вегетаріанства". Движеніе это, по мнѣнію графа Льва Толстого, "служитъ признакомъ того, что стремленіе къ нравственному совершенствованію человѣка серьезно и искренно, такъ какъ оно приняло свойственный ему одинъ неизмѣнный порядокъ, начинающійся съ первой ступени".

Первая ступень графа Толстого приложена въ качествъ "вступительной статьи" къ переведенной на русскій языкъ и изданной недавно "Посредникомъ" книгъ англичанина Хауарда Уильямса: Этика пищи или нравственныя основы безубойнаго питанія для человъка. Книга Уильямса заключаетъ въ себъ "собраніе жизнеописаній и выдержекъ изъ сочиненій выдающихся писателей всъхъ временъ" и предназначена "для интеллигентныхъ читателей". Вибетв съ этимъ сочиненіемъ "Посредникъ" издалъ переведенную съ англійскаго же языка брошюру доктора медицины Анны Кингсфордъ: Научныя основанія вегетаріанства или безубойнаго питанія.

Въ чемъ именно заключаются "правственныя и научныя основанія вегстаріанства", объ этомъ будеть рівчь впереди; теперь же для насъ ясно пока одно-что вегетаріанство не есть тотъ постъ, который налагали на себя святые христіанскіе подвижники, и который въ известной мере соблюдають православныя христіане. Святая православная церковь, хотя и придаетъ посту важное воспитательное значеніе, однако не считаєть его основой нравственности. Убъдиться въ этомъ всякій можетъ легко, если прочитаетъ хотя бы только тв строки, которыя поставлены нами въ виде эпиграфа. Взглядъ святыхъ христіанскихъ подвижниковъ на посты обосновывался прямо на Евангелін и посланіяхъ апостольскихъ. Вотъ что пишетъ напр., св. Аванасій Великій дівственниць, которую убіждаль "пламенною любовію возлюбить постъ". "Но не подумай, возлюбленная, что постъ состоить только въ телесномъ воздержаніи. Тотъ не постится должнымъ образомъ, кто воздерживается только брашенъ; истинный постъ бываетъ тогда, когда человъкъ воздерживается отъ всякаго злого дела. Если ты постишься и не воздерживаешься отъ словъ лукавыхъ, отъ гитва, лжи, клятвы, осужденія ближняго, отъ сребролюбія, то постъ ничего не пользуеть, напротивь губить весь трудь". "Сохраняй любовь, которая выше всего. Сколько бы ни трудился человъкъ, но если онъ не имъетъ любви къ ближнему, то вотще будетъ трудиться. Итакъ, оказывай любовь къ ближнему не на словахъ только, но и въ дълахъ... Все время жизни своей проводи въ постахъ, молитвахъ и милостыняхъ". "Если подвизаетесь, говорилъ пресвитеръ скитскій Исидоръ, не гордитесь. Если же тщеславитесь симъ, то лучше всть мясо, ибо не такъ вредно для человъка ъсть мясо, какъ гордиться и надмеваться".

Вегетаріанцы полагають пость во основу нравственности и придають ему значеніе религіозное. По ихъ мивнію, всв высокія нравственныя качества человіка могуть быть только результатом поста, который они отождествляють съ полнымъ воздержаніемъ отъ животной пищи. Употребленіе последней вегетаріанцы считають безеравственнымъ. По ихъ уверенію, если человъкъ желаетъ достичь духовно-нравственной высоты и въ то же время не хочетъ поститься, или что то же, отказаться отъ животной пищи, то этимъ самымъ онъ доказываетъ, что онъ ищетъ доброй жизни не серьезно и неискренно. Вегетаріанцы становятся такимъ образомъ на точку зрівнія современныхъ Інсусу Христу книжниковъ и фарисеевъ, которые никакъ не могли примириться съ темъ, чтобы Христовы ученики были нравственно высоки, не соблюдая строгихъ постовъ, которые возлагали на себя ученики Іоанновы. Имъя по всей въроятности въ виду употребление Інсусомъ Христомъ животной пищи, книжники и фарисеи называли его "ядцей и пійцей". Для вегетаріанцевъ, какъ и для іудейскихъ книжниковъ и фариссевъ, совствиъ пепонятно то, что Царство Божіе нисть брашно и питіе, но правда и мирт и радость о Дусь свять. Къ нимъ вполнъ поэтому можно приложить слова, съ которыми апостолъ Павелъ обращался къ галатійскимъ христіанамъ, подпавшимъ подъ вліяніе іудействующихъ еретиковъ: "Для чего возвращаетесь опять къ немощнымъ и бъднымъ вещественнымъ началамъ, хотите еще снова поработить себя имъ?" (Гал. 4, 9).

#### II.

Плоды христіанскаго поста, какъ назиданіе вегетаріанцамъ.

По мъръ того какъ человъкъ благодатию Божией отдагаетъ жизнь плотскую, онъ начинаетъ попирать чрево свое, измъняетъ пищу свою, перестаетъ жить для ненасытнаго чрева; въ его сердцъ воцаряется малопо-малу въра, надежда и любовь.

Замъчательно, что ито меньше связанъ житейскими похотями и сластями, кто всего меньше преданъ чревоугодію, кто воздержанъ въ пищъ и питіи, къ тому природа благосклонна и не томить его, по крайней мъръ далеко не такъ, какъ рабовъ естества и плоти своей. Протојерей І. И. Сергіевъ.

Если-бы проповёдь вегетаріанцевь о необходимости воздержанія вообще и воздержанія отъ животной пищи въ частности

велась въ духв ученія Христіанской православной церкви, тогда она не представляла бы изъ себя ничего, кром' хорошаго. Въ нашъ, изнъженный въкъ, когда человъкъ сившитъ предать себя въ жертву всевояможныхъ утонченныхъ прихотей, весьма понезно напоминать людямь о пользъ воздержанія. Нельзя не согласиться съ Толстымъ, что въ наше время стремленіе къ ограниченію своихъ похотей считается не только не первымъ, но даже и не последнимъ, а совершенно не нужнымъ для доброй жизни діломъ. По самому распространенному современному ученію о живни увеличеніе потребностей считается, напротивъ, желательнымъ качествомъ, признакомъ развитія, цивилизаціи, культуры и совершенствованія. Люди такъ называемые образованные считають, что привычки комфорта, т. е. изнъженности, суть привычки не только не вредныя, но хорошія, показывающія извістную правственную высоту человіка, почти что добродътель. Чъмъ больше потребностей, чъмъ утонченнъе эти потребности, темъ считается это лучше. Обувдать въ современномъ культурномъ человѣкѣ многочисленныя похотливыя влеченія, ослабить безчисленныя искусственныя привычки, освободить, словомъ, человъка отъ тълеснаго рабства есть дъло великой важности.

Обращаясь къ христіанамъ, проводящимъ время въ пиршествахъ и пьянствъ, св. Іоаннъ Златоустъ говоритъ въ одномъ изъ своихъ почченій: "Въ то время какъ вы сами постоянно умираете отъ наслажденій, вы становитесь причиной двухъ смертей: одной, которая постигаеть превираемыхъ вами бъдныхъ, томящихся и умирающихъ отъ голода, и другой, которая убиваетъ васъ самихъ, при чемъ и та и другая суть следствія веумфренности. Напротивъ, если бы вы своимъ избыткомъ восполнили ихъ скудость, то спасли бы двв жизни". Действительно, уменьшеніе развившихся до безконечности удовольствій и раскоши было бы первымъ върнымъ шагомъ къ изменению и улучшенію жизни біднаго люда. Въ слові, произнесенномъ при открытін попечительства о б'ёдныхъ духовнаго званія, митрополитъ московскій Филаретъ, поставивши вопросъ-"знаемъ ли мы душу ницаго, знаемъ ли, что онъ думаетъ и чувствуетъ, проходя напр. близъ обширныхъ хранилищъ богатаго или близъ огромнаго дома эрвлицъ, или встрвчаясь съ одетымъ въ драгодівную одежду, не по требованію званія, или обоняя чадъ тучнаго пира, или слыша мусикійскій громъ изъ чертоговъ роскоши и видя въ нихъ эъ полночь полуденный свётъ-отвёчаетъ: "Если-бы-въроятно думаетъ онъ-если-бы сін обширныя хранилища не наполнялись темъ, что богатому совсёмъ не нужно, какъ многіе подобные мнѣ могли бы получить отъ него необходимое, котораго теперь мы не имбемъ! Если-бы сей широкій кровъ не быль нужень на нёкоторые часы праздности, что-бы подъ нимъ собирались видеть притворство и слушать вымыслы, сколько можно было бы собрать и водворить надъ нимъ такихъ, которые теперь не имъютъ, гдъ главы подклонити, или не живутъ, а губятъ жизнь въ нечистыхъ, нездоровыхъ, полуразрушенныхъ и паденіемъ угрожающихъ жилищахъ! И тогда бы здёсь не ложныя дёйствующія лица произносили вымышленныя восклицанія страстей, но непритворные дійствователи неухищреннаго зрълица возносили къ небесамъ благодарственныя воскликновенія, и самые камни возвёщали действительную добродетель человеколюбія. Если-бы носящій сію ръдкую иновемную одежду согласился промънять ее на обыкновенную отечественную, онъ и тогда былъ-бы одътъ прилично и могь бы многимъ изъ насъ промънять рубище на одежду. Если бы съ сего стола, котораго продолжительностію скучають собесъдники, снять одну перемъну пищи или питія, изъ сего можно было бы составить новый пиръ для несколькихъ, теперь алчущихъ и жаждущихъ. Сколько сладкихъ или гремящихъ звуковъ въ чертогв роскоши въ часъ веселія, сколько можно было бы утвшить воплей и стоновъ бъдствія, если-бы на тоть часъ отказать искусству и отдать нищеть то. что ему объщано. Тамъ игра богатыхъ несравненно дороже цвнится, нежели трудъ бъдныхъ; и тъмъ, которые плятять сію цвну иногда безпрекословнъе, нежели плату работающему или долгъ заимодавцу, не приходить на мысль, что на сію цену можно было бы выиграть благоденствіе б'ёднаго семейства и нісколько сердецъ признательныхъ. У сего свътлаго чертога можно бы отнять и всколько изъ многочисленныхъ его свътильниковъ такъ, чтобы онъ еще оставался свётлымъ; но черезъ то можно было бы наполнить

елеемъ утеменія светильникъ жизни, который отъ нищеты истощается и можетъ вскоре совсемъ угаснуть".

Въ многочисленныхъ бесёдахъ другого нашего русскаго іерарха—архіепископа Харьковскаго Амвросія связь между христіанскою благотворительностью и строгою христіанскою жизнію выяснена особенно обстоятельно. Значеніе личнаго духовнонравственнаго совершенствованія для общественной жизни и діятельности составляєть одну изъ главнійшихъ тамъ собесёдованій Харьковскаго архипастыря.

Если мы обратимся къ исторів христіанской церкви, то увидимъ, что ограничивавшіе себя въ пищъ, питьъ, одеждъ и другихъ потребностяхъ христівне были въ то же время и лучшими общественными благотворителями. Будучи необыкновенно строги и двже суровы къ своимъ собственнымъ нуждамъ, христіанскіе подвижники отличались чрезвычайной снисходительностью къ нуждамъ другихъ. Терпя сами лишенія, древніе христівнскіе иноки никогда не отказывали въ посильной для нихъ помощи ближнимъ. Собственными трудами добывая себъ пропитаніе, они избытки своихъ трудовъ дёлили съ неимущими. "Отцы монастырей египетскихъ, пишетъ Кассіанъ, постоянно трудились и исполняли возможные для нихъ труды съ терпъніемъ и смиреніемъ. Плодами отъ трудовъ рукъ своихъ они не только пользовались сами, но и удёляли ихъ приходящимъ къ нимъ странникамъ, разсылали по пустыннымъ и безплоднымъ мѣстамъ Ливіи. Кром'в того иноки Египта чрезъ гражданъ доставляли пищу и одежду темъ, которые въ городахъ томились въ сирадныхъ темницахъ, въруя, что такими пожертвованіями они приносять истинную жертву Богу".

Въ русской Печерской обители доходы, получаемые отъ монастырскихъ имѣній и добровольныхъ приношеній, обыкновенно употреблялись, кромѣ украшенія храмовъ и содержанія братіи, на благотворенія, на прокормленіе алчущихъ, на пріютъ странныхъ. Это была священная заповѣдь всѣхъ устроителей монастырей. Иноки любили трудиться сами, но вмѣстѣ любили уснокаивать утружденныхъ. Насколько извѣстна намъ исторія монастырей сѣверной или Московской Руси,—говоритъ проф. Голубинскій,—лучшіе изъ нихъ отличались усердной благотворительностію въ смыслѣ питанія нищихъ, бѣдныхъ проходящихъ странниковъ и бѣдныхъ окрестныхъ жителей. По словамъ того же историка, благотворительность монастырей Московской Руси ведетъ свое начало отъ великаго подвижника и основателя Троицкой лавры—преподобнаго Сергія Радонежскаго, которымъ была устроена при монастырѣ богодѣльня для убогихъ нищихъ, бывшихъ не въ состояніи собирать милостыню.

Являясь однимъ изъ върныхъ средствъ къ расширенію общественной благотворительности, христіанское воздержаніе въ пищъ, помимо своего воспитательнаго вліянія на душу,-полезно и для телеснаго здоровья. "Те, которые употребляють наиболве умвренную пищу,-говорить въ одномъ изъ своихъ сочиненій Климентъ Александрійскій, самые сильные, самые здоровые и достойные; напротивъ, люди, придерживающіеся возбуждающихъ яствъ, способствуютъ развитію своихъ собственныхъ бользней и находятся во власти всепоглощающаго недуга, который я рёшаюсь назвать демономъ желудка". "Подумайте, — пишетъ св. Іоаннъ Златоустъ, защищая христіанскій постъ, -- кто лучше питается: тотъ-ли, кто, питаясь растеніями, наслаждается цвётущимъ здоровьемъ, или тотъ, кто имёя столъ сибарита, постоянно страдаетъ тысячами равстройствъ? Ясно, что первый. Такъ и ограничивайтесь растеніями, если хотите питаться сытно и здорово. Пускай тоть, кто может довольствоваться стручковыми овощами и оставаться здоровыма, не ищетъ ничего болъе. Но, - прибавляетъ св. отецъ церкви, не мъщайте людямъ слабымъ, нуждающимся въ болъе нъжной нищъ, питаться другими плодами и овощами. Мы даемъ этотъ совъть не для того, чтобы вредить людямъ, а для того, чтобы отучить ихъ отъ излишествъ, потому что излишнее не можетъ служить къ нашей пользъ".

Такого рода наставленій, истинность которыхъ подтверждается безчисленными примърами, много можно было бы привести изъ твореній отцовъ и учителей церкви. Въ нашей русской богословской литературъ также можно найти не мало върныхъ и глубокихъ замъчаній о сравнительномъ значеніи для здоровья человъка мясной и растительной пищи. Защищая установленные православною церковію посты отъ нападковъ "плотяныхъ" людей, православные богословы подтверждали свои положенія естественно-научными и медицинскими изслёдованіями. Къ сожалёнію, большинство такихъ богословскихъ статей и пропов'єдей оставались неизв'єстными нашему образованному обществу, предуб'єжденному противъ духовной литературы. Поэтому нельзя было не порадоваться, когда на помощь лучшимъ представителямъ церкви явились св'єтскіе ученые люди.

Въ 1890 г. французскій органъ Science pour tous провозгласиль следующую еретическую съ точки вренія распространеннаго современнаго ученія мысль, что люди чрезвычайно ужвренные въ пищъ и питьъ, не только достигаютъ глубокой старости и вообще живутъ дольше, чвмъ тв, которые пьютъ и ъдять въ свое удовольствіе, но и обладають гораздо больщею мускульною силой, и больше могутъ совершать работы. Въ вышеупомянутыхъ мною изданіяхъ Посредника, отличающихся какъ увидимъ ниже, крайней поверхностью въ нравственнофилософскомъ отношеніи, находится весьма много данныхъ въ пользу умъренной жизни вообще и питанія растительной пищей въ частности 1). По мнѣнію многихъ, авторитетныхъ въ медицинъ лицъ, растительная пища наиболье соотвътствуетъ потребностямъ человъка: она вполнъ питательна, содъйствуетъ продленію жизни, предотвращесть бользни. Изъ приведенныхъ въ Этикъ пищи примъровъ видно, что питавшіеся растительной пищей люди отличались большею частью хорошимъ здоровьемъ и жили до глубокой старости. Многія изъ такихъ лицъ приступили къ питанію исключительно растительной пищей въ то время, когда организмъ ихъ былъ крайне слабъ, и имъ угрожала смерть. Къ числу такихъ лицъ принадлежалъ, между прочемъ, Ньютонъ. Въ своей книгъ Возвращение ко природи, посвященной д-ру Ламбе въ благодарность за возстановленіе здоровья, Ньютонъ говоритъ следующее: "После многихъ летъ постоянной бользни растительная діэта доставила мнь, наконепъ, то облегчение, какое я напрасно надвялся получить отъ авкарствъ, и поэтому, изъ сочувствія къ страждущимъ, у меня

<sup>1)</sup> Если бы изданія "Посредника" состояли изъ систематическаго изложенія одникъ только медицинскихъ наблюденій, то они значительно винграли бы въ своемъ достоянствъ.

явилось горячее желаніе сообщить другимъ о благотворныхъ, испытанныхъ мною результатахъ. Съ другой стороны, я хотвлъ бы, по мврв силъ, содвиствовать уничтоженію предразсудковъ, противъ которыхъ человъчество ведетъ борьбу, и которые касаются вопросовъ, имъющихъ такое близкое отношеніе къ здоровью и счастью людей". Въ такомъ же родв отзываются о питаніи растительной пищей и многія другія лица, выдержки изъ сочиненій которыхъ приведены въ Этикъ пищи.

Извъстный уже намъ англійскій докторъ Чайнъ писалъ въ тридцатыхъ годахъ прошлаго въка, что бываютъ часто случаи, когда растительная и молочная пища положительно необходима, какъ напримъръ: при тяжкой хронической подагръ, ревматизмъ, ракъ, проказъ и золотушныхъ разстройствахъ, а также при сильныхъ нервныхъ коликахъ, эпилепсіи, тяжкой истеріи, меланхоліи, чахоткъ и вообще при всъхъ хроническихъ разстройствахъ. Мнъ ръдко случалось наблюдать, — замъчаетъ Чайнъ, — чтобы подобная діэта не оказывала хорошаго дъйствія въ такихъ бользняхъ.

Особенно полезна растительная пища для детей. Известенъ горячій протесть Жанъ Жака Руссо противъ кормленія дітей мясной пищей. Съ такимъ же жаромъ возстаетъ противъ пріученія дітей къ мясу Ньютонъ и боліве близкій къ намъ по времени французскій историкъ Мишле († 1874 г.). Вотъ что говорить онъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій: "У насъ въ пищъ произошла революція. Мы отказались оть ум'вренной французской кухни, и у насъ все более и более входить въ обычай грубая и кровавая пища нашихъ соседей, более отвечающая ихъ климату, чъмъ нашему. И хуже всего то, что мы пріучаемъ къ ней и нашихъ дътей. Странное зрълище! Мать кормитъ свою дочь, которую только вчера отняла отъ груди, грубыми мясными блюдами и поитъ виномъ! И при такой опасной, возбуждающей діэть она еще удивляется, что ея ребенокъ буянить, капризничаетъ, нервничаетъ. Но кто же виноватъ въ этомъ, какъ не она сама? Она не подозрѣваетъ самаго важнаго-того, что въ скоросивлой французской расв такая пища прямо способствуеть раннему пробужденію страстей. Она не только не укрѣпляеть, а волнуетъ, и разслабляетъ. Матери нравится въ ея дочери эта неестественная скороспёлость, наслёдованная отъ нея же самой. Сама склонная не въ мёру возбуждаться, она желаетт, чтобы и ея ребенокъ быль такимъ же и сама того не подозрёвая, кормить свою дочь, для которой грубая мясная пища можеть имёть только роковыя послёдствія, опошляя ее, дёлая раздражительною или разстраивая ея пищевареніе".

Благотворное вліяніе растительной пищи на организмъ дѣтей видно особенно на дѣтяхъ Ньютона, которыя, по его собствейнымъ словамъ, пользовались такимъ замѣчательнымъ здоровьемъ, что многіе медики, которые видѣли ихъ, вывели общее заключеніе, что имъ никогда не приходилось встрѣчать семьи, которая могла бы сравниться съ ними въ крѣпости организма. Слова Ньютона подтверждаются д-ромъ Ламбе и поэтомъ Шелли.

Итакъ, убъждая христіанъ воздерживаться, во время постовъ отъ мясной или вообще отъ всякой животной пищи, христіанская православная церковь не только не содъйствуетъ разрушенію тълеснаго здоровья человъка, какъ думаетъ большинство такъ называемыхъ образованныхъ людей, а напротивъ способствуетъ его сохраненію и возстановленію. Почему, въ виду преимущества растительной пищи предъ животной, православная церковь совстамъ не запрещаетъ употребленія мяса и рыбы, объ этомъ будетъ ниже особый разговоръ,—теперь-же я постараюсь выяснить значеніе христіанскаго воздержанія въ пищъ для облегченія участи животныхъ.

Обличая чрезмърную роскошь и обжорство своихъ современниковъ, римскій философъ Сенека писалъ; "Теперь обращусь къ вамъ, чье ненасытное и невообразимое обжорство опустошаетъ всъ земли и моря. Животныхъ преслъдуютъ, ловятъ западнями и тенетами, крючками, не пренебрегая для этого никакимъ трудомъ. Не дается покою никакому роду животныхъ, за исключеніемъ невкусныхъ. А между тъмъ къ сколь многимъ изъ этихъ предметовъ, добываемыхъ такимъ трудомъ, вы даже и не дотрогиваетесь своими губами. Такъ вы пресыщены всякою роскошью. Сколько вы съ своимъ больнымъ желчнымъ желудкомъ вкусите отъ того животнаго, которое было поймано для васъ съ такимъ трудомъ и опасностію?" Эти слова языческаго философа не утратили своего значенія и въ нашъ про-

свъщаемый полуязыческою мудростью въкъ. Послушайте напр., что говорить по адресу богатых образованных лиць графъ Левъ Толстой: "Присмотритесь къ нашей жизни, къ тому, чёмъ движимо большинство людей нашего міра; спросите себя, какой главный интересъ этого большинства? И какъ ни странно это можеть показаться намь, привыкшимь скрывать наши настоящіе интересы и выставлять фальшивые, искусстенные главный интересъ жизни большинства людей нашего времениэто удовлетвореніе вкуса, удовольствіе фды, жранье... Все св. дится къ вопросамъ объ вдв, о цвив тетеревовъ, о наилучшихъ средствахъ варить кофе, печь сладкіе пирожки и т. д. Собираются люди витстт, занятые какъ будто бы самыми возвышенными интересами. Такъ они говорять, но они притворяются: всё они знають, что будеть ёда, хорошая, вкусная **ѣда** и питье, и это главное собрало ихъ вмёстё. За нёсколько дней уже для этой самой цёли били и рёзали животныхъ, тащили корзины продуктовъ изъ гастрономическихъ магазиновъ, и повара, помощники ихъ, поваренки, буфетные мужики, особенно одътые въ чистыхъ крахмальныхъ фартукахъ, колпакахъ работали". Работали получающіе 500 и болье рублей въ мьсяпъ chef'ы, отдавая приказанія. Рубили, місили, мыли, укладавали, украшали повара. Еще съ такимъ же торжествомъ и важностью работаль такой же начальникь сервировки, считая, обдумывая, прикидывая взглядомъ, какъ художникъ. Работалъ садовникъ для цветовъ. Судомойки... Работаетъ армія людей, поглощаются произведенія тысячь рабочихь дней, и все для того, чтобы людямъ, собравшись, поговорить о памятномъ великомъ учителъ науки, нравственности, или вспомнить умершаго друга, или напутствовать молодыхъ супруговъ, вступающихъ въ новую жизнь". Хотя приведенная характеристика людей нашего времени нъсколько каррикатурна, тъмъ не менъе въ ней много правды. Къ большинству современныхъ людей вполнъ могутъ быть отнесены обличенія, съ которыми учитель западной церкви Тертулліанъ обращался къ своимъ современникамъ: "Вашъ желудокъ — вашъ богъ, ваша печень — для васъ храмъ, вашъ животъ для васъ-алтарь, поваръ-вашъ жрецъ, а жирное испареніе яствъ-вашъ святой духъ; приправы и соусы—ваше муро, а последствія пресыщенія—ваши прорицанія... Ваша любовь воспламеняется кухонными горшками, въ кухнё усиливается ваша вёра, въ мясныхъ блюдахъ скрыта вся ваша надежда... Кто пользуется у васъ наибольшимъ уваженіемъ, какъ не устроитель частыхъ обёдовъ, какъ не хозяинъ пышныхъ пиршествъ, какъ не человёкъ опытный въ провозглашеніи тостовъ?".

А какъ много для служащихъ одной только прихоти человыческой роскошныхъ пиршествъ умерщвляется разнаго рода живыхъ существъ! Какъ часто случается также, что не привыкшій ни въ чемъ отказывать себів богатый человінь, въ угоду своему пресыщенному чреву, закалываеть животное, уступленное ему бъднякомъ часто за ничтожную плату-изъ-за крайней нужды! Победить въ человеке, столь печально отзывающуюся на животномъ царствъ чувственность, освободить его отъ рабства чреву можетъ, какъ свидетельствуетъ исторія человъчества, одна только христіанская религія. Иже Христовы суть, плоть распяша со страстьми и похотьми (Гал. 5, 24). Истинный христіанань, живущій не по плоти, а по духу (Рим. 8, 9), и привыкшій довольствоваться малымъ никогда не різшится воспользоваться и нуждою бъднаго человъка, никогда не возьметъ для своего стола животное, служащее поддержкой бълной семьъ.

Что касается милосердія къ животнымь, о которомь такъ много попусту говорять вегетаріанцы, то безъ него истинный христіанинь и не мыслимь. Еще Моисеемь быль сдѣлань цѣлый рядь постановленій, направленныхь къ огражденію животныхь оть жестокости человѣка. Для христіанина всѣ эти постановленія не только не потеряли своего значенія, а напротивь расширились и увеличились. Увѣщевая христіань вести умѣренный образь жизни и питаться по преимуществу растительной пищей, Клименть Александрійскій замѣчаеть: "Тѣ, которые бьють по животу животныхь, носящихь плодъ,—для того, чтобы полакомиться мясомь народившагося существа съ примѣсью молока, обращають утробу, созданную для развитія зародыша, въ его могилу, хотя Господь прямо повелѣль "не варить ягненка въ молокѣ его матери". Этими словами знамени-

тый учитель церкви ясно осуждаеть тёхъ жестокихъ людей, которые, изъ угожденія своему прихотливому чреву, подвергають животныхъ разнымъ мученіямъ. Въ сочиненіяхъ другихъ христіанскихъ писателей эта мысль развивается съ большей подробностью.

Святые христіанскіе подвижники были настолько милосердны къ животнымъ, что удёляли имъ часть изъ своей скудной пищи. Изъ жизнеописаній подвижниковъ видно, что многіе изъ нихъ своею кротостію такъ сильно действовали на животныхъ, что даже самыхъ дикихъ и хищныхъ обращали въ ручныхъ и покорныхъ. Особенно поразительна въ данномъ случав жизнь великаго русскаго подвижника Сергія Радонежскаго. Місто, избранное имъ для подвижничества, была "пустыня настоящая и суровая пустыня: кругомъ на большое разстояніе во вст стороны-дремучій лісь; въ лісу-ни единаго жилища человівческаго и ни единой человъческой стези, такъ что нельзя было видъть лица и нельзя было слышать голоса человъческаго, а можно было видеть и слышать только зверей и птицъ". Братъ подвижника Стефанъ, съ которымъ сначала было поселился Сергій (въ мірѣ Вареоломей) не могъ долго терпѣть такого уединенія и ушель въ Москву. Оставшись одинь среди звърей, преподобный Сергій, по свидітельству его жизнеописанія, пріобрълъ ихъ расположение, а съ нъкоторыми изъ нихъ вступалъ даже, такъ сказать, въ содружество. Мимо кельи его бъгали стада волковъ, но ему вреда не причиняли; проходили иногда и медвъди и также не безпокоили его. Между медвъдями нашелся одинъ, который часто началъ посъщать преподобнаго: видя, что звітрь приходить не съ злымь умысломь, а въ надеждъ получить подачку, Сергій началь дълиться съ нимъсвоей скудной трапезой, полагая ему скрой хлібов на пень или на колоду, при чемъ пополамъ дёлился съ нимъ и въ томъслучав, когда самому едва хватало. Когда же случалось, что совствить не было хлтова у преподобнаго, и медеталь, приходя къ кельъ, не находилъ своей порціи на урочномъ мъстъ, тогда онъ долгое время не отходилъ отъ кельи, но стоялъ, смотря туда и сюда и ожидая съ упорствомъ, какъ будто злой заимодавецъ, настоятельно желающій получить свой долгъ. Ежедневния посінценія медвідя продолжались боліве года 1).

#### III.

"Нравственныя" и "научныя" основанія вегетаріанства.

О, если чувство въ насъ еще не вовсе глухо, Дътей в родвну спасемъ, разсъявъ сонъ! Завътъ апостола: "не угашайте духа!" Напоминаю вамъ.

Женчужниковъ.

Опасно слишкомъ много указывать человъку на его сходство съ животными, не показывая ему его величія.

Паскаль.

Выше были указаны тѣ благія послѣдствія, къ которымъ приводетъ истинно-христіанское воздержаніе. Повидимому, для современныхъ проповѣдниковъ воздержанія не оставалось бы ничего лучшаго, какъ призывать людей къ умѣренности въ духѣ христіанской православной церкви. Въ дѣйствительности мы видимъ не то. Новѣйшіе защитники аскетизма, извѣстные подъвменемъ вегетаріанцевъ, отвергаютъ всякую солидарность съ христіанской православной церковію. Свои "гуманитарные аргументы" они основываютъ "не на какихъ-либо метафизическихъ вли религіозныхъ доктринахъ", къ которымъ они относятся свысока, а "на нерушимыхъ принципахъ справедливости и состраданія—двухъ существенныхъ началахъ нравственнаго ученія, достойнаго этого названія".

Своимъ происхожденіемъ это "высокое и единственно истинное и чистое нравственнее ученіе", начавшее развиваться "въ христіанской Европі», шли візрніве въ лучшей части ея очень недавно, обязано человіческому разуму". Первоначально оно проповідывалось "самыми возвышенными умами" древней Греціи и Рима; но затімъ было ослаблено христіанской церковью, которая де не заботилась о животныхъ. "Послідователи хри-

<sup>1)</sup> Голубинскій. Преподобиви Сергій Радонежскій и созданная имъ Тронцкая завра. Сергіевъ Посадъ. 1892.

стіанской религін, особенно въ средніе въка, не задумывались о сознательной жизни животныхъ и той степени физическихъ страданій, которыя способны испытывать не одни только люди, но и животныя, по крайней мере те, у которых организація въ основныхъ чертахъ схожа съ нашей; ихъ права на человъческую справедливость попирались ногами; согласно тогдашнимъ возэрвніямъ, съ ними обращались, какъ съ существами, лишенными всякихъ чувствъ, какъ съ автоматическими машинами, какими они считаются кортезіанцами и нашихъ дней". "Заслуги монашескаго аскетизма, не стъсняясь говоритъ Уильямсъ, проповъдывались болъе или менъе все это время, но полное воздержание отъ мяса отнюдь не было общимъ правиломъ даже у самыхъ строгихъ монашескихъ орденовъ; и напрасно мы стали бы искать хотя слёдовъ чего-нибудь похожаго на гуманныя чувства Плутарха и Порфирія". "Чрезм'врное презръніе къ настоящей земной жизни и умаленіе ея значенія сравнительно съ жизнью будущею, -- поясняеть тотъ же вегетаріанецъ, —удаляло христіанъ отъ принципа состраданія къ животнымъ". Изъ христіанскихъ писателей, по увѣренію вегетаріанцевъ, только весьма немногіе "обнаруживали нокоторое сознаніе неестественности и безчеловічія общепринятаго способа питанія".

Послѣдователи Платона нѣкоторое время всетаки "продолжали высоко держать мерцающій свѣточъ своего чистаго ученія", но съ теченіемъ времени "вліяніе философскаго ученія Платона изгладилось", наступили "ужасные вѣка грубаго невѣжества, суевѣрія, насилій и несправедливости". Въ такое время "трудно было и ожидать какого-нибудь вниманія къ правамъ рабовъ не человѣческой расы". Только въ концѣ шестнадцатаго столѣтія "заря начала пронизывать своими первыми лучами глубокую тьму варварства": новѣйшимъ Плутархомъ явился Мишель де-Монтэнь, который хотя, и "не осуждалъ положительно варварскаго обычая бойни, однако его положенія логически приводили къ тому же выводу". "Признавъ верховную власть разума онъ являлся отрадною противоположностью большиства своихъ современниковъ".

Честь возстановленія ученія Плутарха и Порфирія принад-

лежить всецьло одному "изъ самыхъ почтенныхъ французскихъ писателей-философовъ XVII стольтія"—Гассенди, который "первий изъ писателей рышился открыто и въ самыхъ опредъленныхъ выраженіяхъ выступить въ защиту великаго принципа жалости къ низшимъ тварямъ". По мнынію Гассенди, "на философахъ и моралистахъ лежитъ прямая обязанность вернуть людей на тотъ путь, съ котораго они свернули въ сторону". Для этого нужно прежде всего открыть глаза людямъ на нихъ самихъ. "Мы всы, говоритъ Гассенди, какъ бы по безмольному соглашенію, стараемся придать себы какъ можно болые значенія и дылаемъ это такъ гордо и самоувыренно, что если-бы намъ пришлось отбросить въ сторону свое традиціонное и закореньлое самомныніе и сдылать себы настоящую оцыку, то навырное каждый изъ насъ устыдился бы самого себя".

Последующие вегетаріанцы всё силы свои употребляли на то, чтобы разрушить "традиціонное и закоренвлое самомнвніе лодей". По ихъ мивнію, человыкь ничымь не отличается отъ животнаго. "То превосходство, которое онъ приписываетъ себъ въ своей собственной фантазіи, не имветъ никакого смысла". Онъ есть "самое жалкое и хрупкое изъ всъхъ земныхъ созданій,--въ то же время и самое высокомфрное. Въ своемъ тщеславіи онь воображаеть себя равнымь богамь, приписываеть себя божественныя свойства, выдёляеть себя изо всёхъ живыхъ существъ, уръзываетъ справедливыя доли своихъ собратьевъ и товарищей, другихъ животныхъ, и допускаетъ у нихъ только такія способности и свойства, какія ему хочется". Между тімь человъкъ, по мивнію вегетаріанцевъ---, гуманистовъ", не только ве выше животнаго, а напротивъ во многомъ стоитъ ниже его, такъ "онъ" уступаетъ въ силъ-волу, въ быстротъ движенійсобакт, а прямой лобъ, черта общая въ немъ съ обезьянами, едва ли можетъ внушить ему то самомивние и идею величія, которую старается вывести отсюда гордость усовершенствованнаго человъка". "Мы должны признать, что тъ самыя причины, которыя побуждають насъ, побуждають и низшихъ животныхъ, и тъ самые пріемы, которые мы употребляемъ, примъняются и ими, и даже бывають у нихъ лучше, чёмъ у насъ". Человёкъ "Авйствуеть подъ вліяніемь тёхь же физическихь потребностей; воспринимаетъ тѣ же впечатлѣнія, возбуждается тѣми же страстями и одинаково подверженъ страданіямъ болѣзни и мукамъ наступающей смерти, какъ и тѣ бѣдныя твари, которыхъ онъ съ гордостью называетъ безсловесными". "Я считаю нелѣпымъ, говоритъ одинъ вегетаріанецъ, самый терминъ безсловесные, на какомъ основаніи можетъ быть примѣнено, напримѣръ, это названіе къ маленькимъ сиренамъ рощъ, которымъ природа даровала способность своимъ пѣніемъ чаровать душу человѣка? Эти прелестныя пѣвчія птицы выражаютъ свою любовь, страданія и печали въ трогательной мелодіи, съ которой напрасно соперничаетъ человѣческое искусство". Непризнаваніе животнаго личностью—тоже предразсудокъ.

Что касается умственныхъ качествъ, то различіе между животнымъ и человъкомъ состоитъ, по мнънію матеріалистовъ— вегетаріанцевъ, скорье въ степени, чьмъ въ родь. "Одинъ только предразсудокъ—отнимать у нашихъ скромныхъ собратьевъ— животныхъ привилегію разума и измышлять вивсто него какойто воображаемый инстинктъ". Многія животныя "часто выказываютъ больше разума, чьмъ человъкъ". "Върослая лошадь или собака несравненно болье разумное и общительное существо, чьмъ однодневный, недъльный или даже мъсячный ребенокъ".

Въ нравственномъ отношеніи животное также выше человіна. Собака напр. "изумительно превосходить человіна способностью къ дружбів". "Если нельзя не признать, что изо всівхъ животныхъ одинъ человінь пользуется той свободой воображенія и мыслительныхъ способностей, при помощи которой возможны всякія заблужденія въ опреділеніи человіческихъ нуждъ и человіческаго естества, то за это преимущество онъ расплачивается очень дорого и похваляться имъ едва ли въ праві, такъ какъ это и есть главный источникъ тяготімощихъ надъ нимъ воль: преступленій; болізней, сомніній, тревогь и отчаянія". Поэтому то одинъ сторонникъ вегетаріанства влагаеть въ уста феникса слідующія слова: "Мы молчимъ, потому что люди предпочитають ість насъ, вмісто того, чтобы разговаривать съ нами и учиться у насъ".

Указанныя "преимущества животнаго предъ человѣкомъ, торжественно заявляетъ Монтонь, — сбиваютъ съ меня значительную долю общей намъ гордости и располагаютъ добровольво сложить съ себя ту мнимо-царственную власть, которая,
будто бы, дана намъ надъ всёми другими земными тварями".
А авторъ Этики пищи съ такой-же торжественностью провозглашаетъ: "Человъкъ тогда только будетъ въ правъ приписивать себъ нравственное превосходство надъ всёми живыми
существами, когда онъ по отношенію къ нимъ заявитъ себя
благодътельнымъ правителемъ и миротворцемъ, а не себялюбивымъ деспотомъ".

Исходя изъ такого воззрвнія на природу человека и животных, вегетаріанцы приходять къ заключенію, что животныя, какъ "наша родня", "наши братья" имфютъ одинаковое право съ нами на жизнъ" 1). Между тъмъ, до сихъ поръ они все еще "несчастные рабы и жертвы самой звърской части человъчества". Употребление въ пищу животныхъ есть "самое возмутительное н гнусное братоубійство", котораго "человічество не искупить нкакими добрыми делами". "Закоренелый, возмутительный обычай питаться мясомъ убитыхъ животныхъ свидетельствуетъ о томъ, что человъчество не сдълало никакого нравственнаго прогресса. "Если бы могь воскреснуть, патетически восклицаетъ Унлыямсь, --- ито-нибудь изъ великихъ мыслителей 6-го въка до Р. Х., —въ какое негодование пришелъ бы онъ, видя, какія чассы невинныхъ тварей избиваются для публичныхъ банкетовъ въ честь политическихъ и другихъ лицъ, -- банкетовъ, которые подробно и велеръчиво описываются потомъ въ газетахъ! Какъ жестоко разбились бы, при этомъ видъ, его надежды на прогрессъ человѣчества!"

Вегетаріанцы не стісняются никакими выраженіями, чтобы выразить свое негодованіе и презрівніе къ "проклятому человіческому роду", "ради одной только забавы и удовлетворенія похотливаго сластолюбія" истребляющему животныхъ. Человінь, употребляющій животную пищу, это — "чревоугодникъ злой и ненасытный", "всеножирающій убійца безпощадный, кровавымъ пиршествомъ позорящій свой вінь, "палачъ родственной породы", "обманщикъ своей породы", "сластолюбивый обжора, спо-



Курсивы не наши.

собный всть, пока ему не начнетъ грозить опасность лопнуть", "безстыдный лицемвръ", "жестокій сластолюбецъ", "себялюбивый ничтожный деспотъ", "домашній тиранъ", "наглый гордецъ", "большой воръ", "гіена", "тигръ", "волкъ"—восклицаютъ нъкоторые, забывая въ порывъ злобы, что этими названіями они обличаютъ только самихъ себя.

Не менъе враждебно относятся вегетаріанцы-"гуманисты" и къ христіанской религіи, разрівшающей своимъ послідователямъ употребленіе животной пищи. Всѣ оскорбительныя названія, которыя вегетаріанцы прилагають къ европейцу, направлены въ сущности и противъ исповедуемой имъ религии. Въ книгъ Уильямса есть очень много прозрачныхъ намековъ на то, что если бы христіанство запретило человъку животную пищу, то на землъ давно водворилось бы полное благоденствіе. "Если бы, пишетъ, напр., одинъ сторонникъ вегетаріанства, христіане прекратили раздоры, отказались бы отъ угнетенія, и отв того, что способствуеть и располагаеть ихъ къ тому, -- отъ умерщеленія другихъ животныхъ и употребленія въ пищу иха крови и мяса, - тогда въ короткое время ослабыли бы, а можеть, быть, и совсымь перестали бы существовать между ними взаимныя смертоубійства, дьявольскія распри и жестокости". "Тогда прекратится всякая вражда, не будетъ слышно жалобныхъ стоновъ ни людей, ни скотовъ. Тогда не будеть ни потоковь крови убитыхъ животныхъ, ни зловонія мясныхъ рынковъ, ни окровавленныхъ мясниковъ, ни грома пушекъ, ни сожженія городовъ. Исчезнуть смрадныя тюрьмы, рушатся желівныя затворы, за которыми томятся люди вдали отъ женъ, дътей, отъ свъжаго вольнаго воздуха; смолкнутъ вопли просящихъ пищи или одежды. Не будетъ ни возмущеній, ни хитроумныхъ изобрътеній для разрушенія въ одинъ день того, что созидалось тяжкимъ трудомъ тысячь людей, ни страпиныхъ ругательствъ, ни грубыхъ ръчей; не будеть ни напраснаго истязанія животных в непосельной работой, ни растленія девицъ съ тъмъ, чтобы потомъ предоставить ихъ вмъстъ съ собственнымъ потомствомъ всевозможнымъ бъдствіямъ и нищетъ... Не будеть угнетенія низшихь высшими, не будеть нужды за отсутствіемъ излишествъ и обжорства, смолкнутъ стоны раненых; не нужно будеть медиковъ для вырѣзыванія пуль изъ их тѣлъ, для отнятія раздробленныхъ или поломанныхъ рукъ и ногь. Затихнутъ крики и стоны страждущихъ отъ подагры или другихъ тяжкихъ болѣзней (въ родѣ проказы или чахотки), тромѣ недуговъ старости или послѣдствій прежней невоздержной жизни. И дѣти ихъ перестанутъ быть жертвами безчисленныхъ страданій и будутъ такими же здоровыми, какъ ягнята, телята или дѣтеныши всякихъ иныхъ животныхъ, не знающихъ ведуговъ".

Особенно любять вегетаріанцы ставить въ примъръ христіанамъ индусовъ. Сравнивая религію христіанъ съ религіей инусовь, вегетаріанцы очень усердно стараются подчеркнуть мнииня преимущества второй предъ первой. Нельзя безъ возмущенія читать напр. изложение содержания романа Струве († 1870 г.) Странствованія Мандараса. Герой романа—такъ передаеть Упльямсь-молодой индусъ, живущій въ одной изъ уединенныхъ юлинъ Гималайскаго хребта, -- по совъту отца своей невъсты, желающаго испытать его, поставивь въ совершенно иныя усвыя жизни, отправляется путешествовать по Европъ. Разсказъ зачинается описаніемъ прибытія корабля на итальянскій берегь, въ Ливорно. Едва путешественникъ ступилъ на твердую енлю, какъ къ нему подошли двъ духовныя особы, съ утонченой любезностью предложившія ему свои услуги обратить его въ свою въру. Но эта попытка не привела къ желанному результату, потому что нашъ герой, подобно своему предшественнику Амабеду, узналъ во время своего путешествія, что религія народа, посреди котораго онъ находился, не воспреваеть такого варварскаго обычая, о которомъ онъ и понятія не выблъ въ своей не христіанской странъ.

И чёмъ больше знакомился онъ съ христіанскими обычаями, чёмъ меньше чувствоваль охоты перемёнить свою религію, которая, скажемъ встати, отличалась замичательной возвышенчостью принциповъ. За нёсколько времени до отъёзда его изъ Іннденберга, жена секретаря посольства устроила въ честь его четъ, на которомъ не было ни одного мясного блюда. Между собравшимися гостями вскорё зашла рёчь о пищё, при чемъ чинь изъ присутствовавшихъ на обёдё клерикаловъ вступиль съ индусомъ въ споръ о его принципахъ. Но едва Мандарасъ успълъ изложить *клавный аргументъ* своихъ върованій, составляющій самый существенный принципъ правственности, именно то, что несправедливо причинять страданіе живому и чувствующему существу и что оспаривать этотъ принципъ нельзя, не рискуя пошатнуть самыя основы правственности 1),—какъ со всъхъ сторонъ раздались возраженія".

Во второй части дъйствіе происходить въ долинъ Сюти, въ гималайскомъ домѣ Мандараса, гдв читатель знакомится съ его "милымъ семействомъ". Одинъ молодой нѣмецъ Теобальдъ, путешествующій въ этой містности, случайно попаль въ домъ Мандараса и познакомился съ его сестрой Дамаянти. Последняя, узнавши, что какъ самъ Теобальдъ, такъ и всв люди его страны употребляють въ пищу мясо, говорить: "Если бы я была мужчиной и обладала даромъ слова, то стала бы ходить изъ деревни въ деревню, изъ города въ городъ и объяснять людямъ, какъ отвратительно то, что они делають; и мив кажется, что если бы мнв удалось пробудить въ нихъ искреннее сочувствіе къ другинъ живымъ существамъ, то я оказала бы человъчеству гораздо большую услугу, чъмт основатели всевозможныхт релиній. Какая польза от такой религи, которая не только допускаеть убійство, но даже освящаеть его? Что значить впра безъ любви? A развъ можно назвать любовью такое чувство, которое не простирается на вси живыя существа безт исключенія"?

Особенно по душѣ вегетаріанцамъ буддійская религія, которую они считаютъ "выше всѣхъ другихъ" и называють не иначе, какъ "великимъ новымъ откровеніемъ", "религіей милосердія ко всѣмъ живымъ существамъ". Къ самому основателю буддизма прилагаютъ названіе "великаго учителя". Такъ какъ "истичная цивилизація націи въ ея цьломъ опредъляется главнымъ образомъ ея обращеніемъ съ животными 2), то ясно, говорятъ вегстаріанцы, что буддизмъ сдѣлалъ для цивилизаціи больше, чѣмъ христіанство".

<sup>1)</sup> Курсивъ Уильямса.

<sup>2)</sup> Курсивъ Унльямса.

Для того, чтобы христіанскимъ европейскимъ народамъ освободиться отъ "кровожадности и всёхъ тёсно связанныхъ съ ней пороковъ", имъ, по мнёнію вегетаріанцевъ, необходимо прежде всего совершенно отказаться отъ животной пищи: только этимъ они могутъ доказать свою гуманность и цивилизованность. Тё узаконенія, которыя европейскіе народы придумывають для огражденія животныхъ отъ жестокости, "суть только заплаты на изношенномъ платьё, пластыри на безнадежно-гніющей ранё,—и цёль ихъ сводится въ сущности только къ компроинссу со своею совёстью. Запущенныя болёзни исцёляются ишь радикальными средствами. Разлагающуюся язву человёческой жестокости нужно исцёлить въ самомъ ея корнё. Бойня, источника зла, должна быть совершенно уничтожена".

Но вегетаріанцы—"гуманисты" не довольствуются однимъ увичтоженіемъ бойни. Они хлопочутъ о полнъйшемъ освобожденів "нашихъ собратьевъ—животныхъ отъ рабства". Поэтому они никакъ не могутъ примириться съ тъмъ, чтобы животныя служни человъку. "Животныя, закабаленныя нами для нашихъ потребностей,— дъйствительныхъ или мнимыхъ, и называемыя нами домашними, раздъляя съ нами наказанія за наши злоупотребленія, испытываютъ почти то-же измѣненіе въ своемъ тыосложеніи и подвергаются безчисленному множеству болъзней, отъ которыхъ избавлены дикія животныя".

Вегетаріанцевъ— "гуманистовъ" до-крайности раздражаетъ то, что человъкъ заставляетъ животныхъ помогать ему въ работъ. "Билородный конь, носившій на себъ столько лѣтъ своего небилодарнаго владѣльца, служившій ему вѣрой и правдой, состарится отъ времени и усердныхъ трудовъ, и какая же судьба ждетъ этого вѣрнаго слугу? Онъ принужденъ влачить жалкіе дни запрямсенныма ва мусорную тельгу, гдѣ чѣмъ больше онъ напрягаетъ остатокъ своихъ силъ, тѣмъ больше ему приходится виносить ударовъ, чтобы избавить своего тупоумнаго погонщика отъ труда хдестать другаго коня, менѣе послушнаго бичу". При видѣ лошади, "карабкающейся на крутизну и испытывающей жестокія муки отъ неудобной упряжи", вегетаріанцы также возмущаются и негодуютъ на "вседневныя формы жестокаго человъческаго эгоизма". Словомъ, какое бы животное ни увидалъ

вегетаріанецъ — "гуманистъ" въ услуженіи человѣка, онъ тотчасъ же начинаетъ проливать слевы сожалѣнія о "бѣдныхъ собратьяхъ, угнетаемыхъ бевпощаднымъ злодѣемъ".

Употребленіе животныхъ для медицинскихъ опытовъ приводитъ вегетаріанцевъ въ ужасъ; и они говорятъ объ этомъ со злобой. Нѣкоторые вегетаріанцы принесеніе животныхъ въ жертву "гнусной наукъ" считаютъ даже возмутительнѣе, чѣмъ умерщвленіе на бойнъ. Сдѣлавъ длинный перечень "всякихъ жестокостей", совершаемыхъ человѣкомъ надъ животными, одинъ вегетаріанецъ замѣчаетъ: "Въ этомъ перечнѣ едва-ли не первое мѣсто занимаютъ адскія мученія, виновниками которыхъ являются люди науки, производящіе опыты надъ живыми животными, а затѣмъ, непосредственно слѣдуютъ тѣ пытки, которымъ подвергаются животныя на бойняхъ".

Болье всых возмущается "гнусной наукой" самъ авторъ Этики пищи. Онъ никакъ не можетъ простить Бэкону, что онъ, считая вивисекцію необходимой для науки, "относился довольно индиферентно къ благородному делу огражденія правъ нашихъ беззащитныхъ жертвъ". "Такъ какъ мы придаемъ, говорить онь, - гораздо более значенія принципамь безукоризненной нравственности и истинной гуманности, чёмъ даже величайшей умственной силь, не направленной къ высокимъ цълямъ-защитъ истины и справедливости, то имя Бэкона не вовбуждаеть въ насъ чувства уваженія". Своего уваженія Унльямсъ лишаетъ и знаменитаго физіолога Галлера. "Уваженіе къ истинъ, пишетъ Уильямсь, заставляетъ насъ прибавить, что слава этого ученаго, какъ ни великъ блескъ ея въ наукъ, запятнана, по крайней мёрё въ нашихъ глазахъ, страшными муками, которымъ онъ подвергалъ невинныхъ существъ, приносимыхъ имъ въ жертву на алтаръ эгоистичной и безсердечной начки". Обращаясь затёмъ мыслью къ современной медицинской наукъ, авторъ Этики пищи прибавляетъ: "И въ настоящее время, послѣ всѣхъ гуманныхъ ученій, которыя проповѣдывались за последнее столетіе, со времени смерти Галлера, десятки тысячъ лошадей, оленей, собакъ, кроликовъ и другихъ животныхъ хладнокровно подвергаются самымъ ужаснымъ пыткамъ во всехъ европейскихъ анатомическихъ кабинетахъ".

Вмѣстѣ съ домашними животными отъ насильственной смерти и притѣсненія должны быть освобождены и птицы, и звѣри, и насѣкомыя. "Не поднимай руки противъ брата твоего и не проливай крови никакихъ живыхъ существъ, ни людей, ни домашнихъ животныхъ, ни звѣрей, ни птицъ: въ глубинъ твоей души въщій голосъ тебъ запрещаеть ее проливать 1), ибо кровь, это жизнь, а жизнь ты не можещь вернуть". "Любовь къ жизни такъ очевидно преобладаетъ въ каждомъ живомъ существъ, что лишеніе жизни безвреднаго созданія или участіе въ убійствѣ его противно чувствамъ гуманнаго человъка, какъ бы ни было, повидимому, ничтожно это созданіе".

Такъ какъ между животными и насъкомыми есть много вреднихъ для человъка, то естественно возникаетъ вопросъ: какъ же поступать съ ними?. Вегетаріанцы отвінають на это: чедовъкъ обязанъ перевоспитать хищныхъ животныхъ, обратить и кроткихъ. Въ доказательство того, что человъкъ можето это сдълать. авторъ Этики пищи ссылается на Пиоагора, который будто бы лагь хорошо изучиль привычки и характерь низшихъ животнихъ, что при помощи исключительно растительной пищи, ве только приручиль огромнаго медвадя, наводившаго ужасъ на поселянъ, но пріучиль его во всю остальную жизнь довольствоваться такою пищей". "Правда ли это, или вымысель,--прибавляетъ Уильямсъ, — во всякомъ случат разсказъ этотъ правдоподобенъ, такъ какъ и въ наше время бывали достовърние примфры кормленія чисто-плотоядныхъ животныхъ одною растительною пищей съ большимъ или меньшимъ успъхомъ".

А. Рождествинъ.

(Окончаніе будеть).

<sup>1)</sup> Курсивъ Уильямса.

## УЧЕНІЕ БЛАЖЕННАГО АВГУСТИНА

0

## БОГОДУХНОВЕННОСТИ СВ. ПИСАНІЯ.

Вполнъ опредъленное и систематически развитое понятіе о богодухновенности Св. Писанія слагается изъ трехъ отдёльныхъ-хотя внутренно и связанныхъ между собою-понятій, именно: изъ а) понятія о необходимомъ взаимоотношеніи между божественною благодатью и личностью священныхъ писателей, --б) понятія объ авторитет в богодухновеннаго Писанія и-в) понятія о безошибочности или непограшимости того-же Писанія. Конечно, для мыслителей, которымъ ничего не стоитъ отнестись отрицательно-критически къ христіанской догмъ, -- для мыслителей, мало имфющихъ общаго съ христіанствомъ, хотя и называющихъ себя христіанами, — для такихъ мыслителей приведенная схема не существуетъ. Но должно имъть въ виду положительныхъ христіанскихъ мыслителей, преданныхъ чадъ Святой Церкви: для нихъ приведенная схема имъетъ глубокій жизненный смысль. Съ ихъ стороны, если и возможно отрицательное отношение къ какому-либо изъ трехъ упомянутыхъ понятій, входящихъ въ составъ общаго понятія о богодухновенности Писанія-хотя бы, напр., къ понятію непогрѣшимости,-то это будеть отрицание не въ абсолютномъ, а только въ некоторомъ, относительномъ смысле. Т. е. у положительныхъ христіанскихъ мыслителей возможно различіе оттёнковъ въ проведении указанныхъ трехъ понятій, но-не прямо отрицательное отношеніе къ нимъ. Предъ нами мужъ ръдкой хри-

стіянской доблести, усвоняний духъ христіанскаго ученія во мей возможной полноть и отозвавшійся въ безпримърно-плодотворной литературной двательности на всё движенія просвёценной о Христъ мысли. Уже по одному этому можно заране предположить, что вопросъ о богодухновенности Св. Писанія окажется глубоко затронутымъ у бл. Августина. Если же кломень, что къ самому принятію христіанства Августинъ быть призванъ такиственнымъ голосомъ, указавшимъ ему на Библію и волівними взять ее и читать, -- равно, если вспомник то обстоятельство, что бл. Августинь всю жизнь после крещенія вель борьбу съ Манихеями, ставившими на ряду съ Св. Писаніемъ и даже выше последняго вещанія своихъ экзальпрованныхъ quasi пророковъ, — то станетъ понятно, что вопось о богодухновенности Св. Писанія не могь быть обойжи ба. Августиномъ. Дъйствительно, въ различныхъ сочинежніяхь бл. Августина встрівчаемь весьма много отдівльныхъ чисей по вопросу о богодухновенности, такъ что изследовател разныхъ въковъ смотръли на бл. Августина, какъ на выражеля церковных понятій по данному вопросу. Нов'єйшіе васть дователи: Даушъ, Рейнке, Дикгофъ-согласно признають, по вопросъ о богодухновенности затронутъ весьма глубоко у 4 Августина, хотя систематически развитаго понятія о богорхновновенности Писанія у него ність. Съ этимъ посліднимъ завляніемъ можно бы вполнъ согласиться, если понимать его в юмь смысль, что ни въ одномъ сочинени бл. Августина недья найти связнаго развитія мысли о богодухновенности. Но, по нашему мивнію, едвали это отсутствіе въ сочиненіяхъ Августина связнаго развитія и изложенія мысли о богодаювенности можеть свидетельствовать объ отсутствии у бл. Августина полнаго понятія о богодухновенности. То обстояплиство, что бл. Августинъ не изложилъ въ связномъ виде и и одномъ мфстф своихъ мыслей по вопросу о богодухновенне требовала современвость: христіанская мысль была занята спеціальными вопросым христіанскаго въроученія, въ совершенно твердомъ убъчени касательно Св. Писанія, какъ первоисточника віры. Чанихен, правда, заслуживали самаго серьезнаго вниманія со стороны блаж. Августина, но не какъ отрицавшіе богодухновенность Писанія, а какъ расширявшіе понятіе откровенія на въщанія искусственно экзальтированных людей. Словомъ, уваженіе къ Св. Писанію было столь непоколебимымъ для тогдашняго христіанскаго сознанія, что бл. Августинъ не имълъ нужды систематически раскрывать основы важнаго значенія Писанія-его богодухновенность и божественный авторитеть. Это понятно тёмъ более, что бл. Августинъ жилъ въ ближайшую пору послѣ окончательнаго утвержденія Церковью священнаго канона. Однако и это последнее обстоятельство должно служить ручательствомъ за то, что, на безпримърной широтъ самой многосторонней литературной деятельности, бл. Августинъ долженъ былъ многократно обратить свой мысленный взоръ на это чудное зданіе писаннаго слова Божія и, со свойственною его уму проницательностью, коснуться всёхъ сторонъ вопроса о богодухновенности Писанія. Наконецъ, о широтъ взгляда бл. Августина на богодухновенность Св. Писанія свидътельствуетъ и тотъ фактъ, что изследователи, державшіеся самыхъ различныхъ понятій о богодухновенности, одинаково ссылаются на бл. Августина. Это можно объяснить только темъ именно, что всесторонній, глубокопроницательный умъ бл. Августина дъйствительно могъ всесторонне осмыслить, разъ представшую предъ этимъ умомъ, схему о богодухновенности-что отозвалось, конечно, на характеръ частныхъ замъчаній по данному вопросу, сделанныхъ бл. Августиномъ въ разныхъ мъстахъ отдъльныхъ сочиненій.

Итакъ, будетъ небезосновательно воспользоваться—въ дълъ систематизаціи ученія бл. Августина о богодухновенности Св. Писанія—поставленнаго въ самомъ началь формою полнаго раскрытія понятія о богодухновенности въ видъ трехъ отдъльныхъ понятій. Конечно, этимъ будетъ облегченъ только трудъ общей систематизаціи ученія бл. Августина по данному вопросу. Но это не главная задача и не главная трудность въ настоящемъ случав. Не трудно будетъ показать, что бл. Августинъ дъйствительно считалъ Св. Писаніе актомъ чрезвычайнаго взаимоотношенія между божественною благодатью и личностью священныхъ писателей,—что бл. Августинъ усвояетъ выстій, божественный авторитетъ Св. Писанію, и—что, нако-

недь, онъ считаль Писаніе чуждымъ всякой опибки. Труднев всего будетъ подмътить и твердо установить оттънки въ проеденів бл. Августиномъ всёхъ этихъ понятій. И это вполнё понятно. Когда извъстный предметь излагается въ связной системь, тогда общій духь системы освыщаеть и каждую часть ез. въ отдъльности взятую. Не то бываетъ при отсутствіи всяыто признака системы. Мысль, которая въ системъ могла бы бить самою содержательною и самою положительною, а для умения известнаго вопроса самою решительною, -- такая мысль вий системы должна быть равсматриваема какъ мысль обнаженная, голая, т. е. должна быть понимаема въ самомъ непосредственномъ, безтенденціозномъ смыслѣ. Все это нужно ить вь виду, въ противномъ случат намъ будетъ угрожать опасность, какъ бы не приписать бл. Августину такихъ мыс-№й, какихъ онъ вовсе не держался, что и случилось со мнопин толкователями бл. Августина изъ протестантскихъ ученить стараго, ортодоксальнаго направленія, равно какъ и со ивогими новъйшими супранатуралистами. Здъсь открывается бышой просторъ для критики, которая действительно могла би оказать не маловажную услугу въ дёлё разъясненія нашего жироса. Но это дело обстоятельнаго научнаго изследованія.-Посль этихъ предварительныхъ замъчаній, можно перейти къ самому изложению учения бл. Августина о богодухновенности Св. Песанія. Первый вопросъ, который предстоить намъ рішить, есть вопросъ о томъ, какъ понималъ бл. Августинъ взаимоотвошеніе между божественною благодатью и личностью священнизь писателей.

Нѣтъ нужды останавливаться на вопросѣ о томъ, признавать ли бл. Августинъ вдохновеніе священныхъ писателей совершенно особымъ явленіемъ въ міровой исторіи, отличнымъ оть обыкновеннаго поэтическаго вдохновенія. Это очевидно уже въ тѣхъ эпитетовъ, какіе бл. Августинъ прилагаетъ къ Св. Імсанію. Онъ называетъ его: "litterae divinae, sanctae", "divini codices", "divini libri", "chirografum dei", "venerabilis sylus Spiritus Sancti" 1). Такіе эпитеты не приложимы къ проведеніямъ поэтическаго творчества, хотя бы они носили на себѣ слѣды самаго высокаго вдохновенія. Мало того, такіе эпитесь в приложення в приложення за писаеть на приложення в приложення в

<sup>1)</sup> Epist. 147, 9; Enarr. in Psal. 144, 17; Sermo II in Ps. 90, nar 1; De Gelesi ad litteram. lib I, c. 21, nr. 41 m gp.

тети—какъ: "chirografum dei", "venerabilis stylus Spiritus Sancti",-принятые въ прямомъ, строгомъ смыслъ, указываютъ на такую противоположность между Св. Писаніемъ и писаніемъ обыкновеннымъ, какая существуетъ, напр., между умомъ божественнымъ и человъческимъ. Вотъ здъсь и возникаетъ вопрось, который безспорно есть вопрось важнёйшій въ изследованів ученія бл. Августина о богодухновенности Св. Цисанія. Действительно-ли бл. Августинъ держался механическаго взгляда на богодухновенность Писанія-- взгляда ортодоксаловъ и супранатуралистовъ, по которому священные писатели совершенно пассивно (impulsus ad seribendum) записали не только мысли (suggestio rerum), но и слова (suggestio verborum) подъ "dictamen" (диктовку) Святаго Духа? Нужно замѣтить, что ортодоксалы настолько увъренно признавали бл. Августина сторонникомъ механическаго взгляда, что некоторые изъ нихъ прямо влагали въ уста его изреченія о божественномъ "dictamen" Св. Духа. Теперь доказано, что у бл. Августина нигдъ не обозначена дъятельность Св. Духа при написаніи Библіи словомъ "dictamen". Тъмъ не менъе и въ настоящее время нъкоторые изслъдователи готовы утверждать, что, хотя блаженному Августину чужда точная терминологія механическаго взгляда (dictamen, suggestio rerum et verborum, impulsus ad scribendum), no только этотъ одинъ взглядъ могъ быть у него на самомъ деле: онъ не могь по своему времени имъть понятія о взаимодъйствіи божественнаго и человіческаго элементовь вь акті написанія Библіи. Утверждающіе это ссылаются между прочимъ на то, будто ко времени бл. Августина церковное сознанье еще не успъло отръшиться отъ взгляда Іудейской Церкви на богодухновенность Св. Писанія, а этотъ последній взглядъ сводился къ ученію объ экставь священныхъ писателей, въ каковомъ состояніи они были только трубами, перомъ Святаго Духа. Но, если благоговъйное чувство церковныхъ учителей первыхъ въковъ къ Св. Писанію, для объясненія божественнаго воздействія на священных писателей обращалось иногда къ подобіямъ флейты, цитры, или лиры и т. п., на которыхъ вакъ бы игралъ вдохновляющій Духъ, если священные писатели назывались органами Божінми,-то подобныя выраженія были только сравненіями; при такихъ сравненіяхъ у церковныхь инсателей первыхь вёковь находинь мёста, ясно показывающія, что имъ не чуждо ученіе о вдохновеніи какъ взаимодъйствии Духа божественнаго и человъческаго, а о Св. Песанін — какъ о произведенін Духа божественнаго, но не исыючавшаго свободы и самостоятеляности духа священныхъ инсателей. Иринея Ліонскаго больше, чёмъ кого либо считають строгимъ сторонникомъ іудейской механической теоріи богодухновенности и однако это не справедливо, ибо онъ говоритъ объ особенностяхъ слога Ап. Павла, а въ некоторыхъ свойствахъ его синтаксическихъ оборотовъ видитъ отражение "проворства его речи по силе духа, въ немъ обитавшаго" (Adv. haeres. lib. III, с. 7). Но перейдемъ къ самому бл. Августину. "Нътъ сомивнія", -- говорить бл. Августинь во вступленіи къ "Христіанской наукъ"---что всякій способъ наученія могъ и можетъ совершаться чрезъ Ангела; но въ такомъ случав участь человъчества была бы весьма низка, если-бы Богъ не благоволилъ сообщать людямъ слова Своего чрезъ людей-же. Какимъ образомъ оправдалось бы изречение Писания: "храмъ Божий свять есть, наже есте Вы", еслибы Господь не открываль воли своей изь сего храма, а все нужное для наученія человіка сообщаль би съ неба и чрезъ Ангела (Сар. VI)?" Какое высокое представленіе о достоинств' челов' вческой личности, достигшей личнаго общенія съ Богомъ! Удостонвшись этого общенія, душа проникается, во всёхъ своихъ силахъ свётомъ божественнымъ в возвышается до того, что являеть въ себъ Бога, какъ въ некоемъ храме. Здесь дана мысль, которая можеть служить ручательствомъ за то, что бл. Августинъ не могь держаться механическаго взгляда на богодухновенность Св. Писанія. И, во 1-хъ, права личности священныхъ писателей были бы нарушены, если-бы вдохновение погружало ихъ въ совершенно пассивное состояніе, въ состояніе безличное. Во 2-хъ, чёмъ всключительне, теснее нужно представлять проникновение или единение между личностью священныхъ писателей и божественною, благодатною деятельностью Святаго Духа въ актё написанія Библін, твиъ возвишениве, совершениве нужно представлять внутреннюю жизнь самихъ писателей. Действительно

у бл. Августина находимъ широкое развитие мысли объ этомъ гаубочайщемъ проникновении священныхъ писателей Духомъ

божественнымъ. По бл. Августину личная духовная жизнь священныхъ писателей въ зависимости отъ вдохновенія возвышалась до поднаго согласія съ нам'треніями и движеніями Святаго Духа, достигала глубочайшаго разуменія смысла домостронтельства. Вотъ что говоритъ бл. Августинъ о Монсев, какъ вдохновенномъ повъствователь о первоначальной исторіи міра и человъчества. "Моисей, поелику онъ писалъ это вдохновенвый, обо всемъ думалъ не только то, что мы всегда можемъ признать за истину въ его словахъ, но вмёстё и то, о чемъ всевозможнымъ образомъ можно думать, хотя мы объ этомъ еще не думали. Благоговъніе предъ Богомъ и его въщателями требуеть того, чтобы мы придавали самый широкій объемъ смыслу, выраженному въ ихъ словахъ (Confes. lib. XII, с. 31)". Равно, утверждая авторитетъ евангелистовъ въ виду некоторыхъ разнорвчій между ними, бл. Августинъ говорить, что всв они находились въ теснейшемъ единении со Христомъ, Который есть глава тёла, въ которомъ они суть члены, --откуда должно было произойти чудное согласіе между ними, при всемъ различіи ихъ обязанностей и личныхъ свойствъ (De consensu Evang. lib. І, с. 54). А касательно богословія евангелиста Іоанна бл. Августинъ дълаетъ слъдующее, весьма характерное замъчаніе: лтакъ какъ Іоаннъ какъ человъкъ писалъ о Богъ, то онъ не говорилъ какъ есть, но какъ онъ могъ, если говорилъ какъ вдохновенный Богомъ; иначе", т. е. какъ простой человъкъ, "онъ ничего не сказаль бы (Tract. in Ioan. ev. I, n. 1)". Въ полномъ согласіи съ этими данными стоитъ слідующее замівчаніе бл. Августина изъ "Христіанской науки": "читающіе слово Божіе для своего спасенія ничего болье не желають, какъ только найти въ немъ мысли и волю тъхъ, коими оно написано, а такимъ образомъ найти волю Божію, по которой говорили, какъ мы въримъ, всъ богодухновенные писатели (De doctrina chr. lib II, с. 6)". Итакъ ясно, что, по понятію бл. Августина, личная жизнь священныхъ писателей, въ зависимости отъ божественнаго вдохновенія, не только не подавлялась, а, напротивъ, возвышалась и очищалась во всехъ своихъ отправленіяхъ. Отсюда слёдуеть, что вдохновеніе священныхъ писателей по бл. Августину не есть только призывъ къ записи откровенія, но вивств и благодатное озареніе и возвышеніе всего духовнаго

существа священнаго писателя. Это-только высшая, чрезвычайная или-лучше-исключительная форма обнаруженія благодати божественной въ исторіи града Божія. Но какъ вообще дъйствіе gratiae divinae не исключаеть liberum arbitrium (что бл. Августинъ съ особенною настойчивостью раскрываетъ въ сочинения "De gratia et libero arbitrio"), такъ и чрезвычайное возявиствие вдохновения на священныхъ писателей не исключало ихъ самостоятельности и личнаго участія въ дёлё написанія священных книгь Библін. Это не быль экстазь или восхищеніе духа, съ подавленіемъ естественнаго человіческаго самосознанія: это было систематическое возвышеніе естественной, но очищенной человічности до степени полнаго проникновенія духа человіческого Духомъ божественнымъ, причемъ личное самосознаніе писателей не только не подавлялось, а, напротивъ, развивалось и достигало силы не только сознательно тсвоять божественное откровеніе, но въ нікоторомъ смыслів и самостоятельно проникать въ тайны домостроительства. Далбе будетъ ясно, насколько такой характеръ представленія о сущности и свойствахъ inspiratio (вдохновенія) гармонироваль у бл. Августина съ духомъ пониманія имъ авторитета священныхъ писателей.

Но прежде, чемъ перейти къ установленію взгляда бл. Августина на авторитеть богодухновеннаго Писанія, поскольку этоть авторитетъ зависитъ именно отъ богодухновенности Писанія,нужно предварительно уяснить образъ мыслей бл. Августина касательно основъ этого авторитета вообще. Какъ отмечено выше, бл. Августинъ жилъ въ ближайшую пору послъ окончательнаго утвержденія Церковью канона Св. Писанія. Уже по одному этому бл. Августинъ не могъ не отметить важнаго значенія Церкви, какъ живой-такъ сказать-основы авторитета Св. Инсанія. Действительно, бл. Августинъ не редко соединяеть съ мыслью объ авторитеть Писанія мысль о канонь. Вотъ, что пишетъ онъ въ письмъ къ Іерониму-82-мъ: "признаюсь любви твоей, я наученъ, что только темъ книгамъ Писанія, которыя уже называются каноническими, принадлежить безусловный почетъ и уважение". Въ другомъ мъсть бл. Августинъ говорить: "Духъ Святый утвердиль высшимь авторитетомъ Писанія, назвавъ ихъ каноническими (De civ. Dei lib. XI с. 3)". Кстати у ба. Августина находимъ перечисленіе каноническихъ книгъ

Ветхаго (44) и Новаго (27) Завъта, вполнъ согласное съ ученіемъ Православной Церкви (De doctr. chr. lib. II, с. 13). Только книга "Премудрости"---каноническая---въ данномъ мъстъ приписывается Сираху, отъ чего впрочемъ бл. Августинъ откавался, какъ видно изъ его "Поправокъ" (Retractationum lib. II, с. 4). Но въ данномъ случав для насъ всего важиве проследить взглядь бл. Августина на те внутренніе, данные въ самомъ характеръ содержанія Св. Писанія, принципы, коими руководствовалась Церковь при составленіи библейскаго канона. Весьма важное и характерное замъчание въ данномъ отношения находимъ въ 33-й главъ XVIII книги сочиненія "О градъ Божіемъ". Здёсь бл. Августинъ останавливается на показаніяхъ книгъ Паралипоменонъ (I 29, 29; II 9, 29) о томъ, что современные Давиду и Соломону пророки и проворлевцы оставели книги своихъ записей. Поднявъ вопросъ о томъ, по какой причинъ эти книги не попали въ канонъ, бл. Августинъ говоритъ: "признаюсь, того обстоятельства, что некоторыя книги пророковъ не попали въ канонъ, я не могу объяснить себъ иначе, какъ предположеніемъ, что люди эти, которымъ Духъ Святый открывалъ то, что должно было имъть религіозный авторитеть, сами же могли писать-одно, какъ люди, изъ любви къ историческимъ изследованіямъ, другое, какъ пророки, по божественному вдохновенію; и эти два рода писаній были такъ различны, что первый, полагали, нужно приписывать какъ бы имъ самимъ, а другой Богу, чрезъ нихъ говорящему, и такимъ образомъ первый относился къ разширенію познанія, а другой къ авторитету религін". Ясно, что, по бл. Августину, извъстныя книги Писанія пользуются авторитетомъ книгъ каноническихъ не потому только, что онъ признаны Церковью принадлежащими подлинно такимъ лицамъ, которыя сподобились божественнаго откровенія, но главнымъ и существеннымъ образомъ потому, что сами онё---эти книги- - проникнуты полнотою религіознаго авторитета, какъ книги, посвященныя дёлу домостроительства о спасеніи человічества посредствомъ истинной, богооткровенной религіи. Отсюда весьма характерно приведенное выше выраженіе бл. Августина: "Духъ Святый утвердиль высшинь авторитетомъ Писанія, назвавъ ихъ каноническими". Т. е. Писанія, сами по себе исполненным религюзнаго авторитета, Духъ Святый только утвердиль при посредстве Церкви въ этомъ авторитеть, направивь сознаніе Церкви къ распознанію истинноавторитетныхъ Писаній, которыя и названы каноническими. Темъ не мене остается еще нерешенными вопросъ, въ чемъже должно полагать объективный, реально данный въ самомъ содержаніи каноническаго Писанія, знакъ, свидітельствующій объ означенной полнотъ религіознаго авторитета Писанія, какъ посвященнаго делу богооткровенной религия? На этотъ вопросъ находимъ такой отвётъ въ сочинени "О граде Божіемъ", Христосъ, говорившій, насколько считаль достаточнымь, сначала чрезь пророковъ, потомъ Самъ лично, послѣ же черезъ апостоловъ, произвель также и Писаніе, называемое каноническимъ и обладающее превосходивишимъ авторитетомъ. Этому Писанію мы довържемъ въ тъхъ вещахъ, незнание которыхъ вредно, но и знанія которыхъ мы не въ состояніи достигнуть сами. Ибо, если на основании собственнаго свидетельства можетъ быть познано нами то, что не удалено отъ нашихъ чувствъ, внутреннихъ или даже вившнихъ, и что поэтому называется подлежащимъ чувствамъ (praesentia) въ томъ смыслѣ, какъ называется подлежащимъ врвнію то, что находится предъ глазами: то въ отношеніи того, что удалено отъ нашихъ чувствъ, поколику мы не можемъ знать его при помощи собственнаго свидътельства, мы непремънно требуемъ посторонняго свидътельства, ж въримъ тъмъ, относительно которыхъ не сомнъваемся, что оно не удалено или не было удалено отъ ихъ чувствъ. Итакъ, какъ относительно предметовъ видимыхъ, которыхъ мы не видимъ сами, мы довържемъ видъвшимъ ихъ, и также точно поступаемъ и въ отношеніи остальныхъ вещей, подлежащихъ тому или иному телесному чувству; такъ и въ отношении того, что чувствуется душою или умомъ, т. е. въ отношении тъхъ невидимыхъ вещей, которыя удалены отъ нашего внутренняго чувства, мы должны върить тъмъ, которые познали поставленное въ ономъ безтвлесномъ сввтв и созерцають въ немъ пребывающее (De civ. Dei lib. II, с. 3)". Итакъ, объективно-реальное основаніе безусловнаго религіознаго авторитета Писанія заключается въ томъ, что въ немъ-Писаніи содержится свёть разуменія вещей божественныхь, лихже не лёть есть человеку глагодати", но которыя познали боговдохновенные священные писатели. Заметимъ кстати, какъ выражается о сихъ последнихъ бл. Августинъ: "они познали поставленное въ ономъ безтвлесномъ свътъ и созерцають въ немъ пребывающее"-т. е. не на время только заниси духовно восхищены были въ оный безтелесный міръ, но познали, усвоили поставленное въ ономъ безтелесномъ свете, такъ что созерцаютъ присно въ немъ пребывающее. Послъ сего ужъ никоимъ образомъ нельзя усумниться въ томъ, что блаженному Августину быль чуждъ механическій взглядь на богодухновенность Св. Писанія. Священные писатели-по бл. Августину - это мужи силы и духа, воспитанные чрезвычайною божественною благодатью къ воспріятію и уразуменію таинъ домостроительства, сокрытыхъ отъ мысленнаго взора естественнаго человъка. Съ такимъ только взглядомъ на характеръ вдохновенія можетъ вполнт гармонировать и излагаемое пониманіе блаженнымъ Августиномъ авторитета Священныхъ Писаній. Этотъ авторитетъ безпредвленъ и абсолютно необходимъ, но-конечно-только для религіозной вфры, для религіознаго сознанія. "Въ томъ, что ясно изложено въ Писаніи"-говорить бл. Августинь, содержится все, что питаетъ въру и добронравіе, надежду и любовь (De doctr. chr. lib. II, с. 9)". Что же касается свётскаго знанія, то вопросъ объ авторитеть Писанія для сего последняго есть вопрось лишній, неумъстный, --есть просто недоразумъніе касательно цъли Писанія. Вотъ подходящая въ данномъ случат страничка изъ "Разговоровъ" бл. Августяна "съ Феликсомъ Манихеемъ":

Феликсъ. "Я возражаю противъ словъ твоей святости, что будто въ апостолъ Павлъ открылся Духъ Святый—Параклитъ". Августинъ. "Не только въ Павлъ".

Феликса. "Я это имъю въ виду: въ Павлъ, равно и во всъхъ апостолахъ. Относительно Павла возражаю слъдующее. Павелъ въ одномъ посланіи (1 Кор. 13, 9) говоритъ: "мы отчасти знаемъ и отчасти пророчествуемъ; когда же придетъ совершенное, тогда то, что сказано отчасти, упразднится". Когда мы внимали этому изреченію Павла, пришолъ Манихей (Манесъ) съ проповъдью и мы приняли того, о комъ Христосъ сказалъ: "Я посылаю вамъ Духа Святаго", а Павелъ возвъстилъ, что Онъ самъ придетъ; и послъ того въдь никто не приходилъ, поэтому мы приняли Манихея. Итакъ, какъ Манихей, пришедши, на-

учить насъ въ своей проповъди о началъ, срединъ и концъ: научить насъ объ устройствъ міра, откуда и какъ все произошло, и кто устроилъ, научилъ насъ, отчего бываетъ день и ночь, научилъ о движеніи солнца и луны; и такъ какъ этого им не услышали отъ Павла, равно не нашли сего въ писаніять прочихъ апостоловъ, то и въримъ, что Манихей есть санъ Параклитъ. Итакъ, я говорю тоже самое, что и раньше сказалъ: если услышу въ другомъ писаніи, въ которомъ говоритъ Параклитъ, т. е. Духъ Святой, то, о чемъ только захочу спросить, и ты научишь меня, то я повърю и отрекусь (отъ манихейства)".

Апустина. "Итакъ, ты говоришь, что не повъришь, чтобы в Павль апостоль быль Духъ Святый -- утышитель, въ виду смы Павиа: "мы знаемъ отчасти и отчасти пророчествуемъ"; но откуда ты заключиль, что апостоль въ этихъ словахъ предсказаль, будто другой придеть послѣ него и возвѣстить все, чего самъ онъ-Павелъ не могь возвъстить, такъ какъ говорить отчасти? И, далье, ты въришь, что этотъ другой есть Манихей. Итакъ, во-первыхъ, я тебъ скажу и объъясню касательно самато изръченія апостола, что здёсь апостоль говорить о другомъ. Затемъ, такъ какъ ты сказалъ, что Манихей научил васъ о началь, срединь и конць, какъ и откуда провзошель мірь, о движенім солнца и луны и о прочемь, что ти упоминалъ: то, ведь, не говорится въ Евангеліи, чтобы Господь сказаль такъ: "Я посылаю вамъ Параклита, который научить вась о движеніи солица и луны". Ибо Онъ желаль приготовить христіанъ, а не математиковъ. Достаточно, чтобы лоди, для своей человъческой пользы, знали о сихъ вещахъ столько, сколько изучають въ школь". (De actis cum Felice Manichaeo, lib. I, c.c. d. et 10).

Конечно, это не значить, чтобы знаніе религіозное, почерпаемое при посредств'є візры изъ Св. Писанія, не иміло никакого отношенія къ світскому знанію. Библейская исторія, напр., способна пролить світь разумінія на всю исторію чемовічества, но только при посредстві религіозной візры, при візрі въ божественный авторитеть Писанія въ области исторіи ботооткровенной религіи. Только эта візра можеть служить візрнить руководителемь въ ділів отысканія жизненной истины.

"Мы"-говорить бл. Августинь, -, опираясь въ исторіи нашей религіи на божественный авторитеть Писанія, все, что только ему противоръчить, не сомнъваясь считаемъ ръшительно ложнымъ, какъ бы тамъ ни разсказывалось обо всемъ прочемъ въ свътскихъ сочиненіяхъ. Истиню-ли остальное, или ложно, оно не придаетъ намъ ничего для жизни правильной и блаженной (De civ. Dei lib. XVIII, c. XL)". T. e., no micam da. Abrycтина, въ свётскихъ сочиненіяхъ можетъ быть разработано превосходно знаніе не религіозное, не им'вющее отношенія къ въръ и жизни по въръ, но для въры не существуетъ вопроса о совершенствъ свътскаго знанія по сравненію съ Библіей, ибо Писаніе для веры есть не только жизненная истина, но и единственный критерій всякой истины, всякаго познанія. Словомъ, Писаніе имъетъ исключительный, божественный авторитеть для въры, такъ что только на Писаніи можеть быть основано прочное религіозное знаніе. В вра въ священныхъ писателяхь видить не только въщателей божественныхь глаголовь, но вмъстъ и совершеннъйшій образецъ религіозной мудрости. "Градъ Божій", говоритъ бл. Августинъ, "тв Израильтяне, которымъ ввърено было слово Божіе, признавали и принимали истинныхъ авторовъ Священныхъ Писаній. Они были для нихъ и философами, т. е. любителями мудрости, и мудрецами, и богословами, и пророками, и учителями добродетели и благочестія. Кто мыслиль и жиль согласно съ ними, тоть мыслиль и жилъ не по человъку, а по Богу, Который говорилъ чрезъ нихъ (De civ. Dei lib. XVIII, с. 41)".

Послѣ сдѣланныхъ разъясненій въ области понятій бл. Августина о вдохновеніи и авторитетѣ священныхъ писателей, легко понять и характеръ возэрѣній бл. Августина на непогрѣшимость Писанія. Нужно замѣтить, что мысль о непогрѣшимости Писанія проводится съ особою настойчивостью въ сочиненіяхъ бл. Августина. Въ самыхъ различныхъ по содержанію и направленію сочиненіяхъ его можно встрѣтить такую или иную форму выраженія этой мысли. Мало того, цѣнныя сочиненія, какъ: "De consensu Evangelistarum", "Adversus Faustum Manichaeum" и "De Genesi ad litteram",—посвящены развитію и обоснованію мысли о непогрѣшимости Св. Писанія. Чтобы войти въ духъ пониманія бл. Августиномъ непогрѣши-

мости Писанія, необходимо подробніве остановиться на сочиненів "De consensu Evangelistarum", которое безспорно важне другихъ сочиненій въ данномъ случав.

Предметомъ указаннаго сочинения служитъ примирение разногласій или выражаясь языкомъ бл. Августина-разнорфчій евангелистовъ, какія открываются при сопоставленіи евангелій. Бикайшею цёлью автора является указаніе всевозможныхъ способовъ примиренія этихъ разнорічій. Неріздко авторъ нагодить возможнымъ примънить къ одному и тому же разноръчю насколько способовъ примиренія, какъ бы предлагая благочестивому читателю Евангелія свободный выборъ между ниин. "Только не подумай признать", -- говорить бл. Августинъ---,что кто-либо изъ четырехъ (евангелистовъ) солгалъ или, въ столь великой, священной высотъ авторитета, погръшиль (lib. III, с. 13)". "Извъствуется (docet) же",—говорить онъ въ друюмъ мъсть — "что евангелисты чужды всякой неправды, не только той, какая допускается по преднамфренному обману, но н той, какая бываетъ отъ забывчивости (lib II. с. 12)". Но обратимся къ самымъ способамъ примиренія. Самый простой изь нихъ состоить въ усмотрении общности имсли или намеревія у разныхъ евангелистовъ при различіи въ слововыраженів: но, ведь, это ум'єстно только при маловажных разнор'єчіяхъ. Между тімъ бл. Августинъ и самъ прямо признаетъ трупныя разнорьчія между евангелистами. Такъ, онъ останавливается на различіи въ порядкъ передачи у разныхъ евангелистовъ однихъ и тъхъ-же событій, напр.: у Матеея и Луки въ разномъ порядкъ передаются отдъльныя искупенія Господа отъ діавола, а у Матоея и Марка одно и тоже посъщеніе назаретской синагоги отнесено къ разнымъ періодамъ дъятельности Іисуса Христа-если судить по порядку изложенія. Въ таких случаях бл. Августинъ обыкновенно говоритъ о томъ, что разсказомъ священныхъ писателей руководила одна только воля Божія. "Вполні в віроятно", — говорить онъ — что каждый взъ евангелистовъ съ върою сознавалъ, что ему должно разсказывать въ томъ порядкъ, въ какомъ угодно было Богу приводить ему на память разсказываемое имъ, по крайней мѣрѣ, вь области тъхъ вещей, порядокъ которыхъ-такой или инойне умаляетъ авторитета и истинности Евангелія [De consensu

Еч. ІІ, с. 21 (§ 52)]". Съ другой стороны бл. Августинъ замъчаеть, что для дёла не важно, въ какомъ порядкв излагають евангелисты—хотя-бы—исторію искушенія Господа. "Ясно", -говорить онь-, что все это было (De consensu Ev. lib. II, с. 16)". Зпесь намъ остается только поставить вопросъ: откуда же ясно. что все это было?-Очевидно-изъ авторитета всего Св. Писанія для религіознаго сознанія христіанина, для его религіозной въры. Отсюда слъдуеть, что и безусловная непогръшимость Писанія существуєть только для віры. Но для віры-именноэта непогръшимость также необходима, какъ и авторитетъ Писанія, - тімь болье, что и самый авторитеть Писанія можеть твердо стоять только при въръ въ непогръшимость послъдняго. "Titubabit fides, si divinarum scripturarum vacillet auctoritas (De doctr. chr. lib. I, с. 37)" - говорить бл. Августинь, т. е. поколеблется въра, если авторитетъ божественныхъ писаній поколеблется. А этотъ авторитетъ поколеблется, если будетъ признано, что Писаніе не чуждо ошибокъ. "Если бы о божественныхъ книгахъ"-говоритъ бл. Августинъ-было высказано ясно что-либо такое, чёмъ обнаруживались бы въ нихъ ошибки, то за это хватились бы усердно противники истины и нодвергли бы страшной опасности уязвленныхъ діаволомъ (искушенныхъ сомниніемъ), говоря, что такой-то авторъ священной книги сказаль неправду (De sancta virginitate, с. 17)". "Разъ только", — говорить бл. Августинь въ другомъ месте, — "при столь великой высотъ авторитета, въ Писаніи будеть признана нъкая ложь, то отъ него не останется ни одной частицы, которая бы не была понята-по свободному взгляду каждагоили какъ опасная для нравовъ, или невъроятная по цъли, или какъ намерение и дело лживаго автора (Epist 28, n. 3 ad Hieronim)". Итакъ, бл. Августинъ отстаиваетъ ту, абсолютную для въры непогръшимость Писанія, въ силу которой послъднее должно быть неприкосновеннымъ во всемъ своемъ составъ. Такого понятія о непогръшимости Писанія — очевидно — не было у Лютера, когда онъ въ Писаніи находиль слабыя части.

Въ такомъ видъ представляется намъ ученіе бл. Августина о богодухновенности Св. Писанія.

H. X-a.



# ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

### Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Продолжение \*).

#### IV.

0 власти епископовъ Рима въ теченіи четвертаго и пятаго вѣковъ.

Исторические факты присоединяются къ учительнымъ свидътельствамъ въ дълъ выяснения того, что папство не пользоваюсь вселенскою властию въ течении первыхъ трехъ въковъ существования церкви; они же доказываютъ, что римские еписвопы, въ церковныхъ дълахъ, обладали лишь влиниемъ, необмодимо вытекавщимъ изъ важности и достоинства ихъ престола, признаваемаго всъми единственно апостольскимъ на Западъ.

Кром'я того, римская церковь была матерью многихъ другихъ церквей, въ отношени къ которымъ она сохраняла известную власть, какъ это показываетъ намъ шестое правило перваго вселенскаго собора, созваннаго въ Нике'я въ 325 г.

Много толковати объ этомъ знаменитомъ правилѣ, въ котороть римскіе богословы усиливались находить свидѣтельство въ пользу своихъ мнѣній. Они сличали манускрипты съ цѣлію отыскать, не найдутъ ли среди нихъ такихъ, которые благопрівтствовали бы ихъ намѣреніямъ. И въ самомъ дѣлѣ, они встрѣтилсь съ нѣкоторыми рукописями, удивительнымъ образомъ сослужившими имъ службу, посредствомъ тѣхъ прибавокъ въ нихъ, которыя не оставляли желать ничего лучшаго, если бы только эти прибавки были подлинными. Такова слѣдующая

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> См. "Вѣра и Разумъ", за 1893 г., № 21.

прибавка: "Итакъ когда святъйшій соборъ утбердиль первенство апостольского престола, что было достоинствомъ (теritum) саятаго Петра, который быль княземъ (princeps) всего епископата (буквално — епископскою короною), и что было преимуществомъ (dignitas) города Рима и пр." 1). Вотъ несомнѣнно прекрасная предварительная рѣчь къ шестому никейскому правилу; но къ сожалънію обманщикъ выдаетъ себя, даже своимъ слогомъ, который могъ появиться только въ эпоху, когда была написана рукопись, то есть, въ средніе въка. Въ одномъ римскомъ манускриптв въ началв шестаго правила находятся слёдующія слова: "Римская церковь всегда имёла первенство". Эти слова, съ которыми можно соглашаться, скопированы съ дъяній Халкидонскаго собора и не принадлежатъ собору Никейскому, равно какъ и следующая другая фраза, вставленная въ другой манускриптъ: "что римская церковъ всегда обладала первенствомъ". Всъ эти прибавки не были еще извъстны въ восьмомъ въкъ; потому что писатель Ложных декреталій, который жиль въ тв времена и который не опустиль бы случая воспользоваться этимъ, приводитъ правила первыхъ соборовъ согласно съ сборникомъ Деонисія младшаго. А этотъ ученый, составившій свой сборникъ правиль въ самомъ Римь, умеръ въ первой половинъ шестаго въка. Но въ его сборникъ нельзя находить никакихъ вышепри веденныхъ прибавокъ и онъ приводитъ шестое правило Никейскаго собора въ следующихъ выраженияхъ:

"Да хранятся древніе обычаи, принятые въ Египть, и въ Ливіи, и въ Пентополь, дабы епископъ Александріи имълъ власть во всъхъ этихъ странахъ; такъ какъ и Римскому епископу это обычно. Подобно и въ Антіохіи, и въ иныхъ областяхъ да сохраняются преимущества церквей. Вообще же да будетъ извъстно слъдующее: если кто безъ соизволенія Митрополита поставленъ будетъ епископомъ: о таковомъ великій соборъ опредъляетъ, чтобы онъ не былъ епископомъ и пр."



<sup>1)</sup> Мы приводимъ эти слова, какъ примъръ подобнаго рода прибавокъ: Cum igitur sedis apoctolicae primatum, sancti Petri meritum qui princeps est episcopaliscoronae, et Romanae dignitas civitatis, sacrae etiam synodi firmavit auctoritas. Достаточно прочесть двъ страницы церковныхъ документовъ четвертаго въка, чтобы съ перваго взгляда открыть здъсь обманъ и быть убъжденнымъ, что этотъ наборъ словъ, неправильный и честолюбивый, появился уже въ позднъйшую эпоху.

Цѣлію этого правила было защищеніе власти епископа Александрійскаго въ отношеніи къ приверженцамъ Мелетія, епископа Ликопольскаго, который не хотѣлъ признавать этой власти при епископскихъ посвященіяхъ.

Такимъ образомъ шестое правило имъетъ своею цълію только утвердить древніе обычаи относительно этихъ посвященій и вообще утвердить преимущества, сохранявшіяся древнимъ обычаемъ. Слъдовательно, только въ силу древняю обычая и Римъ пользовался извъстными преимуществами, которыхъ у него не оспаривали. Изъ этого факта соборъ выступаетъ для утвержденія аналогичныхъ преимуществъ Александріи, Антіохіи и другихъ церквей.

Какія же это были церкви, въ отношеніи къ которымъ римская церковь имъла право наблюденія (surveillance)? Руфинъ называеть ихъ пригородными. Этогь писатель, составившій свою Церковную Исторію въ четвертомъ вікі, рожденный въ Аквилев и жившій въ Римв, долженъ быль знать объемъ юрисдикціи римской церкви его времени. Что же онъ разумветь подъ именемъ пригородных и церквей? Извъстно, что со временъ царствованія Константина, церковь была разділена на діоцезіи н провинцін, подобно тому, какъ была разделена и самая имнерія 1). Соотв'ятственно съ этимъ неопровержимымъ фактомъ известны были и пригородныя церкви; он'в находились въ м'естностяхъ, носившихъ въ четвертомъ въкъ эти же названія; сльдовательно это были тв мъстности, которыя зависъли отъ  $\partial i$ оцезіи или префектуры римской, то есть, это были семь провинцій; называвшихся: "Сицилія, Корсика, Сардинія, Кампанія, Тускія, Пригородная Пицена, Апулія съ Калабріею, Брутія, Самнія, Валерія". Сіверная Италія составляла вторую діоцезію, коей префектурою быль Милань, и она не была въ зависимости отъ Рима. Римская діоцезія называлась не Италією, а римскою территорією. Вотъ почему св. Аванасій называеть Миланъ митрополією Италіи, а Римъ митрополією римской территоріи 2). Итакъ въ четвертомъ въкъ юрисдикція

<sup>1)</sup> Въ тъ времена *діонезією* называлось соединеніе многихъ провинцій, а провинцією — часть діоцезів. Но эти названія перемънили свое значеніе; въ настоящее время церковная провинція состоить уже изъ многихъ діоцезій.

<sup>2)</sup> Св. Анан. Письмо ка пустынникама.

римскихъ епископовъ простиралась только на южную Италію и на острова—Сицилію, Корсику и Сардинію.

Когда отцы церкви говорять о римскомъ престоль, какъ первомъ на Западъ: то говорять не о вселенской его юрисдикціи, а о важности его, какъ единственнаго апостольскаго престола въ этихъ странахъ.

Провинціи, подчиненныя Никейскимъ соборомъ епископу Александрійскому, составляли Египетскую діоцезію, подобно тому, какъ провинціи, подчиненныя юрисдикціи епископа Римскаго, составляли діоцезію Римскую. Соборъ установиль предълы той и другой діоцезіи, вполнъ подтверждаемые комментаріями Руфина. Шестое и седьмое правило Никейскаго собора можеть быть признаваемо законныме началомъ патріархатовь; титулъ еще не былъ введенъ въ употребленіе, но сущность была уже установлена. Согласно съ началомъ, принятымъ на первомъ вселенскомъ соборъ, число патріарховъ не было ограничено четырьмя; изъ соборныхъ извёстій легко понять даже, что кромъ четырехъ великихъ апостольскихъ церквей Рима, Александріи, Антіохіи и Іерусалима, существовали и другія церкви, пользовавшіяся аналогичными привиллегіями. Епископы этихъ церквей не получили титула патріарховъ, но они пользовались другими титулами, которые возвышали ихъ надъпростыми митрополитами, каковы титулы экзарха и примаса.

Несмотря на увертки римских богослововъ, они не могутъ уклониться отъ слъдующихъ двухъ выводовъ изъ шестаго правила Никейскаго собора: 1) соборъ провозгласилъ, что власть Римскаго епископа простирается только на опредъленную мистиость, какъ власть Александрійскаго епископа тоже простиралась на свою мъстность; 2) эта власть утверждалась только на обычать.

Отсюда следуеть, что эта власть, въ глазахъ собора, не была вселенскою; она не вытекала изъ божественного права. Ультрамонтанская же теорія, будучи всецело основана на характере вселенской и божественной папской власти, діаметрально противоположна шестому правилу Никейскаго вселенскаго собора.

Надобно однакоже согласиться, что этотъ соборъ, подтверждая римскій обычай для укрыпленія обычая Александрійскаго, признаетъ законность установленнаго обычая, и воздаетъ честь достоинству римскаго престола; но надобно прибавить также, что эти преимущества, которыя онъ признаеть за нимъ, совершенно не похожи на тѣ, на которыя Римъ заявилъ притязанія въ послъдствіи.

Всеобщій Константинопольскій соборь (381), второй вселенскій, прекрасно объясниль правило Никейскаго собора своимъ третьимъ правиломъ, выражаясь следующимъ образомъ: "дабы Константинопольскій епископъ обладалъ первенствомъ чести (priores honoris partes) после епископа римскаго, потому что Константинополь есть новый Римъ<sup>4</sup>.

Итакъ Римскому епископу усвояли первенство чести, поенку онъ былъ епископомъ столицы имперія; но когда Византія стала второю столицею подъ именемъ Константинополя, то епископъ этого города долженъ былъ пріобръсть второе мъсто, на основаніи начала, руководившаго соборомъ Никейскимъ во енъшнемъ устройствъ церкви, и принятаго церковью сообразно съ раздълленіемъ имнеріи.

Вселенскій Халкидонскій соборъ (481), созванный столітіємъ позже Константинопольскаго собора, бросаеть новый світь на эготь пункть; онъ слідующимъ образомъ выражается въ своемъ дваддать восьмомъ правилі:

"Во всемъ последуя определеніямъ святыхъ отцевъ и признавая нынё читанное правило (третье правило втораго собора) ста пятидесяти боголюбезнейшихъ епископовъ, бывшихъ на соборе, и мы определяемъ и поставляемъ о преимуществахъ святейшія Церкви тогоже Константинополя, новаго Рима. Ибо престолу древняго Рима отцы прилично дали преимущества: поелику то былъ царствующій (столичный) городъ. Следуя тому же побужденію и сто пятьдесятъ боголюбезнейшихъ епископовъ, предоставили равныя преимущества святейшему престолу новаго Рима, праведно разсудивъ, дабы городъ, получившій честь быть городомъ царя и синклита, и имеющій равныя преимущества съ древнимъ царственнымъ Римомъ, и въ церковныхъ делахъ возвеличенъ былъ, и будетъ второй по немъ". Въ следствіе этого определенія, соборъ подчинилъ юрисдивціи Константинопольскаго епископа діоцезіи Понта, Азіи 1) и Фракіи.



<sup>1)</sup> Подъ этимъ именемъ разумван Малую-Азію, коей древнею митрополією быль Ефесъ.

Часть Азів, подчиненная юрисдивцін епискона) Антіохійскаго, называлась Bocronoms.

Легаты папы Льва 1-го на соборѣ Халкидонскомъ возставали противъ этого правила; они не соглашались принять его. Однако отцы собора адресовали къ Льву почтительное письмо, въ которомъ, упомянувши о сопротивлении легатовъ, говорили: "Итакъ мы просимъ васъ, уважете наше рѣшеніе вашими собственными опредѣленіями".

Римскіе богословы хотять видіть вь этомъ поступкі доказательство того, что Халкидонскіе отцы признавали за Римскимъ епископомъ власть высшую соборныхъ опредъленій, которыя не имъли силы, если не были утверждены папою. Болъе справедливо видёть въ этомъ поступкъ только высокую въжливость, внушенную любовію къ миру и согласію. Соборъ долженъ былъ желать, чтобы Западъ быль единомыслень съ Востокомъ. Римскій епископъ, будучи представителемъ Запада на соборъ, былъ единственнымъ епископомъ, занимавшимъ на Западъ апостольскій престоль; съ другой стороны, такъ какъ его престоль обладаль первенством чести въ Церкви вселенской: то очевидно его должны были просить присоединиться къ рътенію собора. Его просять не утвердить, а только почтить собственными декретами принятое ръшеніе. Если бы при этомъ необходимо было утверждение Римского епископа: то Халкидонское постановленіе содержало ли бы рюшеніе, или опреділеніе, провозглашенное прежде этого утвержденія?

Св. Левъ не понялъ посланія Халкидонскаго собора, какъ понимають его наши римскіе богословы. Онъ отказался не утвердить его своимъ авторитетомъ, а только согласиться съ нимъ: "Никогда, говорить онъ, это опредъленіе не можеть пріобръсть нашего согласія" 1). Почему же онъ отказываеть ему въ своемъ согласіи? Потому что Халкидонское опредъленіе отнимаеть у Александрійскаго епископа второе мъсто, а у Антіохійскаго третье мъсто, и такимъ образомъ противоръчить шестому правилу Никейскаго собора; и еще потому, что это же опредъленіе наносить ущербъ правамъ многихъ примасовъ и митрополитовъ 2).

Въ другомъ письмѣ, адресованномъ къ императору Маркіану в),



<sup>1)</sup> Св. Льва, epist. LIII, vet. edit; LXXXIV edit. Quesn.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> CB. Abba, epist. LIV, vet. edit.; LXXVIII edit. Quesn.

св. Левъ разсуждаетъ подобнимъ же образомъ: "Константинопольскій епископъ, не смотря на славу своей церкви, не можетъ превратить ее въ апостольскую; онъ не имъетъ права увеличивать ее въ ущербъ другихъ церквей, коихъ преимущества, установленныя правилами святыхъ отщевъ и утвержденния опредъленіями досточтимаго собора Никейскаго, не могутъ быть ни поколеблены перетолкованіями, ни нарушены нишкимъ нововведеніемъ".

Римская церковь забыла этотъ принципъ одного изъ величайшихъ своихъ епископовъ.

Въ своемъ письмѣ къ императрицѣ Пульхеріи і), св. Левъ заявляетъ, "что онъ отвергъ (cassé) Халкидонское опредѣленіе властію блаженнаго апостола Петра". Слова эти съ перваго разу, по видимому, побуждаютъ думать, будто онъ приписывалъ себѣ верховную власть въ церкви, во имя св. Петра: но вникая съ большимъ вниманіемъ и безъ предвзятой идеи въ его письмо и въ другія его сочиненія, невольно приходишь къ убѣжденію, что св. Левъ говоритъ въ данномъ случаѣ лишь какъ епископъ апостольскаго престола; что только во имя этого, то есть, во имя апостоловъ, основавшихъ его Церковь, а также церкви западныхъ странъ, представляемыхъ имъ,—онъ приписиваетъ себѣ право возставать противъ опредѣленія, по которому Восточная Церковь приняла важное рѣшеніе одна, и при томъ въ дѣлѣ, имѣвшемъ интересъ для всей вселенской церкви.

Доказательствомъ того, что именно такъ смотрель св. Левъ на вещи, служитъ то обстоятельство, что онъ не приписываетъ себе никакой личной власти, истекшей къ нему чрезъ святало Петра, изъ божественнаго источника: напротивъ, онъ выставляетъ себя защитникомъ каноновъ, смотритъ на права и взаимния обязанности церквей, какъ на установленныя отцами и утвержденныя соборомъ Никейскимъ. Онъ не заявляетъ притязаній на то, будто его церковь обладаетъ исключительными правами, истекающими изъ иного источника; онъ указываетъ только на право церковное, по которому онъ есть первый епископъ; и кромъ того, онъ занимаетъ апостольскій престоль на Западъ. Во имя этихъ двухъ преимуществъ своихъ, онъ при-



<sup>1)</sup> Cs. Aest, epist. LV, vet. edit.; LXX1X edit. Quesn.

знаетъ себя обязаннымъ вмёщаться въ это дёло и воспрепятствовать тому, чтобы честолюбіе частной церкви не причиняло ущерба ни правамъ, канонически усвоеннымъ другимъ епископамъ, очень слабымъ въ дёлё сопротивленія, ни миру вселенской Церкви. Внимательно вчитываясь во все то, что писаль св. Левь противь правила Халкидонскаго собора, нельзя сомнъваться, чтобы не таково было его мнъніе. Въ своемъ письм' къ отцамъ Халкидонскаго собора онъ представляетъ себя только "стражемъ канолической въры и постановленій отцевъ, а не вождемъ и владыкою Церкви, по божественному праву 1). Онъ привнаетъ правило Халкидонскаго собора вынужденнымъ у членовъ этого собранія посредствомъ вліянія Константинопольскаго епископа, и онъ писалъ епискому Антіохійскому <sup>2</sup>). что и тотъ долженъ признавать правило не существующимъ; ибо оно противоръчитъ опредъленіямъ собора Никейскаго. "Миръ вселенной, присовокупляеть онъ, можеть существовать только подъ условіемъ уваженія къ канонамъ".

Новъйшіе папы уже не пишутъ подобнымъ образомъ и поставляютъ свою личную власть на мъсто каноновъ.

Анатолій Константинопольскій писалъ св. Льву, что онъ ошибочно приписываетъ его вліянію двадцать восьмое правило Халкидонскаго собора; что отцы собора пользовались всею своею свободою, и что лично онъ не даетъ никакого значенія преимуществамъ, которыя ему усвоили. Однакоже эти преимущества продолжались вопреки сопротивленію Римскаго епископа и даже были признаны на Западъ. Приведемъ одно доказательство изъ тысячи другихъ; таково письмо знаменитаго Гальскаго епископа, св. Авита, митрополита Вьенскаго, къ Іоанну, епископу Константинопольскому 3). Во всякомъ случать на споры между епископами Рима и Константинополя по поводу Халкидонскаго правила можно указать, какъ на начало разногласій, приведшихъ повже къ полному разрыву. Въ принципть св. Левъ имълъ основаніе защищать Никейскіе каноны; но онъ не могъ отвергать того, чтобы вселенскій соборъ не имълъ тъхъ



<sup>1)</sup> Св. Льва, epist. LXI, vet. edit.; LXXX edit. Quesn.

<sup>2)</sup> CB. Abba, epist. LXII, vet. edit.; LCII edit. Quesn.

<sup>3)</sup> См. Творенія св. Авита въ oeuvres diverses du P. Sirmond.

же правъ, какими обладалъ другой, предшествовавшій ему, въ особенности, когда оставался върнымъ духу, которымъ онъ руководился. Никейскій соборъ освящая обычай, побуждавшій смотреть на Римскаго епископа, какъ на первенствующиго чесвію въ Церкви, менте имтать въ виду апостольское начало его престола, чёмъ его блескъ, возникавшій изъ важности города Рима, потому что многія другія Церкви равнымъ образомъ нивли апостольское начало, а Церковь Антіохійская, какъ основанная святымъ Петромъ, обладала даже первенствомъ предъ Римонъ. Почему же епископскій престоль Константинополя, когда Костантинополь сталъ второю столицею имперіи, не могъ завять второго міста, коль скоро Римскій епископъ занималь первое мъсто только по причинъ первенства столицы? Понятно, что соборъ Халкидонскій не быль не вірнымъ духу, одушевывшему соборъ Никейскій; и хотя онъ измёниль нёчто по буков въ своихъ распредъленіяхъ: но сдёлалъ это повинуясь тыть-же мотивамъ, коими руководилось и первое вселенское собраніе. Кром'я того, онь основывался на втором'я вселенскомъ соборь, который, не усвояя Константинопольскому епископу ниакой патріаршей юрисдикцін, тімъ не меніе почтиль его титуломъ втораго спископа вселенской церкви, и при этомъ ни Римскій епископъ, ни другой какой-либо епископъ Запада не возставали противъ этого.

Двадцать восьмое правило Халкидонскаго собора было только следствіемъ третьяго правила собора Константинопольскаго; настояла темъ более крайняя нужда даровать патріарху юрисдикцію надъ діоцевіями Авіи, Понта и Оракіи, что епископскія избранія и посвященія подавали поводъ въ этихъ діоцезіяхъ къ непрестаннымъ спорамъ между примасами и митрополитами. Когда Никейскій соборь освятиль права, основанныя на обычать тогда каждый примасъ, каждый митрополить сталь усвоять себъ эти права.

Подобнымъ же образомъ и Антіохійскій епископъ хотіль распространить свою юрисдикцію на островъ Кипръ; но съ незапамятныхъ временъ эта церковь управлялась сама собою, свовин епископами, находившимися въ единеніи съ митрополитомъ. Діло было перенесено на вселенскій Ефесскій соборъ, которий высказался въ польву независимости Кипрской Церкви;

онъ мотивировалъ это тёмъ, что "надобно опасаться, чтобы изъ за священства не потерять свободу, которую даровалъ намъ цёною Своей крови Господь нашъ Іисусъ Христосъ, освободитель въхъ людей" 1). Вотъ почему Кипрскіе митрополиты именуются, какъ прежде, αύτοχεφαλοι (независимыми), и не признаютъ юрисдикціи никакого высшаго епископа. Епископъ Іерусалимскій равнымъ образомъ былъ автокефалнымъ или не имълъ начальника, согласно съ седьмымъ правиломъ Никейскаго собора, и онъ сохранилъ древнюю честь свою престола.

Итакъ святой Левъ имълъ основание высказаться въ пользу уважения къ канонамъ; но онъ ошибался, поставляя дисциплинарные каноны на одной линіи съ догматическими опредълениями. Въ самомъ дълъ, первые могутъ быть видоизмъняемы, когда важныя обстоятельства потребуютъ этого, даже иногда они должны быть измъняемы по букеть, коль скоро хотятъ сохранить ихъ духъ; между тъмъ, какъ опредъления въры никогда не должны быть видоизмъняемы, какъ въ отношении къ буквъ, такъ еще менъе въ отношении къ духу.

Каноны первыхъ вселенскихъ соборовъ неоспоримо проливаютъ сильный свётъ на преимущества епископа Рима; они восполняются одни другими; двадцать восьмое Халкидонское правило, хотя и вызвало возраженіен а Западё въ лицё Римскаго епископа, по причинё лишенія его характера вселенскаго епископа, какъ утверждаютъ это римскіе богословы, но оно не противорёчитъ ученію, нами защищаемому; ибо надобно замётитъ, что св. Левъ опровергаетъ его, не какъ противоположное божественной и вселенской власти Римскаго престола, для котораго опъ требуетъ только церковного первенства; но единственно потому, что канонъ нарушаетъ шестое правило Никейскаго собора, понижая Антіохійскаго епископа на третье епископское мёсто, а епископа Александрійскаго на четвертое.

Итакъ неоспоримо, что въ эту эпоху Римскій епископъ не обладаль въ Церкви вселенскою властію, по праву божественному.

Это еще яснѣе открывается изъ участія, принимаемаго Римскими епископами на соборахъ. Достовѣренъ фактъ, что Римскіе епископы не созывали первыхъ четырехъ вселенскихъ соборовъ; не предсѣдательствовали на нихъ; не утверждали ихъ.

<sup>1)</sup> Св. Льва, epist. XCII; Labbe, Collect. concil.; Cabassut, Not. eccl, p. 209.

Мы докажемъ это въ отношени къ каждому изъ этихъ соборовь въ частности.

Воть что сообщаеть Евсевій 1) о созваніи, предсёдательствованів и утвержденіи перваго вселенскаго Никейскаго собора: "Константинъ рышился открытъ брань съ невидимымъ врагомъ, возмущавшимъ церковъ. Дабы выступитъ противъ него какъ-бы съ божественною армією, она созвала всеобщій собора, приглашая почтительными письмами епископовъ всёхъ странъ прибыть на соборъ, какъ можно скорве. Это не было съ его сторовы прямыма и простыма приказаніема; но императорь проявых въ письмахъ много доброты; онъ предложилъ къ услугамъ однихъ епископовъ публичныя коляски, а другимъ-лошадей (montures). Болве того; было назначено самое удобное мвсто ця собранія; таковъ быль городъ, получившій свое названіе оть побыды 2), Никея въ Вининіи. Когда императорскій прикаж быль получень во всвхъ провинціяхъ, всв собрались съ усердіемъ... Они прибыли въ числъ болье двухъ сотъ пятидесяти человъкъ. А священники, діаконы и клирики, сопутствовавшіе имъ, были почти бевчисленны. Между этими духовными лидами одни отличались мудростію своихъ річей, другіе строгостію своей жизни и перенесепными ими мученіями, другія. украшались скромностію и добрыми нравами. Нівкоторые пользовались великимъ почотомъ по причинъ своей старости; другіе сіми юношескою силою тела и духа. Были некоторые, которые плько числились въ духовномъ званіи. Императоръ приказалъ свабдить ихъ въ изобиліи всёмь, въ чемь только они нуждались.

"Въ назначенный день засъданія, всё члены собора поспъшии собраться. Всё тё, которые были призваны, введены были въ самую общирную залу дворца, гдё были расположены сёдаища съ двухъ сторонъ, и каждый занялъ свое мёсто. Когда общество усёлось съ приличною скромностію, то прежде всего всё хранили молчаніе, ожидая появленія императора. Вскорё за тёмъ вопполь одинъ изъ родственниковъ императора, за нимъ другой, а потомъ и третій; всё они не были окружены солдатами



<sup>1)</sup> Ессени, Жизиъ Константина, вн. III, гл. V и след.

<sup>2)</sup> Ninn.

цли гвардією, какъ это было въ обычав, но нрибыли только въ сообществв некоторыхъ друзей, исповедовавшихъ веру во Христа.

"По сигналу, возвъщавшему о появлении императора, всъ встали. Тогда императоръ прибылъ въ средину собранія; онъ казался ангеломъ Божіимъ... Когда онъ приблизился къ мъсту, гдъ поставлено было первое съдалище, онъ возсълъ на первомъ по срединъ съдалищъ, но только послъ того, какъ епископы подали ему знакъ състь. Послъ императора всъ съли. Тогда тото епискотъ, который занималь первое съдалище съ правой стороны, обратился къ императору съ краткимъ привътствіемъ".

Этотъ разсказъ доказываетъ, что именно императоръ созвалъ соборъ и издалъ для этого формальныя приказы; что именно онъ занималъ въ собрании мъсто предсъдателя.

Безъ сомнёнія, онъ не им'єль церковнаго права созывать соборь; но если прямое участіе императоровь при созваніи соборовь первыхъ в'єковь не доказываеть, что они обладали церковыми правами: то по крайней м'єрть оно доказываеть, что Церковь не обладала тогда иентральною властію, которая могла бы созывать всёхъ епископовъ. Иначе императоры христіанскіе обращались бы къ этой власти, и все предпринятое ими, безъучастія этой власти, было бы признаваемо не им'єющимъ значенія и незаконнымъ. Но этого не было.

Епископъ, возседавшій на самомъ высшемъ месте на Никейскомъ соборъ, занималь только первое мъсто ст правой стороны. Константинъ помъстился въ срединь, въ глубинъ залы и на отдельномъ седалище. Какой же это епископъ занималъ первое мъсто? Евсевій не называеть его, что подветь мысль, что это быль самь онь. Историкь Сократь въ самомь деле утверждаетъ, что это быль Евсевій, епископъ Кесаріи въ Палестинъ. Кесарійская каоедра была самою важною на Востокъ и первою въ Палестинъ со времени разрушенія Іерусалима. Въ началь своей "Жизни Константина", Евсевій выражается слыдующимъ образомъ: "Я самъ недавно обратился съ похвальною рвчью къ победоносному государю, заседавшему въ собраніи служителей Божінхъ". Если эти слова и не могутъ служить убъдительнымъ доказательствомъ, предсъдательствованія Евсевія, то по крайней мірь они сообщають большую віроятность подобному утвержденію Сократа.

Но пусть это будеть Евсевій Кесарійскій, или Евсевій Антіохійскій, какъ утверждаеть Өеодорить 1), или Александръ Антіохійскій, какъ заявляеть Никита по Өеодору Мопсуэтскому 2), -все это не важно. Достоверно только, что послы Римскаго епископа не председательствовали. Воть факть, признаваемый всьми историками, достойными вероятія. Чтобы отвергнуть его, надобно принять поздивите известие Геласія Кизическаго и уже отъ него узнать, будто епископъ Римскій предсёдательствоваль на соборь Никейскомь вълиць своего делегата, Осіи Кордовскаго. Но прежде всего, Осія не быль делегатомъ Римскаго епископа; онъ не усвояеть себъ этого титула ни въ актахъ соборныхъ, ни въ другомъ какомъ либо документъ; епископъ Римскій быль представляемь только священниками Витономъ и Викентіемъ, а не Осією. Итакъ, если бы даже Осія предсъдательствоваль на соборъ, то этотъ фактъ ничего не доказываль бы въ пользу мнимой власти Римскаго епископа. Но достовърно, что Осія не имъль этой чести, и что собраніе въ церковномь отношени находилось подъ предсидательствомь епископовъ наиболъе великихъ каоедръ, какъ то Александріи, Антіохів в Кесарів Палестинской, и подъ гражданскимъ предсъдательствомъ самого императора.

Выслушавши хвалу отъ перваго епископа собранія, Константинъ произнесъ ръчь, въ которой сказалъ, что онъ созвало вспохв епископовъ съ цълію позаботиться о миръ и что онъ проситъ ихъ доставить его христіанскому міру. Окончивши рѣчь, онъ предостивиль слово предстдателямь собора 3). Итакъ предсыдателей было много. Предъ этимъ извъстіемъ Евсевія, свидътеля-очевидца, - извъстіемъ, которому ничто не противоръчитъ, можно ли на разумныхъ основаніяхъ утверждать, будто соборъ находился подъ предсъдательствомъ Римскаго епископа въ лицъ Осіи, какъ папскаго делегата? Какой фактъ можетъ оправдывать подобное утверждение, діаметрально противоположное свидътельству столь важному и столь положительному Евсевія? Этотъ ученый историкъ прекрасно очертилъ роль Константина.

<sup>1)</sup> Өеодорить, Дерк. Ист, ки 1, гл. VII.

<sup>2)</sup> Некета, Сокров. прав. въры, ки V, гл. VII.

<sup>3)</sup> Евсевій. Жизнь Константина, кн. III, гл. XIII.

Когда слово было представлено епископамъ, поднялись сильные споры. "Императоръ, продолжаетъ Евсевій, выслушивая всёхъ съ большимъ терпеніемъ, очень хорошо понималь предлагаемые вопросы; онъ высказывалъ свое митніе, д'ёлалъ свои замёчанія и кончилъ тёмъ, что примирялъ спорившихъ съ наибольшею страстностію. Такъ какъ онъ беседовалъ со всёми спокойно и говорилъ на греческомъ языкъ, на которомъ говорилъ превосходно: то всёхъ восхитилъ своею ласковостію и нёкоторыхъ склоналъ къ своему митнію силою своихъ доводовъ; онъ просилъ, онъ убёждалъ; онъ увёщевалъ всёхъ къ миру; онъ хвалилъ тёхъ, которые хорошо говорили; наконецъ онъ достигъ возстановленія согласія между всёми тёми, которые прежде враждовали".

Константинъ созвалъ соборъ и предсидательствовалъ на немъ. Вотъ два факта, которыхъ при искренности нельзя оспаривать. Третій фактъ, не менъе твердый, состоитъ въ томъ, что именно Константинъ обнародовалъ опредъленія. Чтобы установить этотъ фактъ, достаточно перевесть нижеприводимыя строки письма императора, адресованнаго ко всъмъ епископамъ, не присутствовавшимъ въ собраніи, и написаннаго съ тъмъ дабы, какъ говоритъ Евсевій, сообщить имъ достовърныя свъдънія обо всемъ, что происходило въ собраніи" 1). Самъ Евсевій сохранилъ намъ это письмо:

"Константинъ августъ, Церквамъ:

"Уразумъвши изъ счастливаго состоянія, въ которомъ находится государство, сколь велика въ отношеніи ко мнѣ милость всемогущаго Бога, я подумалъ, что на мнѣ лежитъ обязанность позаботиться о воцареніи среди всѣхъ благочестивѣйшихъ народовъ кафолической Церкви единой вѣры, искренней любви, религіи, достойной (uniforme) Бога всемогущаго. Но такъ какъ не возможно было установить дѣла твердыми и стойкими безъ созванія епископовъ или, покрайней мѣрѣ, наибольшаго числа ихъ для предварительнаго разсужденія о томъ, что принадлежитъ къ святѣйшей религіи: то я собраль, сколько было возможно для меня болѣе епископовъ, и въ моемъ присутствіи, какъ если бы



<sup>1) &</sup>quot;Жизнь Констант.", кн. III, гл. XVI н XVII.

а быль одинь изъ васъ (ибо я не отвергаю этого и даже считаю для себя счастьемъ заявить, что я одинъ изъ васъ),—всѣ дѣла были тщательно изслѣдованы прежде постановленія рѣшенія благоугоднаго Богу всевидящему, дабы не оставалось болѣе никакого повода къ разногласіямъ и спорамъ касательно вѣры".

Послѣ этихъ предварительныхъ словъ, замѣчательныхъ самихъ по себъ, Константинъ сообщаетъ соборное опредѣленіе о празднованіи пасхи; онъ разъясняетъ основанія для этого и увѣщеваетъ сохранять опредѣленіе. Прежде, чѣмъ распустить епископовъ, Константинъ обращается къ нимъ съ рѣчью, увѣщевая ихъ хранить миръ между собою. Въ особенности онъ совѣтовалъ тѣмъ, которые "поставлены наиболѣе высоко, не превозноситься надъ тѣми, которые стоятъ ниже ихъ; ибо присовокупилъ онъ, одному Богу приличествуетъ судить о добродѣтели и преимуществъ каждаго" 1). За-тѣмъ онъ преподалъ имъ нѣсколько совѣтовъ и позволилъ возвратиться къ своимъ церквамъ. Всѣ они возвратились радостные, приписывая посредничеству императора возстановленіе согласія между тѣми, которые расходились въ своихъ мнѣніяхъ.

Что же касается вопроса самого важнаго, разбиравшагося на соборъ, то есть, вопроса объ аріанствъ, то Константинъ писаль о немъ въ Египетъ, гдъ этотъ вопросъ получилъ начало: "утверждая, говоритъ Евсевій, и санкціонируя опредъленія собора по этому предмету" 2).

Итакъ нельзя отвергать полнаго и всецълаго участія Константина въ Никейскихъ дълахъ; Константинъ созываетъ соборъ, онъ предсъдательствуетъ, онъ утверждаетъ опредъланія. Евсевій, историкъ и современный свидътель событій, принимавшій въ нихъ участіе, положительно свидътельствуетъ объ этомъ; и историки позднъйшіе и достойные въры, каковы Сократъ, Созоменъ и Өеодоритъ, представляютъ подтвержденія достовърности его расказа.

Геласій Кизическій, авторъ романа о Никейскомъ соборѣ, жившій уже въ пятомъ вѣкѣ, первый упоминаетъ, какъ мы уже замѣтили, объ участіи Римскаго епископа въ созваніи собора и предсѣдательствѣ на Никейскомъ соборѣ. Его ошибочное из-



<sup>1)</sup> Евсевій, "Жизнь Констант." вн. III, гл. XXI.

<sup>2)</sup> Ibid. ch. XXIII.

въстіе распространилось по Востоку, и седьмой вселенскій соборь, въ седьмомъ въкъ, не возражалъ противъ извъстія, когда его высказали въ присутствіи собора. Но надобно согласиться, что ошибочное утвержденіе писателя, противоръчащаго всей исторіи и самымъ яснымъ документамъ, не можетъ быть признано достовърнымъ на томъ только основаніи, что противъ него не протестовали на соборъ, созванномъ въ позднъйшую эпоху, — на соборъ, который не былъ созванъ для произнесенія своего рышенія по этому вопросу, да и самый вопросъ не принадлежалъ къ его компетенціи. Итакъ нельзя съ искренностію противопоставлять подобныя доказательства многочисленнымъ свидътельствамъ писателей современныхъ и даже самому собору, который въ письмахъ своихъ никогда не говорилъ объ участіи Римскаго епископа на соборъ.

Достовърно, что Константинъ не усвоялъ себъ церковныхъ правъ; онъ предсъдательствовалъ на соборъ только для того, чтобы охранять свободу преній; онъ предоставилъ ръшеніе епископскому суду. Но не менъе достовърно, что онъ созвалъ соборъ, предсъдательствовалъ на немъ и утвердилъ его; что подъ его гражданскимъ предсъдательствомъ, собраніе имъло многихъ предсъдательствомъ, собраніе имъло многихъ предсъдательствовали на немъ; что Осія, первый подписавшій соборныя дъянія, не былъ делегатомъ Римскаго епископа, хотя объ этомъ и говоритъ Геласій Кизическій, коего свидътельство не имъетъ никакой силы, по сознанію даже римскихъ богослововъ, наиболье просвъщенныхъ 1).

Какое участіе принималь Римскій епископъ въ созваніи втораго вселенскаго собора? Никакого.

Этотъ соборъ былъ созванъ императоромъ Өеодосіемъ (381),

<sup>1)</sup> Воть сужденіе объ этомъ писатель, высказанное іезунтомъ Феллеромъ: "Авторъ пятаго нъва гревъ, онъ написалъ: "Исторію Никейскаю собора", созваннаго въ 326 г. Эта исторія есть ничто другое, кай романь, по суду лучших критиков; по крайней мъръ, во многихъ пунктахъ она не согласна съ актами и извъстіями, наиболье достойными въроятія". Феллеръ, хорошій ультрамонтанннъ, утверждаетъ, что Геласій руководился исключительными мотивами; и это заставило его нъсколько пріукрасить свою исторію. Такимъ образомъ по Феллеру, Геласій Кизическій маль, но его ложь извинительна; потому что онъ руководился своими нампереніями, а эти намъренія были добрыми. Феллеръ остается върнымъ духу своего Общества.

который даже не посовѣтовался съ Римскимъ епископомъ. Этотъ епископъ, коимъ былъ тогда Дамасъ, не посылалъ на соборъ свихъ делегатовъ; никакой другой западный епископъ не приниялъ въ немъ участія. Соборъ былъ составленъ изъ ста пяпассяти членовъ, въ числѣ которыхъ были такіе люди, какъ св. Григорій Назіанзинъ, св. Григорій Нисскій, св. Петръ Севастійскій, св. Амфилохій Иконійскій, св. Кириллъ Іерусанискій. Предсѣдательствовалъ же на этомъ соборѣ св. Мелетій Антіохійскій.

Но въ Антіохіи существовала схизма, продолжавшаяся довольно долго. Въ этомъ городъ было два епископа: Мелетій и Павлинъ. Епископъ Римскій находился въ общеніи съ этимъ послъднимъ, и слъдовательно, признавалъ Мелетія схизматикомъ, что не помъщало послъднему быть соятымъ въ глазахъ Церкви Восточной и Западной. Такимъ образомъ второй всемскій соборъ происходилъ подъ предсъдательствомъ епископа, который не находился въ общеніи съ епископомъ Римскимъ. Мелетій умеръ во время этого собора. Отцы, извъстные своимъ красноръчіемъ, произнесли въ честь его похвальныя слова. До васъ дошло только разсужденіе св. Григорія Нисскаго. Върующіе на перерывъ оказывали св. Антіохійскому епископу знаки своего уваженія; всѣ признавали его святымъ, и когда тъло его переносили въ Антіохію, то это перенесеніе являлось непрерывнымъ торжествомъ.

Послѣ св. Мелетія на соборѣ предсѣдательствовалъ св. Грипорій Назіанзинъ. Соборъ не призналъ Павлина законнымъ
Антіохійскимъ епископомъ, хотя онъ находился въ общеніи съ
епископомъ Римскимъ, и не придалъ никакого значенія компрочиссу, въ силу котораго оставшійся въ живыхъ послѣ смерп Мелетія или Павлина, долженъ быть признаваемъ законнымъ епископомъ. Поэтому соборъ избралъ св. Флавіана пречинкомъ св. Мелетія, и Антіохійская церковь, за исключеніемъ
приверженцевъ Павлина, примкнула къ этому избранію.

Когда св. Григорій Назіанзинъ получилъ разрѣшеніе оставить свой Константинопольскій престоль: то, какъ президентъ собора, быль замѣщенъ сначала Тимовеемъ Александрійскимъ, а потомъ Нектаріемъ Константинопольскимъ. Эти преемственные предсѣлатели не имъли никакаго сношенія съ Римскимъ епископомъ.

Тъмъ не менъе соборъ постановилъ важныя догматическія ръненія, и его опредъленія были соединены съ опредъленіями Никейскаго собора, ет симеоль епры. Кромъ того, онъ измънилъ порядокъ иерковной іерархіи, предоставивши Константинопольскому епископу второе мъсто въ церкви и помъстивши за нимъ епископовъ Александріи, Антіохіи и Іерусалима. Сверхъ того, онъ постановилъ множество дисциплинарныхъ правилъ, принятыхъ всею церковію 1).

Въ годъ, следовавшій за созваніемъ Константинопольскаго собора, императоръ Граціанъ созвалъ соборъ въ Римъ <sup>2</sup>). Павлинъ Антіохійскій присутствовалъ на немъ. На этомъ соборъ онъ заявилъ себя противъ св. Флавіана, который тёмъ не менье былъ признаваемъ законнымъ епископомъ большинствомъ провинцій, зависёвшихъ отъ Антіохійскаго патріархата. На этомъ же соборъ епископы Западные подняли жалобу на то, что епископы Восточные рёшили многіе важные вопросы безъ участія Запада. Но, за исключеніемъ законности Флавіана, признали все остальное, и соборъ Константинопольскій повсюду былъ признанъ всеменскимъ, хотя Римскій епископъ и не созывалъ его, и не предсёдательствовалъ на немъ, и не утверждаль его.

Въ виду этихъ фактовъ, что дълается съ притязаніемъ Римскаго епископа на безусловную автократію въ церкви? Теперь онъ утверждаетъ, что вся юрисдикція истекаетъ отъ него; но вотъ соборъ, на которомъ предсъдательствовалъ святой епископъ, не находившійся въ общеніи съ Римомъ,—который обнародовалъ весьма важныя опредъленія догматическія и дисциплинарныя; и этотъ соборъ былъ однимъ изъ тъхъ, къ которому св. Григорій Великій относился почтительно, какъ къ одному какому либо изъ четырехъ евангелій!

N. N.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> См. Собори. Дъянія въ собранів Р. Labbe; Церк. Нетор. Соврата, Созомета и Өеодорита; труды св. Григорія Нисскаго, св. Григорія Назіанзина и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. *Церк. Истор.* Созомента и <del>Чеодорита; письма блажен.</del> Іеронима и св. Амвросія; собравіе *Соборныха Дъян*ій Р. Labbe.

# Въра и Базумр

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

№ 3.

ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петронскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Февраля 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловя.

### СВ. ПОЛИКАРПЪ СМИРНСКІЙ И ЕГО ПОСЛАНІЕ.

Общая скудость историческихъ извѣстій за ту эпоху, когда жилъ св. Поликарпъ, заставляетъ насъ напередъ отказаться отъ возможности составить болье или менье цълостное и подробное жизнеописаніе этого великаго апостольскаго мужа. Цѣлый періодъ изъ жизни св. Поликарпа до вступленія его на епископскую каеедру—остается покрытымъ мракомъ неизвѣстности: исторія не сохранила намъ опредѣленныхъ свѣдѣній ни объ отечествъ, ни о времени рожденія и обращенія его въ христіанство. Несомнѣнными историческими свидѣтельствами утверждается только тотъ общій фактъ, что св. Поликарпъ былъ наставленъ въ вѣрѣ Христовой и затѣмъ поставленъ во епископа смирнскаго Ап. Іоанномъ, обращался съ другими апостолами и самовидцами Господа 1).

Св. Ириней (въ письмѣ своемъ къ Флорину) съ искренностью признательнаго ученика разсказываетъ о весьма тѣсныхъ и дружескихъ отношеніяхъ, существовавшихъ между его учителемъ (Полик.) и Ап. Іоанномъ; — примѣру и наставленіямъ этого послѣдняго пастырь смирнскій остался глубоко вѣренъ въ продолженіе всей своей послѣдующей жизни и дѣятельности. Такъ, по свидѣтельству того же св. Иринея, —въ дѣлѣ общественнаго учительства св. Поликарпъ держался всецѣло ученія, преданнаго его наставникомъ—Апостоломъ и другими самовидцами Господа: "онъ припоминалъ слова ихъ, и пересказывалъ, что

<sup>1)</sup> Ирия. Adv. haer. III, 3;—Тертулл. de praescr. haer. c. 32;—Іерония de vir. illust. c. 17.

слышаль отъ нихъ о Господъ, Его учении и чудесахъ".-- Неуклонная верность апостольскому преданію сопровождалась у св. Поликарпа горячею ревностію въ охраненіи праваго ученія отъ всякаго вліянія на него еретическихъ заблужденій. Въ этомъ отношени вмѣстѣ съ соученикомъ и искреннимъ другомъ своимъ, св. Игнатіемъ антіохійскимъ, онъ быль твердымъ столпомъ и стражемъ Церкви Іисусъ - Христовой. А послѣ смерти Игнатія онъ унаследоваль весь его авторитеть и вліяніе на діла малоавійских церквей. Какъ ученикъ апостольскій и непосредственный носитель апостольского преданія, онъ быль одинаково уважаемъ какъ восточными, такъ и западными церквами. Этотъ авторитетъ придавалъ большой въсъ его свидътельству и ставиль его въ положение ревностнаго борца съ ересями, какое занималь другь его, Игнатій.—Бл. Іеронимъ прямо говоритъ, что по смерти Игнатія Богоносца Поликарпъ сдълался "вождемъ всей Азін" (Catal. scr. eccl. с. 17). На этотъ же высокій авторитеть пастыря смирнскаго указываеть и другь его, св. Игнатій, когда въ письм' своемъ къ нему выражается: "какъ кормчимъ нужны вътры, или обуреваемому-пристань, такъ настоящему времени нуженъ ты-для того, чтобы достигнуть Бога (гл. 2)<sup>4</sup>.

Ревнуя о благѣ всей церкви, высокимъ уваженіемъ и довѣріемъ которой онъ пользовался, св. Поликарпъ предпринималъ путсшествіе въ Римъ (при папѣ Аникитѣ¹, побуждаемый кътому разными церковными обстоятельствами, между которыми исторія отмѣчаетъ намъ одно,—вопросъ о празднованіи Пасхи ¹). Твердость и ревность въ ученіи и преданіи апостольскомъ показали и на этотъ разъ въ Поликарпѣ достойнаго ученика Аностоловъ: онъ никакъ не могъ согласиться перемѣнить восточный обычай празднованія Пасхи (вмѣстѣ съ іудеями, 14 Ни-

<sup>1)</sup> Время этого путешествія опреділить съ точностью трудно: упоминаемым здісь лица (рим. импер. Ант. Пій и епископъ Аникита) різпають вопросъ только приблизительно, именно — въ смыслі указапія крайних преділовь, между которыми должно было совершиться это путешествіе. Если — согласно свидітельству большинства историковъ—смерть Ант. Пія полагать въ 167 г., а вступленіе Аникити на епископскую кафедру не раніе 157 г.; то путешествіе въ Римъ свят. Поликарна должно упадать на какой-я. годъ изъ этого 10-літняго періода одновременнаго правленія упомянутыхъ лицъ (т. е. между 157 и 167 гг.).

сана), который быль утверждень его славнымь учителемь, Ап. Іоанномь.—Какь на достойный же примърь апостольской ревности смирнскаго пастыря за время пребыванія его въ Римь, исторія указываеть на обращеніе имь къ церкви римской многихь членовь ея, отторгнутыхъ еретическими заблужденіями Валентина и Маркіона. Съ последнимь изъ этихъ еретиковъ, по свидътельству Иринея (Adv. haer. III, 3), св. Поликарпъ имьль личное свиданіе, причемь на дерзкій вопросъ ересіарха, по какимъ признакамъ епископъ узналь его, Поликарпъ отвътиль: "я узналь тебя, какъ первенца сатаны" 1).

Путешествіе въ Римъ-чуть-ли не единственный, точно засвидътельствованный исторією, факть изъ діятельности св. Поликариа вив предвловъ его діоцеза. Но что эта двятельность была общирна и разнообразна, -- въ этомъ не можетъ быть ни нальйшаго сомньнія. Средствомъ къ тому служили частію письменныя наставленія, частію, -- какъ можно догадываться, -- и личныя посфщенія разныхъ частныхъ церквей.—Такъ, св. Игнатій, не имъя возможности самъ написать нъкоторымъ малоазійскимъ церквамъ, "по причинъ внезапнаго, по волъ начальства, отплытія изъ Троады въ Неаполь", просить друга своего, пастыря смирискаго, -- исполнить его намфреніе (Посл. къ Пол. VIII гл.). И действительно, по свидетельству Иринея и Евсевія, этотъ последній писаль много посланій какъ къ цельить церквамъ, такъ и къ частнымъ лицамъ, назидая ихъ въ предметахъ върм. - Наконецъ, плодомъ благотворной дъятельности св. Поликарпа для цёлой церкви былъ многочисленный классъ его учениковъ, между которыми особенно прославился св. Ириней, въроятно по внушенію своего учителя отправившійся на западъ, въ Галлію, где въ продолжении многихъ летъ онъ былъ великимъ столпомъ церкви.

Такъ подвизаясь на поприщѣ защиты и утвержденія апостольскаго ученія, св. Поликарпъ достигъ глубокой старости, когда въ царствованіе Марка Аврелія засвидѣтельствовалъ свою



<sup>1)</sup> Епископъ смирискій могь хорошо знать Маркіона еще въ бытность этого востідняго въ Малой Азін (Ефесів), откуда за распространеніе еретич. мизній, будучи изгнанъ Ап. Іоанномъ, ересіархъ переселняся въ Римъ и здісь находнят себі послідователей (Филастрій, lib. de haer. § 17).

любовь ко Христу достойною ученика апостольскаго мученическою кончиною. Время мученичества епископа смирнскаго съ точностью опредёлить трудно: между учеными и хронологами существуютъ на этотъ разъ слишкомъ разнообразныя мнёнія. Правленіе Марка Аврелія обнимаетъ почти двадцатилётній періодъ времени (161—180 г.), и почти къ каждому году этого періода различными учеными пріурочивается смерть св. Поликарпа 1). Въ виду такого разнообразія мнёній и при отсутствіи рёшительныхъ данныхъ, точное опредёленіе года кончины св. Поликарпа дёлается почти невозможнымъ: можно, впрочемъ, замётить, что большинство ученыхъ указываютъ на 167 или 168 г., какъ годъ смерти епископа Смирнскаго (Möhler, Strauss, Herzog и мн. др.).

Подробности мученической кончины св. Поликарпа описаны въ окружномъ посланіи Смирнской церкви <sup>2</sup>), краткое содержаніе котораго мы не лишнимъ считаемъ привести здѣсь, въ видахъ возможно-полной характеристики апостольскаго мужа.

Посланіе не упоминаеть о поводѣ гоненія, разразившагося на этоть разь надъ церквами малоазійскими (и въ частности—смирнскою). Вниманіе писателя прежде всего останавливается на поразительномъ и безпримѣрномъ терпѣніи, съ какимъ мученики христіанскіе переносять всѣ неимовѣрныя страданія. Толна язычниковъ приходила въ бѣшенство при видѣ стойкости христіанскихъ страдальцевъ и неистово ревѣла: "казнить безбожниковъ! искать Поликарпа!" — Поведеніе почтеннаго епископа, когда его потребовали, было вполнѣ согласно съ христіанскимъ благоразуміемъ и мудростію. Понимая, какъ необходима жизнь его для блага всей церкви, онъ, не смотря на престарѣлый возрастъ, не считалъ своимъ долгомъ, подобно большинству, безъ нужды подвергать свою жизнь опасности: онъ удалился въ одно селеніе, но будучи открытъ тамъ, пе-



<sup>1)</sup> Баратерій и Стиренній относять кончину Поликарпа къ 161 г.;—Норизій и Тилльмонъ—къ 166 г.; Скалигеръ, Валезій, Гизелеръ и Неандеръ—къ 167 г.; Бароній и Нурри—къ 169;—Петить—къ 175; Баснагій—къ 178. ("Patr. apost. oper." Hefele).

<sup>2)</sup> Подлинность этого памятника кристіанской древности Герцогь (Real-Encykl. т. 12) доказываеть тамь, что содержаніе его цитуеть уже Евсевій.

решель въ другое, -- и только когда неутомимая ревность пресубдователей не оставила его въ поков и въ этомъ последнемъ убълищъ, онъ, наконецъ, мужественно ръшился претерцъть страданія. Когда св. старца представили предъ проконсула, последній убъждаль его купить свободу отреченіемь оть вёры, на что епископъ отвъчалъ: "86 лътъ служилъ я Христу и не испытываль отъ Него никакого зла; какъ же могу я хулить Царя моего, который спасъ меня?" 1). Ни увъщанія, ни угровы не могли, такимъ образомъ, поколебать почтеннаго пастыря; такъ что, наконецъ, по требованію черни онъ присужденъ былъ къ сожжению. Немедленно приготовленъ былъ костеръ, въ устройствъ котораго, по замъчанію посланія, особенно дъятельное участіе, по своей ненависти къ христіанамъ, прининали іуден. Зажгли столоъ, но пламя, вивсто того, чтобы коснуться св. мученика, кружилось около, представляя видъ "паруса корабля". Когда огонь, такимъ образомъ, отказывался совершить свое дёло, одинъ изъ исполнителей казни произилъ копьемъ тело страдальца, чемъ и положилъ конецъ его мучевіямъ. Язычники и евреи до-тла дожгли тело святаго изъ опасенія, чтобы христіане не стали поклоняться Поликарпу вмівсто Распятаго, --- хотя подобнымъ предположениемъ, --- по замъчанію смирнской церкви, --- враги обнаружили крайнее непониманіе сущности христіанскаго ученія. Послів того, христіане должны были удовольствоваться собраніемъ лишь несколькихъ костей великаго епископа и предоставлениемъ имъ христіанскаго погребенія.

Свъдъніями, заимствуемыми изъ посланія смирнской церкви, в заканчиваются всъ, дошедшія до насъ, извъстія о жизни и дъятельности св. Поликарпа. Уже на основаніи всъхъ выше-

<sup>1)</sup> На основание этихъ словъ Штраусъ (Polyc. р. 26) дъластъ такія соображенія относительно времени рожденія епископа Смирискаго. Если смерть Поливариа,—такъ разсуждаетъ онъ,—послідовала не позже 168 г., а по собственнимъ его словамъ времени служенія его Христу было 86 літъ, то это указываетъ на 82-й г., какъ голь его обращенія въ христіанство. А такъ какъ, даліве, несомпівно, что, онъ быль ученикомі апостоловъ, а чтобы быть способнымъ воспривиль сознательно ихъ ученіе, онъ долженъ достигнуть літъ достаточнаго дуговнаго развитія (не меніе 14), то время рожденія его падаеть на 68 г. отъ Р. Хр., а можеть быть и равіве.

разсмотренныхъ историческихъ данныхъ, не смотря на ихъ неполноту и отрывочность, можно составить приблизительно точное лонятіе о личности пастыря Смирискаго. Но гораздо глубже и рельефнъе обрисовывается духовно-нравственный образъ его въ дошедшемъ до насъ его посланіи къ филиппійским христіанаму. При всей сравнительной краткости своего объема, это посланіе даеть очень много характеристических в черть для опредъленія цілой личности автора со стороны круга религіозно-правственныхъ его убъжденій. Духъ и характеръ ученика апостольскаго сквозить въ немъ всюду; полнота апостольскихъ и евангельскихъ воззреній ясно свидетельствуетъ, что авторъ жиль въ нихъ всемъ умомъ и сердцемъ своимъ. При такомъ важномъ значенім дошедшаго до насъ посланія св. Поликарпа, какъ въ видахъ характеристики самого великаго автора, такъи преимущественно — въ цъляхъ полемики съ современною намъ отрицательною критикою, - утрата других в письменныхъ твореній пастыря смирнскаго (о которыхъ, какъ мы выше упомянули, свидътельствуетъ Ириней Ліонскій (Apud Eus. V, 20),особенно ощутительна 1). Эта утрата, какъ можно догадываться произошла довольно рано. Уже спустя 100 леть после Иринея, Евсевій знаеть и цитуеть только одно, намъ извістное, посланіе къ филиппійцамъ (Евс. Ц. Ист. III, 36). Объ одномъ только посланіи св. Поликарпа упоминають и писатели послібдующаго времени: такъ бл. Іеронимъ († 420) свидътельствуетъ, что въ его время посланіе Поликарпа къ филиппійцамъ пользовалось всеобщимъ уваженіемъ и читалось въ малоавійскихъ церквахъ при богослужени (De vir illust. c. 1). Глубокому уваженію и вниманію христіанъ это посланіе, очевидно, и обязано главнымъ образомъ своимъ сохранениемъ отъ разрушительныхъ дъйствій времени. А такой авторитеть и уваженіе оно пріобрівло за свое преимущественное предъ другими твореніями



<sup>1)</sup> Не лишнить считаемъ привести здѣсь весьма характеристичное замѣчаніе Еразма Роттердамскаго по этому поводу: "Никто",—говорить онъ, — "сердцу котораго близки хорошія писанія, не можеть читать его (посл. Полик.) бель глубокой скорби, такъ какъ онъ очень ясно видить, что изъ столь многихъ превосходныхъ памятниковъ славнѣйшаго мужа до насъ дошелъ едва одинъ краткій-По-истинъ достойная сожальнія утрата!".

того же автора — содержаніе; такъ такъ, по отзыву Иринея (у. Евсев. Ист. Церк. IV, 14), изъ всёхъ посланій св. Поликарна посланіе къ филиппійскому обществу — "самое замѣчательное: изъ него желающіе и пекущіеся о своемъ спасеніи могутъ узнать, какъ образъ его (Полик.) въры, такъ и проповъдь истины".

Мотивы, побудившіе св. Поликарпа предложить письменное наставление обществу филиппийскому,---насколько они указаны въ самомъ посланін (13 гл.), были следующіе. Филиппійцы (вскоръ послъ посъщенія ихъ города св. Игнатіемъ, отправлявшимся въ Римъ на мученическую кончину), писали пастырю смирнскому, сообщая ему объ обстоятельствахъ своей церкви (преимущественно о проступкъ нъкоего пресвитера Валента), и прося переслать имъ всё письма славнаго епископа антіохійскаго, какія им'влись у него (Полик.) на лицо. Въ своемъ отвътномъ письмъ св. Поликарпъ и удовлетворяетъ всемъ этимъ запросамъ, причемъ соотвътственно характеру и сравнительной важности ихъ останавливается преимущественно на обстоятельствах деркви филиппійской. Возмутительный поступокъ пресвитера Валента, какъ явленіе ненормальное и, можеть быть, единичное въ своемъ родъ, естественно ставилъ въ недоумъніе все общество. Каноническая практика еще юной церкви не могла быть такъ богата опытами, чтобы предусмотреть случаи, полобные настоящему, гдв двло осложнялось еще твмъ обстоательствомъ, что виновнымъ являлось лицо ісрархическое,--пресвитеръ. Такъ какъ при жизни св. Апостоловъ всѣ подобные недоумънные вопросы ръшались ими самими, какъ непосредственными носителяли божественной истины, то по смерти ихъ авторитеть нравственных судей и учителей естественно перешелъ къ ихъ ближайшимъ преемникамъ и ученикамъ: потому-то и общество филиппійское съ просьбою разрішить встрівтившееся недоумьніе и получить надлежащее по этому поводу назидание обращается именно къ св. Поликарпу, ученику Ап. Іоанна. Удовлетворяя этой потребности, пастырь смирнскій разсматриваетъ подлежещій его вниманію фактъ съ самой общей его стороны. Онъ смотрить на проступокъ Валента не съ внешней юридической точки зренія. - въ немъ онъ видить затронутымъ общій вопросъ о *праведности* христіанской и условіяхъ ея достиженія. Рѣшеніе-то этого вопроса и составляєть главный предметъ его посланія.

Согласно излюбленному обычаю первенствующаго времени, посланіе начинается прив'ятствіемъ, которое посылается отъ лица автора (Пол.) и "съ нимъ пресвитеровъ" 1) обществу филиппійскому. Благожеланія, высказываемыя зд'ясь, какъ по содержанію, такъ и по вн'яшней форм'я выраженія, живо напоминаютъ намъ перо ближайшаго ученика апостоловъ: авторъ желаетъ читателямъ умноженія милости и мира, полученныхъ отъ Бога и Спаса; а такъ прив'ятствовали христіанъ въ своихъ посланіяхъ именно Апостолы и ихъ ученики.

Обращаясь ватемъ къ главной темв своего посланія -- вопросу о праведности, -- авторъ прежде всего высказываетъ живую радость по поводу того, что духъ истинно-праведнаго поведенія вполнъ усвоенъ его читателями и имълъ уже случай такъ блистательно проявиться въ недавней встрече и пріеме св. страдальцевъ (Игнатія и его спутниковъ). Такое поведеніе филиппійскихъ христіанъ, полное истинной любви и состраданія, не оставляло конечно желать ничего лучшаго, какъ продолженія его въ томъ же направлении. Съ этою целью св. авторъ (во 2 гл.) предлагаетъ своимъ читателямъ нъсколько увъщательныхъ наставленій, перечисляя рядъ добрыхъ дёлъ, которыми характеризуется христіанская праведная жизнь, -и въ пареллель съ тъмъ-рядъ пороковъ, свидътельствующихъ объ удаленіи отъ Бога. Необходимость такого увещанія была темъ болъе ощутительна, что, по словамъ автора, правильному теченію христіанской жизни грозила опасность увлеченія "тщет-



<sup>1)</sup> То обстоятельство, что св. Поликарпъ здѣсь вменуетъ себя только между пресвитерами, не упоминан о своемъ епископскомь достоинствѣ, даетъ поводъ отрицательной критикъ заподозривать принадлежность посланія епископу смирискому Поликарпу. Но причиной умолчанія объ истинномъ санѣ,— какъ справедливо вамъчаетъ Штраусъ (стр. 76), могло быть прежде всего смиреніе автора, такъ рельефно проглядывающее во всемъ его посланіи. Съ другой стороны здѣсь нужно принять во вниманіе и то обстоятельство, что въ странѣ (малоазійской), гдѣ незадолго предъ тѣмъ послѣдній Апостоль самъ занималь первенствующее мѣсто въ Церкви, еще не развилось рѣзкое выдѣленіе и отличіе епископскаго достоинства въ той мѣрѣ, какъ этого потребовали послѣдующія обстоятельства церкви.

нымъ пустословіемъ и заблужденіемъ многихъ" (2 гл.). Судя по контексту рѣчи, подъ "тщетнымъ пустословіемъ и заблужденіемъ многихъ" нужно разумѣть ближайшимъ образомъ то іудейское воззрѣніе на оправданіе, по которому это послѣднее достигается собственными заслугами и дѣлами человѣка—христіанина, а не по вѣрѣ и благодати Божіей (какъ это утвердилъ авторъ посланія въ непосредственно предшествующихъ словахъ 1-й гл.). Потому-то и далѣе авторъ довольно подробно развиваетъ ученіе объ Іисусѣ Христѣ, за заслуги Котораго, (а не за наши собственныя дѣла), Богъ даруетъ намъ оправданіе.

Увъщательный тонъ изложенныхъ въ этой главъ наставленій — съ одной стороны, и самая общензвістность ихъ, какъ основныхъ и первоначальныхъ истинъ христіанской нравственности-съ другой, вызывають у св. автора проникнутое глубокимъ смиреніемъ объясненіе относительно мотивовъ, побудившихъ его предложить читателямъ это ученіе о праведности (3 гл.). Самъ по себъ опъ не считаетъ себя достойнымъ и способнымъ назидать такое общество, которое было основано, научено и особенно любимо Ап. Павломъ, съ которымъ ни онъ (авторъ), ни кто другой не можетъ сравниться въ мудрости: только отвъчая на вызовъ самихъ же филиппійцевъ, пастырь смирнскій считаеть необходимымь предложить настоящее увівщаніе. - Прерванное такимъ извиненіемъ теченіе річи снова воэстановляется въ той же главѣ (3-й), гдѣ авторъ указываетъ три руководительныя начала, опредъляющія всю жизнь христіанина какъ съ теоретической, такъ и нравственно практической ея стороны, -- это: въра, надежда и любовь, причемъ последняя (любовь) выставляется, какъ единственный и самый върный принципъ христіанской жизнедъятельности. Но чтобы любовь христіанская дійствовала всегда въ томъ направленін, которое соотвътствуетъ ея истинной божественной природъ, христіанинъ нуждается въ знаніи положительнаго закона, при помощи котораго онъ во всёхъ частныхъ случаяхъ могъ бы освыщать и регулировать свою діятельность. Потому-то св. писатель, послѣ рѣчи о любви, какъ первой и основной заповъди для христіанской праведности, три следующія главы своего посланія (4-6) посвящаеть частивниему раскрытію и

разъясненію того, что требуеть законь любви по отношенію кь различнымъ состояніямъ и общественному положенію христіанъ (такъ 4-я гл. разсуждаеть о поведеніи женъ и вдовь, 5-я излагаеть обязанности діаконовь, юношей и дѣвъ, 6-я обязанности пресвитеровъ). Между нравственными уроками, которые предлагаются здѣсь, особенно ярко выдается предостереженіе предъ сребролюбіемъ, — "началомъ всѣхъ бѣдъ", по замѣчанію св. автора (4 гл.).—Нельзя не видѣть отсюда, что мысль автора постоянно занята возмутительнымъ проступкомъ Валента, котораго страсть сребролюбія довела до глубокаго паденія.

Дальнъйшая глава (7-я) тъсно примыкаетъ къ предъидущимъ и особенно къ послъдней изъ нихъ (6-й), гдъ изложены правила поведенія пресвитеровъ. Одна изъ существенныхъ обязанностей пастырей церкви есть долгъ учительства, обязанность наставлять пасомыхъ въ истинной въръ. Признаки истинной въры и опредъляетъ теперь авторъ, сначала путемъ отрицательнымъ, указаніемъ признаковъ еретической, ложной въры, а потомъ и положительнымъ, научая во всемъ слъдовать "изначала преданному слову".

Но неуклонное послушаніе апостольскому ученію при томъ политическомъ положеніи, какое занимали въ это время христіане среди языческаго міра, могло показаться слишкомъ затруднительнымъ: не прекращавшіяся гоненія отъ язычниковъ ставили христіанъ въ положеніе постоянной готовности пожертвовать жизнію за твердость въ въръ. Авторъ видить опасность для христіанъ съ этой стороны, и потому рекомендуетъ читателямъ, какъ самое лучшее средство противъ угрозъ и соблазновъ, терпъніе, несокрушимую силу котораго онъ и спъшитъ тотчасъ же подтвердить историческими примърами страданій Христа и христіанъ, (особенно ближайшимъ по времени примъромъ терпънія "блаженнаго Игнатія" (9 гл.).—Указаніемъ высочайшей награды, ожидающей свв. страдальцевъ на небъ, и новымъ увъщаніемъ къ добродътели въ виду всего вышеизложеннаго и заканчиваются общія наставленія посланія (10 гл.).

Въ 11-й гл. св. авторъ снова обращается къ тому событію изъ жизни филиппійскаго общества, которое между прочимъ дало поводъ къ написанію настоящаго письма, именно къ про-

ступку пресвитера Валента, обвиняемаго, какъ видно изъ посгъдующаго, въ сребролюбіи, нецъломудріи и невърности. — Отвошеніе св. Поликарпа къ данному случаю полно глубокаго спиренія и сострадательной мудрости. Онъ не порицаетъ и не укоряетъ лично Валента: поведеніе этого послъдняго даетъ ему поводъ, не касаясь прямо личности, предложить только общее увъщаніе и назиданіе. Такія снисходительныя и кроткія мъры естественно скоръе могли расположить согръшившаго къ покаянію, чъмъ мъры строгія, карательныя.

Покончивъ дъло съглавною темою-вопросомъ о праведности христіанской, въ заключеніе своего посланія авторъ касается въкоторыхъ внішнихъ обстоятельствь, вызванныхъ письмомъ къ нему филиппійскихъ христіанъ. Онъ об'вщаетъ въ точности выполнить просьбу ихъ относительно пересылки ихъ писемъ въ Сирію, какъ скоро представится къ тому благопріятный случай; прилагаетъ при настоящемъ своемъ посланіи вс'в письма св. Игнатія, какъ желали того филиппійцы; и съ своей стороны проситъ этихъ посл'яднихъ сообщить ему вс'в подробности о св. Игнатів и его спутникахъ.

Эти два-три обстоятельства изъ содержанія 13 гл., не относясь существенно къ главному раскрытію предмета, им'вють сишкомъ важное значение въ другомъ отношении, въ ръшении вопроса о оремени написанія посланія. Судя по тому, что епископъ смирнскій не успіль еще исполнить порученіе филиппійцевь и Игнатія - объ отсылкъ ихъ посланій въ Сирію, съ другой стороны-имъя въ виду то обстоятельство, что подробности в мученической кончинъ пастыря антіохійскаго ему (Поликарпу) еще неизвъстны (а при живыхъ сношеніяхъ первенствующихъ церквей слухи о важныхъ событіяхъ въ той или другой изъ них могли разноситься всюду не далже, какъ черезъ нъсколько недель), -- мы имфемъ полное основаніе заключать, что посланіе ть филиппійцамъ написано спустя слишкомъ короткое время послѣ смерти св. Игнатія. Вопросъ о времени написанія нашего посланія сливается, такимъ образомъ, съ вопросомъ о времени кончины Игнатія Богоносца. И такъ какъ св. епископь антіохійскій, по свидётельству актовь его мученичества, приняль мученическій вінець въ 10-й годь царствованія Траяна, 20 декабря 107 года, то время появленія Поликарпова посланія должно падать приблизительно на начале 108, или даже конецъ 107 года. Но если даже и не принимать во всей строгости это точное вычисленіе, (имъющее, впрочемъ, за собою большинство церковно - историческихъ авторитетовъ),—во всякомъ случат крайнимъ предъломъ написанія нашего посланія служитъ 115 или 116 г., такъ какъ въ слъдующемъ году императоръ Траянъ, (къ царствованію котораго всти безспорно относится мученичество св. Игнатія), уже умеръ.

Въ силу своего важнаго значенія въ вопросъ о времени написанія, а отсюда и въ вопросъ о подлинности посланія, 13 глава и подвергается преимущественно нападкамъ со стороны отрицательной критики. Какими аргументами подьзуются на этотъ разъ мыслители отрицательнаго направленія,—это им увидимъ ниже. Здѣсь же считаемъ умѣстнымъ и необходимымъ ближе разсмотрѣть тѣ частныя черты посланія, которыя, съ одной стороны, ярче характеризуютъ догматическія и правственныя воззрѣнія автора и опредѣляютъ историческое мѣсто и значеніе его творенія, съ другой—служатъ камнемъ преткновенія для отрицательной критики въ рѣшеніи вопроса о его (посл.) подлинности.

Какъ на особенно выдающуюся характеристическую черту посланія въ этомъ родь, сльдуетъ прежде всего указать на обиліе цитать изъ Священнаго новозавьтнаго Писанія 1). Это обстоятельство слишкомъ краснорьчиво подтверждаеть высказанное нами выше соображеніе, что св. авторъ быль до глубины души проникнутъ апостольскимъ ученіемъ. На непосредственномъ апостольскомъ преданіи утверждается весь кругь его убъжденій: онъ говоритъ и мыслитъ то и такъ, что и какъ говорили свв. апостолы. Достойный ученикъ апостоловъ чувствуетъ себя вполнъ довольнымъ въ богатствъ обладанія преданнымъ откровеніемъ; вст усилія и стремленія его направлены на проведеніе этого откровенія въ жизнь въры, любви и дъятельности христіанской. Вотъ почему, (какъ отчасти уже по-



<sup>1)</sup> Въ пославін встръчаемъ ссылки на Еванг. Мато., Діян. Ап., I Петр., 1 Кор.,—на посл. къ Римл., Галат. ц Еф.

казало намъ изложеніе содержанія посланія), пастырь смирнскій является болье нравственно-практическимъ учителемъ, чымъ человыкомъ теоретической діятельности. Его планы и намыренія, если можно такъ выразиться, глубоко консервативные; этою чертою его діятельность різко отличается отъ новаторской, прогрессивной діятельности его друга, Игнатія антіохійскаго. Глубокое богословствованіе его учителя, ап. Іоанна, и острая полемика ап. Навла отъ него одинаково далеки. Онъ твердо стоитъ на положительной почві божественнаго откровенія, и въ чистомъ и неприкосновенномъ видії старается переложить его въ сердца и умы своихъ пасомыхъ: "какъ богатий сосудъ" (по удачному выраженію Штрауса 1)—"онъ приняль въ себя громкія волны изъ апостольскаго источника, и обратно брызжеть ими безъ всякой перемінь,—простодушно и невинно".

Это замѣчаніе В. Штрауса справедливо сколько по отношевію къ нравственнымъ принципамъ автора, столько же и по отношению къ догматико-теоретическимъ его взглядамъ и убежденіамъ. И съ этой последней стороны образъ истинно-апостольскаго ученія отпечатлівлся въ посланіи св. Поликарна во всей его целости и чистоте. Изъ области христіанскаго вероученія нашъ авторъ съ особенною ясностію раскрываетъ догматическій вопросъ объ условіяхъ оправданія, какъ ближе другихъ затрогиваемый его главною темою. Вопросъ этотъ, замътимъ кстати, имфетъ слишкомъ важный интересъ въ полемикъ съ отрицательною критикою настоящаго времени. Для этой последней онъ служитъ красугольнымъ камнемъ, на которомъ строятся всв ся смелыя гипотезы, -- и вибстб--- иасштабомъ, чрезъ при-10женіе котораго къ тъмъ или другимъ памятникамъ древнепристіанской письменности мыслители отрицательнаго направзенія производять свою произвольную классификацію твореній подленныхъ и подложныхъ. Посмотримъ, какъ-же рёшаетъ этотъ важный вопросъ нашъ авторъ?

Въ дълъ оправданія и освященія человъка-христіанина онъ признаетъ необходимымъ соединеніе двухъ существенныхъ факпоровъ, — благодати Божіей, черезъ которую намъ подается оп-

<sup>1)</sup> Polycarp., p. 137.

равданіе, — и вѣры, въ соединеніи съ добрыми дѣлами (плодомъ ея), какъ условій усвоенія даровъ благодати съ нашей стороны. Въ какомъ смыслѣ принимаетъ св. Поликарпъ понятіе "вѣра", это ясно изъ карактеристическаго наименованія ен "матерью всѣхъ насъ" (3 гл. сн. Галат. 4, 26). Вѣра у него—болѣе широкое понятіе, чѣмъ простое отношеніе вѣрующаго къ тому, чему онъ вѣритъ, чѣмъ простая душевная дѣятельность или душевное состояніе: такую вѣру никакъ нельзя назвать "матерью нашей", т. е. источникомъ нашей жизни. Св. авторъ мыслитъ вѣру со всѣмъ ея содержаніемъ, т. е. какъ предметъ вѣры, такъ и преимущественно ту ея сторону, которою она обновляетъ человѣка, возраждаетъ его къ новой жизни, — словомъ вѣру, какъ принципъ жизни и дѣятельности, — вѣру, сопровождаемую добрыми дѣлами.

Въ такихъ возарвніяхъ смирнскаго пастыря мы не видимъ ни мальйшаго тяготынія въ сторону какой-нибудь одной изъ тыхъ крайностей, какія хотелось бы видеть последователямь отрицательной критики въ виду созданныхъ ихъ фантазіей двухъ противоположных ваправленій, будто бы существовавших въ первенствующей церкви-павлинизма и петринизма. Въ совершенно апостольскомъ духв св. авторъ держится вдесь благоразумной и счастивой средины: всякую святость возводя къ божественной благодати во Христь, онъ не знастъ никакого праведнаго поведенія безъ любви, никакой любви безъ въры и безъ нея же никакого оставленія грёховъ, никакого оправданія. При такомъ положенім діла посланіе св. Поликарпа. имбетъ очень важное апологетическое значеніе, такъ какъ съ признаніемъ его подлинности гипотезы павлинизма и петринизма если не окончательно падають, то все-таки вначительно колеблются въ самой своей основъ.

Не останавливаясь на другихъ догматическихъ пунктахъ посланія (такъ какъ здёсь св. авторъ повторяетъ буквально воззрёнія апостольскія), мы считаемъ себя вправё окончить здёсь положительную часть своего изслёдованія о твореніи Поликарпа.—Подводя все сказанное въ этомъ направленіи къ общему итогу, мы приходимъ къ тому естественному и безпристрастному результату, что посланіе къ филиппійцамъ есть подлинное твореніе

ученика апостольскаго св. Поликарна, имя котораго оно и носить во всехъ древнейшихъ рукописяхъ. Твердыя историческія данния въ пользу такого вывода (ихъ мы имъли уже случай отизтить въ своемъ мъстъ)-вполнъ гармовируютъ и подтвержзаются содержаніемъ самаго посланія. Все въ немъ соотв'ютсинеть ученію апостольскому, обстоятельствамъ времени и положенію писателя; самый стиль есть превосходнійшее вывженіе простоты и достоинства апостольскаго. Лаже способъ цитированія Св. Писанія ясно говорить за подлинность пославія. М'вста Св. Писанія р'вдко цитуются буквально, при глубокомъ знаніи и пониманіи письменнаго божественнаго открожнія, они приводятся авторомъ такъ, какъ сами собой возникали у него по свободному припоминанію, -и съ небольшими взивненізми вставлялись въ теченіе его рівчи. Лжецъ едва-ли бы решился на что-нибудь подобное и во всякомъ случае не могъ-бы быть безпристрастнымъ: такую сердечную истинность торошо имъть въ себъ, но нельзя искусственно подражать ей. При всей исторической и логической стойкости того вывода, къ которому привели насъ положительныя данныя, — стоя на одной этой (положительной) почвъ, мы далеко не можемъ еще считать вполить оконченною нашу задачу по отношению къ попанію св. Поликарна. Остановившись здівсь, мы рисковали бы всь предъидущія наши изследованія подвергнуть опасности разрушенія при первомъ соприкосновеніи съ аргументами отрицательной критики, "которая, — по выраженію Лейшнера, давно положила себъ за правило-все, въ чемъ встръчается ва пути къ ея цъли препятствіе, считать ложнымъ и поддъльвымъ". А такихъ препятствій въ письмѣ Поликарна достаточно. І главнымъ образомъ три существенныя черты этого посланія чужатъ камнемъ преткновенія для сторонниковъ отрицательной **ГРИТЕКИ: ЭТО-ВО-1-ХЪ, ЦИТАТЫ (И СЛЪДОВАТЕЛЬНО. СВИДЪТЕЛЬСТВО** а существованіе) изъ большей части новозавітныхъ Св. Пиtаній, --- во-2-хъ, взглядъ автора на оправданіе, въ основѣ под-**МВАЮЩІЙ ИЗМЫШЛЕННЫЯ ИМИ ГИПОТЕЗЫ О СУЩЕСТВОВАНІИ ВЪ** противоположных направленій-павлинияма (оправданіе только отъ втры) и петринизма правданіе только отъ діль); и въ-3-хъ, наконецъ. яснійтее свидътельство о существовании въ началъ 2 въка писаній св. Игнатія, которыя отрицательною критикою признаются совершенно подложными. При такомъ положеніи дъла вопросъ о подлинности Поликариова посланія является для отрицательной критики существенно важнымъ,—до нѣкоторой степени вопросомъ "быть" или "не быть".

Такъ какъ историческое существование личности епископа Смирнскаго, св. Поликарпа, въ виду неопровержимыхъ на то данныхъ, не можетъ быть хоть сколько-нибудь основательно оспариваемо, а между тъмъ посланіе, носящее его имя, какъ мы сейчась видели, вовсе не по вкусу последователямъ отрицательной критики, то для этихъ последнихъ оставался одинъ исходъ изъ затрудненія-отділить автора отъ его творенія (временемъ), иначе-признать посланіе неподлиннымъ. И вотъ съ легкой руки Магдебургскихъ центурій и Даллея (Dalleus) поднимается цёлый послёдовательный рядъ этого рода мыслителей, истратившихъ много остроумія на различныя догадки и предположенія по вопросу о подложности Поликарпова посланія. Мы постараемся кратко изложить и разобрать здёсь главнейшіе изъ тёхъ аргументовъ, какими противники наши объщаютъ поставить свое мнжніе о подложности и позднжищемъ происхожденіи посланія на степень "высочайшей исторической вероятности".

Съ гордымъ сознаніемъ будущаго успёха одинъ изъ самыхъ рьяныхъ приверженцевъ отрицательной критики такъ начинаетъ свою полемику противъ подлинности Поликарпова посланія. "Тёнь пастырскихъ посланій (Ап. Павла) представляетъ посланіе Поликарпа, явившееся въ одно время, подъ тёми же условіями и, безъ сомнёнія, въ тёхъ же церковныхъ кружкахъ, какъ и первыя. Тёнь пастырскихъ посланій,—(уваженіе предъхристіанскою древностію не должно препятствовать намъ называть вещи ихъ правильными (?) именами),—необыкновенно бёдная, слабая и безсвявная компиляція ветхо-и новозавётныхъ мёстъ Св. Писанія, тривіальное сопоставленіе общихъ мёстъ, литургическихъ формулъ и моральныхъ увѣщаній,—письмо безъ позода и чили, безъ индивидуальности и выдающагося характера, безъ особенностей въ явыкѣ и идеяхъ— оно слишкомъ недостойно великаго переднеазіатскаго владыки" 1).

<sup>1)</sup> Schwegler, "Das nachapost. Zeitalt., p. 154.



Мы привели эти отрицательно-критическія разсужденія не столько потому, чтобы придавали имъ какое-нибудь серьезное зваченіе, сколько въ виду ознакомленія съ тономъ и характеромъ твиъ пріемовъ, какіе вообще употребляетъ отрицательная критика въ своей полемикъ противъ достовърности тъхъ намятниковъ древне-христіянской письменности, которые по чемулью ей не нравятся. Самоувъренность и голословность въ связи съ пышностью фразы - отличительная черта этого рода критики, особенно въ техъ случаяхъ, где она поднимаетъ свое оружіе противь очевидной исторической истины. - На самомъ содержанів вышеприведенных разсужденій Швеглера мы не считаемъ нужнымъ долго останавливаться. Въ положительной части своего изследованія мы имели уже случай предотвратить ихъ сыу и значеніе. Мы видёли, напр., и поводъ къ написанію посланія, указали, откуда исходить у автора богатство цитать изь св. Писанія, — и какъ при всемъ отсутствій "оригинальноства въ мысляхъ, все посланіе глубоко проникнуто одною оживиющею его идеею, черезъ что прямая имм и задача посланія выполняются, какъ нельзя болбе.

Несостоятельность и голословность упрека въ отсутствіи цівле и повода посланія такъ очевидны, что послівдующіе сторонники отрицательной критики какъ будто стыдятся и повторять его, такъ что во всей богатой литературів этого направленія приведенныя замівчанія Швеглера стоятъ почти одинокими. Гораздо большею популарностью среди мыслителей отрицательной школы пользуются тів доводы, которыми будто бы обнаруживется рядъ анахронизмовт и историческихъ несообразностей въ посланіи св. Поликарпа.—Разсмотримъ главнійшіе изъ нихъ (доводовъ) въ томъ видів и съ суммою тіхъ выводовъ, какіе ділаются нашими противниками.

"Посланіе, говорить Швеглерь,—хочеть быть написаннымъ прежде смерти св. Игнатія, о дальнівшей судьбів котораго оно освідомляется (13 гл.), а между тімь знаеть уже тіз писанія, которыя поздиле стали обращаться подъ именемъ этого епискова мученика".—Въ самой постановкі возраженія, какъ оно здісьформулировано, допущена хронологическая неточность, такъ какъ посланіе св. Поликарпа признается написаннымъ преж-

де смерти св. Игнатія, съ чемъ,---(какъ мы отчасти уже видъли и увидимъ еще ниже), вовсе нельзя согласиться. Но допустимъ, что это было дъйствительно такъ, какъ утверждаетъ Швеглеръ; во всякомъ случав тотъ фактъ, что св. Поликарпу изв'єстны посланія Игнатія Богоносца, представляется болье, чъмъ естественнымъ. Принимая во вниманіе, съ одной стороны, близость отношеній между двумя славными учениками апостоловъ, съ другой-и вообще то уважение первенствующей церкви къ такимъ великимъ св. мужамъ, какъ Игнатій антіохійскій, уваженіе, въ силу котораго писанія этихъ последнихъ приходили въ извъстность непосредственно послъ ихъ выхода изъ подъ пера св. авторовъ (особенно въ церквахъ ближайшихъ), мы ни на минуту не можемъ сомнъваться въ върности разсматриваемаго свидетельства Поликарпова посланія. Не забудемъ при этомъ, что между посланіями св. Игнатія есть два . такія, которыхъ ни въ какомъ случат нельзя было не знать св. Поликариу, это два тъ, изъ которыхъ одно адресовано къ нему лично, а другое къ обществу смирнскому, въ которомъ Поликарпъ былъ главой.

Другой, "еще болье грубый и ръшительно говорящій за неподлинность посланія" анахронизмъ, указываемый всёми безъ исключенія сторонниками отрицательной критики, состоить по ихъ мнёнію въ томъ, что посланіе (Поликарпа), явившееся въ крайнемъ случав не позже 116 года, (если считать его за подлинное), знаетъ уже и опровергаетъ гносисъ,—сдълавшійся извъстнымъ гораздо позднёе (около 1/2 в.), какъ "широко распространившееся явленіе своего времени", (главы 2-я и 7-я).

Въ виду того, что изложенное сейчасъ возраженіе опирается на исторію и въ ней хочетъ почерпнуть свою силу, оно, по крайней мѣрѣ съ внѣшней стороны, отличается большею сравнительно съ предшествующими серьезностію, и потому заслуживаетъ болье внимательнаго разсмотрѣнія.

Въ соблазнительной для отрицательной критики 7 главъ посланія къ филиппійцамъ св. авторъ различаетъ три главныя еретическія направленія: первое то, которое отрицаетъ дъйствительность воплощенія Іисуса Христа; второе то, которое "не признаетъ свидътельства крестнаго"; и, наконецъ, третье то, которое слова Господни толкуетъ по собственимъ похотямъ и отрицаеть действительность будущаго суда и воскресенія мертвихъ. Вотъ всъ признаки, какими авторъ отмъчаетъ особенности техъ еретическихъ ученій, противъ которыхъ онъ полеинзируетъ въ своемъ посланіи. Воздержимся пока отъ того поспынаго вывода, какой дылають отсюда наши противники, усиатривая здёсь ясные признаки гностицизма позднёйшаго времени,--и посмотримъ, не имъютъ-ли эти черты приложенія и ко времени жизни св. Поликарпа, въ частности-ко времени написанія имъ настоящаго посланія. - Признакъ, характеризуюпій перваго рода еретиковъ, очевидно указываетъ на докетовъ, (какъ это признаютъ и противники подлинности посланія). Но следы существованія докетизма еще въ апостольское время ясно отивчены въ 1 посл. Іоанна, гдв св. Апостолъ выражается о еретикахъ этого направленія буквально тіми же словами, какъ в авторъ нашего посланія: "всякій духъ (въ смыслів-проповыдникъ, учитель), который не исповыдуетъ Іисуса Христа, пришедшаго во плоти, не есть отъ Бога, но это духъ антихриста", говорить въ цитуемомъ мъсть ап. Іоаннъ (4 гл. 3 ст. = 2 Іоан. 1, 7).

Ереси втораго рода представляютъ только дальнъйшее проведение началъ докетизма,—и именно въ отношени къ вопросу о крестныхъ страданияхъ Спасителя. Трудно не видъть здъсь ереси Кериноа, который училъ, что въчный Сынъ Божий, "Небесный Христосъ" не претерпъвалъ вмъстъ съ человъкомъ—Інсусомъ крестныхъ страданий и смерти. А такимъ учениемъ, какъ само собою понятно, отнималась у креста всякая сила свидътельства о примирении гръшниковъ и изліянии на гръшниковъ благодати Божией, (такъ какъ заслуги человъка, хотя би и совершеннъйшаго, не могутъ пріобръсть такого значения). Если же таково именно, по свидътельству исторіи, было ученіе еретика Кериноа, современника ап. Іоанна 1), то фактъ существования ереси съ подобнымъ оттънкомъ въ началъ 2 въва—выше всякаго сомнънія.

Нельзя, наконецъ, не видъть въ св. Писаніи слъдовъ существованія въ апостольское же время и третьяго рода лжеуче-

<sup>1)</sup> Церк. Истор. Робертсона, ч. 1-я, стр. 41.

ній, противъ которыхъ предостерегаетъ читателей пославіе Поликарпа. Уже ап. Павелъ упоминаетъ (II Тим. 2, 17 и 18) объ ефесянинъ Именеъ и Филетъ, "которые отступили отъ истины, говоря, что воскресеніе уже было". И поэлику такихъ истинъ, какъ будущее воскресеніе мертвыхъ и всеобщій судъ, невозможно было отрицать безъ насилованія яснаго ученія о нихъ самого Господа,—то для проведенія своихъ лжеученій упомянутые еретики, очевидно, и прибъгали къ этому крайнему средству, или,—выражаясь словами нашего автора,—"толковали слова Господни по своимъ похотямъ", (понимая, напр., воскресеніе мертвыхъ аллегорически, въ смыслъ возбужденія и отзывчивости души къ истинъ и знанію и т. п.).

Такъ, доказавъ полное тождество, или по крайней мѣрѣ, почти буквальное сходство еретическихъ мнѣній, противъ которыхъ полемизируетъ посланіе къ филиппійцамъ, съ тѣми, которыя появились и развивались еще при жизни свв. апостоловъ,—мы тѣмъ самымъ поставили вопросъ о подлинности творенія Поликарпова въ разсматриваемомъ отношеніи подъ защиту подлинности апостольскихъ писаній, процитованныхъ нами выше. Тамъ, гдѣ признается послѣдняя, непоколебимо стоитъ и первая,—и наоборотъ.

Впрочемъ, центръ тяжести нападеній на наше посланіе съ этой стороны опирается не столько на самомъ фактъ существованія гностическихъ ересей въ начал'я 2-го в., сколько на несообразности "слишкомъ широкаго распространенія ихъ" въ такое раннее время.--Но противъ этого, нъсколько измъненнаго сравнительно съ вышеприведеннымъ, упрека, прежде всего нужно зам'тить, что въ самомъ посланіи н'тъ ни мал'тишаго основанія къ подобному произвольному заключенію. Единственное выраженіе, на которое ссылаются здёсь сторонники отрипательной критики-("тщетное пустословіе и заблужденіе мно $uxs^{a}$  (2 гл.),—по нашему мижнію, не даетъ къ тому никакого повода. Уже ап. Іоаннъ предостерегалъ своихъ читателей (1 Іоан. 4, 1) отъ "многихо" лжеучителей, появившихся въ міръ; однако никто изъ здравомыслящихъ историковъ не выводитъ изъ этихъ словъ апостола заключенія о ересяхъ, "какъ широко распространившемся явленіи" его времени. Да и самое понятіе "много", "многіе" — слишкомъ относительно и неопредёленно, чтобы на немъ можно было строить такія смёлыя гипотезы. — Наконецъ, въ опроверженіе разбираемаго возраженія не безъ достаточнаго основанія можно выставить и то еще соображеніе, что авторъ, который предъ собою или позади себя имёлъ бы большія и сильно распространенныя гностическія системы, едва-ли бы могъ ограничиться противъ нихъ такими краткими и простыми фразами, какъ мы видимъ это въ нашемъ посланіи 1).

Не желая разстаться съ своимъ мивніемъ, наши противники выставляютъ на видъ еще одно выраженіе изъ той же, соблазнительной для нихъ, 7-й главы посланія,—выраженіе, которымъ св. авторъ характеризуетъ всякаго послёдователя третьяю рода, лжеученій, называя его "первенцемъ сатаны". "Но,—(возражаетъ отрицательная критика, хватаясь за это послёднее выраженіе),—по свидётельству Иринея и Евсевія, такія слова были обращены Поликарпомъ къ Маркіону, спустя цёлыхъ 40 вы 50 лётъ послё написанія посланія. Очевидный анахронизмъ!"

Приведенное выраженіе изъ Поликарпова посланія, — замѣтимъ мы съ своей стороны, — настолько само по себѣ невинно, что брать его въ основу такихъ произвольныхъ соображеній — по меньшей мѣрѣ неосновательно. Названіе еретиковъ "первенцами сатаны" могло быть техническим выраженіем (какъ это и доказываетъ основательно Ульгорнъ), для обозначенія всякаго противника истинному ученію Христову, — и имѣло несомвѣнно апостольское происхожденіе. Поэтому нѣтъ ничего страннаго и удивительнаго, если св. Поликарпъ употребляетъ его въ двухъ разныхъ случаяхъ, раздѣленныхъ довольно длинныхъ промежуткомъ времени: ревностный пастырь смирнскій могь всегда имѣть его на языкѣ, какъ особенно сильно характеризующее враговъ апостольской истины.

Такъ покончивъ дёло съ мнимымъ анахронизмомъ, который противники наши хотятъ видёть въ 7 гл. посланія Поликарпа, им переходимъ къ послёднему возраженію въ этомъ родё,— именно—кажущемуся на первый взглядъ противорёчію 9-й и 13-й главъ нашего посланія. Назвавъ въ 9-й гл. св. Игнатія

<sup>1)</sup> Strauss, "Polyc.", p. 75.

"блаженнымъ", причисливъ его къ тѣмъ, которые уже "у Господа суть", словомъ—ясно выразивъ увѣренность въ кончинъ своего друга, авторъ посланія въ 13 гл. обращается къ филиппійцамъ съ слѣдующей просьбой: "Еt de ipso Ignatio et de his, qui cum eo sunt, quod certius agnoveretis, significate"— (или: "что вы узнаете вѣрнаго о самомъ Игнатіѣ и его спутникахъ—сообщите намъ"), чѣмъ ясно (будто бы) предполагается что Игнатій, окруженный спутниками, еще живъ.

Съ торжествомъ указывая на это мнимое противоръче двухъ мъстъ посланія, послъдователи отрицательной критики въ сужденіяхъ по этому поводу раздъляются на два главные лагеря. Между тъмъ какъ одни изъ нихъ (Даллей, Ричль, Бунзенъ) приходятъ къ тому убъжденію, что 13 глава, и въ частности—процитованное выше мъсто изъ нея,—представляетъ позднъйшую вставку, - другіе (Швеглеръ, Росслеръ) прямо видятъ здъсь странную забывчивость псевдо-Поликарпомъ принятой имъ на себя роли, и отсюда категорически заключають о подложности цълаго посланія.

Но торжество нашихъ противниковъ едва-ли можетъ быть названо своевременнымъ. Вся сила ихъ возраженія, какъ само собою очевидно, сосредоточивается на неточности латинскаго перевода ("cum eo sunt"), сохранившаго намъ конецъ посланія за утратою греческаго подлинника. Въ этомъ последнемъ спорное мѣсто, вѣроятно, читалось такъ: "хаі περί αὐτοῦ τοῦ Ἰγνατίου καὶ τῶν μετ' αὐτοῦ ἄτινα ἐγνώκατε, μηνύετε ', (κακъ μ возстановляють это м'есто Гильгенфельдь и Гефеле). А при такомъ правдоподобномъ чтеніи подлинника, очевидно, изчезаеть и всякій поводь къ сомнёнію въ подлинности или неповрежденности посланія, такъ какъ при ,, т б у с вмісто соблазнительнаго для критиковъ настоящаго времени глагола, по контексту річи, естественные разумыть причастіе прошед-· шаго времени ("о бывшихъ съ нимъ", "отправленныхъ вмъстъ съ нимъ" и т. д.). А при такой поправкъ, само собою разсъевается и всякая тёнь противорёчія между 9-ю и 13-ю главами; изъ взаимнаго сопоставленія сомнительныхъ містъ той и другой получается следующій естественный смысль. Будучи убъжденъ въ самомъ фактъ смерти св. Игнатія (на основаніи-ли частныхъ извъстій, или просто соображая по времени отправленія антіохійскаго епископа на мученіе), св. Поликарпъ въ 9 главъ прямо причисляетъ своего друга къ тъмъ, "которые пребываютъ уже у Господа, съ Которымъ и страдали". Но фактъ смерти св. Игнатія извъстенъ епископу смирнскому только въ самыхъ общихъ чертахъ, — частностей и подробностей овъ еще не знаетъ. И вотъ въ 13 гл. онъ обращается къ филиппиційцамъ съ просъбою—сообщить ему всъ, извъстныя имъ, подробности о кончинъ своего друга и его спутникахъ.

Признавая возможность такого примиренія, по видимому, противорычащихъ мысть 9 и 13 главъ, одинъ изъ последователей отрацательной критики 1) находить несообразною самую просьбу Поликарпа къ филиппійцамъ. При частыхъ снощеніяхъ таких важных малоазійских городовъ, какъ Смирна,—(говорить нашъ противникъ), съ столицей имперіи, Поликарпъ гораздо скоръе могъ узнать всъ подробности о св. Игнатів самъ непосредственно, чемъ чрезъ филиппійцевъ. Заметимъ на это, что филиппійцы непосредственно были заинтересованы въ судьб св. Игнатія, благодаря тому уже одному обстоятельству, что витесть съ Игнатіемъ они отправляли въ Римъ своихъ христіань узниковь 2); причемь, вітроятно, многіе изъ филиппійцевъ сопутствовали страдальцамъ до мъста ихъ мученія. Вотъ почему филиппійцамъ болье, чемъ другимъ, могли быть извыстны подробности какъ о путешествіи св. Игнатія отъ Филипъ до Рима, такъ и объ обстоятельствахъ его мученической кончины въ Римъ.

Новую и послѣднюю историческую несообразность послѣдователи отрицательной критики видять въ слѣдующихъ словахъ 12 главы посланія: "молитесь (также) за иарей, за власти и князей"... Увѣщаніе къ молитвѣ за царей, по ихъ мнѣнію, не могло имѣть мѣста въ началѣ 2 в., такъ какъ исторически извѣстно (будто-бы), что до временъ Марка Аврелія христіане не поминали въ своихъ молитвахъ царей. Мы не знаемъ, какія историческія свидѣтельства имѣютъ въ виду наши противники,

<sup>1)</sup> Росслеръ, посл. Пол. въ фил., прим. 10.

<sup>2)</sup> По крайней мъръ исторія не говорить о спутникахъ Игнатія до прибытія его ть Филиппы, и только съ этого мъста окружаеть его ими.

утверждая свое положеніе,—но если это и дъйствительно такъ, то все-таки отсюда еще вовсе не слъдуетъ, что наше посланіе написано во времена Марка Аврелія, или даже послъ него. Христіанство, по заповъди своего Основателя, никогда не относилось враждебно къ мірскимъ властямъ, напротивъ всегда видъло въ нихъ самимъ Богомъ поставленныхъ владыкъ. А при такихъ убъжденіяхъ христіанъ, молитва за царей, если она и не практиковалась еще общественно во время написанія нашего посланія, могла составлять благочестивое желаніе св. Поликарпа,—желаніе, которому нужно было осуществиться въ ближайшемъ будущемъ.

Давая отвътъ нашимъ противникамъ по поводу приведенныхъ выше словъ 12-гл. посланія, мы не можемъ не упомянуть о тёхъ сомнёніяхъ, какія возбуждаетъ въ Гильгенфельдъ самая внёшняя форма выраженія, употребляемая здёсь авторомъ. "Требованіе-молиться за царей (слёд. не за одного, а за многихт)", -- разсуждаетъ по этому случаю названный ученый, --- пораздо лучше идетъ ко временамъ Антонина, чёмъ---Траяна, потому что последній при своей жизни никого не усыновиль", (слъд. онъ быль одина царемъ). -- Для успокоенія такихъ неосновательныхъ сомнъній замътимъ прежде всего, что предлагая заповедь о молитве за царей, св. отецъ (Полик.) вовсе не думалъ ограничить ея пригодность узкими предвлами одного царствованія; по мысли его эта вапов'єдь, очевидно, должна была имъть въчное значение. А при такомъ положении дъла, употребление множественной формы ("за царей") представляется единственно возможнымъ и выразительнымъ. Догадка же Гильгенфельда, усматривающаго здёсь намекъ на царствованіе Антонина, уже сама въ себ'є представляется неосновательною, потому что назвать наследника царскаго престола "царемъ", при жизни еще настоящаго царя, --- едва-ли было-бы точно. А между тъмъ по взгляду Гильгенфельда такъ и выходить: "царями", думаеть онь, авторь называеть Антонина Пія и его наслѣдника.

Этимъ последнимъ объяснениемъ по поводу неосновательной попытки Гильгенфельда заподозрить время происхождения нашего послания мы и заканчиваемъ разборъ главныхъ возраженій, которыми отрицательная критика думаєть набросить твнь сомнівнія на подлинность Поликарпова посланія, считая излишнимь останавливаться на мелкихі замічаніяхь въ томь же роді, отчасти въ виду ихъ очевидной несостоятельности, отчасти же в по неудобству ихъ разсмотрівнія въ преділахъ нашей прямой задачи. Такъ напр., Швеглерь отказываєтся признать подлинность Поликарпова посланія на томь между прочимь основаніи, что оно (посл.) знаєть и пользуєтся группой такихъ новозавітныхъ Св. Писаній, которыя сами по своему происхожденію, какъ онъ увітрень, тотходять ко 2-му віку, какъ-то—Діян. Ап., 1 Петр., посл. къ Фил., къ Ефес. и 1 Тим. Само собою понятно, что мы не можемъ слідовать за нашими противниками по этому пути, такъ какъ онъ слишкомъ далеко завель бы насъ за преділы прямой нашей задачи.

При всей логической несостоятельности разсмотрѣнныхъ выше возраженій, наши противники считаютъ ихъ вполнѣ достаточными для своей цѣли, и вопросъ о подлинности Поликарпова посланія—основательно рѣшеннымъ въ смыслѣ отрицательномъ. Успокоиваясь на такихъ убѣжденіяхъ, они силятся далѣе указать историческое мѣсто и значеніе псевдо-Поликарпова посланія среди подобнаго же рода подложной литературы.

Догматическая точка зрвнія посланія,—такъ разсуждаєть Швеглеръ,—умпренно-павлиническая. При всемъ личномъ возвышеніи Ап. Павла (главы 3, 9 и 11), строгая особенность его системы авторомъ оставлена: къ павлинической πίστις у него присоединяется петриническая ελπίς и Іоаннова αγάπη, откуда получается слѣдующая сложная догматическая формула: "впраза которою слѣдуетъ надежов, и которой предшествуетъ любовъ (3 гл.)". Посланіе,—говоритъ по этому поводу поименованный выше ученый,—съ подобными догматическими воззрѣніями могло явиться только тогда, когда два враждебные лагеря—павлинизмъ и петринизмъ—мало-по-малу пришли къ взаимному соглашенію, т. е. никакъ не ранѣе половины 2 вѣка.

Такъ покончивъ съ вопросомъ о времени написанія посланія, послѣдователи отрицательной критики создають далѣе поводъ и цѣль, съ какою (будто бы) оно написано. Въ этомъ отно-шеніи Швеглеръ (а за нимъ и Гильгенфельдъ) видитъ самую

тесную связь псевдо-Поликарпова посланія съ пастырскими посланіями Ап. Павла, и затемъ-какъ въ последнихъ, такъ и въ первомъ хочетъ усмотръть прямыхъ предвъстниковъ побъдоноснаго и властолюбиваго католицизма (?), --- а отсюда и истиннаго автора ихъ видитъ въ преданномъ сынъ католической церкви. Въ оправданіе такой смёлой догадки Швеглеръ выставляетъ на видъ преимущественно одно соображение, это-настойчивость, съ какою авторъ, нашего посланія внушаеть мысль о неуклонномъ держаніи церковнаго ученія и повиновеніи церковной ирархіи. А то и другое, по мивнію названнаго ученаго, и составляетъ основной догматъ католическій, --- красугольный камень, на которомъ стоитъ все зданіе католицизма. А если такъ, то и авторъ посланія-католикъ.-Что же однако побудило католика въ заглавіи написаннаго имъ сочиненія поставить имя восточнаго епископа, св. Поликарпа? Швеглеръ коротко отвъчаетъ на этотъ вопросъ такими словами: "Внъшнимъ поводомъ къ сочиненію и подм'вн' посланія могло послужить пос'вщеніе Рима Поликарпомъ".

Церковно-историческія несообразности и натяжки, какими проникнута вся эта смёлая (чтобы не выразиться рёзче) аргументація, вызванная очевиднымъ желаніемъ—во что бы то ни стало, отстоять свои предвзятыя мнёнія,—освобождають насъ отъ труда --заниматься подробнымъ ея опроверженіемъ. Посланіе св. Поликарпа, насколько выяснилось его содержаніе въ предъидущемъ,—не даетъ къ ней ни малёйшаго повода, --и въ частности мысль—о "твердомъ держаніи преданнаго изначала ученія"—и "повиновеніи іерархів" есть мысль частная, такъ что выставлять ее въ качествъ основнаго принципа цёлаго посланія значить взводить на нее, по меньшей мъръ, неосновательную клевету.

Между тъмъ какъ, такимъ образомъ, особенно ръяные изъ отрицателей, подобно Швеглеру и Гильгенфельду, не останавливаясь на одномъ отрицаніи подлинности посланія, пускаются въ дальнъйшія разслідованія относительно историческаго значенія его, (гді и вдаются въ едва вообразимыя крайности, какъ сейчасъ изложенная), болье умітренные изъ нашихъ противниковъ видятъ свою неудачу въ самыхъ попыткахъ поколебать

подлинность имлаго посланія, но въ тоже время, не желая совершенно отказаться отъ своего принципа, стараются заподозрить по крайней мѣрѣ цѣлость или неповрежеденность Поликарпова творенія. По видимому, сильную опору для этого послѣдняго мнѣнія даетъ то обстоятельство, что дошедшій до насъ греческій текстъ посланія кончается 9-ю главою, остальныя же главы до конца посланія сохранились только въ древнемъ латинскомъ переводѣ, (изданномъ Яковомъ Фаберомъ Стапульскимъ въ Парижѣ 1498 г.). На этомъ преимущественно основаніи съ присоединеніемъ еще того замѣчанія, что и "самое приличное" заключеніе посланія содержится именно въ концѣ 9-й гл., наши противники произносятъ категорическое сужденіе о позднѣйшей вставкѣ всѣхъ главъ, слѣдующихъ за 9 ю.

Но, по справедливому замъчанию Гефеле (Patr. apost. opera р. 80), - последняя часть посланія не можеть быть отвергнута безъ отверженія целаго посланія уже въ силу того одного обстоятельства, что она цитуется у Евсевія 1), и именно въ техъ ея мъстахъ, за которыя преимущественно и не хочется нашимъ противникамъ признать ея подлинности (въ мъстахъ, упоминающихъ о посланіяхъ св. Игнатія). А Евсевій, продолжаєть лалье названный ученый, ни обмануть, ни обмануться здёсь не могь, такъ какъ въ авіатскихъ церквахъ того времени, когда жых и писаль церковный историкъ, посланіе это читалось публично, а при такихъ обстоятельствахъ ошибка или намъревный обманъ никакъ не могли иметь места. Если же противники подлинности ссылаются на 9-ю главу, какъ приличвъйшее заключение послания, то Гефеле съ свойственною ему последовательностью указываеть примеры такого рода заключеній прежде конца посланія—въ посл. Ап. Павла къ Римл. 15, 33, къ Ефес. 3, 21), и въ посл. Клим. Римск. къ Корине. сарр. 20. 38. 45. 50. 58.—Къ такимъ разсужденіямъ Гефеле Мелерь (Möhler) присоединяеть еще, что "подлинность спорной части посланія (Поликарнова) подтверждается полной связью ея съ предшествующею, сходствомъ стиля и содержаніемъ".

Такъ и послъдняя попытка отрицательной критики заподо-



<sup>1)</sup> Церк. Ист. 111, 36.

зрить хоть часть посланія оказывается не болье, какъ соломенкой въ рукахъ утопающаго, и не можеть имъть какого-нибудь серьезнаго значенія.

Общая слабость и несостоятельность аргументаціи нашихъ противниковъ яснѣе всего сказывается въ томъ обстоятельствѣ, что многіе изъ людей одного съ ними лагеря открыто отказываются принять ихъ доводы относительно посланія св. Поликарпа. Интересны и характеристичны въ этомъ отношеніи цитуемыя у Гефеле (стр. 79) слова Мойнія (Моупіия). "Ни душой, ни тѣломъ,—говоритъ этотъ послѣдній,—не могу согласиться съ мнѣніемъ знаменитаго Даллея, который это письмо Поликарпа, столь славное и всюду на западѣ столь общеизвѣстное, старается подвергнуть сомнѣнію... Нѣтъ другаго произведенія, въ которомъ бы замѣтны были болѣе опредѣленные признаки истины, какъ посланіе къ филиппійцамъ; если и относительно его можно сомнѣваться, то нѣтъ ни одного памятника древности, достовѣрность котораго не подпала бы сомнѣнію... (Proleg. ad Varia Sacra).

Итакъ, болѣе или менѣе подробный разборъ возраженій, которыми представители отрицательной критики думаютъ отвергнуть подлинность Поликарпова посланія, приводитъ насъ въсущности къ тому же результату, до котораго довели и положительныя изслѣдованія по этому вопросу,—только съ другой стороны. Результатъ этотъ: "посланіе написано мужемъ истинно-апостольскимъ, или лучше—самимъ св. Поликарпомъ". (Гефеле, стр. 47).

Пр. А. Мартыновъ.

#### ОЧЕРКИ

даятельности пастыря Церкви Христовой по примару Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образь дажь вамь, да якоже Азь... и вы творите" (Гоан. 13, 15).

(Продолжение \*).

#### ОЧЕРКЪ ВТОРОЙ.

Пастырь церкви, какъ христіанинъ и человёнъ, по примёру Христа-Спасители и св. Его апостоловъ.

1. Господь Іисусъ Христосъ и св. Его апостолы, проповъцуя Евангелія царствія Божія посредствомъ слова, усиливали
віяніе своей проповъди на волю слушателей самою жизнію
своею, согласною съ проповъдывавшимся ими ученіемъ. Посмотрите, какъ въ жизни Христа-Спасителя слово всегда согласно
съ дъломъ! Такъ, проповъдуя любовь и послушаніе къ Богу,
Онъ творитъ дъла любви этой: молится, постится, во всемъ
повинуется Отцу своему (Ме. 26, 39; Іоан. 8, 29; 9, 55). Проповъдуя уваженіе къ закону Моисееву, Онъ на самомъ дълъ
исполняетъ требованія этого закона: посъщаетъ синагоги и
храмъ (Лук. 4, 16; Іоан. 7, 28) для молитвы и поученій, соблюдаетъ праздники, исполняетъ священные обряды іудейскіе
(Іоан. 2, 23), выражаетъ почтеніе къ мъстамъ и вещамъ священнымъ (2, 15—16; Ме. 23, 17. 19), признаетъ авторитетъ
и власть лицъ, обязанныхъ слъдить за исполненіемъ закона

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ» № 1, 1894 г.

(Лук. 17, 14). Проповедуя самую широкую любовь къ людямъ, Онъ въ самыхъ широкихъ размерахъ проявляетъ эту любовь на самомъ дълъ. Изъ евангелій намъ неизвъстно ни одного случая, когда бы Онъ отказалъ въ своей помощи кому либо изъ нуждавшихся въ ней. Призывая къ Себъ всъхъ труждающихся и обремененныхъ, всёхъ бёдныхъ и несчастныхъ физически и нравственно, Онъ на самомъ дълъ успокоиваетъ ихъ: однихъ исцеляетъ отъ болевней (напр. Мо. 4, 23), другихъ кормить при голодъ (Іоан. 6, 12), домы иныхъ исполняетъ вина и веселія (2, 9); тъхъ ободряеть и утышаеть словомъ любви и состраданія, (11, 40), этихъ выводить изъ мрака тяжелыхъ нравственных и религіозных сомніній на світь истины евангельской (Мо. 19, 21. 26), а всёхъ вообще дёлаетъ лучшими и счастливъйшими въ жизни. Въ своемъ служении людямъ Онъ не зналъ Себъ покоя, забывалъ о своихъ личныхъ потребностяхъ и нуждахъ. Благотворя всемъ, Онъ благотворилъ самымъ врагамъ своимъ: имъ, какъ и всемъ, уделялъ Онъ изъ своей сокровищницы божественной истины, за нихъ, какъ и за всѣхъ, молился Отцу своему (Лук. 23, 34). Проповедуя людямъ любовь къ ближнимъ до положенія жизни своей за нихъ (Іоан. 15, 13), Онъ первый положиль душу свою за всёхъ, — за праведныхъ и за неправедныхъ, за въровавшихъ и невъровавшихъ. за друзей и за враговъ. Вся жизнь Его, бывшая одной непрерывной жертвой Богу и людямъ, была такъ нравственно совершенна и чиста, что Онъ могъ сказать врагамъ своимъ: "Кто изъ васъ обличитъ Меня во гръхъ (Іоан. 8, 46)? и-ученикамъ своимъ: "грядетъ сего міра князь и во Мнѣ не имать ничесоже" (14, 30). И вст должны были сознаться, что Онъ все делаетт, хорошо (Мр. 7, 37), что на Немъ сбылось слово пророка Исаіи: "Онъ не сдълалъ гръха никакого, и не было лести во устахъ Его" (1 Петр. 2, 22). Примъра личной жизни по пропов'ядуемому ученію Спаситель требоваль и отъ апостоловъ, а въ лицъ ихъ и отъ всъхъ пастырей церкви своей. "Вы -соль земли, вы - свътъ міру (Мо. 5, 13-14). Такъ да свътитъ свътъ вашъ предъ людьми, чтобы они видъли ваши добрыя дела и прославляли Отца вашего Небеснаго" (ст. 16. И св. апостолы свято сохраняли эту заповёдь своего боже-

ственнаго Учителя. Принося изъ конца въ конецъ вселенной учене евангельское, они и жили вполнъ сообразно съ нимъ. Съ чистой совестию, съ полной уверенностию не встретить возраженій, апостолы могли говорить своимъ пасомымъ: "Свидътели вы и Богъ, какъ благоговъйно и праведно и безукоризвенно мы поступали предъ вами върующими" (1 Сол. 2, 10); ни виесть съ темъ же св. ап. Павломъ они могли сказать про себя: "подражайте, братіе, жив и смотрите на твхъ, коюрие поступають по образу, какой имъете въ насъ" (Филип. 3, 17). Сами живя сообразно своей проповъди, св. апостолы гребовали того же и отъ своихъ преемниковъ, пастырей церкви. Такъ, св. ап. Павелъ писалъ къ св. епископу Тимовею: "будь образцомъ для върныхъ въ словъ, въ житіи, въ любви, въ дуль, въ въръ, въ чистотъ... Епископъ долженъ быть непороченъ, одной жены мужъ, трезвъ, цъломудренъ, благочиненъ, честенъ, страннолюбивъ, учителенъ, не пьяница, не убійца, не сварливъ. ж корыстолюбивъ, но тихъ, миролюбивъ, не сребролюбивъ, хорошо управляющій домомъ своимъ, дітей содержащій въ послушаны со всякою честностію (Тим. 4, 12; 3, 2—5; cpab. Титу 1, 7—9). Согласіе или несогласіе жизни пастыря церкви съ проповытемымъ имъ ученіемъ имъетъ величайшее значеніе для укорененія послідняго среди людей. Пастырь церкви въ отношени къ людямъ, среди которыхъ онъ проповъдуетъ, есть то же, что городъ, "стоящій верху горы", или "світильникъ, вознесенний на высокомъ подсвъчникъ" (Мо. 5, 14-15): какъ первый бросается въ глаза всякому мимоходящему, какъ второй не мотеть быть невидимь находящимися въ комнать, въ которой овъ горитъ, такъ и пастырь церкви у всёхъ на виду. Такимъ образовъ его жизнь, со встыть ея добрымъ и злымъ, не укроется и не можетъ укрыться отъ людей. Что же будетъ, если жизнь его будеть расходиться съ его проповидію, если она бу-1975 нравственно несовершенна? Пасомые и наставляемые въ помъ случав не будутъ нравственно совершенны, а будутъ подобны своему порочному пастырю. Достаточно припомнить зны ветхозавытное пастырство, особенно-времень царей израшьскихъ и времени земной жизни Інсуса Христа. Пастыри эта были глубоко порочны. Вследствіе своей порочности, они,

при отправленіи своихъ пастырскихъ обязанностей, являлись великими лицемърами: говорили одно, а въ душъ имъли другое; на словахъ были великими законниками, а на дёлё являлись великими беззаконниками. Глядя на своихъ пастырей, испортился и народъ, такъ же глуббко, какъ и его пастыри. Проповъдуя слово Божіе и не живя сообразно съ нимъ, пастырь перкви похожъ на строителя, который одной рукой строитъ, а другой разворяеть построенное: высотою и святостію проповідуемыхъ имъ истинъ онъ привлекаетъ къ себъ людей, а неисполненіемъ ихъ въ своей жизни онъ отталкиваеть ихъ отъ себя. Въ душъ благочестиваго и върующаго человъка возникаетъ, прежде всего, чувство какой-то обиды при видъ того, что пастырь церкви самою жизнію своею выказываеть пренебреженіе къ досточтимымъ истинамъ и обычаямъ христіанскимъ. Ввирая на пастыря, пасомый желаеть видёть въ немъ, такъ сказать, воплощеніе христіанскаго ученія, дабы ближе и глубже вглядъться въ него и узнать, какъ именно нужно исполнять его. Съ этой точки эрвнія совершенно справедлива поговорка: "vita clericorum liber est laicorum 1)", то есть, жизнь пастыря церкви есть книга, по которой міряне должны учиться жить. Разъ такой книги предъ глазами пасомыхъ нътъ, они не только получать ущербь оть того, что не съумфють жить по христіански, хотя бы и желали того, но могутъ придти даже къ мысля, что христіанское ученіе, какъ ни старайся исполнить его. неудобоисполнимо, если самъ пастырь не въ состоянии исполнять его. И явится въ пасомыхъ равнодушіе къ въръ и жизни христіанской, которое такъ гибельно вліжеть на нравственность человъка. Извъстно, далье, какъ дъйствуетъ на хорошаго человъка лицемъріе: оно возмущаеть его до глубины души и лишаеть лицемъра въ его глазахъ всякаго уваженія. А разъ у пастыря церкви нътъ соотвътствія между ученіемъ и жизнію, онъ непременно подвергается справедливымъ упрекамъ и укорамъ въ лицемвріи. И потеряеть такой пастырь любовь и уваженіе къ себъ дучшихъ изъ своихъ пасомыхъ, не захотять они



<sup>1)</sup> См. проф. Павницкаго: «Священиям». Приготовление въ священству п: дизнъсвящениям», Кіовъ, изданіе второе 1886 г. стр. 103.

ею руководства и даже, пожалуй, пойдуть во слёдь за инымъ пастыремъ, быть можетъ, "наемникомъ" и "волкомъ въ овечьей одеждъ" 1). А что сказать о вліянім дурной жизни пастыря на лодей, хотя и върующихъ его ученію и желающихъ быть благочестивыми, но слабыхъ волею? Въдь извъстно какъ заразительно действуетъ примеръ другихъ на слабохарактернаго человька. Поэтому слабохарактерные христіане будуть хороши ишь до техъ поръ, пока будеть хорошъ ихъ пастырь; жизнь последняго, согласная съ закономъ Христовымъ, будетъ, такъ сказать, подталкивать ихъ податливую волю на все доброе. И наобороть, дурная жизнь пастыря непременно будеть соблазнять ихь и отдалять отъ Бога. Но кром'в людей верующихъ есть еще и невърующіе. Эти послъдніе особенно ревностно слъдять за жизнію священника и не преминуть публично разсказать о мальйшемъ, замъченномъ въ немъ, недостаткъ, поглуинтыся надъ нимъ и въ лицъ его унизить проповъдуемое имъ ученіе. Въ тоже время свои личные недостатки они готовы оправдывать ссылкою на примъръ пастыря: въдь если пастырь такъ дълаетъ, то, значитъ, такъ оно и должно быть. Они мотуть даже заподозрить самую доброкачественность христіанскаго ученія, если оно не выполняется даже пастыремъ церкви: что же это за ученіе, скажуть они, когда оно даеть такіе дурные плоды въжизни исповедающихъ его? И, пожалуй, сошлются при этомъ на слова Самого Спасителя, что доброкачественность ученія познается именно по плодамъ его. т. е. по жизни всповъдующихъ его людей: хороши плоды -- хорошо и ученіе и наоборотъ (Мо. 5, 15-19). Напротивъ, добрая жизнь пастыря червы по проповедуемому имъ ученію непремённо привлегаеть къ нему, а въ лицъ его -- и къ проповъдуемому имъ учевію, любовь и уваженіе каждаго. Не говоря о людяхъ върующихъ и благочестивыхъ, сами невърные, видя добрую жизнь христіанъ, особенно же ихъ пастырей, невольно отдають дань лолжнаго уваженія къ самому ученію ихъ, и всл'ядствіе этого в сами нервако обращаются къ церкви Божіей, даже-безъ

Припомнимъ, какъ часто наши простолюдины вдутъ во следъ за некоторыми расколоучителями и сектантами, предъщаясь лишь ихъ наружнымъ благочестіемъ.

всякой пропов'єди, безъ всяких усилій со стороны настырей церкви. Что это такъ, ясно видно, изъ свидетельствъ о томъ писателей первенствующей церкви Христовой. Много было гоненій на нее со стороны іудеевъ и явычниковъ. Гоненія эти ставили иногда христіанъ и ихъ пастырей въ невозможность словесно проповъдывать свое учение гонителямъ. Въ такое время проповёдь совершалась, такъ сказать, самою жизнію гонимыхъ и многихъ обращала ко Христу. Св. Густинъ Философъ свидетельствуеть: "Мы можемъ представить вамъ многихъ, которые обратились къ върв потому, что или по сосъдству видъли степенность христіанъ въ обыкновенной жизни, или во время путешествій были свидітелями ихъ терпівнія среди всякаго рода непріятностей, встрічавшихся на дорогі, или узнавали ихъ лучше, ведя съ ними дъла". И Аоинагоръ Аоинскій пишета: "Между нами вы найдете людей простыхъ, -- ремесленниковъ, старыхъ женщинъ, которые не въ состояніи доказать вамъ истинности своего ученія, но которые убъдять васъ въ его святости чистотою своей жизни" 1).

Итакъ, пастырь церкви строго обязанъ жить согласно съ учениемъ Христовымъ.

2. Всматриваясь, на сколько это возможно и позволительно, въ человъческую Личность Христа-Спасителя, мы видимъ, что Она есть Личность общечеловъческая. Такъ, всякая обыкновенная человъческая личность развивается подъ вліяніемъ національности, къ которой она принадлежить. Но еврейская національность, къ которой по своему земному рожденію принадлежаль и среди которой воспитался Христосъ-Спаситель, не привнесла въ Его Личность ничего такого, что было бы несовмъстно съ Личностію Новаго Адама, совершеннъйшаго Сына Человъческаго. Такъ, Спаситель борется напр. съ незаконнымъ самопревозношеніемъ іудеевъ надъ другими народами, съ ихъ усвоеніемъ только себъ однимъ права на гражданство въ царствіи Божіемъ: Онъ говоритъ своимъ соплеменникамъ, что и всъ другіе народы имъють одинаковыя съ ними права на царствіе Божіе и даже могуть войти въ послъднее прежде ихъ самихъ



<sup>1)</sup> Ранинскій,—"Странинкъ", Ноябрь, 1890 г., стр. 385.

(Ісанн. 10, 16; Лук. 13, 28-29). Правда, Спаситель говориль, что Онъ "посланъ къ погибщимъ овцамъ дома Израилева" и что "не хорошо взять хлібот у дівтей (іудеевт) и бросить псамъ" измчникамъ) (Мо. 15, 24. 26). Но Онъ выражался такъ лишь вь томъ смыслъ, что Онъ не къ іудеямъ только пришелъ, но пришель къ нимъ прежде, чемъ къ язычникамъ, такъ какъ іудеямь первымъ Онъ и быль обътованъ 1). Во вторыхъ всякая обыкновенная человъческая личность развивается подъ вліянісив школы. Во времена Спасителя среди іудеевь было три вколы или секты: фарисейская, школа по преимуществу національная, бывшая носительницею національных вожделёній іудеевь о всемірномъ господств'в ихъ подъ главенствомъ Мессіи и-строгою хранительницею отеческихъ преданій; школа садлукейская, пропов'ядывавшая удовольствіе, какъ ціль человіческой жизни и отрицавшая ивкоторые догматы Писанія, какъ напр. учение о воскресении мертвыхъ и мадовоздаянии за гробомъ; школа ессейская, отличавшаяся своею отчужденностію, аскетизмомъ и мрачнымъ, пренебрежительнымъ взглядомъ на же матеріальное, не исключая и тёла человеческаго, какъ на нечестыя оковы души. Но Спаситель совершенно самостоятельно и неръдко критически относился къ фарисейской сектъ, тотя последняя представлялась, на взглядъ громаднаго больпинства Его современниковъ, стоявшей выше всякой критики, вать со стороны ея религіозно-нравственныхъ и политическихъ возгрбній, такъ и со стороны самой жизни ея представителей; такое отношение Спасителя къ этой сектъ выразилось въ томъ, что Онъ не мирился ни съ пороками, ей свойственными, ни съ ея національными вождельніями, ни съ ея чрезмірнымъ умженіемъ къ преданіямъ старцевъ, доходившимъ иногда до поставленія послідних выше заповідей закона Божія (Мр. 7. 1-13) и пр. Также относился Онъ и къ сектъ саддукейской в вакъ всесватой Сынъ Божій, былъ, конечно, совершенно уждъ саддукейской распущенности и неверія. Не замётно въ Его ученім и жизни и вліянія ессеевъ, —напр., ессейскихъ ученій объ оскверненін елеемъ, о любви къ нечистоть, о непри-

<sup>1)</sup> Си. у Архии. Михаила «Толковое Евангеліе» на Мо. 15, 24.

миримой ненависти къ обижающимъ и др. 1). Далъе, на развитіе и складъ обыкновенной человъческой личности вліяють сословныя и профессіональныя различія между людьми, - различные сословные и профессіональные взгляды, предразсудки, склонности, симпатіи и антипатів и т. под. Но и такого вліянія не зам'втно на Личности Інсуса Христа. Для Него въ Его духовномъ царствъ нътъ ни князей, ни вельможъ (Ме. 20, 25-26); всв люди, безъ различія національностей и общественныхъ положеній въ Его очахъ — только люди, то есть, дети Единаго Отца Небеснаго и равноправные братья и сестры другъ другу. Наконецъ, каждая обыкновенная человвческая личность развивается, такъ сказать, подъ вліяніемъ себя самой, то есть, подъ вліяніемъ того особаго склада душевныхъ силь, который свойствень только ей. Но въ Христь-Спаситель мы не видимъ Его личнаго  $\mathcal{A}$ , какимъ оно является у людей. обыкновенныхъ. Его личное человъческое  $\mathcal H$  состойть, если такъ можно выразиться, развѣ только въ полномъ отречении отъ Себя Самого въ жертву любви къ Богу и людямъ.

Итакъ, повторяемъ, Личность Христа-Спасителя есть Личность общечеловеческая въ самомъ святомъ, высокомъ и широкомъ значеніи этого слова, -- Личность, не ограниченная узкими, свойственными обыкновеннымъ человъческимъ личностямъ, рамками, каковы напр., національность, сословность, индивидуальность (субъективизмъ) и. т. под. Уже самал свобода Личности Сына Человъческого отъ указанныхъ ограниченій, взятая даже въ отдельности отъ ея источника, сообщаеть Ей, то есть, Личности Сына Человъческаго, -- поскольку всъ означенныя ограниченія обыкновенной человіческой личности вносять въ последнюю многое такое, чего въ ней не должно быть, и такимъ образомъ служатъ лишь помъхою для ея правильнаго, здороваго и всесторонняго развитія, -- такъ свобода отъ означенных ограниченій сообщаеть Личности Спасителя нравственно прекрасный и для всёхъ привлекательный характеръ Личности цёльной, полной, совершенной. Но нравственная красота Его Личности выступаеть предъ нами еще яснъе, когда-



<sup>1)</sup> См. у о. Буткевича, - "Жизнь Інсуса Христа", періодъ первий, глава IV.

ин подумаемъ о самомъ источникъ Ея (Личности Сына Человіческаго) свободы отъ вышечказанных ограниченій. Ближайших источникомъ этой свободы является, между прочимъ, бакъ ниже увидимъ, живое и дъйствительное чувство высшей справедливости, понимаемой, какъ правда божественная икакъ основанная на этой правдё высшая справедливость человіческая. Живость и дійствительность этого чувства въ Сынів Человъческомъ сообщаютъ Ему величавый, внушающій всімъ невольное уваженіе, авторитеть Учителя правды и -- только одной правды. Онъ никогда и ничего не говориль и не дёлаль подъ вліяніемъ національныхъ, сословныхъ, личныхъ и другихъ взглядовъ, склонностей, симпатій и т. под., ничего не говорилъ не двалаль лишь въ угоду, для личнаго удовольствія или личной матеріальной пользы кого бы то ни было, а всёмъ и кажму одинаково нелицепріятно и безпристрастно возвіщаль **ЈАШЬ ТО, ЧТО ТАКЪ ИЛИ ИНАЧЕ МОГЛО СЛУЖИТЬ ИХЪ ДУХОВНОМУ** магу, что было согласно съ судомъ правды Божіей. "Не сушть по наружности, но судить судомъ праведнымъ" (Ioan. 7, 24)-вотъ то правило, которымъ Онъ самъ руководствовался в которымъ руководствоваться при сужденіи о чемъ бы и съ ыть бы то ни было Онъ заповъдываль и всемъ. "Моисея, наушающаго субботу обръзаніемъ, вы освобождаете отъ порипанія, а Меня нарушившаго субботу чрезъ благодівніе человы, вы осуждаете. Освобождать Моисея отъ пориданія изъ раженія къ его достоинству и осуждать Меня, Который повиу безславенъ, --- это явное лицепріятіе" 1). Такими же свойпвами отличались и св. апостолы. Они были воспитаны Сачить Інсусомъ Христомъ, Который, какъ мы выше видёли, на жахъ смотралъ, прежде всего, какъ на людей. Кромъ того, св. апостолы знали о бывшемъ св. ап. Петру виденіи сосуда, ваполненнаго различными животными (Дівян. 10, 11-16), копрое означало, что всв вообще люди имъютъ право, если за-101ять, на всё плоды искупительной жертвы Христовой: они звали также, что "прейде свиь законная, благодати пришедшей" Дын. 15, 28). И насколько св. апостолы были свободны отъ

<sup>1)</sup> Св. Өеофилакта "Благовъстникъ" на Іоан. 7, 21-24.

національныхъ, сословныхъ, профессіональныхъ и другихъ, несовмѣстныхъ съ высшей правдою, взглядовъ, предразсудковъ, склонностей и антипатій, видно напр. изъ слѣдующихъ словъ св. ап. Павла: "Въ церкви Христовой нѣсть еллинъ, ни іудей, обрѣзаніе и необрѣзаніе, варваръ и скифъ, рабъ и свободь, но всяческая и во всѣхъ Христосъ" (Кол. 3, 11). А насколько св. апостолы отличались чувствомъ высшей правды, это видно уже изъ того, что они всегда руководились правиломъ—"Богу повиноваться больше, нежели человѣкамъ" (Дѣян. 5, 29).

Итакъ, пастырь церкви должент воспитать въ себь глубокое и живое чувство божественной правды и основывающейся на ней высшей человъческой справедливости, освободить по возможности свою душу отт всъхъ, несовмъстныхъ съ этимъ чувствомъ, національныхъ, сословныхъ, своихъ личныхъ и другихъ взълядовъ, предразсудковъ, симпатій, антипатій и пр., чтобы во всемъ и со всъми быть справедливымъ, безпристрастнымъ, нелицепріятнымъ.

3. Изв'встно, что Христосъ-Спаситель никогда ничего не бралъ съ людей за то, что трудился для ихъ духовнаго блага, а тъмъ болъе Онъ вполнъ былъ свободенъ отъ того, что-бы употреблять свою пастырскую деятельность въ качестве средства къ достиженію какихъ-либо своихъ личныхъ и чисто земныхъ целей. Все, что Онъ позволяль Себе, безъ всякаго ущерба для справедливости, это-принимать некоторыя доброхотныя пожертвованія, благодаря которымъ Онъ могъ удовлетворять нъкоторымъ насущнъйшимъ своимъ потребностямъ, напр. потребностямъ пищи, одежды и жилища, и-благотворить нищимъ. Посылая девнадцать апостоловъ своихъ на проповедь, Онъ заповъдалъ имъ: "Больныхъ исцъляйте, прокаженныхъ очищайте, мертвыхъ воскрещайте, бъсовъ изгоняйте, даромъ получили, даромъ и давайте. Не берите съ собою ни золота, ни серебра, ни меди въ поясы свои, ни сумы на дорогу, ни двухъ одежаъ, ни обуви, ни посоха. Ибо трудящійся достоинъ пропитанія" (Ме. 10, 8-10). Такимъ образомъ апостолы должны были отправлять свои пастырскія обязанности безплатно, совершенно безкорыстно. Только, "что бы быть свободнымъ отъ всякаго житейскаго попеченія" (св. Златоустъ) и "имъть въ виду только одно врученное имъ служеніе" (Евоимій Зигабенъ), они должени получать все необходимое для жизни отъ тъхъ, среди которыхъ будутъ трудиться.

И св. апостолы, действительно, были вполив безкорыстны вь своей двятельности. Такъ, нъкто Симонъ Волхвъ, "увидъвъ, что чрезъ возложение рукъ апостольскихъ подается Дукъ Святой, принесъ имъ деньги, говоря: дайте и мив власть сію, чтоби тотъ, на кого я возложу руки, получалъ Духа Святого. Но Петрь сказаль ему: серебро твое да будеть въ погибель съ тобою, потому что ты помыслиль получить даръ Божій за деньги. Нать теба въ семъ части и жребія, ибо сердце твое не право предъ Богомъ" (Дъян. 8, 18—21). "Видишь ли, какъ они (св. апостолы) всегда были не причастны деньгамъ 1)". А пастирямъ церкви св. апостолъ Петръ писалъ: "Пасите Божіе стадо, какое у васъ, надзирая за нимъ не по принужденію, но олотно (и богоугодно), не ради гнусной корысти, но изъ усерлія (1 Петр. 5, 2). Св. ап. Павелъ, не желая навлекать на себя подозрѣній въ своекорыстіи, откавывался даже и отъ того, на что имълъ право по заповъди Спасителя, то есть, отъ солержанія себя иждивеніемъ тіхъ, среди коихъ онъ проповідывыв. Такъ, онъ говорилъ пресвитерамъ Ефесскимъ: "ни серебра, ни золота, ни одежды я ни отъ кого не пожелалъ. Сами зваете, что нуждамъ моимъ и нуждамъ бывшихъ при мнв послужили руки мон сіп" (Дівян. 21, 33—34). Оговорившись предъ Кориноянами, что онъ имълъ бы право на содержание себя на ихъ счетъ за то, что онъ проповедывалъ среди нихъ Евангеліе (1 Кор. 9, 4—14), онъ говорить далве: "Если я одаговъствую, то нечъмъ мнъ хвалиться, ибо это -- моя необходимая обязанность" (ст. 16). Подъ благовъствованіемъ, которымь не следуеть хвалиться, апостоль разуметь здёсь благовътствование по заповъданному, то есть, такое благовъствованіе, при которомъ благовітствующій пользуется различными, предоставленными ему правами, наприм. правомъ содержанія на счетъ техъ, кому онъ благоветствуетъ. Далее св. апостолъ говоритъ: "если же я дълаю это дъло (т. е. благовъствую) до-



<sup>1)</sup> Св. Заатоусть, беседа 18 на «Деннія апостольскія».

бровольно, то буду имъть награду" (см. 17). За что же мнъ награда"? спрашиваеть далъе апостоль (ст. 18), и отвъчаеть: "За то, что благовъствую о Христъ безмездно", благовъствую изъ любви къ людямъ, чтобы "хотя нъкоторыхъ спасти" (ст. 22), благовъствую лишь "ради Евангелія" (ст. 23). И св. Іоаннъ Златоустъ, объясняя 1 Кор. 9, 18, говоритъ: "Въ нъкоторомъ отношеніи послъднее (т. е. благовъствованіе съ отказомъ отъ своихъ правъ) имъетъ преимущество предъ первымъ (т. е. благовъствованіемъ по обязанности, съ сохраненіемъ своихъ правъ), именно въ томъ, что первое есть заповъдь, а послъднее—дъло моего произволенія. Ибо что дълается сверхъ заповъди, то заслуживаетъ великой награды, а что по заповъди, то не таково 1)".

Итакъ, пастырь церкви, при отправлении своихъ обязанностей, долженъ быть безкорыстенъ, имъя право на достояние своихъ пасомыхъ лишь "по заповъданному".

4. Во всемъ отрекаясь отъ Себя Самого для Бога и людей, Христосъ-Спаситель проявиль, какъ результать такого самоотреченія, величайшія мужество и твердость, доходившія до презрвнія ко всякимъ для Себя опасностямъ, -- проявляль всякій разъ, когда того требовали правда и слава Божіи. Вёдь правда Христова и въ Его время, какъ и теперь, не всъмъ могла нравиться, особенно она была, какъ и теперь бываетъ, непріятна для техъ, кого Христу-Спасителю приходилось, въ видахъ возбужденія въ нихъ раскаянія во злі и обращенія къ добру, обличать въ различныхъ злыхъ дёлахъ, желаніяхъ и помышленіяхъ. Но случавшіеся взрывы негодованія противъ Спасителя со стороны некоторыхъ Его слушателей нисколько не смущали Его, и Онъ настойчиво и твердо продолжалъ говорить то, за что на Него негодовали. Такъ, вошелъ Онъ однажды въ Назаретскую синагогу и проповъдываль въ ней (Лук. 4, 16-30). Отъ Него ждали чуда. Но онъ далъ понять ожидавшимъ, что чудо будетъ для нихъ безполезно, такъ какъ они и ради чуда не увърують въ Него. Въ доказательство этого Онъ сослался на случаи изъ жизни двухъ великихъ древнихъ про-



<sup>1)</sup> См. у еписк. Өеофана «Толкованіе на 1-е пославіе св. ап. Павла въ Кориноянамъ».

роковъ Илін и Елисея, которымъ язычники въровали болье, нежели сами ічден, вслідствіе чего и важнійшія чудеса этихъ пророковъ совершились среди язычниковъ. Такая ссылка на означенных пророковь. заключающая въ себъ ту мысль, что ічен по неверію своему хуже язычниковъ, конечно, должна была вызвать негодование слушателей. Спаситель, разумфется, зналь это; но это не удержало Его высказаться, и буря негодованія, дів ствительно, разразилась. Даліве, Онъ доказываль іудеямъ, что "Онъ и Отецъ-одно" (Іоан. 10, 30). Принимая эте слова за богохульство, іуден схватывають камни, чтобы побить Его ими (ст. 31). Но это нисколько не устращаеть Его, и Онъ съ прежней ръшительностію утверждаетъ: "Отецъ во Мев, и Я въ Немъ" (ст. 38). Но особенно величаво выразилось мужество Спасителя при судъ надъ Нимъ синедріона. Много обвиненій было возведено на Него и Его ученіе, много звесвидетелей говорило противъ Него; но всего этого было недостаточно для произнесенія такъ страстно желавшагося Его врагами смертнаго приговора надъ Нимъ. Тогда коварный первосвященникъ, обратившись къ Нему, спросилъ Его: "заклинаю Гебя Богомъ живымъ, скажи намъ, Ты ли Христосъ, Сынъ Божій" (Ме. 26, 63)? Спаситель, конечно, зналь, что въ томъ или номь, въ положительномъ или отрицательномъ отвът на этотъ вопросъ заключалось Его "быть" или, "не быть",—Онъ зналъ, что положительный отвётъ приведетъ Его на Голгофу, а отрицательный -- сохранитъ Ему жизнь. И однако же, ни мало не колеблясь, Онъ отвъчалъ: "Ты говоришь, что Я-Сынъ Божій. Отнынъ узрите Сына Человъческаго, сидящаго одесную силы в грядущаго на облакахъ небесныхъ" (ст. 64). "Да, повиненъ, смерти, ибо богохульствуетъ", постановилъ синедріонъ свой приговоръ надъ Інсусомъ.

Такимъ же мужествомъ, доходившимъ до мученичества за проповъдуемое ими ученіе, отличались и св. апостолы. На первых же порахъ своей проповъднической дъятельности они подпали злобъ іудеевъ, а потомъ и преслъдованіямъ со стороны азычниковъ. Злоба эта, какъ видно изъ книги Дъяній апостольскихъ и изъ различныхъ апостольскихъ посланій, выражалась, нежду прочимъ, въ томъ, что имъ накръпко запрещали пропо-

въдывать объ Інсусъ, налагали на нихъ руки, ввергали въ темницы, мучили и убивали. Но, по зановъди Христа-Спасителя, они съ кровель и при свътъ проповъдывали то, что слышали отъ Него наединъ (Ме. 10, 23—27); когда гнали ихъ изъ одного города, они бъжали въ другой, всюду разнося проповъдь объ Інсусъ Распятомъ и Воскрестемъ. И по истинъ, "ни скорбь, ни тъснота, ни гоненіе, ни мечъ, ни смерть",—ничто не могло заставить ихъ отказаться отъ своей великой и святой дъятельности (Рим. 8, 35).

Итакъ, пастырь церкви долженъ быть настолько твердъ и мужественъ при отправлении своего святого и великаго дъла, чтобы быть готовымъ даже душу свою положить за него.

Отреченіе пастыря церкви отъ своего  $\mathcal A$  со всеми его національными, сословными и личными, индивидуальными особенностями, ведя за собою безпристрастіе, нелицепріятіе и безкорыстіе, предохранить въ тоже время деятельность пастыря церкви отъ некоторыхъ нежелательныхъ въ ней качествъ. Такъ, человъку весьма свойственно вмъшивать, иногда совершенно безсознательно, въ различныя свои отношенія къ людямъ свою личность съ различными ея взглядами, предразсудками, симпатіями и антипатіями, затімь-отношеніе свысока къ стоящимъ ниже его на общественной лъстницъ и-угодничество предъ стоящими выше его; свойственно ему также поклоневіе предъ богатствомъ, а также онъ весьма чувствителенъ къ лести и къ похвалъ людской. Если означенныя слабости лишають въ нашихъ глазахъ и свътскихъ лицъ, имъ подверженныхъ, довърія и уваженія, то тъмъ болье онь лишають довърія и уваженія пастыря церкви Христовой. Всё эти слабости, если оне есть въ пастыръ церкви, необходимо выйдутъ наружу въ его пастырскихъ сношеніяхъ съ людьми. Такъ, напр. обращеніе свысока съ низшими его можетъ отразиться на его проповъди небрежностію въ выбор' словъ, нікоторою необдуманностію въ выборь доказательствъ, употребленіемъ словъ, сказанныхъ, что называется, на вътеръ, --- "сойдетъ, молъ, и такъ, въдь по слушателямъ и ръчь". А смотришь-и вредъ вышелъ, смотриньвылетьло слово, которое или соблазнило совъсть слушателей, нии какъ-нибудь повредило въ ихъ глазахъ авторитету проповъдника. Пристроеніе къ людямъ знатимиъ и богатымъ можеть отразиться въ той же проповъди пастыря церкви нотами нъ-котораго ласкательства и угодничества предъ ними, даже—пропиворъчіемъ сказаннаго богатымъ и знатимиъ сказанному людяйъ незнатнымъ и бъднымъ. Даже и въ томъ случаъ, если бы означенныя слабости пастыря церкви не повліяли бы извъстнымъ образомъ на его дъятельность, то и тогда, зная, что означенныя слабости есть въ немъ, люди не будутъ довърять ему, хотя би онъ говорилъ и дъйствовалъ вполнъ безпристрастно: имъ все будетъ казаться, что онъ неискриненъ.

Мужество и особенно мученичество за проповъдуемое ученіе въ чемъ бы они ни выражались,---въ лишеніихъ ли въ физическихъ, страданіяхъ нравственныхъ, въ мученіяхъ и смерти физической, --- всегда производять глубокое впечатление на людей. Разъ человъкъ лишаетъ себя всего, подвергается различнить невогодамъ и смерти за свои убълденія, другіе невольно применть: "значить онъ искренень, значить есть въ его убъжденіяхъ что-либо такое высокое и святое, что онъ ради нихъ не жальеть ссбя-самого". Насколько сильно действуеть на людей мученичество, видно изъ того, что во имя него люди принимали иногда такія ученія, которыя, въ сущности, были 10жни, и за которыя, по примъру первыхъ проповедниковъ ихъ, они даже и сами подвергались мученичеству. Какъ на примъръ такого мученичества, укажемъ на мученичество за нашъ русскій расколь, такъ глубоко и далеко уклонившійся отъ віры и нравственности христіанскихъ и однакоже такъ широко распространившійся именно благодаря его нервымъ проповёдникамъ, пожертвовавшимъ за него, между прочимъ, своимъ счастіемъ и жизнію.

5. Глубоко иногда оскорбляли Христа-Спасителя враги Его, желая унизать Его достоинство и подорвать любовь и уважение къ Нему народа,—называли Его богохульникомъ, законопреступникомъ, самаряниномъ (а самарянъ они считали и называли собаками). безумнымъ, бъсноватымъ, находящимся въ дружескомъ общени съ нечистой силой и т. под. Однако же мы нигдъ не видимъ, чтобы Онъ на брань отвъчалъ бранью, обращалъ свою бесъду съ врагами въ бранчивую перепалку. Если

Ему иногда и необходимо было высказать своимъ врагамъ какую-нибудь горькую для нихъ истину, то Онъ дълаль это безъ всякихъ оскорбленій и униженія ихъ человіческого достоинства, безъ всякой мести за ихъ оскорбленія Ему Самому; при этомъ Онъ неръдко облекалъ свою ръчь по возможности въ мягкую, безъобидную форму притчи (какъ Онъ это сдълаль напр. въ причтахъ о безплодной смоковницѣ и о злыхъ виноградаряхъ). Если же онъ иногда и защищался отъ злостныхъ выходокъ противъ Него, если своими побъдоносными спорами съ врагами подрывалъ ихъ авторитетъ учителей народа, если своими обличеніями, выводившими наружу всю неприглядность ихъ "потаеннаго сердца человъка". Онъ колебалъ ихъ вліяніе на народъ, то это Онъ дълалъ, какъ ниже увидимъ, лишь потому, что это было необходимо для успъха Его дъла на землъ. Посылая на проповедь своихъ двеналцать апостоловъ, Господь заповедаль имъ, чтобы они были, въ виду ожидавшихъ ихъ злобы и опасностей со стороны людей, "просты, какъ голуби" (Ме. 10, 16), то есть, отвъчали бы на влобу людскую невинностію и незлобіемъ, которыя могуть обезоруживать злобу и ненависть ихъ враговъ, избъгали бы непріятныхъ столкновеній, не платили бы зломъ за зло, оскорбленіемъ за оскорбленіе, обидой за обиду 1). И св. апостолы свято хранили этогъ завътъ своего божественнаго Учителя. Ихъ огорчали, а они радовались (2 Кор. 4, 10), ихъ гнали, преследовали. убивали, а они "благодушествовали", не мстили за это (5, 6). "Да не вминится имъ" "да вовдасть ему Господь по диламъ его" (2 Тим. 4, 13. 16), -- вотъ все, что обыкновенно позволяли себъ св. впостолы въ отношеніи къ людямъ, такъ или иначе выражавшимъ свое недоброжелательство и враждебность къ нимъ. Такой же образъ дъйствій въ отнощеніи къ людямъ заповъдали св. апостолы и своимъ преемникамъ, пастырямъ церкви. "Епископъ долженъ быть не дерзокъ, не гифвливъ" (Тит. 1, 7). "Держись мира со всъми", нисалъ св. ап. Павелъ св. епископу Тимоеею: "отъ невъжественныхъ состяваній уклонайся... нбо рабу Господа не должно ссориться, но быть... привътливымъ ко всъмъ.

<sup>1)</sup> Cn. Apxin. Muxania—ibid. na (Me. 10 26).

незлобивымъ, съ кротостію наставлять противниковъ" (2 Тим. 2, 22—25; срав. 1 Петр. 3, 9). "Гиваливый всегда раздражается, и при всякомъ неосторожномъ словъ или какой погръщности приходить въ движеніе, какъ листь отъ вітра. И воистину нать ничего безобразнее ярящагося наставника, который, тогда вакь должень быть кроткимь... выступаеть, напротивь, съ грозвимъ видомъ, съ трясущимися губами, съ наморщеннымъ лбомъ и съ лицемъ, то бледневощимъ, то красневощимъ, поражаетъ неистовымъ крикомъ, и погръщившихъ не къ добру влечетъ, а низвергаетъ своею свирвностію въ большее здо" (блаж. Іерониъ) 1). Даже "сильное слово, будучи соединено съ кротостію, возъметъ за сердце и побъдитъ... Учителю особенно нужно висть незлобіе; иначе все будеть тщетно... Можеть случиться, что человыкь, уже готовый убъдиться, потеряеть все оть навего нетеривнія... Душа, имвющая нужду въ наставленіи не можеть принять что-нибудь полезное, когда оно предлагается сурово и съ бранью, -- и хотя готова слушать, но, будучи приведена въ недоумъніе, не усвоить вичего. Кто хочеть научиться чему-нибудь полезному, тотъ прежде всего долженъ быть расположенъ къ учителю. Если же это не устроено, то не можеть произойти ничего надлежащаго и полезнаго" (св. Златоусть). "Кто съ отеческою кротостію преподаеть ученіе невъруищих и великодушно выслушиваеть ихъ возраженія, тотъ не рыко убъждать можеть и крайне упорных еретиковъ" (блаж. Феодоритъ) ²). Къ этимъ разсужденіямъ отцовъ церкви мы присовокупимъ, что гиваливость, вспыльчивость, сварливость, бранчивость и т. под. качества, несогласныя съ христіанскою кротостію, вредять дізлу распространенія и укорененія среди люлей ученія Христова тёмъ, что, во первыхъ, подрывають авторитеть пастыря церкви, какъ учителя: вступаясь за свою личность со страстностію, увлекаемый гнівомъ и местію, паспирь церкви на это время уже можеть забыть о Христв-Спаситель и Его учении и начать говорить отъ себя, говорить не 10, что Божіе, а то, что человіческое, и такимъ образомъ онъ

<sup>1)</sup> См. у еп. Ософана толкованіе на Тем. 1, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. у еп. <del>Ософана толкованіе на 2 Тим., 2, 22-25.</del>

можеть сказать что-либо несогласное съ истинной Христовой и быть пойманнымь на словъ своими врагами; кромъ того, какъ, обладая означенными качествами, пастырь церкви можеть научить другихъ качествамъ противоположеннымъ? Во вторыхъ, означенныя качества подрывають нравственный авторитетъ пастыря церкви, ибо они во всякомъ случав не могутъ быть названы нравственными. Въ третьихъ, наконецъ, они унижають и человъческое достоинство пастыря церкви, такъ какъ вспылившій, раскричавшійся, потерявшій всякое самообладаніе человъкъ неръдко бываеть въ глазахъ людей смъшонъ и жалокъ. А разъ такъ или иначе подорванъ авторитетъ и достоинство пастыря церкви, неуваженіе къ нему можеть быть перенесено и на проповъдуемое имъ ученіе.

Итикъ, пастырь церкви долженъ воспитать въ себъ постоянную ровность и невозмутимость духа, чуждую всякихъ ръзкостей, постоянныя кротость и незлобіе, чуждыя всякой сварливости въ оношеніяхъ съ людьми.

6. Выше мы уже видели, какъ разнообразно, широко и самоотверженно благодетельствоваль людямы Христось-Спаситель. И мы никогда не видимъ Его недовольнымъ или негодующимъ, когда къ Нему обращаются за помощію, нерасположеннымъ сделать доброе дело; напротивъ, всегда видимъ Его благотворящимъ съ охотою, съ удовольствиемъ, отъ всей души. Съ такою любовію къ людямъ Онъ отдаль и жизнь свою за нихъ, при чемъ молился за самыхъ виновниковъ смерти своей. Что касается св. апостоловъ, то выше мы уже видели. что они, подобно своему божественному Учителю, старались выполнять проповедывавшееся ими учение въ самой жизни своей; въ частности, проповъдуя любовь къ людямъ, они и на самомъ дълъ оказывали людями различныя благодванія какъ посредствомъ жившей въ нихъ чудодъйственной силы, такъ и различными другими способами. Любовь къ людямъ слышится въ самыхъ речахъ и словахъ Христа - Спасителя и св. Его апостоловъ. "Дерзай, дочь моя! Въра твоя спасла тебя, иди съ миромъ" (Лук. 8, 48). "Женщина! Никто не обвинилъ тебя?—Никто, Господи!-И Я не обвиняю тебя. Иди и впредь не грвши"! (Іоан. 8, 10—11). А какъ человъколюбиво защищаетъ Онъ

грышниковъ и мытарей предъ фариссии, глядывшими на нихъ такъ презрительно! Такъ и слышится, что для Него дорогъ всякій человыкь, въ какомъ бы унизительномъ и неприглядномъ правственно и физически положеніи онъ ни находился. А Его прощальная бесыда съ учениками (Іоан. 13, 33—38; 14, 15 и 16 гл.)? Она вся дышить самой горячей любовью къ нимъ и ко всему человычеству. Точно также и въ рычахъ св. апостоловъ постоянно встрычаются любвеобильныя наименованія, обращаемыя къ людямъ: "мужіе братіе", "дыти", "возлюбленные" и т. под. А сколько слышится любви къ людямъ въ этихъ словахъ св. ап. Павла: "Я желалъ бы самъ быть отлученнымъ отъ Христа за братьевъ монхъ... то есть, израильтянъ" (Рим. 9, 3—4).

Любовь къ людямъ есть неодолимая сила, неотразимое оружее въ рукахъ пастыря церкви при отправленіи имъ его святого служенія; она, какъ ниже мы это увидимъ, является въ непъ источникомъ тѣхъ самыхъ силъ и свойствъ, которыя необходимы ему для того, чтобы дѣятельность его возможно болье уподоблялась пастырской дѣятельности Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

Итакъ, пастырь церкви долженъ воспинать зъ себъ горячую доброжелательность и любовь къ людямъ.

Н. Румянцевъ.

(Продолжение будеть).

## ВЕГЕТАРІАНСТВО СЪ ХРИСТІАНСКОЙ ТОЧКИ ЗРЪНІЯ.

(Окончаніе) \*).

IV.

Вегетаріанская нравственность предъ судомъ Евангелія и здраваго смысла.

Вся бъдственность, всё весчастія человъка доказывають его величіс. Это несчастія вельможи, царя, лишеннаго короны.

Паскаль.

Не величайшее ли безуміе, не безбожіе ли жалівть для человівка, для этого образа Божія,—пищи, питія, одежды, жилища и чего бы то ни было земного! Прот. І. И. Сергіевь.

Вся нравственная философія вегетаріанцевъ построена на совершенно ложномъ положеніи—именно на тождествѣ животнаго съ человѣкомъ. Причисляя себя къ братьямъ безсловесныхъ, вегетаріанцы воображаютъ, что они проповѣдуютъ высшую гуманность, до пониманія которой обыкновенные смертные не доросли. На самомъ дѣлѣ ихъ ученіе есть плодъ того духовно-нравственнаго измельчанія, которое производитъ въ человѣкѣ матеріалистическая философія. "Убѣгай,—говорилъ своимъ современникамъ св. Василій Великій,—бредней угрюмыхъ философовъ, которые не стыдятся почитать свою душу и душу пса однородными между собою и говорить о себѣ, что они были нѣкогда и женами, и деревьями, и морскими рыбами. А я, хотя не скажу, бывали ли они когда рыбами, однако же со всѣмъ усиліемъ готовъ утверждать, что когда писали сіе, были безсмысленнѣе рыбъ".

\*) См. "Въра и Разумъ", за 1894 г., № 2.

Порвавши связь съ христіанской церковію, и утративъ черезь это высшій нравственный идеаль, современные вегетаріанцы, подобно древнимъ языческимъ мудрецамъ, низвели духовный міръ человъка на степень животныхъ, или выражаясь современнымъ языкомъ, физіологическихъ отправленій. Душа человъка, какъ вполнъ самостоятельное, независимое отъ тъла существо, невьдома вегетаріанцамъ. Для нихъ человъкъ исключительно перстень. Въ своей духовной слъпоть они не замъчакить въ немъ того божественнаго начала, той безсмертной, "вдунутой Богомъ души", которая безгранично возвышаетъ его надъ всъми живыми существами. Для того чтобы человъку постичь сущность божественнаго начала, вложеннаго въ его природу, онъ долженъ имъть "душу живу".

Сохранить же "душу живу" чедовъку возможно только въ томъ случать, когда онъ не порвалъ связи съ живымъ личнымъ Богомъ, многочастинь и многообразню древле глаголавшимъ отщемъ во пророцихъ, въ послидокъ же дній сихъ глаголавшимъ намъ въ Сынь (Евр. І, 1). "Глаголы, яже Азъ глаголахъ вамъ,—говорилъ Спаситель іудеямъ,—духъ суть и животъ (Іоан. 6, 63). Вотъ эти то Божественные глаголы жизни, называемые откровеніемъ, и животворятъ человъка, возвышая его душу до богоподобія. Тотъ кто не научился "предзръть Господа предъ собою выну—какъ Умъ вездъсущій, какъ Слово живое и дъйственное, какъ Духъ животворящій"—тотъ не можетъ ни знать, ни усовершенствовать своей души, потому что только "Духъ животворитъ, а плоть не пользуетъ ни мало (Іоан. 6, 63).

Смотря на себя и на другихъ людей плотскими глазами, вегетаріанцы-матеріалисты естественно не замѣчаютъ въ человѣкѣ дыханія Божія, возносящаго его надъ всѣми земными существами. Они принадлежатъ, въ данномъ случаѣ, къ тѣмъ, о комъ сказалъ Спаситель: "видяще не видятъ, и слышаще не слышатъ, ни разумтютъ, отолсть бо сердце людей сихъ (Матө. 13, 13. 15). Только этой сердечной грубостью и духовнымъ отупѣніемъ и можно объяснить тѣ гнусныя нареканія, которыя возводятъ они на человѣка. видя въ немъ воплощеніе однихъ только пороковъ. Нѣтъ, человъческая природа глубоко возмущается вегетаріанскимъ взглядомъ на человѣка; и это возмущается вегетаріанскимъ взглядомъ на человѣка; и это возмущеніе вполнѣ законное, человѣчное. Стоитъ только взглянуть на то, что сдълано человъчествомъ на протяжени всей его исторіи и божественное дыханіе жизни, составляющее суть души человъка, обнаружится во всемъ своемъ величіи. Не одна картина звърства со всъми его печальными послъдствіями развернется предъ нашими взорами; предъ нами откроется и та могучая сила человъческаго духа, изумляясь которой боговдохновенный мужъ воскликнулъ: "Не много Ты умалилъ его предъ ангелами: славою и честью увънчалъ его (Исал. 8, 6).

Кто не утратилъ способности видёть въ людяхъ прсявленіе духовной силы, для того всв вегетаріанскія разсужденія о тождествъ человъка съ животнымъ покажутся лишь жалкимъ ребяческимъ лепетомъ. Напротивъ, если человъкъ до такой степени нравственно огрубълъ. что сдълался не въ состояни замъчать въ себъ и другихъ дыханіе Божіе, то для него вегетаріанская философія будеть непреложной истиной, и всякія разсужденія о неизмфримомъ превосходствф человфка предъ животнымъ ему будутъ непонятны. Въ виду этого я считаю совершенно излишнимъ ссылаться на тъ многочисленныя душевныя явленія, которыя говорять въ пользу отличія человіка отъ животнаго. Для христіанина, убъжденнаго въ бытін души, какъ особой сущности. эти явленія им'єють второстепенное значеніе; для матеріалиста, сводящаго душу на степень физіологическихъ отправленій, они не уб'єдительны. Въ самомъ д'єль, вы укажете матеріалисту на самый очевидный признакъ превосходства человъка надъ животнымъ-на даръ слова; -- онъ вамъ скажетъ, что даромъ слова обладаетъ и мычащая корова, и хрюкающая свинья, и квакающая лягушка и жужжащая пчела. Вы будете ссылаться на религію человъка, — опъ станетъ увърять васъ, что религію имъетъ и ржущая у пустого колодца лошадь 1) и боязливо и почтительно ласкающаяся къ хозяину собака, и пугающаяся грома овца, и таскающая блестящія вещи крыса. Словомъ, на какія бы ясныя преимущества человіка предъ животнымъ ни указали вы матеріалисту, -- онъ на все будеть давать отвёты, нелепость которых заставить вась замолчать.

Въ священныхъ книгахъ Ветхаго завъта мы находимъ яспое



<sup>1)</sup> Своимъ ржанісмъ у пустого колодца лошадь,—видите-ли, — выражаетъ приблизительно ті же молитвенныя чувства, какія лежать въ основанів человіческихъ моленій къ Богу о ниспосцавін дождя.

в опредъленное указаніе на начало употребленія люльми животной пищи. Адаму и Евъ, когда они были въ невинномъ состоянів, Богъ разръшилъ питаться одною только растительной пищи. "И сказалъ Богъ,—читаемъ мы въ первой главъ книги вышя: "вотъ Я дамъ вамъ всякую траву, съющую съмя, какая есть на всей земль, и всякое дерево, у котораго плодъ дрежевий, съющій съмя; вамъ сіє будетъ въ пищу" (ст. 29). Всьмъ звърямъ земнымъ, всьмъ птицамъ небеснымъ, всякому гаду пресимкающему по земль, въ которомъ душа живая, Богъ назначиль въ пищу "всю зелень травную". (ст. 30).

Библія ничего не говорить намъ о томъ, долго ли первые зоди пребывали въ раю. Несомнѣнно только одно, - что пло- продіе земли было поставлено Богомъ въ прямую зависимость отъ трудолюбія человѣка. Во второй главѣ книги Бытія мы читаемъ: "Вотъ происхожденіе неба и земли, при сотвореніи ихъ, въ то время, когда Господь Богъ создалъ землю и небо, в всякій полевой кустарникъ, котораго еще не было на землѣ, в всякую полевую траву, которая еще не росли; ибо Господь Богъ не посылалъ дождя на землю и не было человъка для возтылыванія земли (ст. 4—5). И только посль сотворенія челотька "Господь Богъ произростиль изъ земли всякое древо, прівпое на видъ и хоротее для пищи, и дерево жизни посреди мя, и дерево познанія добра и зла" (ст. 9). На обязанности человѣка было воздѣлывать и хранить землю (ст. 15).

Если-бы человъкъ въ точности исполнялъ повелъніе Божіе, то, нътъ сомивнія, хранимая и воздѣлываемая имъ благосло№ нвая Богомъ земля, стала бы произращать обильный, вполиъ

остаточный для пропитанія людей и всѣхъ животныхъ плодъ.

Въ произведеніяхъ язычниковъ, сохранившихъ смутныя преманія о "золотомъ вѣкъ", земля изображается обыкновенно въ

высшей степени плодородной.

Послѣ грѣхопаденія прародителей на землѣ водворилось зло со всѣми его ужасными послѣдствіями. Всевозможные пороки страсти—эти дѣтища первороднаго грѣха—до такой степени развратили человѣка, что "дыханіе жизни", отличающее его отъ такой степени вавратили человѣка, что "дыханіе жизни", отличающее его отъ такой степени развратили человѣка, что вамерло, и вмѣсто него воцарилось "дычаніе зла". "И увидѣлъ Господь Богъ, что велико развращеніе человѣковъ на землѣ, и что всѣ мысли и помышленія сердца

ихъ были зло во всякое время (Быт. 6, 5). Руководимая злома плоть человъческая переступила всъ естественныя, указанныя ей Богомъ, границы. Съ ея ощущеніями удовольствія и неудодольствія, наслажденій и бользней, она стала источникомъ разнообразныхъ нравственныхъ искушеній и страстей, воюющихъ на духъ человъка противъ закона ума, сдълалась какъ бы съдалищемъ или орудіемъ гръха; при чемъ воля человъка, испорченная гръхомъ, по большой части стала оставаться побъжденной отъ нея. Плотоугодіе, съ своимъ неизмѣннымъ спутникомъ праздностью, дълалось по временамъ единственною цълью человъческой жизни, и человъкъ становился какъ бы одною плотію (Быт. 6, 3).

Если бы при такомъ нравственномъ состояніи человъчества Богъ оставилъ землю въ ея первобытномъ состояніи, и она по прежнему стала бы приносить обильный плодъ, то падшій порочный человъкъ окончательно погрязъ бы въ гръхъ. Трудно даже представить себь, какимъ нравственнымъ чудовищемъ сдьлался бы человъкъ, живя въ изобиліи и довольствъ. Не желая, по Своему безконечному милосердію, допускать человъка до такого ужаснаго нравственнаго паденія, Премудрый Творецъ поставиль его въ такое положение, въ которомъ онъ не могъ духовно погибнуть. "Проклята земля за тебя, сказалъ Господь Адаму, со скорбью будешь питаться отъ нея во вст дни жизни твоей; терніе и волчцы произрастить она тебь; и будешь питаться полевою травою; въ потф лица твоего будешь фсть хлфбъ, доколь не возвратишься въ землю, изъ которой ты взятъ". (Быт. 3, 17-19). Добываніе хлібов въ поті лица для гріховнаго человъка является однимъ изъ самыхъ могучихъ воспитательныхъ средствъ къ духовно-нравственному преуспъянію. Сравнительная этнографія убъдительно докавываеть намъ, что физическія свойства природы оказывають громадное вліяніе на духовныя свойства людей. Бъдность почвы возбуждаеть въ землепашцъ энергію и трудолюбіе, напротивъ исключительное плодородіе почвы дълаетъ его лънивымъ, незаботливымъ и неразсчетливымъ.

Скорбь, которая, по Божественному предначертанію, сопровождаетъ падшаго человъка во всъ дни жизни его, является также необходимымъ воспитательнымъ средствомъ. При тъснотъ, озлобленіи, томленіи сокрушается со всъми своими гръховными

страстями плотской человъкъ, и оживаетъ человъкъ духовный. Аше внъшній человъкъ тльетъ, обаче внутренній обновляется по вся дни (2 Кор. 4, 16). Въ жизни всего человъчества бываетъ тоже самое. Исторія доказываетъ,—говорить одинъ историкъ.—что въ общественныхъ бъдствіяхъ коренится извъстная степень пользы. Они являются для насъ грознымъ предостереженіемъ, отвращающимъ насъ отъ общей распущенности, отъ пренебреженія къ долгу и обязанностямъ по отношенію къ народной массъ и прямымъ интересамъ государства. Человъчество двигается не только идеями, но и грознымъ тетепто тогі. Въдствія ведутъ рядомъ съ страданіями людей къ возвышенію нравственной и укръпленію общественно-государственной жизни 1).

Соперниками въ обладаніи "проклятой землей" падшему человъку являлись питающіеся зеленью травной всь звъри земвие, всв птицы небесныя и всякій гадъ пресмыкающійся по жиль. Разныя породы животныхъ въ свою очередь соперничали изъ-за пищи одна съ другою. Такимъ-то образомъ на земль возникла та "борьба за существованіе", которую върно отчетили, но неправильно объяснили некоторые ученые естествовъды во главъ съ Дарвиномъ. Уступая животнымъ въ плодовигости и весьма многимъ въ физической силъ, человъкъ должень быль пасть въ борьбъ за свое существование. Но преинлосердый и премудрый Богъ не допустиль его до того. Вступая послѣ потопа въ новый союзъ съ человѣкомъ, Господь далъ ему следующую заповедь: "Плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю и обладайте ею. Да страшатся и да трепещуть васъ всё звёри земные, и весь скоть земный и всё птици небесныя, все, что движется на земль, и всь рыбы морскія: въ ваши руки отданы они. Все движущееся, что живеть, будуть вамъ въ пищу; какъ зелень травную даю вамъ все" (Быт. 9. 1-3). Разръшая человъку употребление животной пищи, Господь Богъ выразилъ темъ самымъ Свое особое расположене къ нему. Въ силу новой Божественной заповъди о пищъ чловых съ спокойной совыстью могь истреблять животныхъ, оть которыхъ ему угрожала гибель.

Гдь же та "вопіющая человьческая несправедливость и же-



<sup>1)</sup> Осокина. Вліяніе общественных бідствій на ходъ исторіи Запада.

стокость", о которой такъ много говорять вегетаріанцы? Тѣ страданія, которымъ животныя подвергаются со стороны человѣка, краине ничтожны въ сравненіи съ страданіями, которыя они переносять другь отъ друга. Можно-ли въ самомъ дѣлѣ сравнивать физическія мученія животнаго, убиваемаго на бойнѣ, съ мученіями животнаго, терзаемаго хищнымъ звѣремъ? А вѣдь если бы человѣкъ не истреблялъ животныхъ и звѣрей для удовлетворенія своихъ нисущныхъ потребностей, то онъ давно бы былъ стертъ съ лица земли, а все животное царство обратилось бы въ голодныхъ хищныхъ звѣрей, другъ друга пожирающихъ.

А что значать страданія животных въ сравненіи съ страданіями человическими! Даже въ томъ, чрезвычанно преувеличенном видь, въ какомъ представляють страданія животных вегетаріанцы, они—ничто предъ скорбями рода человыческаго. Если бы вегетаріанцы вникли въ исторію человычества, то они увидыли бы, что количество бъдствій, которымъ подвергаются люди, въ неимовырное число разъ превосходить количество невзгодъ, которыя испытывають животныя. Среди людей можно видыть всь бользня:

Всѣ муки судорогъ, предсмертныхъ спазиъ, Различныя породы лихорадовъ, Конвульсін, падучую, катарръ. Терзанья коликъ, камин и нарывы, Параличи, безсиліе, маразиъ, Безумія и бѣшенства припадки, Водянки, астму, въ сочленьихъ боль. И всемертвищую жестокую заразу.

Перечисленныя въ этихъ стихахъ Мильтона бользни составляютъ только самую ничтожную часть, которая могла бы быть увеличена до безконечности.

Присоедините ко всёмъ болёвнямъ, губящимъ человёка, разнообразные несчастные случаи, встрёчающіеся постоянно въ жизни людей, и вы получите довольно (не скажу "виолнё") ясное представленіе о скорбяхъ человёчества. Вдумывались ли, напримёръ, зоофилы въ страданія, причиняемыя человёку животными? Считали-ли они человёческія тёла, терзаемыя хищными звёрями? Справлялись ли ови съ количествомъ человёческихъ жизней, уносимыхъ войнами, землетрясеніями, бурями, наводненіями, пожарами и т. д. и т. д.? Нётъ, все это не подлается вычисленію. А какая статистика можетъ высчитать тѣ правственныя муки, которыя выпадають на долю каждаго человѣка въ теченіе его жизни? Если, по увѣренію вегетаріанцевъ, "никакое перо не въ состояніи передать тѣхъ невообразимыхъ ужасовъ, которыми сопровождается торговля живымъ товаромъ",—то какое перо можетъ описать страдавія, которыя приходится переносить людямъ во всѣ тяжелыя минуты ихъ жизни?...

Потуги вегетаріанцевъ изобразить "безчеловъчную бойню" въ ужасающемъ видъ не достигаютъ цъли. Человъкъ, который привыкъ оцънвать страданія не столько съ физической, сколько съ нравственной стороны, съ негодованіемъ отвернется отъ сантиментально-ложнаго описанія "невообразимыхъ ужасовъ" бойни. Насильственная смерть для животнаго далеко не такъ тяжела, какъ ее представляютъ вегетаріанцы. Ужасающій человъка видъ тлънія,—пишетъ одинъ нашъ отечественный богословъ—мыслитель,—не вызываетъ въ животныхъ никакой мысли, и слъдовательно, нисколько ихъ не трогаетъ и невозмущаетъ. Животному смерть предстаетъ какъ необходимый законъ природы, и оно повинуется ему, какъ и всякой естественной необходимости безсмысленно, безсознательно и безпечально 1). Св. Григорій Богословъ говоритъ, что животныя безпечально испускаютъ послъднее дыханіе..., безтрепетно теряютъ жизнь.

Злобныя нападки вегетаріанцевъ на представителей "гнусной науки", употребляющихъ животныхъ для медицинскихъ опытовъ, являются результатомъ того-же узкаго поверхностнаго
взгляда на страданія живыхъ существъ. Вегетаріанцы—"гуманисты" очень походятъ на тёхъ сантиментальныхъ женщинъ,
которыя, падая въ обморокъ при визгѣ собаченки, остаются
совсёмъ безучастны къ слезамъ человѣка. Во время земной
жизни Спасителя роль вегетаріанцевъ разыгрывали іудейскіе
фарисеи и книжники. Позволяя въ субботній день облегчать
страданія животнаго, они запрещали въ этотъ день принимать
участіе въ страданіяхъ ближняго. Извѣстны слова Господа по
новоду жестокосердія фарисейскаго: "Кто изъ васъ,—говорилъ
Овъ имъ, имъя одну овцу, если она въ субботу упадетъ въ яму,
не возьметь ея, и не вытащитъ? Сколько же лучше человъкъ



<sup>1)</sup> Голубинскій. Премудрость и благость Божія въ судьбахъ міра и человъка.

осцы! Итакъ можно въ субботы дълать добро (Мате. 12, 11-12). Когда, вслёдъ за этимъ наставленіемъ, Господь исцёлиль сухорукаго человека, то фарисеи пришли въ бешенство. Вышедши изъ синагоги, замъчаетъ св. евангелистъ, они имъли совъщаніе противъ Него, какъ бы погубить Его (ст. 14). Слова Христа Спасителя, обращенныя къ фарисеямъ, вполив могутъ быть отнесены и къ вегетаріанцамъ. Злобствовать на людей начки за то только, что они, ради блага человичества, лишають жизни полухищныхъ, лишенныхъ пріюта и пищи животныхъ, это значить проявлять крайнюю степень жестокости по отношенію къ людямъ. Кто нампренно не закрываетъ глаза на тѣ блестящіе результаты, которыхъ достигла современная хирургія, невозможная безъ вивисекцін,-тотъ не станетъ проливать слевъ объ опасныхъ для человъка бродячихъ собакахъ и кошкахъ 1), умершикъ подъ ножемъ хирурга: ничтожныя жертвы восполняются твиъ великинь добромъ, которое оказываетъ медицина страждущему человъчеству. Сколько тысячъ людей спасается ножомъ хирурга отъ мучительныхъ смертныхъ бользней! Достаточно только разъ посытить университетскую клинику, или городскую больницу, чтобы оцфиить всф тф благодъянія, которыя оказываются здъсь человъку. Итакъ, что лучше сдёлать, --- спросимъ мы фарисействующихъ вегетаріанцевъ, -- дать жизнь бродячей, опасной для человъка собакъ, или спасти отъ смертной болевни отца многочисленнаго семейства?

Впрочемъ, вегетаріанцы, нападая на "гнусную науку". оказываютъ медвѣжью услугу и своимъ "скромнымъ собратьямъ". Для блага не однихъ людей умираютъ животныя въ анатомическихъ кабинетахъ; ихъ смерть не менѣе полезна и для домашнихъ животныхъ, весьма часто нуждающихся въ медицинской помощи.

Христіанская религія, какъ религія всемірная, имѣетъ цѣлью спасеніе и избавленіе всего творенія Божія. Шедше въ міръ весь, проповидите евангеліе всей твари (Марк. 16, 15)—говориль Спаситель Своимъ ученикамъ. Такъ какъ гармонія міра была нарушена грихомъ человика, то съ избавленія послидняю от гриха должно начаться спасеніе міра. Искупительная жерт-



<sup>1)</sup> Большинство такихъ животныхъ подвергается бъщепству.

ва, принесенная Сыномъ Божіимъ за родъ человіческій, разрушила власть "князя міра сего". Чрезъ віру во Христа человікь освобождается отъ таготівшей надъ нимъ "законной клятви", и эта свобода даетъ ему возможность, при помощи Божественной благодати, выполнить свое назначеніе,—возстановить въ себі падшій образъ Божій и возвратить утраченное мадычество надъ всімъ твореніемъ Божіимъ (Быт. 1, 28).

Живой идеаль, который предстоить выполнить человечеству, заключается въ Личности Господа Інсуса Христа. За почти двухтысячный періодъ времени озаренные свётомъ Христовой веры народы успели уже нисколько приблизиться къ истинному чевлу. Исторія христіанских з народовъ краснорычиво убытдаеть насъ, что освобожденный отъ рабства природы умъ, очищенное отъ гръховной нечисти сердце, избавленная отъ узъ гръха и плоти воля принесли уже обильные плоды. Мы видимъ эти плоды въ поразительныхъ успѣхахъ человъческаго знанія, въ безчисленныхъ проявленіяхъ христіанскаго милосердія, въ уднвительныхъ подвигахъ христіанскаго терптенія. Но вст эти плоды являются только начатками. Царство Божіе, -- говорить Спаситель, - подобно закваскъ, которую женщина, взявъ, положила въ три мъры муки, доколъ не вскисло все. (Мате. 13, 33). Какъ въ душв отдельнаго человека, такъ и въ жизни всего человъчества скрывается множество гръховныхъ плевелъ (Мо. 13. 24-25), которые, въ видъ всевозможныхъ порочныхъ страстей, задерживають рость Царства Божія. Наиболье близорукіе в слабые члены церкви Христовой, обращая вниманіе на одни плевелы, не видять хорошихъ плодовъ и приходять въ отзаяніе. Но такая духовная близорукость недостойна истинваго христіанина. Она свидътельствуеть о маловъріи чадъ Христовыхъ, объ ихъ невниманіи къ словамъ Господа, ясно и опредъленно сказавшаго, что основанная Имъ церковь выполвить свое назначение не сразу. "Верегитесь, чтобы кто не прельстиль васъ; ибо многіе прійдуть подъ именемъ Моимъ и будуть говорить: я Христосъ, и многихъ прельстятъ. Тогда услышите о войнахъ и военныхъ слухахъ. Смотрите, не ужасайтесь: ибо надле жить всему тому быть; но это еще не конеца". (Мато. 24, 4—6). Всв печальныя явленія, которыя до сихъ поръ продолжаютъ

существовать въ Церкви Христовой, свидетельствують о томъ,

Digitized by Google

что зло, внесенное въ міръ первороднымъ грѣхомъ, побъждается не вдругъ, а путемъ борьбы и страданій. Но какъ бы ни были велики бъдствія церкви, какія бы козни ни старался дълать ей духъ зла и вражды, она не будетъ побъждена, врата адова не одолюють ей (Мв. 16, 18). Евангеліе царствія Божія будетъ распространяться до тѣхъ поръ, пока не будетъ проповъдано по всей вселенной во свидътельство всѣмъ народамъ; и тогда придетъ конецъ (Мв. 24, 14).

По мъръ того, какъ народы будутъ проникаться духомъ Евангелія, на земль все болье и болье будеть водворяться тоть порядокъ и гармонія, которые были разрушены гръхомъ человька. Тогда то откроются тъ "новое небо и новая земля", о которыхъ говоритъ пророкъ (Исаія, 65, 17) и апостолъ (2 Петр. 3, 13).

Съ водвореніемъ на землѣ правды должно будетъ измѣниться и положеніе всей твари, откровенія сыновт Божішхт чающей (Рим. 8, 19). Даже въ настоящее время, когда царство Христово находится еще въ начальномъ періодѣ своего развитія, участь животныхъ значительно облегчилась. Мы видѣли уже, какъ кротко обходились съ животными святые христіанскіе подвижники; и эта кротость въ обращеніи съ тварью составляетъ отличительную черту всѣхъ истинныхъ христіанъ. Если бы вегетаріанцы, называющіе человѣка противоположныхъ убѣжденій не иначе, какъ "кровожаднымъ злодѣемъ", присмотрѣлись къ жизни этого "злодѣя" повнимательнѣе, то они увидѣли бы въ немъ самого добродушнаго господина животныхъ.

Человъческое знаніе, обязанное своимъ быстрымъ развитіемъ христіанству, освободило домашнихъ животныхъ отъ множества тягостей. Такъ благодаря открытію жельзныхъ дорогъ, пароходовъ и разнаго рода машинъ тяжелый трудъ вьючныхъ животныхъ значительно облегчился. Съ дальнъйшимъ распространеніемъ христіанства и тъсно связаннымъ съ нимъ улучшеніемъ нравственной и матеріальной жизни человъчества положеніе животныхъ будетъ болье и болье облегчаться. По словамъ естествоиспытателей, новъйшая химія съ большимъ въроятіемъ можетъ утверждать, что придетъ время, когда бълковыя и всякія другія органическія вещества можно будетъ получать непосредственно изъ неорганическаго міра 1). Если надежды натурали-



<sup>1)</sup> Бенетноев. Интавіе человіна въ его настоящемъ и будущемъ. Спб. 1879.

стовъ осуществятся,—что вполнѣ возможно,—то употребленіе людьми животной пищи должно будетъ значительно уменьшиться. А когда откроется "новая земля и новое небо", тогда человѣку не будетъ надобности совсѣмъ прибѣгать къ убойному питанію". И тогда сама тварь, откровенія сыновъ Божіихъ чающая, освобовится от работы истальнія въ свободу славы чадъ Божіихъ.

Животныя съ своей стороны не будутъ враждовать другъ съ другомъ. "Волкъ и ягненокъ будутъ пастись вмёстё, и левъ, какъ волъ, будетъ ёсть солому, а для змёя прахъ будетъ пищею" (Исаін, 65, 25).

Такимъ образомъ, освобожденіе "совоздыхающей (съ нами) и собользнующей твари (Рим. 8, 22) стоить въ самой тесной веразрывной связи съ духовно-правственнымъ обновлениемъ санихъ чадъ Божінхъ. Суетть бо тварь повинуся не волею, но за новинувшиго ю на уповании, яко и сама тварь свободится отв работы истлынія въ свободу славы чадъ Божішхь (Рим. 8, 202-1). Освободить тварь отъ суеты прежее духовнаго возрожденія человечества. - это значить отдать последнее въ рабство животвымъ. Религіи, мечтающія спасти человъка чрез спасеніе животнато къ тому именно, какъ увидимъ ниже, и приводятъ. Но рангія христіанская, какъ религія истинная, свободна отъ такой ошибки. Господь Інсусъ Христосъ, возвъщая евангеліе царства Божія, ни слова не говориль объ освобожденіи животныхъ оть услуженія человіку; напротивь, въ опроверженіе какъ бы ученія господствовавшихъ тогда вегетаріанскихъ сектъ, при жакомъ удобномъ случай старался показать, что душа челока неизмъримо выше души какого бы то ни было животнаго. Поэтому то Онъ не только не запретилъ Своимъ последователамъ "убойнаго питанія", но даже Самъ освятиль своимъ приифромъ этотъ родъ пищи, вкушая рыбу и мясо.

Нѣкоторые сторонники вегетаріанства задавались несчастною имслью назявать свои жалкія идеи Іисусу Христу. Такъ, извѣсимй французскій писатель Вольтеръ, съ обычной своей развиностью увѣрялъ, что "христіанская вѣра, которую одни квасеры понимаютъ буквально, столь же враждебна кровопролитію такъ и пиоагорейское ученіе; но христіанскіе народы, прибавляєть онъ, никогда не примѣняли своей религіи на практикѣ, тогда какъ древнія индійскія касты всегда примѣняли свою".

Другой французскій писатель Глейзе († 1843 г.) написаль цівлое сочиненіе съ цівлью возстановить "истинный смысль христіанства". Въ этомъ сочиненіи, изданномъ первоначально подъ заглавіемъ "Объясненіе христіанства или единство візры для всівхъ христіанъ" авторъ старается на основаніи Евангелія доказать, что Христосъ осуждалъ убійство животныхъ.

Неосновательность такихъ толкованій ученія Іисуса Христа настолько очевидна, что на нихъ не рішаются ссылаться даже такіе фанатичные всгетаріанцы, какъ Уильямсъ. Впрочемъ, нівкоторые враги мясояденія выражають всетаки недоумівніе, почему Іисусъ Христосъ Самъ не ограничивался употребленіемъ одной только растительной пищи, которою первые люди питались до грівхопаденія.

Недоумѣніе это является результатомъ недостаточно яснаго пониманія характера жизни и діятельности Спасителя. Все ученіе и вся жизнь нашего Господа проникнуты безконечною любовію и милосердіемъ къ роду человіческому. Въ своей річи, направленной противъ фарисеевъ и книжниковъ, Овъ обличаетъ этихъ слъпыхъ вождей прежде всего за то, что они связують бремена тяжка и быдна носима и возлагають на плеща человъческа (Мв. 23, 4). Наиболье тяжкимъ бременемъ были для народа іудейскаго мелочныя фарисейскія предписанія о пищъ. Извъстны неоднократныя придирки фарисеевъ и книжниковъ къ апостоламъ. Одинъ разъ они осуждали учениковъ Господа за то, что они не постились; другой разъ негодовали на то, что ученики не умывали рукъ предъ принятіемъ пищи, третій разъ возмущались темь, что ученики срывали колосья въ субботу. Защищая Своихъ учениковъ отъ такихъ придирокъ, Господъ раскрылъ фарисеямъ и книжникамъ, что всв ихъ мелочныя предписанія о пищь исходять изъ одного источника, именно изъ ихъ жестокосердія. Имъ дъла не было до того, что ихъ безсмысленно-суровыя предписанія были невыносимо тяжелы для человъка. Послъдній для нихъ какъ бы не существоваль: его нужда, горе и страданія не интересовали ихъ

Совсемъ иначе относится къ людямъ Спаситель. Его ученіе имъетъ въ виду не какого-то отвлеченнаго, безстрастнаго, безстрастнаго, безстрастнаго, телеба живого, со всеми его достоин-

ствами и недостатками, со всёми его нуждами и лишеніями, скорбями и страданіями. Ко всёмъ человіческимъ немощамъ, сабостямъ и страданіямъ Сынъ Божій относится съ безграничною снисходительностью и милосердіемъ. Извёстенъ Его отвіть фарисеямъ, укорявшимъ учениковъ Его за срыванье колосьевъ въ субботу: "Неужели вы не читали никогда, что сділаль Давидъ, когда иміть нужду и взалкалъ самъ и бывшіе съ нимъ? Какъ вошель онъ въ домъ Божій, при первосвященник Авіафарів, и ітль хлітом предложенія, которыхъ не должно было ітсть никому, кроміт священниковъ и даль и бывшимъ съ нимъ" (Марк. 2, 25—26). Итакъ, къ употребленію той или другой пищи человітсь иногда бываеть вынужденъ прибітать не въ силу дурныхъ наклонностей и привычекъ, а въ силу необходимости.

Во время Своей земной жизеи, посвященной всецьло служеню людямь, Сынь человыческій не могь думать о выборю пищи. Онь должень быль вкушать только то, что можно было достать вь той мыстности, гды Онь училь. Чаще всего Ему прилодилось совсымь отказывать Себы вы пищы. Когда училь на озеры, то утоляль голоды ловимой туть же рыбой. Когда замодяль къ кому нибудь вы домы, то ыль то, что ему предлагали. Словомы, вопросы о пищы для Него не существовалы: Онь думаль о ней такы же мало, какы и о Своемы спокойстви. Когда во время бесыды Его сы самарянкою, ученики предлагали Ему вкусить пищи, то Онь отвытиль имы: "У Меня есть пища, которой вы не знаете. Моя пища есть творить волю пославшаго Меня и совершать дыла Его" (Іоан. 4, 32. 34).

Относиться къ вопросу о пищѣ точно такъ же, какъ относился Сынъ человѣческій, человѣкъ не можетъ: это выше его силъ; но онъ долженъ всетаки въ общемъ руководиться примѣромъ своего Господа. Если христіанинъ имѣетъ возможность уловлетворять чувствс голода одной только растительной пищей, ему не запрещается это дѣлать. Но съ другой стороны не возбраняется питатьтся и животной пищей, если одной растительной недостаточно. Но въ томъ и другомъ случаѣ христіанинъ долженъ помнить, что пища не есть цѣль жизни, не должна обладать человѣкомъ. Все мнѣ позволительно, говоритъ апостолъ, но ничто не должно обладать мною (1 Кор. 6, 12).

Запрещать человъку употребленіе животной лищи при недостатив пищи растительной это значить уподобляться іудейскимъ фариссимъ, возглагавшимъ на плеча людимъ бремена тяжкія и неудобоносимыя. Между томъ, если бы Інсусъ Христосъ во время Своей земной жизни, проводимой въ бъдности и лишеніяхъ, систематично воздерживался отъ вкушенія рыбы и мяса, то этимъ суровымъ отношениемъ къ Своей человъческой природа Онъ разрушилъ бы Свое учение о ничтожности всей твари сравнительно съ человъкомъ: Его воздержание равнялось бы самой настойчивой защить вегетаріанства, и можно съ положительной уверенностью сказать, -- Его последователи сделались бы тогда строими вегетаріанцами. Но при такомъ условін высота христіанской религін значительно бы понизилась; ученіе о любви къ людямъ неимовіврно бы съузилось. Въ виду этого христіанская церковь строго осудила лицъ, порицавшихъ христіанъ за употребленіе животной пищи. Въ постановленіяхъ Гангрскаго собора мы читаемъ: "Если кто осуждаетъ человъка, который съ благословеніемъ и вёрою вкушаетъ мясо (кромё крови и идоложертвеннаго), какъ бы неимъющаго упованія за вкушсніе сего, анасема да будетъ".

## V

## Вегетаріанскія мечты въ дёйствительной жизни.

Тѣло наше живеть тѣми стихіями, изъ которыхъ само составлено, постоянно впитываетъ въ себя воздухъ, воду, органическія тѣла; душа наша живетъ Божественнымъ Духомъ, отъ Котораго она вифеть свое начало и постоянно впитываетъ въ себя, для поддержанія своей жизни, жизнь Трінпостаснаго Бога. Протоіерей І. И. Сергіевъ.

Вегетаріанцы стремятся оправдать свои "гуманитарные принципы" не одними только теоретическими соображеніями, но и историко—опытными наблюденіями. Такъ, желая доказать, что ихъ идеи вполнъ могутъ быть примънимы въ дъйствительной жизни, что весь родъ человъческій могъ бы существовать безъ животной пищи—они ссылаются на индійцевъ, которые де "от-

мино обходятся одной растительной пищей", а нѣкоторыя индійскія племена питаются исключительно фруктовыми, стручковыми растеніями, травами и кореньями".

Для лицъ совствиъ незнакомыхъ съ жизнью индійскихъ племень, такіс "аргументы" могуть показаться вполнѣ основательними. Въ совсемъ другомъ свете предстануть эти "аргументы" предъ человекомъ, именощимъ хотя малое понятіе о религіозноправственномъ и экономическомъ состоянии индійцевъ. Изъ научныхъ изследованій объ Индін 1) видно, что большая часть ея обитателей действительно воздерживается отъ животной пище, но такое воздержание вовсе не водворяеть въ Индіи того благополучія и благоденствія, о которомъ такъ усердно трубять вегетаріанцы. Экономическія условія, въ которыхъ живутъ индійци, крайне плачевны. Не много на землів найдется странъ, въ воторыхъ бы 10.1000 уносилъ столько человъческихъ жертвъ, сколько онъ уносить въ Индіи, все населеніе которой живеть почти исключительно земледѣліемъ. Не смотря на то, что больчая часть страны отличается плодородіемъ и самой природой ограждена отъ частыхъ неурожаевъ, голодъ въ Индіи со всеми его ужасными, невозможными въ христіанской Европъ, послъдствіями, самое обычное явленіе. Достаточно, чтобы неурожаемь было поражено незначительное пространство, чтобы населеніе стало вымирать отъ голода. Сколько народу умирало въ голодные годы до завладенія Индіей англичанами, сказать трудно, за недостаткомъ историческихъ сведеній. После утвержденія въ странв британскаго владычества противъ пародныхъ голодовокъ правительствомъ стали приниматься мъры, и число голодныхъ смертей стало постепенно уменьшаться; тъмъ не иенъе нъкоторые неурожайные годы смертность была поразительная. Въ 1770 году, когда англійская остъ-индская компанія владёла уже ніжоторыми территоріями въ Индіи, въ южномъ Бенгалв и Бегарв, по оффиціальному исчисленію, около 1/3 населенія (или до 10 милліоново жителей) погибло голодною смертью. Черезъ сто слишкомъ лётъ, (1876 -- 1879 г.) когда

<sup>1)</sup> Западная литература объ Индін довольно обширна; но у наст въ Россів опа состовть прешущественно изъ журнальныхъ статей. Изъ отдельныхъ монографій, кромі сочиненія Хрисаноа "Религів древняго міра въ ихъ отношенія къ христіанству" т. І и сочиненія Минасоа "Очерки Цейлона и Индін"; слідуеть упо-

британскимъ правительствомъ былъ предпринятъ уже цёлый рядъ мёръ къ предотвращенію голодовокъ, въ Мадрасской и Бомбейской провинціяхъ и Монзорѣ отъ голода умерло 2 милліони человѣкъ; кромѣ того число рожденій уменьшилось на 800,000.

Считаю излишнимъ рисовать картину такихъ голодовокъ <sup>1</sup>). Достаточно сказать то, что въ 1770 году, по свидетельству англійскаго резидента въ Дурбаръ, оставшіеся въ живыхъ бенгальцы питались мясомъ умершихъ.

Такова жизнь индійцевъ во время голодовокъ, являющихся результатомъ неурожая въ той или другой провинціи. Въ теченіе 109 льтъ (съ 1770 по 1879 г.) въ разныхъ провинціяхъ Индіи насчитывается 21 случай неурожаевъ, такъ что въ общемъ приходится 24 неблагопріятныхъ года на 85 благопріятныхъ, или почти два года неурожайныхъ на семь урожайныхъ. Въ каждомъ изъ этихъ случаевъ, отъ голода страдала среднимъчисломъ 1/12 часть населенія или около 20 милліоновъ жителей.

Въ урожайные годы население Индіи тоже не благоденствуетъ. Обыкновенно полагаютъ, -- говоритъ Ламанскій, -- что населеніе Индіи питается преимущественно рисомъ. Но это одно изъ самыхь грубыхь заблужденій, въ значительной части этой страны рисъ составляетъ лакомое кушанье лишь сравнительно богатыхъ туземцевъ. Это растеніе даеть обильный урожай исключительно въ мъстахъ, гдъ климатъ одновременно теплый и влажный или гдв поля щедро орошаются водою. За исключеніемъ Нижняго Бенгала и некоторыхъ округовъ Мадрасской и Бомбейской провинцій, гдф, вследствіе особенно бласопріятныхъ условій почвы и климата, получаются богатые урожан риса и гдъ онъ служитъ обыкновенно пищей народа или въ значительномъ количествъ потребляется бъднымъ классомъ жителей, въ другихъ частяхъ Индіи онъ является слишкомъ дорогимъ продуктомъ и недоступенъ для массы населенія". Приведя далее статистическія сведенія о количестве разных злаковъ, собираемыхъ въ Индіи, г. Ламанскій прибавляетъ: "Такимъ образомъ съ большою въроятностью можно сказать, что рисомъ питается не более четвертой части всего населенія Индіи. Вообще же, пища народа состоить изъ разныхъ пита-



<sup>1)</sup> Желающіе могуть найти это въ вышеупомянутомъ сочиненіи Ламанскаго «Индія».

тельных злаковъ, воздълываемыхъ въ той или другой мъстности, смотря по условіямъ климата и почвы". Высшіе сорта заковъ потребляются богатымъ классомъ; сельское же населеніе питается только низшими сортами. Впрочемъ и такой пищей пользуется далеко не все бъдное населеніе. Многіе, вслъдствіе крайней нищеты, не гнушаются даже крысъ, лошадей и изса польжу животныхъ.

Скудное питаніе, въ связи съ умственнымъ нев'яжествомъ плійцевъ, способствуетъ развитію всевозможныхъ эпидемическихъ бол'язней, уносящихъ ежегодно громадное количество челов'я челов'я жизней.

Что касается духовно нравственнаго состоянія прославляемых вегетаріанцами индійцевь, то оно достойно одного только сожаннія. По свидьтельству бытописателей Индіи, ея обитатели — самие жалкіе, безпомощные рабы природы. Безпомощность эта проявляется особенно наглядно въ годины общественных быствій, къ которымъ индійцы относятся съ какимъ то тупымъ перивніемъ, считая всякую борьбу съ ними совершенно излишней, безполезной.

Будучи жалкими рабами природы, индійцы находятся въ рабствъ и у животныхъ. Послъднія въ полномъ смыслъ слова вламчествуютъ надъ индійцами. Въ городъ Бенаресъ напр. поментельно нътъ прохода людямъ отъ животныхъ и птицъ. Порхающіе всюду голуби и попуган, перепрыгивающія съ одного дерева на другое обезьяны, невозбранно бродящіе и загрязняющіе улицы и даже мраморные дворы индусскихъ святинь быки держатъ индійца въ постоянномъ страхъ и трепетъ.

Во время голодовокъ власть животныхъ надъ индійцами домодитъ до ужасающихъ размъровъ. Въ 1786 году изъ шести
писячъ деревень насчитывалось 4500, постоянно страдавшихъ
отъ нападеній хищныхъ звърей. Достаточно сказать, что только въ двухъ приходахъ дикіе слоны разрушили 56 деревень и
воспользовались хлъбными запасами. Слоны уничтожали постройки, доставали изъ хранилищъ (громадные глиняные сосум, врытые въ землю) хлъбъ и пожирали его; отъ набъговъ
этихъ хищниковъ мужчины вынуждены были спасаться на деревья и устраивать на нихъ временное помъщеніе для себя, а
жевщины убъгали въ поля и прятались въ стада коровъ. Меж-

ду тъмъ, высшее правительство Индіи игнорировало все это и даже увеличило цыфру поземельнаго дохода.

Смѣшивая въроятно духовную безпомощность и забитость съ кротостью, вегетаріанцы рисують индійцевь необыкновенно добрыми, сердечными, отзывчивыми къ страданіямъ ближняго. Но факты говорять совсёмь иное. Отношенія индійцевь къ ближнему дышать не добродущіемь и милосердіемь, а чрезмірной черствостью и безучастностью. Было бы долго перечислять всъ проявленія эгоняма и безсердечія индійцевъ. Достаточно упомянуть только объ ихъ нелъпихъ и крайне тяжелихъ для бъдныхъ классовъ кастовыхъ предразсудкахъ. До какой степени законы о кастовомъ устройствъ, твердо хранимомъ индійцами, жестоки, показываетъ следующій фактъ. Во время засухъ, когна свъжей воды въ нъкоторыхъ мъстахъ Индіи бываеть недостаточно, и біздное населеніе тысячами умираеть отъ жажды, богачи ревниво оберегають свои отлично устроенные колодцы отъ паріевъ, считая для себя величайшимъ позоромъ пить съ последними изъ одного источника.

Возмутительной безсердечностью дышать и отношенія индійцевь къ женщинь 1). Воть краткое описаніе обстановки, которая окружаєть женщину въ самый трудный для нея моменть разрешенія отъ бремени. Уходъ за родильницами обыкновенно поручаєтся женщинамь, известнымь подъ названіемъ "дхаисъ" (dhais), слово, вапоминающее собою нёчто въ родё нашихъ колдуній. Нёкоторыя изъ этихъ "дхаисъ" въ нёкоторой степени обладають акушерскимъ искусствомъ и довольно добросовестно исполняють свою обязанность; но большая часть ихъ совершенно невежественны и употребляють грубые и жестокіе пріемы и способы, не рёдко соединенные даже съ преступными намёреніями. Эти повитухи своими пріемами настолько ослабляють силы родильницы, что она едва избёгаеть смерти. Беззаботность и нерадёніе "дхаисъ" не поддаются описанію: родильная горячка скорёе составляєть обычное правило, чёмъ исклю-



<sup>1)</sup> Много интересныхъ свёдёній о положенів индійской женщины можно найти въ стать в Молчанова «Женщина Индіп», напечатанной въ Историческом в Вистникъ 1888 г. ки. XI.

ченіе, о новорожденномъ или новорожденной нисколько не заботятся, иногда нам'вренно умерщвляютъ ихъ, переламывая имъ спинной хребетъ или уничтожая ихъ посредствомъ удушенія. Одна изъ подобныхъ повитухъ созналась, что въ теченіе своей практики больше 100 д'втей отправила такимъ образомъ на тотъ світъ, отчасти, впрочемъ, вслівдствіе просьбы родителей!

Итакъ, гдв же та индійская кротость, о которой такъ много говорятъ вегетаріанцы? Очевидно, растительная пища далеко не такъ чудодъйственна, какъ представляють ее вегетаріанцы. Свойства человъческой души, какъ особой совершенно отличной отъ тъла божественной сущности, опредъляются не пищей,—она зависить всецьло отъ отношенія души къ Духу Божію. Духъ есть, иже оживляеть, плоть не пользуеть ничтоже (Іоан. 6, 63). Язычники, какую бы они естественную религію ни исповъдывали, представляють изъ себя "отрасль невозрожленную, неоживленную, идущую отъ гнилого корня—Адама". Къ отрасли живой, здоровой они прививаются чрезъ въру во Христа.

Представляя изъ себя "непроходимыя дебри противоръчивыхъ суевърій", браминизмъ и буддизмъ убили въ своихъ исповъднитахъ великую духовную самодъятельность. "Боги индійцевъ, говоритъ одинъ писатель, -- не имъютъ величайшаго изъ эпитетовъ Вышняго и не знають милосердія. Небесный законъ Индін такъ же сухъ и безсердеченъ, какъ земной, изобрътенвый жадной и властолюбивой кастой браминовъ. Боги ихъ не врять человъка прощеніемъ, но за то карають гръшныхъ милпонами летъ страданій и милліонами летъ скитаній ихъ души в образъ грязныхъ и загнанныхъ животныхъ". Изъ всъхъ наминостей міра индусы отличаются наибольшимъ рабствома передъ всторическими предвніями, какъ въ области религіозныхъ врованій и нравственныхъ законовъ, такъ и въ области сопальныхъ обычаевъ, кастовыхъ обрядовъ и другихъ церемональныхъ правилъ. Поэтому то, принадлежа къ народамъ сачить древнимъ, индійцы до сихъ поръ находятся на самой нижой ступени духовнаго развитія, погрязая въ невъжествъ трубыхъ суевъріяхъ и предразсудкахъ. За весь длинный пе-Родъ своего историческаго существованія они не сдёлали ничего даже для улучшенія своего внішняго благосостоянія. Первоначальные пріємы обработки или возділыванія земли остаются неизмінными до настоящаго времени. Первобытный плугь, которымь индусь распахиваль свое поле въ древнее время, употребляется и теперь. Примитивная повозка, съ грубою ступицею и спицами или колесами изъ цілыхъ круговъ, на которой индусь увозить жатву, продолжаеть оставаться неизмінною.

Ужасныя голодовки, такъ часто случающіяся въ Индін, а также многочисленныя эпидемическія болізни зависять, какъ показывають авторитетныя научныя изследованія, отъ техъ же религіозныхъ предразсудковъ и тёсно связанныхъ съ-ними духовной безпомощности и умственнаго невъжества индійцевъ. Индійцы совсёмъ, можно сказать, лишены средствъ бороться съ разрушительными явленіями природы. Въ силу своихъ религіозныхъ върованій они крайне враждебно относятся ко всякимъ гигіеническимъ и санитарнымъ мфрамъ, примфненіемъ которыхъ можно было бы противодействовать вліянію неблагопріятныхъ условій природы 1). Всевозможныя эпидеміи могутъ поражать десятки тысячь людей, не возбуждая особаго вниманія общества, потому что населенію со всъхъ сторонъ и постоянно угрожаетъ опасность забольванія. Къ индійцамъ въ особенности приложимы слова Паскаля, что "люди, не будучи въ силахъ избъжать смерти, бъдствій и невъдънія, вознамърились ради счастія совсёмъ о нихъ не думать; вотъ все, что они могли изобръсти для облегченія себя отъ столькихъ золь".

Послѣ сказаннаго нѣтъ надобности больше распространяться о томъ, насколько основательны и доказательны доводы, приводимые вегетаріанцами въ защиту превосходства брамизма и буддизма надъ христіанствомъ. Пусть читатель самъ оцѣнитъ и "научное" положеніе вегетаріанцевъ, что "обращеніе



<sup>1)</sup> Не должно упускать изъ виду, —говорить Ламанскій, —обиденнихъ условій жизни и привичекъ большей части индусовъ: употребленіе воды изъ затхлихъ и грязныхъ колодцевъ для питья, потребленіе прокислаго варенаго риса, раннюю выдачу дівочекъ 8 и 10 літь въ замужество, неумілый уходь за роженицами и больными, оставленіе нечистотъ возліт жилья, долгія скитанія по літсамъ и болотамъ и грунтовымъ дорогамъ въ дождь и ненастье ко священнымъ містамъ на богомолье, общія купанья и питье воды въ ихъ гніющихъ колодцахъ и водоемахъ, скученность въ ночлежныхъ пріютахъ, очагахъ заразы, и т. п.

къ вегетаріанскому способу питанія всегда было однимъ изъ условій цивилизаціи и могущества націи".

Нужно вообще замётить, что вегетаріанцы не стёсняются никакими средствами, чтобы расположить людей въпользу своего ученія. Желая напр. доказать, что большая часть русскаго народа питается одной растительной пищей, они сообщають: . Русскій крестьянинъ довольствуется самою простою пищей. Его обычная ёда состоить изъ соленыхъ огурцовъ, капусты, грибовъ и краюхи чернаго хлёба. За исключеніемъ большихъ городовъ, мясо, повидимому, употребляется очень мало. Даже въ такихъ мёстахъ, какъ Тула и Зарайскъ, не видно мясныхъ завокъ". "Русскій солдать счастливъ, если у него есть краюха хлёба и рюмка водки или стакавъ жидкаго чаю, а на ужинъ меска супа, напоминающая спартанскую похлебку".

Вотъ какъ легко вегетаріанцы обращають въ свою въру! Не странно ли въ самомъ дёлё читать русскому человёку въ переведенной на русскій языкъ англійской книгь, что столъ русскаго солдата состоить изъ "краюхи хлъба, рюмки водки и стакана жидкаго чаю"? Не сившно ли слышать увъренія, что въ Тулъ и Зарайскъ иътъ мясныхъ лавокъ? Кстати въ Зарайсть, увздномъ городъ Рязанской губерніи, я жиль пять льть в отлично знаю, что мясныхъ давокъ тамъ гораздо больше, чыть во многихъ другихъ убядныхъ городахъ. А относительно Тузы мы читаемъ въ Первой ступени Толстого, приложенной въ качествъ вступительной статьи къ Этикъ пищи: "На-дняхъ я быль на бойнь въ нашемъ городь Туль. Бойня у насъ построена по новому, усовершенствованному способу, какъ она устроена въ большихъ городахъ, такъ чтобы убиваемыя животвия мучились какъ можно меньше. Это было въ пятницу, за два дня до Троицы. Скотины было много".

Можно было бы указать еще не мало курьезовъ, встрвчающихся въ сочиненіяхъ вегетаріанцевъ. Но я не стану утомлять читателей. Послѣ подробнаго изложенія "нерушимыхъ
принциповъ", на которыхъ вегетаріанцы обосновываютъ свою
гуманитарную" проповѣдь, всякія частныя ошибки вегетаріанской "философіи" теряютъ свой интересъ и значеніе.

Какой же выводъ можно сделать изъ ученія вегетаріанцевь?

У бенгальцевъ есть пословица: "Нечего поливать верхушку дерева, когда подгнили корни". Эту пословицу вполнъ можно приложить къ вегетаріанцамъ. Мы видели, какимъ духомъ проникнута вся вегетаріанская "философія". Это не есть философія гуманитарная. Это-философія человіконенавистничества въ самомъ широкомъ смыслъ этого слова. Какъ такая, она способна сдёлать только одно-подавить въ человёке всё высокія истинно-человъческія чувства и обратить его въ самое жалкое, ничтожное, озлобленное существо. Вегетаріанцы продолжають въ сущности дело матеріализма. Плоды же последняго у всёхъ на глазахъ: ихъ можно видеть въ лице техъ героевъ и героинь, для которыхъ современные писатели изобрели даже особое названіе "челов'єкъ конца в'єка". Отличительныя черты этого человъка французскій писатель-беллетристъ опредълиль такъ: "Въ двадцать лётъ молодой человёкъ этого типа уже сдёлаль учетъ жизни, и вся его редигія заключается въ одномъ словъ: "наслаждаться", которое можно перевести другимъ: "имъть успъхъ". Занимается ли онъ политикой или биржей, литературой или искусствомъ, спортомъ или торговлей, офицеръ ли онъ или дипломать, адвокать, --- у него одинь только кумирь, одинь принципъ и одна цъль: она сима. Онъ заимствовалъ у современной естественной философіи великій законъ жизненной конкурренціи и прилагаетъ его къ делу своей карьеры съ жаромъ позитивиста, который дёлаетъ изъ него цивилизованнаго варвара". И вотъ такое то свое дътище матеріализмъ, переродившійся въ вегетаріанизмъ, хочетъ научить "гуманитарнымъ принципамъ" и расположить его къ воздержанію отъ животной пищи. Жалкая, безумная претензія! Однёми правоучительными сентенціями, какъ бы онв ни были горячи и страстны, не переродишь человъка, у котораго "угашенъ духъ". На всъ гуманитарныя возванія "цивилизованный варварь" отвітить одной только злорадной улыбкой.

> И воть сердца молчать, заглохшій разумь нѣмъ... Отвѣтить тишина могильная—затѣмъ, Что духа нѣтъ, духъ угасили.

> > А. Рождествинъ.

### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

## ВЪРАиРАЗУМЪ

### въ 1894 году.

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разунъ" будетъ продолжаемо въ 1894 году по прежней програмиъ. Журналъ, какъ и прежде. будетъ состоять изътрехъ отдъловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

журналь выходить отдёльными книжками ДВА РАЗА въ мёсяць, по менти и болье печатныхъ листовъ въ каждой книжкь, т. е. годичное мание журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержания до 220 и болье печатныхъ листовъ.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разунъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковского Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ ктальныхъ магазинахъ г. Харькова и въ Конторъ «Харьковскихъ Гъерискихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскій швій, контора В. Галяровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ мавъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и по 9 р. за 1891 и 1892 годы.

ламъже, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цвна 50 к. съ перес.

2 "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ фанцузскаго перевель Яковъ Новицкій. Цівна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толотымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересыдкою.

4. "Харьковскія Епархіальныя Въдомости" 1883 года. Цъна 5 руб. съ пе-

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1893 года. Харьковъ. Губернская Тяпографія.

**→**.j., j., j., →-.......

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 4.

ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



XAРЬКОВЪ. ¬ Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI. 3.

. lозволено цензурою. Харьковъ, 28 Февраля 1894 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*в.

## Разборъ возраженій противъ буквальнаго пониманія Моисеева повъствованія о паденіи прародителей.

Въ 3 главъ книги Бытія мы находимъ рътеніе одной изъ величайшихъ проблемъ человъческаго духа, изображеніе того всемірно-историческаго факта, который опредълилъ собою всю судьбу рода человъческаго. Это - вопросъ о злъ и о появленіи его въ міръ, который, какъ твореніе всесовершеннаго Бога, вышелъ изъ рукъ Создателя "добрыма это" (Быт. 1, 31).

"Змій, пишеть боговдохновенный Бытописатель, бъ мудрыйшій всьхъ звырей сущихъ на земли, ихже сотвори Господь
Богь. И рече змій жень: что яко рече Богь: да не ясте отъ
всякаю древа райскаю; и рече жена змію: отъ всякаю древа
райскаю ясти будемь: отъ плода же древа еже есть посреди
рая, рече Богь, да не ясте отъ него, ниже прикоснетеся ему,
да не умрете. И рече змій жень: не смертію умрете. Въдяще
бо Богь, яко въ оньже аще день снъсте отъ него, отверзутся
очи ваши, и будете яко бози, въдяще доброе и лукавое. И видъ
жена, яко добро древо въ снъдь, и яко угодно очима видъти,
и красно есть, еже разумъти: и вземши отъ плода его, яде:
и даде мужу своему съ собою, и ядоста" (Быт. 3, 1—6).

Такимъ образомъ, фактъ паденія нашихъ прародителей представляется въ слѣдующемъ видѣ. Самое событіе совершается въ раю—прекрасномъ саду, насажденномъ Богомъ въ восточной странѣ—эдемѣ (Быт. 2, 8). Въ этомъ раю рѣзко выдѣлялись по своему особому значенію для первыхъ людей два дерева: одно—древо жсизни, другое—древо познанія добри и зли (—2, 9).

Плоды перваго дерева сообщали телу человека безболезненность и безсмертіе 1), почему и самое дерево названо древомъ жизни. Относительно втораго дерева Богъ преподаль человъку, для укрышленія и упражненія въ добры его нравственныхъ силь, заповъдь, воспрещавшую вкушение плодовъ этого дерева подъ угрозою смерти (Быт. 2, 16. 17). Поводомъ къ гръхопаденію послужило обольщение жены змёемъ, которымъ руководило высшее элое начало-діаволь 2). Чтобы склонить жену къ преступленію данной Богомъ заповъди, змей внушаеть ей посредствомъ разговора съ нею ту коварную и соблазнительную мысль, что будто бы Богъ какъ ей, такъ и ея мужу запретилъ вкушать плоды древа познанія добра и зла вовсе не потому, чтобы это могло быть для нихъ вредно и темъ более угрожало смертію, а, напротивъ, потому именно, что Онъ зналъ, что какъ скоро они вкусять отъ плодовъ этого дерева, откроются глаза ихъ и они станутъ владъть божественнымъ знаніемъ добра и зла. Жена могла понять, сколь великая предстояла опасность отъ увлеченія этою мыслію, ибо склоняться своимъ вниманіемъ и сочувствіемъ къ ней значило колебать въ себъ въру въ Бога, своего Творца и Промыслителя, мѣняя ее на довъріе къ діаволу, -- значило склоняться къ тому, чтобы разорвать свой союзъ съ Богомъ и попытаться занять то новое положение независимости и равноправности въ отношеніи къ Богу, какое объщаль искуситель. Но жена вивсто того, чтобы отдалить отъ себя эту преступную мысль, всецьло увлеклась ею, а потому естественно возникъ въ душъ ея самый гибельный гръховный психическій процессь, состоявшій въ отчужденіи всёхъ силь душевныхъ отъ Бога и въ направленіи ихъ въ совершенно противоположную сторону. Вмёсто прежнихъ мыслей о Богъ, наполнявшихъ душу жены, все существо ея прониклось одними гръховными помыслами и пожеланіями, обращенными на за-



<sup>1)</sup> Простран. христіан. Катихизись о чл. І, отв. на вопр.: что такое древо жизни?

<sup>2)-</sup>Это видно какъ изъ дъйствій зитя, свойственных лишь духовных существамъ, такъ и изъ смысла проклятія, обращеннаго къ зитю, которое во второй половинь (Быт. 3, 15) не можетъ имъть отношенія къ природа зитя. Объ этомъ мы будемъ говорить подробите и обстоятельные ниже, при критической оцънкъ противоположныхъ митий.

прещенный плодъ, —помыслами, которымъ Слово Божіе даетъ имя похоти плоти ("и видъ, яко добро древо въ снъдъ"), похоти очесъ ("и яко угодно очима видътии") и гордости житейской ("и красно есть, еже разумъти) (1 Іоанн. 2, 16). Самое же вкушеніе отъ запрещеннаго плода, которое съ женою раздѣлилъ и ея мужъ, очевидно раздѣлившій прежде и всѣ ея грѣховные помыслы и чувства, было уже только неизбѣжнымъ проявленіемъ вовнѣ возникшихъ и созрѣвшихъ внутри ихъ грѣховныхъ стремленій и пожеланій 1).

Изложенное нами воззрѣніе касательно паденія прародителей, представляющее собою прямое, буквальное пониманіе Моисеева повъствованія о семъ предметѣ, даетъ единственно истинное и достовърное рѣшеніе великаго вопроса о началѣ зла въ мірѣ, ибо оно предлагается въ непогрѣшимомъ источникъ божественнаго Откровенія.

Но исторія свидътельствуеть, что многіе мыслители не довольствовались такимъ решеніемъ великаго вопроса, которое основывается на буквальномъ пониманіи Откровеннаго ученія объ этомъ предметъ. Они предлагали ръшенія вопроса о началь зла, которыя значительно уклонялись отъ простаго, буквальнаго пониманія Откровеннаго ученія, при чемъ одни изъ нихъ основывались на самомъ Откровенномъ ученіи, другіе же только ссылались на него наряду съ другими источниками, которые могли бы представить такія или иныя данныя для уясненія означенной проблемы. Конечно, и ті и другіе не признають полнаго соотвётствія между формой повёствованія и тыть содержаніемь, которое мыслится подь этой формой, иначе -отрицають историческій характерь Монсеева пов'єствованія о грехопаданіи въ его цельномъ, законченномъ виде, во всехъ его подробностяхъ. Это двоякаго рода отношение этихъ ученыхъ въ библейскому сказанію о паденіи прародителей даетъ намъ основаніе различать между ними аллегористово и министово. По мивнію первыхъ, въ 3 главв кн. Бытія описывается двйствительно историческій факть, но авторъ повъствованія изоб-



<sup>1)</sup> Опыть правося. догнат. богося. Арх. Сильвестра. Кіевъ. 1885 г. т. Ш, стр. 116—117; ср. Прав.-догм. богося. Еп. Макарія. Спб. 1856 г. т. І, стр. 368—372, и Записки на кн. Бытія. Филарета м. м. 1835 г. стр. 87.

разилъ его символически, подъ видомъ аллегоріи, т. е. подъ видомъ и формой внёшнихъ предметовъ и явленій имѣлъ въ виду изложить то событіе въ области нравственной свободы, которое было началомъ зла въ мірѣ. Поэтому, по мнёнію аллегористовъ, форма пов'єствованія, созданная воображеніемъ Бытописателя, вполнѣ соотв'єтствуетъ описываемому событію и имѣетъ значеніе лишь постольку, поскольку служитъ къ наглядному изображенію историческаго факта.

Миоисты въ своихъ воззрѣніяхъ на Моисеево сказаніе о паденіи прародителей нісколько различаются между собою. Одни изъ нихъ считаютъ это библейское повъствование мноомъ историческимъ, т. е. полагаютъ, что въ основаніи всего сказанія лежить, безъ сомнънія, историческое событіе древнъйшаго періода человъчества, къ которому пріурочивается начало зла въ мірѣ, или же, по мнѣнію нѣкоторыхъ, начало человѣческаго прогресса. Это событіе, какъ относящееся къ древнийшей эпохів, получило словесное выражение, свойственное древнъйшему языку и способу мышленія т. е. чувственное, образное, въ предметахъ, лицахъ и дъйствіяхъ. Въ такомъ видъ Моисей и занесъ это повъствованіе на страницы своей исторіи человічества, быть можеть, еще разукрасивь его подъ вдіяніемь собственной фантазіи. Здёсь уже не можеть быть рёчи о какомъ бы то ни было, темъ более о строгомъ соответстви между словесной формой повъствованія и тъмъ зерномъ древней исторіи. которое послужило основаніемъ для подобныхъ сказаній. Другіе видять въ библейскомъ сказаніи миоъ философскій. Моисей, или ваимствовалъ философское миоологическое воззрвніе древнихъ въ сотовой оболочке и связаль его съ своими собственными философскими воззрѣніями, или же изложиль свое личное воззрѣніе на величайшее событіе въ сферѣ человѣческой свободы, выразивь его въ формъ, свойственной древнъйшему періоду чедовъческого мышленія и въ то же времи соотвътствующей идев автора.

Различаясь, такимъ образомъ, матеріально, т. е. по своимъ положительнымъ взглядамъ на предметъ Моисеева сказанія, и аллегористы и министы въ формальномъ отношеніи сходятся между собою, ибо и тѣ и другіе отрицательно относятся къ

буквальному пониманію библейскаго сказанія о грёхопаденіи. А такъ какъ для насъ важна собственно послёдняя сторона, то мы будемъ равсматривать ихъ отрицательное отношеніе къ буквальному смыслу Моисеева сказанія совмёстно, слёдуя хронологическому порядку моментовъ, изъ которыхъ состоить и къ которымъ сводится исторія грёхопаденія. Въ заключеніе же, мя большей основательности, разберемъ общія основанія алзегорическихъ и минологическихъ теорій относительно характера Моисеева сказанія о грёхопаденіи и укажемъ на общіе недостатки этихъ теорій.

Въ фактв наденія прародителей, какъ онъ передается Моисеемъ въ книгв Бытія (3, 1—6), выступають следующіе черты событія. Прежде всего, — место совершенія событія — рай съ двумя деревами: древомъ жизни и древомъ познанія добра и за, нзъ которыхъ особенно последнее иметъ важное значеніе въ грехопаденіи. Затемъ, — условія и факторы событія: божественная заповедь о неяденіи плодовъ древа познанія добра и за, змей — искуситель, жена искушаемая, разговоръ между ничи. Наконецъ, — самое событіе паденія — вкушеніе прародителями запрещенныхъ плодовъ.

Аллегористы, исходя изъ своихъ общихъ принциповъ 1), видять въ библейскомъ описаніи рая не настоящій, дійствительвый садъ, а лишь одинъ сумволъ. Филонъ видитъ въ описаніи
рая изображеніе первобытной гармоніи духовныхъ силъ первато человъка, его добродітельной жизни, которая сопровождадась счастьемъ. "Добродітель, пишетъ Филонъ, образно называется раемъ; місто же, соотвітствующее раю, есть эдемъ,
т. е. утіхи" 2). Шебель принимаетъ повіствованіе о рай за
сумволическое изображеніе того первобытнаго состоянія человіка, въ которомъ сохраналось во всей чистоті равновісіе его
лузовно-нравственной природы 3).

Но такое пониманіе рая произвольно и неосновательно. Ни Фионъ, ни Шебель не приводять никакихъ основаній въ польу своихъ взглядовъ. Въ самомъ же библейскомъ сказаніи нътъ



<sup>1)</sup> О состоятельности самыхъ принциповъ мы будемъ говорить ниже.

<sup>7)</sup> Philo. De mundi opificio 48 c.

<sup>3)</sup> Schoebel. de mythe de la femme et du serpent. Paris. 1876 p. 49.

никакихъ основаній для подобныхъ аллегорій. Напротивъ, черты библейскаго описанія рая носять на себѣ чисто-историческій характерь, именно: опредѣляется мѣстоположеніе рая, его границы, рѣки, орошавшія его ростительность (Быт. 2, 8—14). Все это заставляеть въ раѣ видѣть обыкновенный дѣйствительный садъ.

По мивнію Мартензена, древо жизни означаеть жизнь въ Богь, которую человых проводиль при содыйствіи благодати. Это—дерево благодатных дарованій, пользуясь которыми человых можеть правильно развиваться, "можеть ысть и отъ всых других деревьевь, находящихся въ саду (2, 9)" 1). Филонь также аллегорически понимаеть древо жизни, когда видить въ немъ изображеніе благочестія—этой высшей добродытели перваго человыка, которая дылала его безсмертнымъ 2). Такого же воззрынія на древо жизни держится и Шенкель: "древо жизни означаеть высочайщую вершину нравственнаго совершенства, какое только возможно для людей, какъ личныхъ существъ" 3).

Но въ библейскомъ повъствованіи древо жизни описывается такъ естественно и просто, что не даетъ никакого основанія для пониманія его въ мистическомъ или аллегорическомъ смысль. Моисей положительно свидьтельствуетъ, что "прозябе Бого ото земли... древо жизни посредъ рая" (Быт. 2, 9), слъдовательно, говоритъ о дъйствительномъ деревъ, которое получило названіе древа жизни потому, что служило лишь орудіемъ благодати Божіей, сообщавшей человъку чрезъ вкушеніе плодовъ этого дерева, безбользненность и безсмертіе по тълу 4). Относительно древа познанія добра и зла, имъющаго очень важное значеніе въ событіи гръхопаденія, мы встръчаемъ значительное количество мнъній, которыя болье или менье уклоняются отъ буквальнаго пониманія.

<sup>1)</sup> Die christliche Dogmatik dargestellt von Dr. H. Martensen. Berlin. 1855. s. 141-142

<sup>2)</sup> Philo. De mundi opificio. 35 d.

<sup>3)</sup> Schenkel. Die christliche Dogmatik. Wiesbaden. 1859. I Abth. s. 191-192.

<sup>4)</sup> Мивие Шебеля, что подъ деревомъ жизни фанталія инсателя желала изобразить ту благод тельную атмосферу, которой дышаль первобытный челов вкъ (le mythe de la femme p. 49), теперь надметь само собою.

Мартензенъ видитъ въ древв познанія добра и зла мистическое изображение внъшняго міра въ его собственной, привлекательной для человъка, прелести; это -- привлекательный игровой феноменъ, въ немъ все созданное освъщается своимъ собственнымъ блескомъ и великолепіемъ" 1). По Филону, древо познанія добра и зла есть символь ума и мудрости, "которая различаетъ противоположные по своей природъ предметы" 2). Беффландъ полагаетъ, что древо познанія добра и зла означаетъ возмужалость перваго человъка 3). Шенкель считаетъ это лерево аллегорическимъ изображениемъ глубочайшей правственной бездны, въ которую вообще можно низвергнуться людямъ, какъ личнымъ существамъ, --- того гръховнаго состоянія, которое приводитъ человъка къ духовной смерти . Шебель видитъ въ древъ познанія добра и зла картинное изображеніи органа рожденія 5). Но св. Писаніе въ своемъ изображеніи древа познанія добра и зла даетъ основаніе только для буквальнаго пониманія этого дерева, а вовсе не для аллегорическихъ, мистическихъ и т. п. произвольныхъ толкованій. Зд'єсь мы читаемъ, что Господь Богъ произрастиль изъ земли древо познанія добра н зла (Быт. 2, 9), что это дерево находилось посреди рая (-3, 3). Все это-выраженія, которыя могуть относиться только къ дійствительному, реальному дереву.

Ланге, принимая дерево познанія добра и зла за историческое, дъйствительное дерево, иначе понимаеть его природу, свойство, чъмъ Моисей. Онъ думаеть, что это дерево само по

<sup>1)</sup> Die christliche Dogmatik. s. 141-142.

<sup>2)</sup> De mundi opificio 35 c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eichhorns, Urgeschichte herausgegeben mit Einleitung und Anmerkungen von S. Ph. Gabler. 1793,—2 Th. 1 B. Einleitung, s. 407.

¹) Die christliche Dogmat. s. 191-–192, Мивие Велтистова о томъ, что Шеньель видить въ этомъ церевъ символъ чувственнаго міра (Велтистовъ. Грѣхъ, его происхожденіе, сущность в слѣдствія. Москва. 1885 стр. 123, прим.), не вѣрно. Не имъ дѣла съ первоисточникомъ (т. е. самой догматикой Шенкели), онъ ссылается на энциклопедическій словарь Герцога. Но и здѣсь виѣется въ виду тотъ грѣховий (букв. темний—verdunkelten) міръ, та область возможнаго грѣховнаго состоянія, которая присуща была природѣ первозданнаго человѣка на ряду съ голюжностью высшаго правственнаго совершенства, которая символически изображается въ древѣ жизин (Real—Encyklopädie für protestantische Theologie und Kirche. herausgegebene von Dr. Herzog. 15 B. Gotha. 1862. s. 209).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Le mythe de la femme p. 49.

себъ имъло свойство производить въ человъкъ тъ гибельныя дъйствія, какія извъстны на библейскомъ языкъ съ именемъ "следствій грехопаденія" 1). Но это мижніе противорычить здравому смыслу, ибо никакъ нельзя допустить, чтобы вкущеніе плодовъ какого-либо дерева повлекло за собою такія гибельныя следствія, какъ нарушеніе равновесія въ расцоложенін духа перваго человека и, следовательно, происхождение въ его природъ зла. Посему, то возражение Штрауса, что нельзя согласиться съ Моисеемъ въ томъ, будто бы знаніе добра и зла было физическимъ действіемъ вкушенія плода дерева 2), обнаруживаетъ въ немъ грубое непониманіе смысла библейскаго сказанія. Такой богопросв'єщенный писатель, какъ Монсей, изъ рукъ котораго вышло совершеннъйшее законодательство 3) древняго до-христіанскаго міра, не могъ не знать того основнаго психологическаго закона, что всякій грехъ иметъ свой корень и начало въ самоопредълении человъка, а не въ простомъ актъ вкушенія матеріальнаго плода.

Нѣкоторые изъ ученыхъ, какъ напр. Эйхгорнъ <sup>4</sup>), Рейнгольдъ, Дедерлейнъ, Морусъ <sup>5</sup>), думаютъ, что древо познанія добра и вла было ядовитое дерево, почему и было запрещено вкушеніе плодовъ его подъ угрозою смерти. Но этому противорѣчитъ дѣйствительность. Первые люди не умерли тотчасъ послѣ вкушенія запрещеннаго плода, напротивъ, долго еще жили послѣ этого; слѣдовательно, плоды этого дерева не обладали ядовитымъ свойствомъ, которое могло бы причинить смерть не только прародителямъ, но и ихъ потомкамъ.

Иные, видя въ библейскомъ сказаніи о грѣхопаденіи миюъ, признаютъ оба дерева райскія за созданіе фантазіи писателя, или за продуктъ древнѣйшей народной миюологіи. Мнѣніе это

<sup>1)</sup> Real-Encyklopädie für prot. Theol. u. K. Herzog. 15 B. s. 209.

<sup>2)</sup> Die christliche Glaubenslehre von Dr. F. Strauss, Tübingen. 1841. B. 2, s. 27.

<sup>3)</sup> Разумбемъ Десятословіе Монсея (Иск. 20, 1-18).

<sup>4)</sup> Eichhorns. Urgeschichte herausgeg. mit Einleit und Anmerk. von Gabber-2 Th. 2 B, s. 97-98; Eichhorn. Repertorium für biblische Literatur, t. IV-1779. s. 198.

<sup>5)</sup> Real-Encyklopädie, Herzog. B. 15, s. 209.

защищають Габлерь 1), Павлюсь 2), Гамбургъ 3), Гердеръ 4), Самъ Эйхгорнъ впослъдствіи склонился къ этому послъднему мнѣнію, признавъ все это сказаніе за миеъ 5). Но для того, чтобы доказать миеическій характеръ извѣстнаго произведенія. нужно прежде всего открыть въ самомъ этомъ произведеніи какія-либо данныя для сего. Между тѣмъ, опровергая вышеприведенныя возраженія противъ буквальнаго пониманія райскихъ деревьевъ, мы показали историческій характеръ этихъ деревьевъ,—характеръ, не дающій никакого повода и основанія къ миеологическимъ объясненіямъ. Слѣдовательно, миеическія объясненія библейскихъ деревьевъ въ высшей степени произвольны.

Противъ буквальнаго пониманія божественной заповѣди о неяденіи плодовъ древа познанія добра и зла, данной нашимъ прародителямъ, существуютъ троякаго рода возраженія. Одни понимаютъ эту заповѣдь аллегорически, иносказательно, другіе считаютъ ее продуктомъ воображенія первыхъ людей, третьи вообще отрицаютъ эту заповѣдь, какъ данную первымъ людямъ свыше, считая ее несообразною съ достоинствомъ Бога и человѣка.

Мартензенъ, оставаясь върнымъ своему аллегорическому взгляду на гръхопаденіе прародителей, и заповъдь Божію о неяденіи плодовъ древа познанія добра и зла понимаетъ аллегорически. Эта заповъдь является чисто духовнымъ внушеніемъ человъку свыше о томъ, что онъ, зная мысленно, въ чемъ состоитъ зло, долженъ въ своемъ жизненномъ, фактическомъ развитіи воздерживаться отъ него. "Человъкъ, говоритъ Мартензенъ, долженъ познавать зло, только какъ препобъжденную возможность. Но если онъ испытываетъ зло, какъ дъйствительность въ своей собственной жизни, то этимъ онъ удалается

<sup>1)</sup> Eichhorns, Urgeschichte, 2 Th. 1 B. ss. 87. 607--609; 2 Th. 2 B. s. 105. Anm. 49; s. 108. Aum. 50.

<sup>2)</sup> Eichhorns, Urgeschichte. 2 Th. 1 B. s. 560.

<sup>3)</sup> Ibid. s. 567-569.

<sup>4)</sup> Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschen. T 2. s. 336-339; Eichhorns, Urgeschichte. 2 Th. 1 B. s. 581-582.

<sup>3)</sup> Eichhorns, Urgeschichte. 2 Th. 1 B. ss. 578 H 626.

отъ своего назначенія и уничтожаєть цёль своего созданія 1. Но мы знаемъ, что, по билейскому пов'єствованію (Быт. 2, 17), Богъ, давая первымъ людямъ запов'єдь, пріурочиль ее къ опред'єденному, д'єйствительному дереву, сл'єдовательно, эта запов'єдь им'єла спеціальный, частный характеръ, и исполненіе ея должно было принять особую, спеціальную форму (неяденіе плодовъ). Поэтому, расширеніе этой частной запов'єди въ общій, основной и посему отвлеченный постулятъ нравственности мы считаемъ въ данномъ случав неосновательнымъ и произвольнымъ.

По мнѣнію Шебеля 2), заповѣдь Божію нужно понимать въ смыслъ запрещенія первымъ людямъ пользоваться произвольно и въ видахъ только своего удовлетворенія половыми органами. Но это мивніе прежде всего произвольно и безосновательно уклоняется отъ библейскаго представленія божественной заповеди. Затемъ, въ мненіи Шебеля мы не находимъ соответствія между вившней формой, оболочкой, и мыслимымъ подъ этой формой содержаніемъ: въ библейскомъ сказаніи решительно и безусловно запрещается вкушать плоды дерева познанія, между твиъ Шебель, толкуя эту заповъдь сумволически, какъ запрещеніе половаго общенія, ограничиваеть это запрещеніе и такимъ образомъ искажаетъ безусловный характеръ первой заповеди. Если бы онъ былъ более последовательнымъ въ своемъ оригинально-символическомъ толкованіи этой заповёди, то видъль бы въ ней безусловное воспрещение половыхъ сношений. Но изъ такого пониманія запов'єди выходило бы, что Богъ противорфчитъ Самому Себф, ибо Опъ Самъ, создавши первыхъ людей, благословилъ ихъ супружескія отношенія (Быт. 1, 28).

По Эйхгорну <sup>а</sup>), первая заповъдь была всецъло чувственной, т. е. имъла цълью предохранить организмъ перваго человъка отъ гибельнаго дъйствія плодовъ ядовитаго дерева. При чемъ Богъ, по его мнѣнію, не могъ для этой цъли избрать средствомъ названіе дерева "древомъ познанія добра и зла"; такъ какъ человъкъ не могъ еще тогда имъть словъ для обозначенія

<sup>1)</sup> Die christliche Dogmatik, s. 142.

<sup>2)</sup> Le mythe de la femme. p. 52. Этого инвнія держится между прочимъ Беффландъ (Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 407).

<sup>3)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 2 B. s. 98-103.

добра и зла, когда не было у него никакихъ моральныхъ повятій; онъ былъ еще слишкомъ юнъ для нравственныхъ истинъ. Но чтобы видъть онибочность такого толкованія, не слъдуетъ упускать илъ виду то болъе или мънъе совершенное состояніе духовной природы перваго человъка, когда еще не царствовалъ первородный гръхъ съ его гибельными слъдствіями, когда, напротивъ, духовная природа прародителей развивалась подъ благодатнымъ вліяніемъ Божіимъ 1). Затъмъ самое мотивированіе сообщенія людямъ первой заповъди—яко-бы для предохраненія ихъ организма отъ вреднаго вліянія ядовитаго дерева, оказывается безцъльнымъ, ибо мы выше 2) опровергли подобное мнъніе о свойствъ дерева познанія добра и зла. Слъдовательно, и грубочувственное пониманіе первой заповъди падаетъ само собою.

По мижнію ніжоторыхъ 3), первая заповідь о неяденіи плода съ изв'єстнаго дерева возникла въ сознаніи первыхъ людей естественно, а не чрезъ особое сообщение этой заповъди человъку со стороны Бога. Первые люди видъли, что тъ животныя, готорыя вли плоды одного дерева, тотчасъ умирали или же были убиваемы молніей, и заключили отсюда, что Богъ запретиль жеть плоды этого дерева. Но произвольность подобнаго рода фактическихъ предположеній стоить выше всякаго сомнънія. Прежде всего, трудно допустить тотъ факть, чтобы существовало въ раю такое дерево, плоды котораго мгновенно причиняли бы смерть всёмъ животнымъ, какія только ёли эти плоды. Врожденный животнымъ инстинктъ (самосохраненія) тже предохраняль бы ихъ отъ вкушенія вредныхъ для ихъ организма плодовъ, что мы видимъ и въ настоящее время. Но если даже и допустить подобный случай поголовной смертности животныхъ, събдавшихъ плоды извъстнаго дерева, то все же на основаніи этого факта первые люди не могли создать въ своемъ воображении особой заповёди о неядении плодовъ, кото-

<sup>1)</sup> Изв'ястно, что Богь въ раю бес'ядоваль съ первыми дюдьми и сл'ядовательно, научиль ихъ, конечно, главнымъ образонъ истинамъ религіозно-привственнымъ. Какъ на доказательство высокаго уиственнаго состоянія перваго челов'яка, мы кожемъ указать на факть нареченія Адамомъ именъ животныхъ (Быт. 2, 20).

<sup>2)</sup> CM. cTp. 17.

<sup>3)</sup> Cm. Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 115-116.

рая бы возводилась въ своемъ происхожденіи къ Богу. Они могли, пожалуй, вывести заключеніе о томъ, что плоды извъстнаго дерева вредны для ихъ организма и, такимъ образомъ, составить полезное для себя предостереженіе (въ родъ медицинскаго). Но подобное заключеніе и представленіе о безусловно обязательной для нихъ заповъди, данной свыше, слишкомъ различны по самому существу своему для того, чтобы отождествлять ихъ. Только подъ условіемъ первой заповъди люди могли различать слова Божіи отъ собственныхъ мыслей 1). Только при этомъ условіи могли явиться діалоги или монологи, какъ думають сами же миоисты, при видъ змъя, ядущаго плодъ 2), а также угрызеніе совъсти, которое, по миънію тъхъ же миоистовъ, было принято первыми людьми за судъ Божій, изректій имъ проклятія.

Еще трудне допустить, что-бы молнія, какъ бы нарочито, убивала животныхъ, приближавшихся въ запрещенному дереву в). Словомъ, произвольность подобнаго мнёнія о естественномъ возникновеніи въ сознаніи первыхъ людей заповёди очевидна.

Птраусъ скептически относится къ этой первой заповъди, считая ее въ высшей степени нецълесообразнымъ испытаніемъ первыхъ людей. Возраженіе свое Птраусъ формулируетъ слъдующимъ образомъ. На вопросъ, почему Богъ совершенно произвольно запретилъ прародителямъ безвредное само по себъ вкушеніе отъ плода, Церковь отвъчаетъ: человъкъ долженъ былъ тотчасъ начать въ раю свое нравственное образованіе, слъдовательно, долженъ былъ имъть также и предметъ, чрезъ обращеніе съ которымъ онъ могъ бы развивать свою нравственную природу. Но спрашивается: развъ Адамъ уже не жилъ въ сообществъ съ Евою? Уже ли здъсь могло не доставать



Это различение Ева довольно исно обнаруживаетъ въ своенъ разговоръ съ зивенъ, гонори: "Богъ сказалъ" (Быт. 3, 3).

<sup>2)</sup> Объ этомъ мивніи будемъ говорить ниже.

<sup>3)</sup> Естествознаніе еще не открыло такого дерева, которое би обладало свойствомъ постолнно притягивать къ себт атмосферическое электричество. Затвиъ, животныя могли приближаться къ этому дереву не только во времи грозм, когда только возможно предполагать удары молніи, мо и въ ясную, тихую погоду. Наконецъ, неновятно, почему действіе электричества не името вліянія на одного только змён.

случаевъ къ исполненію взаимныхъ обязанностей? И началу Богъ не удовольствовался этими естественными обязанностями, или же не далъ лучше одной обязанности о святости, основаніе которой люди могли бы ясно видѣть, чѣмъ запрещеніе, которое не имѣло рѣшительно никакого основанія, кромѣ пронзвола, и могло служить для людей только соблазномъ къ преступленію, что при сатанинскомъ внушеніи отовнѣ почти нензбѣжно должно было привести человѣка къ паденію 1).

Но нужно зам'ятить, что первая запов'ядь находилась въ строгомъ соотвётствій съ назначеніемъ человёка, которое опрелёлялось правильнымъ отношениемъ его къ Богу, себъ самому и вившнему міру <sup>2</sup>). Въ этой запов'єди челов'єкъ на первыхъ же порахъ своего существованія имъль возможность вопервыхъ,--фактически доказать свою любовь и покорность Богу, какъ его Творцу и Промыслителю, вовторыхъ, --- начать развитіе своей разумно - нравственной природы въ опредъленной богоугодной формъ, въ-третьихъ, --- во внъшнемъ дъйствіи обнаружить нормальное отношение свое ко вижшней природъ, по которому человъкъ долженъ пользоваться ею не безгранично, а лишь настолько, насколько это пользование споспъществуеть его всестороннему совершенствованію. Но по своей природ'я челов'якъ есть существо нравственно-свободное. Поэтому Богъ и даетъ человъку вышеозначенную заповъдь, чтобы выяснилось какое направленіе приметь въ своемъ нравственномъ развитіи человъкъ, чего онъ хочеть и къ чему стремится. Такимъ образомъ, испытание состовляеть условие чистой правственности, выраженіе внутренняго расположенія. "Неважное, повидимому, если брать во внимание только матеріальную сторону его, содержаніс заповіди еще боліве возвышаєть значеніе ся, какъ дійствительное испытаніе направленія свободы человіка. Вотъ почему Богъ даетъ такую заповъдь, для выполненія которой человъкъ не видитъ никакого другаго побужденія, кромъ одной воли Божіей" 3). А если эта запов'ядь ц'влесообразна и согласна съ природою и назначениемъ человъка, то въ сообщении ея пер-

<sup>1)</sup> Die christliche Glaubenslehre von Strauss. B. 2, s. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. догм. богосл. Макарія. Спб. 1856. т. I, стр. 352—355.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Геттингеръ. Апологія христ. Спб. 1872. ч. 2, стр. 254.

вому человъку нельзя видъть какого-то непонятнаго произвола со стороны Бога.

Также неосновательно и то утверждение Штрауса, что было бы целесообразнее указать ту или иную обязанность, вытекавшую изъ взаимныхъ отношеній первыхъ людей. Такого рода заповеди Богъ и не могъ дать, ибо первая заповедь была сообщена человъку еще до созданія жены (Быт. 2, 15). Но свое значеніе эта заповёдь сохраняла и после сотворенія жены, ибо отношенія между мужемъ и женою должны были быть святы и безъ особой заповъди. Затъмъ, между Адамомъ и Евою, созданною изъ его ребра, по самой природъ инстинктивно существовали самыя нравственныя, основанныя на взаимной любви, отношенія, которыхъ не успіль еще затмить первородный гръхъ. Болъе же сложныхъ отношеній между людьми въ семействъ, съ ихъ обязанностями и правами, еще не существовало на землъ. Вотъ почему заповъдь, данная первымъ людямъ въ раю, какъ говоритъ и Эбрардъ 1), могла быть заимствована только изъ одной доступной имъ сферы отношеній-изъ отношеній ихъ къ природъ внъшней, которая доставляла имъ пищу.

Возраженія противъ буквальнаго пониманія библейскаго повъствованія объ искуситель направляются или противъ змівя, или противъ діавола, руководившаго змівемъ. Аллегористы, исключая изъ этого повъствованія историческаго змів, видять въ немъ указаніе на особое злое начало. Миоисты—одни признаютъ историческій характеръ библейскаго змівя, но отрицаютъ участіе діавола, другіе же не признають ни змівя, ни діавола.

Мартензенъ полагаетъ, что подъ змѣемъ—искусителемъ въ библейскомъ сказаніи о грѣхопаденіи разумѣется діаволъ, какъ принципъ, который представляетъ собою противоположность не только въ отношеніи къ человѣку, но и—къ Богу" 2). Такъ думаютъ Крамеръ, Шторръ, Гецель 3), Ленорманъ 4). Иные, какъ напримѣръ, Теллеръ, Котта, Тубертъ 5), Гергардъ, Фи-

<sup>1)</sup> Апологетика Эбрарда. Сиб. 1877. т. І, стр. 276, примъч.

<sup>2)</sup> Die christliche Dogmat. s. 142. .

<sup>3)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. ss. 265-268. 300-305.

<sup>4)</sup> Lenormant des origine de l'histoire d'après la Bible et les tradions des peuples orientaat. Paris. 1880. t. 1, p. 106-107.

<sup>5)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 27.

липпи <sup>1</sup>;, видёли възм'є только воплощеніе діавола. По Филону <sup>2</sup>), зм'єй есть символь злой похоти. Также смотрить на зм'є я и Клименть Александрійскій <sup>8</sup>), а Мейнеръ разум'є подъ нимъ вообще чувственную сторону челов'є ческой природы <sup>4</sup>).

Но въ библейскомъ повъствовании вовсе не дается никакого основанія для того, чтобы исключать изъ исторіи грёхопаденія дъйствительнаго змъя. Напротивъ, Бытописатель ясно свилътельствуетъ, что подъ змфемъ, который былъ видимымъ искусителемъ, разумъется змъй въ собственномъ смыслъ. Въ этомъ повъствованіи змій-искуситель причисляется къ разряду подевыхъ звърей, следовательно онъ быль действительнымъ животнымъ. Онъ называется здёсь "мудрюйшим всих звирей сущих на земли, ихъ же сотвори Господь Богъ (Быт. 3, 1). Затѣмъ, изъ проклятія, которое Богь изрекъ змѣю, видно, что въ искушении первыхъ людей принималъ участие змъй. Уже вступительныя слова этого проклятія указывають на настоящаго змівя: "и рече Господь Бого змію" (Быт. 3, 14). Самое содержаніе проклятія еще уб'вдительніве говорить за то, что зивн-нскуситель быль настоящимь змвемь: "проклять ты, говорить ему Господь Богь, от вспх скотова, и от вспха звърей земныхъ: на персъхъ твоихъ и чревъ ходити будеши, и эемлю сипси вся дни живота твоего" (Быт. 3, 14).

Тъ изъ ученыхъ, которые смотрятъ на библейское сказаніе о гръхопаденіи, какъ на историческій миюъ, еще признаютъ историческій характеръ библейскаго змѣя, но не признаютъ дѣйствительнымъ разговоръ змѣя съ женою, ибо они отвергаютъ участіе діавола, который бы могъ произвести при посредствѣ змѣя членораздѣльную рѣчь, самъ же по себѣ змѣй, конечно, не могъ говорить. Это мнѣніе нашло себѣ защитниковъ въ лицѣ Абарбанела, Дедерлейна. Эйхгорна <sup>5</sup>).

Другіе же не признають историческаго характера за библейскимъ змѣемъ—искусителемъ, находя буквальное пониманіе библейскаго сказанія о немъ несообразнымъ съ дѣйствительностью.

<sup>1)</sup> Herzog. Real-Encyklopädie, s. 209.

<sup>2)</sup> Philo, De mundi opificio p. 36 c.

<sup>2)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 395; Stron. III, 14. 17.

<sup>4)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 403.

<sup>5)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 496-498, 2 B. s. 148-149.

Одни изъ нихъ, какъ напримъръ, Штраусъ 1), находятъ несправедливымъ то наказаніє змізя, которому Богь подвергь его, въ виду того, что змей быль лишь простымъ инссивнымъ орудіемъ искусителя—діавола. Но, по справедливому замівчанію Кейля 2), "змей подпаль проклятію за то, что прельстиль жену, по тому самому закону, по которому не только тоть звірь долженъ понести наказаніе, который причиниль вредъ человіку (Быт. 9, 5. Исх. 21, 28 и сл. ср. Втор. 13, 15), но и скотъ, съ которымъ человъкъ совершилъ противоестественное распутство, долженъ умереть съ человъкомъ (Лев. 20, 15 и сл.), не потому, чтобы это животное было вменяемо, но вследствие своего подчиненія человѣку, вслѣдствіе того, что оно должно служить ему въ достижение его назначения, но не должно вредить ему или способствовать ко граху". Словомъ, змай подвергается наказанію въ силу того общечеловіческаго закона, который, карая виновнаго, не оставляетъ бевъ вниманія и орудій преступленія 3).

Иные, какъ Габлеръ 4), Штраусъ 5), равно какъ и выше упомянутые: Абарбанелъ, Дедерлейнъ и Эйхгорнъ 6), считаютъ невъроятнымъ, чтобы змъй могъ говорить, такъ какъ для языка необходимъ приспособленный для сего органъ и разумъ. Змъй же, по ихъ мнънію, менъе другихъ животныхъ способенъ къ членораздъльнымъ звукамъ, а какъ животное, не обладаетъ разумомъ. Но прежде всего, сомнительно, чтобы змъй не обладаять органомъ, хотя бы въ самой слабой степени приспособленнымъ къ произношенію самаго ограниченнаго количества членораздъльныхъ звуковъ. Извъстно, что животныя не говорятъ вовсе не потому, что не обладаютъ необходимыми для

<sup>1)</sup> Die christliche Glaubenslehre, s. 27.

<sup>2)</sup> Biblischer Commentar über das Alt. Test. 1 B. Genesis und Exodus. Leipzig. 1861. c. III, s. 56.

<sup>3)</sup> Прекрасно по этому поводу замѣчаетъ св. Іоаннъ Златоустъ въ одной изъ своихъ бесѣдъ: "Какъ чадолюбивый отецъ, наказывая убійцу своего сына, ломаетъ и ножъ, и мечъ, которыми совершено убійство: подобнымъ образомъ и всеблагій Богъ, когда это животное (змѣй) послужило орудіемъ злобы діавола, цодвергаетъ оное непрестающей казни" (Бесѣды на кн. Бытія, въ рус. перев. ч. І. Бесѣды 17, стр. 286).

<sup>4)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 137; 2 B. s. 149 Anm. 64.

<sup>5)</sup> Die Christliche Glaubenslehre, s. 27.

<sup>6)</sup> См. стр. 31.

сего органами, а потому, что не имѣють потребности къ этоиу, не имѣють иден рѣчи. Разговорь же змѣя Библія объяснеть дѣйствіемъ особаго разумнаго существа-діавола, не призавая котораго, конечно, приходится скептически относиться къ рѣчи змѣя 1).

Что касается діавола, -то миоисты, равно какъ и раціоналесты вообще, не признають его участія въ гръхопаденіи, приводя въ пользу такого взгляда различныя основанія.

Одни не допускають участія злаго духа въ грехопаденіи первихъ людей потому, что въ разсказъ о гръхопадении змъй называется хитрейшимъ изъ всехъ зверей полевыхъ (Быт. 3, 1). Если бы Бытописатель, говорять они, разумёль подъ змёемъ висшее влое существо, то онъ не сдълалъ бы этого прибавленія, не назваль бы его хитрейшимь изь всёхь звёрей полевыхъ, такъ какъ діаволъ для своей цёли могь воспользоваться в самымъ простымъ, не хитрымъ животнымъ 2). Но здёсь змёй вазывается хитрымъ не вследствіе своей собственной природы, во вследствие хитрости того злаго существа, которое действоваю въ немъ и искушало чрезъ него Еву ко грвху. Затвиъ. 10 превосходство перваго человъка надъ животвыми, которое чио следствиемъ его богоподобія, не повволяетъ считать безсловесное само по себъ животное способнымъ искусить человыва. Наконецъ, представлять виною зла въ міры существо, не ижьющее свободы и действующее по природе своей, значить представлять Бога искушающимъ, что не свойственно природъ Всевышняго (Іак. 1, 13).

Габлеръ <sup>8</sup>) не признаетъ участія діавола въ паденіи прароштелей между прочимъ на томъ основаніи, что діаволъ не могъ поворить чрезъ змѣя, ибо змѣй якобы не имѣетъ органовъ рѣчи. Но это основаніе не имѣетъ силы. Къ сказанному выше относительно невозможности допустить рѣчь змѣя <sup>4</sup>), мы прибавимъ,

<sup>1)</sup> Ми не будемъ васаться голословнаго отрицанія историческаго характера 
160 сейскаго зміля, которое высказывають Шебель (de mythe de la femme, 59—
160 и Грилль (Grill, Die Ersväter der Menschheit 1 Abth. Leipsig. 1875, s. 319
160 сеній масять они не приводять никаких данныхъ, исключая общихъ пред160 сеній мисяческихъ теорій, каковыя предположенія мы разберемъ ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Велтистовъ. Грфхъ, его происхождение, сущность и следствия. М. 1885, стр. 143.
<sup>3</sup>) Eichhorns, Urgeschichhe. 2 Th. 1 B. s. 138—141; 2 B. s. 149 Anm. 64.

<sup>4)</sup> Cx. crp. 34.

что у діавола, какъ существа духовнаго, нельзя отрицать нѣкоторой силы надъ природою и способности производить слова какимъ либо другимъ способомъ, а не чрезъ посредство только органа рѣчи. Посему, діаволъ, пользуясь змѣемъ, какъ орудіемъ при искушеніи Евы, могъ произвести слышимыя внѣшнимъ образомъ слова, хотя бы змѣй и не имѣлъ органовъ рѣчи.

Далье, Габлерь 1), Эйхгорнь 2), Бауерь 3) возражають, что авторь сказанія о грехопаданіи не могь приписать искушенія Евы злому духу, такь какь Евреи до вавилонскаго плена ничего не знали о зломь сверхь-естественномь существь. Идею о зломь существь, или зломь духь, Евреи, по ихь мненію, замиствовали оть Персовь во время плена вавилонскаго и по ихь примеру стали приписывать этому злому существу искушенія первыхь людей. Прежде всего, совершенно несправедливо, что Евреямь до плена вавилонскаго неизвестна была идея о зломь духь. Независимо оть разсказа о грехопаденіи, мы находимь и въ другихь мёстахъ Ветхаго Завета довольно ясные следы знакомства Евреевь съ этою идеею до плена вавилонскаго.

Такъ, въ древнъйшихъ писаніяхъ Евреевъ идолослуженіе считается служеніемъ злымъ духамъ. Во Второз. 32, 17 мы читаемъ: "пожроша (т. е. изранльтяне) жертвы бъсовомъ, а не Богу". Слово schedim 1), соотвътствующее стоящему въ славянскомъ текстъ слову "бъсомъ", означаетъ демоновъ, или злыхъ духовъ, ибо въ переводъ LXX слово schedim переведено словомъ бащочюсь. Подобнымъ же образомъ это слово переведено въ Пс. 106, 37 (по евр. тексту) и у Варуха 4, 7. Дащоча же, по словоупотребленію LXX, означаетъ злыхъ духовъ, а не самые идолы, или сдъланныя божества. Въ подтвержденіе сего мы можемъ сослаться на авторитетъ ап. Павла, который говоритъ, что "язычники, принося жертвы, бъсомъ жруть (бащочіою всеной», а не Богови" (1 Кор. 10, 20). Такимъ образомъ, слово schedim,



<sup>1)</sup> Eichhorus, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 145-147.

<sup>2)</sup> Ibid. III, § 144.

<sup>3)</sup> Hebr. Mytholog. Bauer. I, 5, 85.

<sup>4)</sup> Sched во ми ч. schedim происходить отъ schud насиловать, губить (Евр слов. Штейнбергь), в собственно значить: губитель разрушитель.

потребленное въ древнъйшей книгъ, Второзаконіи, и означающее злыхъ духовъ <sup>1</sup>), говоритъ за то, что Евреи уже въ древнышее время имъли представленія о злыхъ духахъ.

Объ этомъ можно находить свидетельство еще въ кн. Левить, въ 16 гл., гдв описывается обрядь, который совершался Евреями въ великій день очищенія. Этоть обрядь состояль въ стыующемъ. Въ день очищенія Ааронъ бралъ двухъ козловъ и поставивъ ихъ предъ входомъ въ скинію собранія, бросалъ хребій объ обонкъ козлакъ, чтобы узнать, какой изъ никъ laihova, для Господа, и какой laasasel (Лев. 16, 7. 8). Того козза на котораго выпаль жребій для Господа, онъ приносиль въ жертву за гръхъ (---, 9) и кровь его вносилъ во святое святыхъ (-, 15). Другаго же козла, на котораго выпалъ жребів lassasel, поставляль живымь предъ Господомь (--, 10) и, возложивъ на голову его объ руки свои и исповъдовалъ надъ нить всв грвхи Израилевы, отсылаль его съ нарочитымъ человыюмъ въ пустыню laasasel (-, 10. 21). Въ названномъ ывсь словы asasel (Азазель) и можно находить указаніе на знакомство Евреевъ съ мыслью о зломъ духв уже въ глубокой превности, ибо надъ этимъ словомъ разумвется злой духъ, или даволь, къ которому посылается въ день очищенія козель съ водоженными на него беззаконіями народа израильскаго.

Въ пользу такого пониманія слова Азазель <sup>2</sup>) говорить прежвесго противопоставленіе Ісговы и Азазела въ 8 стих в 16 п. кн. Левить. Ааронъ бросаеть жребій объ обоихъ козлахъ, чобы узнать, какой изъ нихъ laihova, Ісгов и какой laasasel, Азазелу. Изъ такого противоположенія Ісговы и Азазела слібчеть, что послідній есть личность и при томъ, личность по природ влая, въ противоположность всеблагому Богу.

Затыть, производство слова asasel Азазелъ говоритъ за то, что надъ нимъ нужно разумъть злаго духа, или діавола. Слово



<sup>1)</sup> Множественная форма этого слова въ еврейскомъ подлинникъ указываетъ паже, что замкъ дуковъ было много.

<sup>1)</sup> Основанія для этого понниянія собраны въ сочиненін Шольца, Handbuch der Theologie des Alten Rundes. 2 Abth. 1862. s. 54—56; у Генгстенберга, Die Bucher Moses und Aegypten. 1841, s. 166—168, в Кейля, Riblischer Commentar über die Bücher Mose. 2 В. 1862. s. 104.

азаѕеl слёдуетъ производить отъ неупотребительнаго въ еврейскомъ языкѣ глагола asal 1), который въ арабскомъ языкѣ значить—удалиль, отдълиль, въ страдат.—удалень быль, такъ что Азозель есть или отступившій, удалившійся (отъ Бога), или совершенно удаленный, отдъленный. Послёднее обозначеніе—вполнѣ прилично для діавола, какъ злаго духа, обитающаго, по представленію Откровенія (Мв. 12, 43; Лук. 8, 27..., Апок. 18, 2; ср. Варух. 4, 35; Ис. 13, 21; 34, 14), въ пустынныхъ мѣстахъ.

Наконецъ, въ пользу указаннаго пониманія слова asasel говорить свидътельство преданія. У палестинских і іудеевъ Азазель считался злымъ существомъ, сатаною или первымъ изъ демоновъ. Такимъ онъ представляется именно въ кн. Эноха 8, 1. 10, 12. 13, 1 и дал. 15, 3 и у многихъ древнихъ раввиновъ 2).

Слѣдовательно, Іудеи задолго еще до плѣна вавилонскаго имѣли представленіе о злыхъ духахъ 3).

Поэтому, является излишнимъ какое то заимствование идеи о злыхъ духахъ у Персовъ во время плена вавилонскаго. Мысль о подобномъ заимствованіи тімъ боліве неосновательна, что еврейскія воззрівнія на діавола и персидскія представленія о зломъ Ариманъ значительно различны между собою. По еврейскому воззрѣнію, сатана является сотвореннымъ существомъ, которое первоначально было добрымъ, ибо все сотворенное Богомъ было "добро зъло" (Быт. 1, 31), между тъмъ какъ, по персидскому воззрвнію, Ариманъ есть ввиное злое существо. Далье, по еврейскому представленію, сатана подчинень Ісговь, безъ воли котораго начего не можетъ совершить (ср. Іов. 1, 12, 2, 6), тогда какъ, по персидскому возврѣнію, Ариманъ совершенно самостоятельно и вопреки воль Ормузда противодыйствуетъ всему доброму. Почему, у Евреевъ сатана не считается виновникомъ бытія какихъ либо существъ или предметовъ на землъ, между тъмъ, по персидскому представленію, Ариманъ признается виновникомъ всёхъ злыхъ существъ и нечистыхъ

<sup>1)</sup> См. Гезеніуса, Handvörtebuch—слово asal asasel; ср. Шольца, Handbuch der Thedlogie der Alt Bundes. 2 Abth. s. 56.

<sup>2)</sup> Eisenmenger. Entdeckt. Iudenth. II, s. 157 f.

<sup>3)</sup> См. еще Пс. 108 (въ евр. 109), 6 ст., также кн. Іова I, 6-12 и 2, 1-7.

предметовъ, следовательно, представляется принимающимъ участіе въ произведеніи известной части міра <sup>1</sup>).

Нѣкоторые 2) не соглашаются допустить участія діавола въ искушеніи первыхъ людей потому, что проклятіе, высказанное Богомъ искусителю, относится только къ вмёю, какъ естественному животному. Действительно, наказаніе касалось прежде всего змен, какъ орудія искушенія, особенно кь нему относится то, что высказывается въ Быт. 3, 14. Но все проклятіе, въ целомъ своемъ составе, не можеть быть относимо къ змею, какъ обыкновенному животному. Въ Быт. 3, 15 высказывается мысль, что съ момента опредвленія наказанія между змвемъискусителемъ и его съменемъ съ одной стороны, и между женою и ея потомствомъ съ другой, будетъ существовать взаниная вражда, постоянная ненависть и борьба, пока наконенъ Съмя жены сокрушить главу хитрому искусителю, т. е. совершенно сокрушитъ и уничтожить его силу. Эта полная побъда стьмени жены надъ змень - искусителемъ не можетъ быть относима къ простому вивю, такъ какъ постоянная борьба съ обыкновеннымъ животнымъ и окончательное уничтожение его не могутъ сравняться по своей силъ и значению съ гръхопаденіемъ человівческаго рода. Поэтому, нужно думать, что вторая половина проклятія (ст. 15) относится къ тому хитрому нскусителю, который пользовался змемь, только какъ орудіемъ, при искушении Евы, и такимъ образомъ нужно разумъть здесь вражду между діаволомъ и его семенемъ (т. е. членами царства тымы, злыми духами) съ одной стороны, и между женою и ея потомствомъ съ другой.

Иные, какъ напримъръ Цельсъ <sup>а</sup>), не допускаютъ участія діавола въ искушеніи прародителей на томъ основаніи, что будто бы это допущеніе противортиворти благости и премудрости Божіей. Какимъ образомъ премудрый и всеблагій Богъ могъ допустить, чтобы діаволъ искушалъ первыхъ людей, предвидя при томъ паденіе послъднихъ?—Но Богъ допустилъ искушеніе

<sup>1)</sup> См. Döllinger'a, Heidenthum und Judenthum. s. 357 ff., и Шольца, Handbuch der Theolog. des Alt. Bund. 2 Abth. s 60—62.

<sup>2)</sup> Си. Велтистова, Грахъ, его происк., стр. 156.

<sup>3)</sup> Cm. coq. Burypy, Les hivres saints et la critique rationaliste. Paris. 1886 p. 145.

человъка діаволомъ не съ тою цълью, чтобы человъкъ палъ и преступилъ данную ему заповъдь, но для испытанія, которое необходимо было для нравственнаго развитія перваго человъка <sup>1</sup>. Это же испытаніе человъкъ молъ вынести, будучи надъленъ отъ Бога высокими духовными силами, могъ оказать противодъйствіе искушенію и побъдить его. Затъмъ, если Богъ предвидълъ паденіе человъка, то Онъ предвидълъ также искупленіе и возстановленіе человъческаго рода.

Эйхгорнъ не признаетъ участія діавола въ искушеніи между прочимъ потому, что писатель, пов'яствуя о паденіи прародителей, не называетъ злаго духа <sup>2</sup>). Но, какъ справедливо зам'ятилъ Генгстенбергъ <sup>3</sup>), Моисей умолчалъ о діавол'я потому, что не им'ялъ нам'яренія приводить мыслящаго читателя къ познанію невидимой причины искушенія; онъ им'ялъ въ виду только изобразить д'яйствіе этой причины во вн'яшихъ фактахъ, но не разъяснять ихъ причину, такъ какъ это могло бы легко сд'ялаться источникомъ многихъ суев'ярій.

Вообще подобнаго рода возраженія противъ участія діавола въ искушеніи прародителей возникають изъ недостаточнаго пониманія прямаго смысла библейскаго сказанія о грёхопаденіи. Изъ него ясно видно, что змёй не быль самостоятельнымъ и въ собственномъ смыслё искусителемъ Евы, онъ быль лишь безсознательнымъ орудіемъ особой невидимой силы. Весь способъ, посредствомъ котораго змёй прельстиль Еву къ вкушенію запрещеннаго плода, показываеть въ немъ существо, одаренное разумомъ. Змёй-искуситель представляется прежде всего говорящимъ. Но извёстно, что животныя, какъ лишенныя разума, не говорять 4). Далёе, змёй-искуситель представляется одареннымъ познавательною способностью. Онъ знаеть божественную заповёдь, данную первымъ людямъ, и только съ из-

<sup>1)</sup> Объ этомъ мы говорили выше, см. стр. 27.

<sup>2)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 2 B. s. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Christologie des Alten Testaments und commentar über die messian. Weissag. der. Propheten. Berlin 1829. s. 27.

<sup>4)</sup> Нельзя думать, чтобы змей прежде владёль даромь рече, какь естественною способностью, данною ему при творенів. Этому противоречить уже разсказь (Быт 2, 19—20) о превосходстве человека надъ животными и о томь, что ему не нашлось среди животных помощника, подобнаго ему.

вестною целью искажаеть ее, делаеть ложныя объщанія и заключенія, въ которыхъ обнаруживаетъ себя хитрымъ и лукавымъ существомъ. На основания того, что этотъ искуситель дыйствуеть противь Бога, дерзко илевещеть на Него и старается склонить Еву къ преступленію божественной запов'єди, необходимо заключить. что существо, руководившее змемъне доброе, но злое существо. Наконецъ, вторая половина проклятія (ст. 15), которая не можеть относиться къ зміно, какъ обыкновенному животному, а предполагаетъ особое злое сознательное существо, говорить за участіе діавола въ искушеніи прародителей. Объщая въ будущемъ побъду человъческаго рода надъ искусителемъ, Богъ не могъ имъть въ виду змвя, ибо еще прежде даль человъку царственную власть надъ міромъ животныхъ (Быт. 1, 28). Следовательно, во второй половине проклатія Богь указываеть на высшую духовную силу, которая враждуетъ и борется съ человъческимъ родомъ, но наконецъ будеть побъждена въ этой борьбв 1).

Не признавая истинности и достовърности буквальнаго пониманія библейскаго сказанія о гръхопаденіи, миоисты и аллегористы отказываются признавать историческимъ разговоръ искушаемой жены съ змъемъ-искусителемъ, при чемъ послъдніе, по обыкновенію, не приводять никакихъ положительныхъ основаній въ пользу своихъ толкованій.

Миоисты мотивирують свое отрицательное отношение къ библейскому разговору Евы съ змѣемъ-искусителемъ прежде всего тѣмъ, что подобный разговоръ не согласимъ съ текстомъ. Эйхгорнъ говоритъ, что Ева не могла предстерегать змѣя, ѣвшаго плодъ, потому что, по ея представленію, за вкушеніемъ должна послѣдовать смерть; предостереженіе было бы излишнимъ ²). Но Ева говорила о предостереженіи, которое было дано Богомъ людямъ и потому относилось къ нимъ, но ничуть не къ животнымъ, слѣдовательно, не имѣла и въ виду предостерегать змѣя. Съ другой стороны, возражаетъ далѣе Эйхгорнъ ³), не зачѣмъ было змѣю увѣрять Еву, что вкушеніе отъ плода не

<sup>1)</sup> Подробиве объ этомъ мы говорили выше, см. стр. 43-44.

<sup>2)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 2 B. s. 160-161.

<sup>3)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 2 B. s. 161-162.

причиняетъ смерти: это доказывалось самымъ примъромъ вмѣя. Но дѣло въ томъ, что ни откуда не извѣстно достовѣрно, чтобы змѣй-искуситель ѣлъ плоды. Библія, по крайней мѣрѣ, объ этомъ не говоритъ ни слова. А если такъ, если змѣй не ѣлъ плодовъ, то ему необходимо было увѣрять искушаемую Еву, что вкушеніе безгредно. Допустимъ даже, что змѣй ѣлъ плоды запрещеннаго дерева и остался невредимымъ. Но отсюда еще нисколько не слѣдуетъ, что Ева заключила, будто и для нея вкушеніе плодовъ будетъ безвредно, ибо одно уже различіе между ею и змѣемъ, которое она, безъ сомнѣнія, сознавала 1), не позволило бы ей заключить объ однородности послѣдствій вкушенія запрещеннаго плода и для нея и для змѣя. Вообще, это возраженіе Эйхгорна совсѣмъ слабо.

Габлеръ не признаетъ билейскаго разговора Евы съ змевемъискусителемъ на томъ основанін, что у первыхъ людей не было еще разговорнаго языка. Богъ, говоритъ Габлеръ, или сразу даль человъку языкъ, или постепенно, такъ чтобы каждой образовавшейся въ человъкъ новой идеъ соотвътствовало извъстное слово. Въ одномъ изъ этихъ случаевъ должно предположить, что Богь даль человеку языкь, а не даль соответствующихъ ему идей. Но это абсурдно, ибо слова безъ идей не суть слова, а пустые звуки. Нельвя допустить и второй возможности, т. е. что человъкъ получилъ отъ Бога вмъстъ съ языкомъ и иден, нбо такая масса идей требуетъ черезъ-чуръ сложной ассоціацін, что не подъ силу было бы первымъ людямъ. Да при такомъ пониманіи унижалась бы свобода человіна. Можно принять посредство Божіе лишь косвенное, именно, что Богъ возбуждаль въ человъкъ врожденную ему способность къ ръчи. Но въ такомъ случат изобрътение ръчи становится дъломъ самаго человъка. Для образованія же языка необходимъ продолжительный періодъ, о чемъ говорить опыть; но мы внаемъ, что Адамъ и Ева жили въ раю слишкомъ непродолжительное время<sup>2</sup>).

Габлеръ совершенно справедливо замъчаетъ, что Богъ не могъ сообщить первому человъку языка въ его готовомъ видъ. Но онъ ошибается, когда полагастъ, что для возникновенія и



<sup>1)</sup> Ева противополагала себя змею-искусителю во время разговора съ последнимъ.

<sup>2)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 35-47.

развитія человъческаго явыка необходима сознательная работа нисле, что усибхъ въ развити языка опредбляется усибхами въ области совнательнаго мышленія, что, следовательно, для образованія різчи требуется боліве или меніве продолжит Єльный періодъ времени. Изв'ястно, что языкъ возникаетъ у челов'яка безсознательно, инстинктивно и можеть развиваться самъ собою, безъ участія въ этомъ сознательнаго мышленія; слёдовательно, излишне для этого требовать сравнительно высокой степени культурнаго развитія. Природа человіна такъ устроена, что безсознательная, но целесообразная деятельность въ развитіи языка предшествуетъ сознательной работъ мысли. Для развитія языка необходимо только нъсколько личностей, общение съ которыми только вызывало бы у человъка инстинктъ языка къ прямолинейному его раскрытію въ человіческой річи. А извъстно, что Адамъ жилъ въ сообществъ съ Евою и что еще самъ Богъ являлся къ нимъ для развивающихъ ихъ бесёдъ. Изъ своихъ серьезныхъ наблюденій надъ историческимъ теченіемъ развитія человіческихъ языковъ, Гартманъ пришель къ тому глубокомысленному выводу, что языкъ ни для своего возвикновенія, ни для развитія какъ въ цёломъ, такъ и въ подробностяхъ не нуждается въ высшей степени человъческаго культурнаго развитія, что прогрессь въ языкі вовсе не есть следстие успехова въ сознательнома мышлении. Кака несомнано то, что языкъ животныхъ, или языкъ мимики, жестовъ и естественныхъ звуковъ первобытнаго человъка есть дъло инстинкта, такъ нельзя сомивваться и въ томъ, что человъческій словесный языкъ есть дело инстинкта массъ 1). Это воззрение Гартманъ подкрепляеть заключеніями замечательнейшихъ и геніальных филологов вынёшняго столетія, Гейзе, Гумбольта, Штейнталя. Мы здёсь приведемъ свидетельство Гумбольта, которое особенно обстоятельно уясняетъ происхождение языка. "Можно вспомнить, пишетъ Гумбольтъ (о сравнительномъ изученів языка § 13), о естественномъ инстинкть и назвать языкъ умственнымъ инстинктомъ разума. Вопросъ о происхожденіи языка ни шагу не сделаетъ впередъ, если мы его изобретение

<sup>1)</sup> Но масса, сводямая въ данномъ случав въ minimum'y, можетъ состоятъ кът каквиъ небудь двухъ, трехъ лечныхъ ведивидуумовъ.

принишемъ времени и для того станемъ прибавлять тысячельтія къ тысячельтіямъ. Явыкъ не былъ бы изобрътенъ, если бы его типъ не находился уже въ человъческомъ умъ. Кто воображаетъ, что изобрътеніе языка могло произойти въ теченіи времени и постепенно и что человъкъ посредствомъ части изобрътеннаго языка могъ становиться болье человъкомъ, тотъ отрицаетъ неразрывность человъческаго сознанія и человъческаго языка. Языку собственно нельзя научиться, но только возбудить его въ духъ, и взаимный разговоръ есть ничто иное, какъ только обоюдное возбужденіе у слушающаго способности говорить, потому что въ различныхъ особяхъ лежитъ единая человъческая природа, хотя и разбившаяся на особыя индивидуальности").

Итакъ, мы видимъ, что первые люди могли говорить, следовательно и съ этой стороны нъть никакого основанія для того, чтобы отрицать буквальное понимание разговора Евы съ змёемъ-искусителемъ. А какъ скоро нужно принимать разговоръ Евы съ зменъ-искусителемъ, то следуетъ признать историческимъ и самый актъ паденія--- вкушеніе прародителями запрещенныхъ плодовъ. Иначе, самый разговоръ жены съ искусителемъ потеряетъ всякій смыслъ и значеніе; ибо, ясно свидётельствуя о томъ, что жена уже стала склоняться на сторону искусителя, этотъ разговоръ неизбъжно, въ силу закона происхожденія и развитія человіческих преступленій, должень быль привести къ вкушенію запрещеннаго плода, -- къ действію, которое было въ данномъ случав естественнымъ исчадіемъ рвшимости прародителей перейти на сторону искусителя. Посему, мы считаемъ произвольными и неосновательными мейнія аллегористовъ и миоистовъ, которыми отрицаются историческій характеръ какъ разговора Евы съ зивемъ-искусителемъ, такъ и последовавшаго за симъ вкушенія прародителями запрещеннаго плода.

Аллегористы видять въ библейскомъ повъствовании о разговоръ Евы съ змъемъ и слъдующемъ затъмъ вкушении плода зап-



Сущность міроваго процессса, вли философія безсознательнаго. Гартмана; пер. Козлова. Москва. 1873. стр. 188—194.

рещеннаго дерева сумволъ борьбы первыхъ людей съ грехомъ, съ чувственностью, въ каковой борьб они изнемогаютъ и падають. По Мартензену, вкушеніе запрещенныхъ плодовъ означасть то, что первый человыкь на дви убедился въ различіи между добромъ и зломъ, придавъ греховное исправление теченію своей жизни 1). По мижнію Филона 2), гръхопаденіе прародителей состояло не въ томъ, что они въ собственномъ смысль вкусили плодовъ древа познанія добра и зла, а въ чувственномъ гръхъ. Такъ смотритъ на библейское повъствованіе о вкушеніи прародителями запрещеннаго плода и Шебель 3). Особнякомъ стоитъ мижніе Толюка 4), который видить въ актѣ вкушенія плодовъ древа познанія добра и зла пріобрітеніе прародителями этого самаго повнанія. Такимъ образомъ, смыслъ библейскаго сказанія, по нему, слідующій: первый человікь, который прежде грехопаденія находился въ невинномъ состоянін и не зналъ ни о какой другой воль, кромъ воли Божіей, виступаетъ теперь изъ этого состоянія и становится свободнимъ, не желая болъе призьавать высочайшимъ божественваго закона.

Несправедливость всёхъ этихъ мивній относительно библейскаго сказанія о самой формів факта гріхопаденія очевидна. Мартензенъ произвольно устраняєть буквальное пониманіе самаго акта гріхопаденія—вкушенія запрещеннаго плода. Тоже слідуєть замітить и относительно Филона, именно—что прочивь аллегорическаго толкованія говорить, прежде всего, поразительно естественная драматичность разговора между женою и змітельно описываєтся Монсеемъ. "И видіт жена, яко добро древо вб сипідь, и яко угодно очима видіти, и красно есть, еже разумітти: и вземий отв плода его, яде: и даде мужу своему своєю, и ядоста" (Быт. 3, 6). Отсюда видно, что сначала согрітшила одна Ева, а потомъ и мужъ ея. Кавимъ же обра-

<sup>1)</sup> Die christliche Dogmat. s. 142.

<sup>2)</sup> De mundi opificio p. 340 sqq.

<sup>3)</sup> Le mythe de la femme pp. 61. 98-96.

<sup>4)</sup> Die lehre von der Sünde und vom Vers. s. 136.

зомъ Бытописатель могъ бы изобразить такъ грехопадение прародителей, если бы онъ имълъ въ виду тотъ иносказательный симслъ, который Мартензенъ, Филонъ и другіе аллегористы желаютъ находить въ разсказъ о гръхопаденіи? Да и почему, въ самомъ дѣлѣ, Моисей именно въ такой, а не иной формѣ описываеть самый акть грехопаденія, если не потому, что онъ дъйствительно совершился въ такомъ видъ и при такихъ условіяхъ, какъ описывается въ Библін? При томъ, Филоновому пониманію прародительскаго грёха противорёчить сказаніе Библіи о томъ, что Богъ, создавъ первыхъ людей, самъ благословилъ ихъ супружскія отношенія (Быт. 1, 28). Отсюда уже видна и несостоятельность мивнія Толюка, будто самый фактъ грвхопаденія состояль въ особомь акті сознанія, въ силу котораго человъкъ созналъ себя личнымъ существомъ и закономъ своей дъятельности поставилъ собственную волю. Для подобнаго произвольнаго аллегоризма, какъ мы видёли, не дается рёшительно никакого основанія въ самомъ библейскомъ сказаніи.

Некоторые изъ мноистовъ, какъ напримеръ, Эйхгорнъ, Дедерлейнъ, Дате, Лефсъ, Лессингъ, еврей Абарбанелъ 1), не признають действительными библейского разговора Евы съ зметемь -- искусителемъ, который разръшился гръхападеніемъ прародителей-вкушеніемъ запрещеннаго плода. Въ этомъ библейскомъ сказаніи они признають зм'я и Еву за дійствительно историческія существа, но разговоръ между ними стараются объяснить изъ такъ называемаго оріентализма, по которому внёшніе предметы, самыя мертвыя вещи, которыя возбуждають мысли, были олицетворяемы и представляемы говорящими. Змей чревъ безвредное для него вкушеніе плода вызываль въ Евв различныя мысли и сомивнія. Касательно запрещеннаго плода, и эти возрастающія сомнінія и желанія, соотвітственно генію востока, были представлены въ формъ разговора Евы съ змъемъ. Но, какъ мы уже говорили 2), сомнительно, чтобы змей-искуситель ълъ плоды запрещеннаго дерева. Далъе, если эти ученые признаютъ историческими зм'я и прельщенную имъ Еву, то было

<sup>1)</sup> Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. ss. 154—155. 498—500; 2 B. s. 175—118; Hengstenberg, Christologie d. Alt. Test. s. 28.

<sup>2)</sup> CM. BMMe ctp. 49

би последовательнее признавать историческимъ и тоть разговорь Евы съ зместь, который разрешился вкушениемъ прародителями запрещеннаго плода 1). Словомъ, это мижніе неосновательно и непоследовательно.

Итакъ, изъ всего сказаннаго доселе им видимъ, что и аллегористы и миенсты въ своемъ отрицательномъ отношени къ буквальному пониманію отдельныхъ моментовъ и предметовъ собитія грехопаденія, какъ оно описывается въ Библіи, оказываются несостоятельными.

Теперь мы коснемся тёхъ общихъ основаній, въ силу которыхъ и тё и другіе не признають буквальнаго смысла этого сказанія, и укажемъ общіе недостатки ихъ возгрёній но это пов'єствованіе.

Аллегористы <sup>2</sup>), собственно говоря, не имѣютъ особыхъ положительныхъ данныхъ для своихъ произвольныхъ объясненій библейскаго повѣствованія о грѣхопаденіи. Въ народныхъ случаяхъ они руководятся обыкновенно самымъ характеромъ объясняемаго мѣста, который уполномочиваетъ ихъ къ аллегорическому или буквальному толкованію. Но этимъ основаніемъ легко можно злоупотреблять, наглядный примѣръ чего мы видимъ въ аллегорическомъ объясненіи библейскаго сказанія о грѣхопаденіи, исключающимъ буквальный смыслъ его.

Разсмотримъ теперь, насколько этотъ принципъ примѣнимъ къ Моисееву повъствованію о гувхападеніи.

Уже одна важность вопроса о происхождении зла не позволяетъ видёть въ библейскомъ сказании о семъ аллегорію. Нельзя предположить, чтобы Богъ въ откровении великаго вопроса чрезъ аллегоріи и символы вводилъ людей въ разныя недоуміз-



<sup>1)</sup> Что васается мижнія о вліянім оріентадизма на библейское повъствованіе о гръхопаденін, то объ этомъ мы скажемъ ниже, при критическомъ разборю основныхъ пріемовъ и предположеній мионстовъ.

<sup>2)</sup> Аллегорическаго толкованія библейскаго сказанія о гріхопаденіи придерживаются: Филонъ (De mundi opificio pp. 85—59) Отцы Церкви—Оригенъ, Климентъ Алекс., Августинъ (Real—Encyklopädie, Herzog. s. 209), Газе, Бунзенъ, Кантъ, І Миллеръ, Гергардъ, Филиппи (ibid. s. 209), Іерусаленъ (Eichorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 454). Котта, Тубертъ (ibid. s. 27), Корнелій Агриппа, Гельмондъ, Беффланяъ, Теллеръ (ibid 2 B. s. 87 Anm. 42), Шенкель (Die christl. Dogmat. s. 191—196), Мартензенъ (Die christl. Dogmat. s. 141—144 и мн. др.

нія и колебанія, переходящія нерёдко въ заблужденія. А извістно, что аллегорическія изъясненія вообще сопровождаются многими затрудненіями и отличаются сомнительностью и про-извольностью.

Затёмъ, 2-я и 3-я главы Бытія составляють одно цёлое, и если въ концё его стараются находить аллегоричесскія двусмысленности, то уже нельзя исключать ихъ и изъ остальныхъ частей этого цёльнаго пов'єствованія. Между тёмъ топографія Эдема и все, что встречаемъ во 2-ой главе, носить довольно ясную печать исторіи и географіи, чтобы давать поводъ къ аллегоризму. А такъ какъ характеръ 2 главы естественно въ такомъ случать отражается и на пов'єствованіи 3-ей главы, то и аллегорическое объясненіе послёдней не основательно и не ум'єстно.

Далье, историческій характерь буквальнаго смысла Моисеева сказанія о гріхопаденім прародителей ясно засвидітельствовань въ св. Писанін Ветхаго и Новаго Завіта. Такъ, пророкъ Осія (6, 7) преданныхъ гръху израильтянъ сравниваетъ съ Адамомъ, оказавшимъ непослушание предъ Богомъ, когда говоритъ: "они подобно Адаму (евр. Keadam) преступили завѣтъ". Подъ завътомъ, который преступилъ Адамъ, здъсь разумъется, конечно первая заповъдь о невкушенів запрещенныхъ плодовъ 1). Въ книгъ Премудрости Соломона (2, 23-24) съ яснымъ указаніемъ на Быт. 3, 1 говорится, что "завистію діаволею смерть ениде ет мірт". Інсусь, сынъ Сираховъ имітя въ виду разсказъ объ искушеніи Евы (Быт. 3, 1-5), говорить, что "оть жены начало грпха и тою умираемь вси (25, 27). Точно также и въ Новомъ Завътъ разсказъ о гръхопадении первыхъ людей считается за истинную и действительную исторію. Ап. Павелъ, напр., указываетъ на то, что жена первая нарушила заповъдь (1 Тим. 2, 14), упоминаетъ о змъъ-искусителъ (2 Кор. 11, 3) и о тому подобныхъ (Рим. 5, 12, 14, 15, 19) событіяхъ грехопаденія.

Наконецъ при внимательномъ чтеніи безпристрастный и не зараженный духомъ односторонняго увлеченія читатель не увидить здісь,—въ библейскомъ сказаніи о гріхопаденіи,—алле-

<sup>1)</sup> См. Кейля, Biblischer Commentar über die Zwölf kleinen Propheten. 1886 s. 73, и Шольца, Handbuch der Theologie des Alt. Bundes. 2 Abth. s. 103.

горів, будучи пораженъ историческою простотою и естественностью пов'єствованія ').

Итакъ, аллегористы не имъютъ рашительно никакого, основана въ самомъ характеръ Моисеева сказанія о паденіи прародителей для того, чтобы отрицать буквальное пониманіе его, какъ въ его цъдомъ, такъ и въ отдёльныхъ моментахъ.

Мионсты въ своихъ отрицательныхъ взглядахъ на историческій характеръ буквальнаго пониманія библейскаго пов'єстыванія о гріхопаденіи, какъ изв'єстно <sup>2</sup>), разд'яляются на два разряда: одни видятъ въ этомъ сказаніи историческій миоъ <sup>3</sup>), другіе миоъ философскій <sup>4</sup>).

Кром'в разсмотрѣнной нами невозможности признать истинника буквальное пониманіе Моисеева сказанія по причинѣ его весообразности съ естественными законами бытія (каковы—неспособность животныхъ говорить, постепенность въ образованіи языка и проч. т. и.), тѣ и другіе миоисты ссылаются на согласіе древнихъ языческихъ преданій о паденіи первыхъ людей съ свидѣтельствомъ Библіи о семъ и на поэтически-образный языкъ первобытнаго времени. Отсюда они заключили, что такъ языческія преданія возникли вполнѣ самостоятельно и естественнымъ путемъ, такъ точно и сходное съ ними библейское сказаніе, какъ принадлежащее къ одной категоріи культурныхъ явленій, возникло путемъ естественнымъ. И далѣе, какъ въ языческихъ первобытныхъ миовхъ историческое зерно

<sup>1)</sup> Этоть аргументь вибеть всю свлу противъ аллегористовъ, руководящихся линимъ субъективнимъ впечататнемъ, которое настраиваетъ ихъ на такое или шее понимание (созерцание) извъстнаго сказабия.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше стр. 6—8.

<sup>1)</sup> Эйхгориз (Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 2 B. s. 78 Anm. 36; 1 B. 155), Дежрыйна, Дате, Лессинга, Лессъ (Eichhorns, Urgesch 2 Th. 1 B. ss. 155. 256) Брамера, Шторра (ibid. s. 265—267), Ленормана (истор.-филос. мист. des origine de l'histoire d'apres la Bible et les trad. des peuples orient. pp. 97—98. 106—108 и мн. др.

<sup>4)</sup> Эйкториъ (отказался отъ прежинкъ воззрѣній и призналь филос. мисъ: (Eichhorns, Urgesch. 2 Th. 2 B. s. 78 Anm. 36; 1 B. 587—596), Габлеръ (ibid. 1 B. s. 604—615; 2 B. s. 80—81 Anm. 38), Бауеръ (Hebr. Mytholog. I, 5. 85—88), Буттианъ, Вегшейдеръ, Боглевъ, Гезеніусъ, де-Ветте, Тухъ, Шеллингъ (Real—Encyklopādie, Herzog, s. 209), Павлюсъ (Eichorns, Urgesch. 2 Th. 1 B. s. 560), Гамбургъ (ibid. s. 568—568), Гердеръ (ibid. s. 580—583) и мн. др.

облекалось въ свойственную древнему времени образную и картинную словесную форму и постепенно, съ теченіемъ времени все болье и болье осложнялось разными поэтическими и философскими окрасками фантазіи, такъ что становилось почти невозможнымъ отдълить зерно истины отъ многовъковаго продукта фантазіи 1) и тенденціозной мысли 2), такова точно историческая судьба и библейскаго сказанія о гръхопаденіи.

Конечно, согласіе древнихъ языческихъ преданій о началь зда въ мірѣ 3) съ библейскимъ повёствованіемъ о паденіи прародителей-фактъ неоспоримый. Но заключение мионстовъ, какое они дълаютъ изъ этого факта, неправильно и несостоятельно. Согласіе языческих сказаній съ библейским не мішаеть этому последнему стоять отдельно ота ниха, какъ повествованію, происшедшему свыше. Напротивъ, это согласіе языческихъ сказаній о началь зла съ библейскимъ свидьтельствуетъ въ пользу истинности последняго. Иначе чемъ объяснить сходство языческихъ преданій съ библейскимъ пов'єствованіемъ о паденін прародителей? Нельзя допустить, чтобы эти сказанія составляли исключительно плодъ фантазіи каждаго народа въ отдельности, потому что въ этомъ случай будетъ для насъ въ высшей степени страннымъ и непонятнымъ то, почему же именно эти народы приходили въ своей фантазіи къ однимъ н твиъ же образамъ, производя напримвръ вло отъ злаго сушества, принявшаго на себя образъ змёя, или отъ вкушенія какого то особеннаго растенія. Все это будеть для насъ совершенно непонятнымъ, если мы допустимъ, что эти сказанія составляють чистый плодь фантазіи. Нельзя признать также и того, чтобы эти сказанія заимствованы были изъ библейскаго разсказа о грехопаденія, потому что въ такомъ случай они имъли бы болъе близкое сходство съ этимъ разсказомъ, чъмъ какое они имъють. Это сходство можеть быть объяснено единственно только тъмъ, что въ основании языческихъ сказаній лежить одно общее съ библейскимъ разсказомъ преданіе, и ду-

<sup>1)</sup> Раз. историч. миен.

<sup>2)</sup> Раз. философск. миеы.

<sup>3)</sup> Свъдънія о изыческих преданіях касательно начала зла въ мірѣ см. у Вестеймайера, Die Erschaffung der Welt und der Menschen, s. 280—284.

щее изъ глубокой древности, которое въ Моисеевомъ повъствованіи сохранилось въ цълости и неповрежденности, а въ языческихъ сказаніяхъ вслъдствіе того, что народы, имъющіе ихъ, потеряли въру въ истиннаго Бога, потеритло поврежденіе и искаженіе. Посему, языческія сказанія, какъ имъющія въ своемъ основаніи одно общее преданіе съ библейскимъ повъствованіемъ о гръхопаденіи, служатъ подтвержденіемъ истинности историческаго характера этого послъдняго, а не основаніемъ къ сомнънію въ достовърности его свидътельства, понимаемаго буквально какъ въ цъломъ, такъ и въ отдъльныхъ частяхъ.

Другимъ основаніемъ миоистовъ для ихъ сомнівній въ исторической достовърности библейскаго сказанія о гріхопаденіи служитъ свойственная древнему времени образная, чувственная, наглядная форма ръчи, которая искажаеть почти до неузнаваемости историческое зерно произведеній этого времени. Будучи свойственна древнимъ языческимъ сказаніямъ о началъ зла въ міръ, эта форма исказила историческую истину и въ библейскомъ повъствованін о гръхопаденіи, какъ однородномъ съ остальными языческими сказаніями и какъ относящемся къ одному и тому же древнъйшему періоду человъческого существованія. Но такое заключеніе отличается поспішностью. Изъ того, что поэтически-образная ръчь, искажающа дъйствительную исторію, присущая древнимъ языческимъ преданіямъ, рѣшающимъ великій вопросъ о злі, нисколько не слідуеть, что подобная форма рёчи свойственна и библейскому сказанію о гръхопаденіи. Напротивъ, какъ не создавшееся естественнымъ путемъ постепеннаго осложненія и искаженія первобытной исторіи миоической оболочкой древняго языческаго сознанія, а какъ вышедшее изъ подъ пера боговдохновениаго мужа, это библейское сказаніе не имбеть, да и не можеть имбть ничего общаго съ образно-миоической словесной формой древняго языческаго міросозерцанія.

Затёмъ, такъ какъ Библія есть памятникъ, представляющій въ себъ одно цёльное и законченное міровоззрёніе, то при объясненіи отдёльныхъ мъстъ, особенно при ихъ неопредёленности, нужно имъть въ виду всякаго рода разъясненія по этому поводу, встречающіяся въ другихъ мъстахъ Библіи. Миеисты

же, привимаясь за объяснение библейскаго сказания о грёхопадении, какъ бы забывають это общенаучное правило истолкования. Между тёмъ, въ Библіи какъ въ ветхозавѣтныхъ, такъ
и въ новозавѣтныхъ книгахъ нѣтъ недостатка въ разъясненияхъ
Моисеева сказания о грѣхопадении, которыя ясно свидѣтельствуютъ объ историческомъ характерѣ этого повѣствования, и
при томъ, не только въ его цѣломъ, въ его основной мысли,
но и въ отдѣльныхъ частностяхъ и подробностяхъ 1). Наконецъ,
извѣстное разногласие миенстовъ 2) въ опредѣлении того, что въ
этомъ библейскомъ сказании нужно считать историческимъ и что
миенческимъ, краснорѣчиво свидѣтельствуетъ о шаткости, неопредѣленности и неосновательности ихъ отрицательныхъ взглядовъ
на библейское сказание о грѣхопадении 2).

Итакъ, исторія гръхопаденія нашихъ прародителей, какъ она описывается въ Библіи, при всъхъ произвольныхъ толковавіяхъ аллегористовъ и неосновательныхъ нападеніяхъ миоистовъ (раціоналистовъ), стоитъ непоколебимо и неуязвимо на высотъ боговдохновеннаго произведенія.

И. Попель.

Объ этомъ им говорили нѣсколько выше — противъ аллегористовъ; см. стр. 62:—68.

<sup>2)</sup> Один напримъръ, видять въ библейскомъ сказаніи мноъ историческій, другіе —мноъ философскій; см. више стр. 7—9.

<sup>3)</sup> Мы не будень васаться воззрвній такь называемых прогрессистовь, т. е. твхъ, которые въ исторін грвхопаденія прародителей видять переходъ изъ низшаго культурнаго состоянія въ болье высшее и совершенное, ибо они въ этомъ случав неправильно объясняють не самый факть грвхопаденія, а его последствія; а это не входить въ предълы нашей задачи, имбющей діло только съ фактомъ грвхопаденія, а не съ значеніемъ его въ міровой исторіи человічества, или, по богословскому слово—увотребленію, съ следствіями грвхопаденія.

## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

## Римъ въ своихъ сношенияхъ съ Восточною Церновию.

(Продолжение \*).

Третій вселенскій соборъ, засёдавшій въ Ефесѣ (431), быль созвань императоромъ Өеодосіемъ ІІ и его соправителемъ; и тотъ и другой императоръ подписали пригласительное посланіе, по обычаю, обращенное къ митрополиту каждой провинціи: "Волненія въ Церкви, говорили они въ своемъ посланіи 1), побудили насъ рёшиться на необходимое созваніе епископовъ всего міра. Въ виду этой цёли, и Ваше Благочестіе прибудете въ Ефесъ ко дню Пятидесятницы, вмѣстѣ съ епископами, которыхъ найдете благопотребными и пр.".

Въ дъяніяхъ собора можно читать, что св. Кириллъ быль первым, какъ занимавшій мъсто Келестина, епископа римскаго. Но, какъ замъчаеть Флери 2), "онъ и самъ могъ предсъдательствовать ради достоинства своего престола". Это замъчаніе весьма справедливое. Но такъ какъ второй вселенскій соборъ усвоилъ Константинопольскому епископу второе мъсто въ епископатъ, то Несторій могъ спорить съ Кирилломъ, своимъ противникомъ, о предсъдательствъ на соборъ. Такимъ образомъ св. Кириллъ поступилъ благоразумно, согласившись съ Келестиномъ, епископомъ Римскимъ, чтобы на соборъ не предсъдательствовалъ еретикъ, который долженъ быть осужденъ.

<sup>\*)</sup> См. "Въра и Разумъ", за 1894 г., № 2.

<sup>1)</sup> Творенія св. Кирилла Александрійскаю; Собран. соборовз Р. Lable; Церков. Исторія Сократа.

<sup>2)</sup> Перк. исторія Флерв, кн. XXV, гл. XXXVII.

Понятно также, почему Александрійскій епископъ долженъ былъ предстать на соборѣ съ преимуществами епископа римскаго. Но было бы ошибочно заключать отсюда, будто онъ былъ легатомъ этого епископа; ибо послѣдній имѣлъ своихъ представителей въ лицѣ двухъ западныхъ епископовъ и одного римскаго сващенника. Ни въ одномъ соборномъ актѣ, Кириллъ не упоминаетъ о своемъ званіи легата Римскаго епископа; и когда онъ лично подвергался обсужденію, то уступалъ предсѣдательство не делегатамъ римскаго епископа, а епископу Іерусалимскому, который былъ первымъ послѣ него, такъ какъ Антіохійскій епископъ не присутствовалъ на соборѣ.

Послѣ чтенія Никейскаго символа, на соборѣ приступили къ чтенію догматическаго посланія св. Кирилла къ Несторію; присутствовавшіе епископы признали посланіе выраженіемъ своей вѣры. Послѣ сего было прочитано посланіе, въ которомъ Несторій излагалъ свое ученіе; но оно было осуждено. За-тѣмъ Ювеналій іерусалимскій предложилъ прочитать посланіе къ Несторію святышшаго архієпископа Римскаго; далѣе прочитано третье догматическое посланіе св. Кирилла. Это было окружное посланіе его съ двѣпадцатью анвематизмами. Было объявлено, что ученіе римскаго епископа и ученіе св. Кирилла согласно съ Никейскимъ символомъ.

Вслъдъ за-тьмъ, заблужденіямъ Несторія были противопоставлены свидътельства Восточныхъ и Западныхъ Отцевъ. Приступили къ чтенію посланія, написаннаго епископомъ Кароагенскимъ отъ имени африканскихъ епископовъ, такъ какъ Кароагенскій епископъ не могъ прибыть на соборъ и св. Кириллъ былъ лишь представителемъ (délégué) его. Посланіе было одобрено. Наконецъ составлено было опредъленіе, подписанное всъми епископами. Св. Кириллъ подписался слъдующимъ образомъ: "Кириллъ, епископъ Александрійскій, подписываюсь въ согласіи съ соборомъ". Прочіе епископы пользовались подобною же формулою. Надобно замътить, что св. Кириллъ не подписался представителемъ римскаго епископа. Еслибы онъ присвоилъ себъ полномочіе отъ Келестина, то вотъ представлялся единственно удобный случай къ этому, дабы Несторій не могъ оспаривать у него предсъдательства. Слъдовательно, это пол-

номочіе не иміло той важности, какую хотять усвоить ему римскіе епископы.

Епископъ Антіохійскій не прибыль еще на соборь, когда произнесено было осуждение Несторію. Стали говорить, что Кирилль самь быль судією и самь образоваль партію противь Константинопольскаго епископа; поэтому императоръ объявилъ себя въ пользу этого последняго, а приверженцы Несторія стали утверждать, что надобно снова начать соборныя разсужденія. Именно среди этихъ обстоятельствъ Римскій епископъ прислаль трехъ легатовъ, какъ своихъ представителей. Они принесли съ собою его посланіе, начинавшееся следующимъ образомъ: "Собраніе епископовъ являеть присутствіе Духа Святаго; ибо соборъ свять и ему подобаеть почитаніе, какъ представителю многочисленнаго общества апостоловъ. Никогда апостолы не были оставляемы Господомъ, отъ Котораго получили заповъдь проповъдовать; посредствомъ ихъ Самъ Господь учить, нбо Онъ Самъ наставиль ихъ тому, чему они должны учить, и Онъ Самъ увъряль, что слушають именно Его, когда слушають апостоловь. Эта обязанность учительства передана всемь епископамъ; мы всъ обладаемъ этою обязанностію по праву наслёдства; мы вст., зампияя апостолова, возвёщаемъ имя Господне, согласно съ сказаннымъ: шедше, научите всъ народы. Вы должны заметить, собратія мон, что мы получили заповыдь сообща, и что Інсусъ Христосъ требовалъ, чтобы всть мы сообразовались съ этимъ, исполняя свой долгъ. Всю мы должны участвовать въ трудахъ тёхъ, коихъ всю мы преемники". Папа, писавшій подобнымъ образомъ собору, былъ слишкомъ далекъ оть теорій современнаго папства. Посланіе Келестина было одобрено собраніемъ, съ энтузіазмомъ провозглашавшимъ: "Слава Келестину, новому Павлу! Слава Кириллу, новому Павлу! Слава Келестину, хранителю втры! Слава Келестину единомысленному съ соборомъ! Весь соборъ приносить благодарность Келестину! Келестинъ и Кириллъ суть едино! Въра собора есть единая! Она есть въра вселенной!"

Итакъ Келестинъ и Кириллъ были поставлены на одной степени, какъ защитники въры касолической. И тотъ и другой обладаютъ авторитетомъ только вслъдствіе согласія ихъ ученія съ ученіемъ собора. Вмісто того, чтобы признать Келестина преемникомъ св. Петра, обладающимъ вселенскою властію, его признають лишь св. Павломъ, учительнымъ апостоломъ.

Соборъ, въ своемъ синодальномъ посланіи, отосланномъ къ императору, тоже ссыластся на согласіе западных вепископовъ, коихъ папа Келестинъ быль истолнователемъ, въ доказательство того, что соборное опредъленіе противъ Несторія канонично.

Въ виду этихъ фактовъ и этого ученія надобно согласиться, что св. Кириллъ равно могъ предсъдательствовать на Ефескомъ соборъ, какъ безъ полномочія Римскаго епископа, такъ и съ этимъ полномочіемъ; что если онъ указывалъ на свое представительство Келестина, то единственно для пріобрътенія преимущества предъ Несторіемъ, въ виду постановленія Константинопольскаго собора, который этому послъднему даровалъ первую степень послъ епископа Римскаго; что три папскихъ посла прибили въ Ефесъ не для того, чтобы управлять собраніемъ или утверждать его ръшенія, но чтобы засвидътельствовать о согласіи западныхъ епископовъ съ присланными на соборъ паною Келестиномъ.

Итакъ нельзя утверждать, будто папа председательствовалъ на соборъ въ лицъ св. Кирилла, который быль его легатома, во время этихъ событій. Иное діло уступать, по требованію нфкоторыхъ случайныхъ обстоятельствъ, честь соединяемую Церковію съ титуломъ перваю епископа, и иное дело передавать права председательствованія на вселенскомъ соборе. Достоинство римскаго делегата не содержало въ себъ права предстдательствованія, какъ это видно изъ твхъ соборовъ, на коихъ посланные этимъ епископомъ присутствовали, безъ председательства. Преимущества перваго епископа, переданныя св. Кириллу, давали ему первенство предъ Несторіемъ въ томъ лишь случав, если-бы этоть еретикь захотыль ссылаться на третье правило Константинопольскаго собора, чтобы предсъдательствовать на соборъ Ефесскомъ. Итакъ римскіе богословы очень дурно поняли фактъ, изъ котораго они хотятъ сделать себъ оружіе противъ вселенского ученія. Они не замітили, что даже въ то время, когда послы Римскаго епископа уже прибыли въ Ефесъ, и св. Кириллъ не председательствоваль на соборе; что

даже въ это время именно Ювеналій, епископъ і русалимскій, удостовлен чести предсёдательствованія. Такъ какъ епископъ Антіохійскій примкнуль къ партіи Несторія и не присутствоваль на соборных засъданіяхь, то именно къ спископу ісрусалимскому перешло право председательствованія, поелику онъ быль патымь епископомь вы ісрархическомы порядкі, установленнымъ соборами Никейскимъ и Константинопольскимъ. Этоть факть опровергаеть мевніе, будто Римскій епископъ обладаеть правомъ предсъдательствованія на соборахъ, или непосредственно самъ, или посредствомъ своихъ делегатовъ. Еслибы онъ присутствоваль на соборъ и еслибы соборъ не имъль причинъ подвергать его осужденію или низложенію, то конечно онъ предсъдательствоваль бы, въ силу своего церковнаго титули первию епископа, но когда онъ посылаль своихъ представителей, то его делегаты не имъли никакого права на предсъдательство, и на самомъ дълъ никогда не предсъдательствовали. Сами епископы Римскіе хорошо знали, что они не обладали этимъ правомъ, и поэтому чаще всего возлагали обязанности делегатства на простыхъ священниковъ или діаконовъ, которымъ было бы неприлично председательствовать въ собраніяхъ епископовъ.

Дѣянія четвертаго вселенскаго собора, созваннаго въ Халкидонѣ въ 451 г., тоже не благопріятны напской системѣ, котя римскіе богословы и утверждають противное.

Соборъ быль созвань императоромъ Маркіаномъ 1), и императоръ увёдомиль объ этомъ Римскаго епископа, св. Льва. Императорица Пульхерія тоже писала къ папѣ и говорила, что благочестивѣйшему императору, ея супругу, благоугодно позвать на соборъ восточных епископовъ, чтобы разсудить о нуждахъ каволической вѣры; и она просила папу дать свое согласіе, дабы соборныя рѣшенія были согласны съ правилами. Въ самомъ дѣлѣ, было справедливо и даже необходимо просить согласія Запада, чтобы сообщить собору характеть вселенскій. Святой Левъ отвѣчалъ, что возникшія недоумьнія относитель-



<sup>1)</sup> Всѣ мѣста, на которыя мы ссилаемся въ этомъ расказѣ, находятся въ Собрани собороев Р. Labbe. См. также творенія св. Льва.

но православной вторы делають соборь необходимымъ. После этого императорь Маркіанъ и Валентиніанъ, его соправитель, обратились ко всёмъ епископамъ съ пригласительными письмами.

Должно замѣтить, что св. Левъ только соглашается на созваніе собора. Итакъ онъ не усвояеть себѣ права ни созывать соборь, ни рѣшать споры единолично, въ силу своего авторитета. Его письма къ Маркіану, къ Пульхеріи, и отцамъ собора не оставляють никакого сомнѣнія въ этомъ отношеніи. Этотъ предварительный фактъ имѣеть величайшую важность.

Св. Левъ просилъ, чтобы соборъ происходилъ въ Италіи; но императоръ отказалъ въ этомъ и указалъ на Никею, а потомъ на Халкидонъ. Почти во всёхъ своихъ засёданіяхъ соборъ заявляеть, что онъ созвань благочестивыйшими императорами и никогда не упоминаетъ, при этихъ случаяхъ, о епископъ Римскомъ. Одинъ римскій соборъ, созванный папою Геласіемъ, утверждаеть даже, что Халкидонскій соборь быль созвань діятельностію императора Маркіана и Анатолія, епископа Константинопольскаго. Иниціатива, вь самомъ діль, принадлежала имъ. Св. Левъ только согласился на это и ему предоставили въ этомъ случаъ, какъ и должны были сдълать, только его преимущество перваю епископа. Вслъдствие сего онъ и послалъ въ Халкидонъ своихъ легатовъ, коими были: Бонифацій одина изв его сопастырей города Рима, какъ онъ называеть его во многихъ мъстахъ своихъ писемъ къ Маркіану 1); Пасхозинъ, епископъ Сицилійскій; епископъ Юліанъ и Луценцій.

"Пусть ваше братство, говорить онъ въ своемъ письмѣ къ отцамъ собора, мыслить, что посредствомъ ихъ я предсѣдательствую въ вашихъ собраніяхъ. Я присутствую среди васъ въ лицѣ моихъ викаріевъ. Вы знаете, на основаніи древняго преданія, во что мы вѣруемъ; и такъ вы не можете сомнѣваться въ томъ, чего мы желаемъ".

Какъ очевидно, св. Левъ указываетъ на преданіе и предоставляетъ собору обсуждать вопросъ безъ противупоставленія ему своего мнимаго учительнаго авторитета.

Слово предсъдательствовать должно ли быть понимаемо въ строгомъ смыслъ?

<sup>1)</sup> Письмо 49 и 50 древняго изданія, 69 и 74 изданія de Quesn.

Внимательное изследованіе соборных деяній показываеть, что именно императорскіе уполномоченные занимали на соборе первое место; что собраніе имело многих церковных председателей; что легаты Римскаго епископа и Анатолій Константинопольскій одновременно действовали въ качестве этих иерковных председателей; въ особенности же это доказываеть деёнадцатое засёданіе. Такъ и соборь Сардикійскій въ своемъ письме, обращеннымь къ императору Льву 1), говорить, что Халкидонскій соборь находился подъ предсёдательствомъ "Льва, святейшаго архіепископа великаго Рима, въ лицё папскихъ легатовь, и святейшаго и досточтимаго архіепископа Анатолія".

Фотій въ седьмой книгь о соборах, называеть предсъдателями собора: Анатолія, пословь епископа Римскаго, епископа Антіохійскаго и епископа Іерусалимскаго. Кедринь, Зонара и Ниль Родосскій утверждають тоже самое <sup>2</sup>).

Съ другой стороны, въ посланіи, паписанномъ отцами собора св. Льву, говорится, что собраніе находилось подъ предсъдательствомъ чиновниковъ, уполномоченныхъ Императоромъ. И такъ надобно согласиться, что Халкидонскій соборъ находился въ тѣхъ же условіяхъ, въ какихъ находился соборъ Никейскій; что гражданская власть занимала на немъ первое мѣсто и что епископы престоловъ, названныхъ въ послѣдстіи патріархами, предсъдательствовали одновременно. Послѣ этого мы не встрѣчаемъ уже ни малѣйшаго затрудненія допустить, что Римскій епископъ занималь на соборѣ первое мъсто среди епископовъ, въ лицѣ своихъ делегатовъ; но иное дѣло занимать первое мѣсто, иное дѣло предсъдательствовать, въ особенности же въ смыслѣ, соединяемомъ съ этимъ словомъ, римскими богословами.

Неоспоримый факть, что догматическое посланіе, обращенное св. Львомъ къ отцамъ собора, было разсмотрёно на соборё и одобрено соборомъ на томъ основаніи, что оно согласно съ ученіемъ св. Келестина и св. Кирилла, коихъ ученіе было одобрено на Ефескомъ соборъ. Когда, во второмъ засёданіи, про-



<sup>1)</sup> Jnt. act. Conc Chalced.

<sup>21</sup> Ced., Compend. hist.; Zonar.; Annal Nil Rhod., De Synod.

читали два посланія св. Кирилла, то славныйшіе суды и все собраніе воскликнули: "Пусть прочитають теперь посланіе Льва, достойнъйшаго о Господъ архіепископа царствующаго и древняго Рима". Когда это чтеніе было окончено, епископы воскликнули: "Тавова въра отцевъ; такова въра апостоловъ. Такъ всь мы въруемъ. Анаеема тому, кто не въритъ такъ. Петръ говорить устами Льва. Этому учили апостолы. Левъ учить согласно съ благочестіемъ и истиною, Кириллъ также учитъ". Нѣкоторые епископы возбудили было нъкоторое сомнъніе относительно ученія, содержавшагося съ посланіи св. Льва; и тогда же ръшено было, по истечени пяти дней, собраться у Анатолія, епископа Константинопольскаго, чтобы разсудить съ нимъ и разъяснитъ это. Если бы подобное решение предоставдено было дегатамъ Римскаго епископа: то нътъ ни малъйшаго сомненія, что римскіе богословы вывели бы изъ него многочисденныя следствія въ пользу своей системы. Но легаты были привваны къ Анатолію только для выясненія некоторыхъ латинскихъ словъ, казавшихся темными для тёхъ, которые недоумввали; но и они, послв объясненій легатовъ, подобно другимъ, согласились съ посланіемъ св. Льва.

Все происходившее на соборѣ по поводу этого посланія аснѣйшимъ образомъ показываетъ, что оно было одобрено не потому что истекало от епископа, обладавшаго вселенскою властію, но потому что было согласно съ традиціоннымъ ученіемъ. Достаточно было бы пробѣжатъ соборные акты, чтобы найти въ
нихъ многочисленные доказательства этого. Богословы римскіе
замѣчаютъ лишь слѣдующія выраженія: "Петръ говоритъ устами Льва", какъ будто это выраженіе можетъ имѣть ультрамонтанскій смыслъ, среди тысячи другихъ восклицаній и виѣстѣ
со множествомъ другихъ заявленій, сообщавшихъ имъ смыслъ,
указанный нами.

Такъ какъ вообще иного злоупотребляютъ почетными выраженіями, встрівчающимися въ соборныхъ дізніяхъ по адресу Римскаго епископа, то мы должны показать ихъ подлинный смысль.

Св. Григорій Великій въ своихъ письмахъ, писанныхъ противъ титула вселенскаго епископа, принятаго Іоанномъ постни-

комъ, патріархомъ Константинопольскимъ, говорить намъ, что Халкидонскій соборъ усвоиль этотъ титулъ Римскому епископу. Въ самомъ дѣлѣ, въ актахъ собора мы видимъ, что этотъ титулъ данъ ему легатами. Первый изъ этихъ легатовъ въ слѣдующихъ выраженіяхъ подписался подъ исповѣданіемъ вѣры, послѣ шестого засѣданія: "Пасхазинъ, епископъ и викарій господина Льва, епископа вселенской церкви и города Рима, предсѣдателя собора, — постановляю, соглашаюсь и подписуюсь". Прочіе легаты подписались почти въ подобныхъ же выраженіяхъ.

Уже на третьемъ засъдании легаты, говоря о св. Львъ, выражались: "Святой и блаженнъйшій папа Левь, *глава вселен*ской иеркви, украшенный достоинствомъ апостола Петра, который служить основаніемъ церкви и камнемъ въры и пр."

Въ четвертомъ засъданіи легатъ Пасхазинъ тоже усвоилъ Льву титулъ папы вселенской церкви.

Отцы собора видели въ этихъ выраженіяхъ лишь почетный титулъ, безъ сомивнія, лестный для Римскаго епископа, и усвоенный съ цілію лучше очертить его первенство предъ епискономъ Констатинопольскимъ, котораго второй вселенскій соборь возвысиль на вторую степень, и который, какъ епископъ новой столицы имперіи, естественно должень быль пользоваться въ перковныхъ дълахъ преобладающимъ вліяніемъ, по причинь своихъ частыхъ сношеній съ императорами. Итакъ очень въроятно, что соборъ, имъя въ виду пощадить щекотливость Римскаго епископа, съ этою целію усвоиль ему титуль вселенскаго епископа. Это же было средствомъ побудить Римъ къ принятію двадцать восьмаго правила, о которомъ мы говорили выше, и въ которомъ разъяснялось правило втораго вселенскаго собора касательно возвышенія Константинопольскаго епископа на вторую степень въ епископатъ. Но Римскіе епископы, если върить св. Григорію, ихъ преемнику, смотръли на этотъ титуль, какъ на незаконный.

Въ виду подобнаго заявленія самихъ папъ, можно ли усвоять какую либо важность словамъ легатовъ о св. Львъ и пользоваться этими словами въ доказательство власти, когда самое мазваніе ея было осуждено въ Римъ? Мы должны замътить еще, что соборъ, усвояя Римскимъ епископамъ титулъ, косвенно по-

казаль этимъ, что папы не обладають своимъ правомъ въ силу одного лишь своего достоинства и что титулъ имъетъ значение чисто иерковное.

Что касается утвержденія соборныхъ дѣяній, то въ этомъ отношеніи надобно обратить вниманіе на два предмета: именно соборъ утвердилъ догматическое посланіе св. Льва и отцы собора обращались къ папѣ, равно какъ и къ западной церкви, только съ просьбою присоединиться къ ихъ рѣшенію. Левъ отказался признатъ двадцать восьмое правило, какъ мы уже замѣтили: но это не помѣшало вселенскому признанію правила, какъ на Западѣ, такъ и на Востокѣ.

Итакъ Римскій епископъ не созываль Халкидонскаго собора; онъ не предсёдательствоваль на немь одино въ лицё своихъ легатовъ, которые занимали бы первое мёсто только потому, что онъ былъ первымо епископомо, по опредёленію каноновъ; онъ не утверждаль собора; и усвоенные ему почетные титулы ничего не доказывають въ пользу вселенской и верховной власти, которую хотёли бы приписать папству.

Представленныя нами повъствованія не оставляють ни малъйшаго сомнънія относительно того, какъ повсюду смотръли на власть Римскихъ епископовъ въ теченіи четвертаго и пятаго въковъ.

Но чтобы не оставить безъ отвъта никакихъ утвержденій римскихъ богословъ, мы изслъдуемъ факты и тексты, въ которыхъ они тоже думають находить доказательства въ защиту своей системы.

Главные факты четвертаго и пятаго въка, на которые они ссылаются, касаются св. Аоанасія, Донатистовъ и св. Іоанна Златоустаго. Представимъ же относительно этихъ фактовъ положительныя данныя исторіи.

Однимъ изъ следствій шестаго правила Никейскаго собора было то, что Римскому епископу была предоставлена въ церкви первая степень. Въ последующее время, это церковное правило 1) вошло въ практику, т. е. Римскаго епископа надобно было приглашать на созываемые на Востоке соборы и беза его



<sup>1)</sup> Сократь, Церк. Ист. вн. II, г.а. XVII.

согласія негьзя было ришать ничего. Это правило было справедливымь, ибо одинь лишь Востокь, равно какь и одинь Западь, еще не составляли вселенскую церковь; а Римскій епископь представляль собою весь Западь въ эпоху, когда западныя земли были опустошаемы варварами, когда епископы не могли оставлять своихъ престоловь, чтобы отправиться на Востокъ для принесенія своихъ свидѣтельствъ въ спорахъ, въ которыхъ ихъ частныя церкви совершенно не были заинтересованы. Именно на эту причину указываетъ Созоменъ 1), говоря: "Ни епископъ города Рима и никакой другой епископъ Италіи, или болѣе отдаленной провинціи не засѣдали на этомъ соборѣ (Антіохійскомъ), потому что Франки опустошали тогда Галлію".

Когда Павелъ Константинопольскій и Аванасій Александрійскій, преданные Никейской въръ, подверглись преслъдованію и осужденію отъ восточныхъ епископовъ, поддерживаемыхъ императорскою властію: то естественно они должны были обратиться къ церкви Западной и аппелировать именно къ Римскому епископу, который былъ представителемъ Западной церкви. "Епископъ города Рима, говоритъ Созоменъ 2), и всѣ западные епископы смотръли на низложеніе православныхъ епископовъ, какъ на причененную имъ несправедливость; потому что съ самаго начала они одобрили върованіе Никейскаго собора, и до этихъ поръ оставились върными этому ученію. Вотъ почему они съ благоволеніемъ приняли прибывшаго къ нимъ Аванасія, и полагали, что имѣютъ право обсуждать его дѣло. Евсевій (Никодимскій) весьма скорбълъ объ этомъ и писалъ по этому поводу къ Юлію".

Этотъ Евсевій Никодимскій былъ представителемъ восточныхъ аріанъ, а епископъ Римскій былъ представителемъ Западныхъ епископовъ. Этимъ послѣднимъ епископомъ былъ Юлій. Онъ принялъ на себя защиту преслѣдуемыхъ епископовъ, поддерживалъ ихъ противъ восточныхъ и, пользуясь преимуществомъ своего престола 3), признавалъ истинными епископами тѣхъ, коихъ аріане несправедливо низложили. Аріанскіе епис-

<sup>1)</sup> Созоменъ, *Церк. Ист.*, кн. III, гл. VII.

<sup>2)</sup> Созоменъ, Дерк. Ист. вн. Ш, гл. VII.

<sup>3)</sup> Соврать, Цер. Ист. кн. II, гл. XV.

копы сошлись въ Антіохіи и обратились къ Юлію съ письмомъ, въ которомъ съ горестью говорили, что овъ не долженъ болве вившиваться въ двла техъ, которые изгнаны; что и они сами не занимались дёлами Новата, котораго онъ изгналъ изъ своей Церкви. Созоменъ <sup>1</sup>) приводитъ частнъйшія подробности этого письма. Онъ между прочимъ говорить намъ, что восточные епископы писали: "Пусть церковь Римская есть церковь славная, потому что въ ней жили апостолы; и пусть съ самаго начала она остается митрополією благочестія, хотя учители въры приходили къ ней съ Востока. Тъмъ не менъе имъ не кажется справедливымъ признать себя низшими, потому что они превосходять числомъ и величіемъ всякую единичную Церковь и выше ея силою (en vertu) и усердіемъ (courage)". Юлій не отвъчаетъ имъ, будто онъ есть глава церквей по божественному праву; но онъ напоминаетъ вышеприведенное церковное привило, въ силу котораго папу должно приглашать и совътоваться ст нимт. Созоменъ 2) присовокупляеть, что это преимущество, вытекавшее изг достоинства его престола, давило ему приво заботиться о вспхл тпхл, которые обращались къ нему, съ цѣлію найти у него защиту отъ преслѣдованій аріанской партіи на Востокъ; и что онъ возвращаль каждому его Церковь.

Притязанія Римскаго епископа не шли далве иерковных преимущество. Восточные же не котвли признать Юлія истолкователемъ (interprète) Западныхъ церквей, какъ онъ съ претензією заявляль это въ своемъ отвъть, обращенномъ къ нимъ 3). Вотъ почему епископы этой партіи во вселенской Церкви были созваны, съ цълію ръшить вопросъ, правы ли восточные или Римскій епископъ по дълу о преслъдуемыхъ епископахъ и преимущественно по дълу о св. Аванасіъ. Такова была цъль созванія собора Сардикійскаго 4) (въ 347 г.).

Уже одинъ этотъ фактъ можетъ подтверждать, что вселенская власть Римскаго епископа не была признаваема, и что

<sup>1)</sup> Созоменъ, Церк. Ист. вн. П., гл. VIII.

<sup>2)</sup> Созоменъ, Дерк. Ист., кн. III, гл. VIII.

<sup>3)</sup> Письмо Юдія въ Восточнымъ въ апологіи св. Асанасія, § 26.

<sup>4)</sup> Сократь; *Церк. Ист.*, вн. I, гл. XX.

его *церковныя преимущества* были подчинены соборному обсуждейю.

Юлій писалъ Сардикійскому собору, извинаясь въ томъ, что не можетъ прибыть на соборъ, согласно съ пригласительнымъ письмомъ, адресованнымъ къ нему. Онъ послалъ двухъ священниковъ и одного діакона для присутствованія на немъ; но въ собраніи предсъдательствовалъ Осія, епископъ Кордовскій.

На соборъ изслъдовали дъло св. Асанасія и другихъ еписколовъ, низложенныхъ аріанскою партією при помощи императорской власти. Ихъ невинность и ихъ православіе были признаны, и они были утверждены, какъ законные епископы, на своихъ престолахъ. Соборъ, созванный Юліемъ въ Римъ, уже высказаль подобное же решеніе, но его нашли недостаточнымъ. Другой соборъ Западныхъ епископовъ, происходивтій въ Милань, просиль императора Константа войти въ соглашение съ своимъ братомъ, жившимъ въ Константинополъ. для созванія епископовъ объихъ имперій. И именно тогда оба ниператора созвали Сардикійскій соборь, на которомъ восточные должны были войти въ соглашение съ западными, съ цёлію прекратить раздорь. Аріанскіе епископы, оказавшіеся въ меньшинствь, возстали противъ имли собора, и не хотьли присутствовать на немъ; но соборъ, тъмъ не менъе, открылъ свои засъданія, подъ предсъдательствомъ Осіи, епископа Кордовскаго.

Соборъ Сардикійскій не быль созвань и не находился подъ преосподательствомь Римскаго епископа; Осія не быль папскимъ легатомъ, какъ бездоказательно говорять объ этомъ римскіе богословы; и папскіе послы не пользовались на соборѣ никакимъ особеннымъ почетомъ.

Въ своемъ посланіи къ восточнымъ, отъ имени собора Римскаго <sup>1</sup>), Юлій порицаєть осужденіе Аванасія и другихъ епископовъ, преданныхъ Никейской вѣрѣ,—за то, что опи не приняли во вниманіе установившійся обычай, по которому ничто не должно быть рѣшено на Востокѣ безъ сношенія съ апостольскимъ престоломъ на Западѣ: "Развѣ вы не знаете, говорить онъ имъ, что обычай требуеть, чтобы прежде было написано намъ?" <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Аван. Аполоня, § 36.

<sup>2)</sup> AGRE, Anosous, § 35.

Сардинійскій соборь подтвердиль этоть обычай своимь третьимь правиломь, которое предложено было Осією вь следующемь видё: "Когда два епископа одной и той же провинціи
впадуть вь разногласіе, то никто изь нихь не должень искать
восредничества епископа другой провинціи. Когда же осужденный епископь до такой степени уверень вь своей правоть,
что пожелаеть снова судиться на соборю, то почтимь, если
вы найдете это благомь, память св. апостола Петра: пусть
желающіе разследованія дёла напишуть Юлію, епископу
Рима; и если онь найдеть благовременнымь возобновить сужденіе, то пусть назначить судей; а если найдеть сужденіе не
нужнымь, то пусть держатся того, что онь прикажеть".

Соборь одобриль это предложеніе, а епископъ Гавденцій присовокупиль (пр. 4), что во время аппеляціи не должно поставлять епископа на м'ясто низложеннаго, пока Римскій епископъ не обсудить д'яла. Такъ соборь (пр. 5, 7 и дал.) урегламентироваль апелляціи въ Римъ.

Римскіе богословы торжествують въ виду этихъ правиль. Но достаточно внимательно прочитать правила, чтобы видёть, что правила эти совершенно противоположны ихъ системъ. Въ самемъ дълъ, соборъ, будучи далекимъ отъ признанія за Римскимъ епископомъ вселенской и божественной власти, даже не узаконяеть, какъ общее требованіе, установившагося обычая аппелировать къ Римскому престолу, какъ представителю Запада; онъ принимаетъ во вниманіе лишь случайныя обстоятельства. За исключеніемъ епископовъ большихъ престоловъ, преслѣдуемыхъ аріянами, и діла которыхъ должны были подвергнуться разсмотрѣнію на соборахъ, существовало еще огромное число небольшихъ епископовъ и священниковъ на Востокъ, дълами которыхъ не могла заниматься вся церковь 1). Воть именно этикъ то епископовъ, для окончательнаго решенія ихъ дела, соборъ и направляеть на Юлію, списнопу Римскому. Ихъ направляють не къ Римскому епископу вообще, но къ Юлію; наъ этой регламентаціи не ділають обязательства; эти аппеляціи чисто произвольныя (facultative); наконець этимъ думають поч-



<sup>1)</sup> См. письмо Юлія къ восточнымъ въ Аполойи св. Аванасія.

тить память святаю Петра, предостовляя Римскому епискому преимущество, которое признають новымь и исключительнымь. Подобное рашение не равносильно ли сладующему формальному заявлению: законно пама не обладаеть никакими правами вы церкви, даже въ вопросахъ дисциплинарныхъ и управления вообще? Еслибы за папою признавали какия либо права: то рашились ли бы предоставить ему столь великую честь посредством услоения этого временнаго преимущества?

Соборъ объявилъ о своемъ рѣшеніи многими окружными посланіями <sup>1</sup>). Въ посланіяхъ онъ касается подробно дѣла св. Асанасія и другихъ православныхъ епископовъ, преслѣдуемыхъ аріанами и несправедливо лишенныхъ ими своихъ престоловъ.

Богословы римскіе съ преимущественною гордостію приводять то письмо, которое было написано къ Римскому епископу, и приводять его ради слѣдующихъ находящихся въ немъ словъ:

"И ты, возлюбленный брать, удаленный оть насъ тѣломъ, пребываещь однакоже съ нами духомъ, находясь въ любви и согласіи съ нами. Извиненіе, представленное тобою относительно того, что не могъ присутствовать съ нами на соборѣ, основательно и утверждается на необходимости; потому что еретичествующіе волки, во время твоего отсутствія, могли бы совершать похищенія и устроять козни; еретичествующіе псы могли бы лаятъ и при своей безумной ярости могли бы причнять опустошенія; наконецъ адскій змѣй могъ бы пролить ядъ своихъ богохульствъ. Было бы хорошо и очень благовреченю соединить всѣхъ епископовъ изъ всѣхъ провинцій въ столицѣ, то есть, у престола Петра; но все совершенное нами музнаете изъ писемъ; и наши братья во священствѣ, Архиламъ и Поликсенъ, и сынъ нашъ діаконъ Левъ извѣстять васъ обо всемъ живымъ голосомъ".

Мы перевели слово *сариt* словомъ столица, и мы полагаемъ, что именно этотъ смыслъ слова имѣлся въ виду соборомъ; потому что слово это противополагается слову *провинціи* въ одной и той же фразъ. Итакъ, по мнѣнію собора, хорошо было бы



<sup>1)</sup> Аван. Апологія противь аріань; Илл. Повтьер, Fragement; Өеодор., Церк. Исторія.

чтобы соборъ происходилъ въ Римъ, какъ этого желалъ Юлій; и хорошо было бы по двумъ причинамъ: этотъ городъ (т. е. Римъ) былъ столицею имперіи и въ тоже время престоломъ св. Петра. Римскіе богословы переводятъ слово сарит словомъ глава; но дѣло ихъ отъ этого ничего не выигрываетъ; ибо слово это въ одно и тоже время означаетъ и главу и перваго въ порядкъ герархическомъ. Но пустъ Римскій епископъ будетъ главою церкви во имя первенства и какъ занимающій наивысшій престоль, никто этого не отвергаетъ; пусть онъ будетъ и первымъ въ герархическомъ порядкѣ, установленномъ церковію, весь міръсогласенъ съ этимъ. Итакъ очень мало раціональный переводътекста собора Сардикійскаго ни къ чему не служитъ и не можетъ подтверждатъ систему, которой онъ рѣшительно не можетъ благопріятствовать.

Люди, старающієся извлечь столь великую выгоду изъ слова употребленнаго соборомъ Сардикійскимъ, проходять однакоже молчаніемъ факты, которые съ очевидностію вытекають изъ самыхъ дѣяній этого святаго собранія, то есть, что соборъ былъ созванъ Константомъ и Констанціємъ, какъ утверждаетъ это и самъ соборъ, и всѣ историки; что онъ былъ созванъ для изслѣдованія рѣшенія, высказаннаго папою на соборѣ Римскомъ; что соборъ находился подъ предсѣдательствомъ Осіи, а не легатовъ 1); и наконецъ, вмѣсто того, чтобы получать утвержденіе отъ папы, самъ соборъ утверждаетъ папское рѣшеніе и присвояетъ ему нѣкоторыя церковныя преимущества 2).

Эти неопровержимые факты говорять относительно папскаго авторитета громче, чъмъ одно слово, дурно истолкованное; они
сообщають аппеляціи св. Аванасія истинный характерь. Приведемъ теперь факты о Донатистахъ.

Мы не станемъ подробно излагать причинъ этого раскола, который такъ долго опустошалъ церьковь Африканскую. Изъразнообразныхъ фактовъ, сплетавшихся съ этимъ событіемъ, на-

<sup>1)</sup> Чтобы доказать этоть факть достаточно привесть первую строку соборных подписей: «Осія, Испанскій; Юлій, Римскій, чрезъ священниковъ Архидама и Поликсена и пр.» (св. Аван., Аполоня противе аріане § 50).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Аван. Аполойя протива аріана и Исторія аріана для монахова: Церк. Ист. Сократа, Созомена и Өводорита. Акти Собор. собр. Р. Labbe.

добно только заключить, что какъ со стороны раскольниковъ, такъ и со стороны православныхъ, за епископатомъ признавали власть ръшенія вопросовь, разделявшихъ церковь. Отсюда возникали многочисленные соборы, которые были созываемы и тою и другою стороною, и которые взаимно осуждали другь друга. Константинъ, немедленно по возшествіи своемъ на престолъ, писалъ Келестину, епископу Кароагенскому, предлагая ему деньги и покровительство своихъ намъстниковъ для приведенія раскольниковъ къ благоразумію. Раскольники старались оправдаться предъ этимъ государемъ, заявляя, что осудившіе нхъ епископы были судьями противоположной имъ партіи, и просили императора дать имъ въ судьи Гальскихъ епископовъ, находившихся тогда среди нихъ. Этотъ государь согласился съ этимъ и назначилъ трехъ самыхъ ученыхъ и самыхъ выдающихся епископовъ въ эту эпоху: Матерна Кельнскаго, Ретика Отюнскаго и Марина Арльскаго; онъ послалъ ихъ въ Римъ для соединенія съ Мильтіадомъ, епископомъ этого города, и съ Маркомъ 1), съ цёлію узнать разнорёчивыя расположенія Цециліана и его противниковъ. Евсевій сохранилъ намъ письмо Константина, писанное по этому поводу къ Римскому епископу и къ Марку. Мы приведемъ это письмо, равно какъ и извлеченіе изъ прошенія Донатистовъ къ Константину. Эти два отрывка опредълять характерь аппеляціи Донатистовь и докажуть, что римскіе богословы не имфють права ссылаться на нихъ въ подверждение своихъ мивній.

Вотъ прежде всего отрывокъ прошенія Донатистовъ, сохраненный намъ Оптатомъ Милевскимъ <sup>2</sup>).

"Мы просимъ тебя, о Канстантинъ, превосходный императоръ, происходящій изъ правдолюбивой фамиліи, ибо твой отецъ не былъ гонителемъ, подобно своимъ соправителямъ; а это и предохранило Галлію отъ преступленія, составляющаго предметъ разногласій въ Африкъ 3). Пусть твое благочестіе даруеть намъ судій, которые происходили бы изъ Галліи!"

<sup>1)</sup> Ученые вообще соглашаются, что этотъ Маркъ билъ вліятельникъ священшивонъ и сявлался Римскимъ епископомъ посяв Сильвестра.

<sup>2)</sup> Св. Оптать, кн. 1, противъ Пармена.

Донатисты говорять здёсь о преступленіи выдачи Св. Писанія во время воненій.

Вследствіе этого прошенія, Константина избрала треха гальскиха епископова, о которыха мы говорили и ка нима присоеденила Римскаго епископа и Марка для изследованія дала и произнесенія иха сужденія. Константина така писала двума римскима судьяма 1):

"Константинъ, августъ, Мильтіаду, епископу города Рима, и Марку<sup>2</sup>).

"Получивши отъ свътлъйшаго Анцелина, проконсула Африки, донесенія, содержащія множество обвиненій, направленныхъ противъ Цециліана, епископа Кароагенскаго, нъкоторыми его сотоварищами, мы были опечалены тъмъ, что въ этихъ провинціяхъ, подчиненныхъ божественнымъ Провидъніемъ нашему управленію, безъ особенной надобности вмѣтиваться въ ихъ дѣла, и народонаселеніе коихъ столь значительно,—народъ раздѣлился на двѣ партіи, и епископы не согласны между собою. Мию благоугодно, чтобы Цециліанъ, вмѣстѣ съ десятью епископами обвиняющими его, и съ другими десятью, признаваемыми имъ необходимыми для защиты, приплыли въ Римъ: дабы тамъ, предъ вами (ὑμῶν) и предъ Ретикомъ, Матерномъ и Мариномъ, вашими сотоварищами, коимъ по этой причинѣ я приказалъ прибыть въ Римъ, онъ могъ быть выслушанъ, какъ этого требуеть, согласно съ вашимъ разумѣніемъ,

<sup>1)</sup> Евсевій, *Церк. Ис*м., вн. X, гл. V.

<sup>2)</sup> Этоть Маркь много затрудняль ремскихь богослововь. Еслебы онь не быль пописнованъ вийсти съ Римскимъ спископомъ, то легче было бы сдилать изъ этого последняго верховного судію, на которому присоединили треха гальскиха епископовъ для простаго удобства и для отнятія у Донатистовъ предлога воспротивиться решенію. Но одного вмени этого Марка достаточно, чтобы сделать невозножнымъ это соображение. Бароний такъ быль убъждень въ этомъ, что попытался доказывать, что въ данномъ місті существуеть отнока переписчика; опъ предлагаеть заменить слова кай Маркф словомъ: (враруп. Но при этомъ вознивають многія неудобства, не говоря уже о тонь, что аскажается тексть Евсевія: первое неудобство то, что ісрарих означасть списмопа и при этомъ Мильтіадъ уже названъ Константиномъ: епископоме Рима; для чего онъ два раза усвояетъ ему одно и тоже качество въ надписи надъ своимъ письмомъ? Второе неудобство то, что слово ієрархи въ синслів еписнопа не било еще въ употребленіи въ четвертомъ въкъ. Вообще учение именио эти соображения противопоставляють Баронію, замічая кромі того, что всі рукониси содержать вы себі слова: хаі Ма́рхф. Надобно ин искажать тексть и вносить из него нельное слово, чтобы доставить удовольствіе римскимъ богословамъ? Цёль не оправдываетъ поступка.

святьйшій законь. Но дабы вы им'яли совершенное пониманіе діла, я послаль из вышепоименнованным вашим сотоварищам вопін съ документовь, присланных мив Анцелиномъ. Пусть же Ваша Степенность, прочитавши ихъ, рішить, какимъ обзонь надобно судить объ этомъ раздорів и законно прекратить его. Вы не можете не знать, что мое почитаніе святійшей касолической Церкви побуждаєть меня желать, чтобы всякій расколь, равно какъ и всякій раздорь, быль прекращень срети васть.

"Да хранитъ васъ, возлюбленики, божественная сила на могія лъта".

Изъ приведенныхъ фактовъ надобно заключить, что Данатисты аппелировали не въ Римъ, а къ императору; что они просили посредничества не Римскаго епископа, а епископовъ Гальскихъ; что именно императоръ своею собственною властію присоединилъ епископа Римскаго и Марка къ тремъ, избраннымъ имъ Гальскимъ епископамъ. Во всемъ этомъ можно ли видьть хотя бы некоторую тень доказательства въ пользу верховнаго авторитета Римскаго епископа? Имбетъ ли какую либо важность избраніе м'єста? Очевидно, н'єть; ибо само собою понатно, что Константинъ указалъ на городъ Римъ, куда изъ Африки или Галліи можно было прибыть съ наибольшею легкостію; этотъ же выборь объясняеть, почему онъ присоединяеть Мильтіада и Марка къ судьямъ, испрашиваемымъ Донатистами. Не удобно было посылать въ Римъ епископовъ для суда по перковному дълу, безъ участія тёхъ, которые стояли во главѣ Римской церкви. Итакъ понятно, почему Константинъ назначилъ Мильтіада и Марка судьями по делу Донатистовь, хотя ихъ участіе не было испрашиваемо.

Пятнадцать другихъ италіанскихъ епископовъ тоже прибыли въ Римъ по этому дѣлу. Соборъ высказался въ пользу Цециліана. Такъ какъ Римскій епископъ присоединился къ этой партіи, то рѣшеніе по необходимости надобно было бы признать окончательнымъ, еслибы за этимъ епископомъ признавали верховный авторитетъ. Но не такъ было. Донатисты жалованись, что гальскіе епископы, которыхъ они испросили себѣ въ судьи, были въ очень незначительномъ числѣ въ Римѣ, и тре-

бовали собора болѣе многочисленнаго, на которомъ изслѣдовали бы ихъ дѣло съ большею тщательностію.

И вотъ Константинъ созвалъ соборъ въ Арлъ. Онъ пригласилъ на него большое число едископовъ изъ различныхъ странъ своей имперіи, то есть изъ Западной, потому что онъ владёль тогда только этою частію римской имперіи. Евсевій сохраниль намъ письмо, обращенное къ епископу Сиракузскому, съ приглашеніемъ прибыть въ Арль 1). Это письмо имфетъ важное значеніе въ томъ отношеніи, что подтверждаеть, что сужденіе, высказанное въ Римъ, не было признаваемо неотмъняемымъ, и что именно императоръ созвалъ соборъ въ Арлъ. Наконецъ отцы собора сами свидетельствують объ этомъ въ письме, адресованномъ къ Римскому епископу. Этимъ епископомъ былъ тогда Сильвестръ, бывшій преемникомъ Мильтіада. Онъ послаль въ Арль, въ качествъ легатовъ, священниковъ Клавдіана и Вита (или Витона) и діаконовъ Евгенія и Киріака. Соборъ происходилъ въ 315 году, за двадцать лътъ раньше вселенскаго Никейскаго собора. На немъ предсъдательствовалъ Маринъ Аральскій. Утвердивши різшеніе собора Римскаго, еписконы нашли благопотребнымъ сделать многія постановленія, посланныя ими Сильвестру, при следующемъ письме:

"Маринъ и пр. и пр., возлюбленному папѣ Сильвестру желаетъ о Господѣ вѣчнаго спасенія.

"Соединенные связями взаимной любви и пребывая въ единствъ съ матерію нашею канолическою Церковію, изъ города Арля, гдъ насъ собралъ благочестивъйшій императоръ,—мы привътствуемъ васъ, славнъйшій отецъ, со всъмъ подобающимъ вамъ уваженіемъ.

"Мы имѣли дѣло съ людьми необузданными и весьма враждебными къ нашему закону и преданію, но благодаря силѣ Господа, присутствовавшаго посреди наст, преданію и правилу истины, они приведены въ смущеніе, доведены до молчанія и невозможности продолжать свои обвиненія и доказывать ихъ; вотъ почему, согласно ст судомт Божіємт и Церкви, которая знаетъ своихъ, они осуждены.

<sup>1)</sup> Евсевій, *loc. cit.*; св. Оптать, вн. 1-я; півсьма бл. Августвна, *passim; Собр.* Собор. Р. Labbe; Собр. Галь. Собор. Р. Сприонда.

"О, еслибы Богу благоугодно было, чтобы вы, возмобленный брать, удостоили своимъ присутствіемъ это зрѣлище! Думаетъ, что осужденіе, изнесенное противъ нихъ, было бы еще болье тяжкимъ. И еслибы вы судили вмѣстѣ съ нами, то мы испытывали бы величайшую радость. Но вы не могли оставитъ тѣхъ мѣстъ, гдѣ апостолы не перестаютъ предсѣдательствовать и гдѣ кровъ ихъ возноситъ непрерывное свидѣтельство во славу Божію.

"Возлюбленный брать, мы полагали, что обязаны заниматься только дёломъ, для которого были призваны, но въ виду общикъ надобностей нашихъ провинцій посылаемъ вамъ наши постановленія, дабы вы, обладающій величайшима авторитетома, сообщили ихъ во всеобщее свёдёніе".

На Западѣ вообще предполагають, что этими послѣдними словами Арльскій соборъ признаеть вселенскій авторитеть Римской церкви. Но при этомъ недостаточно принимають въ соображеніе, что этотъ соборъ происходить внѣ всякой дѣятельности этого епископа, что епископъ этотъ не предсѣдательствовалъ на соборѣ; что отцы, въ своемъ письмѣ, вовсе не упоминаютъ объ его авторитетѣ въ числѣ мотивовъ, по которымъ осудили Донатистовъ; что они не просятъ его одобренія или утвержденія для провозглашенія своихъ дисциплинарныхъ постановленій; что они только сообщають ему о нихъ, дабы онъ, обладающій наибольшимъ авторитетомъ въ качествѣ Западнаго епископа апостольскаго престола, могь сообщитъ ихъ всѣмъ.

Все это единственно доказываеть лишь то, что Римскій епископь быль признаваемь на западѣ первымь, по причинѣ апостольской власти и достоинства своего престола; что такимь образомь онь быль естественнымь посредникомь между Западомь и апостольскими престолами Востока. Преувеличивають значеніе словь Арльскаго собора, чтобы видѣть въ нихъ нѣчто другое. Но достаточно замѣтить, что этоть соборь, созванный внѣ вліянія Римскаго епископа, дѣйствуеть независимо; что онъ утверждаеть рѣшеніе Римскаго собора, находившагося подъ предсѣдательствомъ папы. Все это приводить къ увѣренности, что папскій авторитеть, какимь его считають теперь на Занадѣ, не быль тогда извѣстень.

Итакъ напрасно римскіе богословы ссылаются на аппеляцію Донатистовь, будго бы благопріятствующую папскимъ нритязаніямъ.

Обратимъ теперь вниманіе на діло св. Іоанна Златоустаго. Этотъ великій Константинопольскій епископъ навлекъ на себъ ненависть императрицы Евдоксіи, многихъ епископовъ и другихъ церковнослужителей по причинъ своей твердости въ проведении правиль более строгой дисциплины 1). Его враги нашли защиту у Өеофила, епископа Александрійскаго. Этотъ енископъ осудилъ, какъ носледоваталей Оригена, простыхъ монаховь. Последніе прибыли вы Константинополь, домогаясь правосудія и защиты отъ него. Такимъ образомъ возникъ пресловутый вопросъ объ оригенизмъ. Златоустъ не считалъ полезнымъ подвергать вопросъ изследованію. Но Евдоксія, занимавшаяся богословскими вопросами более, чемъ это прилично было женщинъ, приняла сторону монаховъ противъ Ософила, который получиль приказание прибыть въ Константинополь. Его еще не было въ Константинополь, когда Златоусть навлекъ на себя ненависть императрицы, которая тогда же рёшилась воспользоваться услужливостію Өеофила для отомщенія этому великому человъку, не умъвшему рабски подчиняться ея капризамъ. Вскорь Ософиль, призванный въ Константиноволь въ качествъ виновнаго, заняль положение судін въ отношенін къ невинному архіспископу, который изъ уваженія къ канонамь, отказался судить его самаго. Өеофиль вошель въ соглашение съ нъкоторыми придворными епископами и подкупиль нъкоторыхъ священнослужителей деньгами и объщаніями. Поддерживаемый дворомъ, онъ соединился съ тридцатью-пяти другими епископами, въ мъстности извъстной подъ именемъ Хенъ, близь Халкидона (403). Эти еписконы въ одно и тоже время были обвинителями, свидътелями и судьями. Но они не осмъливались засъдать вы Константинополь, дабы не обнаружить вы ясномы свыты своихъ клеветь, и изъ боязни преданнаго Златоусту народа, ко-



<sup>1)</sup> Анализируемые нами факты основываются на авторитеть Памадія, историва и ученика Іоанна Златоустаго; на мерк. Историях Сократа, Созомена и беодорита; на теоремях св. Іоанна Златоустано; и не офиціальных документах, находящихся частію у Боромія, а частію въ Собраніи Соборось Р. Labhe.

торый почиталь своего настыря. Въ числе тридцати-няти епископовъ двадцать девять были изъ Египта. Между тъмъ, какъ враги Златоуста соединились въ Хенъ, върные епископы, въ числь сорока, стеклись къ нему самому, такъ какъ были призваны императоромъ для суда надъ Өеофиломъ. Златоустъ еще вель переговоры съ этими епископами, какъ два посланные Хенскимъ соборикомъ прибыли къ нему и потребовали, чтобы Златоустъ явился на судъ. Святой епископъ отказался призвать судьями своихъ враговъ. Тёмъ не менёе эти последніе продолжали требовать его низложенія и писали императору, что онъ обязанъ изгнать его и даже наказать, какъ виновнаго въ оскорблени величества, такъ какъ онъ нападалъ на императрицу въ своихъ проповедяхъ. Это значило требовать его смерти. Весь народъ возсталъ противъ Хенскаго соборика въ защиту Златоуста, который и самъ не хотель оставить города безь принужденія силою. Тогда императоръ приказаль одному князю изгнать его, хотя бы то даже при посредствъ насилія. Святой воспользовалься однимъ моментовъ, когда его преданния чада охраняли его съ меньшею бдительностію, вышель взь дома и отдался солдатамъ, обязаннымъ арестовать его. Его поместили въ тайномъ месте до вечера. Но несмотря на эту предосторожность, народъ узналь, что у него похитили его пастыря. Съ воплемъ за нимъ последовала огромная толна народа. Златочеть быль посажень на судно еще до разсвета, и жтых его высадили на другой берегь Виеиніи.

Эта великая несправедливость вызвала всеобщій ропоть. Мнопіе враги святаго распространяли клеветы о немъ; но народъ
осаждалъ церкви и наполнялъ ихъ своими воплями. Но воть
случившееся въ то время страшное землятрясеніе наполнило
укасомъ Евдоксію. Она приписала это своимъ неправдамъ и
поспѣшила возвратить Златоуста. Народъ встрѣтилъ святитеи съ торжествомъ, а его враги скрылись или разбѣжались.
Златоустъ потребовалъ собора для оправданія. Но Оеофилъ,
опасаясь очутиться въ присутстіи не подкупныхъ судей, ушелъ въ
Египетъ. Евдоксія же, пришедшая въ себя отъ прежняго ужаса,
снова начала свои неправды противъ Златоуста, который съ
втостольского свободою возставалъ противъ нея въ своихъ про-

повъдяхъ. Өеофилу написали возвратиться, чтобы продолжать интриги Хенскаго соборика. Но Александрійскій епископъ ограничился лишь посланіемъ изъ-дали коварныхъ сов'втовъ. Созванъ быль новый соборъ. Сорокъ два епископа высказались за святого. Другіе же, подъ довленіемъ двора, признали законнымъ опредъленіе о низложеніи Златоуста Хенскимъ соборикомъ и объявили, что Златоусть, будучи низложенъ соборомъ и взошедши на свой престоль безъ возстановленія другимъ соборомъ, виновенъ въ этомъ и заслуживаетъ низложенія. Уже тоть часъ послѣ своего возвращенія въ Константинополь, Златоустъ просиль созванія собора. Императорь об'вщаль ему это. Но Евдоксія настояла на противоположныхъ распоряженіяхъ; ибо она желала не правильнаго собора, а собранія составленнаго изъ враговъ св. архіепископа. Она достигла своихъ цёлей, и Златоусть быль осуждень за то, что заняль престоль, не будучи возстановленъ соборомъ, хотя самое созваніе собора было невозможно для него.

Последовали новыя преследованія за этимъ несправедливымъ решеніемъ. Все это случилось тогда, когда Златоусть обратился на Западъ, въ лицъ епископовъ самыхъ большихъ престоловъ, съ повъствованіемъ о насиліяхъ и несправедливостяхъ, коихъ онъ быль объектомъ. Цълію его письма было предупредить западныхъ епископовъ противъ клеветы, которую враги его могли распространить даже среди западныхъ епископовъ, и просить ихъ о сохраненіи ихъ любви и общенія. Онъ отправиль свое письмо къ епископу Римскому, коимъ былъ тогда Иннокентій (404), къ Венерію Миланскому и къ Хромацію Аквилейскому. Одного этого факта безспорно достаточно для доказательства, что Златоусть не обращался къ папъ, какъ къ властному главъ надъ всею церковію. Въ своемъ письмі онъ прибавляль, что готовъ защищаться, но въ томъ липь случав, еслибы его враги захотъти подчиниться правильному веденію дъла; а это еще разъ доказываетъ, что Златоустъ не переносилъ своего дъла въ Римъ, какъ къ верховному трибуналу.

Естественно было то, что епископъ Константинопольскій, преследуемый на Восток'в недостойными епископами и императорскою властію, искалъ защиты въ церкви Западной. Епископы,

высказавшіеся въ пользу Златоуста, и Константинопольскій народъ тоже писали къ церкви Западной; ихъ письма были принесены четырьмя епископами и двумя діаконами. Всё они предполагали, что Өеофилъ Александрійскій будеть стараться обмануть западныхъ епископовъ; и они не ошиблись въ этомъ. Въ самомъ деле, посланный Ософиломъ прибылъ въ Римъ за нъсколько дней предъ появленіемъ Константинопольскихъ депутатовъ и вручилъ Иннокентію письмо, въ которомъ, не входя ни въ какія подробности, Александрійскій епископъ говориль, что онъ низложилъ Златоуста. Спустя нъсколько дней онъ прислалъ въ Римъ и деянія Хенскаго соборика. Иннокентій объявилъ, что онъ останется въ общени съ Златоустомъ и Өеофиломъ, пока соборъ, составленный изъ епископовъ западныхъ и восточныхъ, не разсмотритъ этого дъла канонически. Вслъдствіе этого Иннокентій просиль западнаго императора войти въ соглашение съ братомъ своимъ Аркадіемъ, императоромъ Восточнымъ, чтобы созванъ былъ соборъ; но Константинопольскій дворъ хотвлъ мститъ Златоусту, а не судить его законнымъ образомъ. Вотъ почему св. Архіенископъ, послѣ недостойнаго обращенія съ нимъ, былъ снова изгнанъ. Вмъсто его на епископскій престоль взошель Арзакій, безь всякихь каконическихъ формальностей. Арзакій померъ въ следующемъ году и быль замёщень Аттикомъ, тоже безь канонической правильвости постановленія.

Эти новыя преследованія не охладили однакоже ревности друзей св. Златоуста. Многіе ушли въ Римъ и доставили Инвокентію письма тёхъ изъ клириковъ и константинопольскаго народа, которые остались вёрными своему епископу. Утёшая ихъ и поддерживая ихъ надежду, Иннокентій отвёчалъ имъ, что Богъ скоро защитить ихъ посредствомъ вселеннскаго собора, о созваніи котораго онъ старается.

Златоусть и его друзья требовали законнаго собора и Иннокентій, будучи далекимъ отъ присвоенія себъ права окончить въю собственною властію, тоже возлагаеть всю свою надежду на соборъ.

Эти факты сами собою говорять достаточно громко и освобождають нась оть дальнъйшихъ разслъдованій. Другіе западные епископы держались тёхъ же мийній. Въ частности епископъ Аквилейскій присоединиль свои усилія къ усиліямъ Инновентія, чтобы побудить Гонорія созвать соборъ на Западів, съ цілію найти средство покончить съ діломъ, которое занимало ихъ въ такой сильной степени. По распоряженію Гонорія, Италіанскіе епископы собрались и объявили ему, что по ихъ мийнію долженъ быть созванъ вселенскій соборъ въ Оессалоникахъ, куда восточные и западные епископы могли бы прибыть съ одинаковымъ удобствомъ; что подобный соборъ необходимъ для прекращенія раздора и постановленія окончательнаго рішенія. Они просили его написать объ этомъ Аркадію. Гонарій написалъ Иннокентію о высылкій пяти еписконовъ, двухъ священниковъ и одного діакона, которые должны были доставить его письмо къ брату. Это было третье письмо, адресованное къ нему по одному и тому же предмету.

Въ виду затрудненій, указанныхъ Аркадіемъ въ дѣлѣ совванія собора, вотъ представился Римскому папѣ прекрасный случай самому рѣшить вопросъ, въ силу верховнаго авторитета, если бы онъ обладалъ подобнымъ авторитетомъ. Но ни Златоустъ, ни его восточные друзья, ни западные епископы, ни самъ напа и не помышляютъ объ этомъ средствѣ, которое было неизвѣстно имъ. Всѣ они довольствуются испрашиваніемъ у императоровъ собора, который одинъ могъ произнесть окончательное рѣшеніе.

Депутаты, принестие письмо Гонорія, были снабжены еще многими другими письмами: Иннокентія Римскаго, Хромація Аквилейскаго, Венерія Миланскаго и многихъ другихъ италіанскихъ епископовъ. Кромѣ того они были снабжены инструкцією, требовавшею, чтобы Златоустъ предварительно былъ возстановленъ на своемъ престолѣ и принятъ въ общеніе со всѣми восточными епископами, прежде появленія предъ вселенскимъ соборомъ, гдѣ его дѣло должно быть закончено.

Аркадій не только не позволиль депутатамъ высадиться въ Константинополь, но и отослаль ихъ во Оракію, гдь съ ними обращались, какъ съ плыниками. У нихъ силою отняли письма, которыя они несли съ собою, и самихъ ихъ посадили на гнилое судно для возвращенія на Западъ. Четыре восточные епископа,

сопутствовавшіе имъ, были избиты и сосланы на границы имперіи. Въ тоже время множество восточныхъ епископовъ подверглись суровому обращенію и Аркадій организовалъ тогда настоящее гоненіе противъ всёхъ, которые остались върными Златоусту.

Паладій расказываеть, что Римская церковь и Западный соборь приняли тогда же рішеніе не быть вь общеніи съ Аттикомъ и Ософиломъ, пока Богъ не укажеть средства соввать вселенскій соборь. Осодорить тоже сообщаєть, что серовейскіє спископы поступили подобнымъ же образомъ. Нікоторые восточные епископы тоже держались этого правила; но другія церкви, и въ частности Африканская, не уклонялись отъ общенія съ врагами Златоуста, хотя были сторонниками этого святаго патріарха и продолжали надіяться, что ему окажуть справедливость.

Дѣла были въ такомъ положеніи, когда св. Іоаннъ Златоустъ померъ. Изъ глубины своего изгнанія и за нѣсколько времени до оставленія этого міра, онъ писалъ Иннокентію и благодарилъ его за ревность, которую онъ проявилъ въ его дѣлѣ. Почти нодобныя же письма онъ писалъ епископу Миланскому и другимъ епископамъ, которые открыто заявили себя его сторонниками.

Послѣ его смерти весь Востокъ оказалъ справедливость великому аркіепискому Константинопольскому и призналъ его святымъ; а это и возстановило общительныя сношенія между Востокомъ и Западомъ.

Таковъ точный анализъ фактовъ относительно дёлъ св. Златоуста. Изъ нихъ слёдуетъ, что святой вовсе не аппелировалъ въ Римъ; что въ Церкви западной онъ искалъ лишь защиты противъ своикъ восточныхъ враговъ; что западные епископы дёйствовали коллектионо при обсуждени его дёла; что за соборомъ они признавали только властъ произнесения окончательнаго рёмения; что они приписывали себё только право отдёляться отъ общения съ тёми, которыхъ признавали соучастниками въ иссправедливости; наконецъ, что Римскій еписнотъ Инновентій во всёхъ этихъ разногласіяхъ не поступалъ съ больнею властію, чёмъ епископъ Миланскій, или епископъ Аквилейскій.

Изъ подобныхъ фактовъ не вытекаетъ ли съ очевидностію, что дёло св. Іоанна Златоустаго не только не представляетъ доказательствъ въ пользу верховнаго папскаго авторитета, но и доказываетъ противное?

Нѣкоторые римскіе богословы утверждали, вопреки всѣмъ историческимъ документамъ, будто Златоустъ обращался въ Римъ для кассаціи при посредствѣ папской власти постановленій соборовъ, созванныхъ противъ него; но на это мы замѣтимъ только, что по словамъ самого Златоуста, онъ обратился съ своимъ протестомъ не къ Римскому епископу только, но и къ другимъ епископамъ: "Это же письмо, говоритъ онъ, я адрессовалъ къ .Венерію, епископу Миланскому, и Хромацію, спископу Аквилейскому".

Въ своихъ письмахъ вотъ чего онъ просилъ отъ своихъ западныхъ сослужителей:

"Итакъ я прошу васъ написать письма, въ которыхъ вы объявите ничтожнымъ все, что было сдълано противъ меня, и продолжите общеніе со мною, какъ это было до сихъ поръ; ибо я осужденъ не будучи выслушанъ и готовъ оправдаться предъ трибуналомъ безпристрастнымъ (non suspect)".

Какой же это трибуналь, къ которому онъ аппелируеть? Римскій епископъ утверждаеть, что нізть другаго трибунала, кромів собора; въ самомъ дълъ, въ своемъ письмъ къ клиру и народу Константинопольскому онъ выражется следующимъ образомъ: "Письмо, доставленное мнв отъ васъ священникомъ Германомъ и діакономъ Кассіаномъ, ув'йдомило меня о вашихъ огорченіяхъ и объ испытаніи, которому подвергается віра среди васъ. Это есть эло, противъ котораго нътг другаго лекарства, кромъ терпънія... Я вывожу изъ вашихъ словь то необходимое для меня утъшеніе, что любовь обязываеть меня принять участіе въ вашей скорби... Сгоняють невинныхъ епископовъ съ ихъ престоловъ. Іоаннъ нашъ братъ и нашъ сослужитель, первый подвергся этому насилію, не будучи выслушанъ, и мы даже не знаемъ, въ чемъ собственно его обвиняютъ. Что же касается каноновъ, то заявляемъ, что, за исключениемъ каноновъ, постановленныхъ на Никейскомъ соборъ, нъть другихъ, которые должны быть признаваемы. Однако какое же врачевство

можно противопоставить столь великому злу? Нъто другато за исключением собора... Пока мы не достигнем созвания собора, самым в лучшим в будеть ожидать оть воли Божіей и Господа нашего Іисуса Храста врачеванія удручающих в нась золь... Мы постоянно помышляем в о средствах в созванія всеобщаго собора, гдв всв волненія могли бы быть умиротворены согласно съ волею Божіею. Будем же ожидать этого, закрывшись щитом терпівнія.

Мы могли бы привесть еще больше подобныхъ выдержекъ, но для чего, когда всъ факты показываютъ ложность утвержденія извъстныхъ римскихъ писателей?

Теперь, съ помощію учительныхъ текстовъ, перейдемъ къ взслідованію того, каково было ученіе отцовъ четвертаго и шитаго віжовъ о власти Римскихъ епископовъ.

N. N.

(Продолжение будетъ).

## ОЧЕРКИ

дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образь дахь вамь, да якоже Aзь... и вы творите" (Іоан. 13, 15).

(Продолжение \*).

## ОЧЕРКЪ ТРЕТІЙ.

Властно-воспитательных мёры по отношенію из людямь, указанныя пастырю церкви практикой Христа-Спасителя и св. Его апостсловь.

Христосъ-Спаситель есть Глава Церкви (Ефес. 1, 22—23). Поэтому Ему принадлежить вся полнота власти церковной (Ме. 28, 18). Эту власть, отходя отъ міра, Христосъ-Спаситель передаль своимъ апостоламъ, а въ ихъ лицѣ—ихъ преемникамъ, пастырямъ церкви (Ме. 18, 18; Лук. 10, 16; Іоан. 20, 21—23), Самъ оставаясь Невидимымъ Главой церкви. Какъ Самъ Спаситель, такъ и св. Его апостолы пользовались очень широко своею властію въ церкви, какъ средствомъ къ достиженію своихъ пастырскихъ цѣлей. Частнѣе, въ качествѣ властно-воспитательныхъ мѣръ, Христосъ-Спаситель и св. Его апостолы практиковали слѣдующія:

1. Побужденіе и поощреніе къ дъланію добра. Побужденіе къ дъланію добра Спаситель выражаль въ видъ прямыхъ требованій—исполнять на дълъ Его ученіе (Мв. 7, 21; 15, 7—8). Такъ напр. Онъ требуеть отъ насъ повиновенія Себъ и пастырямъ церкви, (Лук. 10, 16), причащенія Тъла и Крови своихъ (Іоан. 6, 53) и пр. Затъмъ, Онъ призываль людей къ дъланію добра совтомом и просьбою. Такъ, богатому, но любостяжатель-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 3, 1894 г.

ному юнош'в Онъ посов'втоваль, для высшаго преусп'вянія въ добръ, продать все имущество свое (Мв. 19, 21). Образцы дружескихъ просьбъ - исполнять Его Заповъди представляетъ Его прощальная бесёда съ учениками (Іоан. гл. 13-16). Въ качествъ поощренія къ дъланію добра Спаситель практиковалъ похвалу людяма за няъ добрыя дела. Такъ, по просьбе іудейскихъ старъйшинъ, Онъ отправился въ домъ любимаго и уважаемаго ими сотника-прозелита, что-бы исцелить его заболевшаго слугу. Но сотникъ, считая себя недостойнымъ чести посъщенія Мессін, сказаль Ему: "Господи! Не ходи ко мив, ибо я недостоинъ, что бы ты вошелъ въ домъ мой... Но скажи слово —и выздоровъетъ слуга мой<sup>и</sup>. Господь быль тронуть этими словами сотника и во всеуслышаніе сказаль: "И во Израилъ не нашель Я такой веры" (Лук. 7, 1-9). Известны также похвала Спасителя смиренію мытаря (Лук. 18, 14), усердію ко храму вдовицы, опустившей последнюю лепту въ церковную сокровищницу (21, 1—4), любви Маріи, сестры Лазаря, къ слушанію слова Божія (10, 42; 11, 28) и мн. др. Затемъ, въ качествъ поощренія къ дъланію добра Спаситель практиковалъ дружескія посьщенія людей благочестивыхв. Такъ, Онъ часто бываль въ гостяхъ у Лазаря, брата Мароы и Марін; постиль домъ мытаря Закхея, давно желавшаго видеть Его и этимъ посвщениемъ и полными любви и милосердія словами такъ тронуль его, что онь туть же рышился отказаться оть своего грыховнаго прошлаго и начать новую жизнь по ученію Христову (Лук. 19, 1-10. Напротивъ, мы не видимъ изъ писаній Новаго Завъта, чтобы Христосъ-Спаситель бываль въ гостяхъ у коголибо изъ людей недостойныхъ (если Онъ былъ напр. въ домъ Симона фарисея, то по всему видно, что Симонъ былъ лучшимъ, сравнительно, представителемъ своей партіи, ибо былъ способенъ уважать Спасителя за Его дёла и ученіе, величіе которыхъ онъ сознавалъ, что могло давать надежду на его обращеніе ко Христу въ будущемъ). А своимъ апостоламъ прямо рекомендоваль останавливаться въ домахъ только людей благочестивыхъ (Мо. 10. 11). Наконецъ, въ качествъ поощрительной мъры въ дъланію добра служило въ практикъ Спасителя объщаніе блазочестивым награды вт царствт небесном. Такимъ объщаніемъ награды оканчиваются наприм., заповёди Спасителя облаженстве.

2. Сдерживаніе и обузданіе душевной и внышней гртховной дрятельности человька. Оно выражалось, прежде всего, въ прятыхъ и косвенныхъ запрещеніяхъ дѣлать злое. Такъ, Спаситель прямо запрещалъ все то, что было запрещено въ Десятословіи Моисея, и многое другое. Косвенное запрещеніе дѣлать злое Спаситель выражалъ своимъ несочувствіемъ мыслямъ, словамъ и поступкамъ, несогласнымъ съ христіанскою нравственностію и правдою. Такъ, Онъ выразилъ свое несочувствіе просьбѣ Іакова и Іоанна—посадить ихъ въ Его царствѣ одного по правую, другого по лѣвую руку (Ме. 20, 20—23). Точно также Онъ высказалъ свое несочувствіе просьбѣ Іакова и Іоанна—наказать самарянъ за ихъ отказъ впустить Его въ свое селеніе (Лук. 9, 52—56).

Далве, въ видахъ сдерживанія грвховной двятельности человъка Христосъ Спаситель практиковалъ вразумление и кротний упрека за то, что не согласовалось съ Его ученіемъ, а такжедружеское обличение насдинъ и публично. Примъры дружескаго вразумленія и обличенія наединт мы находимъ въ бестут Спасителя съ Никодимомъ. Примъръ дружескаго обличенія при людяхъ мы видимъ въ разговоръ Інсуса Христа съ Симономъ фарисеемъ по поводу поступка въ отношении къ Спасителю жены-грышницы (Лук. 7, 36-50). Скорбный упрекъ, исходящій изъ глубины любящаго сердца, видимъ мы въ словахъ Спасителя, сказанныхъ на Тайной вечери св. апостолу Филиппу: "Столько времени Я съ вами, и ты не знаешь Меня, Филиппъ" (Іоан. 14, 9). Далье, Христосъ-Спаситель практиковаль предостережение отъ различныхъ проступковъ, пороковъ и преступленій, указывая при этомъ на гибельныя ихъ послёдствія для людей. Такъ, Онъ не разъ предостерегалъ Іуду Искаріота отъ гибельныхъ последствій его страсти корыстолюбія; предостерегаль на Тайной вечери всёхь своихь апостоловь, особенно же апостола Петра отъ того малодушія, которое проявили они послѣ взятія Его въ саду Геосиманскомъ. По поводу разговоровъ о Галилеянахъ, избитыхъ Пилатомъ, Онъ прямо сказалъ Іудеямъ: "если не покаетесь, то также погибнете" (Лук. 13, 1--3).

Затьмъ, людямъ, страдавшимъ какими-нибудь гръховными наклонностями и недугами, Христосъ-Спаситель рекомендовалъ упражняться въ добродътеляхъ, прямо противоположныхъ этимъ наклонностяхъ и недугамъ. Такъ, тому же богатому зоношъ, стра-

давшему любостяжательностію и скупостію, Онъ предложиль раздачу его имущества, то есть, предложилъ развивать въ себъ добродътель щедрости, прямо обратную скупости. Случалось нногда, что людей, преданных каким нибудь порочным оклонностямь, Христось-Спаситель лишаль предметовь этих склонностей и такимъ образомъ ставилъ ихъ въ невозможность предаваться служенію последнимь, заставляя ихъ вмёсто того оторвать свое внимание отъ предметовъ ихъ порочныхъ склонностей и направить его на что-либо другое, высшее, лучшее и спасительное для нихъ. Такъ напр. любостяжательные жители страни Гадаринской слишкомъ сильно были привязаны къ своему ниуществу, которое заключалось, главнымъ образомъ, въ свиныхъ стадахъ. Спаситель лишаетъ ихъ этихъ стадъ, посылая последнія, вместе съ вошедіними въ нихъ бесами, въ бездну (Мо. 8, 28-34). Правда, лишеніе свиней на этотъ разъ не исправило ихъ владельцевъ, такъ какъ они, какъ можно думать, были уже людьми очень испорченными (если, жалъя свиней; не захотили видить и слушать божественного Учителя и Чудотворца); во, по крайней мёрё, такое лишеніе заставило ихъ хотя бы на время оторвать свое внимание отъ ихъ свиней и. вспомнить, что кром'в последнихь въ мір'в есть и н'вчто другое, съ чемъ приходится считалься человеку, что такъ или иначе можеть нивть значение въ Его жизни (напр. хотя бы та сила, которою совершилось исцёленіе бъсноватаго и отнятіе у нихъ свиней).

Замътимъ здъсь, сейчасъ указанные нами изъ пастырской практики Христа-Спасителя случаи, когда Онъ рекомендоваль людейъ, страдавшимъ порочными наклонностями, развивать въ себъ добродътели, обратно противоположныя такимъ наклонностямъ, и когда Онъ лишалъ людей самыхъ предметовъ ихъ гръховныхъ склонностей,—такіе случаи послужили основаніемъ къ употребленію въ пастырской практикъ Православной церкви такъ называемыхъ эпитимій. Если дружескія обличенія наединъ и ири нъсколькихъ свидътеляхъ (Ме. 18, 15—17), а также и другія вышеуказанныя мъры къ исправленію гръшника окажутся недъйствительными, то Христосъ-Спаситель повелъваетъ пастырю церкви публично обличить гръховную дъятельность такого гръшника: "повъждь церкви" (Ме. 18, 17). Неподражаемымъ образцомъ публичныхъ обличеній Іисусомъ Христомъ злой дъятельности Его враговъ является послёдняя обличитель-

ная рычь Его противъ книжниковъ и фарисеевъ (Мо. гл. 23). Если же упорный грышникъ не послушаетъ и церкви, то есть, публичнаго обличенія со стороны пастыря церкви 1), то таковой, по словамъ Спасителя, да будетъ "якоже язычникъ и мытарь" (Мв. 18, 17), то есть, пусть онъ будеть отлучень от церкви. Когда беззаконный Іуда "не восхоть разумьти" неоднократныхъ вразумленій и предостереженій Христа-Спасителя, то Спаситель отлучиль его отъ общенія съ Собою и другими апосталами. Такое отлученіе, по толкованію св. Златоуста, 2) Онъ совершиль, подавъему хлібов, обмакнутый нь солило, ибо тотчась по хлібов "вниде въонь сатана" (Іоан. 13, 27). Теже самыя мёры къ побужденію человъка дълать доброе и избъгать злого употребляли и св. апостолы. Такъ, изъ ихъ писаній мы видимъ, что людей благочестивыхъ они поощряли на доброе, отличая ихъ отъ другихъ самымъ своимъобращеніемъ съ ними: они хвалять ихъ за ихъ добрыя діла, дружески бестдують съ ними, дружески постщають ихъ домы и гостять у нихъ, дружески вникають еъ ихъ семейныя и вообще житейскія діла и нужды, помогая имъ своимъ советомъ. личнымъ трудомъ и другими способами. Въ отношеніи къ людямъ не твердымъ въ нравственности христіанской, обуреваемымъ злыми помыслами, желаніями и чувствованіями, предающимся порокамъ и беззаконіямъ, они практикуютъ увъщаніе, запрещеніе, обличеніе, угрозу, отлученіе от церкви, даже наказаніе смертію. Такъ св. ап. Навель писаль св. епископу Тимофею: "Проповъдуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещевай, увъщевай со всякимъ долготерпъніемъ и назиданіемъ" (2 тим. 4, 2). "Согръшающихъ предъ встии обличай, чтобы и прочіе страхъ имбли" (Тим. 5, 20). И св. еп Титу онъ писалъ: "Обличай (гръшниковъ) нещадно, чтобы онв были здравы въ въръ (Тит. 1, 13). "Говори, увъщевай и обличай со всякою властію, чтобы никто не пренебрегаль тебя (2, 15). Примъръ обличенія гръшника мы видимъ въ обличенім Ананіи св. апостоломъ Петромъ (Дівян. 5, 3-4) и въ обличенін лжепророка Варінсуса св. ап. Павломъ, при чемъ обличенный быль наказань слепотою, каковое наказаніе должнобыло подтвердить въ глазахъ людей виновность обличеннаго-

<sup>1)</sup> Өеофия. Болгар. "Благовъстинкъ" на 75-е зач. Ев. отъ Мо.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У еписк. Өеофана на 1 Тим. 1, 20.

(13, 10-11). Примъръ лишенія порочнаго человъка предмета его порочной склонности мы находимъ въ пастырской практикъ св. ап. Павла. Въ Македоніи въ одномъ семействъ жила служанка, одержимая прорицательнымъ духомъ, подъ вліяніемъ котораго она произносила прорицанія. Тоспода ея эксплуатировали ее и за ея прорицанія получали большой доходъ. Возмущенный этимъ, св. ап. Павелъ изгналъ изъ служанки духа и такимъ образомъ лишилъ ея корыстолюбивыхъ господъ источника дохода (Двян. 16, 16—19). Иногда, для вразумленія лодей, св. апостолы употребляли и иронію. Она слышится, напр. въ словахъ св. ап. Павла къ Кориненнамъ: "вы уже преситились, вы уже обогатились, вы стали царствовать безъ насъ... Ми безумны Христа ради, а вы мудры во Христъ; мы немощны, а вы крепки; вы въ славе, а мы въ безчестін (1 Кор. 4, 8-10). Если означенныя мёры, къ исправленію грёшника оказывались недействительными, то апостолы заповёдывали "изывать такого грешника изъ общества верующихъ (1 Кор. 5, 13), и сами, своею собственною властію, "предавали его сатаны (ст. 5; срав. 1 Тим. 1, 20), то есть, отлучили отъ церкви. Такъ, св. ап. Павелъ отлучилъ отъ церкви кровосмъсителя изъ Коринеа (1 Кор. 5, 1. 4-5); такъ же поступилъ онъ съ нъкінии Александромъ и Именеемъ, богохульствовавшими относительно божественнаго домостроительства нашего спасенія во Христь Інсусь (1 Тим. 1, 20). "Если хочешь знать, какъ апостолъ предавалъ виновныхъ сатанъ, то послушай. "Собравшимся", говорить, "вамъ и моему духу, съ силою Господа наmero Інсуса Христа, предати такового сатанъ" (1 Кор. 5, 4— 5). Следовательно, виновнаго тотчась извергали изъ общаго собранія, отлучали отъ стада, онъ оставался одинокимъ и нагить, предавался волку. Ибо подобно тому, какъ облако погрывало еврейскій станъ, такъ Духъ Святый-церковь. По этому, кто быль извергаемь изъ нея, тоть сгораль; а извергаемъ былъ изъ нея виновный по суду Апостоловъ" (св. Злат. 1). Апотоль указываеть и цель отлучения нераскаянного и явнаго грышника отъ церкви, а именно; "предати сатанъ во изможленіе плоти, да духъ спасется въ день Господа нашего Інсуса Христа" (1 Кор. 5, 5); "ихъ же (Именея и Александра) пре-

<sup>1)</sup> У еп. Өеофана, толкованіе на 1 Тин. 1, 20.

дахъ сатанъ, да накажутся не хулити" (1 Тим. 1, 20). Итакъ, одна изъ цълей преданія сатанъ есть изможденіе плоти, да духъ спасется.

Какимъ же образомъ? Блаж. Өеодоритъ пишетъ: "Апостолъ предаль ихъ сатанъ, какъ жестокому исполнителю казни. Ибо отлученные отъ церкви и лишенные благодати подвергались жестокимъ ударамъ отъ сопротивника, впадали въ трудныя бользни, страданія, утраты и другія бъдствія. Сатанъ пріятно налагать это на людей, такъ какъ онъ, по слову пророка (Ис. 8, 3) и врагъ и местникъ 1). Следовательно преданіе сатан'в ведеть за собою насланіе на грёшника различныхъ искушеній, которыя являются въ рукахъ Промысла Божія орудіями нравственнаго исправленія и очищенія гръшника. Вторая цъль преданія грашника сатана состоить въ томъ, чтобы онъ научился не гръшить тъмъ, за что предается сатанъ. Св. Златоусть, объясняя цёль преданія сатанё Александра и Именея за ихъ худу на дъло Божія домостроительства нашего спасенія во Христ'я Інсус'я, ставить для разр'яшенія вопросъ: "какъ же сатана научаеть не хулить,"-- и вообще не гръшить, добавимъ мы отъ себя, -- "когда онъ самъ до сихъ поръ не научился этому?" На этотъ вопросъ св. отецъ церкви отвъчаетъ такъ. "Подобно тому, какъ палачи, будучи сами исполнены безчисленныхъ преступленій, вразумляють другихъ, такъ и здёсь (то же самое говорится) о лукавомъ демонв. Но для чего ты (Апостолъ) самъ не наказалъ ихъ, какъ онаго Варінсуса, какъ Кифа-Ананію, но предаль ихъ сатанъ? Для того, чтобы со строгостію наказанія соединить болбе сильное осужденіе ихъ вины; при томъ не маловажнымъ для апостола было покавать, что имфеть силу повельвать діаволу. Ибо чрезь сіе становилось очевиднымъ, что діаволъ покоряется и уже противъ воли подчиняется апостоламъ (исполняя ихъ приговоры). Поэтому сіе не мало содівиствовало проявленію благодатных дарованій 2).

Случалось иногда, что съ большими грѣшниками апостолы поступали еще строже, нежели съ кровосмѣсникомъ и съ Александромъ и Именеемъ. Такъ, Ананія и жена его Сапфира были поражены смертію св. ап. Петромъ. Скажутъ: такое наказаніе



<sup>1)</sup> Ibidem.

<sup>2)</sup> Ibidem.

ужь слишкомъ строго, даже жестоко. Но эта строгость въ виномъ случат объясняется, во-первыхъ, обстоятельствами того времени. Ананія и Сапфира были первыми грѣшниками, запятнавшими собою чистую христіанскую общину. Поэтому необходимо было наказать ихъ возможно строже, дабы не дать повадки ко греху другимъ лицамъ той же общины и разъ навсегда, на всё последующія времена, дать людямъ острастку и предостережение отъ гръха. Во-вторыхъ, такая строгость объясняется и свойствами преступныхъ склоностей и проступковъ Ананіи и Сапфиры. Они променяли святую правду на ложь изъ-за пустыхъ прихотей своихъ, ибо утаили часть пожертвованнаго ими въ общину имущества не потому, конечно, чтом удовлетворять изъ нея своимъ насущнымъ потребностямъ, -- каковое удовлетвореніе они могли получать отъ общини, -- а потому, чтобы на эту утаенную часть удовлетворять своимъ прихотямъ. Они были горды, ибо, очевидно, жертвовале свое имущество не изъ искренней любви къ ближнимъ (неаче они не стали бы утанвать часть его, которая могла бы пойти на удовлетвореніе насущнійших нуждь біздных членовъ общины), но "да видимы будуть человъки", чтобы ихъ звалели и считали за людей святыхъ и всецело преданныхъ Богу и Церкви. Благодаря такимъ-то побужденіямъ они и солали предъ св. апостоломъ. А ложь есть неуважение предъ гыть, кому лгуть. Солгавъ же предъ богодухновеннымъ апостоломъ, Ананія и Сапфира тімъ самымъ оскорбили великій санъ апостольскій, унизили достоинство св. церкви, оскорбили Духа Святого, -- это, конечно, грехи весьма тяжкіе. И кроме того св. апостолъ могъ провидъть, что еслибы наказанные имъ счертію и остались живы, то они все равно не исправились би и могли бы такимъ образомъ соблазнять и другихъ.

Наши пасторалисты въ дёлё обузданія, исправленія и наказанія тяжкихъ грёшниковъ указывають еще одну мёру, а виенно, обращеніе къ содпистено септской власти. Слёдуетъ поинить, что св. апостолы являются обращающимися къ свётсинъ властямъ лишь въ видахъ законной самозащиты; но изъ писаній мы не замётили, чтобы они обращались къ свётскимъ пастямъ, какъ пресёкателямъ и карателямъ грёховъ членовъ пристіанской общины.

Это последнее обстоятельство, по всей вероятности, объяс-

няется тімь, что въ вінь апостольскій всь гражданскія власти были языческія; а св. апостолы, всячески старавшіеся уединить христіанскую общину отъ языческаго общества, осуждавшіе христіанъ даже за то, что они обращались къ язычникамъ за ръшеніемъ различныхъ тяжбъ между собою (1 Кор 6, 1), конечно, должны были избъгать обращенія къ язычникамъ, какъ судьямъ пороковъ членовъ христіанской общины, каковое обращеніе могло бы повести къ распространенію дурныхъ слуховъ о христіанахъ, обязанныхъ "светить людямъ светомъ добрыхъ дълъ". Однако же мы не думаемъ, чтобы обращение пастыря церкви къ содъйствію свътскихъ властей въ видахъ обузданія и "изъятія" изъ общества тяжкихъ и вредныхъ для него по ихъ вліянію грѣшниковъ противорѣчило духу пастырства Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ. Иначе, во первыхъ, св. апостолы не написали бы, что начальникъ- "Божій слуга (Рим. 13, 4), что онъ, поставленъ для наказанія преступниковъ и для поощренія делающихъ добро" (1 Петр. 2, 14); иначе, во вторыхъ, Церковь Христова не ввела бы этой мізры въ свою практику. Но при этомъ пастырь церкви долженъ быть весьма и весьма остороженъ. Онъ долженъ всегда при этомъ имъть въ виду следующее. Всякій человекъ, ктобы онъ ни быль, обращаясь къ содействію гражданской власти въ борьбе со врагомъ, темъ самымъ уже показываетъ, что онъ не иметъ возможности бороться съ нимъ своими собственными силами. Тоже самое и съ пастыремъ церкви. Обращаясь, въ своей борьбъ съ гръшниками, къ содъйствію светской власти, онъ въ глазахъ самого грѣшника, противъ котораго вооружается, и въ глазахъ другихъ членовъ паствы является какъ бы безсильнымъ защититъ дело, за которое онъ ратуетъ. И грешникъ въ такомъ случае всегда можетъ сказать ему, какъ и говорятъ напр. наши раскольники и сектанты: "ты прячешься за власть, не борешься со мною одинъ на одинъ, - значитъ, твое дело не право предъ Богомъ, если его приходится защищать людямъ". Такимъ обравомъ неразборчивое обращение къ содействию светскихъ властей можеть иногда подрывать авторитеть пастыря церкви, выставляя его какъ бы свътскимъ чиновникомъ, борющимся съ врагами Божінин средствами человіческими. Поэтому пастырь церкви можеть употреблять означенную міру только въ крайних случаяхъ. Такъ напр., когда враги царства Божія прямо и открыто

позволяють себъ глумленіе надъ священными мъстами, дъйствіями и обрядами, чтобы посм'вяться надъ Богослуженіемъ, участвують въ церковныхъ процессіяхъ, чтобы устроить какоелибо безобразіе, —во всёхъ такихъ и имъ подобныхъ случаяхъ пастырь церкви обязанъ немедленно прекратить безобразіе, хотя бы пришлось для этого обратиться къ содействію светской власти. И всякій вірующій и здравомыслящій прихожанинь найдеть вполнъ естественнымь такое вмъщательство въ дъло его пастыря свётской власти, потому что этого вмёшательства потребуетъ и его собственная, возмущенная поступками грешника, совъсть и его человъческое сознаніе, что пастырь церкви, обязанный быть первымъ ревнителемъ о славъ Божіей, обязанъ всеми мерами обуздывать и пресекать деятельность лиць, глуизщихся надъ святыней, оскорбляющихъ религію. А лучше всего будеть, если починь вмышательства свытской власти вы дъятельность отъявленнаго гръшника будеть принадлежать самой же свътской власти.

Можно въ данномъ случав поставить дёло такимъ образомъ. Если облеченный властію человінь есть слуга Божій, который "не безъ ума мечъ носитъ, но въ наказаніе дълающимъ влое" (Рим. 13, 4), въ наказаніе преступниковъ и для поощренія ділающихъ добро" (1 Петр. 2, 14); то светская власть обязана "заграждать уста невъжеству безумныхъ людей" (ст. 15). Видя невъжество такихъ людей, она должна по собственному почину принимать мізры къ ихъ обузданію. Пастырь же церкви можетъ при этомъ выяснять, что наши власти-христіанскія власти, принадлежащія къ христіанской же общинь, обязанной быть общиною святыхъ, живущихъ по закону Божію; что посльдній лежеть вь основь нашехь государственных законовь, такъ что защищать первый или последніе-одинаково обязанность светских властей. И если члены общины имеють право, во главъ съ своимъ пастыремъ, "изымать злого отъ себъ самихъ", то такое же право имъютъ, по совъту съ пастыремъ церкви, и гражданскія власти.

Указанныя нами въ практикъ Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ властно-воспитательныя мъры любви и прощенія могутъ быть, въ рукахъ добраго пастыря церкви и при содъйствіи благодати Божіей, могучимъ орудіемъ въ дълъ воспитанія людей для царствія Божія.

Отличаясь вышеуказанными качествами, какъ учитель въры и нравственности христіанскихъ (очеркъ I), какъ человъкъ и христіанинъ (очеркъ II), добрый цастырь церкви Христовой необходимо снискиваетъ себъ уважение и любовь со стороны людей, по крайней мъръ-лучшихъ изъ нихъ. А извъстно, какъ люди дорожать отношеніями къ нимъ лицъ, которыхъ они уважають и любять: они обыкновенно делають все, оть нихъ зависящее, чтобы эти отношенія были наидучшими. Точно также люди будутъ поступать и въ отношеніи къ доброму пастырю церкви. Уважая и любя его, они постараются вести себя такъ, чтобы васлужить его доброе мивніе о себв и дружескія къ себв отношенія. И это мижніе его о нихъ и эти его отношенія къ нимъ будутъ для нихъ настолько цвнны, что только во имя ихъ они постараются проводить въ свою жизнь проповъдуемыя имъ начала въры и нравственности христіанскихъ. И похвала добраго пастыря церкви, его добрый совъть и руководство, его дружескія отношенія къ заслуживающему ихъ своею жизнію человъку будутъ служить для послъдняго лучшей наградой за его добрую жизнь. Съ другой стороны, любя и уважая своего пастыря, прихожане будуть стараться избёгать всего, что можетъ такъ или иначе огорчить его, лишить ихъ дружескихъ его отношеній къ нимъ, прогиввить его и т. п. И въ крайнемъ случав они будуть стыдиться хотя на его глазахь делать что-либо дурное. И неудовольствіе всёми уважаемаго и любимаго пастыря церкви, его гиввъ о Господъ, его увъщанія, выговоры, обличенія и угрозы за все злое, несогласное съ христіанскою религіею и нравственностію, могутъ сильно действовать даже на людей порочныхъ и вести ихъ къ исправленію и спасенію. Точно также сильное вліяніе на греховную волю людей могуть оказывать и налагаемыя на нихъ пастыремъ церкви различныя эпитимін, лишенія и другія церковныя наказанія. В'ёдь власть пастыря церкви есть власть самого Бога (Мо. 16, 19). Такимъ образомъ апеллировать противъ опредъленій этой власти некуда. И христіанинъ, понимающій это, едвали сознательно решится идти противъ этой власти, --идти противъ самаго Творца и Владыки своего: въ большинствъ случаевъ онъ подчинится этой власти.

Н. Румянцевъ.

(Продолжение булеть).

#### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

## ВѢРАиРАЗУМЪ

### въ 1894 году.

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разукъ" будеть продолжаемо въ 1894 году по прежней программъ. Журналъ, какъ и прежде, будеть состоять изътрехъ отдъловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходить отдёльными книжками ДВА РАЗА въ мёсяцъ, по девяти и боле печатныхъ листовъ въ каждой книжке, т. е. годичное издание журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержания до 220 и боле печатныхъ листовъ.

### ц**ъна за годовое изданіе внутри Россіи 10** р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЬ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разукъ» при Харьковской духовной Семпиаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ Конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія инів, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петробургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземшяры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и по 9 р. за 1891 и 1892 годы.

Індамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются сльдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справодливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цъна 60 к. съ пересылкою.

4. "Харьковскія Епархіальныя Въдомости" 1883 года. Цъна 5 руб. съ пе-

-----

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1893 года.

Харьковъ. Губериская Типографія.

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 5.

МАРТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., **%** 17. 1894. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI. 3.

Дознолено цензурою. Харьковъ, 15 Марта 1894 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлодя*.

### Лутешествія отцовъ и учителей церкви II и IV вѣковъ для самообразованія.

Основное правило исторической науки гласить, что если всякій вообще факть изъ области исторіи, нередко на первый взглядь и малозначительный, имфеть свою цёну въ интересахъ науки и можеть подлежать научному изследованію; то тёмъ более заслуживають вниманія историка факты крупные, выдающіеся изъ ряда обыкновенныхъ или по своей внешней грандіозности и оригинальному типу, или по своему великому вліянію на жизнь отдельныхъ историческихъ деятелей. Къ числу такихъ замётно-выдающихся фактовъ въ области церковно-исторической мы относимъ и указанныя путешествія.

На первый взглядъ представляется, что эти путешествія составляютъ рельзутатъ интеллектуальныхъ стремленій отогольныхъ личностей, и потому имѣютъ лишь частный, случайный характеръ, личное субъективное значеніе, а не внѣшнее, объективно-историческое. Но изъ исторіи древне-христіанской церкви хорошо извѣстно, что путешествія съ научною цѣлію были явленіемъ весьма распространеннымъ во II-IV вѣкахъ христіанской эры. Въ пользу этого краснорѣчиво говоритъ самая многочисленность лицъ, путешествовавшихъ съ указанною цѣлію въ разсматриваемый періодъ. Вотъ имена нѣкоторыхъ изъ нихъ: Іустинъ мученикъ, Татіанъ, Климентъ александрійскій, Оригенъ, Викторинъ—римскій риторъ, впослѣдствіи христіанинъ, Зенонъ Веронскій, Василій Великій, Григорій Богословъ, Кесарій, братъ его, блаженный Іеронимъ, Руфинъ и мн. др. Стало быть, уже одно то обстоятельство, что путешествія съ науч-

ною целію составляють существенную біографическую черту въ жизни не одного отца или учителя церкви, а многихъ, одно, говоримъ, это обстоятельство съ очевидностію указываетъ въ означенныхъ путешествіяхъ историческій фактъ далеко не частный, мимолетный, малозамётный, и уже по одному этому вполнь заслуживающій вниманія церковнаго историка. Очевидно, этотъ фактъ не есть явленіе случайное: не стоитъ особнякомъ отъ другихъ обстоятельствъ своей эпохи, а генетически связанъ съ ними и представляетъ собою прямое слъдствіе извъстныхъ исторических комбинацій. Онъ возникъ по действію тъхъ или иныхъ условій тогдашней церковно-общественной жизни, и потому имъетъ не одно лишь субъективное, личное вначеніе, но вивств и чисто историческое. Если представители христіанства путешествовали съ научною цёлію ради своихъ интеллектуальныхъ стремленій, то во всякомъ случав эти стремленія обусловливались въ своемъ проявленіи извъстными историческими мотивами, и обнаружились съ такою замётною широтою именно потому, что выросли и развивались подъ вліяніемъ благопріятныхъ обстоятельствъ на подготовленной уже и доброй исторической почов. Личныя стремленія къ самообразованію им'вли вліяніе только на одинъ выбора лица путешествовавшихъ, но самыя эти путешествія имфють чисто историческій смысль и происхожденіе. Они составляють послёдовательный, логическій выводъ изъ историческихъ данныхъ своего времени, обозначають собою некоторый симитомо въ общемъ теченіи тогдашней церковно-общественной жизни. Словомъ, за ними скрывается извъстная историческая идея, они же сами суть лишь ея видимое обнаружение.

А если при этомъ замѣтимъ еще, что означенныя путешествія, по самой цѣли своей, съ которою предпринимались, должны были оказывать существенное вліяніе на складъ духовнаго образованія путешествовавшихъ отцовъ и учителей церкви, то эти путешествія становятся еще болѣе интересными въ цѣляхъ научнаго ихъ освѣщенія. Поэтому, какъ фактъ самъ по себѣ не маловажный, имѣющій притомъ историческое происхожденіе и смыслъ, указанныя путешествія вполиѣ заслуживаютъ того, чтобы подлежать тщательному научно-историческому анализу.

Далье, помимо чисто-научныхъ интересовъ, съ путешествіями отцовъ и учителей древне-христіанской церкви полезно ознакомиться и потому еще, что въ этихъ путешествіяхъ отцы и учители церкви ІІ и ІV въковъ съ особенною ощутительностію проявили свою ревностную настойчивость въ стремленіяхъ къ самообразованію, глубочайшую и преданнъйшую любовь къ наужь. Въ этомъ отношеніи древне-христіанскіе отцы и учители, предпринимавшіе путешествія для пріобрътенія познаній, представляють собою поучительный, достойный подражанія, примъръ для встахъ людей науки, особенно же для любителей духовно-христіанскаго просвъщенія. Имъя въ виду указанныя соображенія, мы и считаемъ не лишнимъ остановить свое вниманіе на путешествіяхъ съ научною цълію въ эпоху древне-христіанской церкви.

Чтобы дать некоторую характеристику этихе путешествій, мы разсмотриме ве настоящій разе путешествія главныйших отцове и учителей церкви, именно: Іустина мученика, Климента александрійскаго, Василія Великаго, Григорія Богослова и блаженнаго Іеронима. Ве свою очередь, эти последнія путешествія можно распределить на две группы: а) путешествія се научною целію Іустина и Климента (2 в.) и б) путешествія Василія Великаго, Григорія Богослова и блаженнаго Іеронима (4 в.) 1).

Въ своемъ изслѣдованіи мы прежде всего представимъ сжатый очеркъ путешествій избранныхъ нами отцовъ и учителей церкви. Затѣмъ попытаемся выяснить внутренній, историческій смыслъ изслѣдуемаго факта, условія и причины его возникновенія и генетическую связь съ другими историческими обстоятельствами разсматриваемаго періода. Наконецъ, раскроемъ въ общихъ чертахъ, какой результатъ приносили означенныя путешествія въ отношеніи къ духовному развитію тѣхъ отцовъ и учителей церкви, которымъмы намѣрены посвятить свое вниманіе.



<sup>1)</sup> Кавъ увидимъ далѣе, путешествія указанныхъ двухъ группъ существенно разнатаются другь отъ друга по своему историческому смислу, т. е. какъ по историческимъ условіямъ и мотивамъ, которыми эти путешествія вызывались, такъ и по тѣмъ результатамъ, какими они сопровождались для путешествовавшихъ отцовъ в учителей церкви. Посему мы признали наиболѣе удобнымъ говорить порознь о каждой указанной категорів путешествій, соблюдая при этомъ порядокъ историческаго слѣдованія этихъ путешествій другъ за другомъ.

I.

Обратимся сначала къ путешествіямъ съ научною цѣлію Іустина муч. и Климента александрійскаго. Нужно замѣтить, что эти путешествія относятся къ тому періоду жизни указанныхъ учителей церкви, когда они были еще язычниками. По этому и самыя путешествія ихъ съ научною цѣлію интересны для насъ, какъ примѣръ такихъ путешествій, которыя предпринимались въ первые вѣка христіанства язычниками и развивались на почвѣ чисто языческой. Сдѣлаемъ очеркъ путешествій съ научною цѣлію Іустина и Климента.

Іустинъ (род. 103, ум. 166 г.), по происхожденію, былъ язычникомъ 1) и оставался таковымъ до тридцатилътняго возраста 2). О своемъ странствованіи съ научною цілію онъ самъ передаетъ въ "Разговоръ съ Трифономъ іудеемъ". Отъ природы сосредоточенный и наблюдательный, Іустинъ долженъ былъ сдълаться впоследствіи философомъ по призванію. Его сильно занимали метафизическіе вопросы, особенно о высочайшемъ началь всых вещей; и воть онъ рышился поискать разрышенія этихъ вопросовъ въ эллинской философіи, для чего и предприняль путешествіе по школамь языческимь. Городь, въ которомъ Іустинъ посъщаль эти школы, не быль его отечественный городъ Флавія Неаполь 3). На основаніи н'ікоторыхъ признаковъ, можно догадываться, что такимъ городомъ былъ знаменитый Ефесъ 4), тотъ самый, гдь, по свидътельству Евсевія Памфила, происходилъ и извъстный разговоръ Іустина съ Трифономъ іудеемъ в). Несомнънно, стало быть, что Іустинъ предпринималь со своей родины отдаленное "путешествіе" въ Грецію, и тамъ получилъ образованіе въ языческихъ философскихъ школахъ 6). Первая, принявшая Іустина, школа была стоическая 7). Но здёсь его встретили неудачи и огорченія. Хотя

<sup>1)</sup> Филарета, Историч. уч. объ отц. ц., т. 1, стр. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Танъ-же, стр. 64.

<sup>3)</sup> Сочин. Іуст. въ рус. пер. о. прот. Преображенскаго. Біографія, стр. 16.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, стр. 16, 145, прим. 7.

<sup>5)</sup> Euseb. Hist. Eccles., lib. 4, c. XVIII.

<sup>6)</sup> Филарета указ. сочин. т. І, стр. 63.

<sup>7)</sup> Разговоръ, гл. 2.

Іустинъ и долго находился подъ руководствомъ стоика, бывшаго наставникомъ школы, однако не нашелъ здёсь разрёшенія томившихъ его философскихъ вопросовъ. Познаніе Іустина о Богь не увеличилось, потому что стоикъ, обучавшій Іустина, самъ, по словамъ последняго, "не имелъ, да и не считалъ такого познанія необходимымъ" 1). Спустя нівсколько времени, Іустинъ оставилъ школу стоика и поступилъ подъ руководство одного перипатетика. Тотъ однакоже, вскоръ по приходъ Густина въ школу, потребовалъ отъ него платы за уроки. Понятно, подобное требованіе должно было сильно огорчить Іустина, считавшаго всякую мелочность и своекорыстіе несвойственнин "истинному" философу. Поэтому Іустинъ оставилъ школу перипатетика. Но отъ этихъ неудачъ настойчивость Іустина вь отысканіи истины не ослабала. "Такъ какъ душа моя", пишеть далее Тустинъ, "жаждала узнать то, что составляетъ сущность и главивишій предметь философіи, то я пришель къ знаменитому пинагорейцу, человъку, очень гордившемуся своею мудростію. Когда я объявиль ему о своемь желаніи сделаться его слушателенъ и ученикомъ, онъ спросилъ меня: а учился ли ты музыкъ, астрономіи и геометріи? 2). Знаніе этихъ наукъ требовалось въ цъляхъ наилучшаго усвоенія пивагорейской философіи. Іустинъ однакоже не быль знакомъ съ этими науками, и ему предложено было оставить школу. Нужно замътить, что Іустинъ почиталъ пиоагорейца человекомъ "съ некоторымъ знаніемъ"; поэтому оставленіе пивагорейской школы весьма опечалило Іустина. Наконецъ, онъ перешелъ къ одному знаменнтому платонику, съ которымъ и занимался продолжительное время. Здёсь Іустинъ нашелъ нёкоторое разрёшеніе волновавшихъ его вопросовъ, здёсь онъ значительно увеличилъ сумму своихъ философскихъ познаній. "Сильно восхищало мена", пишеть Іустинь, "Платоново ученіе о безтѣлесномъ, и теорія идей придавала крылья моей мысли; въ скоромъ времени, казалось, я сдёлался мудрецомъ, и въ своемъ безразсудствъ надвялся скоро созерцать самого Бога, ибо такова цёль Пла-

<sup>1)</sup> Тамъ-же.

<sup>2)</sup> Tans-me.

тоновой философіи" 1). Значить. Іустину думалось, что онъ уже овладъль полнымъ и совершеннымъ знаніемъ философскимъ. Но вотъ какъ то разъ онъ встрѣтилъ случайно одного старца, бывшаго христіаниномъ. Вступили въ собесѣдованіе 2). Іустинъ горячо отстаивалъ начала Платоновой философіи. Старецъ же, напротивъ, старался выяснить Іустину ея слабыя стороны въ рѣшеніи метафизическихъ вопросовъ 8). Въ заключеніе бесѣды Іустинъ спросилъ старца: "какому же учителю человѣкъ можетъ довѣриться"? Тотъ указалъ ему на Христа и пророковъ 4). Вскорѣ Іустинъ, дѣйствительно, пришелъ къ убѣжденію, что только христіанская философія (т. е. ученіе) "есть единая, твердая и полезная" 5). Съ принятіемъ христіанства, онъ заканчиваетъ и свои путешествія для самообразованія.

Другимъ замѣчательнымъ примѣромъ путешествій съ образовательною цёлію изъ числа тёхъ лучшихъ представителей язычества II въка, которые стяжали себъ впоследствіи славу отцовъ и учителей церкви, является примъръ Климента александрійскаго († 217 г.). Подобно Іустину, Климентъ былъ язычникъ, по происхожденію и первоначальному воспитанію 6). Въ юности онъ получилъ блестящее свътское образованіе, но его жажда знаній не удовлетворилась этимъ. Вотъ почему мы и видимъ Климента путешествующимъ съ научною целію по разнымъ центрамъ греко-римской культуры и образованности. Онъ быль въ Гредіи. Нижней Италіи, Сиріи, Палестинъ и, наконецъ, въ Египтъ 7). Къ сожальнію, подробности путешествій Климента не сохранились въ исторіи. Все, что можно сказать относительно этого, сводится къ следующимъ замечаніямъ. Главнымъ мёстомъ научныхъ занятій Климента была Греція и Италія. Въ Греціи Климентъ съ ревностію началъ изучать философскія системы, особенно же систему циниковъ и Филона. Затсь же собираль сведения о жизни философовъ

<sup>1)</sup> Тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Танъ-же, гл. 3.

<sup>3)</sup> Tanb-me, rs. 3-6.

<sup>4)</sup> Тамъ-же, гл. 7.

<sup>5)</sup> Танъ-же, гл. 8.

<sup>6)</sup> Филар. указ. соч. т. І, стр. 196.

<sup>7)</sup> Euseb. Hist. eccles., lib.V, c. XI.

и источникахъ ихъ ученія. Италія, гдв въ то время была въ везичайшемъ уваженіи Платонова философія, и гдв много было философовъ, которые не сабдовали никакой опредбленной системъ, представила Клименту возможность основательно изучить философію Платона и познать духъ эклективна" 1). Христіанство своимъ возвышеннымъ ученіемъ также сильно интересовало и увлекало Климента. Среди занятій языческой философіей въ чужихъ краяхъ, онъ весьма нередко беседовалъ съ христіанскими пропов'єдниками, изъ которыхъ н'ікоторые выдающіеся упоминаются въ его "Строматахъ", а равно и въ церковной исторіи Евсевія кесарійскаго 2). Особенно сильное впечатавніе произвель на Климента знаменитый Пантень, наставникъ огласительнаго училища въ Александріи, "послъдній по порядку, но первый по силь, который, собирая, подобно пчель, цвыты на лугу пророческомъ и апостольскомъ, сообщалъ слушателямъ чистое и неповрежденное знаніе" в). По свидътельству Евсевія, Оригена и Іеронима, Пантенъ быль всесторонне образованъ, "философъ стоической школы славился умомъ и образованностію какъ въ божественныхъ писаніяхъ, такъ н въ свътской литературъ" 4). Поэтому очень можетъ быть, что направленіе александрійской огласительной школы при Пантенъ было, по преподаваенымъ преднетамъ, богословскофилософское. И на Климента, образованнаго философски, знаменитый александрійскій учитель производиль увлекающее впечатавніе сколько яснымъ изложеніемъ христіанской доктрины, столько же и глубиною своихъ философскихъ возгрвній. Клименть нашель удовлетворение запросамъ своего пытливаго ума въ ученіи Пантена, и обратился въ христіанство уже въ эръ-ЛОМЪ ВОЗРАСТВ <sup>5</sup>).

Вотъ два характерныхъ примъра тъхъ путешествій съ научною цълію, которыя предпринимались язычниками въ началъ эры христіанской. Какъ теперь объяснить эти путешествія,

<sup>1)</sup> Скворцовъ. Философія отцовъ и учит. ц., стр. 201—202.

<sup>2)</sup> Strom. lib I, p. 322-323; Euseb. Hist. eccles. lib. 5, c. XI.

<sup>3)</sup> Цит. см. п. 19. Филар. указ. соч. т. I, 197, прим. 3 и 4.

<sup>4)</sup> Jeron. De viris illustr. § XXXVI; Euseb. Hist. eccles. lib. 5 n 6, c. X n XX.

<sup>5)</sup> Робертсовъ. Исторія христ. церкви, т. І, кн. І; рус. пер. Матвъева, стр. 83.

какой историческій смысль соединять съ ними?. Прежде всего подобныя путешествія являются довольно распространеннымъ обычаемо разсматриваемой эпохи. Этогъ обычай быль унаслъдованъ язычествомъ по традиціи отъ древнейшихъ временъ. Нужно заметить, что путешествія съ научною целію авляются довольно древнимъ обычаемъ Греціи и Рима. Весьма многіе великіе мужи такъ называемаго классическаго міра, не довольствуясь домашнимъ образованіемъ, предпринимали путешествія по разнымъ странамъ съ научною целію, какъ передаетъ объ этомъ древняя гражданская исторія. Въ свою очередь и слава ученыхъ мужей привлекала въ основанныя ими школы съ разныхъ сторонъ целыя толпы любознательныхъ юношей. "Въ древнихъ исторіяхъ читаемъ", пишетъ блаж. Іеронимъ, "что нъкоторые обходили области, путешествовали къ незнаемымъ народамъ, переплывали реки для того, чтобы лично повидаться съ твии, о комъ узнали изъ книгъ. Такъ Пивагоръ посвтилъ Мемфисскихъ жрецовъ; такъ Платонъ съ величайщими затрудненіями странствоваль въ Египеть и къ Тарентинцу Архиту и въ ту часть Италіи, которая нівкогда называлась великою Греціею... Мы читаемъ, что къ Титу Ливію, какъ къ млечному источнику краснорвчія, приходили некоторые вельможи съ краевъ Испаніи и изъ предъловъ Галліи; людей, не любопытствовавшихъ видъть Римъ, привлекала слава одного человъка" 1). Далъе блаж. Іеронимъ съ нъкоторою подробностію описываеть путешествія Аполлонія (Тіанскаго), который "всюду находиль предметы для обученія, и постоянно путешествуя, постоянно усовершался" 2). Этотъ обычай путеществовать съ целію самообразованія практиковался въ греко-римскомъ міръ и въ первые въка христіанской эры, о которыхъ у насъ ръчь. Образовательныя школы въ то время, по прежнему, оставались въ большинствъ случаевъ частными учебными заведеніями; сюда именно входилъ всякій, кто выражаль желаніе за извістную плату слушать того или другаго учителя, ритора или философа, открывавшаго школу 3). Естественнымъ следствіемъ подобной системы образованія

<sup>1)</sup> Творенія бл. Іеронима. Письма, ч. ІІ, въ рус. пер. стр. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 74-75.

<sup>3)</sup> Лебедевъ А. П. Христівнскій міръ и эллино-рим. цивилизація въ эшожу древ. церкви. Чт. въ общ. люб. д. просв. 1873, І, стр. 462.

было то, что юноши и всё вообще люди, искавшіе просвіщенія, переходили изъ школы въ школу, изъ города въ городъ, изъ одной страны въ другую, съ цілію послушать учителей, которые пользовались особенно извістностію въ обществів. Больше же всего любители науки и просвіщенія отправлялись въ главные и знаменитые греко-римскіе города, которые, предпочтительно предъ другими мелкими городами, служили містопребываніемъ извістнійшихъ учителей того времени, и вообще славились, какъ средоточіе высшей греко-римской культуры и образованности. И вотъ въ средів этихъ любознательныхъ юношей и мужей, путеществовавшихъ съ научною цілію по разнычь городамъ Эллады и Рима, мы встрічаемъ и ті світлыя личности, которыя, ставши изъ язычниковъ христіанами, своею строгою жизнію и учеными трудами заслужили себі впослідствій славу отцовь и учителей христіанской церкви.

Приведеннаго объясненія однакоже совершенно не достаточно для полной и вполн'в правильной характеристики такихъ путешествій, образцомъ которыхъ были-Іустиново и Климентово. Есть въ этихъ путешествіяхъ нікоторый специфическій оттвнокъ, который заставляетъ видеть въ нихъ не простой ишь обычай времени. Именно, любопытенъ здёсь тогъ фактъ, что образованные явычники изслёдуемой эпохи во время своихъ путешествій съ научною целію посещали школы философскія, изучали научныя системы также философскія: это видимъ мы въ примърахъ Іустина и Климента. Фактъ не случайный. Намъ думается, что въ немъ отразились "стремленія лучшихъ представителей язычества найти въ философскихъ системахъ и школахъ удовлетворение запросамъ ихъ религозного сознания". Извъстно, что языческая религія въ то время весьма сильно подривалась въ своихъ основахъ, особенно благодаря разрушительному действію философскаго скептицизма. Въ ней найдено было столько внутреннихъ неособразностей и противоръчій, что ,религіозный идеаль, удовлетворявшій греко-римлянина древнихъ временъ, теперь разлетвлся, какъ дымъ, предъ всесокрушающимъ анализомъ философствующей мысли... Религія, переставъ теперь быть решительницею важнейшихъ проблемиъ чезовъческой мысли, стала предметомъ издъвательства для комиковъ. Уже Аристофанъ выставляеть некоторыя смешныя стороны религіозныхъ върованій грековъ, а поздаве Лукіанъ предметомъ своего комическаго творчества сделалъ и весь Олимпъ, и весь Пантеонъ" 1). Вследствіе всего этого, языческая релилигія, хотя и держалась еще въ массахъ народныхъ, потеряла всякій кредить въ глазахъ образованнаго языческаго общества, которое прежде всего и болъе всего, разумъется, было знакомо съ отрицательными взглядами философіи на языческую религію. Этихъ взглядовъ держались, между прочимъ, Густинъ и Климентъ. Тъ грубо-чувственныя представленія о божествъ, какія встръчаль Іустинъ въ греческой миоологіи, подрывали въ немъ довъріе къ принципамъ языческаго религіознаго культа 1). Отсюда идолослужение онъ давно уже признавалъ совершеннымъ предразсудкомъ 3), а происхождение "баснословныхъ сказаний поэтовъ" (миоологію) не задумывался впоследствіи приписать даже действію "злыхъ демоновъ" 4). Точно также и Климентъ въ началъ своего "Увъщательнаго слова" язычинкамъ раскрываеть съ полнымъ знаніемъ дёла ложь и пустоту языческой религіи, со всёми ея безнравственными церемоніями и таннственными обрядами мистерій, въ которыя самъ былъ нікогда посвященъ 5). Но потерявъ въру въ идеалъ древней религін, образованное языческое общество не могло однакоже успоконться на этомъ. Въ лицъ лучшихъ своихъ представителей, оно съ боязливою тревогой стало осматриваться вокругъ себя, опять почувствовало неустранимую потребность въ новых врелигіозныхъ началахъ жизни, и съ усиленнымъ напряженіемъ устремилось на поиски новаго идеала для своего религіовнаго сознанія. Гдв же, въ чемъ думали найти этотъ идеаль? А вотъ именно въ философіи, въ философскихъ системахъ. Этому въ особенности способствовало то обстоятельство, что и сама философія, опрокинувъ авторитетъ древне-явыческой религіи, не отказывалась все же съ своей стороны удовлетворять религіоз-

<sup>1)</sup> Лебедевъ А. П. Указ. статья, тамъ же, стр. 434-435.

<sup>2)</sup> Увъщ. въ эляви., гл. 2; Apolog I, с. 21.

<sup>3)</sup> Iustin. Apolog. I, с. 9; Послан. въ Діогнету, гл. 2.

<sup>4)</sup> Iustin. Apolog. I, cx. 54 c. 56, 64 et cet.

<sup>5)</sup> Κλήμεντ. Λόγος προτρεπτικός, κ. β-δ.

вимъ запросамъ общества, и не разъ даже делала попытки стать, вивсто упавшей древней религи, новымъ культивирующить началомъ 1). И вотъ плодомъ указанныхъ стремленій образованнаго языческаго общества-найти въ философіи удовлетвореніе именно религіозному совнанію - и является спеціальный родъ путешествій по школамъ языческимъ, примърами котораго служать изложенныя выше путешествія Іустина и Климента. Въ подтверждение этой мысли укажемъ на ту приизтную особенность въ странствованіяхъ Іустина по философскить школамъ, что онъ ищетъ здёсь разрёшенія вопросовъ не о чемъ другомъ, а именно о Богъ. Іустинъ, напримъръ, совствъ покидаетъ школу стоика вследствіе того, что она не сообщала ему и впредь не думала сообщать никакихъ познаній о верховномъ началъ всъхъ вещей. Между тъмъ, наоборотъ, Платоново учение о безтвлесномъ приводитъ Густина въ восторгъ, нотому что вполив гармонируетъ съ его стремленіемъ познать Бога при помощи философіи. Но Богъ есть объекть ниенно религіознаго сознанія. Очевидно, Іустинъ, разочаровавшить въ достоинствахъ языческой религіи, путешествоваль по философскимъ школамъ, въ надеждъ найти здъсь удовлетвореніе запросамъ именно религіозниго своего духа. То же нужно сказать и о Климентъ. Главнымъ занятіемъ его во время путешествій было, какъ мы виділи, изученіе философскихъ системъ в христіанской доктрины. И такъ какъ эти путешествія окончательно привели Климента къ перемънъ религіи, то несомненно, что и онъ, не удовлетворяясь языческой религіей, предпринималь отдаленное путешествіе съ цёлію, подобно Іустину, выработать себ'в правильное религозное міросозерцаніе посредствомъ ближайшаго ознакомленія съ существовавшими тогда философскими и религіозными системами.

Такимъ образомъ, путеществія съ научною цілію, примітромъ которыхъ служатъ путеществія Іустина и Климента, возникали въ первые христіанскіе віка на почвіт языческой и, съ одной стороны, были обычаемъ времени, съ другой, и главнымъ обра-



<sup>1)</sup> Характернымъ выраженіемъ этихъ попытокъ языческой философів служитъ вознакновеніе въ началѣ христіанской эры двухъ философскихъ школъ: неоди«мгорейской и неоплатонической.

зомъ, служили выраженіемъ стремленій тогдашняго образованнаго общества найти удовлетвореніе своимъ религіознымъ нуждамъ. Впоследствіи мы будемъ иметь случай еще разъ коснуться вопроса объ историческомъ значеніи этихъ путешествій; теперь же укажемъ, къ какимъ завершительнымъ результатамъ приводили они язычниковъ.

Первый изъ этихъ результатовъ быль отрицательнаго свойства, именно: лучшіе и непредубъжденные язычники скоро приходили къ сознанію, что философія неудовлетворительно разръшаетъ религіозныя проблемиы, или даже совершенно безсильна разръшить ихъ. Такъ Іустинъ, едва успъвъ пройти одну-другую философскую школу, долженъ былъ почувствовать, что запросы его духа гораздо выше и существенные всего того, что могла дать ему тогдашняя философія. Временное успокоеніе Іустина въ Платоновой философской системв исчезло, какъ дымъ, и разсъялось, какъ миражъ, отъ одной случайной бесъды со старцемъ-христіаниномъ. Стремленіе найти въ языческой философіи духовно-религіозный покой привело Іустина къ еще болье глубокому душевному разочарованию и безнадежности. И вотъ какое общее впечатление онъ вынесъ изъ пересмотра языческой философіи: представителей ея "только за одно по справедливости можно похвалить, что они старались обличать одинъ другаго въ заблуждени и незнани истины" 1). Отъ нихъ "невозможно узнать ничего истиннаго о богопочтеніи, ибо они взаимными несогласіями достаточно доказали свое незнаніе" 2). Къ такимъ же выводамъ изъ занятій философіей пришель и Климентъ. По его мижнію, философія только отчасти владжеть истиной 3), потому что она даетъ внаніе только о мірѣ 4). Нѣкоторые философы, правда, почитали Бога, но не имъли о Немъ яснаго и върнаго знанія <sup>5</sup>).

Другимъ, уже положительнымъ результатомъ разсматриваемыхъ путешествій для ученыхъ язычниковъ, искателей рели-

<sup>1)</sup> Увъщание въ злин. гл. 3-7; привед. слова въ гл. 7.

<sup>2)</sup> Тамъ же, гл. 8.

<sup>3)</sup> Strom. lib. VI, c. 10.

<sup>4)</sup> Ibid, c. 7.

<sup>5)</sup> Ibid, c. 5.

гіознаго въдънія, было сближеніе сихъ последнихъ съ христівнствомъ и принятіе ими этой религіи. Язычество своими религіозными миоами и предразсудками, какъ было сказано, не удовлетворяло лучшихъ его представителей. Путешествія же съ прию отысканія религіозной истины дравли и тщетными и ихъ надежды на древнюю философію. И вотъ теперь эти ду--совершено оставляли языческій берегь; между тімь жажда религіознаго знанія влекла ихъ на берегъ новой возраставшей религіи, въ среду христіанъ, съ цыю ближе и безъ предубъжденій ознакомиться въ принципами христіанства. Такъ это изв'єстно намъ о Климентв, который, занимаясь во время путешествій языческой философіей, все болье интересовался христіанствомъ и искалъ случая бесьдовать съ его учеными представителями. То же самое знаемъ н объ Іустинъ. Еще въ то время, когда онъ занимался изученіемъ Платоновой философской системы, мужественное перенесевіе христіанами пытокъ и смерти за имя Христово не безъ основанія заставляло его сомніваться въ фактической достовіврвости техъ нареканій ни христіань, какія распространялись среди тогдашняго языческаго общества 1). Теперь же, послъ того какъ беседа со старцемъ подорвала въ немъ доверіе и къ Платоновой философіи, которая еще нъсколько увлекала и успоконвала Іустина, последній окончательно переходить на сторону христіанства. "Въ сердце моемъ тотчасъ возгорелся огонь, пишеть самь Іустинь посль изложенія своей бесьды со старцемъ, "и меня объяда любовь къ пророкамъ и тёмъ мужамъ, которые суть други Христовы" 2). Іустинъ, Климентъ и многіе другіе изъ лучшихъ язычниковъ, путешествовавшихъ съ научною цвлію, оканчивали принятіемъ христіанства.

Наконецъ, третьимъ немаловажнымъ результатомъ разсматриваемыхъ путешествій по философскимъ школамъ и центрамъ философскаго образованія, естественно, было спеціальное ознакомленіе путешественниковъ, подобныхъ Іустину и Кличенту, съ языческой философіей. А это ознакомленіе въ свою

<sup>&#</sup>x27;) Iustin. Apolog II., c. 12.

<sup>7)</sup> Разговоръ съ Триф. гл. 8.

очередь внушало имъ глубокое къ ней уважение. Были, правда, лица, которыя сначала принадлежали, подобно Густину и Клементу, къ языческому же обществу, и изъ своихъ занятій фифилософіей выносили безотрадное впечатленіе, высказавали о ней сужденія очень різкія, въ духіз враждебномъ. Таковъ напр. быль Татіань, урожденець Ассиріи, ученикь Іустина 1). Сюда же присоединимъ и Тертулліана, который еще далье перваго идеть въ своихъ нареканіяхъ на языческую философію <sup>2</sup>). Но, не говоря о уже многихъ очень важныхъ причинахъ, по которымъ такое враждебное отношеніе къ философіи указанныхъ писателей, нужно признать выраженіемъ исключительно ихъ миной антипатів 3), замітимь только, что и эти враги философін признавали ее въ принципъ, потому что сами "любили философствовать 4). Даже болве, они приписывають изыческой философіи долю внутренней правды, усматривають въ философскихъ системахъ положенія, близкія по духу къ христіанскимъ, въ своихъ сои жиофозолиф жхимэриники имкінати кэтомувалоп живінапин т. д. 5). Поэтому съ нъкоторымъ правомъ можно утверждать, что язычники, занимавшіеся изученіемъ древней философіи, вообще сохранили и по принятіи христіанства отрадныя и свътлыя, въ той или другой степени, воззрънія на эту философію, лучшими выразителями каковыхъ воззрѣній являются между другими Густинъ и Климентъ. Причина, по которой эти и имъ подобные мужи предпринимали путешествія для изученія философскихъ системъ, безъ сомнѣнія побуждала ихъ подвергнуть философскія теорін тщательному критическому анализу, изучить ихъ въ полнотъ и совершенствъ, а не поверхностно и отчасти, какъ это дълали другіе, напр. тогъ же Тертулліанъ 6). Тщательное изследованіе философін въ свою очередь помогало безпристрастнымъ искателямъ мудрости открывать въ ней (философіи) много прекрасныхъ, правдивыхъ и

<sup>1)</sup> Скворцова. Философія отцовъ и учит. ц., стр. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 135-137.

См. объ этихъ причинахъ въ указ. сочинения г. Скворцова, стр. 36—37, 137—141.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 37.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 141-142.

<sup>6)</sup> Тамъ же, стр. 140.

поучительныхъ идей. "Древніе усматривали", пишетъ Климентъ, "нъкоторые лучи истины сквозь окружавшие ихъ мракъ и туманъ" 1). Всякій изъ языческихъ философовъ, по Іустину, "говорых прекрасно потому, что познаваль отчасти сродное съ постяннымъ Словомъ Божіимъ" 2). Правда, мы уже замътили, что языческая философія, и при этихъ своихъ достоинствахъ, не удовлетворяла однако такихъ глубокомысленныхъ мужей, кавовые Густинъ и Климентъ. Но это все же не мъщало имъ относиться къ древней философіи, каждому въ своей мъръ, пружелюбно и съ уважениемъ, ради некоторыхъ, заметныхъ въ ней, проблесковъ истины. Климентъ такъ высоко впоследствіи сиотрыть на языческую философію (въ лицъ лучшихъ ея представителей), что придаваль ей значение средства, которымъ Промыслъ подготовлялъ эллиновъ къ принятію христіанства, подобно тому, какъ для Еврейского народа таковымъ средствомъ быль законъ Моисеевъ 3). Точно также и по Іустину, "философія есть величайшее и драгоцвинвишее въ очахъ Божінхъ стяжаніе: она одна приводить насъ къ Богу и дёлаеть насъ угодными Ему, и подлинно святы тъ, которые устремили свой умъ къ философіи" 4). Изв'встно еще, что мантію, которую носили древніе языческіе философы, Іустинъ не сбросилъ съ себя и по принятіи христіанства 5), и самое имя "философа" навсегда осталось собственнымъ именемъ Іустина.

#### II.

Теперь перейдемъ къ путешествіямъ отцовъ церкви IV вѣка. Этоть вѣкъ особенно богатъ научно-образовательными путешествіями, которыя имѣють въ своемъ основаніи, сравнительно съ путешествіями первой группы, особые специфическіе мотивы в задачи и являются предъ нами въ новой своеобразной исторической окраскъ. Изъ всѣхъ многочисленныхъ путешествій съ научною цѣлію IV вѣка разсмотримъ для образца путешествія

<sup>1)</sup> Clem. Cohort. ad gent., lib. VI, с. 20. См. еще Strom. IV, 8, 26 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Iustin. Apolog. II, с. 13. См. еще гл. 10; Apolog. I, с. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Clem. Strom. lib. VI, c. 5; lib. I, c. 5.

<sup>4)</sup> Разговоръ съ Триф., гл. 2.

<sup>5)</sup> Euseb. Hist. eccles., lib. 4. c. XI; cf. Dialog. c. Triph. c. I.

знаменитъйшихъ отцовъ церкви, Василія Великаго, Григорія Богослова и блаженнаго Іеронима.

Василій Великій (родился 329, умеръ 379 г.) первоначальныя свёдёнія въ наукахъ реторическихъ получиль подъ руководствомъ своего отца 1). Богатыя матеріальныя средства родителей доставили Василію возможность восполнить домашнее образование личнымъ посъщениемъ знаменитъйшихъ городовъ востока. Съ этою целію онъ отправился изъ Неокесаріи, где занимался съ отцомъ 2), въ Кесарію Каппадокійскую, которую Григорій Богословъ называетъ "митрополією наукъ" 3). "Если бы кто лишилъ ее первенства въ наукахъ", замъчаетъ при этомъ Григорій, "то отняль бы у нея самую лучшую ея собственность... Отличіе Кесаріи-науки, подобно какъ надпись на оружін или на пов'єсти" 4). Благодаря природнымъ дарованіямъ, Василій оказываль чрезвычайно быстрые успівки въ наукахъ, "обнаруживая въ себъ ученость выше возраста" 5). "Онъ былъ риторомъ между риторами еще до канедры софиста, философомъ между философами еще до выслушанія философскихъ положеній" 6). Изъ Кесаріи Василій направляется въ Византію, которая "славилась совершеннъйшими софистами и философами" 7). Здёсь, между прочимъ, Василій слушалъ уроки знаменитаго учителя краснорьчія, Ливанія, слава котораго гремьла тогда по всему востоку 8). Покинувъ Византію, ученый путешественникъ отправился въ городъ Авины, бывшій "обителію наукъ" 9), главнъйшимъ средоточіемъ тогдашней классической науки и просвъщенія 10). Здъсь Василій встрытиль друга своего, Григорія Назіанзена, знакомство съ которымъ онъ началъ еще въ

<sup>1)</sup> Григор. Богосл. Слово 43-е (вадгроб. Вас. Великому). Твор. т. IV, въ рус. пер. изд. 3, 1889 г., стр. 51.

<sup>2)</sup> Филар. указ. соч. т. II, стр. 127.

<sup>3)</sup> Твор. Григ. Б., т. IV, сл. 43, стр. 52.

<sup>4)</sup> Tanz me, crp. 52-53.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 53.

<sup>6)</sup> Tanb me.

<sup>7)</sup> Tame me.

<sup>8)</sup> Филар. указ. соч., т. II, стр. 128.

<sup>9)</sup> Твор. Григ. Б., т. IV, сл. 43, стр. 53.

<sup>10)</sup> Шлоссеръ. Всемірная исторія, т. ІІ, стр. 248.

Кесаріи 1); совм'єстная жизнь и занятія въ Авинахъ возвысили это знакомство Василія съ Григоріемъ до глубочайшей преданвости ихъ другъ другу 2). Они слушали въ Авинахъ прежде всего наставниковъ христіанскихъ, а потомъ и языческихъ. Намъ изв'єстны были дв'є дороги", пишетъ Григорій: "одна— это первая и превосходн'єйпіая, вела къ нашимъ священнымъ грамамъ и къ тамошнимъ учителямъ; другая— это вторая и неравнаго достоинства съ первою, вела къ наставникамъ наукъ внішнихъ" (т. е. языческихъ) 3). По окончаніи образованія въ Авинахъ, Василій на возвратномъ пути побываль еще разъ въ Константинополь, посьтиль Ефесъ, и оттуда возвратился въ Понтъ на родину 4).

Григорій Богословъ (род. 326, ум. 389 г.) получиль первовлальное образованіе въ родительскомъ домѣ подъ руководствомъ учителя краснорѣчія, дяди своего Амфилохія (впослѣдствів епископа Иконійскаго 5). Вслѣдъ затѣмъ молодой Григорій отправился путешествовать съ научною цѣлію. Первый городь, куда прибыль онъ въ началѣ своего путешествія, была таке Кесарія Каппадокійская, въ которой обучался и Васивій В. 6). Отсюда Григорій отправился въ Кесарію Палестинскую, гдѣ слушаль уроки краснорѣчія у нѣкоего ритора Теспесія 1). Далѣе мы видимъ Григорія въ знаменитой Алевсандрів 8), которую онъ называетъ "источнымъ мѣстомъ всяваго знанія<sup>м 9</sup>). Отсюда Григорій поспѣшилъ въ Элладу, имен-

<sup>1)</sup> Твор. Григ. Б., т. IV, сл. 43, стр. 52, 54.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 60.

<sup>2)</sup> Tans me.

<sup>4)</sup> Физар. Истор. уч. объ отц. ц., т. II, стр. 128.

<sup>5)</sup> Филар. уваз. соч., т. II, стр. 159.

<sup>6)</sup> Указ. Слово Григ. Б. Твор. IV, 52.

<sup>7</sup> Твор. Григ. Бог. Слово 7; т. 1, стр. 198; Ieron. De viris illustr. § СХІІІ.

<sup>8)</sup> Стихотв. о своей жизни. Твор. Григ. Бог., т. VI, стр. 9.

<sup>9)</sup> Твор. т 1, сл. 7, стр. 198—199. Александрія, дъйствительно, быда въ то фемя "средоточіємъ, такъ сказать, главнымъ фокусомъ, изъ котораго выходили быстащіе лучи эллинской науки и вообще цвилизація" (Плотниковъ. Исторія грастіанскаго просвъщенія въ его отношеніи къ древней греко-римской образочивости. Періодъ І-й, Казань, 1886 г., стр. 225). Срда, въ Александрію, стечикь съ востока и запада образованные вностранцы, — риторы, философы и тоти. Здъсь свили себъ гибадо представители всёмъ тогдашнихъ литературныхъ, философскихъ в богословскихъ направленій, не исключая даже последователей

но въ Аоины 1), гдѣ и занимался науками около шести лѣтъ вмѣстѣ съ Василіемъ Великимъ 2). Между прочимъ, Григорій бралъ здѣсь уроки у лучшихъ учителей краснорѣчія, Имерія и Прооресія; краснорѣчіе послѣдняго онъ называлъ новымъ громомъ въ Аттикъ 3). Вскорѣ послѣ удаленія Василія изъ Аоинъ, возвратился оттуда на роднну и Григорій 4).

Блаженный Іеронимъ (род. ок. 344, ум. ок. 420 г.) является однимъ изъ знаменитъйшихъ отцовъ западной церкви. Его путешествія съ научною цёлію начались еще въ юности, когда онъ, послё домашняго воспитанія на родинѣ (въ Стридонѣ), отправился въ Римъ для дальнѣйшаго образованія <sup>5</sup>). Науки классическаго востока давно уже процвѣтали въ Римѣ, куда были занесены преимущественно учеными переселенцами послѣ политическаго подчиненія Эллады римскому владычеству. Здѣсь, въ Римѣ, Іеронимъ изучалъ свободныя науки: грамматику у знаменитаго Доната <sup>6</sup>), реторику у Викторина, того самаго, который, какъ мы прежде говорили, въ концѣ своей жизни принялъ христіанство <sup>7</sup>). Кромѣ того, Іеронимъ изучалъ философію (которая раздѣлялась тогда на физику, этику и логику) <sup>8</sup>), древнія философскія системы <sup>9</sup>), діалектику <sup>10</sup>), упражнялся въ ораторскомъ искусствѣ <sup>11</sup>) и т. д. Не довольствуясь образова-

іудейской теологіи, преобразованной въ іудео-адександрійскую теософію (ibid., стр. 15). Въ томъ же городѣ было и знаменитое христіанское огласительное училище, съ преподаваніемъ богословско-полемическаго и созерцательно-философскаго характера (Лебедевъ А. И. Вселенскіе соборы IV и У иѣка. Моска, 1879 г., стр. 34. Указа сочин. Плотинкова, стр. 160—164). Словомъ, какъ средоточіе культуры и образованности всего тогдашияго свѣта, Александрія по справедливости могла спорить даже и съ первоклассными Аеннами.

<sup>1)</sup> Твор. т. VI. Стихотв. о своей жизни, стр. 9, 11.

<sup>2)</sup> Cm. n. 60, 61, 62.

<sup>3)</sup> Приб. къ Твор. св. отц. за 1843 г.; ч. І, стр. 15.

<sup>4)</sup> CAOBO 43. TBOP. T. IV, CTP. 64-65.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Твор. блажен. Іерон., т. I, стр. 15.

<sup>6)</sup> Ieron. Apolog. adv. Rufin., lib. I, c. XVI.

<sup>7)</sup> Библіографія при рус. изданій твореній бл. Іеропима, т. І, стр. XIII. De viris illustr. § CI.

<sup>8)</sup> Твор. ба. Іерон., т. І, стр. 167; т. II, стр. 49.

<sup>9)</sup> Ieron. Apolog. adv. Ruf. lib. III, cc. 29 et 39.

<sup>10)</sup> Ibid., lib. III, cc. 6 et 7; Твор. т. II, стр. 81-32, 81.

<sup>11)</sup> Apolog. adv. Ruf. lib. I, c. 30.

ніемъ въ Римъ, Іеронимъ предприняль отсюда путешествіе по Галлін, во время котораго изучалъ творенія христіанскихъ писателей, галльскій языкъ и особенно свѣтскія науки 1). Вслѣдъ затемъ знаменитый путешественникъ удалился на востокъ, взявъ съ собою единственное сокровище, библіотеку, которую онъ "меогими заботами и трудами составилъ въ Римъ"<sup>2</sup>). Прибывъ ва востокъ, Іеронимъ поселился сначала въ столицъ Сиріи, Антіохів, гдв также не прекращаль своихь занятій древней литературой, римской и греческой 3). Здесь же онъ слушаль троки по Священному Писанію у Аполлинарія Лаодикійскаго <sup>4</sup>), пріобреталь для своей библіотеки книги духовнаго и светскаго содержанія в Посль двухльтняго пребыванія въ Антіохіи, Іеронимъ удалился въ пустыню Халцидскую 6), гдв предпривять трудъ изученія еврейскаго и халдейскаго языковъ; его завятія языческой литературой продолжались нікоторое время и въ пустынномъ уединеніи <sup>7</sup>). Отсюда Іеронимъ снова возвратыся въ Антіохію, и для восполненія своихъ богословскихъ познаній. отправился въ Византію, привлекаемый славою Григорія Богослова 8). Подъ его руководствомъ Іеронимъ около вухъ лътъ занимался изученіемъ Священнаго Писанія 9). Изъ Константинополя онъ отправился въ Римъ и, после трехлетнито пребыванія тамъ (382—385 г.), снова возвратился въ Автіохію. Отсюда онъ предприняль путешествіе въ Палестину сеолько для личнаго духовнаго назиданія, столько же и съ научною целію. Именно: "Іерониму для полнаго знанія Свящ. Писанія хотівлось не только видіть своими глазами всю эту тлную страну (т. е. Палестину), посттить остатки древнихъ породовъ, но и узнать на самыхъ мъстахъ, какія имена сохра-

¹) Біографія, стр. XX—XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Блаж. Іерон., творенія, т. І, стр. 131.

<sup>3)</sup> Biorpadia, crp. XXVIII,-XXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Твор. бл. Јеров. т. II, стр. 364; біогр. стр. XXX.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Твор. т. I, стр. 19. Біографія, стр. XXIX—XXX.

<sup>6)</sup> Tant-me, ctp. XXXIII.

<sup>7)</sup> Твор. бл. Іерон. т. І, стр. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) leron. Apolog. adv. Ruf., lib. 1, с. 13. Твор., т. II, стр. 49. Біографія-

<sup>7)</sup> Твор. Іерон., т. II, стр. 65. De viris illustr. § CXVII.

нились и какія привнесены владычествомъ римлянъ 1). "Тѣ, которые посъщали Анины", говориль онъ, "гораздо лучше понимають исторію грековъ, и тв, которые шли изъ Троады чрезъ Левкатію и Акроцеравнію до Сициліи, потомъ оттуда плыли до устьевъ Тибра, — тв лучше знаютъ 3-ю книгу Энеиды. То же нужно и для знанія Св. Писанія 2). Чтобы извлечь наибольшую научную пользу изъ путешествій по святой земль, Іеронимъ имълъ при себъ ученыхъ спутниковъ изъ іудеевъ 3). Затъмъ, оставивъ Палестину, неутомимый путешественникъ направился чрезъ Нитрійскія пустыни въ Александрію. Здёсь онъ слушаль въ огласительномъ училище уроки знаменитаго слепца Дидима 4). Это было последнее путешествие Іеронима съ научною цёлію. Возвратившись изъ Александріи обратно Палестину, онъ окончательно поселился близь Виолеема, и въ уединеніи предался своимъ ученымъ трудамъ по изследованію Свящ. Писанія, продолжавъ, между прочимъ, изученіе еврейскаго языка подъ руководствомъ одного ученаго раввина, по имени Варанины 5). Когда Іеронимъ учился въ александрійской школь, ему было, по однимь, болье 40 льть оть роду 6), по другимъ-даже за 55 7). Какъ бы то ни было, любопытно все-таки, что Іеронимъ, въ цёляхъ научнаго самообразованія, провель среди путешествій, съ нікоторыми перерывами, цівлую половину своей жизни.

Изложивъ очеркъ путешествій съ научною цѣлію главнѣйшихъ отцевъ церкви IV вѣка, обратимся теперь къ объясненію собственно этихъ путешествій, къ рѣшенію вопроса о томъ, какими причинами можетъ быть объяснено ихъ происхожденіе, и какой поэтому историческій смыслъ они въ себѣ заключають?" Путешествія отцовъ IV вѣка служатъ примѣромъ такихъ путешествій съ научною цѣлію, которыя появлялись въ это время на почвѣ чисто уже христіанской. Безспорно, что эти пу-

<sup>1)</sup> Biorpaфis, crp. LXXXIII.

<sup>2)</sup> Praef. ad libr. Paralipom. juxta graec. Biorp. crp. LXXXIII.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Твор. бл. Іеров., т. ІІ, стр. 49 и 364.

<sup>5)</sup> Тамъ-же, стр. 364.

<sup>6)</sup> Biorpadia, crp. LXXXIV.

<sup>7)</sup> Филар. указ. соч. т. II, стр. 354, прим. 34 и 35.

тешествія обязаны своимъ возникновеніемъ ближайшимъ образомъ "любви къ наукъ и просвъщенію" христіанъ, путешествовавшихъ съ цълію самообразованія. Въ первые три въка по Р. Х., въ періодъ преследованій христіанства явычествомъ, научное образование для последователей новой, христіанской религін было почти недоступно, и лишь немногіе изъ христіанъ составляли въ этомъ отношении счастливое исключение. Съ IV-же выка, напротивъ, христіане достигли вийсти съ религіозной свободой и правъ на пріобрѣтеніе научнаго образованія. Обезпечивъ личную безопасность христіанъ, правительство тъмъ самымъ дало имъ возможность съ наибольшею свободою посъщать центры тогдашней науки и просвъщенія. Эти центры бын теперь для христіанъ совершенно открыты. Стало быть, требовалось только воспитать лично въ себъ внутреннюю любовь къ наукъ, и можно было безъ всякихъ препятствій съ вишней стороны пріобръсть научное образованіе. Эта то любовь къ наукъ и была прежде всего тъмъ мотивомъ (субъективнымъ), по которому искатели просвъщенія изъ христіанъ IV въка предпринимали путешествія съ научною цёлію. Приифри путешествій Василія В., Григорія Б. и блаж. Іеронима являются совершеннъйшимъ выраженіемъ такой безпредъльной любви къ наукъ и просвъщению. Именео она побуждала Василіевь, Григоріевъ, Іеронимовъ путешествовать долгое время въ различныхъ направленіяхъ по европейскому и азіатскому континенту. Такъ, напр., друга своего Василія, какъ путешественника по любви къ наукъ, Григорій сравниваетъ съ трудолюбивой цчелой, которая собираетъ полезное со всякаго цвѣтка 1). Василій и Григорій изъ одного отечества увлечены были въ разныя стороны любовію ка учености 2). А воть что пишеть Григорій Б. самъ о себъ: "все прочее оставиль я другимъ, желающить того, оставиль богатство, знатность породы, славу, власть, словомъ-все, что кружится на землъ и услаждаетъ людей не боле, какъ сновидение. Одно только удерживаю за собою,нскусство слова, и не порицаю себя за труды на сушт и на

<sup>1)</sup> Твор. Григ. Б., т. IV, стр. 52.

<sup>2)</sup> Tame me, crp. 54.

морь, которые доставили мнъ сіе богатство. Вото первое, что возлюбило я<sup>и 1</sup>). Тоже нужно сказать и объ Іеронимъ. Онъ съ дътства любилъ науку и, будучи юношею. усвоилъ "благородныя искусства въка сего" 2). "Въ юности я объять быль", пишетъ Іеронимъ, "удивительною любовію къ ученію и вопреки предразсудку некоторых самъ учился. Въ Антіохіи часто слушаль и уважаль Аполлинарія Лаодикійскаго и, тогда какъ онъ наставляль меня въ Священномъ Писаніи, я никогда не принималъ его спорнаго, неразумнаго ученія в). Голова уже пестрилась сединою и более соответствовала учителю, чемъ ученику: но я отправился въ Александрію, послушаль Дидима и за многое ему благодаренъ. Чего не зналъ, тому научился; не потерялъ при его руководствъ и того, что зналъ 4). Люди думали, что я уже положиль конець ученію. Я возвратился въ Герусалимъ и Виолеемъ. Съ какимъ напряжениемъ, съ какимъ удовольствиемъ я учился по ночамо у Варанины!" 5).

Къ этому присоединялось еще и другое очень важное побужденіе, по которому разсматриваемые св. отцы и многіе христіане IV віна предпринимали свои путешествія съ научною цілію. Василій В., Григорій Б. и блаж. Іеронимъ съ юныхъ літь воспитали въ себі, кромі любви къ наукі, еще искреннюю готовность содійствовать, по окончаніи своихъ путешествій, развитію христіанской науки и просвіщенія собственными учеными трудами. Подтвердимъ сначала это положеніе. Воть что, напримітрь, пишеть о себі Григорій: "еще не опушились мои ланиты; но мною владіла какая то пламенная любовь къ наукамъ. И не совсімъ чистыя ученія старался я придать въ помощь ученіямъ истиннымъ" (т. е. языческую ученость христіанскому просвіщенію в). Оба друга, Василій и

<sup>1)</sup> Твор. т. І, стр. 126.

<sup>2)</sup> Бл. Іерон. твор. т. І, стр. 14.

<sup>3)</sup> Для уденевія симсла последних словь нужно припомнить, что Аполлинарій биль еретикомь (по своимь возгреніямь на Личность Богочеловека). См. объртомь напр. въ сочин. А. П. Лебедева: Всел. соборы IV и V вв., стр. 67—68.

<sup>4)</sup> Въ последнихъ словахъ-намевъ на то, что Дидинъ не чуждъ былъ заблужденій Оригена. Біографія, стр. LXXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Іерон. твор. т. II, стр. 364.

<sup>6)</sup> Твор. Григ. Б., т. VI, стр. 8. Ясиве по другому переводу: "я старался обо-

Григорій им'вли сокровенные помыслы, возвратившись домой по окончаніи образованія, приняться за исполненіе своихъ надеждъ н общих предначертаній 1), мужественно приступить къ любомудрио" 2). Тоже нужно сказать и объ Іеронимъ. Правда, последній не въ самомъ начале своихъ путешествій пришель къ нысли содъйствовать впоследствіи собственными учеными трудами развитію христіанской богословской науки. Изъ приведенваго очерка путешествій Іеронима видно, что онъ на первыхъ порахь болже всего занимался языческой наукой, быль страстнить любителемъ языческихъ (греческихъ и римскихъ) классиковъ. Но вскоръ два случившіяся съ нимъ обстоятельства обратили его ученыя симпатіи совершенно въ другую сторону. Одно изъ нихъ было принятіе Іеронимомъ крещенія въ Римѣ на 21-иъ году возраста и, возникшая вслёдъ затёмъ склонность его къ монашеской жизни 3). Съ этого момента Іеронимъ съ бышимъ стараніемъ начинаетъ изучать христіанскую письменвость 4). Другое обстоятельство случилось съ нимъ въ Сирійской пустынъ и, по его собственному описанію, состояло въ следующемъ 5). Однажды во время очень сильной лихорадочной больни Іеронимъ былъ "восхищенъ въ духв" и представленъ къ престолу Судін. Возсідавній спросиль Іеронима объ его віронспов'яданіи. Іеронимъ, въ отв'ятъ, именовалъ себя хриспаниномъ. Судія возразиль ему: "лжешь, ты цицероніанинъ, а не христівнинъ". Посл'я этого Іеронимъ, по повел'янію Судіи, подвергся бичеванію за свое пристрастіе къ языческимъ книганъ. Было ли это виденіе действительный фактъ, какъ думалъ сначала Іеронимъ 6), или только простой сонъ, какъ онъ же,

гатить себя вивинею (т. е. языческою) ученостію сь тимя, чтобы употребить с за пособіє истинному (т. е. христіанскому) просивиненію". Филар. указ. соч. т. П. стр. 169, прим. 51.

<sup>1)</sup> Товр. Григ. Б., т. IV, стр. 64.

<sup>2)</sup> Тамъ же стр. 65. Подъ "любомудріемъ" здісь разумітется ближайшимъ образомъ духовно-религіозное развитіе, основанное на христіанскихъ началахъ (подвиживчество), а отсюда уже, въ частивищемъ смыслі, и умственное углубленіе въ систему христіанскаго віроученія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біографія, стр. XVIII—XIV.

<sup>4)</sup> Tamb me, crp. XX-XXI.

<sup>5)</sup> Твор. бл. Іероя. т. І. стр. 131—132.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тамъ же, стр. 133.

Іеронимъ, утверждалъ это впоследствии 1), для насъ все равно. Важно то, что подъ вліяніемъ описаннаго случая Іеронимъ далъ совершенно новый поворотъ своимъ научнымъ стремленіямъ. "Съ тъхъ поръ", пишетъ онъ, "я съ такимъ усердіемъ сталъ читать божественное, съ какимъ не читалъ прежде свътскаго" (mortalia) 2). Теперь, стало быть, Іеронимъ, подобно Василію и Григорію, окончательно ръшиль осуществить еще въ Римъ возникшую у него мысль заняться впослёдствій учеными трудами для развитія христіанской богословской науки. Но, чтобы выполнить такія предположенія, Василій, Григорій и Іеронимъ сами должны были, разумвется, предварительно усвоить необходимыя свёдёнія въ наукахъ, пріобрёсть достаточныя научныя средства, которыми они могли бы впослёдствіи воспользоваться въ своихъ ученыхъ занятіяхъ для процейтанія наукъ христіанско-богословскихъ. И вотъ для пріобретенія такихъ необходимыхъ свъдъній и научныхъ средствъ разсматриваемые отцы и предпринимали отдаленныя путешествія. Такимъ образомъ, причиною этихъ путешествій была любовь къ наукамъ Василія, Григорія и Іеронима, любовь, соединенная еще "съ желаніемъ этихъ отцовъ посвятить себя впоследствіи ученой разработкъ христіанской богословской науки".

Спрашивается: изъ какихъ же источниковъ Василій Великій, Григорій Богословъ и блаженный Іеронимъ почерпали свои научныя познанія? Изъ приведеннаго очерка путешествій этихъ отцовъ видно, что такихъ главнѣйшихъ источниковъ было два. Съ одной стороны, Василій, Григорій и Іеронимъ учились у христіанскихъ наставниковъ, изучали христіанскую церковнобогословскую письменность, съ другой—занимались въ школахъ языческихъ, изучали классическую науку и литературу. Но, насколько проста и естественна мысль, что искатели просвѣщенія изъ христіанъ обучаются у христіанскихъ же наставниковъ, читаютъ церковно-богословскія книги, настолько на первый взглядъ кажется непонятнымъ, по какой причинѣ они же, посѣщаютъ еще школы языческія и вмѣстѣ изучаютъ свѣтскія



<sup>1)</sup> Apolog. adv. Ruf., lib. I, c. 31.

<sup>2)</sup> Твор. бл. Іерон. т. І, стр. 133.

языческія науки и литературу? Нужно зам'єтить при этомъ, что самыя языческія школы въ разсматриваемый періодъ, по своему внутреннему характеру и внёшнему дисциплинарному строю, были не въ особенно цвътущемъ состояніи 1). Для духовнаго развитія христіанскихъ питомцевъ онъ могли, повидимому, приносить болье вреда, чемъ пользы. Все это должно бы было, кажется, заставлять христіанскихь юношей, каковы-Василій, Григорій и Іеронимъ, сторониться отъ языческихъ школъ и не поступать въ нихъ. Отчего же не такъ въ дъйствительности? Причиною такого явленія служить прежде всего недостатокъ школь собственно-христіанских въ разсматриваемую эпоху<sup>2</sup>). Христіанскія школы того времени приходится считать только единицами. Да и этими школами не всъ, разумъется, христіане могли съ удобствомъ пользоваться. По неволъ приходилось христіанамъ отправлять своихъ детей въ школы языческія. Стало быть, обучение древнихъ христіанъ въ языческихъ школахъ нужво считать деломъ исторической необходимости, въ силу известныхъ условій въ положеніи христіанъ того времени. Что же касается зловреднаго вліянія языческихъ школъ на ихъ питомцевъ, то твердое домашнее воспитаніе въ въръ и благочестіи достаточно обезпечивало юношей христіанскихъ отъ опасности подвергнуться такому вліянію. По крайней мірь, это нужно сказать по отношенію къ Василію, Григорію и Іерониму 3).

Другая причина изследуемаго факта, не мене существенная, состоить въ томъ, что сами христіане и христіанскіе юноши, посещавшіе языческія школы, усматривали значительную пользу отъ подобныхъ посещеній какъ для личнаго самообразованія, такъ и вообще для успеховъ христіанскаго просвещенія. Эту пользу они находили въ изученіи самой языческой литературы и светскихъ наукъ, преподававшихся въ языческихъ школахъ. Въ самомъ дёлё, во-первыхъ, языческая литература



<sup>1)</sup> Подробиће объ этомъ можно читать въ статьћ А. П. Лебедева: "Влідніе язычества и христіанства на питомцевъ греч. и латви. школъ II, III и IV вѣвовъ". Душеп. чт. 1885 г., т. I, стр. 3—32, 129—153.

<sup>2)</sup> Указ. статья А. И. Лебедева, стр. 5.

<sup>3)</sup> Указ. статья А. П. Лебедева. Душеп. чт. 1885 г., стр. 16—18. Біографія б. 1ерон., стр. XI—XII.

(поэзія и философія). по своему содержанію, не чужда была доли истины. Посему христіане съ удобствомъ могли пользоваться языческими писателями для подтвержденія (въ ученой полемикъ съ язычниками) собственныхъ христіанскихъ воззръній и вмісті для пораженія самих взычников ихъ же оружіемъ. Въ этомъ смысль и апостолъ Павелъ приводить неръдко изреченія изъ языческихъ писателей 1). "У върнаго Давида научился онъ", пишетъ блаж. Іеронимъ, "исторгать мечъ изъ рукъ враговъ и голову надменнъйшаго Голіава отсъкать его собственнымъ мечемъ" 2). Во-вторыхъ, разумнъйшіе изъ христіанъ могли принести пользу личному духовному образованію даже посредствомъ изученія ніжоторыхъ худыхъ сторонъ языческой науки и литературы, именно: сопоставляя языческое сveвъріе съ христіанскимъ въроученіемъ, они "чрезъ худшее" (первое) могли научаться "лучшему" (второму), и такимъ образомъ "немощь языческихъ наукъ обращать въ твердость христіанскаго ученія" 3). Наконецъ, въ третьихъ, языческая наука выработала извъстные діалектическіе пріемы красноръчія и логическія формы мысли. Эти пріемы и формы также не безполезно было усвоить христіанамъ для болье успышной борьбы съ противниками истинной христіанской віды (еретиками и язычниками), а равно и вообще въ цъляхъ содъйствія научному развитію и процвётанію церковно-богословской науки. "Сила діалектики", пишетъ Василій Великій, "есть ствна для догматовъ и она не позволяетъ расхищать и брать ихъ въ плёнъ всякому, кто захотёль бы" 4). Христіанамъ, какъ замёчаеть Григорій Богословъ, была "нужна сила и въ словѣ, чтобы ясно выразить умопредставляемое": а въ этомъ отношеніи много могло "споспъшествовать христіанскому любомудрію" знакомство христіанъ съ языческими словесными науками 5). Подобный примирительный взглядь на языческія науки, въ ихъ отношеніи къ наукъ богословско-христіанской, съ особенною силою началъ

<sup>1)</sup> См. напр. Тит. гл. I, ст. 12; 1 Кор. 15, 33; Деян. 17, 28.

<sup>2)</sup> Твор. бл. Іерон. т. ІІ, стр. 251.

<sup>3)</sup> Твор. Григ. Богосы., т. IV, стр. 51.

<sup>4)</sup> Твор. Вас. Вел., т. II, стр. 123.

<sup>5)</sup> Твор. Григ. Богосл., т. IV, стр. 53.

распространяться въ христіанскомъ обществъ съ тъхъ поръ, кагь стали принимать христіанство многіе образованные язычники, съ извъстною долею уваженія смотръвшіе на языческую вачку и философію (каковы напр. были Іустинъ муч. и Клименть алекс.). Больше же всего водворенію этого взгляда въ древне-христіанской церкви содвйствовали своими литературно-богословскими трудами и личнымъ примфромъ знаменитые учители девне-александрійской школы, особенно Климентъ и Оригенъ. Воть, что напримъръ, пишетъ первый въ доказательство пригодности изыческихъ наукъ для самихъ христіанъ: "нѣкоторые, считая себя даровитыми, не хотять коснуться философіи, ни взучать діалектики, или вообще естественнаго созерцанія и наукъ, а ищутъ одной простой въры; но въдь это тоже самое, что, не прилагая ни малейшаго старанія къ виноградной лозе, хотыть тотчасъ получить и грозды. Умственныя силы всякаго лица, самаго даровитаго, требують многаго и долгаго образованія, чтобы, наконецъ, ему сталъ доступенъ міръ религіознаго въдънія... Многосторонняя ученость дълаетъ человъка опытнымъ изследователемъ истины и глубоко сообразительник,-который безъ труда отличаетъ поддельное золото отъ подлиннаго, ереси и толки отъ самой истины, какъ отличаетъ софистику отъ философіи 1). Образованіе, пріобрътаемое путемъ изученія музыки, астрономіи, геометріи, діалектики, имфетъ, 10 Клименту, пропедевтическое значение для христіанъ 2). Точво также Оригенъ, прекрасно изучившій языческія словесныя вауки и философію 3), личною борьбою съ еретиками, препомытельскою деятельностію въ александрійскомъ училище и собственными учено-богословскими трудами показалъ всему христіанскому міру, какъ много полезнаго могутъ извлечь сами тристіане изъ тщательнаго изученія языческой науки и философія. Къ началу IV въка подобный примирительный взглядъ ва дучтія произведенія древне-языческаго генія сталъ господствующимъ въ церкви. Мы видимъ, что Василій В. и Григорів Б., ново-александрійцы по образованію, воспитали въ себъ,

<sup>1)</sup> Strom. lib I, passim.

<sup>2)</sup> Strom. lib. VI, c. XI.

<sup>3)</sup> Euseb. Hist. eccles., lib. VI, c. XVIII et XIX.

подобно многимъ своимъ современникамъ, такое же уваженіе къ языческой наукъ и философіи, какимъ пользовалась та и другая въ глазахъ ученыхъ наставниковъ древне-александрійской школы. О блаж. Іероним' знаемъ тоже самое. И вотъ, имъя въ виду обильные плоды занятій языческими науками и литературою, плоды, пригодные какъ вообще для развитія христіанскаго просвъщенія, такъ и для собственныхъ дальнъйшихъ ученыхъ занятій, Іеронимъ, Василій и Григорій и занимались въ языческихъ школахъ изученіемъ этихъ наукъ и литературы во время своихъ путешествій, какъ то ділали и многіе другіе христіане тогдашняго времени. "Еще не опушились мов ланиты", снова приведемъ слова Григорія Б.; "но мною владела какая-то пламенная любовь къ наукамъ. И не со всемъ чистыя ученія старался я придать въ помощь ученіямъ истиннымъ, чтобъ не превозносились ничему не обучившіеся, кромъ суетнаго и пустаго краснословія, которое состоить въ громкости и благозвучіи, и чтобъ самь я могь не запутываться въ хитросплетеніях лжеумствованій "1). Іеронимъ даже и послъ извъстнаго уже намъ случая въ Сирійской пустыпъ возобновилъ впослъдствіи изученіе классической литературы, и многое изъ нея заносилъ на страницы собственныхъ произведеній. Онъ справедливо здъсь указывалъ въ свое оправдание на примфры многихъ, предшествовавшихъ ему, христіанскихъ писателей, которые также изучали древнія литературныя произведенія и языческія науки 2). "Я", писаль, кромѣ того, Іеронимъ въ свою защиту, "я за прелесть выраженія и красоту членовъ хочу сделать светскую мудрость изъ рабыни и пленницы израильтянкою, отсекаю или отрезаю все мертвое у ней, и, соединившись съ чистейшимъ теломъ, раждаю отъ нея детей Господу Саваооу 3).

П. Борисовскій.

(Окончаніе будеть).



<sup>1)</sup> Твор. Григ. Б., т. VI, стр. 8.

<sup>2)</sup> Письмо въ Магну. Твор. т. II, стр. 250-255.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, стр. 251,

## ОЧЕРКИ

двятельности пастыря Церкви Христовой по примеру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образъ дахъ вамь, да якоже Азъ... и вы творите" (Іоан. 13, 15).

(Продолжение \*).

## ОЧЕРКЪ ЧЕТВЕРТЫЙ.

Основы начествъ и источники силъ, необходимыхъ пастырю церкви въ его служения.

1. Если, какъ учитель (оч. І), какъ христіанинъ и человѣкъ (оч. II), а также-какъ носитель церковной власти надъ своими пасомыми (оч. III), пастырь церкви во всей своей жизни и дъятельности неуклонно долженъ подражать жизни и дъятельности Христа-Спасителя и Его апостоловъ: то спрашивается, что же именно можеть послужить для него прочной, везыблемой основой тахъ качествъ и живоносными источниками тъхъ силъ, которыя необходимы ему для того, чтобы быть "добрымъ пастыремъ" по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ? Какъ на основу необхоимыхъ качествъ и какъ на источникъ необходимыхъ пастырю церкви силъ, указываютъ часто, по крайней мъръ въ общежитіи, на чувство долга вообще. Если я, говорять, сознаю себя почему-либо обязаннымъ сделать что-либо, я во чтобы то ни стало сделаю это и-сделаю хорошо. Правда, скажемъ мы, чувство долга есть могучій регуляторъ деятельности человека въ известномъ направленіи. По чьему-то мъткому сравненію, чувство это есть какъ бы ба-

<sup>\*)</sup> Сн. ж. «Въра и Разумъ» № 4, 1894 г.

лансъ въ рукахъ человъка, идущаго по канату. Но вопросъ въ томъ, что должно служить прочнымъ основаніемъ для самаго этого чувства? Некоторые въ основу чувства долга кладутъ сознаніе важности и святости пастырскаго званія. Но такое сознание само выводится, какъ ниже увидимъ, изъ чувствъ глубокой въры въ Бога и горячей любви къ Нему и людямъ. Другіе указывають на долгь присяги, которая дается челов комъ. при вступленіи въ каждую государственную, церковную или общественную должность. Но присяга или объщаніе, какъ сльдуетъ отправлять занимаемую должность дается предъ Лицемъ Всевидящаго и подкръпляется клятвою Именемъ Всемогущаго и Правосуднаго Бога. Если же такъ, то присяга, принимаемая предъ Лицемъ Божіимъ, можетъ имъть значеніе только для того, кто полонъ живой въры въ Бога и горячей любви къ Нему. Указывають на чувство простой справедливости, на чувство, такъ называемой гражданской чести, какъ на основу чувства долга. При этомъ разсуждають обыкновенно такъ: если занимаемая мною должность даеть мнв известныя права и известное положение въ обществъ, то чувство справедливости и чести побудять меня отплатить за все это обществу честнымъ отправленіемъ обязанностей моей должности. Признавая за такимъ разсужденіемъ изв'єстную долю справедливости, мы должны однако замътить здёсь, что истинная гражданская честь основывается единственно на правственномъ законъ евангельскомъ и на уваженіи къ требованіямъ этого закона. А такое уваженіе опять-таки возможно только при въръ въ Бога и любви къ Нему. Итакъ, чувство долга въ вышеуказанныхъ смыслахъ въ концъ концовъ основывается или должно основываться на въръ въ Бога и любви къ Нему и людямъ. Въ противномъ же случав то, что мы называемъ чувствомъ долга, будетъ висвть на воздухъ, не будетъ прочно и устойчиво. А при такой непрочности, при такой неустойчивости чувства долга въ вышеприведенныхъ смыслахъ, можно ли поручиться, что оно всегда будетъ такимъ регуляторомъ нашей жизни, который ничто не выбьеть изъ нашихъ рукъ? Конечно-нельзя. Всякій, напримъръ, знаетъ, какъ деспотично господствуютъ иногда надъ человъкомъ его страсти: онъ лишаютъ его разума, лишаютъ нравственной свободы, дёлають своимь безотвётнымь и жалкимь рабомь, потому что уничтожають въ немь все, что можеть идти противь нихь, а въ частности—и всякое чувство долга и чести. Далее, кто не знаеть, какь наше сердце иногда кидаеть нась по своему произволу по волнамь житейскаго моря, какь иногда однимь взрывомь какого-либо чувства, какь грознымь валомь вь бурю, пускается ко дну нашь утлый жизненный челнокь? А различныя испытанія и несчастія, напр. лишеніе всего имущества, лишеніе кровныхь, напр. жены, дётей,—развё не губили они иногда людей, а въ частности и пастырей церкви— и съ весьма развитымь и правильно понимаемымь, но не твердо обоснованнымь на чувствахъ вёры и любви къ Богу и людямь чувствомь долга?

Являясь прочнымъ основаніемъ для чувства истиннаго долга живая въра въ Бога и горячая любовь къ Нему и людямъ служатъ прочными основами и живоноснымъ источникомъ всъхъ вообще качествъ и силъ, необходимыхъ пастырю церкви въ его святомъ и многотрудномъ служеніи. И прежде всего, пастырю церкви необходима твердая и живая въра въ Бога. Мы, конечно, далеки отъ мысли, чтобы во священники шли и подъ рясою скрывались люди невърующіе въ Бога. Но не невозможно, чтобы среди пастырей церкви нашлись люди, про въру которыхъ можно сказать: "върую, Господи, помози моему невърію". Такой колеблющейся віры недостаточно для пастыря церкви. Значеніе візры въ нашей жизни вообще рельефно выставляется въ евангеліи въ образѣ тонувшаго св. ап. Петра: сильно волновалось море. грозно вздымались и устремлялись на плывшихъ его валы; св. апостолъ пошелъ по водъ и, пока въровалъ, шелъ (чагополучно; но въра его была слаба и, подъ вліяніемъ грозной картины ярящагося моря, начала колебаться, а вместь съ тыть и св. апостоль началь тонуть (Мв. 14, 23-32). То же самое и со всякимъ человъкомъ, плывущимъ по этому гульливому, безпокой ному и нередко опасному морю житейскому: пока у него есть твердая въра хоть во что-нибудь, онъ еще можетъ вать къ намфченнымъ имъ цфлямъ, ибо эти послфдиія представляются ему съ точки зрвнія того, во что онъ вфруетъ, разумными и стоющими того, чтобы на достижение ихъ тратить

свои силы, свою жизненную энергію, стоющими того, чтобы для ихъ достиженія плыть по житейскому морю, то есть, жить во имя ихъ. Человъкъ все можетъ потерять въ этой жизни; но, какъ для раззорившагося купца, пока осталась у него хотя какая-нибудь ценная акція, есть еще надежды на то, чтобы разбогатеть, такъ и у человъка, пока остается въ немъ въра во что-нибудь, жизнь еще впереди. А разъ человъкъ потерялъ всякую въру во чтобы то ни было, жизненный челнокъ его становится игрушкой волнъ этого житейскаго моря и потомъ идетъ ко дну безвозвратно. Ведь, въ самомъ деле, зачемъ же жить, зачемъ что-либо делать на земль, если все на свыть, начиная съ самого человъка, призракъ, болъзненная галлюцинація? Лучше не жить, ибо въ небытіи если и нътъ призрачныхъ радостей, зато нътъ и страданій, ність и тяжкихъ мукъ жизненной агоніи. Что таково именно значеніе въры въ жизни человъка, доказательство тому въ судьбъ современныхъ скептиковъ и пессимистовъ: невъріемъ и сомнъніемъ у нихъ отравлена вся жизнь, которую они нередко и кончають самоубійствомь. Если же такь необходима въра вообще для каждаго человъка, то какъ же твердая и живая въра въ Величайшій-Источникъ всякой въры, въ Высочайшій Авторитеть-въ Бога, не нужна для пастыря церкви, когда слишкомъ важенъ тотъ корабль (т. е. все человъчество), кормчимъ котораго онъ долженъ быть, слишкомъ опасно то море, по которому онъ долженъ плыть, слишкомъ близка къ Богу та пристань, въ которую онъ долженъ вести свой корабль и которою являются свътлыя обители Отца Небеснаго? Поистинъ, только постоянное созерцание Бога внутреннимъ окомъ въры, какъ Всеблагаго Помощника, Всемогущаго Защитителя и Премудраго Указателя пути въ Его царствіе, дасть пастырю церкви силы къ побъдъ надъ различными искушеніями, къ мужественному перенесенію различныхъ напастей и бъдствій и къ выполненію имъ своего назначенія на земль. Только твердая въра въ Бога сообщить всей дъятельности пастыря церкви характеръ глубокой убъжденности, такъ дъйствующей на сердца людей. Безъ твердой же въры въ Бога, наоборотъ, пастырь церкви можетъ сдёлаться жертвою различныхъ нежелательныхъ вліяній, неблагопріятныхъ обстоятельствъ и несчастій. И въ

дыть пастырства онъ будеть именно тростію, колеблемой вътромъ: самъ не всегда твердо увъренный въ истинности всего вообще проповъдуемаго имъ ученія, онъ будетъ неръшителенъ въ словъ и дълъ, будетъ вътромъ сомньнія колебаться то въ ту, то въ другую сторону; а его сомньнія въ справедливости и пользъ своихъ словъ и дъйствій непремънно сообщатся и тъмъ людямъ, которые ввърили себя его духовному руководству, и они не будутъ довърять ему.

Съ твердой върой въ Бога связывается горячая любовь къ Нему. Твердо признавая бытіе Бога, изъ естественнаго и божественнаго откровенія познавая, насколько то возможно для нашего ограниченнаго ума, Его свойства и действія, человекъ, если онъ только не истребилъ въ себъ ничего человъческаго, не снизошель на степень безсловесного животного, непремънво проникается глубочайшимъ благоговъніемъ къ Нему, какъ Всемогущему Владыкѣ міра, и-чувства горячей любви къ Нему, какъ Высшей Истинъ и Благодати, Высочайшему Добру и Совершеннъйшей Красотъ. Съ чувствами живой въры въ Бога и горячей любви къ Нему тесно связывается чувство любви къ людямъ. Если я не върую, что Богъ создалъ всъхъ людей одинаково по образу и подобію Своему; если я не призваю, такимъ образомъ, что всѣ люди-равноправные, одинаково возлюбленныя дъти Своего Небеснаго Отца; если я, не въруя въ Бога, не люблю Его, ни во что ставлю Его любовь во всёмъ людямъ, ни во что ставлю всё Его заповёди, а въ частности и заповъдь о любви къ ближнему: то какъ я буду любить последняго, какъ себя самого! Ведь если я не могу отречься отъ себя для Бога, какъ я отрекусь отъ себя для блажняго? Да и во имя чего ближній мой будеть настолько цвиевъ, чтобы я любилъ его, какъ себя самого, и делалъ бы ие его пользы и счастія все, что я сдёлаль бы для себя самого? Онъ будетъ имъть для меня цъну лишь съ точки зрънія монхъ эгонстическихъ интересовъ и цівлей: я буду цівнить а не любить) его лишь настолько и до тёхъ поръ, насколько н пока я чрезъ него такъ или иначе могу достигать своихъ ичныхъ эгоистическихъ цёлей. Если же онъ пересталъ быть меня полезент въ этомъ отношения, я вышвырну его за бортъ моего житейскаго корабля; а если онъ начнетъ становиться поперекъ моей дороги къ моимъ личнымъ цѣлямъ, я буду стараться столкнуть его съ этой дороги и даже задавить его, какъ своего врага. Потому то и говоритъ св. апостолъ любви: "кто говоритъ, что я люблю Бога, а брата своего ненавидитъ, тотъ лжецъ... Мы имѣемъ отъ Бога такую заповѣдь, чтобы любящій Бога любилъ и брата своего" (1 Іоан. 4, 20—21).

Чтобы видеть, какія качества привносять въ личный характеръ и какое значеніе имъютъ для всей дъятельности пастыря церкви чувства любви къ Богу и людямъ, мы должны разсмотръть плоды любви, какъ они изображаются у св. ап. Павла (1 Кор. 13, 4-8). "Любовь долютерпить". "Долготеривніе корень всякаго любомудрія. Это -несокрушимое оружіе, непоколебимый столпъ, легко отражающій всё нападенія. Какъ искра, упадшая въ море, не причиняетъ ему никакого вреда, но сама тотчасъ исчезаетъ, такъ все, неожиданно непріятное, поражая долготерпъливую душу, скоро исчезаеть, а ея не возмущаетъ. Долготерпъливый, какъ бы пребывая въ пристани, наслаждается глубокимъ спокойствіемъ; причинишь ли ему вредъ, не подвигнешь этого камня; нанесешь ли ему обиду, не потрясешь этого столпа; нанесешь ли ему удары, не сокрушишь этого адаманта... Когда (люди), делая зло, не претерпевають за то зла (отъ долготерпъливаго) то, удивляясь терпънію страждущаго, получаютъ самый лучшій урокъ любомудрія" (св. Златоустъ). "Любовь милосердствуеть". Терпя непріятности, огорченія и лишенія отъ другихъ, любящій человъкъ изъ состраданія самъ не захочетъ сдёлать никому ничего прискорбнаго; онъ самъ будетъ еще собользновать страданіямъ другихъ, какъ если бы они были его собственными, и постарается сдёлать все возможное для ихъ облегченія. Любовь "кротко поступаетъ съ пламенъющимъ гнъвомъ, чтобы укротить его и погасить, и не только мужественнымъ терпъніемъ, но и угожденіемъ и увъщаніемъ врачуетъ рану и исцъляетъ язву гнъва" (св. Златоустъ). "Любовъ не завидуеть". Зависть-это такое чувство, которое не позволяетъ человъку благодушно относиться къ чему-либо хорошему, что есть у ближняго, и вследствіе этого дружественно относиться къ последнему. Зависть побуждаетъ человека забрать

себъ одному все то, что есть хорошаго и заманчиваго на землъ; если же этого сдёлать нельзя, то завистливый человёкъ старается лишать счастія другого и не делать счастливыми техъ, кого онъ могъ бы осчастливить. во время поддержать, вразумить, научить, предостеречь отъ несчастія и т. п. "Любовь не превозносится". Подъ превозношениемъ наши толковники разуивють здесь собственно заносчивость, которая бываеть причиною неосмотрительности и неосновательности человъка запосчиваго въ словахъ и действіяхъ. "Любовь не превозносится, то есть, не поступаетъ легкомысленно. Она дълаетъ любящаго благоразумнымъ, степеннымъ и основательнымъ" (св. Златоустъ). "Любящій ни въ чемъ не соглашается поступать опрометчиво". (блаженный Өеодоритъ), "ничего не дълаетъ опрометчиво" (Экуменій). "Любовь не гордится", то есть, "не превозносится надъ братіями" (св. Өеодоритъ), но "смиренномудрствуетъ, не смотря на то, что обладаетъ высокими совершенствами (св. <del>Ософилакть</del>). "Любовь не безиинствуеть" то есть, ничемъ не брезгуетъ въ ближнемъ, готова для него даже на все унизительное (разумъется, не въ смыслъ преступнаго). "Любовь не отказывается для пользы братій сдёлать что-либо и унизительное" (блаженный Өеодорить); хотя приходится ей иногда перенесть начто срамное для любимаго, она не ставить себа то въ посрамленіе" (Экумен.) "Господь нашъ Іисусъ Христосъ подвергался оплеванію и бичеванію отъ жалкихъ рабовъ... и вивняль это въ славу (Себъ); разбойника прежде другихъ ввелъ съ собою въ рай, беседовалъ съ блудницею... и не считалъ этого постыднымъ, а даже позволилъ ей цъловать свои ноги... н это предъглазами враговъ и противниковъ. Посему и отцы, хотя бы они были мудрве и краснорвчивве всвхъ, не стыдятся лепетать вмёстё съ дётьми, и никто изъ взирающихъ на это не осуждаеть ихъ" (св. Злат.). "Любовь не ищеть своего". Любимый составляеть для нея все, и она вмёняеть себё въ безчестіе, когда не можетъ избавить его отъ безчестія, такъ что если можно собственнымъ безчестіемъ помочь любимому, то не считаетъ и это безчестіемъ для себя; любимый для любащаго есть то же, что онъ самъ. Любовь такова, что любящій и любимый составляють уже не два отдільныя лица, а

одного человъка, чего не можетъ сдълать ничто, кромъ любви... "никто же своего си да ищеть, но еже ближняго кійждо" (1 Кор. 10, 24). Польза каждаго заключается въ пользъ ближняго, а польза ближняго въ его пользъ (св. Злат.). "Любовь не раздражается", то есть "если и прискорбное встрвчаеть оть кого либо (которому дълаетъ добро), переноситъ великодушно по горячности любви" (св. Өеодор.)" Любовь не мыслить зло", то есть любящій человъкъ не подсчитываеть нанесенныхъ ему другими обидъ и непріятностей, чтобы потомъ отмстить за нихъ, а предполагаетъ, что люди делаютъ ему зло ненамеренно. И любящій человъкъ вообще никогда, даже и не замышляеть ничего дурного противъ любимаго" (св. Злат.) "Любовь не радуется неправдъ, а сорадуется истинъ". "Любовь не радуется, когда другіе страдають какимь-либо зломь; радуется же о тёхь, которые благоустроены въ жизни. Или здёсь тоже самое содержится, что говорится въ другомъ мъстъ: радоваться съ радующимися и плакати съ плакающими" (Рим. 12, 15). Потому она и не завидуетъ, потому и не гордится: блага другихъ она признаетъ своими" (св. Злат.). Любовь ненавидитъ противозаконное, веселится о томъ, что хорошо" (Өеодор.). "Сорадуется же людямъ благоустроеннымъ, тогда какъ истина благоспъется, считая то славою для себя" (св. Өеофил.). "Любовь все покрываеть". Какъ покровъ какой-нибудь или крыша дома спасаетъ человъка отъ различныхъ неблагопріятныхъ вліяній и перемънъ въ погодъ и прикрываетъ злыя дъла людей, такъ и наша любовь спасаетъ любимыхъ нами отъ различныхъ бъдствій и не осуждаетъ ихъ за ихъ пороки, не разглашаетъ о последнихъ, . и извиняетъ ихъ и прикрываетъ добрымъ словомъ. "Любовъ всему върить, всего надъется, все переносить". то есть, любящій человъкъ "не отчаяваясь ожидаеть отъ любимаго всего добраго и, хотя бы онъ былъ худъ, не перестаетъ исправлять его, пещись и заботиться о немъ, и не просто надвется (на его исправленіе), но-съ увфренностію, потому что сильно любитъ; и хотя бы сверхъ чаянія не происходило добра, и даже любимый становился все хуже и хуже, онъ переносить и это (св. Златоустъ) <sup>1</sup>).



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Всѣ выписки взъ св. отцовъ заимствованы у еп.  $\Theta$ еофана $-_{n}$ Толкованіе на 1 Кор. 13, 4-8.

Изъ сказаннаго сейчасъ о плодахъ любви видно, что она развиваетъ въ пастыръ церкви какъ разъ тъ самыя свойства, которыя необходимы ему для того, чтобы дъятельность его возможно болъе уподоблялась пастырской дъятельности Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ. Такъ, выше мы видъли, какъ ревностна, какъ непрерывна, какъ неустанна должна быть дъятельность пастыря церкви. Но такою она можетъ быть только при любви пастыря церкви къ Богу и людямъ.

Сознавая, что дело его есть дело Божіе, пастырь церкви, пламенно любя Бога, сделаетъ все, чтобы Имя Божіе прославилось среди людей истинно христіанскою жизнію последнихъ. Съ другой стороны, сознавая всю важность своей дъятельности для людей, - какъ такой дъятельности, отъ которой зависить временное и въчное счастіе человъчества, и пламенно любя людей, какъ бы сливаясь посредствомъ этой любви съ каждымъ изъ нихъ въ одного человека до того, что онъ радуется съ радующимися и плачетъ съ плачущими, пастырь церкви будетъ считать ихъ счастіе какъ бы своимъ собственнить, а сябдовательно сдблаеть для него все, что только можеть сделать, какъ если бы делаль для себя самого. Далее, мы видели, какъ всецело пастырь церкви долженъ отречься отъ своихъ національныхъ, сословныхъ, личныхъ и др. взглядовъ и убъжденій, если они могуть идти въ разрізвь съ правдой Божіей и-внести въ его д'вятельность какую-нибудь ложь и несправедливость въ отношении къ людямъ. Но, пламенно любя Бога, пастырь церкви будеть служить только одной божественной истинъ и правдъ; а любовь къ людямъ, нерадующаяся неправдъ и сорадующаяся истинъ", будетъ помогать ему все говорить и дълать по отношенію къ нимъ по этой истинъ и правдъ. Мы видъли, какъ всецъло пастырь церкви долженъ отречься отъ своихъ личныхъ интересовъ, склонностей, пристрастій и антипатій, отъ своего личнаго блага, если все это будетъ мѣшать счастію и благу его пасомыхъ. Но кто любить ближняго до готовности положить душу свою за него, тоть не будеть искать своего, тоть отречется даже отъ отца н матери, отъ жены и дътей, если они потребують отъ него чего-либо несогласнаго съ истинной любовью къ его пасомымъ.

Мы видели, что пастырь церкви долженъ быть "градомъ, стоящимъ вверху горы", долженъ всегда во всемъ добромъ стоять выше своихъ пасомыхъ, быть для нихъ непререкаемымъ учителемъ истины и образцомъ нравственной жизни. Но, пламенно любя Бога, пастырь церкви приложить все усилія и средства къ тому, чтобы быть, по мъръ возможности, во всемъ достойнымъ сыномъ своего Небеснаго Отца. При томъ, если онъ, дъйствительно, будетъ таковымъ, то можетъ возгордиться, смотръть свысока на своихъ пасомыхъ и вследствіе этого иногда говорить и действовать въ отношени къ нимъ необдуманно, неосновательно, опрометчиво. Но любовь "не гордится, не превозносится", то есть, не поступаеть опрометчиво. Мы видели, какъ пастырь церкви долженъ быть кротокъ со всеми, даже, съ злъйшими врагами своего дъла, сколько, при злобъ и испорченности людей, долженъ быть мужественъ, долготерпъливъ, милосердъ. А "любовь долго терпитъ, милосердуетъ, не мыслить зла, все покрываетъ". Далъе, пастырь церкви долженъ быть врачемъ духовныхъ болёзней своихъ пасомыхъ, болёзней, иногда весьма гнусныхъ, отвратительныхъ; но любовь ничъмъ не брезгуетъ. Наконецъ, пастырь церкви иногда преждевременно можетъ придти къ убъжденію въ неисправимости, не смотря на всё свои усилія, некоторых в людей и, вслёдствіе такого убъжденія, махнуть рукой на такихъ людей и перестать пастырски воздёйствовать на нихъ, какъ на безнадежно испорченныхъ. Но любовь не допустить его до этого, ибо она "всему въритъ, всего надъется, все переноситъ". Не проникнутая чувствами живой въры въ Бога и горячей любви къ Нему и людямъ, деятельность пастыря церкви не будеть иметь въ себъ главнаго, а именно-души: отъ нея будетъ въять сухимъ, холоднымъ формализмомъ, который, конечно, будетъ не привлекать людей къ пастырю церкви, а скорее отталкивать ихъ отъ него. И наоборотъ, чувства живой въры въ Бога и горячей любви къ Нему и людямъ сдълаются въ настыръ церкви основаніемъ того истиннаго и прочнаго чувства долга, котороевнесетъ въ его (пастыря церкви) дъятельность святое воодушевленіе, внесеть въ нее духъ и жизнь, внесеть то, что называется помазаніемъ. Кром'в того, чувства живой в'вры въ

Бога и горячей любви къ Нему и людямъ сдѣлаются для пастыря церкви источникомъ такихъ высокихъ духовныхъ радостей и наслажденій, во имя которыхъ онъ твердо и мужественно преодолѣетъ и перенесетъ все злое, что можетъ встрѣтиться ему на его тернистомъ пути,—эти благодатныя радости и наслажденія сдѣлаются для него такою наградою, которой онъ не промѣняетъ ни на какія блага этого міра.

2. Какъ бы ни были велики умственныя и нравственныя силы пастыря церкви, какъ бы ни старался онъ въ своей дъятельности подражать Христу Спасителю и св. Его апостоламъ, онъ всетаки не долженъ надвяться на то, чтобы его двятельность всегда была успъшною, если Самъ Господь не благословитъ ее и не поддержить своею благодатною помощію. Препятствія къ успъху пастырскаго дъла, приведенія людей въ царствіе Божіе лежать, прежде всего, въ самихъ же людяхъ. Многіе нать нихъ, живя внъ царствія Божія, совершенно не знають или знать не хотять ни того, въ чемъ состоить ихъ истинное человіческое призваніе, ни того, въ чемъ заключается ихъ истинное счастіе; они не сознають или не хотять сознавать ни несоответствія ихъ жизни лучшимъ и высшимъ сторонамъ ихъ природы, ни опасности ихъ нравственнаго состоянія. Что ни говори такимъ людямъ, что для нихъ ни дёлай: указывай имъ на ихъ истинное назначение, доказывай имъ все неразумие и безнравственность ихъ жизни, выставляй на видъ опасности нуъ положенія, приводи имъ доводы отъ Писанія и отъ науки свытской, зови ихъ ко Христу, показывай имъ всь утъхи рая н муки ада, благотвори имъ всячески, заботься объ ихъ благополучін — ничто на нихъ не дъйствуетъ, ничто ихъ не убъждаетъ, ничто не трогаетъ. На такихъ людяхъ сбывается слово пророка Исаін: "Слухомъ услышите и не уразумъете; и видяще узрите и не увидите: одебелъ бо сердце людей, и ушима своима тяжко слышаща и очи свои смъжища, да не когда узрять очима и ушима услышать, и сердцемъ уразумъють, и обратятся и испълю я" (Ис. 6, 9—10). Но не только дъло обращенія такихъ людей въ царствіе Божіе, но и дело обращенія каждаго вообще челов'вка, по ученію Христову, является следствиемъ предваряющей благодати Божией: "Никто же можетъ прінти ко Мнѣ, аще не будетъ ему дано отъ Отца Моего" (Іоан. 6, 65). Если же такъ, то никакія усилія пастыря церкви не обратятъ грѣшника къ царствію Божію, если благодать Божія не коснется души его и не освѣтитъ ему той грѣховной бездны, въ которой онъ валяется, если Самъ Господь не подготовитъ души его къ принятію слова о царствіи Божіемъ. Прекрасно гдѣ-то выразился относительно этого Лютеръ: "проповѣдникъ можетъ провести слово Божіе только въ ухо слушателей, но чтобы оно прошло въ ихъ души—для этого нуженъ Духъ Святый".

Конечно, главнымъ врагомъ человъческаго спасенія является діаволь, который "действуеть въ сынахь противленія" (Ефес. 2. 2), чтобы они не въровали истинъ и не спаслись. Но діаволъ мъшаетъ дъятельности пастыря церкви не только возбужденіемъ въ людяхъ духа противленія Христовой истинъ, но и насланіемъ на пастыря церкви различныхъ бъдъ, напастей и опасностей, которыя ему приходится терпъть "на ръкахъ, отъ разбойниковъ, отъ сродниковъ, отъ язычниковъ, въ городахъ, въ пустыни, на моръ, среди лжебратіи (2 Кор. 11, 26-27); ему приходится терпъть также отъ изнуренія, голода, жажды, стужи, наготы и т. под. Располагая, по попущенію Божію, обстоятельства и людей не въ пользу пастыря церкви, діаволъ ставитъ иногда последняго въ такія положенія, при которыхъ ему приходится или отказаться отъ своей дъятельности, или же отказаться отъ своихъ, даже самыхъ законныхъ и чистыхъ радостей и привязанностей, отказаться отъ своего счастія, пожертвовать даже самою своею жизнію. Пользуясь противъ пастыря церкви злыми людьми и обстоятельствами, діаволь употребляетъ орудіемъ противъ него и самую плоть его: онъ возбуждаетъ и распаляетъ ее различными страстями и похотями, чтобы, противовоюя духу, подавляя его собою, она лишала пастыря церкви возможности постояннаго полета въ міръ горній и приковывала его своими узами къ этой грешной земле. Наконецъ, Самъ Господь, по Своему всеблагому Промыслу, посылаетъ различныя напасти и искушенія на пастыря церкви. для его нравственнаго очищенія, для усовершенія и высшаго развитія его духовныхъ силъ, для укрѣпленія его въ его жиз-

ненной борьбъ. Кто же, кромъ Господа Бога, даетъ пастырю церкви силы преодолъвать всъ трудности, побъждать діавола н всв искушенія, переносить различныя напасти, --- в'ядь всего этого такъ много должно быть и такъ много можетъ быть и бываеть въ великой и святой двятельности пастыря церкви,кто, кромф Бога, поможетъ ему преодолфвать всф эти трудности, побъждать всв искушенія, переносить всв скорби и напасти такъ, чтобы онъ не палъ подъ ихъ тяжелымъ крестомъ, но, по слову апостола, все терпълъ благодушно (2 Кор. 5, 6), притъсняемый - не быль бы стъснень, гониный - не быль бы оставленъ (Богомъ), въ отчаянныхъ обстоятельствахъ не отчаявался бы, низлагаемый—не погибаль бы, отдаваемый на смерть открываль бы въ смертной плоти своей жизнь Інсуса" (2 Кор. 4. 8-11)? Средствами, привлекающими на насъ вспомоществующую благодать Божію, укрыпляющими наши духовныя и тълесныя силы являются, по учению и практикъ Христа-Спасителя и Его св. апостоловъ, молитва и постъ. Когда настало для Христа-Спасителя время выступить на общественное служеніе роду человъческому, Онъ идеть на Іорданъ креститься отъ св. Предтечи Своего Іоанна и непосредственно послѣ этого возводится Духомъ Святымъ въ пустыню "искуситися отъ діавола" (Мо. 4, 1). Благочестиво, любомудрствующая христіанская мысль ставить здёсь такой вопросъ: зачёмъ нужно было такое искушение для Сына Человъческого? Св. Іоаннъ Златоустъ, объясняя 4, 1 Мо. 1) задается, между прочимъ, вопросомъ о пользъ искушеній вообще и говорить, что искушеніе полезно для человъка въ томъ отношении, что оно укръпляетъ его въ его жизненной борьбъ. Какъ огонь естественный очищаетъ металлъ отъ посторовнихъ примъсей и закаливаніемъ дълаетъ его еще болбе твердымъ, такъ и огонь искушеній нравственно очищаетъ человъка и закаливаетъ весь его характеръ. Если я на опыть знаю, что Господь не оставляль меня среди величайшихъ опасностей, если я не палъ, не погибъ подъ тяжестію, то, конечно, я всегда буду полагаться на Господа Бога и вмёстё съ темъ верить въ свои силы; такимъ образомъ я спокойно буду

<sup>1)</sup> Беседа 13-я на еванг. отъ Матеел.

смотръть въ будущее, всегда твердо увъренный, что такъ или иначе я выполню свое назначение на землъ. Правда, какъ Единородный Сынъ Божій, Единосущный Богу Отцу, Господь Іисусъ Христосъ не нуждался ни въ какомъ укръпленіи Себя противъ какихъ-либо искушеній; но какъ Сынъ Человіческій, Которому предстояло такое великое дело, какъ искупленіе и спасеніе рода челов'вческаго, Онъ им'влъ нужду въ укр'впленіи и подготовкъ къ Своему дълу всъхъ своихъ человъческихъ силъ путемъ искушеній. Средствомъ для побіды надъ послідними являются для Него молитва и постъ: сорокъ дней и сорокъ ночей Онъ постился и молился въ пустынъ. Молитва есть могущественное средство для привлеченія на насъ благодати или. спасительной силы Божіей (Лук. 11, 13), для поданія всего, что только нужно намъ въ этой жизни (Ме. 7, 32; Іоан. 14. 13). Постъ точно также содъйствуетъ укръпленію нравственныхъ силъ человъка: воздержание отъ тълесныхъ похотей и страстей 1) какъ бы подавляеть тело и темъ даеть большее развитіе духу, изощряя всё духовныя силы и стремленія человъка. Молитва и постъ предохраняютъ насъ отъ искушеній (Мө. 26, 41) и являются единственными орудіями къ побъжденію самаго искусителя, челов вконенавистника и богопротивника діавола (Ме. 17, 21). И во время прохожденія своего служенія Христосъ-Спаситель почерпаль для него силы въ молитвъ и постъ. Изъ евангелій видно, какъ неръдко уединялся Онъ въ пустынныя мъста и тамъ молился и постился. Изъ многихъ такихъ случаевъ приведемъ здёсь лишь важнёйте. Такъ, предстояло Христу-Спасителю избрать двѣнадцать апостоловъ. Такое избраніе было діломъ чрезвычайно важнымъ. Апостолы должны были, по вознесеніи Господнемъ на небо, оставаться на землъ продолжателями Его дъла приведенія людей ко спасенію. Они должны были сделаться теми устоями, на которыхъ, "сущу



<sup>1)</sup> Господь Інсусъ Христосъ, какъ не имъющій грѣховныхъ похотей и страстей, возлагаль на себя постъ, конечно, не для подавленія послѣднихъ, а отчасти для показанія большой силы своей въ искушеніяхъ (голодному, наприм. трудиѣе преодолѣть естественное желаніе—вкусить хлѣба, нежели поѣвшему), а отчасти какъ добровольный подвигъ, долженствующій служить для насъ примъромъ для подражанія.

красугольну Самому Інсусу Христу, должно было утвердиться и воздвигнуться зданіе церкви Божіей. "И воть, предварительно нхъ избранія, Господь "изыде въ гору помолитися: и бъ обнощь вь молитвъ Божій" (Лук. 6, 12). О чемъ же молился Онъ всю вочь? Конечно, о томъ, что бы Богъ-Отецъ благословилъ бы Его избранниковъ, которымъ такъ нужно было Божіе благословеніе и помощь. Настало время Искупителю рода челов'ьческаго принести свою искупительную жертву на креств и поморною смертію запечатльть истинность своего ученія. Въ виду таксающаго множества и тяжести гръховъ человъческихъ, которыя Онъ долженъ былъ вознести на кресть, при мысли объ адскихъ мукахъ и смерти, Ему предстоящихъ, возмутилась невинная, безгрышная душа Его, и Онъ началь скорбыть и тосковать (Мо. 26, 37). Подъ гнетомъ внутренняго креста, подъ тяжестію величайшихъ нравственныхъ страданій идетъ Опъ въ гущу сада Геосиманскаго и тамъ страдаетъ и молится до кроваваго пота. Долго длилась эта молитва Сына Человъческаго в наконецъ возымъла свое дъйствіе: тяжкое бореніе души Спасителя улеглось, и Онъ вынесъ крестныя муки съ такимъ мужествомъ, кротостію, терпівніемъ и любовью къ убивавшимъ Его людямъ, что этимъ однимъ уже доказалъ, что Онъ есть воистину Мессія, воистину Сынъ Божій.

Что касается Св. Апостоловъ, то они точно также смотрѣли на молитву, какъ на важное условіе успѣха ихъ пастырскивоспитательной дѣятельности. Въ послѣдніе дни своей земной жизни Спаситель ясно говорилъ имъ, какія великія обязанности Овъ возлагаетъ на нихъ, и какія великія искушенія и напасти ждутъ ихъ впереди. А поэтому призывалъ ихъ къ твердой вѣрѣ въ Бога и въ Него (Іоан. 14, 1) и къ постоянной молитвѣ (Ме. 17, 21; 26, 41). И Св. апостолы исполняли заповѣдь своего Божественнаго Учителя: они молились непрестанно (Іак. 5. 13—14; Ефес. 6, 18). Они молились какъ для избѣжанія и мужественнаго перенесенія искушеній, такъ и объ успѣхѣ своего пастырскаго дѣла. Они помнили слова Господа, что безъ Него не могутъ творить ничего (Іоан. 15, 5), что никто не придеть къ Отцу, какъ только Имъ (14, 6) и къ Нему никто не можетъ придти, если не Отецъ Небесный привлечетъ его (6, 44).

Особенно необходимой считали они молитву въ особо важныхъ случаяхъ своего пастырскаго служенія. Такъ, нужно было на мѣсто отпадшаго Іуды избрать двѣнадцатаго апостола: предварительно его избранія на такое высокое служеніе, апостолы молятся о помощи имъ въ такомъ важномъ и трудномъ дѣлѣ избранія достойнаго лица (Дѣян. 1, 24). Въ ожиданіи сошествія Духа Святаго, послѣ чего они должны были проповѣдывать евангеліе всей твари, апостолы "единодушно пребывали въ молитвѣ и моленіи" (1, 14). Точно также молятся они предъ избраніемъ и рукоположеніемъ семи діаконовъ (6, 6).

Итакъ, изъ вышесказаннаго мы должны вывести слѣдующее правило для руководства пастыря церкви: пусть въ своей дѣятельности онъ не полагается на свои силы. Какъ бы ни были велики эти послѣднія, онъ всуе можетъ трудиться надъ созиданіемъ великаго дѣла спасенія человѣчества во Христѣ Іисусѣ, если Самъ Господь Богъ не благословитъ трудовъ его и не поможетъ ему Своею благодатію. А для привлеченія на себя и свое дѣло Божія благословенія и вспомоществующей благодати Божіей, онъ непрестанно долженъ молиться объ успъхъ своей дъятельности, особенно же среди людей, закоснъвшихъ въ противленіи царствію Божію.

Н. Румянцевъ.

(Продолжение будетъ).

## ЗАМЪТКИ О ЦЕРКОВНОЙ ЖИЗНИ ЗА-ГРАНИЦЕЙ.

О СТУЛЕНЧЕСКИХЪ КОРПОРАШЯХЪ.

## (Продолжение \*).

Разсказавши въ прошлыхъ очеркахъ о порядкахъ, установившихся въ общежитіяхъ студентовъ двухъ богословскихъ факультетовъ Тюбингенскаго университета, я коснулся лишь внѣшней стороны студенческаго быта. Чтобы нѣсколько проникнутъ во внутреннюю жизни студентовъ, необходимо познакомиться съ возникновеніемъ и коротенькой исторіей очень любопытнаго и очень страннаго для чужеземца института, общаго всѣмъ германскимъ университетамъ. Я говорю о студенческихъ корпораціяхъ. Прослѣдить въ общихъ чертахъ ихъ исторію, указать, насколько это доступно недолгимъ наблюденіямъ чужестранца, вліяніе корпораціоннаго строя на студентовъ богословскаго факультета и будетъ задачей настоящаго очерка.

Исторія собственно студенческих в корпорацій начинается недавно. Когда говорится о корпораціях то им вется въ виду собственно студенческая ассоціація, преслідующая ціли совершенно чуждыя старинной бурсів 1). Бурса, этотъ своеобразный союзъ профессоровъ и студентовъ, преслідовала ціли учебновоспитательныя и экономическія; университетъ воспользовался ею для достиженія цілей полицейских в. Студенческая корпорація опиралась на совершенно иныя начала.

Первые союзы среди студентовъ университета возникли во второмъ пятилътіи нынъшняго въка. Можно съ нъкоторой въ-

<sup>\*)</sup> См. "Вѣра и Разумъ", за 1893 г., № 15.

<sup>1)</sup> См. нашъ очервъ въ № 15 Въры и Разума 1893 г.

роятностью предполагать, что они явились на смёну отжившему цеховому порядку университетской жизни. Какъ извъстно, въ первые въка существованія университетовъ студенты и профессора представляли одну сплошную корпорацію, преследовавшую ученую цёль. Студенты были учениками, соотвётственно ученикамъ прочихъ средневъковыхъ, чисто ремесленныхъ цеховъ, а профессора-учителями, соотвътствующими цеховымъ мастерамъ. Самое слово Meister, выродившееся изъ латинскаго magister (итальянское maestro), безразлично прилагалось какъ къ мастерамъ цеховъ, такъ и къ профессорамъ университета. Въ началь нынышняго выка цеховой строй университетской жизни отошель въ область исторіи, и университеть, ставши учрежденіемъ собственно правительственнымъ, долженъ былъ выработать себъ иной modus vivendi. Отдъльные студенческіе союзы, смфнившіе первоначальную общую корпорацію, и были первымъ шагомъ въ приспособлении студентовъ къ новому порядку университетской жизни.

Основой первыхъ студенческихъ союзовъ, какъ и слѣдовало ожидать, явилось землячество. Въ самомъ дѣлѣ, новичокъ, явившійся въ университетъ, прежде всего льнетъ къ землякамъ, съ которыми у него уже есть связь въ видѣ любви къ мѣсту родины. Эти первые студенческіе союзы назывались землячествами, (Landsmannschaften). Собственныя имена ихъ, естественно, происходили отъ наименованія родины ихъ членовъ. Такъ въ Тюбингенѣ возникъ земляческій союзъ Swevia—его члены были швабы, Helvetia, гдѣ сгруппировались швейцарцы, Дапивіа, гдѣ соединились уроженцы береговъ Дуная, Ulmia съ студентами изъ г. Ульма и его окрестностей.

Въ первое время своего существованія нарождающіеся студенческіе союзы должны были служить исключительно національнымъ цёлямъ; поэтому студентъ имёлъ право быть членомъ только своего землячества. Но этотъ слишкомъ формальный порядокъ продержался недолго: отсутствіе свободы выбора пришлось студентамъ совсёмъ не по душт. Вмёстт съ сущностью дёла измёнились и названія: прежнія обязательно географическія имена союзовъ стали теперь часто замёняться совершенно отвлеченными; существовалъ, напримёръ, союзъ Фиделія.

Возникновеніе союзовъ съ отвлеченными именами показываетъ уже новую стадію въ развитіи студенческихъ корпорацій. Союзъ пересталь преследовать узкія цёли земляческаго общенія и перешель въ форму ассоціаціи съ более общими и, потому, более широкими задачами. Соответственно съ этимъ организовался и строй внутренней корпораціонной жизни. Изъ земляческаго союза выродился союзъ рыцарскій, и организація рыцарскихъ орденовъ послужила образцомъ корпораціонному уставу.

Члены союза раздълялись на старшихъ (Corpsburschen) и младшихъ (Renoneen, впослъдствіи Fuchsen). Только корбурши составляли собственно союзъ, были его членами съ правомъ голоса при ръшеніи дълъ союза. Младшіе допускались въ корпорацію на правахъ испытуемыхъ: они могли разсчитывать на дъйствительное принятіе не иначе, какъ отбывъ установленный союзомъ искусъ. Каждый студентъ, желающій сдълаться членомъ корпораціи, долженъ былъ клятвенно объщать безусловно повиноваться всъмъ ея правиламъ и ни въ чемъ не отступать отъ ея обычаевъ.

Пріемъ въ союзъ обставлялся обыкновенно довольно торжественными формальностями, напоминающими пріемъ въ рыцарскій орденъ.

Прежде всего кандидатъ въ корбурши долженъ былъ сдать нѣчто въ родѣ экзамена—показать, насколько онъ знакомъ съ правилами избранной имъ корпораціи; послѣ этого ему давали рапиру, надѣвали ленту цвѣтовъ корпораціи, сообщали знакъ союза и его девизъ; вся церемонія заканчивалась братскимъ поцѣлуемъ принимаемаго съ принимающими. Такъ пополнялся союзъ новыми членами.

Администрація союза состояла изъ сеніора, его товарища (consenior) и секретаря, на отвътственности котораго лежало составленіе протоколовъ союза. Власть свою эти лица дълили еще съ нъсколькими членами союза, получившими полномочія отъ общаго корпораціоннаго собранія; эти члены во главъ съ сеньоромъ и его товарищемъ составляли, такъ сказать. совътъ корпораціи, въ рукахъ котораго находились всъ ея дъла. Члены совъта выбирались одними корбуршами и только на одинъ годъ.

Одной изъ главныхъ цёлей студенческихъ корпорацій было стремленіе воскресить духъ стариннаго рыцарства, сообщить жизни студентовъ блестящій ореолъ, окружавшій нёкогда рыцарскіе ордена.

Каждая корпорація въ отдёльности была слишкомъ слаба. сдишкомъ малочисленна, чтобы самостоятельно выполнить такую задачу: пришлось искать поддержки другъ у друга, стараться действовать сообща. Такимъ образомъ явились-совътъ сеніоровъ (Senioren-Convent) и сов'ять уполномоченныхъ (Chargirten-Convent) -- высшія правительственныя учрежденія студентовъ, власти которыхъ должны были повиноваться члены всёхъ корпорацій безъ различія. Въ совёть сеніоровъ входили всь сеніоры и консеніоры, въ совыть уполномоченныхъ-только сеніоры, особо избранные всёми корпораціями. Совёту сеніоровъ предоставлялось право предлагать проекты законовъ общихъ для всёхъ корпорацій, разбирать споры и недоумёнія, возникающія, какъ между цёлыми корпораціями, такъ и между студентами, принадлежащими къ различнымъ союзамъ. Совътъ уполномоченных выялся высшей инстанціей по вопросамъ корпораціоннаго законодательства и суда: ему принадлежала окончательная редакція обще-корпораціонных законовъ; ему же приносились жалобы, если судъ совъта сеніоровъ казался тяжущимся неправымъ. Ръшеніе совъта уполномоченныхъ было уже окончательное; ему обязаны были безусловно подчиняться всь члены корпорацій. Власть совъта уполномоченных въ университетскихъ дёлахъ естественно была тёмъ шире, чёмъ больше студентовъ университета принадлежало къ корпораціямъ; поэтому завътной мечтой совъта было вавербовать въ члены корпорацій всёхъ студентовъ. Съ этой цёлью совёть уполномоченныхъ постановилъ исключать изъ студенческаго общества каждаго, кто не хотелъ идти въ корпорацію, оставался "дикимъ" (wilder), по терминологіи корпорантовъ; этотъ "дикій" лишался всёхъ студенческихъ правъ, былъ для корпоранта "филистеромъ", наряду съ бюргерами города Тюбингена.

Сложная администрація студенческих в союзовъ выработалась не сразу, хотя прошло лишь нісколько лість послів возникновенія землячествь, когда появились сеніоры и обів инстанціи



ихъ совѣтовъ. Какъ легко можетъ замѣтить читатель, сеніоръ перваго студенческаго союза былъ лишь старшій буршъ, встрѣчавшій своихъ младшихъ земляковъ въ университетскомъ городѣ, знакомившій ихъ съ порядками городской и университетской жизни. Время освятило его вліяніе, правильная организація союза узаконила его. Какъ послѣдовательно мѣнялась внѣшняя организація студенческихъ союзовъ, такъ же постепенно и послѣдовательно мѣнялось вліяніе союза на студенческій бытъ.

Первоначально корпорація сближала студентовъ, соединяла ихъ въ одинъ тёсный кружокъ, въ дружную семью. Часто члены одной и той же корпораціи были товарищами по начальной школь, знали другь друга съ дътства; встрътившись въ университетъ, и въ особенности сдълавшись членами одного союза, они неръдко становились истинными друзьями. Законы, администрація, созданные ими самими, товарищи въ роли правителей-все что давало имъ- юношамъ, только что вышед. шниъ изъ-подъ домашней опеки, почувствовать свою самостоятельность, --- радовало, увлекало ихъ. Свобода и дружба создали тотъ юношески бодрый, свётлый взглядъ на жизнь, то радостное настроеніе, которое было отличительной чертой первыхъ членовъ студенческихъ корпорацій. Но это настроеніе и бодрость духа корпоративныхъ студентовъ очень не долго были единственнымъ признакомъ вліянія корпорацій; вліяніе это не замедлило сказаться и въ иномъ смыслъ.

Мы уже говорили, что организованный союзъ корпорацій задался цёлью возстановить въ студентё стушевавшійся образъ стариннаго рыцаря; поддержаніе и умноженіе славы союза стало, поэтому, главной задачей корпоранта; рыцарская дисциплина явилась средствомъ необходимымъ при выполненіи этой задачи. Въ чемъ же поставляли студенты славу своихъ союзовъ, къ чему примёнялась желёзная рыцарская дисциплина?

Идея славы и ея осуществление зависить отъ умственнаго и правственнаго развития человъка. Уровень нравственности корпорантовъ быль очень невысокъ, умственное развитие ихъ также оставляло желать многаго; это были неопытные юноши съ нылкимъ воображениемъ и нетронутымъ запасомъ физическихъ

силъ. Ихъ понятія о рыцарствѣ были узки и односторонни; въ рыцарскихъ орденахъ всего болѣе привлекала ихъ красивая внѣшность, удаль, молодечество. Идеаломъ не только рыцаря, но и студента представлялся имъ человѣкъ, обладающій этими качествами въ совершенствѣ. Въ погонѣ за такимъ, чисто матеріальнымъ, идеаломъ студенты развивали одну лишь низшую сторону своей природы. Животнымъ инстинктамъ предоставлялся такимъ образомъ полный просторъ. Почти не зная нравственныхъ преградъ, корпоранты искали только блеска и наслажденій наслажденій, конечно, матеріальныхъ. Физическая сила, ловкость, умѣніе владѣть оружіемъ, животная храбрость, дерзость на языкъ, обиліе любовныхъ похожденій, способность пить пиво, не считая кружекъ,—вотъ добродѣтели, создававшія тогда не только личную, но и корпоративную репутацію.

Корноративное законодательство и корпоративная дисциплина были направлены лишь къ достиженію этой завидной репутаціи. Чисто военная строгость была приміняема къ выполненію сложнаго ритуала, которымъ корпоранты обставили такую простую вещь, какъ употребление національнаго напитка пива. Пивной уставъ (Biercomment) прежде всего предлагался для изученія новичку. Части этого устава досель сохранились въ обиходъ нъмецкаго студента. Уставъ точно опредълялъ, какъ надо браться за кружку, какъ говорить тосты, какъ отвъчать на нихъ; малъйшее отступление отъ этого ритуала вело за собой штрафъ въ видъ истребленія непомърнаго количества того же пива со всёми установленными церемоніями. Нередко члены одной корпораціи или представители разныхъ устраивали между собой пивныя состязанія; отличившійся наибольшей стойкостью въ истребленіи пива удостоивался званія пивнаго короля-- Bierkönig; но заслужить это званіе было не легко: для этого необходимо было выпить не менте 80 топпеновъ (топ- $\pi = 1/2$  литра) пива въ вечеръ.

Грубость нравовъ, неразвитость, тщеславіе, удовлетворить которому можно было только безшабашною удалью, были причиной крайне несимпатичнаго студенческаго обычая—дуэли. Этотъ способъ проявленія храбрости и сознанія собственнаго достоинства былъ какъ нельзя болье въ тонь тогдашнему на-

строенію университетской молодежи. Студенть могь пріобрѣсти уваженіе своей и чужихъ корпорацій не иначе, какъ заслуживъ себѣ извѣстность въ качествѣ неутомимаго и искуснаго дуэлиста. Каждому хотѣлось заслужить эту почетную славу,—и дуэлямъ не было конца; причины вызововъ были самыя ничтожныя: довольно было невпопадъ сказаннаго слова, неловкаго движенія—и неутомимые бойцы готовы были видѣть вездѣ оскорбленія своему достоинству; чувствительность ихъ развилась въ этомъ отношеніи до смѣшнаго. Но требуя щепительной деликатности къ себѣ, они совершенно забывали, что другіе также способны оскорбляться: дерзость. сдѣланная студентомъ мирному обывателю, считалась шуткой; умѣнье затѣвать уличные скандалы способствовало созданію и упроченію репутаціи студента не меньше, чѣмъ храбрость и искусство въ дуэляхъ.

Погоня за славой, во что бы то ни стало, уничтожила ту довърчивую юношескую дружбу, которая неръдко соединяла студентовъ и раньше, но особенно яркимъ цвъткомъ развернулась съ появленіемъ корпорацій. Страстное желаніе прославить себя естественно соединялось съ столь же сильнымъ нежеланіемъ славы другому: явилось соревнованіе; безвредное въ началѣ, постепенно развиваясь, оно перешло въ зависть, и отношенія студентовъ между собою были отравлены.

Среди попоекъ и дувлей у корпоранта не оставалось ни времени, ни охоты для научныхъ занятій: удаль, ловкость, красивый костюмъ, способность выпить непом'врное количество пива ставились гораздо выше научныхъ усп'яховъ.

Были, конечно, между студентами юноши чистые душой, богато одаренные умственными способностями, которымъ жизнь корпорацій несомнѣнно была противна; но что могли они сдѣзать? Студентъ внѣ корпораціи, въ силу предписанія совѣта уполномоченныхъ, терялъ всѣ студенческія права и, сверхъ того, подвергался ежеминутно мелкимъ и крупнымъ оскорбленіямъ со стороны отвергнутыхъ имъ товарищей, принадлежащихъ къ корпораціямъ. Оставалось мириться со всѣмъ, по крайней мѣрѣ, по внѣшности: борьба была бы слишкомъ неравна и, потому, безполезна. Кулачное право (faustrecht), которое корпоранты примѣняли къ студентамъ "дикимъ", дѣлало безправіе посл'єднихъ полнымъ и безпросв'єтнымъ. Въ силу этого "права" "дикіе" не должны были им'єть при себ'є оружія, даже рапиры—этой непрем'єнной спутницы студента. Отъ оскорбленій корпорантовъ они могли защищаться только въ рукопашную, не смотря на то, что ихъ притіснители всегда были вооружены и никогда не ст'єснялись пускать въ д'єло это оружіе противъ беззащитныхъ "дикихъ".

Такъ сложилась жизнь студентовъ въ рамкахъ корпораціоннаго строя; таковы были идеалы университетской молодежи. Безотвътное повиновеніе младшихъ старшимъ и всёмъ административнымъ учрежденіямъ—въ родѣ совѣта сеніоровъ создавало тираннію сильныхъ надъ слабыми, обезпечивало первымъ безпечальное житіе на счетъ спокойствія и удобствъ послѣднихъ. Свободы и равенства среди студентовъ не существовало; ихъ время, ихъ матеріальныя средства, ихъ физическія и интеллектуальныя силы расходовались такъ, какъ угодно было старшимъ, и все это уходило на достиженіе ложно понятаго идеала рыцарства, на пріобрѣтеніе славы, ничего общаго не имѣющей съ задачами и цѣлями университетской науки.

Намъ осталось сказать нёсколько словъ объ отношеніяхъ къ корпораціямъ студентовъ богословскаго факультета за описанный періодъ корпораціонной исторіи. Статуты штифта безусловно запрещали будущимъ пасторамъ посёщеніе ресторановъ; слёдовательно существенное условіе корпораціонной жизни—изученіе и выполненіе пивного устава—не могло быть выполняемо стипендіатами штифта, по крайней мёрё открыто; да и вообще строгій режимъ штифта не могъ гарантировать стипендіатамъ той свободы дёйствій, которая была необходима для корпораціонной жизни. Поэтому, можетъ быть, и не встрівчается никакихъ опредёленныхъ указаній на отношенія штифта къ корпораціямъ; по всей вёроятности стипендіаты штифта были тайными членами корпораціи и жили съ ними на основаніи какихъ-либо спеціальныхъ соглашеній. Католическаго конвикта еще не существовало.

Какъ уже говорилось раньше, лучшіе изъ студентовъ не сочувствовали идеаломъ корпорацій; они только терпъли безобразія корпорантовъ, не имъя возможности противодъйствовать имъ и организовать среди студентовъ собственную партію, которая могла бы подорвать вліяніе корпорацій. Обстоятельства сложились въ ихъ пользу. Война за освобождение, пробудивъ патріотизмъ, увлекла многихъ студентовъ на поле битвы. Уходя неопытными юношами, они возвращались взрослыми людьми, много пережившими и перечувствовавшими, съ серьезно продуманными, выработанными политическими взглядами. Они воочію убъдились въ томъ, какимъ страшнымъ препятствіемъ къ благосостоянію и безопасности ихъ родины была ея раздробленность. Объединеніе Германіи стало ихъ завітной мечтой. Но какимъ образомъ могли они привести ее въ исполнение? Нужно было создать двятелей, способныхъ разделить ихъ взгляды и стремиться за одно съ ними къ достиженію наміченной ими цван. На товарищей, сохранившихъ настроенность въ духъ тогдашнихъ корпорацій, не могло быть никакой надежды. Необходимо было выработать планъ борьбы съ корпораціями. Движеніе въ этомъ смыслів начинается въ университетахъ съ 1814 г. Первымъ шагомъ въ этомъ направленіи былъ обътъ (данный, конечно, въ большинствъ дучшими изъ студентовъ) не присоединяться ни въ какомъ случай ни къ одной изъ существующихъ корпорацій. Такимъ образомъ появились незначительныя въ началь общества, главной целью которыхъ было противодъйствие корпораціямъ. Вскоръ послъ войны за освобождение нзъ этихъ антикорпораціонныхъ обществъ возникъ очень извѣстный и могущественный студенческій союзъ-буршеншафтъ.

Буршеншафтъ предъявилъ своимъ членамъ требованія совершенно непохожія на предписанія прежнихъ корпорацій (которыя въ отличіе отъ него стали съ этого времени называться корами). Серьезное отношеніе къ наукѣ, благочестіе, строгая правственность — вотъ качества, которыми долженъ былъ непремѣнно обладать каждый студентъ, желающій сдѣлаться членомъ новаго союза. Взглядъ буршеншафта на честь былъ также діаметрально противоположенъ взгляду кора. Многіе изъ его основателей поднимали оружіе за освобожденіе своей родины, и отношеніе къ нему какъ къ игрушкѣ — тщеславныя забавы въ родѣ дуэлей или задиранья безобидныхъ прохожихъ, съ цѣлью проявить свою храбрость — казалось имъ недостойнымъ ребячествомъ, унижающимъ честь университета. Если кому-нибудь изъ членовъ буршеншафта было нанесено серьезное оскорбленіе. смыть которое, по его мнѣнію, могла только дуэль, даже тогда онъ не имѣлъ права вызвать своего противника, не испросивъ предварительно разрѣшенія у суда чести. Судъ чести не былъ постояннымъ правительственнымъ учрежденіемъ; дѣятельность его не укладывалась ни въ какія опредѣленныя рамки: его собирали и распускали по мѣрѣ надобности. Составъ суда зависилъ отъ состава правительства буршеншафта: судьями могли быть только члены правленія.

Активное участіе въ освободительномъ движеніи принимали только стверо-германскіе университеты, но взгляды, выработанные этимъ движеніемъ распространились по всей Германіи. Тюбингенъ, конечно, не былъ исключеніемъ. Тевтонія въ Галле была первымъ по времени своего основанін буршеншафтомъ. Въ Тюбингенъ повое движение нашло послъдователей прежде всего въ штифтъ, гдъ корпораціонный строй не могъ пустить такихъ глубокихъ корней, какъ въ остальномъ студенческомъ обществъ. Въ 1813 г. стипендіаты штифта основали два союза-Аллеманію и Тугендбундъ; главной ихъ цёлью было противодъйствіе грубости нравовъ и неправильному пониманію чести, господствовавшему въ корахъ. Кромъ этихъ двухъ союзовъ, въ штифтъ возникло еще "общество романтиковъ"; членовъ его соединяло между собой общее желаніе составить тъсный дружескій кружокъ, для котораго поэзія, наука и искусства были бы главной цёлью жизни. Въ следующемъ году студенты прочихъ факультетовъ организовали свой буршеншафтъ-Тевтонію; она состояла, главнымъ образомъ, изъ представителей съверной Германіи; южно-германцы, увлеченные примъромъ своихъ съверныхъ собратьевъ, образовали свой союзъ Вюртембергію. Всв названные союзы усвоили себв внвшній строй коровъ, но не усивли еще организовать общей администраціи. Представители іспскаго буршеншафта выработали планъ общей организаціи новыхъ союзовъ и первые подали примъръ приложенія этого плана къ делу. Они воснользовались образцомъ, созданнымъ въ этомъ направлении корами и въ противовъсъ имъ соединили во едино всв іенскіе буршеншафты подъ однов общей администраціей.

Іенское движеніе отозвалось на всёхъ нёмецкихъ университетахъ. Тюбингенъ однимъ изъ первыхъ послёдовалъ примёру Іены. Въ началё зимняго семестра 1816 г. новая идея приводилась уже тамъ въ исполненіе; главными двигателями въ дёлё основанія союза на новыхъ началахъ были члены Вюртембергіи. При содёйствіи Тевтоніи ей удалось гораздо полнёе осуществить мысль іенскихъ студентовъ: организовалась общая для всёхъ буршеншафтовъ администрація, и всё коры за исключеніемъ Свевіи признали эту администрацію. Создавтійся такимъ образомъ союзъ назывался Арминіей.

Вскорь обстоятельства сложились такъ, что јенская объединительная тенденція получила очень широкую постановку. Арминія собиралась праздновать первую годовщину своего существованія. Узнавъ объ этомъ, представители іенскаго буршеншафта попросили арминіанъ перенести ихъ праздникъ съ 12-го декабря на 18-е октября: 18-е октября было днемъ лейпцигской битвы, въ этотъ же день 300 лётъ тому назадъ была объявлена реформація. М'встомъ празднованія быль назначенъ Вартбургъ. Собрались представители почти всвуъ немецкихъ университетовъ. Воодушевленные воспоминаніями о великихъ событіяхъ своей родины и сознаніемъ, что воспоминанія эти равно дороги всёмъ присутствующимъ, что всё они готовы дёйствовать какъ одинъ человъкъ, студенты ръшили ознаменовать этотъ день основаніемъ "обще-германскаго буршеншафта". Отнынъ буршеншафты всъхъ университетовъ должны были соединиться въ одинъ общій союзъ и привлечь къ себ'я всю университетскую молодежь Германіи.

Этотъ новый обще-германскій союзъ, названный Германіей, по цёлямъ своимъ ничёмъ не отличался отъ прежнихъ разрозненныхъ буршеншафтовъ. Богъ, честь, свобода и отечество были его девизомъ. Для своего знамени онъ избралъ три цвёта—красный, черный и золотой.

Цёлый годъ прошель между вартбургскимъ праздникомъ и окончательнымъ сліяніемъ мелкихъ буршеншафтовъ въ одинъ общій союзъ; только въ годовщину знаменитаго праздника—
18-го октября 1818 г., совётъ, составленный изъ представителей 14-ти буршеншафтовъ, въ числё которыхъ была и тю-

бингенская Арминія, окончательно рішиль этоть вопрось въ пользу сліянія. Но ни впечатлівніе, произведенное вартбургскимъ праздникомъ, ни основаніе "Германіи" не могло окончательно победить корпорантовъ. Строгость нравственныхъ правилъ буршеншафта была не по вкусу многимъ студентамъ, присоединившимся къ нему подъвліяніемъ минуты, а широкія задачи новаго союза не соотвътствовали ихъ умственному развитію и разміру ихъ прилежанія. Веселая и беззаботная жизнь уцълъвшихъ коровъ, ихъ удаль и молодечество невольно увлекали юношей нравственно слабыхъ и несклонныхъ къ серьезной и трудовой жизни. Какъ легко удалось тюбингенскому буршеншафту привлечь коры на свою сторону, подчинить ихъ вліянію Арминіи, такъже легко онъ и потеряль ихъ. Свевія, старинная и наиболье вліятельная тюбингенская корпорація восторжествовала надъ Арминіей. Коры эмансипировались и подъ предводительствомъ Свевій повели опять свою безпутную жизнь. Политическое и общественное движение последнихъ летъ не оставило на нихъ никакого следа: они по прежнему, забросивъ научныя занятія, сводили обязанности студента къ попойкамъ и дублямъ. Къ своимъ противникамъ они относились съ презръніемъ и всюду, гдъ могли, старались дать имъ это почувствовать.

Таковы были отношенія между представителями различных университетских партій до весны 1819 г. Здёсь такъ называемая битва при Люстнау, случай совершенно неожиданный и въ сущности пустой, обратиль въ друзей недавних враговъ. Вотъ какъ произошло дёло. Два студента изъ членовъ буршенщафта возвращались разъ вечеромъ домой, проводивъ одного изъ своихъ товарищей до Бебенхаузена (деревня верстахь въдвухъ отъ Тюбингена). Возлё деревни Люстнау (не болёе версты отъ Тюбингена) имъ повстречалось стадо овецъ, которое расположилось какъ разъ на дороге и мёшало имъ проёхать. Владёльцы стада не нашли нужнымъ очистить путь для проёзжающихъ. Студенты, раздраженные долгимъ ожиданіемъ, наконецъ, не выдержали и съ оружіемъ въ рукахъ проложили себё дорогу сквозь стадо. Крестьяне вступились за свое достояніе; вооруженные чёмъ попало они сбёжались къ мёсту

схватки. Студенты не знали что дѣлать: число ихъ противниковъ увеличивалось съ каждой минутой, а ихъ только двое. Къ счастью имъ суждено было недолго оставаться въ такомъ затруднительномъ положеніи: слухъ о люстнаускомъ приключеніи быстро достигъ Тюбингена. Студенты, забывъ свои корпоративныя распри, всѣ какъ одинъ человѣкъ, бросились выручать товарищей. Битва кончилась пустяками: убитыхъ, даже тяжело раненыхъ не оказалось. Начальство отнеслось къ этому проистествію очень снисходительно: съ его стороны не послѣдовало никакихъ ограниченій студенческой свободы.

На следующій после битвы день студенты—члены коровь и буршеншафта собрались на общую сходку и единогласно решили основать общій студенческій союзь. Такимъ образомъ исполнилась, наконець, заветная мечта буршеншафта: все студенты одного университета должны были съ этихъ поръ вместе выбирать свое общее правительство, подчиняться одному суду чести, однимъ и темъ же обычаямъ. Общая администрація не уничтожила отдельныхъ корпорацій; коры лиць приняли основы буршеншафта и сообразно съ ними видоизменили собственные статуты.

Когда дружественныя отношенія между буршеншафтомъ и корами были установлены, студенты зажили веселой дружной семьей: вмёстё работали, вмёстё отдыхали и веселились. Науку они не забывали: въ своихъ собраніяхъ нер'ёдко затрогивали серьезные вопросы; старшіе и болёе даровитые никогда не отказывали въ помощи слабымъ и младшимъ.

Весна и лъто 1819 г. были разцвътомъ жизни буршеншафта, его лучшимъ временемъ; къ несчастью только время это было слишкомъ не продолжительно.

Идеи, создавшія буршеншафтъ, вполнѣ согласовались съ придворнымъ и общественнымъ настроенісмъ, господствовавшимъ въ Германіи во время наполеоновскихъ войнъ; опасность будила мысль, вызывала къ дѣятельности лучшія силы и соединяла разрозненныя германскія племена въ стремленіи къ одной цѣли—къ освобожденію родины изъ подъ власти и вліянія зарейнскихъ завоевателей—французовъ. Когда же опасность миновала, мелкіе германскіе владѣтели возвратились къ прежней

политикъ, преслъдуя собственные владъльческіе интересы въ ущербъ интересамъ своихъ единоплеменныхъ сосъдей. Буршеншафть, союзь молодыхь людей всей Германіи, представился имъ опасной политической силой, серьезнымъ препятствіемъ къ утвержденію новой политической программы. За жизнью студентовъ начали следить. Правительства не пренебрегали при этомъ никакими средствами: почти во всёхъ университетахъ завелись шпіоны; студенты знали это и до скандала было недалеко. Тюбингенскій студенть Зандъ поссорился съ однимъ изъ правительственныхъ шпіоновъ и, доведенный до крайности его наглой беззастинчивостью, подняль на него оружіе; шпіонь быль убить. На Карлсбадскомъ конгресст въ августт 1819 г. этоть случай фигурироваль въ качествъ повода къ строгому разследованію университетских дель. Конгрессь назначиль спеціальную следственную коммиссію, которая открыла свои засъданія 15 октября въ Майнцъ; скоро дъйствія коммиссіи пріобрёли ей громкую и очень неблаговидную изв'єстность. Следствія были назначены во всехъ немецкихъ университетахъ. Въ законахъ и образъ жизни тюбингенскаго буршеншафта следственная коммиссія не нашла ничего предосудительнаго; но судьба его была решена. Къ Святкамъ 1819 г., придравшись къ бъгству изъ Тюбингена двухъ студентовъ, подозръваемыхъ правительствомъ въ государственной измене, штуттгартское министерство просвъщенія объявило буршеншафтъ запрещеннымъ союзомъ. Нарушители правительственнаго декрета подвергались заключенію въ крѣпости и лишались правъ на государственную службу. Съ этихъ поръ и до настоящаго времени при имматрикуляціи студентъ произносить объть не принадлежать ни къ какому запрещенному союзу.

Правительственное veto, въ примънении къ буршеншафту, лишило студентовъ возможности открыто исповъдывать свои убъжденія, но не могло пересоздать этихъ убъжденій. Университетская молодежь осталась такой же, какой была раньше, сътьмъ же горячимъ желаніемъ проводить по мъръ возможности въ жизнь свои завътныя мысли. Дъйствовать врозь казалось и труднымъ и малополезнымъ; необходимо было основать союзъкоторый могъ бы открыто объединить студентовъ. Такимъ союзъ

зомъ, на смѣну запрещеннаго буршеншафта, явился буршенферейнъ. Наученные горькимъ опытомъ студенты сдѣлались значительно скромнѣй: буршенферейнъ уже не претендовалъ на величественнос названіе обще-германскаго союза; онъ создавался каждымъ университетомъ въ отдѣльности. Свои обще—германскія симпатіи студенты держали въ тайнѣ. Буршенферейнъ поддерживалъ внѣшній уклалъ студенческой жизни по образцу, выработанному буршеншафтомъ. Таковымъ онъ являлся предъ правительствомъ и университетскимъ начальствомъ. Это послѣднее не только не стѣсняло дѣятельности буршенферейна, но даже покровительствовало ему, такъ какъ знало, что его правленіе серьезно заботится объ упорядоченіи нравственности в образа жизни студентовъ. Внѣшнее устройство буршенферейна представляло точную копію съ внѣшняго строя коровъ.

Первоначально тюбингенскіе коры сохранили къ ферейну тѣ же отношенія, какія завязались между ними и буршеншафтомъ въ послѣднее время сто существованія: они подчинялись общимъ законамъ и общему правительству; первое мѣсто принадлежало ферейну. Казалось бы, что въ средѣ студентовъ должно было водвориться прежнее братство, но не такъ вышло на дѣлѣ: коры не выдержали подчиненія ферейну; особено оно было невыносимо имъ, когда дѣло касалось дуэлей. Воинственный духъ коровъ возмущался противъ дѣйствій суда чести, согласныхъ съ рзглядами ферейна. Одинъ за другимъ коры начали возвращать себѣ самостоятельность. Эмансинація коровъ завершилась при очень любопытной обстановкѣ.

Бурпенферейнъ не внушалъ опасеній правительству: онъ хранилъ въ глубокой тайнѣ свои политическія цѣли и не носилъ больше опаснаго имени обще-германскаго союза. Даже болѣе: правительство довѣряло ему и пользовалось готовой студенческой корпораціей для своихъ цѣлей. 13-го Ноября 1820 г. изъ министерства просвѣщенія послѣдовалъ въ университетъ указъ отъ имени Его Величества короля, и этимъ указомъ предполагалось сенату вручить охраненіе порядка въ средѣ учащейся молодежи самимъ студентамъ, т. е. комитету, избранному общимъ студенческимъ голосованіемъ.

Министерскій указъ, предлагая университетскому началь-

ству планъ студенческаго комитета, не упоминалъ о корпораціяхъ, существовавшихъ тогда въ университетахъ; избраніе членовъ комитета было предоставлено всёмъ студентамъ безъ различія. Конечно, корпораціи, имѣвшія соотвѣтствующую комитету организацію въ видѣ совѣта уполномоченныхъ, удобнѣй всего могли взять на себя выполненіе министерскаго указа; здѣсь то и столкнулись интересы коровъ и буршенферейна. Столкновеніе обусловливалось тѣмъ, что ферейнъ пользовался лучшей репутаціей среди студентовъ, чѣмъ коры и, вслѣдствіе этого, вліяніе его въ университетѣ было гораздо болѣе широкое, чѣмъ вліяніе коровъ. Но для борьбы съ такой вліятельной корпораціей, какъ буршенферейнъ, нужно было время и, потому, коры при первоначальномъ выполненіи порученія министерства не выразили рѣзко своего протеста противъ буршенферейна и дѣйствовали, хотя и не охотно, съ нимъ заодно.

Менфе двухъ мфсяцевъ понадобилось студентамъ на то, чтобы выработать статуты своего комитета. 2-го января 1821 г. комитеть съ разрѣшенія короля уже приступиль къ исполненію своихъ обязанностей. Конструкція статута ясно обличаетъ доминирующее среди студентовъ вліяніе членовъ буршенферейна. Комитетъ состоялъ изъ 15-ти членовъ. Въ кругъ его обязанностей входила-ващита студента, если ему нанесено оскорбленіе какъ студенту; комитетъ долженъ быль искать въ подобныхъ случаяхъ защиты для студента даже у университетскаго сената. Далее, обязанностью комитета было доводить до свёденія начальства желанія студентовъ, выяснять начальству всѣ обстоятельства, могущія смягчить вину студента, если онъ подвергнется строгому взысканію. Сверхъ этого комитету предоставлялось право предлагать университетскому сенату проэкты нововведеній, если онъ надівялся, что, благодаря имъ, университетъ будетъ имъть возможность лучше выполнить свою задачу. Словомъ, комитетъ долженъ былъ играть роль посредника между студентами и университетскимъ сенатомъ. Члены комитета своимъ личнымъ поведеніемъ должны были служить примфромъ товарищамъ: строгое уважение къ законамъ и безукоризненная правственность вивнялись имъ въ непремвниую обязанность. Возмущенія въ средъ студентовъ, нарушеніе ими общественнаго спокойствія, безобразное поведеніе кого-нибудь изъ нихъ, лишающее его права на имя студента, насилія одного надъ другимъ и даже участіе студентовъ въ тайныхъ обществахъ—все это прежде всего касалось комитета, и онъ рѣ-шался обыкновенно обращаться за содъйствіемъ къ сенату не иначе, какъ истощивъ предварительно всъ свои средства къ возвращенію виновныхъ на путь истинный.

Коры очень недолго дёлили съ ферейномъ самоуправленіе, предоставленное студентамъ правительствомъ. Участіе ихъ въ этомъ самоуправленіи не приносило имъ ничего, кромѣ оскорбленій самолюбія. 15 членовъ комитета почти всегда избирались изъ представителей ферейна; его мнініе постоянно торжествовало по всёмъ вопросамъ, коры же должны были подчиняться. Пока они надёялись пріобрёсти серьезное вліяніе на дёла комитета, они терпіти свою зависимость; но какъ только эта надежда исчезла, они порвали съ ферейномъ всё связи и отказались отъ всякаго участія въ дёлахъ комитета.

Ферейнъ остался вполнѣ самостоятельнымъ. Симпатіи правительства и университетскаго начальства были на его сторонѣ; протестъ коровъ былъ для него совершенно нечувствителенъ. Прекрасная репутація, которой пользовался буршенферейнъ въ правительственныхъ сферахъ и въ университетѣ, обезпечивала ему спокойное развитіе. Мы говорили, что политическія идеи буршеншафта перешли къ ферейну и хранились членами его, какъ завѣтная святыня; спокойное существованіе союза вызвало къ дѣятельности политическую мысль буршенферейна, и дальнѣйшая исторія его ознаменовалась появленіемъ цѣлаго ряда политическихъ фантазій и тайныхъ обществъ, вызвавшихъ въ свое время серьезныя правительственныя репрессаліи.

Политическія событія подогрѣвали фантазію университетской молодежи и настранвали ее на очень высокій тонъ. Въ бойцахъ за освобожденіе Италіи и Греціи студенты видѣли своихъ учителей, показывающихъ имъ примѣръ политической дѣятельности. Находились люди среди нѣмецкой университетской молодежи, принимавшіе активное участіе въ освобожденіи классическихъ странъ и заплатившіе жизнью за свою отвагу.

Единство и слава Германіи, счастье німецкаго народа, какъ цъль общественнаго и политическаго служенія родинъ, были предметомъ постоянныхъ и оживленныхъ толковъ среди членовь разныхъ университетскихъ ферейновъ; ради этой цели они готовы были рисковать не только своей жизнью, но и жизнями тысячь представителей того самаго народа, который они во что бы то ни стало хотъли сдълать счастливымъ. Они не въ состояніи были сообразоваться ни съ законами исторіи, ни съ обстоятельствами данной минуты. Создавъ въ своемъ воображеніи идеаль, они хотели выполнить его сейчась же, безъ промедленій, перескочивъ черезъ всё препятствія. Потребность быстраго переворота была конечной политической мыслью ферейна. Первое политическое общество, задавшееся цёлью привести эту мысль въ исполненіе, было организовано въ Мекленбургѣ богословскимъ студентомъ фонъ-Шпревицъ. Около 1821 г. по его иниціативѣ былъ основанъ "союзъ мужей и юношей", цълью котораго было объединение Германии во что бы то ни стало, хотя бы даже путемъ революціи, и полный переворотъ въ государственномъ управленіи: мъсто тогдашняго правительства долженъ былъ занять весь немецкій народъ, въ лице своихъ свободно избранныхъ представителей. Это только прикрывалось именемъ ферейна и его безупречной политической репутаціей.

Союзъ собственно мужей долженъ былъ составляться изъ людей взрослыхъ, извъдавшихъ уже радости и горести самостоятельной жизни; союзъ юношей—изъ университетской молодежи, готовящейся въ недалекомъ будущемъ вступить въ жизнь. Существовала ли въ дъйствительности первая секція союза, положительно неизвъстно. Формально она существовала; ръчь, которой привътствовали вступленіе въ союзъ юношей новаго члена, говорилась какъ бы отъ лица союза мужей; она начиналась словами: "Нъмецкіе мужи подаютъ нъмецкимъ юношамъ руку для союза" и т. д. Верховное управленіе дълами союза считалось также принадлежащимъ его старшимъ членамъ, т. е. союзу мужей: всъ важнъйшія распоряженія исходили какъ бы отъ его имени, но едва ли эти формальные признаки могутъ служитъ доказательствомъ реальнаго существованія союза мужей.

По всей въроятности иниціаторы союза предполагали, что его первая часть сформируется лишь тогда, когда юноши, представлявшіе собой въ теченіе своего пребыванія въ университеть вторую секцію, окончать курсь и стануть въ ряды практическихъ дъятелей. Юноши должны были безусловно повиноваться своимъ начальникамъ; неповиновеніе допускалось только въ томъ случав, когда старшій предъявлялъ младшему требованіе противное убъжденіямъ послъдняго. Дъятельность союза покрывалась непроницаемой тайной; всъ его члены должны были хранить эту тайну подъ страхомъ смерти.

Идеи фонъ Шпревица вездв встрвчали полное сочувствіе. Союзь мужей и юношей распространился на Фрейбургъ, Вюрцбургъ. Эрлангенъ, Іену, Галле; далве на Лейпцигъ, Геттингенъ, Гейдельбергъ и даже Берлинъ. Въ последнихъ 4-хъ городахъ (главнымъ образомъ въ Берлинѣ) новое общество не произвело особенно глубокаго впечатленія, но за то первые 5 всецело пронивлись задачами мекленбургского общества и возлагали на его деятельность очень серьезныя надежды. Въ Тюбингене главнымъ пропагандистомъ идеи союза мужей и юношей быль Вильгельмъ Снелль изъ Базеля. Много было надеждъ, много разговоровъ, но если спросить о практической дъятельности союза, о проведеніи имъ своихъ идей въ жизнь, то окажется, что онъ не оставиль по себь почти никакихъ следовъ. Во всехъ его начинаніяхь чувствовался недостатокь единства и ясности. Онъ ставилъ себъ грандіозныя задачи, для выполненія которыхъ у него не было ни силъ, ни подготовки. Болъе взрослые н болъе благоразумные изъ членовъ общества готовы были съузить свои планы, лишь бы видёть ихъ выполненными на дыт. Младшіе и болье увлекающіеся не рышались разставаться съ величественными мечтами. Даже представители одного направленія далеко не всегда были способны придти къ согласному рашенію: часто, единодушно намативъ себь цаль, они расходились въ выборъ средствъ.

Создавшись на такомъ непрочномъ основаніи, союзъ мужей и юношей естественно не могъ быть долговічнымъ: съ мая 1821 г. онъ едва просуществоваль до 1824 года.

Такова была судьба союза вездъ, не лучше была она и въ

Тюбингенъ. Тамъ (въ октябръ 1823 г.) послъднему члену— Мюллеру было прямо заявлено, что главная цъль союза—переворотъ въ государственномъ управленіи теперь невозможенъ; объединеніе Германіи—вотъ все, на что дъятели союза могуть надъяться.

Не смотря на всю таинственность, которой старались окружать себя члены новаго политическаго общества, существованіе его не могло укрыться отъ правительства. Замыслы союза показались ему подозрительными, а горячее участіе студентовъ въ освободительномъ движении за границей - опаснымъ: въ правительственныхъ сферахъ возникло предположение, что молодежь и у себя на родинъ не задумается поднять оружіе за свои убъжденія. Испанская революція отвлекала германскихъ правителей отъ ихъ внутреннихъ дёлъ, но лишь только въ Испанін быль возстановлень порядокь, началось следствіе надь университетами. Производилось оно очень строго: аресты следовали одинъ за другимъ; слёдователи работали не только въ университеть, но привлекли къ следствію и всехъ старыхъ студентовъ, окончившихъ уже курсъ и даже находящихся на государственной службъ, если только на нихъ падало подозръніе въ томъ, что они принимають или принимали раньше участіе въ ділахъ союза.

Участіе тюбингенскаго ферейна въ дѣдѣ "союза мужей и юношей" осталось невыясненнымъ, хотя мы и видѣди, что онъ не быль равнодушенъ къ задачамъ этого тайнаго общества. На допросѣ члены ферейна отвѣчали общими фразами, въ родѣ того, напримѣръ, что они должны хранить духъ истиннаго буршеншафта для лучшаго будущаго; одинъ, между прочимъ, сказалъ, что при пріемѣ его въ союзъ ему было вмѣнено въ обязанность живо сочувствовать и по мѣрѣ силъ и возможности содѣйствовать идеѣ объединенія Германіи и вообще интересамъ своего отечества. Больше слѣдователи ничего не узнали, и вюртембергское правительство не имѣло достаточныхъ причинъ уничтожать студенческое самоуправленіе; комитетъ студентовъ, представитель и защитникъ ихъ интересовъ въ университетскомъ сенатѣ и главный хранитель студенческой диссциплины, продолжали дѣйствовать. Слѣдствіе закончилось подщиплины, продолжали дѣйствовать. Слѣдствіе закончилось под

твержденіемъ указа противъ тайныхъ обществъ и запрещеніемъ носить цвъта союза.

Революціонная тенденція ферейна однакоже не замедлила обнаружиться. По окончаніи сл'ядствія (22 мая 1824 г.) члены ферейна составили собраніе, на которомъ рішено было допустить къ участію въ управленіи ділами союза всіхъ его членовъ безъ различія, т. е. буршей и ренонсовъ, старшихъ и младшихъ студентовъ. Общей подачей голосовъ избирались 9 правителей на одинъ семестръ. Они распоряжались ділами ферейна и чинили судъ надъ его членами не только за провинности противъ собственно студенческихъ правилъ, но и за всякое уклоненіе отъ требованій нравственности. Одинъ изъ правителей обязательно участвоваль и въ суді чести, если такой назначался общимъ собраніемъ. Ділетельность правителей отъ времени до времени провірялась особой ревизіей.

Перемъна формы правленія ферейна была добровольнымъ дъломъ студентовъ; все же прочее осталось какъ бы по прежнему; слъдствіе повидимому не внесло въ образъ жизни ферейна никакихъ измъненій. Но на дълъ было со всъмъ не такъ. Не стало прежней свободы, прежнихъ надеждъ, прежней боддрости духа. Тогдашнее настроеніе студентовъ особенно ръзко проявилось на праздникъ въ намять битвы при Ватерлоо. Старинная пъсня: wohl sollten wir Cypressenkräuze winden um mancher Hoffnung frühen sarcophag 1) показалась студентамъ въ этотъ день недостаточно мрачной, они измънили ея конецъ и пъли: намъ надо бы свить кипарисовые вънки у ранняго гроба нъмецкой свободы.

Однако діла ферейна обстояли совсімъ не такъ плохо, какъ казалось его не въ міру требовательнымъ членамъ; имъ суждено было пережить еще нісколько счастливыхъ місяцевъ, утівшиться сознаніемъ, что хотя часть ихъ миссіи, объединеніе студентовъ, почти выполнена. Представители тюбингенскихъ коровъ, увлеченные новой организаціей ферейна, обратились къ нему съ предложеніемъ заключить общій союзъ на такихъ условіяхъ: коры обязывались признать законы и обычаи ферейна,

<sup>1)</sup> Намъ надо бы свить кипарисные вънки у ранняго гроба иной надежди...

а ферейнъ обязывался принять въ среду правителей избранныхъ корами представителей. Такимъ образомъ коры тарантировали своимъ представителямъ нѣсколько шансовъ въ избирательной конкурренціи съ членами ферейна. Эти условія показались ферейну несправедливыми и онъ отказалъ, заявивъ, что его правительство избирается безусловно свободной подачей голосовъ и никакія обязательства здѣсь невозможны. Но когда коры повторили свое предложеніе, ферейнъ, въ видѣ опыта, рѣшилъ допустить въ среду правителей трехъ членовъ изъ состава коровъ. (18 декабря 1824 г.).

Эта унія такъ же скоро распалась, какъ и прежнія. Члены коровь ръзко расходились съ членами ферейна въ мнъніяхъ о студенческой чести, и вопросъ о дубляхъ явился и теперь нарушителемъ мира. На собраніи 8 сентября 1825 г. правители изъ членовъ ферейна провели постановление исключать изъ союза всёхъ участниковъ дуэлей, не разрёшенныхъ судомъ чести. Корамъ очень не понравилось это предложение. Дальше-4 ноября было решено, что исключеню долженъ подлежать каждый, поступающій несогласно съ правилами союза. Въ сущности второе постановленіе было повтореніемъ перваго: правила о дуэляхъ нарушались чаще всего. На этотъ разъ коры не выдержали. Фогель-ихъ представитель въ совътъ правителей--отъ имени всёхъ коровъ публично обвинилъ въ трусости членовъ ферейна. Ферейнъ оскорбился. Дело кончилось рядомъ дуэлей. Но этого мало. Корпоранты, имфвшіе связи въ Штуттгартъ, жаловались своимъ высокимъ покровителямъ на тираннію, которую имъ будто бы приходится терпъть отъ ферейна. Въ высшихъ правительственныхъ сферахъ эти неоффиціальныя жалобы произвели сильное впечатление. Правительство, не совсёмъ благосклонно относившееся къ ферейну послё слёдствія, воспользовалось крупной студенческой размолвкой и ръшилось само руководить внутренней студенческой жизнью. Ферейнъ окончательно потеряль кредить; комитеть, вербовавшійся главнымъ образомъ изъ его членовъ, былъ упраздненъ и надзоръ за студенческой дисциплиной быль поручень правительственному коммиссару съ конвоемъ въ 20 человъкъ жандармовъ.

24 ноября 1825 г. изданъ былъ указъ, которымъ опредъля-

лись полномочія этого коммиссара. Ему поручалось прежде всего уничтожить всё студенческія общества, каковы бы они ни были. Студенть, упорно отказывающійся повиноваться этому предписанію, въ лучшемъ случаё подвергался 4-хъ недёльному аресту; дальше, смотря по винё, наказаніе усиливалось. Сверхъ этого коммиссаръ обязанъ былъ охранять порядокъ не только въ университете, но и въ городё; для этой цёли ему былъ предоставленъ, кромё конвоя жандармовъ, отрядъ ландегерей; университетскіе педеля, конечно, танже были въ его распоряженіи.

Университетскому начальству указъ предписывалъ ограничить свою дѣятельность чисто научнымъ трудомъ; забота о поведеніи студентовъ возлагалась почти исключительно на коммиссара. При этомъ сенату не безъ рѣзкости было заявлено, что это нововведеніе ни что иное, какъ наказаніе ему за небрежность, съ которой онъ до сихъ поръ относился къ университетской дисциплинѣ. Провинности студентовъ по прежнему должны были разбираться университетскимъ начальствомъ подъ предсѣдательствомъ ректора, но окончательный приговоръ зависѣлъ отъ коммиссара.

На студенческія сходки указъ предписываль смотрёть, какъ ва нарушеніе закона, въ особенности если, собравшіеся студенты позволяли себ'є критиковать д'ятельность властей. Малейшее несогласіе студентовъ между собой или съ к'ямъ-нибудь постороннимъ наказывалось какъ возмущеніе общественнаго спокойствія. Дуэли строго запрещались указомъ.

Для университета настали тяжелыя времена. Теперь стѣскеніямъ подвергались не одни студенты, но и самый сенать. Личный характеръ перваго правительственнаго коммиссара—Хофакера 1) былъ послъдней каплей, переполнившей горькую чашу, предложенную тогда университету. Это былъ человъкъ ветерпимый, грубый, неразвитый. Возраженій онъ не выносилъ; его собственная власть казалась ему чъмъ то священнымъ, университетскій сенать—ничьмъ. Ограниченіе власти сената, преднисанное указомъ 1825 г., показалось коммиссару недостаточнымъ; сенату было объяснено, что ученый трудъ совершенно несовмъстимъ съ полицейскимъ надзоромъ, и должность



<sup>1)</sup> Крупный чиновникъ изъ министерства юстиців.

ректора съ наступленіемъ слѣдующаго семестра осталась незанятой. Положеніе студентовъ было самое печальное; имъ предписывалось жить въ одиночку, товарищеское общеніе, обмѣнъ мыслей, взаимная помощь запрещались почти безусловно; за все это карали, какъ за беззаконіе.

Съ вебшней стороны жизнь студентовъ также должна была съ появленіемъ коммиссара заключиться въ очень строгія рамки; почти всв обычныя студенческія развлеченія были запрещены указомъ. Но запрещение это не принесло желанныхъ результатовъ: кнейны посъщались отнюдь не меньше, если не больше прежняго; разница была въ томъ, что прежде туда собирались обсуждать сообща интересующіе всёхъ вопросы, тамъ спорили, пъли патріотическія пъсни; теперь на смъну имъ явились карты, пиво и разговоры о карьерв или увеселенияхъ дурного тона. Число дуэлей также не уменьшилось, только причины ихъ были въ большинствъ случаевъ не похожи на прежнія. Немногіе сохранили върность идеямъ буршеншафта, и тъ съ большимъ трудомъ скрывали свои убъжденія. Единственнымъ мъстомъ ихъ собраній быль ресторань на Некарь-гассе; тамъ они вспоминали лучшія времена и мечтали о будущемъ, тамъ же подъ большимъ секретомъ они правдновали правдники, установленные въ періодъ процвътанія буршеншафта и буршенферейна. Слухи объ одномъ изъ такихъ праздниковъ дошли до коммиссара; онъ назначилъ следствіе и многіе изъ праздновавшихъ поплатились исключениемъ изъ университета. Оставшиеся сплотились въ маленькую группу, которая все-таки должна была охраняться строгой тайной. Членовъ этой группы связывали только общія правила студенческаго общежитія; отсюда и названіе ея-Comment-Verbindung, т. е. союзъ людей съ одинаковымъ образомъ жизни, - разумвется такимъ, какой былъ выработанъ въ буршеншафтъ и сохранялся въ буршенферейнъ. Но выполнение этого серьезнаго условія было не по силамъ большинству тогдашнихъ студентовъ, такъ какъ и правственный и умственный уровень ихъ очень понизились.

Члены коровъ тоже кое какъ скрывали отъ коммиссара свою старинную организацію.

Формально отношенія между корами и комментомъ (Comment-

Verbindung, иначе назывававшійся Comment-Burschenschaft) не изм'єнились: по прежнему ихъ члены не им'єли между собой никакого общенія, но это была одна вн'єшность, по духу ихъ едва ли можно было отличить другь оть друга.

Въ большинствъ молодежь подчинялась правительственному коммиссару и какъ бы замерла въ бездъйствіи, это подчиненіе однако же не вполнъ уничтожило въ умахъ студентовъ старинныя симпатіи къ идеямъ буршеншафта; онъ только не заявляли о себъ. Въ сущности же довольно было простой случайности, чтобы вызвать наружу эти симпатіи.

Одинъ членъ коммента, окончившій уже университетскій курсъ, подвергся тяжелому оскорбленію со стороны своего младшаго сочлена и, по старымъ традиціямъ буршеншафта, не отплатиль ему за обиду. Друзья и товарищи обиженнаго, въ числъ 27 человъкъ, потребовали за него удовлетворенія. Обидчикъ со своими сторонниками, которыхъ было тоже не мало, отвътиль защитникамъ чести друга новыми оскорбленіями. Комментъ распался: изъ числа его членовъ вышли помянутые 27 юношей, которые и образовали новый союзь (22 мая 1828 г.), съ тенденціями и даже именемъ буршеншафта. Начальство, узнавъ объ этомъ, отнеслось къ ихъ замыслу очень неблагосклонно, но это не заставило студентовъ отказаться отъ своей цёли.

Комментъ встрътиль новый союзъ ненавистью и насмѣшками. Сознавая себя старшимъ, онъ во что бы то ни стало желалъ удержать за собой первенство и, гдѣ только была малѣйшая возможность, изощрялъ остроуміе надъ новымъ союзомъ. Такъ онъ далъ его членамъ прозвище feuerreiter'овъ, въ насмѣшку надъ жаромъ и увлеченіемъ, съ которымъ они предавались возсозданію буршеншафта. Шутка на этотъ разъ не удалась: члены новаго союза не только оскорбились этимъ прозвищемъ, но даже признали его за собой, какъ почетное званіе.

Многіе возлагали большія надежды на этоть зарождающійся буршеншафть, и число его членовь быстро возрастало; расло и его значеніе. Отношенія, которыя ему удалось завязать сь Іеной, Эрлангеномь и Гейдельбергомь, окончательно упрочили его положеніе. Даже университетское начальство склонилось на его сторону;—вь правительственныхь сферахь также не

высказывалось прежняго недоброжелательства къ студенческимъ союзамъ. Единственнымъ диссонансомъ, нарушавшимъ общее довольство университета, было присутствие коммиссара; когда же правительство отозвало его обратно въ Штуттгартъ (январь 1829 г.) студенты вспомнили прежнія лучшія времена.

Движеніе въ пользу буршеншафта охватило и корпорантовъ; они признали за нимъ право на судъ чести. Но миръ, водворившійся такимъ образомъ среди студенческихъ партій, былъ, какъ всегда, слишкомъ непродолжителенъ; коры прожили въ согласіи съ буршеншафтомъ меньше года. Причиной разрыва на этотъ разъ была политика.

A. K.

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

№ 6.

мартъ. -- книжка вторая.



### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваем д.

Евр. XI. 3.

Дознолено цензуров. Харьковъ, 31 Марта 1894 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Павловъ*.

## Ультрамонтанское движеніе въ XIX столѣтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолжение \*).

### ЧАСТЬ ПЯТАЯ:

Какъ ультрамонтанское большинство постепенно одержало верхъ надъ представителями умфреннаго католицизма на Ватиканскомъ соборф?

### ГЛАВА І.

Первыя въсти о созваніи Ватиканскаго собора. Намеки на главную цёль его. Нота Киязя Гогенлоэ.

Съ самаго вступленія на папскій престолъ Пія ІХ вполнѣ обнаружилось, какъ мы уже выше сказали, что наступаетъ, навовецъ, время, когда ученіе о папской единоличной непогрѣшимости ех саthеdra, бывшее доселѣ частнымъ (и слѣдовательно, необязательнымъ для всѣхъ католиковъ) мнѣніемъ, возведено будетъ въ догматъ вѣры. Дальнѣйшіе акты новаго папы (окончательное вытѣсненіе изъ богослужебнаго чина французской церкви всякаго галликанскаго элемента; лишеніе провинціальныхъ соборовъ всякой самостоятельности; наконецъ, — провозглашеніе новаго догмата о непорочномъ зачатіи Пресвятой Дѣвы Маріи и особенно обнародованіе силлабуса)—также какъ нельзя болѣе ясно подтверждали близость торжественнаго провозглашенія новаго ультрамонтанскаго догмата. Тѣмъ болѣе странно и непонятно, почему извѣстная часть умѣренныхъ католиковъ съ какой-то удивительною близорукостію ожидала отъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», 1894 г., № 1.

предстоявшаго собора совершенно другаго, --- именно: не болве, какъ простаго осужденія всёхъ заблужденій современнаго общества и возведенія въ догмать положеній силлабуса (какъбудто бы догматизирование последняго могло быть неравносильнымъ возведенію въ догмать того же ученія о папской непогрѣшимости!) 1). Объяснить эту странность можно только тъмъ, что въ то время мносіе епископы, и въ томъ числь Дюпанлу, епископъ Орлеанскій <sup>2</sup>), всёми мёрами старались увёрить своихъ цасомыхъ, что въ энцикликъ 1864 г. и въ силлабуст папа изрекъ золотыя слова и осудилъ въ этихъ актахъ не иное что, какъ только злоупотребление свободою, но никакъ самую свободу. Это были предаты-идеалисты, которые чуть-ли не до самаго засъданія 18 іюля 1870 г., оставались въ сльпой увъренности, что никакихъ крайнихъ, ультрамонтанскихъ, воззрѣній, силлабусь въ себѣ не содержить. Впрочемъ, въ такомъ блаженномъ невъдъніи о дъйствительной цъли Ватиканскаго собора находилась сравнительно небольшая часть умфренныхъ католиковъ; большинство же изъ нихъ уже съ 1864 года не безъ основанія ожидало скораго провозглашенія догмата о папской непогръшимости и потому не безъ нъкотораго опасенія помышляло о предстоявшемъ соборъ.



<sup>1)</sup> Такъ, даже во время засъданій Ватиканскаго собора, притомъ уже тогда, когда для всикаго проивцательнаго представителя унфреннаго католицизма, казалось, вполи было ясно, къ какой ловушки вели всихъ представителей меньшинства ультрамонтане, - даже и въ эту фазу соборныхъ совъщавій, именно въ мартъ 1870 года, такой ведный представитель умереннаго католицизма, какъ ордемиский епископъ Дюпанлу (Dupanloup), отврыто высвазываль надежду, что папа благоразумно обойдеть на соборв вопрось о своей непогрышимости ех cathedra и совершенно устранить его изъ программы соборных зачитій. "Вопрось о папской непограшемости", писаль орлеанскій епископь въ своемъ открытомъ письма къ ревностному поборнику ученія объ этой непограшимости, малинскому (мехельнскому) архіспископу Дешань (Dechamps),—, этотъ вопросъ не составляеть цели "собора (!), онъ не находится въ программ'я соборных занятій (!)... И если пана, "съ свойственною ему мудростію, просто устранить его, подобно тому, какъ это "сдълалъ папа Пій IV на соборъ Тридентскомъ, то несомивино, что чрезъ та-"кое распоряжение онъ покажеть міру высочайшій образець благоразумія, уміврен-"ности и силы и еще больше увеличить свой авторитеть, ибо внушить въ себъ "sceoomee ysamenie" (Réponse de Mgr. l'evêque d'Orléans à Mgr. Dechamps, stoрое изданіе, Paris. 1870, р. 43).

<sup>2)</sup> Cm. ero opomopy: "La convention du 15 septembre et l'encyclique du 8 décembre", Paris 1868.

Зловещіе для всекъ умеренныхъ католиковъ признаки близости этого событія стали обнаруживаться, какъ мы видёли, еще съ сороковыхъ годовъ текущаго столътія; но только съ 1864 года, т. е. со времени изданія силлабуса, эти признаки сдълались особенно ясны. Замъчательно, что самъ папа съ особенною осторожностію, какъ-будто намеренно, умалчиваль о дъйствительной цъли собора, всякій разъ, когда ему приходилось въ такой или иной форм'я выскавываться о скоромъ созваній последняго. Но въ то же время онъ не запрещаль ультрамонтанскимъ ревнителямъ изъ духовенства и мірянъ всевозможными средствами вести агитацію въ пользу того, чтобы ученіе о его личной непогрышимости ex cathedra скорые объявлено было догматомъ въры. По всему видно было, что эта агитація была для него пріятна, хотя вифстф съ тфиъ онъ не налагалъ еще своего veto на тъ голоса, которые возвышались противъ подобной агитаціи 1). Однимъ словомъ, начиная съ 1864 г., папа сталъ делать более или мене прозрачные намеки на то, что задуманный имъ "вселенскій" соборъ главною своею цълію будеть нить провозглашеніе догмата о его непогрышимости. Но дальше намеково (хотя и весьма ясныхъ) онъ еще пока не шель. Даже во время большаго съвзда епископовъ въ Рим'в въ іюн'в 1867 года, по поводу юбилейнаго празднованія кончины св. Ап. Петра, папа не сдёлалъ никакихъ оффиціальныхъ сообщеній по этому вопросу, хотя онъ и возвёстиль впервые, во время этого събзда, о своемъ намбреніи созвать соборъ. Только развъ въ томъ обнаружилось его истинное намърение о цъли созвания предстоявшаго собора, что онъ весьма благосклонно приняль отъ собравшихся въ Риме прелатовъ адресь, въ которомъ торжественно повторялись знаменательныя вираженія Флорентійскаго собора, въ конхъ папа именовался, между прочимъ, полновлястнымъ носителемъ власти "пасти вселенскую Церковь и управлять ею" (regendi et gubernandi universalem ecclesiam). Но, въдь, такого рода адресъ папа приналь отъ епископовъ и раньше, какъ мы въ своемъ мёстё ви-



<sup>1)</sup> Что таково вменно было отношеніе Пія ІХ въ этой агитаців, мы увиднив вскорь, когда будень раскрывать его отношенія въ газетань Civiltà cattolica и Univers.

дёли; слёдовательно, и здёсь можно находить въ поступке папы только намекъ, притомъ даже не полный, хотя и довольно знаменательный.

Въ 29 іюня 1868 года относится та булла ("Aeterni Patris..."), въ которой папа объявилъ всему католическому міру, что черезъ годъ съ небольшимъ, именно: 8 декабря 1869 года, --- въ Римъ созванъ будетъ вселенскій Ватиканскій соборъ. Эта булла замѣчательна тьмъ, что въ ней Пій IX не только совершенно умалчиваетъ о возведении въ догматъ ученія о папской непогрышимости, но даже неоднократно какъ бы съ намъреніемъ подчеркиваеть ту мысль, что на предстоящемъ соборъ онъ не иначе будетъ рвшать догматическіе вопросы, какъ сообща съ епископами (cum totius catholici orbis Episcopis..., collatis consiliis conjunctisque viribus... или еще: sua Nobiscum communicare et conferre consilia...). Для такихъ идеалистовъ, какимъ былъ, напр., Дюпанлу, всё такого рода обещанія папы получали значение не простыхъ фразъ, но содержали въ себъ, какъ можно думать, основанія для ожиданія дійствительнаго охраненія епископскихъ правъ на соборъ. Этимъ, въроятно, и объясняется, почему ніжоторые умітренные католики, даже уже наканунъ самаго собора, все еще тъшили себя надеждою, что на соборъ вовсе и не будетъ поднятъ вопросъ о папской непогръшимости.

Прошло около полугода послё обнародованія буллы Aeterni Patris, и курія не замедлила сдёлать важный намекъ на дёйствительныя свои намёренія относительно созываемаго собора. 6-го февраля 1869 года о́рганъ куріи, газета Civiltà cattolica, помёстила на своихъ страницахъ статью, въ которой говорилось, между прочимъ, слёдующее: "Католики—либералы опа"саются, что соборъ имёсть намёреніе провозгласить доктрину "силлабуса и догматическую непогрёшимость папы; но при "этомъ они не теряють надежды, что соборъ могъ бы видоиз"мёнить или объяснить извёстныя положенія силлабуса въ духѣ, "благопріятномъ ихъ идеямъ, и что вопросъ о непогрёшимости папы или не будетъ вовсе возбужденъ, или же останется не"рёшеннымъ. — Истинные же католики (т. е. огромное боль"шинство вёрующихъ) питаютъ противоположныя надежды.—

.Они желали бы, чтобы соборъ обнародовалъ доктрины силла-"буса. Въ такомъ случай дёломъ собора было бы только выта в положительно и съ необходимыми объясненіями т сопределенія, которыя высказаны въ силлабусь отрицательно, "и чрезъ то устранить существующія еще у ніжоторыхъ недоразуменія". Еще важнёе тоть намекь, который высказань вь этой статьй далье. "Всякій знасть", читаемъ мы въ ней, ято напа самъ не склоненъ принять иниціативу относительно положенія, касающагося его же самого; но одиако же като-"лики питаютъ надежду, что соборъ, по откровенію Св. Духа, "единогласно утвердить непогрышимость папы". Знаменательно и предсказаніе итальянской газеты относительно того положенія, какое займуть на соборь представители меньшинства (т. е. умвренные католики), а также и относительно несомивнной пообды надъ ними представителей большинства (т. е. ультрамонтанъ). "Католики думаютъ", говоритъ газета, "что епископы "въ главныхъ предметахъ будутъ согласны между собою; мень-"шинство же епископовъ, при всей готовности оппонировать, "будетъ не въ состояни долго противиться" 1).

Чтобы вполнъ понять всю важность разоблаченій, которыя сявлала Civiltà cattolica въ приведенныхъ нами словахъ, необходимо имъть въ виду, что папа Пій ІХ еще 12-го февраля 1866 года издаль бреве, въ которомъ редакція этой газеты получала значеніе какъ бы нѣкотораго рода конгрегаціи при его лиць и, следовательно, объявлялась органомъ его правительства, не только свътскаго (котораго теперь оставалась почти одна только тень), но особенно церковнаго, т. с. римской куріи. Воть почему появленіе указанной нами статьи обратило на себя вниманіе всёхъ католиковъ и, вмёстё съ тёмъ, внушило многимъ епископамъ, другимъ духовнымъ лицамъ и даже мірянамъ умфреннаго лагеря серіозное опасеніе относительно посивдствій задуманнаго на предстоящемъ соборѣ провозглашенія новаго догмата. Еще въ своихъ мартовскихъ номерахъ отъ 1869 года (отъ 6 и 10 марта), т. е. почти непосредственно носле появленія статьи Чивильты, газета "Augsburger Allge-



<sup>1)</sup> Си. "*Шапа и соборь" Януса*, въ перев. прот. Ладинскаго, Берлинъ 1870 г., стр. 19—20.—Курсивъ въ текств принадлежитъ намъ.

meine Zeitung" первая рышлась высказать мысль, что теперь уже не можетъ быть никакого сомнвнія въ истинныхъ намівреніяхъ куріи относительно предстоящаго собора. Мало того; она изложила даже весь планъ ультрамонтанскихъ руководителей этого собора, - планъ лукавый, сущность котораго сводилась къ тому, чтобы разными искусными отводами членовъ меньшинства отъ главнаго предмета соборныхъ совъщаній (ученіе о папской непогрѣшимости) мало по малу совершенно ихъ запутать и даже разъединить между собою, и чрезъ это ускорить ихъ пораженіе. Статьи "Allgemeine Zeitung" послужили, можно сказать, сигналомъ къ появленію целаго ряда статей и сочиненій, принадлежащихъ перу богослововъ изъ лагеря умвренныхъ католиковъ и, по преимуществу, германскихъ. Такъ, въ іюль 1869 года, напечатано было въ газеть Kölnische Zeitung" начто въ рода манифеста германскихъ католиковъ ум'вреннаго лагеря по поводу предстоящаго собора. "Если", читаемъ мы, между прочимъ, въ этомъ манифестъ, "на "вселенскомъ соборъ епископы имъютъ исключительное право "совъщаться другь съ другомъ, то необходимо, чтобы при этомъ приняты были во вниманіе мысли и желанія всехъ членовъ "Церкви, міряне могуть при этомъ имъть также вліяніе на "соборныя решенія, какъ и священники. Міряне изъ лагеря "ультрамонтанскаго широко пользуются этимъ правомъ, когда "печатаютъ свои мысли по поводу собора, въ разныхъ журна-"дахъ, которые никакъ нельзя назвать умфренными. Не имфетъ "ли, притомъ, ультрамонтанская партія въ Римъ свой органъ,— "Civiltá catolica", которая очень ръшительно стремится къ осуществленію наміченных ею плановь? Неужели мы лишены "права сдълать такого рода заявленіе: "Отнюдь не симпатичны "и не сродны намъ всв эти взгляды и чаянія! Со всею энер-"гіею готовы мы бороться съ ними"—?"—Далье въ той же статьъ высказываются такія pia desideria германскихь умфренныхъ католиковъ: "Германскіе католики требують, чтобы, во-первыхъ, "Церковь отказалась отъ всякаго рода политической власти, "чтобы объ сферы власти-духовная и свътская-были неза-"висимыми одна отъ другой, и чтобы положенъ былъ конецъ всему "тому, что такъ или иначе напоминаетъ среднев вковую "теократію". Дальнъйшія желанія тъхъ же католиковъ можно свести къ слъдующимъ тремъ пунктамъ: 1) чтобы римская церковь перестала съ слъпымъ фанатизмомъ враждовать противъ всякой культуры и науки (потому что не всякая же культура и не всякое занятіе наукою противны христіанству): 2) чтобы міряне имъли больше участія въ жизни Церкви, и 3) чтобы отмъненъ былъ пресловутый index.

Вскорь посль такихъ энергическихъ заявленій Кельнской газеты, появились очень замъчательныя по своей эрудиціи и исторической правдъ статьи неизвъстнаго автора въ газетъ "Augsburger Allgemeine Zeitung" 1). Онъ сдълались особенно популярны съ техъ поръ, какъ въ своей дальнейшей, распространенной редакціи изданы были въ видѣ особой книги, которая очень скоро стала знаменитою не только въ Германіи, но и во всехъ частяхъ света, и переведена была почти на все европейские языки. Эта книга была: "Der Papst und das Conzil". авторъ которой скрыль свое имя подъ псевдонимомъ Ianus'a, намекая, конечно, чрезъ это на то, что онъ въ предлагаемомъ сочиненій намірень обратить свой строго-научный, безпристрастный взорь, какъ на настоящее положение римско-католической церкви, такъ и на всю христіанскую древность, съ цёлію показать читателямъ, какъ далеко ушла римская церковь отъ ндеала истинной церкви, а также и то, какъ въ средніе въка шла постепенная порча со стороны Рима этого идеала. Лучшею и самою аркою похвалою этого замѣчательнаго произведенія "двуликаго Януса" послужила та быстрая извъстность, даже популярность, какую оно въ сравнительно краткое время успело пріобрести во всемъ образованномъ міръ; такъ-что сами ультрамонтане сочли нужнымъ поручить одному изъ своихъ научныхъ корифеевъ, профессору церковнаго права и церковной исторіи при Вюрдбургскомъ университетъ, д-ру Гергенретеру (Hergenröther), впоследстви кардиналу, составить противъ "Януса" ответъ. Таковой появился уже въ 1870 г., подъ заглавіемъ "Anti-Ianus", хотя на самомъ дълъ въ ней авторъ не только не опровергалъ вескихъ, всегда основанныхъ на строго-научныхъ данныхъ,



<sup>1)</sup> Не безъ основанія принисивають ихъ знаменитому Деллингеру.

доводовъ "Януса", но даже, можно сказать, еще болёе способствовалъ ихъ популярности, благодаря своимъ слабымъ и явно тенденціознымъ возраженіямъ на его положенія. Поэтому, если книга "Януса" получила повсюду особенную извёстность; то, напротивъ, "Анти-Янусъ" прошелъ въ европейскомъ литературномъ мірё почти безслёдно 1).

1) Для примера того, какъ неудовлетворительно отвечаеть "Анти-Янусъ" на тезисы "Януса", укажень хотя бы на его разсуждение о папъ Гоноріи. "Янусъ" говорить о вемь такъ: "Въ самомъ началъ (шестаго вселенскаго) собора, папа "Гонорій, спроменний тремя патріархами, высказался въ пользу (моновелитскаго) "мжеученія, и чрезъ то оказаль ересв могущественную поддержку... Соборъ са-"мымъ торжественнымъ образомъ осуднаъ Гонорія за его еретическое ученіе, и "хоть-бы одинъ голосъ раздался въ его защиту, хотя на соборъ присутствовали <sub>п</sub>и палскіе дегаты. Догматическія сочиненія Гонорія, какъ зараженныя ересію, "были сожжени.-- Папы покорились необходимости, подписали аванему, и сами "заботниесь о томъ, чтобы еретикъ Гонорій, осужденный восточною и западною "церковію, быль исключень изъ церковныхъ вингь. - Это обстоятельство ясиве "свъта доказываетъ, что тогда всей вселенской церкви было начего неизвъстно о "папской непограшимости. Защитники непограшимого папи (Торквемада, Беллирдиннъ и др.) не знали поэтому никакого другаго исхода, какъ заподозрить пол-"линность соборныхъ вктовъ и приписали грекамъ ихъ искажение. Богословы иезуитскаго ордена оставались при этомъ мивніи до средины прошлаго стольтія. **Но** "съ техъ поръ, какъ оно было покинуто, пустились въ такое объяснение словъ "Гонорія, чтобы язъ нихъ можно было извлечь мало-мальски православный смыслъ. "Удалось это или нътъ, но то несомивнио, что во времена. Гонорів вселенскій "соборъ и сани папы были убъждены въ папской погръшиности". Вотъ что пиметь по поводу осужденія Гонорія "Янусь". Читатель легко можеть понять, кавой именю отвъть, по требованіямь догики, должны были дать на эти сильныя (по своей исторической правда) доказательства противъ папской непограшимости, ультрамонтанскіе богословы. Имъ следовало доказать 1) что въ действительности папа Гонорій не быль моновелитоми; 2) что шестой вселенскій соборь не предаваль его осуждению за эту ересь, и что догнатическия сочинения Гонорія не были сожжены, какъ еретическія; 3) что сами напы некогда не предавали Гонорія анавемф; наконецъ, 4) что положение језунтскихъ и ультрамонтанскихъ богослововъ, будто соборные акты, въ которыхъ содержится осуждение Гонорія, не подлины, и будто бы самыя слова Гонорія православны, -- есть вполяв истинное. Только при твердомъ обоснования этихъ четырехъ терисовъ можно было бы ультрамовтанамъ вполив опровергнуть сильныя слова "Явуса". Посмотримъ, такъ ли поступаеть "Анте-Янусь". Онъ приводить слова Газеманна и Шпеманна, которым силится доказать, что Гонорій на самонь ділі не впаль въ ересь но выразнися только неосторожно, притомъ не въ доматическом послати (epistola dogmatica), а въ частноме (privata); но при этомъ не указываетъ, какія вменно основавім для такого мятнія. Правда, далье онъ представляеть читателю свое личное соображеніе о томъ, что патріархъ Цареградскій Сергій нарочно съ лукавымъ намівреніемъ навель папу Гонорія на ложний путь,--заставиль его неосторожно упот-

Изъ другихъ сочиненій, им'вишхъ своею цілію протестовать противъ ультрамонтанской агитаціи въ пользу ученія о папской непогрышимости, особенно замычательна книга одного неизвыстнаго по вмени духовнаго лица изъ Богемін: "Dil Reform der Kirche an Haupt und Gliedern". Самое уже заглавіе показываеть, какой животрепещущій вопрось раскрывался въ этомъ сочиненіи: вопросъ о пребразованіи католической церкви, -- объ нскорененій всёхъ злоупотребленій, которыя въ теченій многихъ въковъ вкрались въ нее и затемнили въ ней идеалъ истинно-церковный. Авторъ, между-прочимъ, обращается къ предстоящему собору съ увъщаніемъ не развивать далже принципъ централизаціи высшей церковной власти въ лицв папы, но, напротивъ, свести эту власть къ темъ ея пределамъ, въ какихъ иональной выправляла свою деятельность въ древней нераздельной церкви, въ видъ приматства по чести, но не по власти церкви вселенской. Въ общемъ, названное сочинение есть краснорфчивый и сильный протестъ противъ того плена, въ какомъ держали католическую церковь іезунты и ультрамонтане, и который угрожаль сделаться еще безвыходиве и ужасиве после окончанія собора Ватиканскаго.

He одна Civilta cattolica раскрыла предъ людьми, не посвященными во всъ тайны куріи, какова именно будеть истинная

ребить выражение в Федица, но, выдь, во-первых это личное (бездовазательвое) мићије самого Гергенретера, а во-вторыхъ, если би такъ на самомъ двлв и било, какъ говорить последній, то и въ такомъ случае нельзя (говоря вполив безпристрастно) оправдать Гонорія: странно въ такомъ случать считать его мевопросахъ догнатическихъ, хотя бы и признавать, вибств съ ультранонтанскими богословами, его посланія въ патр. Сергію только частными (разграничение между догматическими и частными папскими пославіями слишкомъ веопредвленное, субъективное и потому черезъ-чуръ растяжимое). Еще люборитиве, какъ объясняетъ "Анти-Янусъ", то обстоятельство, почему папскіе легаты, бившіе на местомъ соборв, не протестовали противъ анавематствованія Гонорія. Ссылаясь опить на Ганеманна, "Анти-Янусъ" говорить, что такое молчание легатовъ объясняется яко бы ихъ нежеланісив помішать ходу діль на соборів (!) Просинь самого читателя сказать, положа руку на сердце, можно ли считать подобвое объяснение удовлетворительнымъ. Такова бездоказательность и неустойчивость "Анти-Януса" въ его ответахъ на слова "Януса". (Выдержка наша изъ Явуса" взята изъ русск. неревода этой книги о. Ладинскаго, стр. 99-101; a отвътъ на нее у "Анти-Януса" си. въ издани его отъ 1870 г., въ Фрейбургъ, стр. 52-53).

дъятельность предстоявшаго собора: такую же роль истолковательницы нам'треній папы относительно созываемаго собора взяла на себя и другая ультрамонтанская газета (уже знакомая намъ изъ исторического очерка деятельности въ текущемъ стольтіи ультрамонтанской партін во Франціи), пресловутая "Univers". И она, подобно Чивильть, съ замъчательною откровенностію поспішила возвістить своимь читателямь, что на Ватиканскомъ соборъ будетъ провозглашенъ новый догматъ о папской непогрышимости, и даже прибавляла, что самое это провозглашение произойдеть на основании простаго большинства голосовъ, по иниціативъ главныхъ сторониковъ ученія о папской непогрышимости. (Кто были эти главные сторонники. это всякій легко могъ понять, вспоминая всю діятельность ультрамонтанъ хотя бы въ текущемъ стольтіи). — Хотя редакція "Univers", въ лицъ своего главнаго представителя, Вельо, и не получила отъ папы такой санкціи, какую удостоилась получить Civilta cattolica, однако ни для одного почти католика, не только во Франціи, но и за ея предвлами, не было, кажется, тайной, какимъ благоволеніемъ пользовались и самъ Вельо, и его изданіе въ глазахъ папы Пія ІХ: последній довольно ярко неоднократно выражаль имъ свою благосклонность, хотя, большею частію, и не оффиціально 1).



<sup>1)</sup> Не даромъ, уже во время засъданій Ватиканскаго собора, папа пригласиль самого Вельо и его семью въ Римъ и даже, какъ прошелъ въ то время слукъ. поселыль ихъ въ Ватиканскомъ дворцъ (Си. Tagebuch. Wahrend des Vaticanischen Concils geführt von Dr. I. Friedrich, Nördlingen 1871, S. 161). Maio voro: yrверждали, что для Вельо отведено было особое потаенное мъсто за кулисами той залы, въ которой происходили соборныя заседанія (Ibidem, S. 162). Очень встати привести здесь замечательныя слова, которыя сказаль однажды Пій IX натріарку Венецін, когда онъ представляль ему некоторыхь членовь венеціанскихь католических ассоціацій: "Я могь бы", говориль, между прочинь, папа, "назвать вамь извъстныхъ господъ (въроятно, папа разумълъ среди нихъ и Дюпанлу), которые, "льть 10 тому назадь, просили мени, чтобы я приказаль католической прессъ "молчать... Знаете-ли, что я имъ отвътиль? Я сказаль имъ: хорошо, госнода, я "исполню вашу просьбу, но только тогда, если вы мий съ увиренностію скажете, "что нътъ уже ни одного антикатолического журнала... Не скажу, чтобы по вре-"менамъ иной католическій листокъ не хваталь черезь край; но, відь, тому, кому приходится писать каждый день, весьма легко зайти слишкомъ далеко, особенно "въ отвътъ на нападки враждебныхъ изданій. О, въ наше время такія газеты "весьма необходимы и делають много добра!" Таковь быль панегирикь Пія IX

Такія краснорічнымя и многозначущія разоблаченія, какія сділаны были, относительно занятій Ватиканскаго собора, двумя ультрамонтанскими листками,—а еще боліве собственная проницательность многих европейских дипломатовь—не могли не внушить этимъ государственнымъ людямъ серіовнаго опасенія относительно послідствій провозглашенія догмата о папской непогрішимости въ области международной политики.

Первый изъ нихъ, кто обратилъ на это немаловажное обстоятельство внимание всехъ европейскихъ правительствъ, былъ баварскій министръ-президенть, князь Голенлоэ (Hohenlohe), который, какъ родной брать кардинала, быль хорошо осведомленъ о намереніяхъ римской куріи. Отъ 6 апреля 1869 г. онъ обнародоваль циркулярную ноту, которую разослаль всемь иностраннымъ дворамъ. Въ ней онъ старался убъдить ихъ, что естинная цель предстоящаго собора совсеми не сводится только въ однимъ чисто богословскимъ решеніямъ, но имеетъ самую гесную связь съ вопросомъ объ отношении церкви и государства. При этомъ онъ напоминалъ имъ о некоторыхъ тезисахъ силлабуса, въ которыхъ очень недвусмысленно задевалась власть светскихъ правительствъ и давалось понять, что папа долженъ бить верховнымъ владыкою и надъ ними; эти тезисы онъ ставиль въ связь съ ученіемъ о папской непогрышимости, причемъ очень убъдительно выясняль, какъ опасно сдълается это ученіе, когда курія вовведеть его на соборѣ въ догмать вѣры. Въ виду такой опасности (конечно, для техъ государствъ, где есть католические подданные), князь предлагаль, не теряя времени, созвать конференцію, или же целый рядь конференцій, ва которыхъ представители всёхъ заинтересованныхъ въ данномъ вопросв государствъ могли бы изыскать средства необходимыя для защиты своихъ законныхъ правъ противъ покушеній на нихъ со стороны предстоящаго собора 1).

Къ сожальнію, нота баварскаго министра не имъла успъха.



такимъ журналамъ, какъ *Univers*. Понятно, что, сознавая за собою такое важное преннущество, какъ яркое благоволеніе къ себъ папы,—эта газета особенно сиъло в ръзко кападала на своихъ противниковъ. (См. *Tagebuch*, S. 365—366).

<sup>1)</sup> Zur geschichte des Vaticanischen Conciles, von Lord Acton, München 1871, S. 19-20.

Причина этого заключалась скорые всего въ томъ обстоятельстве, что между отдельными правительствами не было того единодушія, какое потребно было для такого важнаго образа дъйствія, какой предлагаль Гогенлов. Наприміврь, Австрія уже потому отнеслась недоварчиво къ его проекту, что подозравала, что за нимъ стояла Пруссія, всегдашняя ся соперинца. Австрійскій канцлерь, графь Бейсть (Beust), на предложеніе главы баварскаго министерства не обинуясь отвётиль, что не находитъ нужнымъ еще до начала Ватиканскаго собора поднимать вопросъ объ отношени церкви къ государству, и что лучше, по его мивнію, уже впоследствін, въ случав нужды, протестовать противъ того или другаго постановленія этого собора, если окажется, что оно противно интересамъ государственнымъ. Холодный ответъ Австріи на ноту Гогенлоо послужилъ поводомъ къ тому, что и всф другія правительства отклонили эту ноту. Такъ мысль благоразумнаго государственнаго мужа, --- мысль вполей достойная лучшаго пріема, чёмъ какой она имъла, --- и осталась безъ исполненія...

Не имѣло никакого успѣха и другое предложеніе нѣкоторыхъ предусмотрительныхъ католиковъ, въ числѣ которыхъ накодились даже и духовныя лица (напр., французскій кардиналъ Боншозъ (Вопнеснове) и нѣкоторые епископы),—предложеніе послать на предстоящій соборъ представителей всѣхъ заинтересованныхъ правительствъ 1). Нельзя не упомянуть здѣсь и о другомъ сродномъ проектѣ, который возникъ въ Германіи; сущность его сводилась къ тому, чтобы на соборѣ представителемъ германскихъ католиковъ явился всѣми уважаемый, маститый король саксонскій, Іоаннъ, который, какъ католикъ и притомъ замѣчательный ученый, могъ, по миѣнію многихъ, особенно способствовать благопріятному для германскаго правительства рѣшенію извѣстныхъ вопросовъ. Но почему-то и эта мысль не осуществилась на дѣлѣ 2)...

Вообще можно сказать, что даже наканунъ самаго Ватикан-скаго собора какое-то странное и непонятное ослъпление на-



<sup>1)</sup> Ibidem, S. 21.

<sup>2)</sup> Ibidem, S. 23.

столько заслонило отъ взоровъ государственныхъ людей Европы истинное положение вещей въ Римв, что они рашительно ничего не предприняли для предотвращения грозившей всамъ почти европейскимъ правительствамъ опасности. А эта опасность, какъ грозная, темная туча, все ближе и ближе надвигалась...

### глава II.

Характеристика главивишихъ представителей умъреннаго католицизма изъ французскаго духовенства ко времени созванія Ватиканскаго собора.

Прежде чемъ приступать къ описанію главныхъ моментовъ борьбы умеренных католиков съ ультрамонтанами на Ватиканскомъ соборъ, необходимо, по нашему митнію, познакомить читателя, хотя бы отчасти, съ важнёйшими борцами съ той и другой стороны. Безъ такого предварительнаго знакомства съ ними, читатель не такъ скоро и не такъ дегко пойметъ, почему именно на этомъ соборъ, несмотря на то, что со сторовы умфреннаго меньшинства не было недостатка въ протестахъ (и даже, какъ увидимъ, неръдко весьма энергичныхъ),---**УЛЬТРАМОНТАНСКОЕ ООЛЬШИНСТВО ВСЕТАКИ, НАКОНЕЦЪ, ОДОЛЪЛО ОП**позицію. Но, въ виду того, что ультрамонтане составляли на соборъ, какъ и слъдовало ожидать, партію преобладающую по своей силь и по количеству членовъ, то, понятно, ивтъ нужды съ особенною подробностію останавливаться на характеристикъ некоторыхъ изъ этихъ членовъ въ отдельности: достаточно будеть для нашей задачи ограничиться по отношенію къ нимъ сравнительно краткой характеристикой. И это, конечно, потому, что въ ультрамонтанской партіи, какъ мы уже имёли случай убъдиться, всегда главная сила заключалась не въ отдёльныхъ дъятеляхъ (хотя бы и весьма энергичныхъ), но скоръе во всей ихъ совокупности, — въ томъ объединяющемъ всехъ ихъ началё (фанатической предавности своей идей), которая дёлала изъ нихъ сильнъйшую въ міръ корпорацію. Совершенно иной характеръ имъла во всв времена партія умъренныхъ католиковъ. Въ томъ и лежала главная, основная причина ея сравнительной слабости и частныхъ ел неудачъ и пораженій, что ей не доставало единства, корпоративности, чемъ такъ сильны были ея враги, ультрамонтане. А такое отсутствее единства объясияется, конечно, тімь, что въ основаніи возорівній умітренных католиковъ на Церковь лежала некоторая непоследовательность и даже извёстнаго рода самообманъ: съ одной стороны, оне ужасались при мысли о неограниченной власти папы, но съ другой-какъ-будто не замъчали, что, въ сущности, уже самая идея папскаго приматства заключаеть въ себъ, какъ бы въ зародышъ, и идею о папской неограниченной власти въ Церкви или, что то же, идею о папской непогрешимости. Въ этой раздвоенности и заключалась, можно сказать, Ахимесова пята всёхъ умфренныхъ католиковъ. Ультрамонтане хорошо это знали и потому всегда умъли попадать въ это слабое мъсто своихъ противниковъ. Насколько въренъ нашъ взглядъ на этотъ общій характеръ всёхъ умёренныхъ католиковъ, это лучше всего откроется изъ нашей характеристики отдёльныхъ представителей этой партіи, сначала во Франціи, а затёмъ и въ Германіи и Австро-Венгріи.

Изъ французскаго духовенства самыми замъчательными представителями умъреннаго католицизма къ концу 60-хъ годовъ можно назвать слъдующихъ лицъ: парижскаго архіепископа Дарбуа, орлеанскаго епископа Дюпанлу (Dupanloup), епископа іn partibus infidelium Марэ (Maret) и аббата Гратри (Gratry).

1. Дарбуа можеть быть названъ однимъ изъ самыхъ симпатичнъйшихъ личностей среди французскаго духовенства шестидесятыхъ годовъ. Его основательная и всесторонняя ученость, его свътлыя нравственныя качества и особенно его кроткая обходительность со всъми дълали его весьма популярнымъ прелатомъ. Одному только папъ и ультрамонтанскимъ его сподвижникамъ Дарбуа былъ непріятенъ тъмъ, что онъ былъ въ душъ галликаномъ и потому не сочувствовалъ новымъ стремленіямъ въ католической церкви, направленнымъ къ чрезмърному, совершенно незаконному возвеличенію папской власти, въ ущербъ власти прочихъ епископовъ. Опала къ нему папы выразилась въ томъ, что онъ не былъ сдъланъ кардиналомъ (хотя многіе другіе, несравненно менъе заслуженные прелаты, но болъе угодные Пію ІХ, получили это званіе); кромъ того,

папа пославь ему однажды посланіе, которое скорёе имёло характерь выговора, чёмь отеческаго привёта (котораго Дарбуа быльбы весьма достоинъ). Другой прелать, на месте парижскаго архіенескопа, всячески и везде, где только могь, старелся бы проявлять свое недовольство куріей; но не таковъ быль Дарбуа: онъ не переставалъ во всемъ сохранять свое ровное и безстрастное расположение по отвошению ко всемъ распоряжениямъ, исходившимъ изъ Рима. Замечательны те слова, съ которыми онъ обратился къ папъ въ письмъ къ нему, по поводу изданія силлабуса: "Твое порицаніе", писаль онь Пію ІХ, "о нам'встникъ Христовъ, имфетъ силу; но твое благословение еще несравненно могущественные. Богъ возвель тебя на апостольскій престоль въ средина двуха половина настоящаго столатія, чтобы ты одной изъ нихъ дароваль пастырское разрівне-"nie (absolution), а другую освятиль своимь благословеніемь. "Пусть будеть твоимъ деломъ-примирить разумъ съ верою, ,свободу съ авторитетомъ, государства съ Церковію! Съ высо-"ты той троякой славы, какою увънчали тебя религія, старость ли несчастіе, --- все, чтобы ты ни дізлаль, и все, чтобы ты ни говориль, иметь такое великое вначеніе, что можеть повергднуть народъ въ отчанніе, или ободрить ихъ. Изреки имъ изъ "твоего открытаго, пространнаго, священническаго сердца одно только слово, чтобы дать прощение прошедшему, украпить "настоящее и открыть, и освётить кругозорь для будущаго" 1)! Не слышится ли въ этихъ смёлыхъ и правдивыхъ словахъ голоса Бернарда Клервосскаго, который некогда подобнымъ же образомъ наставлялъ папу Евгенія III-го? Нельзя не подивиться тому, какъ Дарбуй съумель соединить въ этихъ словахъ и легкую критику на образъ дъйствія папы по отношенію къ современной цивилизаціи. и сыновнюю почтительность къ "наместнику Христову", и замечательное, --- можно сказать, величественное, - спокойствіе тона. Онъ ни унижается предъ папой, ни забываетъ, съ другой стороны, своего подчиненнаго положенія относительно его. Вообще приведенныя нами слова могуть служить лучшею характеристикою свътлой лич-

<sup>1)</sup> Zur Gesch, des Vaticanischen Conciles, von Lord Acton, S. 62-63.

ности парижскаго архіепископа. — Такимъ же покавалъ онъ себя и во время своего пребыванія въ Римъ, на соборъ: вездъ у него та же стойкость, но безь рёзкости, та же почтительность къ папъ, но безъ лести, то же спокойствіе, но безъ апатін къ своимъ убъжденіямъ. Чтобы составить себъ вполив ясное понятіе объ этихъ убъжденіяхъ, лучше всего познакомить читателя съ тою замъчательною ръчью, которую держаль Дарбуа на соборъ, за два мъсяца до его окончательнаго засъданія. Въ ней онъ высказываетъ мысль, что возведеніе въ догмать ученіе о папской непогрішимости не только не усилить власти папы, но, напротивъ, пожалуй, ослабитъ ее, возбудивъ въ извёстной части католической ісрархіи (именно: въ спискоцахъ) только раздражение и ненависть. По его мижнию, вопросъ о возведеніи въ догмать вёры любимаго ультрамонтанскаго школьнаго мивнія только дасть поводъ невврующимъ м вообще врагамъ католической Церкви унижать самый соборъ и даже глумиться надъ нимъ, какъ надъ чёмъ-то недостойнымъ уваженія 1). Далве онъ старается доказать, что новый догмать не только не послужить панацеей для всёхъ нравственныхъ недуговъ современнаго общества, но скоре повредить этому обществу, еще более отдаливь отъ Церкви однихъ, окончательно лишивъ въры другихъ. И это потому, что болъзнь современнаго человъчества заключается вовсе не въ томъ, что оно не имъетъ средства узнать истину, но въ томъ, что, имъя возможность ее увнать, оно все таки бъжить отъ истины 2). Такимъ твер-

<sup>1)</sup> Hanc de infallibilitate his conditionibus ortam (questionem) et isto modo introductam aggredi et detinire non possumus, ut arbitror, quin eo ipso tristem viam sternamus tum cavillationibus impiorum, tum etiam objectionibus moralem hujus Concihi autoritatem minuentibus".

<sup>(</sup>Cu. Zur Gesch. d. Vat. Conciles, von Lord Acton, S. 109).

Читая эти слова, нельзя не поразиться тамъ, какъ върно предусмотралъ Дарбуа вредния последствія, какія вибла для католической церкви Ватиканскій соборъ, усиливъ среди современняго западно-европейскаго общества невъріе и индифферентивать.

<sup>2) &</sup>quot;Porro, quod in tantis Ecclesiae angustiis laboranti mundo remedium affertur? Iis omnibus qui ab humero indocili excutiunt onera antiquitus imposita et consuetudine patrum veneranda, novum ideoque grave et odiosum onus imponi postulant schematis autores. Eos omnes, qui infirmae fidei sunt, novo et non satis opportuno dogmate quasi obruunt, doctrina acilicet huiusque nondum de-

димъ убъжденіямъ Дарбуа вполнё соответствовало и то положеніе, какое онъ ванималь на соборь, съ начала до конца. Онь быль однимь нев главныхь вожаковь оппозиціи новому папскому догмату, и въ его римской квартиръ собирались французскіе епископы съ умфренно-католической окраской. Когда уже последовало на Ватиканскомъ соборе провозглашение этого догмата, то, по словамъ о. Владиміра I'emme, 1), онъ не могъ сдержать своего негодованія и, наміняя свою обычную ровность характера, дошель даже до того, что повволиль себъ подшутить надъ соборомъ. Такъ какъ было написано, что почти вев члены провозгласили догмать непогрешимости, то онъ измъниль слово почти (fere) на ferae, которое соотвътствуеть французскому слову bétes (звёри, дураки), и сказаль, что всю дурски присоединились къ новому догмату. Конечно, такая невестная для собора откровенность была допущена имъ не оффиціально, во время соборныхъ засёданій, но у себя на дому. Правдивый Дарбуа не могь вынести печальнаго и унизительнаго връища постепеннаго подчиненія умфреннаго меньшинства ультрамонтанскому большинству и убхаль во Францію еще до пресловутаго заседанія 18-го іюля 1870 года. Впрочемъ, какъ и всв оппозиціонные епископы, онъ, преклоняясь предъ известнымъ правиломъ (искаженнымъ ультрамонтанами): Roma locuta est, causa finita est,—и самъ вскоръ волей-неволей призналь новый догмать, хотя, всего въроятнъе, призналь все таки неискренно, но только наружно. Конечно, въ такомъ поступкъ проявилась слабость, недостойная такой свътлой личности, какою быль парижскій архіепископь, погибшій вскорь мученическою смертію за свои патріотическія убъжденія и чревъ это какъ-бы искупивній невірность своимь анти-ультрамонтанскимъ убъжденіямъ.

2. Дюпанлу, епископъ орлеанскій, неоднократно упомянутый нами, можеть быть названь такъ же, какъ и Дарбуй одною

finita, praesentis discussionis vulnere nonnihil sauciata, et a Concilio, cujus libertatem minus aequo apparere plurimi autumnant et dicunt, pronuncianda... Mundus aut aeger est aut perit, non quod ignorat veritatem vel veritatis doctores, sed quod ab ea refugit eamque sibi non vult imperaria Acton, S. 109).

<sup>1)</sup> См. его Воспоминанія "Вѣра и Разумъ" 1892 г., № 28.

изъ звъздъ первой величины въ числъ епископовъ, составлявшихъ на Ватиканскомъ соборѣ оппозицію. Отличительною чертою его :характера была чисто францувская живость впечативній, которая часто дёлала его непоследовательнымъ въ своихъ дъйствіяхъ, чему способствоваль въ значительной мърв и его холерико-сангвиническій темпераменть. Какъ и Дарбуа онъ быль весьма ученымъ прелатомъ, но съ характеромъ скорве практическимъ. Его лучшія сочиненія были изъ области педагогики; не мало написалъ онъ также книгъ и брошюръ по гомилетикъ. Когда нъкто аббатъ  $\Gamma$ омо (Gaume), впослъдствіи епископъ, напаль на классическое образование въ французскихъ школахъ, то Дюпанлу выступилъ противъ него съ очень сильнымъ и талантливымъ ответомъ, причемъ показалъ и въ этой области большую эрудицію. Для нашей задачи особенно важно подробнье остановиться на другой его полемической статьь, которою онъ обличилъ Вельо ва его агитацію въ пользу провозглашенія новаго догмата 1). Общій тонъ ея таковъ, что даеть основаніе думать, что Дюпанлу или совершенно не зналь о дъйствительныхъ отношеніяхъ редактора газеты Univers къ папъ, или же (что въроятнъе), если и зналъ о нихъ, то намъренно дълалъ видъ, будто не знаетъ. Еще въ началъ своей статъи онъ не обинуясь говорить, что Вельо, агитируя въ пользу ученія о папской непогръшимости, является въ одно и то же время и узурпаторомъ непринадлежащей ему власти церковнаго учителя, и какимъ-то возмутителемъ общественнаго мевнія предъ началомъ собора 2). Затемъ онъ уличаетъ своего противника въ противоръчіи своимъ собственнымъ возгрыніямъ на сущность либерализиа. "Сами же вы", пишеть онь ему, между-прочимь, "когда-то являлись либеральнее всяваго другаго, и конечно, "все якобы для блага Церкви: потому что не вы ли говорили: "мы возненавидъли всякій нелиберальный принципъ, какъ анти-



<sup>1)</sup> Lettre de Mgr. l'évêque d'Orléans aux prêtres de son diocèse pour leur donner communication de son avertissement à M. Louis Veuillot, Paris 1869, 3—ième édition.

<sup>2) &</sup>quot;Vous, simple laique,... vous usurpez étrangement l'autorité de l'Église: vous "agitez et troublez les ésprits dans l'Église; vous faites une sorte de pieuse émeute "à la porte du Concile..." (p. 6).

"христіанскій"?... И вотъ вы же... съ жаромъ бросаетесь изъ "одной крайности въ другую..., и производите въ Церкви партіи, делите всехъ католиковъ на два лагеря: на католиковъ чис-"тых или собственно-католиковь, какъ вы сами, и на партію умпренную, партію либеральную, какъ вы называете другой. "лагерь, считая людей, принадлежащихъ къ нему, дурными ка-"толиками, сообщинками еретиковъ, даже прямо еретиками. Вы "сочиняете въ Церкви ереси, и вы включаете въ число ихъ лиоследователей самыхъ внаменитыхъ защитниковъ Церкви "среди насъ, чтобы осыпать ихъ гнусными оскорбленіями. Вотъ, "мелостивый государь, что вы дёлаете; воть задача вашей "школы" 1). Въ этихъ словахъ очень верно изображенъ весь зарактеръ публицистической деятельности Вельо, и нельзя не удивиться, какъ искусно съумъль епископъ орлеанскій такъ спокойно и безстрастно, но въ то же время такъ мътко и притомъ въ краткихъ словахъ указать на главную причину зловредности Вельо и его Univers. Действительно, въ томъ и заключалась обычная тактика всёхъ ультрамонтанскихъ дёятелей настоящаго стольтія, начиная съ Ламно, что они, подъ предлогомъ дарованія своимъ соотечественникамъ свободы, на самомъ дълъ заковывали ихъ въ самое тяжелое рабство, -- рабство духовное, стёсняя ихъ совёсть въ узкихъ рамкахъ мнимо церковнаго авторитета. Для достиженія этой цёли они (какъ мы это знаемъ изъ примъра того же Ламиэ) не гнушались и такимъ антихристіанскимъ средствомъ, какъ революція... Обличая Вельо въ незаконномъ присвоеніи себ' званія церковнаго учителя, въ непоследовательности, въ фанатическомъ огульномъ обвиненіи всёхъ умеренныхъ католиковъ въ ереси, -- Дюпанлу

<sup>1) &</sup>quot;Vous qui prétendiez être autrefois plus libéral que personne, toujours bien entendu, au nom de l'Église; vous qui disiez: "Nous avous hai tout principe illi-béral, comme anti-chrétien..." Vous donc... vous vous jetez avec emportement dans tous les excès contraires... Vous créez des partis dans l'Église, vous faites deux parts des catholiques, les uns, catholiques purs, comme vous, catholiques tout court; les autres, que vous appelez le parti modéré, le parti libéral, ceux là mauvais catholiques, complices des hérétiques, hérétiques eux-mêmes: vous inventez dans l'Église des hérésies, et vous y impliquez, pour les couvrir d'odieux outrages, les plus illustres défenseurs de l'Église parmi nous. Voila, Monsieur, ce que vous faites, vous et votre école". (Ibidem, p. 7—8).

предвидить и его защиту противь всёхь этихь его обвиненій. "Вы скажете", говорить онъ Вельо, "что вы защищаете ученіе "о папъ и о Церкви. Въ этомъ и заключается ваше самооболь-"щеніе: вы считаете себя самыми вірными истолкователями "ученія римской церкви... Между-тімь вы заставляете Церковь "и папу говорить то, чего они не говорили; вы заставляете "ихъ осуждать то, чего они никогда и не думали осуждать..." 1). Далье Дюпанлу переходить къ самому важному пункту своей полемики съ редакторомъ Univers,---къ ученію о папской непогрѣшимости, которое Вельо, во что бы то ни стало, желая видъть скоръе обязательнымъ для всъхв безв исключенія католиковъ, какъ догматъ въры. Упрекая своего противника въ томъ, что онъ какъ-бы заранве предписывалъ предстоящему Ватиканскому собору программу его деятельности, ... Дюпанлу говорить ему: "Иочему вы первый изъ всёхъ французскихъ "публицистовъ подняли этотъ столь деликатный и трудный вопросъ? Съ какого права позволили вы себъ начертать епис-"копамъ программу ихъ дъятельности? Дълая это, вы присволи "себъ непринадлежащую вамъ роль, въ чемъ я, какъ епископъ, "имъю право потребовать у васъ объясненія..." <sup>2</sup>). Затъмъ начинается въ стать в орлеанскаго предата довольно подробное опровержение ультрамонтанского учения о единоличной напской непогрешимости. При этомъ вопросъ, естественно, сводится къ тому, какое отношение имветъ напа къ вселенскому собору. Дюпанлу, какъ умфренный католикъ, не отделяетъ власти последняго отъ власти перваго, и потому никакъ не можетъ согласиться съ Вельо, булто-бы одина папа, ва отдъевности отв собора, обладаетъ непогръшимостію. Его ужасаетъ и та мысль



<sup>1).</sup> Nous défendons, dites—vous, la doctrine du pape et de l'Eglise. C'est là, nen effet, votre prétention: vous vous posez comme les interprètes les plus findèles des doctrines romaines... Vous faites dire à l'Eglise et au pape ce qu ils n'ont pas dit; vous leur faites condammer ce qu ils n'ont jamais songè à proscnire". (ibidem, p. 14--15).

<sup>2) &</sup>quot;Pourquoi, le premier dans la presse française, avez—vous soulevé cette si "delicate et si grave question? De quel droit vous êtes—vous permis de tracer "aux Evêques un programme? Il y a eu là de votre part intrusion dans un rôle "qui ne vous appartenait pas, et dont j'ai le droit, pour ma part du moins, moi "Evêque, de vous demander compte" (p. 18).

редактора Univers, будто-бы на предстоящемъ соборъ всякія разсужденія и изслідованія его отцовь о папской непогрівшимости валишни и даже соблазнительны для католиковъ (jetteraient dans la stupeur les catholiques), такъ-какъ всв эти разсужденія совершенно де не нужны для собора, который руководится Духомъ Святымъ. Дюпанлу, напротивъ, утверждаетъ, что присутствіе Св. Духа на соборѣ нисколько не исключаетъ ни свободных разсужденій, ни добросовъстных изслидованій; и это потому, что действіє Св. Духа на членовъ собора выражется въ томъ, что Онъ направляет ихъ въ ихъ занятіяхъ я охраняеть ихъпри этомъ отъ всякаго уклоненія отъ истены 1). Къ характеристикъ воззръній Дюпанлу можеть служить и заибчательное посланіе его къ духовенству своей епархін, которое онъ написалъ и издалъ предъ своимъ отъйздомъ въ Римъ, на Ватиканскій соборь, по поводу ходившаго тогда между французскими католиками (съ легкой руки Вельо) слуха о провозглажени на этомъ соборъ догмата о пацской непогръщимости 2). Цёль этого посланія-успоконть орлеанское духовенство въ его опасеніяхъ по поводу этого слуха и высказать имъ, насколько этотъ новый догмать противорвчить всёмь преданіямъ ихъ отечественной церкви. Конечно, при этомъ Дупанлу не оставляеть безь порицанія тёхь газеть, которые взяли на себя задачу агитировать среди чадъ католической церкви въ пользу этого ультрамонтанскаго догмата. Онъ снова выражаетъ свое негодование противъ Univers и даже противъ Civiltà cattolica, вакъ-бы намеренно игнорируя, какой высокій покровитель стоить за нима... Замёчательно, что онъ находить ихъ агитаторскую деятельность совершенно не согласною съ темъ распоряжениемъ напы, по которому членамъ-консульторамъ (consultores) римскихъ конгрегацій, спеціально учрежденныхъ для подготовленія соборнаго ділопроизводства, предписывалось безусловное молчание по отношению къ предметамъ ихъ занятій 3). Не правится ему и то, что два его собрата по званію,

<sup>1)</sup> Ibidem, pp. 20, 21 et sq.

<sup>2)</sup> Lettre de Mgr. l'évêque d'Orléans au clergé de son diocèse relativement à la définition de l'infaillibilité au prochain concile, Paris 1869, 2-ième édition.

<sup>3)</sup> lbidem, p. 5.

архіепископъ малинскій Дешамь (Dechamps) и архіепископъ вестминстерскій Маннини (Manning), спеціально выступили въ литературномъ мірѣ защитниками мысли, что на Ватиканскомъ соборъ необходимо возвести на степень догмата учение о папской непогрышимости. Напротивъ, съ симпатіей упоминаетъ онъ о поступкъ германскихъ епископовъ, которые, предъ отправленіемъ въ Римъ, на соборъ, собрались въ Фульдъ и отсюда послади пап'в письменную просьбу о томъ, чтобы онъ не дозволяль вводить вопрось о единоличной папской непогрѣшимости въ программу соборныхъ совъщаній 1). Дюпанлу никакъ не можетъ согласиться съ инфальнбилистами прежде всего въ томъ, что ученіе о папской непогрышимости было всегдашнимъ ученіемъ католической церкви. Онъ приводитъ на память духовенству своей епархіи взглядь на это ученіе Босскота и Фенелона, а по новоду Беллярмина замъчаетъ, что даже и онъ не вполнъ согласуется въ этомъ пунктъ съ современными ультрамонтанскими богословами 2). Впрочемъ, самъ орлеанскій епископъ спішить туть-же заявить въ своемъ посланін, что онъ не вооружается, собственно, противъ папской непогрѣшимости, но лишь противъ той мысли, будто своевременню возвести это учение въ догматъ въры.

Нѣтъ, говоритъ Дюпанлу, это совершенно не своевременно. И вотъ какого рода соображение представляетъ онъ въ своемъ послании, для подтверждения этой своей мысли. 1) Самъ папа ни разу еще не выразилъ оффиціально желанія провозгласить на предстоящемъ соборъ укаванный догматъ. 2) Непогръщимость Церкви вполнъ достаточна для жизни церковной; къ чему обязывать върующихъ признавать, рядомъ съ сею непогръшимостію, еще непогръшимость папы? Какъ-будто-бы Церковь не можетъ на будущее время существовать бевъ этого новато догмата. 3) Соборъ Тридентскій благоразумно обощелъ ученіе о папской непогръшимости, руководясь правиломъ возводить на степень догмата въры только такіе вопросы, относительно которыхъ всё отцы собора будутъ согласны (пе de-

<sup>1) ·</sup> Ibidem, p. 6.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 7.

finirentur, nisi ea, de quibus inter Patres unanimi consensione constaret). 4) Папа Иннокентій XI съ большею похвалою отоввался объ изв'ястномъ сочинении Боссюэта: Ехроsition de la doctrine catholique, не смотря на то, что въ этой книгъ авторъ намъренно умолчалъ объ учени о папской непогръшимости. 5) Самъ Пій IX, въ отвъть на просьбу 188 англиканскихъ духовныхъ лицъ, желавшихъ узнать, на какихъ основаніяхъ могуть они соединиться съ католическою церковію, - указаль имъ, между-прочимъ, на авторитеть Церкви и на главенство папы, но совершенно умолчаль о своей личной непогрѣшимости. 6) Провозглашение догмата о папской непогрышимости еще болье отдалить отъ римской церкви восточныхъ христіанъ, а также и протестантовъ. 7) Положеніе католических в подданных въ техъ европейских государствахъ, где правительства инославные, а также и въ Соединенныхъ Штатахъ Свв. Америки, сдвлается еще затруднительные, чвмъ, ово сейчасъ, -- въ случав, если Ватиканскій соборъ провозгласеть указанный догмать. 8) Даже и католическія правительства съ подозрвніемъ отнесутся къ церкви, после такого провозглашенія, -- хотя бы уже въ силу того, что невольно вспомянеть о булль Бонифація VIII "Unam sanctam" и др. под. -9) Въ самомъ вопросъ о папской непогрышимости есть очень много богословскихъ затрудненій, напр. а) неопредёленность самого понятія ex cathedra; б) трудность различенія между двумя сторонами личности римскаго епископа, -- какъ частнаго лица и какъ папы; в) опасность провозглашенія новаго догмата, въ виду состоянія умовъ современнаго общества, и мн. др. 10) Особенно сильныя сомнинія противъ новаго догмата возбуждаетъ вся предшествующая исторія Церкви. Здісь Дюпанлу напоминаетъ своему духовенству о папъ Стефанъ и св. Кипріанъ Кареагенскомъ, о папъ Гоноріи и его моновелитскихъ выраженіяхъ въ посланіи къ патр. Сергію, о папахъ Вигиліп и Либерін и, наконець, о пап'в Пасхалін II, котораго Каликстъ II, его преемникъ, прямо обвинилъ въ ереси 1).



<sup>1)</sup> Ibidem, pp. 9 et sq.—Надобно удивляться смёлому тону и правдивости всего посланія Дюнавлу въ духовенству своей епархін, особенно если вспоминть, что оно написано предъ отъёздомъ на Ватиканскій соборъ.

Нельзя не замътить, что, хотя орлеанскій епископъ и говоритъ почти все время, собственно о несвоевременности (innoportunité) новаго догмата, однако онъ, въ сущности, выражаетъ свое сомнъніе и въ самой истинности ученія о папской непогръщимости. Такое сомивніе проглядываеть во всемь его посланіи къ своему духовенству. Конечно, не безъ основанія и папа. уже во время соборныхъ засъданій, считаль его недостаточно надежнымъ (въ ультрамонтскомъ смыслѣ) членомъ собора, несмотря на то, что самъ Дюпанлу во все время своего пребыванія на соборъ оффиціально считался противникомъ только своевременности (opportunitatis) провозглашенія новаго догмата 1). Здёсь нельзя не упомянуть и о другомъ литературномъ произведеніи его, которое первымъ своимъ изданіемъ появилось въ Неаполь, отъ 1-го марта 1870 г., такъ какъ въ Римъ его не позволили печатать (такова была свобода членовъ Ватиканскаго собора!) Это его отвътъ епископу малинскому Дешань: "Réponse de Mgr. l'évêque d'Orléans à Mgr. Dechamps, archevêque de Malines",--напечатанный вторымъ изданіемъ въ Парижв, въ томъ же 1870 году. Мы уже имъли случай мимоходомъ назвать это произведеніе, когда говорили объ удивительной близорукости епископа орлеанскаго по отношенію къ главной цели Ватиканскаго собора (о его наивной надеждь, что папа не провозгласить на этомъ соборв догмата о своей непогрышимости). Въ общемъ этотъ "Отвътъ" есть, въ сущности, повтореніе тъхъ же мыслей, которыя изложены и въ посланіи Люпанлу къ орлеанскому духовенству. Первая половина "Ответа" содержить въ себъ защиту автора противъ нападеній малинскаго прелата на его воззрвнія на папскую непогрешимость. Во второй Дю-



<sup>1)</sup> Фредрихъ въ своемъ Тадевись разсказываетъ по поводу отношеній пави къ оріевнскому епискому, во время собора, такой анекдотъ. Во время одной ауді-енціи у папы, Дюпанлу пришелъ къ такое сердечное умиленіе, что обиллъ и по-ціловаль Пін ІХ. По поводу этого поцілуя, послідній будто-би сказаль, спуста вісколько времени, одному изъ своихъ приближенныхъ: "Толіско-би этоть поцілуй не быль лобзаніемъ Іуды!" И любимець Пін ІХ, Вельо, не пропустить случая съострить, намекая на этоть случай и продолжая сравненіе Дюпанлу съ предателемъ, —когда въ своей Univers сопоставиль вираженіе opportunitas съ словами Евангелія: "et exinde (Iudas) quaerebat opportunitatem, ut eum traderet". (См. Тадевись, SS. 207 и 229).

панлу опровергаеть одинь за другимь четыре аргумента своего противника въ пользу яко-бы необходимости провозглашенія ва соборѣ догмата о папской непогрѣшимости. Вотъ ати аргументы: 1) вопросъ о папской непогрѣпимости не допускаетъ никакихъ возраженій, потому что на него отвічало утвердительно католическое богословіе всёхъ временъ; 2) необходимость провозглашенія новаго догмата вытекаеть изъ необхо димости окончательнаго опроверженія галликанской деклараціи 1682 года; 3) современное положение вопроса о соборъ во всей ватолической церкви и въ обществъ также говорить въ пользу той-же необходимости, равно какъ 4) и въроятныя последствія непровозглашенія того же догмата 1). Въ отвъть на первый аргументъ, Дюпанау перечисляетъ длинный рядъ католическихъ богослововъ (начиная съ XV столетія), которые не признавали папской непогръщимости. Въ числъ ихъ встръчаются вмена Іоанна Жерсона (Gerson), Николая Кузы, Петра D'Альи (d'Ailly), Боссюэта, Флёри, Турили, Бувье и др. Основываясь на писаніямъ всёмъ этимъ ученымъ, Дюпанау дёлаетъ выводъ, что никакъ нельзя, вмёстё съ Дешанъ, сказать, что относительно папской непогръшимости существуеть единогисное преонніе (unanimis traditio). Противъ втораго аргумента орлеанскій епископъ говорить прежде всего то, что еще несравненно гораздо раньше 1682 года мивніе, противное папской непогрізшимости, уже существовало (напр. на соборъ Тридентскомъ и даже раньше его). Указываеть онъ и на то, что ни папа Пій IV, ни самый Тридентскій соборъ не нашли необходимымъ, даже въ виду протестантовъ, провозглащать учение о папской непогръшимости въ качествъ догмата въры. Третій аргументь Дюпанлу разбиваеть темъ, что современное возбуждение вопроса о соборъ въ литературъ и въ обществъ есть, по его словамъ, отчасти искусственное, какъ бы дутое, такъ какъ оно имъетъ своею настоящею причиною ту агитацію въ пользу панской непогрышимости, которую стали производить Civiltà cattolica, Univers, а также самъ Дешанъ, Маннингъ и компавія. — Наконецъ, относительно последствій непровозглашенія

<sup>1)</sup> Réponse, p. 32.

новаго догмата Дюпанлу замъчаетъ, что уже одно прискорбное разделение между епископами на соборе по поводу этого вопроса можетъ показывать, на сколько было бы лучше не провозглашать напской непогрышимости въ качествы догмата выры 1).—Все, что мы до сихъ поръ сказали о Дюпанлу, можетъ свидътельствовать о немъ, какъ о твердомъ и вполнъ убъжденномъ борцъ со стороны лагеря умъренныхъ католиковъ. Но характеристика этого предата была бы одностороннею и потому невърною, если бы мы закрыли предъ нашими читателями другія стороны его личности, рисующія намъ ее менъе выгодной стороны. Мы уже замътили о немъ, что онъ часто являлся непоследовательнымь въ своихъ действіяхъ, и приписали это частію его живой натурь, частію его природному темпераменту. Не говоря уже о томъ, что и Дюпанлу впоследствін, по примеру Дарбуй и другихъ представителей умъреннаго меньшинства, покорился ватиканскому опредъленію отъ 18-го іюля 1870 года, -- ніжоторые отдільные признаки непоследовательности въ своихъ убежденіяхъ проявиль онъ и раньше и даже еще за нъсколько лъть до Ватиканскаго собора. Такъ, какъ намъ пришлось уже замътить мимоходомъ, онъ, будучи вообще доволно сильнымъ противникомъ не только вопроса о своевременности провозглашенія догмата о папской непогръшимости, но даже отчасти самаго этого ученія принципіально, -- вследствіе какого то непонятнаго ослепленія, не захотель усмотреть въ энциклике 1864 года и въ силлабусв ясныхъ предвестниковъ новаго ультрамонтанскаго догмата. Напротивъ, онъ даже написалъ особое сочиненіе: "La convention du 15 septembre et l'encyclique du 8 décembre",въ которомъ превозносилъ и энциклику, и силлабусъ до небесъ. Другой признакъ его непоследовательности можно усматривать въ томъ, что онъ еще въ 50-хъ годахъ выступняъ ярымъ защитникомъ свътской власти папы, какъ бы не замъчая, что въ этомъ вопросв онъ являлся совершененых ультрамонтаномъ 2). Такая непоследовательность, конечно, значи-

<sup>1)</sup> Ibidem, pp. 32 et sq.

<sup>2)</sup> Pressensé, Das vaticanische Concil, переволь Фабаріуса, Nördlingen 1872, S. 49.

тельно ослабляма все его протесты противъ Вёльо, Дешанъ и виъ подобныхъ, которые (какъ и все вообще ультрамонтане) были особенно сильны своею последовательностию...

3. Марэ (Maret), сначала аббатъ и профессоръ богословія при парижскомъ университетъ, а затъмъ епископъ сурскій (évêque de Sura), in partibus infidelium, —личность особенно замівчательная въ числі представителей умівреннаго католицизна во Франціи ко времени созванія Ватиканскаго собора,какъ своею многостороннею ученостію, такъ и своимъ прямымъ характеромъ, напоминавшемъ характеръ Дарбуа. Еще въ первые года своей профессорской деятельности (именно въ 30 годахъ) онъ выступиль какъ замъчательный философъ 1) и, пройдя последовательно несколько переходных фазь въ своихъ философскихъ возэрвніяхъ 3), сдвлажся поборникомъ самаго чистаго онтологизма 2). Для насъ, конечно, интересны, собственно, его воззрѣнія на папство и на отношеніе послѣдняго къ церкви. Они отличаются своею галликанскою окраскою, хотя въ то же время не вполнъ чужды и нъкоторыхъ уступокъ ультрамонтанскимъ взглядамъ. Сочиненіе, въ которомъ Маро выразиль свою симпатію къ галдиканству, хотя и умфренному, появилось почти одновременно съ появлениемъ въ Германии книги "Януса"---Der Papst und das Concil. Хотя, по всей рероятности, это совершенно случайное совпаданіе, однако оно показываеть, какъ во Франціи и въ Германіи въ одно и то же время созръда потребность высказать во всеуслышаніе здравый взглядь на сущность отношеній между папой и соборомъ. Капитальный трудъ Мара, сделавшій его имя навсегда памятнымъ въ богословской антературь Франціи конца шестидесятых и начала семидеся-



<sup>1)</sup> Къ концу тридцатихъ годовъ относится его кинга: Essai sur le Panthéisme, изданиая въ 1840 году.

<sup>2)</sup> Эти фазы, по словамъ г. Введенскаго (Очеркъ современной французской фвлософіи, Въра и Разумя 1893 г., № 24, стр. 552), были следующія: сначала традяціонализиъ и фидензиъ, затемъ раціонализиъ.

<sup>3)</sup> Г. Введенскій такъ характеризуеть его онтологическія воззрінія: "Высшія "метафизическія иден... не могуть иміть свой образець в оригиналь въ нась, въ "нашей душів... Эти иден не отъ нась: оні суть, по выраженію Боссиота "моч"мо отк Бога или, говоря ниаче в точніве, суть Самъ Богь...—сотть, прособща"мощій осякаго челоська, грядущаго от міра" (Ibidem, стр. 552).

тыхъ годовъ, --- носитъ такое заглавіе: "Le Concile général et la paix religieuse". Чтобы дать вполнъ точное понятіе о духъ и направленіи этого сочиненія, приведемъ изъ него, хотя и краткую, но темъ не мене весьма характерную выдержку. "Мы держимся", говорить Мара, "ученія Босската, потому-"что считаемъ это учение вообще за истинное. Мы защищаемъ "его, такъ какъ на него дълались нападки, а также и потому, "что могущественная партія, во чтобы то ни стало, хочеть до-"биться его осужденія. Это ученіе французскаго епископата и "парижской школы, нашей старой Сорбонны, сосредоточивается для насъ въ трехъ главныхъ тезисахъ, въ трехъ основныхъ "истинахъ: 1) церковь есть монархія, ограниченная аристок-"ратіей; 2) высшая духовная власть (la souveraineté spirituelle) "ВЪ ДЪЙСТВИТЕЛЬНОСТИ СОСТОИТЪ ИЗЪ ЭТИХЪ ДВУХЪ ЭЛЕМЕНТОВЪ, "хотя второй подчиненъ первому; 3) совмъстное дъйствіе этихъ "илементовъ необходимо для того, чтобы выработать обязатель-"ную для всякаго систему въроученія, т. е. чтобы совершить "тотъ актъ, который по преимуществу есть дело верховной пап-"ской власти (pour constituer l'acte par excellence de la souve-"rainetė spirituelle" 1). Если сопоставить это "исповъданіе въры (profession de foi)" Маро съ тезисами знаменитой галликанской деклараціи 1682 года, то нельзя не найти между ними сходства, и особенно по отношенію къ 4-му тезису этой деклараціи, которая гласить следующее: "папа имееть общую "власть въ делахъ веры; его определения имеють отношение лко всёмъ церквамъ въ совокупности и къ каждой въ отдёль-"ности. Однако его ръшеніе только тогда неизмінно, когда съ "этимъ ръшеніемъ согласна Церковь" (т. е. епископъ) 2). Очевидно, и здёсь рёчь о монархіи, ограниченной аристократіей. Эта мысль есть, можно сказать, главный догмать галликанства. Мара взялся снова оживить его въ умахъ своихъ соотечественниковъ, что явилось особенно благовременно наканунъ Ватиканскаго собора, на которомъ ультрамонстантство готовилось одержать решительную победу надъ галликанствомъ. Но на

<sup>1)</sup> Lord Acton, Zur Gesch. des Vaticanischen Conciles, S. 34.

<sup>2)</sup> Alzog, Histoire universelle de l'Eglise, переводъ съ нъмець. l'ошлера, третіе взданіе, Paris 1855, tome III, р. 306.

сколько это было благовременно, на столько же это являлось деломъ далеко не легкимъ и даже не безъоцаснымъ: снова поднять знамя галликанства въ то время, когда самъ папа открыто становился во главъ ультрамонтанскихъ борцовъ, съ тъмъ, чтобы окончательно задушить все галлеканское,---требовало отъ человъка, ръшившагося на этотъ смълый шагъ, большой энергін, правдивости и самоотверженія. Всёми этими качествами Марэ обладаль, можно сказать, въ полной мере. Не даромъ онь быль въ большой немилости у папы. Не даромъ онъ не подучиль особой епархіи, но сдёлань быль только епископомъ титулярнымъ (in partibus); да и самос это титулярное епископство онъ получиль отъ папы лишь послё большихь колебаній со стороны посл'ядняго 1).--Если сравнить основную мисль "Януса" съ таковою же мыслею Марэ, то нельзя не усмотръть между ними нъкотораго, довольно важнаго различія: между-твиъ, какъ у перваго, по всей его книгв, проходить одна главная мысль, - что при современномъ ненормальномъ стров католической церкви, истинный вселенскій соборъ есть дело не возможное; у втораго, напротивъ, основная мысль та, что и на Ватиканскомъ соборъ можетъ проявиться истинный голосъ вселенской Церкви. Сопостовляя эти два возорбнія, нельзя не придти къ тому выводу, что "Янусъ" показалъ себя гораздо болве последовательнымъ провозвестникомъ галликанства, чемъ Мара, который въ этомъ отношении сделалъ какъ-бы некоторую уступку ультрамонтанскому возврвнію на католическую Церковь. Имея въ виду те качества, которыя мы только -что приписали Мара, (энергію, правдивость и самоотверженіе), мы, конечно, никакъ не можемъ допустить мысль, что эту уступку онъ савлалъ изъ какой-нибудь слабости или ради какого либо разсчета; но скорве должим объяснить ее твить, что онъ, при всей своей склонности къ галликанству, всетаки былъ



<sup>1)</sup> Говорать, что, когда запла річь о его кандидатурів на евископскую степень, то препятствіемь къ ней выставлено было то, что Марэ плохо слышить (!) Просамся очень остроумно замічаєть по этому поводу, что онь, дійствительно, быль тугь на ухо по отношенію ко всему, что касалось распоряженій, исходившихь оть ремской курін. За такого—рода "глухоту" и не любила его послідная (См. Préssansé, Das vaticanische Conzil, цитов, изданія, стр. 44).

всегда слишкомъ ортодоксальнымъ католикомъ, благоговъвшимъ предъ властію папы. Слишкомъ радужныя надежды, по отношенію къ Ватиканскому собору, со стороны Марэ, были следствіемъ того же идеализма, который ослёпляль Дюпанлу по отношенію къ энцикликъ 1864 года и къ силлабусу. Отличительная черта книги Мара-уклоненіе отъ всякаго рода полемики. Авторъ все время спокойными, но сильными и убъдительными доводами старается показать читателю истинность своихъ воззрѣній. Подобно Боссюэту, онъ признаетъ за римской канедрой свойство indefectibilité (нерушимости), но не соглашается съ теми, которые хотять самого папу увънчать свойствомъ непогръщимости. По ученію Мара, всякій папа (лично, самъ по себ'в) можеть погржшать, даже въ вопросахъ, касающихся вёры и нравовъ. Но его временное заблуждение всегда проходить для папства безследно, такъ-какъ самъ же погрешившій папа, или его преемникъ вскоръ сознають это невольное уклонение отъ истины н исправляють его. Но такое исправленіе, добавляеть Мара, дълается не иначе, какъ при участіи епископата. Свойство непогрешимости, которое принадлежить церкви, этому духовному, мистическому тёлу Христову, только и возможно подъ тёмъ непременнымъ условіемъ, чтобы всегда пребывала неразрывною связь между Главою и тёломъ церковнымъ; въ силу чего, и видимый глава церкви-папа долженъ, по ученію Марэ, быть во всегдашнемъ неразрывномъ единении съ епископатомъ 1). Какъ ни замъчательна книга Маро по своей учености и по своему прекрасному изложенію, однако нікоторая двойственность въ воззрвній на папство, которою страдали всегда всв представители умфреннаго католицизма, въ томъ числе и Боссюять, и которую мы назвали Ахиллесовой пятой этого направленія, значительно ослабляеть общее благопріятное впечатлівніе, какое производить это сочинение на всякаго безпристрастнаго читателя. Читая произведеніе Маро, такъ и хочется сказать ему: "напрасно ты силишься объединить и согласить то, что не соединимо. Напрасно ты прилагаешь къ церкви, этому духовному

<sup>1)</sup> Въ этомъ пунктв ученія Марэ в заключалясь, собственно, его галликанскім убъжденія, сущность которых вкратце можно выразить въ следующей формуль: "монархизмъ, ограниченный вристократіей".

обществу, мфру, которая прилична для общества гражданскаго. Перковь не есть монархія въ земномъ смыслё, и епископать не есть аристократія. Не нужно для церкви видимой, земной главы, --потому -- что единая у нея Глава -- Христосъ, Который в пребываетъ съ нею во всв времена и сохраняетъ ее отъ всякаго уклоненія отъ истины. Епископы суть только органы Его воздъйствія на церковь, и папа такой же органь, какъ и всв оне". Но, конечно, какъ католикъ, Марэ, подобно всемъ вообще галликанамъ, никакъ не могъ усвоить себъ такое чистое понимание церкви, и въ этомъ-то и заключалась слабая сторона его возарвній. Какъ и другіе представители умфреннаго католицизма, онъ не могъ понять, что, признавая папское главенство въ перкви, непремвино, рано или поздно, следуетъ придти и къ признанію папской непогращимости, что такъ варно поняли ультрамонтане. Неудивительно, если онъ впоследствіи волей-неволей принуждень быль покориться новому ватиканскому догмату: шаткая почва, на которой онъ построилъ всю свою аргументацію, несмотря на всю уб'єдительность посл'ядней, вліяніемъ неблагопріятныхъ для членовъ меньшинства обстоятельствъ, такъ и ускользнула изъ подъ его ногъ...

4. Въ числъ замъчательныхъ представителей умъреннаго католицизма во Франціи, ко времени созванія Ватиканскаго собора, нельзя не упомянуть и аббата Гратри (Gratry), хотя онъ, какъ простой съященникъ, и не могъ участвовать лично въ соборныхъ засъданіяхъ. Но онъ извъстенъ какъ одинъ изъ самыхъ деятельныхъ поборниковъ умеренно-католическихъ доктринъ и особенно какъ авторъ четырех в писем архіепископу миманскому Дешань о папь Гоноріи, которыя появились въ печати въ Парижѣ, уже во время Ватиканскаго собора. Вопросъ о папѣ Гоноріи еще въ средніе въка служиль для защитниковь ученія о папской непогращимости настоящимъ камнемъ преткновенія. Поэтому нисколько не удивительно, что эти богословы всячески старались какъ нибудь оправдать названнаго папу въ той тяжкой вини, о которой такъ красноричиво свидительствують акты VI. Вселенскаго собора. Не нашли они никакого иного средства для выполненія своего нам'вренія, какъ заподозрить эти акты въ подлинности. Такой тактики они неизмънно держались до тъхъ поръ, пока въ церковно-исторической наукъ не восторжествовало окончательное мивніе о несомниной подлинности указанных актовъ. Что оставалось имъ теперь делать? Пришлось прибегнуть къ другой уловке,къ возможному оправданію самаго письма Гонорія къ патріарху Сергію, къ истолкованію его еретическихъ выраженій въ православномъ смыслё или, по крайней мёрё, въ близкомъ къ православному. Тъмъ не менъе вопросъ о Гоноріи (Honorius-Frage) остался, и при нашихъ тенденціозныхъ истолкованіяхъ, крайне неудобнымъ для ультрамонтанскихъ богослововъ,--балластомъ, освободиться отъ котораго они были решительно не въ силахъ. Не даромъ еще папа Пій V велель исключить имя Гонорія изъ того м'яста римскаго бревіарія, въ которомъ (подъ 28 іюня), при упоминаніи о VI Вселенскомъ соборѣ, въ числё моноослитовъ упомянуто было имя и этого папы 1). Но, конечно, вычеркнуть его имя изъ бревіарія еще не значило уничтожить самый фактъ ереси папы Гонорія. - Если вопросъ о Гоноріи всегда сильно смущаль ультрамонтань, какъ радикально противоръчащій ихъ любимому ученію о папской непогрѣшимости, то понятно, что во время Ватиканскаго собора онъ еще более должень быль мешать имъ. И воть, въ это-то именно время и появились упомянутыя четыре письма Гратри объ этомъ вопросъ. Неудивительно, что авторъ ихъ сдълался предметомъ самыхъ ярыхъ нападокъ и обвиненій со стороны инфальибилистовъ.

Постараемся возможно короче, хотя и въ существенныхъ чертахъ изложить здёсь главныя положенія, которыя Гратри обосновываеть въ этихъ письмахъ. Прежде всего онъ весьма убёдительно показываетъ, что папа Гонорій, утверждая въ своемъ письмё къ патріарху Сергію, что во Христё только одна воля, нисколько не отличался въ такомъ утвержденія отъ прочихъ моновелитовъ, и потому вполнё удовлетворилъ еретичествующаго патріарха Сергія. Въ защиту Гонорія ультрамонта не выставили противъ Гратри свои обычныя разсужденія и предположенія: они стали доказывать, 1) что Гонорій не заслужилъ за



<sup>1)</sup> Pressensé, цитов. соч. и переводъ, стр. 179.

свое письмо въ патріарху Сергію обвиненія въ ереси; 2) что самое его письмо въ этому патріарху есть только письмо частнаго *человъка*, а не папы, слъдовательно не есть актъ общецерковнаго характера или ex cathedra. На первый изъ этихъ ультрамонтанскихъ антитевисовъ Гратри даеть такой отвётъ: напрасно ультрамонтане утверждають, будто-бы папа Гонорій потому только допустиль во Христе одну волю, что желаль нагляднее выразить невозможность борьбы въ Немъ между добромъ и зломъ. Даже если бы и можно было допустить такое объяснение словъ Гонорія, то въ такомъ случав совершенно неизвинительнымъ остается отрицание имъ во Христъ двухъ волей, какъ необходвимхъ атгрибутовъ Его двухъ естествъ, -- Божескаго и человіческаго; потому-что исповідывать въ Спасителі дві воли, вовсе не значить въ то же время признавать въ Его душтв борьбу между добромъ и зломъ. - На второй ультрамонтанскій антитезисъ Гратри справедливо замъчаетъ, что совершенно не основательно считать посланіе Гонорія къ Сергію не болье какъ только частным письмомь, потому-что это посланіе написано было имъ въ отвътъ на такое письмо Сергія, которое содержало въ себъ важнъйшій и, можно сказать, животрепещущій вопросъ того времени, отъ такого или иного ръшенія коего зависило наименованіе: привославный или еретика. Посл'в этого, остается только по остроумному замівчанію Гратри, назвать то ученіе папы изреченнымь ex cathedra, которое онъ изложить съ своего балкона въ базиликъ св. Петра! Но и сами ультрамонтане, конечно, не согласятся на такое исключительное условіе признанія папскихъ актовъ актами ex cathedra. -Таково въ общихъ чертахъ содержание четырехъ писемъ аббата Гратри, которыя въ свое время надёлали столько шума среди современниковъ Ватиканскаго собора. Очень характерно суждение ихъ автора о той недобросовъстности, съ какою всегда относились и относятся къ вопросу о папѣ Гоноріи ультрамонтанскіе богословы. Въ виду этого, позволяемъ себ'в привести его здесь въ существенныхъ чертахъ; оно послужитъ, по нашему мижнію, самымъ дучшимъ образцомъ того, какъ правдиво и честно относился аббать Гратри къ вопросу о еретичествъ папы Гонорія. "Эта защита (папы Гонорія), лишенная

откровенности и прамодушів", говорить Гратри, "въ теченін цвлыхъ стольтій авляется одною изъ причинъ нашего релі-"гіознаго упадка...Кто мы такіе на самомъ діль? Проповідники "-ли лжи, или апостолы истины? развъ не настало уже время "-съ отвращениемъ отвергнуть отъ себя тв обманы, подлоги ли искаженіе, котораго наши величайшіе враги-исказители дерковной исторіи не постыдились вкоренить среди насъ? 1). Какъ жаль, невольно подумаеть при чтеніи этихъ правдивыхъ словъ честнаго католическаго ученаго, -- какъ жаль, что на Ватиканскомъ соборв его члены не прониклись твив же правдивымъ духомъ и не воспрепятствовали возведенію въ догматъ въры такого ученія, которому прямо противоръчиль несомивнный историческій факть еретичества напы Гонорія! Къ сожалівнію, Гратри, какъ простой аббать, и не присутствоваль на этомъ соборъ; да если бы и присутствовалъ, то едва-ли его одинокій голось, заглушаемый преобладающимь числомь ультрамонтанскихъ защитниковъ папы Гонорія, могъ одержать верхъ... Года два после собора, онъ скончался, --- быть можеть отчасти отъ огорченія, при видѣ торжества защитниковъ ученія о папской непогръщимости, которое и самъ овъ, скръпа сердце, призналь за догматы вёры, покоряясь авторитету собора (конечно, призналъ наружно, вопреки своему внутреннему убъждению)...

Познакомивъ читателей съ главнъйшими представителями умъреннаго католицизма во Франціи, ко времени созванія Ватиканскаго собора, перейдемъ въ слъдующей главъ къ характеристикъ представителей того же направленія въ Германіи и Австро-Венгріи за это же время.

Священнико І. Арсеньево.

(Продолженіе будеть).



<sup>1)</sup> Lord Acton, 111708, con., crp., 81.

## Путешествія отцовъ и учителей церкви II и IV въковъ для самообразованія.

(Окончаніе) \*).

## III.

Переходимъ теперь къ определенію историческаго смысла, вакой носять въ себъ научно-образовательныя путеществія IV въка. Этотъ смыслъ раскроется еще нагляднъе, если сопоставить путешествія разсматриваемой категоріи съ путешествіями первой группы, если взглянуть на тв и другія разомъ, одновременно. Оказывается: тамъ лучшіе представители язычества бъгутъ изъ его подуразвалившагося зданія, и чрезъ посредство философскихъ школъ вступають въ лоно церкви: а здёсь уже лучшіе представители христіанства идуть въ это полуразрушенное зданіе язычества, съ цілію—захватить оттуда съ собою все лучшее и полезное. Чтобы понять внутреннее значение этихъ историческихъ соотнощений, нужно только припомнить немоторыя черты изъ техъ историческихъ взаимо-отношевій, какія имфли місто въ первые христіанскіе выка между христіанствомъ и язычествомъ. Въ эту эпоху язычество заметно-быстро приблежалось къ своему окончательному паденію. Во всехъ функціяхъ государственной, общественной и особенно религіовно-правственной жизни, язычество носило видимые признаки собственнаго разрущенія, поражаемое внутренними неисцильными азвами. Вотъ почему лучшіе люди изъ язычниковъ того времени скоро покидали языческую среду съ чувствомъ внутренняго разочарованія и душевной неудовлетво-

<sup>\*)</sup> Си. "Въра и Разумъ", за 1894 г., № 5.

ренности; бъжали изъ этой среды, съ цёлію предохранить личныя, не испорченныя еще, духовныя силы отъ зараженія нравственною бользнію, которая носилась въ удушливой языческой атмосферъ. Между тъмъ, одновременно съ ослаблениемъ и упадкомъ древне-языческаго строя общественной жизни, мало по малу росла и поднималась на поверхность историческаго теченія новая культура, христіанская, постепенно выроставшая изъ недръ христіанской религіи. Не вступая въ открытую внешнюю борьбу съ язычествомъ, христіанство, полное внутреннихъ жизнедъятельных силь, брало надъ нимъ перевъсъ постепенно, при естественномъ ходъ историческихъ событій, даже среди тяжкихъ гоненій и преслідованій со стороны самого языческаго общества и правительства. Наконецъ, въ исходъ III и особенно въ началъ IV въка христіанство уже видимо возобладало надъ язычествомъ, и готовилось стать, вмёсто него, новымъ культурно-историческимъ началомъ. Теперь, въ виду приближавшейся исторической кончины древняго язычества, естественно было и язычникамъ и христіанамъ пристальнее взглянуть на его истекшее прошлое, точне свести итоги за весь многовъковой періодъ его существованія. Стали изследовать (не столько сами язычники, сколько христівне), накими историческими последствіями ознаменовало себя язычество до-христіанскаго періода. Оказалось, что многовіновая жизнь этого язычества не прошла въ исторіи безследно: его геній оставиль послѣ себя много добрыхъ плодовъ, особенно въ области науки, литературы и философіи. Онъ успѣлъ вообще создать довольно высокую образовательную культуру, процватавшую въ древнеклассическій періодъ въ очень широкихъ размірахъ. Какъ скоро такой взглядъ на исторію древняго греко-римскаго язычества къ IV въку сталъ господствующимъ въ христіанской церкви, тотчасъ у христіанъ, естественно, усилилось стремленіе ближе подойти къ язычеству, проникнуть, такъ сказать, въ самое святилище, гдв хранились и предлагались всвиъ желающимъ плоды его великой древней культуры, и усвоить ея мучшія стороны. Къ тому же, эта культура не могла принести польвы самому язычеству въ начале христіанской эпохи, потому что въ это время заметно погасали уже те внутренния силы язычества,

которыя воодушевлями некогда организмъ классической общественной жизни. Богатые плоды древне-исторической культуры были теперь нужны и полезны не для язычества, а для новой культуры христіанской, которая быстро поднималась на развадинахъ язычества. Мало того, что христіанство (въ лиць многихъ своихъ представителей) пришло къ мысли воспользоваться этими плодами для собственнаго исторического развитія: оно было призвано владеть ими. Становясь, вмёсто погибавшаго язычества, новымъ живительнымъ началомъ историческаго прогресса, христіанство, естественно, должно было наслідовать отъ язычества и все его лучшее достояніе. Греко-римская культура, предшественница культуры христіанской, въ силу необходиныхъ законовъ историческаго преемства, вынуждалась на склонъ своихъ дней уступить своей молодой преемница, новой культурь, все собственное духовное богатство, накопленное ея уже истощившимся историческимъ геніемъ. И воть какъ скоро, въ IV въкъ, трехвъковая борьба между двумя культурно-историческими началами, старымъ-языческимъ и новымъ-христіанскимъ, разръшилась въ нользу последняго, язычество не только должно было просто уступить христіанству, допустить его историческое существованіе, нъть: оно должно было приблизиться къ христіанству въ первый и последній разъ, приблизиться съ тою цёлію, чтобы только оручить ему лучшее свое культурноисторическое наследіе. Теперь, съ одной стороны, само христівнское общество, уб'вдившись въ польз'в многихъ сторонъ древне-языческой культуры для собственнаго историческаго преуспъянія, готово было выслать въ центры этой культуры, для спеціальнаго ознакомленія съ ея лучшими произведеніями, многихъ своихъ любознательныхъ представителей. Съ другой, само греко-римское явычество, какъ отжившее, непроизводительное культурное начало, не имъло уже теперь историческихъ правъ на то, чтобы препятствовать новому жизненному началу историческаго прогресса (христіанству) пересаживать дучніе плоды древней эллино-римской цивилизаціи на его собственную христіанскую почву. Этотъ то моменть въ отношеніяхъ древняго язычества къ христіанству и отмічень вы исторіи фактомы путешествій съ научною целію отцовъ церкви IV века по цент-

рамъ греко-римской культуры и образованія, вообще фактомъ обученія христіанъ того времени въ школахъ языческихъ. Здёсь христіанство, въ лицъ своихъ питомцевъ, какъ бы получало отъ язычества его последнее завещание, посредствомъ котораго оно ввъряло въдънію и наблюденію представителей христіанства свои культурно-историческія сокровища, какія успъло наконить за весь продолжительный періодъ своего историческаго господства, и какими могло подблиться съ христіанствомъ, въ цёлахъ содъйствія его дальнъйшему прогрессивно-историческому росту. Свершивъ эту последнюю историческую миссію, греко-римское язычество, какъ уже отжившее, внутренно обезсиленное культурное начало, должно было затёмъ доживать свои послёдніе дни, пока, наконецъ, совсъмъ не исчезло съ исторической сцены. Такимъ образомъ путешествія христіанъ IV віжа съ научною цёлію по школамъ языческимъ не были только дёломъ личныхъ предпріятій любителей науки и просвъщенія, или діломъ простой исторической необходимости (недостатокъ школъ собственно христіанскихъ): помимо этого, или лучше сказать, вивств съ этимъ указанныя путешествія были еще и знаменіемо времени. Именно: посъщенія христіанами IV въка школъ языческихъ во время научно-образовательныхъ путешествій служать фактическимъ выраженіемъ того историческаго момента, когда, съ одной стороны, христіанское общество, усмотръвъ въ древне-классической наукъ и литературъ многія очень хорошія стороны, ръшилось усвоить ихъ для собственнаго историческаго процвётанія, и когда, съ другой — само язычество, чувствуя свое близкое паденіе, неизбъжно вынуждалось передать христіанамъ лучшіе плоды древняго культурно-историческаго прогресса. Какъ путешествія первой, изслідованной нами, группы фактически указывали на внутреннее разложение язычества: такъ, наоборотъ, разсиатриваемыя путешествія (IV въка) осязательно свидътельствовали объ историческомъ рость христіанства, объ окончательномъ культурномъ возобладаніи послёдняго надъ тёмъ строемъ общественно-государственной жизни, какой сложился на началахъ древняго греко-римскаго язычества.

Во 2—3 въкахъ лучшіе люди изъ язычниковъ ясно совнавали, что въ своемъ духовномъ развитіи они уже значительно

возвысились надъ суевъріемъ и внутренними противоръчіями язычества. Оне отрицали его коренные принципы (религіозные), вполнъ понимали его внутреннюю ложь, воочію видьли вокругь себя его постепенное разложение, и уже предчувствовали близкое паденіе созданной на его началахъ древней культуры. Эти лучшіе язычники уже не находили себ'я душевнаго успокоенія въ въковихъ традиціяхъ и върованіяхъ язычества, ощущали въ себв внутреннюю неудовлетворенность (въ религіозно-нравственномъ отношеніи) съ неменьшею силою, чёмъ люди, тоиниме физическимъ голодомъ. Утративъ въру въ древне-языческія религіозныя преданія, они почувствовали въ себ'в душевную тревогу, какъ люди, предвидящіе явную опасность. Имъ хотелось скорее обжать куда нибудь изъ Содома язычества, найти обътованную землю съ лучшими людьми, лучшими понятіями и порядками. Они хотели, словомъ, искать новыхъ жизненныхъ идеаловъ и лучшей общественной среды. Плодомъ этихъ стремленій и являются путешествія такихъ людей, кавовы свв. Іустинъ муч. и Климентъ Александрійскій. Это было наглядное историческое свидётельство внутренняго ослабленія язычества, съ его религіозными вірованіями, и видимое указавіе на его близкій конецъ. Это было не многими подмітенное, но темъ не менте фактическое знаменіе побъды общечеловіческаго совнанія, въ его исторически-прогрессивномъ развитіи, вадъ суевъріемъ и ложью язычества. Ясно было, что это созваніе стало уже выше языческихъ предразсудковъ, которыми жило досель: надъ ними теперь произнесено было разъ навсегда самими (лучшими) язычниками открытое и решительное осужденіе. Ясно было, что сознаніе человічества въ лучшихъ язычникахъ уже перерасло устаръвшія явыческія понятія, и настолько расмирилось въ пониманіи идеаловъ жизни, что оказалось наилучше подготовленнымъ къ легкому и свободному усвоенію глубочайшихъ принциповъ новой нарождавшейся культуры — христіанской. Очевидно, явычество своими религіозными началами и всемъ вообще строемъ не удовлетворяло уже болье своихъ лучшихъ и образованныхъ представителей, которые завершали свои путешествія съ научною цілію переходомъ нэь среды язычества въ ограду христіанской церкви. Не смотря

на то, что многіе фанатическіе поборники язычества и слёпые ревнители стараго, языческаго строя общественной жизни еще возбуждали кровавия преследованія противъ христіанъ, -- лучшіе люди изъ самихъ язычниковъ вполнѣ сознавали горькую историческую действительность, --- ясно видёли упадокъ жизненныхъ силь въ организмъ язычества, прозръвали уже его близкую историческую смерть, и навсегда оставляли язычество, готовые, слагать ему лишь погребальныя пъсни. И вотъ въ то время, когда, по манію языческаго правительства, лилась христіанская кровь на равнинахъ востока, на площадяхъ Африканскихъ городовъ, въ колизеяхъ и пиркахъ римскаго запада,--лучшіе люди изъ язычниковъ покидели свои родныя жилища и, съ посохомъ въ рукахъ, отправлялись въ далекія страны искать истину и лучшую общественную атмосферу. Они внутренно чувствовали, что, совершавшаяся на ихъ глазахъ, кровавая историческая борьба между язычествомъ и христіанствомъ разрѣшится не въ пользу язычества, что въ отношеніи къ последнему она есть не более, какъ временная, короткая вспышка догорающаго костра, который вскорв однако долженъ навсегда потухнуть. Своими путешествіями съ научною целію они фактически свидътельствовали, что, не смотря на вившнюю силу и видимую численность своихъ представителей, язычество всетаки внутренно одряживло, износилось и уже не удовлетворяеть болье, что оно до конца истощило свой выстій геній и духовную производительность. А принятіемъ христіанской въры эти лучшіе язычники, въ противовісь фанатизму и кровавымь жестокостямъ народной черни по отношенію къ последователямъ религіи креста, свидетельствовали внутренне превосходство последней надъ язычествомъ, великую жизненную свлу и близкую будущую победу христіанства, за которое нередко в сами (напр. св. Іустинъ муч.) покорно и радостно принимали мученическую кончину, и слагали собственныя кости во главу угла всемірно-исторической христіанской культуры. Таковъ историческій смысль научно-образованныхь путешествій первой группы.

И это торжество христіанства надъ язычествомъ изъ области живыхъ предчувствій и ожиданій стало въ началь IV въка дъйствительнымъ историческимъ фактомъ. Побъжденное кровію

мучениковъ язычество уступило мало по малу свое первенство христіанству, и на развалинахъ древне-языческой цивилизаціи постепенно утвердилась новая, христіанская. Но древняя не иогла однако исчезнуть совершенно безслюдно; внутренняя связь двухъ эпохъ, слъдующихъ одна за другою и большее или меньшее вліяніе предыдущей эпохи на последующую преднолагается уже само собою, по необходимымъ законамъ историческаго преемства и тесной, причинной или прагматической связи историческихъ фактовъ. Притомъ же, хотя новое вино вливалось и въ мъхи новые, однако и въ старомъ винъ оставалось нъчто сродное новому. Какъ училъ св. Густинъ, "божественное Слово (Лотос) съ самаго начала творенія было въ извістной мірів присуще всёмъ людямъ, такъ что и до-христіанскій міръ обладаль некоторою степенію постиженія и разуменія истины: древне-языческій умъ, среди облегавшаго его духовнаго мрака, всетаки внутренно угадывалъ истину и выработалъ на этомъ пути много върнаго и поччительнаго. Усвоивъ такой сочувственный взглядь на духовную производительность древне-языческаго генія, христіане IV віка, получивъ религіозную свободу, и посылали своихъ юношей въ языческія школы, чтобы ть выносили оттуда все цънное, достойное усвоенія и полезное ыя самаго христіанства. Язычники уже безпрепятственно впускали теперь христіанъ въ свои школы. Здёсь происходила, такимъ образомъ, знаменательная встреча и последній историческій обмінь двухь культурь, изь которыхь одна-древняя, языческая, побъжденная, другая-новая, христіанская, побълительница. Первая, чувствуя слабость собственныхъ силъ и превосходство своей преемницы, покорно склонала свою голову н, незадолго до своего смертнаго часа, безпрекословно вручала новой, христіанской культурів свое собственное, накопленное въквии, духовное богатство, которымъ сама не имъла уже силъ владеть более. Вследъ затемъ древнее греко-римское язычество чало по малу совершенно замерло, христіанство же, получивъ отъ первато его лучшее достояніе, свободно выступило на тотъ путь, который совершаеть оно и досель. Таковъ историческій симсль путешествій отцевь церкви IV віка.

Очевидно, путешествія объихъ, разсмотрѣнныхъ нами, категорів были не личным только дъломъ отдѣльныхъ искателей истины и просвещенія: они суть вмёстё и необходимый результать своевременнаго имь историческаго процесса, потому что стоять въ тёсной зависимости отъ обстоятельствъ своего времени, въ самой внутренней связи съ ходомъ историческихъ взаимоотношеній между язычествомъ и христіанствомъ въ эпоху древней церкви. Они служать выраженіемъ двухъ различныхъ моментовъ въ развитіи этихъ взаимоотношеній: путешествія первой группы (2 в.) свидётельствовали о внутреннемъ упадкѣ язычества и жизненности юнаго христіанства, путешествія второй (IV в.)—объ окончательномъ торжествѣ и возобладаніи последняго надъ первымъ.

Что касается далье "результатовь" путешествій съ научною цьлію для духовнаго образованія путешествовавшихъ христівнь IV выка, то мы прослыдимъ эти результаты по особенно типичнымъ (разсматриваемымъ нами) примырамъ Василія Великаго, Григорія Богослова и блаженнаго Іеронима. Соотвытственно указаннымъ выше двумъ источникамъ, откуда означенные отцы почерпали свои научныя познанія, и главныйшими результатами путешествій Василія, Григорія и Іеронима было съ одной стороны—основательное знакомство этихъ отцовъ съ "внышними" науками и свытской литературой, съ другой—полное усвоеніе ими христіанскаго ученія и литературно-богословской письменности.

О высовомъ свётскомъ образованіи Іеронима достаточно свидітельствують его сочиненія. Здёсь онъ обнаруживаєть обширныя познанія во многихъ отрасляхъ современной ему науки 1). Особенно же блаженный Іеронимъ поражаєть насъ своимъ основательнымъ знакомствомъ съ языческой литературой,—съ древними поэтами и философами (латинскими и греческими). Его библіотека, которую онъ постоянно имізть при себі во время путеществій, была весьма богата произведеніями классиковъ 2). Читая и перечитывая эти произведенія, Іеронимъ, естественно, не только усвоялъ ихъ содержаніе, но заучиваль даже наизусть. "При разсужденіи его о какихъ бы то ни было предметахъ, у него ложились какъ бы невольно съ пера на бумагу цёлые отрывки изъ языческихъ сочиненій въ подтвержденіе



<sup>1)</sup> CM. E. 73-80.

<sup>2)</sup> Biorpadia, crp. XV.

твать мыслей, которыя онъ ивлагаль или доказываль" 1). Правда. чрезмърное пристрастие Іеронима пестрить свои произведенія выписками изъ языческой литературы было ніжоторою крайностію съ его стороны. Но нужно замітить, что съ теченіемъ времени Іеронимъ отвыкалъ мало по малу отъ этого пристрастія, и изъ богатаго запаса своихъ свётскихъ познаній съумъль потомъ/сделать разумное употребленіе. Точно также и Василій Великій съ Григоріемъ Богословомъ, подобно Іерониму, пріобрёли во время своихъ путешествій многостороннія познанія въ наукахъ "вивинихъ" (т. е. языческихъ). Василій, по выраженію Григорія Богослова, "быль корабль, столько нагруженный ученостію, сколько сіе вмістительно для человіческой природы" 2). "Какого рода наукъ не проходилъ онъ (Василій)? Лучше же сказать: въ какомъ родь наукь не успыль съ избыткомъ, какъ занимавшійся этой одной наукой? Такъ нзучных онъ все, какъ другой не изучаетъ одного предмета; каждую науку изучиль онъ до такого совершенства, какъ бы не учился ничему другому в). Василій Великій владівль глубокими познаніями по грамматикъ, риторикъ, діалектикъ, исторін, филологін, правовідівнію, математикі, геометрін, астрономін, медицинв и естествовнанію 4). Словомъ, ученость Василія была такъ велика, что впоследствін самъ знаменнтый Ливаній не мало дивился ой, приходиль въ восторгь, читая проповедническія слова Василія, и сравниваль его съ Гомеромъ, Аристотелемъ и Платономъ 3). Не менъе широкую и разностороннюю ученость пріобраль во время своихь путемествій и другь Василія, Григорій Вогословъ. "Одна слава была для меня пріятна", пишетъ Григорій самъ о себъ, "отличаться познаніями, накія собрами востокъ и западъ и краса Элиады-Авины; надъ симъ я трудился много и долгое время" 6). Въ параллель своему другу, и Григорій усердно занимался "вившними" науками 1).

<sup>1)</sup> Biorpaфis, crp. XV-XVI.

<sup>2)</sup> Творенія Григорія Богослова, т. IV, стр. 63-64.

<sup>3)</sup> Tamb me crp. 62.

<sup>4)</sup> Танъ-же, стр. 63. Филар. указ. соч. т. II, стр. 128, 147—148.

<sup>5)</sup> Творенія Василія Великаго, т. VII, стр. 343.

<sup>6)</sup> Творенія Григорія Богослова, т. ІУ, стр. 231:

<sup>7)</sup> Близкое знакомство его съ этеми науками видно, между прочемъ, въ 28-мъ его словъ (2-е о богословів). Твореніе III, стр. 12—41.

и это доставило последнему, какъ и первому, громкую славу во всей Греціи, и даже за ея пределами. "Чрезъ сіе самое", говорить Григорій, "пріобрели мы известность не только у своихъ наставниковъ и товарищей, но и въ целой Элладе, особливо у знатитишихъ мужей Эллады. Слухъ о насъ доходиль и за предёлы ея, какъ сдёлалось это явно изъ разсказа о томъ многихъ. Ибо ито только зналъ Аонны, тотъ слышалъ и говорилъ о насъ" 1). Особенно же Григорій Богословъ развиль въ себъ природный даръ красноръчія, и это доставило ему впоследствии славу величайшаго перковнаго оратора. Но, изучая светскія науки и языческую литературу, Василій, Григорій и Іеронияъ, какъ и другіе христіане, IV въка, носъщавшіе языческія школы, понятно, относились критически къ самому содержанію этого учебнаго матеріала, и потому не все усвояли, что имъ приходилось здёсь читать или изучать. Самое имя "христіанъ" и тв внутреннія побужденія, по которымъ эти нитомцы языческихъ школъ IV-го въка считали для себя потребнымъ получить свътское образованіе, внушали имъ извлекать изъ "внешнихъ" наукъ главнымъ образомъ "самое полезное" 2), то именно, что "могло споспъществовать христіанскому любомудрію" 3). Такъ мы, действительно, и знаемъ, что напр. Василій Великій, Григорій Богословь и блаженный Іеронимъ "заимствовали въ наукахъ изследованія и умозренія, но отвергали все то, что ведеть къ демонамъ, къ заблуждению и въ глубину погибели" 1), оставляли безъ усвоенія "все излишнее, какъ безполезное для желающихъ жить благочестиво $^{a-5}$ ); предварительно отсткали "у светской мудрости все мертвое, идолопоклонетво, сластолюбіе, заблужденіе, развратъ" 6), и стало быть воспринимали умомъ изъ этой светской мудрости все самое лучшее. Усвоивъ это лучшее и полезное, Василій, Григорій и Іеронимъ владёли уже значительными средствами, ко-

<sup>1)</sup> Творенія Григорія Богослова, т. VI, стр. 61-62.

<sup>2)</sup> Tanz me, crp. 52.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 53.

<sup>4)</sup> Творенія Григорія Богослова, т. IV, стр. 51.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 63.

<sup>6)</sup> Творенія блаженнаго Іеронима т. II, стр. 251.

торыя помогли имъ впоследствіи съ великимъ успехомъ трудиться для развитія духовно-христіанской науки и просвещенія.

Другимъ результатомъ разсматриваемыхъ путешествій съ научвою пелію для Василія Великаго, Григорія Богослова и блаж. Іеронима было, сказали мы, полное усвоеніе этими отцами христіанскаго ученія и богословской литературы, говоря иначе, ихъ высокое богословское образованіе. Это образованіе они пріобр'єтали отчасти подъ руководствомъ опытныхъ христіанскихъ наставнековъ, отчасти благодаря личной настойчивости и трудолюбію въ дълахъ изученія литературно-богословской письменности. Мы уже имъли случай приводить собственныя слова блаж. Іеронима1), гдь онь говорить, что пріобрыть некоторыя свыденія по священному Писанію отъ Аполлинарія Лаодикійскаго, многое восприняль отъ Дидима. Главнымъ же лицомъ, подъ руководствомъ котораго Іеронимъ болёе всего расширилъ кругъ своихъ познаній въ Священномъ Писаніи, быль Григорій Богословъ. О немъ Іеронимъ моследствии всегда всиоминаль съ величайшимъ уважениемъ и благодарностію; какъ будто даже находиль особенное преимущество свое предъ другими въ томъ, что Григорій, "мужъ краснорычивыйшій, быль его наставникь" з). Іеронимь такь благоговых предъ Григоріемъ Богословомъ, что высчитываль даже строки его твореній 3). "Римъ и Григорій—вотъ источники моей вёры и моего ученія", говориль въ последствіи Іеронимъ, указывая вообще на духъ своей вёры и своихъ богословскихъ познаній 4). Равнымъ образомъ, и самъ Григорій Богословъ, а вивств и другь его Василій Великій свои христіанскія познанія, пріобрітенныя ими еще въ родительском в домів, точно закже восполняли во время путешествій, подъ руководствомъ христіанскихъ наставниковъ. Мы уже знаемъ, что дорога къ христіанскимъ храмамъ и тамошнимъ учителямъ для Василія и Григорія "была первая и превосходнівника <sup>5</sup>). оба друга "не предпочитали чего либо христіанскимъ урокамъ 6). Но не один занятія съ христівнокими наставниками были плодотвор-

<sup>1)</sup> Cm. n. 102.

<sup>2)</sup> De viris illustr. § CXVII.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Biorpadis, crp. LX.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Твор. Григ. Б., т. VI, стр. 60.

<sup>6)</sup> Твор. Григ. Б., т. VI, стр. 8.

ны для чисто богословскаго образованія Василія Великаго, Григорія Богослова и блаж. Іеронима. Нужно сказать, что своими глубочайшими богословскими познаніями эти отцы обязаны сколько руководству другихъ, столько же и личному усердію къ изученію Священнаго Писанія и христіанской науки. Поэтому пріобретеніе сочиненій церковно-богословскаго содержанія и чтеніе ихъ было для Василія. Григорія и Іеронима первымъ деломъ во время путешествій. Къ этому присовокупимъ относительно Василія и Григорія, что свои богословскія познанія, пріобрітенныя ими во время путешествій, они восполняли и впоследствін (напр. въ пустынномъ уединенія) 1). А относительно блаж. Іеронима скажемъ, что и онъ, послъ занятій съ такимъ просивщеннымъ учителемъ церкви, каковъ быль Григорій Богословь, счель однакоже необходимымь восполнить свои сведёнія по Священному Писанію посредствомъ изученія еврейскаго языка и путемъ личнаго посідненія Палестины. Въ цъляхъ спеціальной научной разработки Священнаго Писанія, и первое для Іеронима было существеннымъ пріобретеніемъ, и второе обогатило великаго труженика христіанской науки многими весьма цёнными свёдёніями.

Теперь—то по окончаніи своихъ путешествій съ научною цілію, Василій, Григорій и Іеронимъ, обладая громадными світскими и богословскими познаніями, могли уже осуществить свои давнія предположенія относительно ученыхъ занятій христіанскимъ богословіємъ. Они владіли теперь всіми научными средствами для того, чтобы успішно содійствовать собственными учеными трудами развитію христіанской церковнобогословской науки. Эти свои предположенія знаменитые ученые путешественники на самомъ ділі привели, какъ извістно, къ осуществленію: они сділались "творцами" христіанской ученобогословской науки, одними изъ первыхъ са величайщихъ представителей. И если кому, то особенно Василію Великому, Григорію Богослову и блаж. Іерониму, за вхъ извістные ученобогословскіе труды, принадлежить великое и славное имя "отцовъ" и учителей христіанской церкви".

П. Борисовскій.



<sup>1)</sup> Здёсь оне занемались изученіемі твореній Оригена. Филар. II, 129.

## ЗАМЪТКИ О ЦЕРКОВНОЙ ЖИЗНИ ЗА-ГРАНИЦЕЙ.

О СТУДЕНЧЕСКИХЪ КОРНОРАЦІЯХЪ.

(Проложеніе \*).

Представители двухъ партій іенскаго буршеншафта Германіи и Арминіи явились въ Тюбингенъ, желая узнать, чью сторону приметъ тамошній буршеншафтъ. Германія была союзомъ политическимъ: она стремилась возсоздать, нѣкогда носившій ея вмя общегерманскій союзъ, который единствомъ патріотическихъ идеаловъ съютилъ бы въ одно все цѣлое населеніе нѣмецкихъ университетовъ. Арминія ставила себѣ цѣлью подъемъ нравственности въ средѣ студентовъ. Въ 1829 г. юный тюбингенскій буршеншафтъ представлялъ собой цѣльный, нераздѣленный, союзъ: партіи тамъ еще не успѣли выработаться. На вопросъ іенскихъ пословъ он подумавъ, отвѣтилъ сочувствіемъ Германіи. Этотъ отвѣтъ и былъ причиной разрыва съ корами, члены которыхъ тогда еще не доразвились до высокихъ патріотическихъ интересовъ.

Существованіе коровъ на ряду съ буршентафтомъ не препятствовало широкому развитію духа общественности въ средъ университетской молодежи: въ то время не было студента, который не принадлежалъ бы ни къ какому союзу. Молодежь ободрилась, повесельла. Основаніе особаго общества, подъ названіемъ Tugend und Jugend Bierbund можетъ служить довольно яркой характеристикой состоянія духа тогдашнихъ студентовъ, "соединенныя пивомъ добродьтель и юность"—додуматься до такого оригинальнаго союза можно лишь подъ вліяніемъ очень веселаго настроенія.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1894 г. № 5.

Но шутки не мъщали серьезному дълу. Такъ называемая тюбингенская революція показала, что недавній горькій опыть, не прошель для студентовь безслъдно: они выработали себъ разумные политическіе взгляды.

Іюльская революція произвела въ Европъ сильное впечатльніе. Германія волновалась: то тамъ, то здѣсь вспыхивали возстанія. Въ Тюбингенъ также не обощлось безъ воляеній.

Нъкоторымъ членамъ коровъ пришлось быть во Франціи какъ разъ во время революціи. Вернувшись домой, они главнымъ образомъ по легкомыслію или изъ любопытства вздумали попытаться произвести у себя на родинъ нъчто подобное. Они волновали бюргеровъ, разсказывая имъ о недавно виденномъ и убъждали ихъ перейти отъ сочувствія французамъ къ подражанію имъ; они привлекали на свою сторону пролетаріатъ и за кружкой пива совътовали его представителямъ произвести вооруженное возстание противъ существующихъ порядковъ. Дъло дошло до подметныхъ писемъ; крупнымъ государственнымъ чиновникамъ, а также людямъ, обладающимъ хорошимъ состояніемъ, угрожали поджогами. Кровавая ссора между городскимъ рабочимъ и ландсгеромъ послужила сигналомъ къ возстанію. Казалось, настала минута, когда всё угрозы будуть приведены въ исполнение. Начальникъ города совершенно потерялъ голову; но университетскій сенать сохраниль присутствіе духа: онъ призвалъ извъстныхъ ему студенческихъ предводителей и спросилъ ихъ о настроеніи молодежи. Предводители буртенщафта отвътили за себя и за своихъ товарищей, что они готовы вооружиться на защиту закона противъ безпорядка. Никто не зналъ объ этомъ договоръ.

Революціонная драма разыгралась вечеромъ 22-го января 1831 г. Буршеншафтъ сдержалъ свое объщаніе: благодаря ему, законъ и порядокъ имъли храбрыхъ защитниковъ. Недостатокъ единства въ дъйствіяхъ противной партіи и главнымъ образомъ энергія буршеншафта погасили возстаніе скорѣе и легче, чѣмъ кто-нибудь могъ ожидать.

Правительству это происшествіе было передано съ сильными преувеличеніями. Говорили, что жители окрестныхъ деревень готовы подняться за одно съ Тюбингеномъ, что всъ студенты противъ существующихъ порядковъ, словомъ, что для

подавленія возстанія необходима будеть значительная военная сыя. Рѣшено было прежде всего разследовать дѣло на мѣсть. Капффъ и Ротъ-крупные правительственные чиновники-были съ этой целью отправлены въ Тюбингенъ. Прибывъ туда, они съ радостью увидали, что городъ уже вернулся къ своему обычному настроенію. Имъ оставалось теперь только узнать причини возстания и по возможности удовлетворить недовольныхъ ради охраненія мира и порядка на будущее. Свое разслідованіе они начали съ университета, пригласивъ къ себъ студенческихъ предводителей. На вопросъ, чего они котять, на что жалуются, коры, въ лицъ своего предводителя, выступили съ ребяческимъ требованіемъ разрівшенія хоть разъ въ неділю-въ четвергь. напримъръ, собираться въ инейпахъ по утрамъ. Совсемъ иначе звучала ръчь предводителя буршеншафта. Студентъ не ребевокъ и не анархистъ, говорилъ овъ; присутствіе ландегерей, военный надзоръ за студентами унизителенъ для ихъ достоянства; въ нихъ пора видеть людей взрослихъ, способнихъ къ самостоятельности, заслуживающихъ довфрія, -- пора предоставить имъ свободу. Требуя доверія студентамъ, онъ напомнилъ. что они своимъ участіемъ въ последнихъ событіяхъ только что локазали свое уважение къ закону. Въ заключение ораторъ заявиль, что университеть и впредь будеть охранителемъ спокойствія въ городъ.

Министръ призналъ заслугу буршеншафта и объщалъ исполнить его требованія.

Съ этихъ поръ буршеншафтъ сталъ пользоваться такимъ почетомъ и такой свободой, какихъ не знавалъ давно. Таинственность была отброшена: никто не мѣшалъ его членамъ открыто устраиваль свои собранія, открыто украшать себя цвътами союза; правленіе буршеншафта было признано университетскимъ сенатомъ.

Между тъмъ коры, постепенно развиваясь, поняли, наковецъ, патріотическія стремленія буршеншафта; поняли и отозвались на нихъ искреннимъ и глубокимъ сочувствіемъ. Теперь интереси Германіи были почти равно дороги всей университетской молодежи безъ партійныхъ различій. Сочувствіе въ убъжденіяхъ естественно повлекло за собой практическое сближеніе. Неопредъленныя, большей частью даже враждебныя отношенія

между буршеншафтомъ и корами превратились въ дружескія. До сихъ поръ коры, сливаясь съ буршеншафтомъ, всетда подпадали его вліянію, старались подражать ему; теперь они впервые сошлись какъ равный съ равнымъ. Этотъ невый способъ сближенія не могь не отозваться на буршеншафтв: онъ не былъ болве для коровь руководителемъ и учителемъ, онъ былъ только товарвщемъ, и вліяніе между ними было обоюдное.

Коры, обновленные, научившіеся: дівтельно любить свое отечество, всетаки оставались ворами, т. е. не были свободны отъ своихъ старинныхъ пороковъ, пустившихъ въ нихъ слишкомъ глубокіе корни. Слишкомъ легкое отношеніе къ нравственности, вспыльчивый задоръ были по превинему ихъ отличительными свойствами. Сверхъ того собственно въ политическомъ отношеніи у никъ не было опыта, они являлись въ этой области совершенно неисимтанными новичками и подобно прежнему буршеншафту мечтали о моментальномъ нереворотъ въ государственномъ управленів.

Объединение всего университета въ одинъ сеюзъ всегда было завътной мечтой буршенивфта, и всетаки осуществление этой мечты принесло ему теперь не радость, а горе. Сліяніе съ корами пошатнуло не только строгую до тъхъ поръ нравственность буршеншафта, но и его политическія убъжденія. Увлеченный неопытностью коровъ онъ воодушевился старинными мечтами, давно пережитыми, давно оплаченными годами тяжелыхъ страданій.

Опять появился союзь, возродившій не только тенденціи, но и имя союза мужей и юношей. Революціонное настроеніе охватило всё нёмецкіе университеты. Революція вездё представлялась студентамъ единственнымъ путемъ къ спасенію отечества. Необходимость вооруженнаго возставія была окончательно признана на студенченскомъ праздникё въ Штуттгартё на святкахъ 1832 г. Зиму рёмено было употребить на приготовленія, съ тёмъ, чтобы весной приступить къ дёлу. Но предположенію этому не суждено было осуществиться. На 3 апрёля 1833 г. во Франкфуртё было назначено собраніе революціонной молодежи. Правительственные агенты его накрыли. Участники, не успёвшіе бёжать за границу, подверглись продолжительному заключенію.

По этому случаю бундестать (1834 г.) разосладь во воб ненецкіе университеты указъ. Этотъ указъ предписываль организовать изъ членовъ университетского сената спеціальную коминссію, въ составъ которой обязательно входиль университетскій канцлеръ, какъ уполномоченний отъ правительства, и поручаль этой коммиссіи имёть ближайшій надворь за наматрикуляціями, чтобы обезпечить университеть отъ студентовъ, принадлежщихъ къ какому нибудь тайному обществу, или исключенныхъ изъ другого университета посредствоиъ consilium abeundi (виходъ изъ университета по внушевному сенатомъ желанію). Юноша, желающій имматрикулироваться, обявань быль по чести и совести обещать не присоединяться ни къ какому тайному союзу, въ особенности носящему идеи и названія буршеншафта, и не предпринимать ничего противъ существующихъ законовъ и действующаго правительства. Объщаніе это скрыплялось подпиской будущаго студента; бевъ этого его не допускали къ слушанію лекцій.

Отъ увлеченія идеями тайныхъ обществъ указъ предписываль оберегать имматрикулированныхъ студентовъ очень строгими наказаніями: исключеніе полное или, по крайней мъръ, сопзінить аbeundi для основателей, строгій карцеръ, а въ случав сильнаго упорства и consilium abeundi для участниковъ—вотъ мъра, предписанная указомъ для искорененія политическихъ фантазій въ студенчествъ. Мы не станемъ называть всей гаммы наказаній, назначенныхъ указомъ виповнымъ студентамъ; вся она исчерпывается карцеромъ, сопзінить аbeundi и полнымъ исключеніемъ, если увлекающійся юноша состонтъ въ университетъ. Въ жизни за эти увлеченія молодежь расплачивалась по-серьезнъй. Члены буршенигафта не имъли права на государственную службу: они не могли быть на священниками, ни учителями, ни врачами, ни юристами; все было для нихъ закрыто.

Но и этотъ суровый указъ не уничтожилъ буригеншафта. Не прошло и двухъ лътъ со дня его обнародовани, какъ студенческие союзи снова начали оживать. Въ течение первыхъ пяти лътъ сформировались три студенческихъ союза Königs— Gesellschaft, Тюбингія и Гіованиія. Въ 1839 году канцлеръ Вэхтеръ обращался въ министру просвъщенія съ просьбой предоставить свободу ассоціаціи. На этоть разь дёло кончилось неудачей, но 5 лёть спустя въ 1844 году студенты основали новый союзь Валгаллу уже съ разрешенія правительства. Главной цёлью Валгаллы было облагородить нравы студентовь и усилить въ нихъ интересъ къ наукт. Серьезнаго вліннія она никогда не имтла, втроятно потому, что она была единственнымъ студенческимъ союзомъ, существующимъ съ разрешенія правительства: это придавало ей въ глазахъ молодежи отталкивающій отттенокъ филистерства.

Въ 1845, году студенческие союзы уже не подвергались никакимъ стъснениямъ со стороны правительства; но оффициально они еще не были разръшены. Такъ продолжалось до весны 1848 г. Тогда подъ влиниемъ новыхъ възний студентамъ была предоставлена полная свобода въ дълъ ассоциаций.

Какъ воспользовались они этой свободой?

Въ Россіи много писали и говорили объ идеяхъ нѣмецкой теологіи и философіи 50-хъ годовъ; имя Штрауса, репетента тюбингенскаго штифта, въ недалекомъ прошломъ произносилось въ самыхъ разнообразныхъ кругахъ, попадалось въ самыхъ разнообразныхъ кругахъ, попадалось въ самыхъ разнообразныхъ журвалахъ; имена Вюхнера, Фогта и Молешотта были когда то священными для цѣлой илеяды публицистовъ и ученыхъ, для молодежи разныхъ общественныхъ слоевъ и формацій.

Я попрошу читателя перенестись мислью лёть за 30 назадь или перелистывать воспоминанія тогдашнихъ діятелей, тогдашніе русскіе журналы, какихъ бы названій, цвітовъ и оттінковъ они ни были, и онъ сразу дохнеть особой атмосферой умственнаго движенія, охватившей тогдашнее общество, сразу почувствуеть бішеную горячку мысли, не знавшей удержа, ниспровергавшей съ непостижимой легкостью віковые устои мышленія и нравственности, отвергавшей всіз доротія человіку вітрованія. Иначе и не могло быть, когда "философы", подобные Бюхнеру, были апостолами молодежи. Сколько полемистовъ породило это увлеченіе русскаго общества матеріалистической доктриной, сколько остроумія и учености потратили выдающієся тогда профессора высшихъ духовныхъ школъ, чтобы остеречь молодежь отъ опасныхъ увлеченій такими учителями богословія, какъ Штраусъ. Отзвуки всей этой умственной

передраги доходили даже до насъ, учившихся долго спустя послъ смерти людей, легкомысленно коснувшихся такихъ предметовъ мысли и бытія, какіе требовали отъ изслъдователя прежде всего сердца чистаго, а потомъ уже ума изощреннаго.

Если такъ сильно было увлечение вождями чужими на нашей родинъ и притомъ въ такое время, когда еще носились въ воздухъ слова Высочайшаго манифеста: "Осъни себя крестнымъ знамениемъ православный русский народъ"; то что же было тамъ, гдъ эти вожди были своими, гдъ ихъ слушали густыя толпы студентовъ въ университетскихъ аудиторияхъ?

Одинъ знакомый мив старый студентъ тюбингенскаго университета и теперь, черезъ 30 лвтъ послв своего докторскаго экзамена, не можетъ говорить равнодушно о тогдашней студенческой жизни, о тогдашнихъ профессорахъ; воспоминанія былой жизни и теперь волнуютъ его такъ же, какъ въ тв времена волновала сама жизнь. Горькій житейскій опыть не изгладилъ тѣхъ свѣтлыхъ мечтаній о всемогуществѣ микроскопа и химическаго анализа, исторической критики и критики текста, какъ филистерская жизнь не изгладила сабельныхъ ударовъ, полученныхъ въ студенческихъ бояхъ.

Къ теологической и философской революціи присоединилась и революція политическая. 60 годы въ Германіи-годы, когда совидалось ея объединение, когда приводились въ исполнение завътния мечти буршеншафта. Какъ они приводились, вопросъ другой. Висмаркъ и Мольтке совсемъ были не похожи на политиковъ студенческаго союза. Кровь и жельзо-вотъ цементъ, создавшій имперскій союзъ подъ гегемоніей Пруссіи и Берлина. Выгоды Гогенцоллерновъ оказались гораздо болже осуществимой задачей, чёмъ выгоды пемецкаго крестьянина и рабочаго; гегемонія-силой горавдо более реальной, чемъ братское единение на почвъ общаго происхождения отъ тевтоновъ. Но все это оказалось впоследствии, а въ годы кровавой работы знаменитаго политика и славнаго стратега студентамъ предоставляли думать, что имъ угодно и дебатировать немецкій соювъ по принципамъ, какіе покажутся наиболе подходящими ихъ юношескому воображенію в горячему патріотизму.

Мы ограничимся сдёланными замёчаніями о направленіи студенческой мысли и жизни послё того, какъ студентамъ была

дарована свобода ассоціацій. Сдівлать даже краткій очеркъ исторіи этихъ ассоціацій, ихъ внутревней жизии, вначить очертить научное и политическое движение двухъ замёчательнёйшихъ десятильтій нашего выка. Это не входить въ нашу задачу, да едва ли и нужно говорить объ этомъ тенерь, когда все совершившееся въ эти десятилътія не отошло еще въ область исторіи и живо стоить въ памяти живущихъ. Мы видвли, что старинный буршеншафть мечталь о темъ, что совершилось при его поздивишихъ преемникахъ. Не будетъ пертому удивительно, если студенчество сохранило въ своихъ ассоціаціяхъ и всю выработанную стариною вившность. Тв же названія, таже администрація, которую мы видёли въ старинныхъ корпораціяхъ, сохранилась и досель. Правительство совершенно не вывшивается въ дъла студенческихъ ассоціацій. По словамъ одного немецкаго профессора правительство оставляетъ молодежи ея молодость и право распоражаться ею, какъ сама. молодежь хочетъ.

Но свобода, предоставленная студенческимъ ассоціаціямъ не ввела ихъ членовъ во искушеніе: о старинныхъ революціонныхъ мечтахъ совствит не слышно въ студенческихъ кружкахъ. Въ любомъ намецкомъ университета теперь, какъ и прежде, встрътишь фербиндунги, замънившіе прежній буршеншафть, и коры, Фербиндунгъ по своимъ задачамъ стоитъ значительно ниже буршеншафта. Онъ не ставить себъ общерныхъ плановъ, не мечтаетъ о роли объединителя всей учащейся немецвой молодежи, не объединяетъ даже студентовъ одного направленія м одного университета: въ Тюбингенв, напримвръ, существуетъ радомъ 6 фербиндунговъ. При этомъ однако же следуетъ замітить, что каждый тюбингенскій фербиндунгь вибеть дружественныя связи съ фербиндунгами, существующими въ другихъ университетскихъ городахъ. Они обивниваются между собою знаками вниманія, въ родѣ привѣтственныхъ телеграммъ, нодарками, состоящими изъ вещей нужныхъ въ корпораціонномъ обиходъ. Когда членъ фербиндунга переходитъ въ другой университеть, то союзь снабжаеть его рекомендаціями въ дружественную корпорацію, и онъ становится тамъ почетнымъ гостемъ, а иногда и членомъ. Но большей частью выборъ студентомъ того или другого фербиндунга зависить отъ случая:

гдв у новичка есть знакомые изъ прежнихъ студентовъ, туда онъ и идетъ. Передъ началомъ каждаго семестра въ вестибколв университета появляется доска съ перечнемъ фамилій и адресовъ зачисленныхъ студентовъ. Въ большинстве случаевъ прежніе студенты, пробытая этотъ списокъ, находитъ въ немъ знакомыя имена. Такимъ образомъ решается судьба новичковъ: знающіе ихъ старине присоединяютъ ихъ къ своему фербиндунгу.

Общение между членами одного фербиндунга поддерживается еженедъльными собраніями, главная цъль которыхъ веселое препровождение времени въ товарищескомъ кругу. Тамъ поютъ, пьютъ пиво, разговариваютъ на всевозможныя темы, кромъ научныхъ: наука не должна имътъ иъста въ веселой компаніи. Но любимой темой студенческихъ бесъдъ служатъ дуэли. Еще Гейне говориль съ обычнымъ сарказмомъ, что лишь сойдутся два студента, сейчасъ же и услышишь "Duellen, Duellen, Duellen". Гейне умеръ болъе 35 лътъ назадъ, но и теперь дуэль обычная тема разговоровъ корноративной нъмецкой молодежи. Поэтому стоитъ сказать нъсколько словъ объ этомъ варварскомъ развлеченіи нъмецкихъ студентовъ.

Раннимъ летнимъ утромъ промлаго 92 г. у оконъ моей квартиры въ Тюбингенъ показалась зеленая шапочка моего пріятеля изъ союза Falia. Вийсто обычнаго привитствія, пріятель прерывающимся отъ волненія голосомъ заявиль мив, чтобы я шель сейчась же съ намъ, если хочу видёть дуэль (Pauken). Я разументся, поспешиль и мы отправились въ одинъ загородный ресторанъ. Тамъ уже всв были въ сборв. Дуэль проесходела между членами Фалін (зеленый цветь) и Данубін (синій цвъть). Членъ третьей посторонней корпораціи (красный цвыть) являлся (Unparteische) третейскимь судьей состязанія. Я спросиль о причинахъ дуэли, понимая ее въ обычномъ смыслъ, какъ разсчетъ за оскорбленіе. Мив ответили, что вызовъ здълала Falia для того, чтобы скръпить дружбу съ Данубіей; и я такимъ образомъ попалъ на увеселительный турниръ двухъ корпорацій, гдё друзья обмёняются въ честь своей дружбы нарой другой хорошихъ ударовъ илегерами (родъ рапира). При дувли присутствовали два опытныхъ медика съ ассистентами и врачебными снарядами, въ родъ шелка, карболки, іодоформа и т. п. У каждаго дуэлянта было по два секун-

данта; роль секундантовъ очень серьезна. Они снаряжають дувлянта на подвигъ: дувлянтъ при ихъ помощи надвваетъ толстую пробковую броню, которая защищаеть ему грудь и животъ, железные очки для охраненія главъ и толстый рукавъ для защиты правой руки. Левая рука закидывается назадъ и тамъ укръпляется при помощи особаго бандажа. Секунданты следять за темъ, чтобы удары наносились по всемъ правиламъ фектовальнаго искусства и парирують всё фальшивые удары противника. Одетые противники становятся съссекундантами въ позицію. По команд'в третейскаго судьи шлегера скрещиваются и дуэль начинается. Третейскій судья отмічаеть въ записной книжкъ минуты и секунды дуэли, записываетъ всъ удары противниковъ особыми значками. Раны наносятся только въ голову и въ лицо; каждый дуэлянтъ направляетъ свои удары на вось противника, и торжество бываеть молное, когда цёль достигнута. Но для этого надо уметь очень искусно фектовать. Когда дуэлянты обмёняются установленнымъ числомъ ударовъ, дуэль кончается, и противники съ окровавленными лицами поступають на попечение врачей. Съ поразительной ловкостью медики отирають кровь и начинають работать иголкой. 10-15 минутъ работы и свъжее лицо юнаго питомца науки украшается безобразнымъ съ эстетической тотки зрвнія шрамомъ (Schmiss). Но этотъ шрамъ-гордость юнаго бурша и онъ съ удовольствіемъ переносить боль операціи, лишь бы носить знакъ храбрости и молодечества. За первой дуэлью следовала вторая и т. д. до шести 1). За все это время я не слыхаль ни одного стона, не видаль даже ни одной бользненной мины. хотя были раны далеко не шуточныя, по замічанію оперировавшаго медика.

Описанное состязаніе происходило на прекрасоой полянъ, подъ тънью каштановъ; зимой подобныя состязанія устраиваются въ особой комнатъ ресторана. Ръдкій (вблизи Тюбингена) ресторанъ не отводитъ укромнаго уголка для дуэлянтовъ; современные турниры оставляютъ въ карманъ ховлина не одинъ десятокъ марокъ за мъсто, за припасы, а главное за наблюденіе, не покажется ля вблизи арены ненавистная физіономія университетскаго педеля. Статуты запрещаютъ дуэли даже въ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Состязаніе кончилось въ 12 ч. дня, а началось въ 7 ч. угра.

формъ товарищескаго турнира, подъ угрозой consilium abeundi; но несомнънно эти статуты не выполняются: начальство не можетъ не знать о дуэляхъ, такъ какъ онъ оставляютъ на лицахъ участниковъ характерные и долго сохраняющіеся знаки. Дуэль за оскорбленіе—дъло секретное. Кромъ секундантовъ туда никто не допускается. Отъ дуэлянтовъ зависитъ выборъ оружія, но большей частью они ограничиваются шлегерами; иногда держутся на сабляхъ—это уже очень серьезно и дъло можетъ кончиться смертью.

Изгнаніе научныхъ разговоровъ изъ собраній, дуэли и пр. не мѣшаетъ однако же членамъ фербиндунговъ относиться къ университетской наукѣ вообще довольно серьезно, по крайней мѣрѣ, въ размѣрѣ профессорскихъ лекцій. Работаютъ они добросовѣстно, посѣщаютъ университетъ аккуратно. Что побуждаетъ ихъ къ этому — отвлеченное ли желаніе расширить свой умственный круговоръ или практическая необходимость приготовиться къ ожесточенной борьбѣ за существованіе—рѣшить трудно. Большинство изъ нихъ дѣти небогатыхъ и незнатныхъ редителей —будущіе труженики, обязанные сами дѣлать свою карьеру.

Насколько я успёль ознакомиться съ строемъ этихъ союзовъ, главная цёль ихъ теперь состоить въ возможно широкомъ развити товарищества и взаимопомощи въ средё студентовъ.

О политических и общественных задачах современнаго фербиндунга сказать собственно нечего. При мий студенты не высказывались публично ни по какому вопросу внутренней или вийшней политики, въ частных бесйдах съ ними я замйчалъ лишь повторение теорій и гипотезъ, развиваемых профессорами камералистами съ кафедрь. Встричавшиеся мий студенты иногда даже не совсймъ ясно представляють себй положение правящих партій своей страны, въ общемъ ихъ политическое и соціальное стедо носитъ ясную печать университетскихъ лекцій и звучить въ тонй уміреннаго, такъ сказать кабинетнаго либерализма; впрочемъ понадались и ярые поклонники Бисмарки.

Въ религіозномъ отношеніи фербиндунги отличаются повидимому самой пирокой терпимостью; взгляды знакомыхъ миъ членовъ на религіозные вопросы примінимы къ какому угодно исповіданію, а иногда и къ какой угодно религіи; можно без-

ошностно сказать, что большинство студентовъ решаетъ конфессіональные вопросы по семейными традиціями; посвиденіе церкви своего исповеданія во время семестра-большая редкость въ студенчествв. Въ прежнія времена университеть заботился о религіозномъ состояніи студентовъ и даже ділаль безобразныя поблажки студентамъ, лишь бы заставить ихъ ходить въ храмъ Божій: такъ некоторымъ студентамъ разрещалось водить съ собой въ церковь собакъ, и такія почтенныя собаки отличались особыми ошейниками; къ чести университета этотъ обычай давно вывелся. Обязательство имматрикуляція "religionem pie colere" 1) толкуется и выполняется студентами очень широко; не быть атейстомъ и не кощунствовать совершенно достаточно, чтобы успоковть свою совъсть по вопросамъ объ исполнения студенческой присяги. Сказаннаго нельзя относить нъ студентамъ богословскихъ факультетовъ, о тъхъ была особая ръчь. Современные тюбингенские коры почти вполеб повторяють своихъ предшественниковъ начала нашего въка. То же подражание рыцарскому ордену, то же пренебрежение къ наукв и правственности, тв же увеселения. Вся разница въ томъ, что прежде всякій студентъ соотвитствующаго направленія могь сділаться членомъ кора, теперь же сметем и смениени. Смочникова стид омидохдовн отого выд они по прежнему отдають большую часть своего времени и своихъ способностей. Студентами они только числятся; на университеть смотрять какъ на клубъ: онъ для никъ учреждение, собирающее въ одномъ мъстъ массу молодежи--- не больше. Относиться къ университету вначе имъ совершенно некогда: каждый вечерь кнейна, на которой о наукв нельзя упоминать ни однимъ словомъ подъ опасеніемъ штрафа, въ видь обизательства выпить громадную кружку пива, каждое утро не совсвиъ нормальная голова послъ вчерашнихъ сильныхъ ощущеній; день проходить незамізтно: фехтованье, об'ядь, прогулка беретъ все время. Университетская наука ихъ не заботить: въ практической жизни она имъ не понадобится. Члены коровъ--золотая молодежь, собирающайся въ университетъ повеселиться въ преддверін болье или менье блестящой карьеры преничинественно на военномъ или догматическомъ поприще. Съ осталь-



<sup>1)</sup> Сп. Въру и Разунъ 1892 г. № 22. Наши замътки.

ним студентами они не имъють почти немакого общенія и образують свой очень замкнутый кругь.

Причим этой обособленности въ обыденной жизви очень понятны. Коры состоять изв богатой и знатной молодежи, фербиндунги-изъ лицъ средняго бюргерскаго класса, въ большинства случаевъ очень небогатыхъ; коры ведуть слишкомъ дорогую в разсвянную жизнь, фербиндунги же могуть посвящать развлеченіямъ очень мало времени, такъ какъ должны аккурагно расходовать свои небольшін средства. Различіе въ имупественномъ и соціальномъ ценві и обусловливаеть ту взаимную замкнутость, которая бросается вы глаза наблюдателю обыденной студенческой жизни. Но къ чести нёмецкой моломен отъ этой замкнутости не остается и следа. когда университеть правднуеть какой нибудь общенаціональный или свой унверситетскій правдинкъ, когда ошь чествуєть какого либо стараго своего студента, прославививатося на службъ своей родинь. Тогда происхождение и состояние не имъють никакого значенія. Коры и фербиндунги собираются вивств, чтобы поч-1875 свою alma mater или устроить овацію старому питомцу ел достигшему на служов родинв почетной извъстности. Эти оваци ценатся въ Германіи даже коронованными особами. Опину два случая, очевидцемъ которыяъ быль самъ.

Вскоръ по вступленів на престолъ (въ сентябрь 1891 г.) портембергскій король Вильгельмъ посттиль Тюбингенъ (ранней весной 1892 г.). Въ устроенной королю оваціи сказалась любопытная черта німецких корпорацій: студенты чтили Высокаго Гостя прежде всего какъ члена кора Свевін, къ которому онъ принадлежаль, когда учился въ университетв. Свевія **РЕОВОДИЛА** ВСЕЙ ОВАЦІЕЙ И СТУДЕНТЫ ОСТАЛЬНЫХЪ КОРОВЪ И ВСЕХЪ фербиндунговъ приняли самое живое участіе, чтобы достойно почтить Августвишаго Гостя, который въ юности быль также гражданиномъ академическаго города Тюбингена и принадлежать къ студенческой семью. Овація началась встрючей короля ва вокзалв. Ректоръ и канцлеръ университета въ докторскихъ чантіяхъ и беретахъ, съ золотыми цёпями, присвоенными ихъ 1012 ностямъ, прібхали на вокзалъ, а съ ними вмюстю и почетвый конвой изъ студентовъ коры Свевіи, одітыхъ въ своеоб-РАЗВИЕ КОСТЮМЫ; ЭТОТЬ КОСТЮМЪ СОСТОЯЛЪ ИЗЪ КУРТКИ СО ШНУ-

рами, лосинъ, ботфортовъ, - у пояса каждаго студента блествла сабля, на головъ красовалась разноцвътная шапочка (цвътовъ корпораціи), шитая золотомъ или серебромъ, на рувахъ рыцарскія перчатки съ раструбами, черевъ плечо -- широкая лента. Когда король пересвять изъ вагона въ экипажъ, студенты, уже на коняхъ окружили его и кортежъ понесся по аллеямъ подгорнаго парка, а затемъ и по улицамъ Тюбингена. Улицы, по которымъ проезжалъ король, были буквально залиты студентами въ костюмахъ, подобныхъ описанному. Каждый коръ, каждый фербиндунгъ сочли своимъ долгомъ явиться въ одеждъ, принятой за парадную форму въ ихъ союзъ. Все это представляло взорамъ наблюдателя красивую и въ высшей степени оригинальную картину. Легко было вообразить себя перепесеннымъ летъ за 300 назадъ. Отъ рыцарскаго наряда студентовъ и докторскаго одванія профессоровь візло стариной. Если бы не костюмъ и экипажъ короля, говорящіе о последней современной модь, и не посторонніе прохожіе, сохранившіе вполнъ свой видъ людей XIX въка, иллюзія была бы полная.

Почетная гвардія не оставляла короля во все время его пребыванія въ Тюбингенѣ. Король былъ тронутъ устроенной ему встрѣчой и пригласилъ представителей университета и корпорацій на вечерній банкетъ, данный имъ въ охотничьемъ замкѣ Бебенгаузенѣ (около 3-хъ верстъ отъ Тюбингена). Они двинулись въ Бебенгаузенъ въ тѣхъ же парадныхъ костюмахъ съ музыкой и факелами (fackelzug) 1).

Шгауттгартскій политехникумъ (технологическій виститутъ) вскорѣ послѣ святокъ 1891 года праздновалъ по обычаю годовщину своего основанія. Въ честь своей аlma mater студенты дали блестящій банкетъ (Commers) и на этотъ банкетъ были приглашены тюбингенскіе студенческіе союзы, всѣ профессора и директоръ политехникума. Гости собрались въ громадномъ залѣ, нанятомъ спеціально для этого праздника. Верхній конецъ зала, уставленный тропическими растеніями, былъ предоставленъ музыкантамъ; студенты для большей торжествен-



<sup>1)</sup> Студенты Іенскаго университста устроили банкеть (Commers) въ честь парствующаго виператора германскаго Вильгельма; онъ присутствоваль въ Іенф на этомъ банкетъ и на студенческую овацію отвітиль задушевной благодарственной річью.

ности своего праздника пригласили бальный оркестръ. Противъ канедры канельмейстера быль поставлень громадный столь съ кружками пива - онъ назначался для профессоровъ; мъста по концамъ стола заняли два студента-председатели собранія. Ихъ обязанностью было провозглащать тосты, назначать какить образомъ ихъ пить, указывать номера для общаго пвнія. Одеты они были въ червыя бархатныя куртки, белые лосины и высокіе сапоги; этотъ костюмъ дополняла бархатная шапочка съ страусовымъ перомъ, бълыя перчатки съ раструбами, широкая-красная съ чернымъ-лента черезъ плечо и рапира съ сбоку. По бокамъ профессорскаго стола помъщались студенческія корпораців; ихъ столы были расположены въ форм'в различныхъ символическихъ фигуръ. Колонну, вбливи которой располагалась корпорація, украшаль гербъ союза, его флагь и ленты его цвътовъ. Корпораціонные столы занимали весь залъ, и весь онъ представлялся украшеннымъ флагами, гербами и дентами. Три председателя каждой корпораціи занимали ивста воздъ своего стола. Одъты они были различно, смотря по корпорацін: кто въ бархатныхъ курткахъ, кто въ венгеркахъ съ золотыми шнурами, а нъкоторые и въ простыхъ фракахъ. Обязательнымъ для всёхъ признакомъ званія предсёдателя были студенческія шапочки, ленты черезъ плечо и рапиры. Прочіе члены корпораціи были въ обыкновенныхъ европейскихъ костюмахъ; ихъ единственнымъ знакомъ отличія были фуражки корпораціонных цвётовь, въ которых они оставались въ теченіе всего вечера.

Праздникъ открылся маршемъ. подъ звуки котораго студенты заняли мъста, а прислуга наполнила ихъ кружки пивомъ. Когда мъста были заняты, предсъдатель, водворивъ тишину ударомъ рапира по столу, назначилъ студенческую иъсню. Въ ней воспъвались любовь и братство дътей одного учебнаго заведенія; тостъ за студенчество служилъ завлючительнымъ аккордомъ. Послъ небольшого антракта былъ предложенъ тостъ за короля, его смънило пъніе, потомъ тостъ за директора и т. д. 10 конца. Все торжество заняло 4 ч.—съ 8 ч. до 12 ночи.

Подобные же праздники устраиваются и въ Тюбингенъ. Церемоніалъ торжественнаго коммерша переносится цъликомъ и на рядовыя собранія. На любомъ собранів союза можно встрізтить и президента съ рапирой, и тосты, и пісин не команді.

Корпораціонный строй кладеть неизгладимый отпечатокъ на нравственную физіономію студента. Онъ сживается съ союзомъ и союзь для него не временное пристанище, но такъ сказать. пожизненный товарищескій кружокъ. Разставаясь съ универсвтетомъ, слудентъ не разстается съ союзомъ. Праздники союва для него священны, знаки союза въ видъ цвътныхъ лентъ и шаночекъ хранятся имъ до гробовой доски. Между членами союза всегда сохраняется живая связь и товарищеское общеніе. Общія забавы, проказы, а иногда и труды соединяють членовъ союза на всю жизнь. Мив не разъ приходилось встрвчать въ Тюбингенъ почтенныхъ съдовласихъ старцевъ въ студенческихъ шапочкахъ и съ лентами черезъ влечо; это значить, что старый студенть счель долгомъ навъстить свою старую корпорадію. Этой тесной связью съ корпорадіями и объясняется то живое участіе, съ канимъ студенты относятся къ двятельности своихъ членовъ на государственной или общественной службъ. Честь и слава, завоеванная этимъ членомъ. такъ сказать, усвояется всему союзу, а черезъ него и всему университету. Въ русскихъ газетахъ въ свое время были нодробно описаны оваціи, данныя университетомъ профессору Вирхову, когда онъ быль избранъ членомъ рейхстага. Наоборотъ членъ союза, заявившій себя въ практической жизни поступками неблаговидными, навсегда вычеркивается изъсписмовъ союза и союзъ запрещаетъ своимъ членамъ всякія съ нимъ сношенія.

Такова общая исторія студенческих союзовъ въ Тюбингенть и современное ихъ состояніе. Начавшимъ простымъ собраніемъ земляковъ, студенческая корпорація въ теченіе 80-літняго своего существованія пережила всевовможныя перепитіи и въ своемъ поступательномъ движеніи организовалась въ прочный соювъ "мужей и юношей"; вступая въ этотъ союзъ, візмецкій юноша находить прочную ассоціацію, изучаеть на практикъ порядки всякихъ ассоціацій, пріучается къ общественному контролю, привыкаетъ дійствовать въ союзъ съ единомышленниками, цізнить ихъ поддержку, уважать извізстныя традиціи и своей дізательностью поддерживать честь своего союза и всего университета. Пусть въ союзахъ смішна внішность, пусть

взгляды союза на такія жестокія забавы, какъ дуаль, шокирують современнаго культурнаго человѣка, во всякомъ случаѣ союзь, какъ дисциплинирующая сила, имѣетъ воспитательное значеніе для студента. Прежде всего онъ развиваетъ въ студентѣ чувство общественности и до нѣкоторой степени парализуетъ убъжденіе современнаго дѣльца—homo homini lupus est; уже за одно это можно вэглянуть снисходительно на нѣкоторыя странности союзной организаціи, въ родѣ пивнаго устава, церемоній на кнейпахъ и т. п.

Мы уже говорили о томъ, какое живое участие принималъ тюбингенскій штифть въ организаціи студенческих союзовъ на началикъ буршеншафта. Онъ первый откликнулся на призывъ дучшей германской молодежи къ борьбъ съ неправильностями и безобразіями корпоративной жизни; основаль общество романтиковъ; въ его ствнахъ скрывались нъкоторыя изъ ревомоціонных клубовь, какь мы виділи это въ прошломь очеркі. На этомъ основании мы безошибочно можемъ сказать, что деятельность штифта въ корпораціонной исторів имела въ виду весь университеть; штифть не замыкался въ своихъ мрачныхъ ствиахъ на берегу Некара, но пропагандировалъ извъстичю корпораціонную систему по всему Тюбингену. Это и понятно. Въ штифтв жива была старинная традиція университета-богословіе — первый и основной факультеть университетской науки. Съютившись со всею университетской молодежью и даже ставни въ извъстные моменты во главъ ея, штифтъ не успълъ виработать своей спеціальной организаціи, не усп'яль создать своего собственнаго союза, который объединяль бы всёхь его стипендіатовъ, храниль бы его традиціи и передаваль ихъ изъ рода въ родъ. Когда кредитъ теологіи и авторитетъ церкви въ Германів пошатнульсь, когда людей, преданных церкви, quasi --имберальная печать начала обзывать поворнымъ именемъ каерикаловъ и готова была распространять терминъ клерикализма на всю богословскую начку, штифтъ долженъ быль отказаться оть претензін стать во главі университетской молодежи; онь не съумвль съ должнымъ достоинствомъ и твердостью вынести перемъну общественнаго религіознаго настроенія и постарался стушеваться; въ последніе годы корпораціонной исторін о штифтв не слышно ничего; его студенты, какъ корпорація,

не существують. Где же оне? Когда я бываль вы штвфтв, меня поражало разнообразіе лентъ, которыми украшены были молодые протестантскіе теологи; мнв казалось, что въ аудиторіи штифта были представители всёхъ тюбингенскихъ союзовъ; и я быль не далекъ отъ истины. Не только въ фербиндунгахъ, но и въ корахъ были члены изъ протестантскаго богословскаго факультета. Эта разрозненность очень неблагопріятно отражается на положеніи протестантскаго факультета; его слушатели не образують сплоченной семьи и не имфють никакихь связующихъ традицій; ихъ симпатін, ихъ связи разсёяны по разнымъ союзамъ; для карьеры это можеть быть не безполезно; черезъ университетскія связи можно завязать иныя отношенія и получить въ завъдывание недурной приходъ; но для той дъятельности, къ которой готовится стипендіантъ штифта, подобная разрознепность не можеть не иметь не выгодных последствій. Прежде всего каждый союзъ имветь не только особые цвета, но и особую физіономію и эта послёдния сообщается всёмъ его членамъ; отсюда выходитъ, что стипендіаты прощаются со штифтомъ и выходять на общественную двятельность съ разными взглядами на одни и тв же вопросы, съ разными симпатіями и антипатіями: при такихъ условіяхъ не можетъ быть строгаго единства въ дъйствіяхъ; далье, стипендіатъ завязываеть въ университетъ связи съ людьми иныхъ профессій, а иногда и иныхъ религіозныхъ убъжденій; на что ему эти свяви въ его будущей дъятельности? Не будутъ ли эти связи стъснять его въ исполненіи имъ своихъ обязанностей? Не нодорвуть ли онв въ немъ живой веры въ то, чему онъ служилъ? Въ соювахъ бываютъ люди самыхъ широкихъ религіозвыхъ убъжденій, и едва ли стипендіать штифта найдеть себь тамъ человъка, который могь бы сочувственно отнестись къ его карьерь; не встретить ли онъ скоре обиднаго и пренебрежительнаго вагляда на вопросы въры и чувства со стороны какогонибудь естественника, для котораго не существуеть то, чего нельзя посмотреть подъ микроскопомъ. Конечно, университетекія связи съ людьми равнообразныхъ профессій могуть сослужить службу будущему пастору, если онъ удержится на высотъ своего призванія. Но въ томъ то и дело, что духъ бодръ, плоть же немощиа"; погоня за карьерой, столь соблазнительная при обиліи равнообразныхъ связей, легко можетъ сбить съ толку человъка среднихъ способностей и средней нравственности. Не завязавъ тъсныхъ дружественныхъ связей со своими товарищами по профессіи, протестантскій теологь очень неръдко остается однимъ воиномъ въ полъ и безъ товарищеской поддержки легко впадаетъ въ разныя искушенія, легко уступаетъ тъмъ, на чьей сторонъ сила и значеніе; а эти уступки чаще всего клонатся ко вреду для того дъла, которому пасторъ посвящаетъ себя.

Совершенно иначе стоить дело въ католическомъ конвиктъ. Возникновеніе конвикта, какъ особаго воспитательнаго и образовательнаго учрежденія, относится къ тому времени, когда корпораціонный строй уже сложился. Конвиктеры должны быля занять по отношенію къ университетскимъ корпораціямъ опредъленное положение. Примкнуть ко всей университетской молодежи для конвикта было неудобно по условіямъ чисто конфессіональнымъ: въ то время штифтъ сохранялъ свое почетное место во главе университетской молодежи; оставаться вне корпорацій было тоже неудобно, такъ какъ не корпорантамъ жилось тогда довольно плохо. Конвиктъ и организовалъ свою собственную корпорацію, которая могла защитить конвиктеровъ какъ отъ непріятностей со стороны прочихъ корпорадій, такъ и отъ вліянія інтифта. Союзъ конвиктеровъ, сослужившій имъ службу во времена университетскихъ броженій, и въ настоящее время является оплотомъ самостоятельности конвиктеровъ, ограждая ихъ отъ вліянія религіознаго индифферентизма, царствующаго въ студенческихъ союзахъ. Благодаря союзу въ конвикть образовалась тесная и дружная семья, построенная на единствъ въронсповъданія, образовательной программы, воспитательнаго строя, общности задачь и цёлей. Лично для меня «женедъльных собранія католическаго союза 1) были источникомъ самаго здороваго и полезнаго развлеченія. Тамъ я узнаваль мелкін злобы дня университета, тамъ же я им'влъ возможность, хотя до некоторой степени, парализовать нельпости газетныхъ толковъ о Россіи. Шутки и смехъ, самое не при-



<sup>1)</sup> Я быль няматривулировань студентомъ католическаго богословскаго факультета и на этомъ основанів разъ на всегда получиль отъ президента союза пригламеніе на всѣ собранія.

нужденное веселье царствовало въ уютной компаткъ ресторана, гдв были собранія (обыкновенно въ четвергь отъ 4-хъ до 8-ми вечера) католическаго союза. Не разъ на эти собравія прівзжали старые члены союза, бывшіе воснитанники тюбингенскаго конвикта, теперь служители церкви католической въ разныхъ мъстахъ Вюртемберга. За почтительность и радушіе, которыми окружали ихъ въ собраніи, патеры платили искренней любезностью и съ удовольствіемъ принимали участіе въ шуткахъ молодежи. Католическій союзь выбросиль изъ своего устава всъ стъснительныя обрядности, царствующія на собраніяхъ прочихъ союзовъ: посётители католическаго союза не знають ни штрафовь въ виде непомернаго количества пива, ни принудительного выбора темъ для разговоровъ; каждый ведеть себя такъ, какъ онъ хочетъ, лишь бы не нарушать царящаго веселья. Въ этомъ союзв я въ первый разъ слышаль превосходно организованный студенческій хорь, исполняющій сложныя пьесы очень равнообразнаго репертуара: тамъ пелись и народныя песни, и отрывки изъ оперъ, и романсы, и даже ораторіи. Члены союза им'єють общую кассу, средства которой расходуются не на одни развлеченія, какъ въ большинствъ прочихъ союзовъ, но и на вспомоществование участникамъ кассы въ трудныя минуты. Соювъ имветъ свои цввта, но члены его не носять ни ленть, ни шапочекъ. Корпораціонная сплоченность развиваетъ въ студентахъ католическаго факультета сильную товарищескую солидарность: куда бы ни закинула судьба тюбингенскаго конвиктера, онъ постоянно поддерживаетъ живыя сношенія со своими сочленами и всегда можеть разсчитывать на ихъ дъятельную поддержку.

Мит остается сказать итсколько словь о ферейнт иностранцевь въ Тюбингент. Его назначение объединить иностранцевъ, перезнакомить ихъ между собой и дать имъ возможность повнакомиться съ итмине старшие изъ нихъ, уже освоившиеся въ университетт, вводятъ въ итмецкое общество новичковъ. Представитель почти любой національности можетъ разсчитывать встретить въ ферейнт соотечественниковъ: при мит въ числт его членовъ были англичане, шведы, сербы, болгары и даже японцы. Правила ферейна очень снисходительны; члены его пользуются полной свободой.

(Продолжение будеть).

A. R.



# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

№ 7.

АПРЪЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ.

Тяпографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Апрѣля 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

## Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстаго "ЦАРСТВО ВОЖІЕ ВНУТРИ ВАСЪ".

"Быми и лжепророки в в народь, как и у вась будуть лжеучители, которые введуть пагубныя ереси и, отвергаясь искупившаго ихъ Господа, навлекуть сами на себя скорую погибель. И многіе послыдують ихъ разврату, и чрезь нихъ путь истины будеть вы поношеніи". 2 Петр. 2, 1—2.

Въ этомъ году Толстой выпустилъ въ свътъ новое сочинение "Царство Божіе внутри васъ или христіанство не какъ мистическое ученіе, а какъ новое жизнепониманіе" 1).

<sup>1)</sup> Появленіе этого сочиненія Толстаго въ свёть уже отивчено въ нашей руссвой періодической печати. Воть что по этому поводу говорить А. Митявинъ № 6 Церковнаго Въстника отъ 10 февраля н. г. стр. 85-86; «Ставъ на ложную дорогу, нашъ писатель (т. е. Л. Н. Толстой) съ достойною лучшаго дъла настойчивостью пошель все дальше и дальше, и въ своихъ последнихъ произведеніяхъ воложительно пришель въ бездин чисто анархическаю міросозерцанія. Въ посліднее время на англійскомъ языкі появилось новое его сочиненіе, которое очевидво виветь своею целію систематизировать въ одно цельное міровоззреніе все разбросанныя имъ въ прежнихъ религіозно-философскихъ сочиненіяхъ мивнія. Это двухтомное сочинение явилось поль заглавиемь: «Парство Божие внутрь васт есию. Мы еще не усивли ознакомиться съ этипъ сочинениемъ въ его полномъ виль, но часть его (въ видь извлеченія) напечатана въ январьской книжев англійскаго журнала «Новое Обозрвніе» (The New Rewiew), и по этой части можно сулить и о целомъ. И читал это извлечение, не знаешь чему больше удивляться: этому ли высокомирному упорству, съ которынъ писатель продолжаетъ утверждать и отстанвать очения о ложных положенія, или той печальной безвыходности, въ которой оказался авторъ, увлеченный ложной идеей и запутавшійся въ тепетахъ педомыслія и дженудрованія, изъ которыхъ онъ не находить уже возножности выпутаться вначе, какъ разсвкая ихъ мечемъ чисто анарссического, все отричающаю мышленія. Въ разсматриваемой стать в Толстой усиливается отстоять свое учение о «непротивления злу» отъ выставленныхъ противъ него возражений, и от-

Еще недавно при посредствъ газетъ Толстой сдълалъ публичное заявленіе, что изданіе своихъ сочиненій послъдняго времени онъ предоставляетъ всъмъ и каждому. Между тъмъ на обложъвъ новаго сочиненія Толстаго, заглавіе котораго мы выписали, ясно сказано, что "единственное, авторомъ разрышенное изданіе" этого сочиненія принадлежитъ только Берлинскому Библіографическому Бюро. Какъ понимать это разногласіе, —мы не знаемъ; но таково первое впечатлъніе, получаемое отъ самой обложки послъдняго сочиненія Толстого.

Это сочинение Толстого издано въ двухъ частяхъ, хотя содержание его не дастъ никакого повода для такого дёления, почему вторая часть и начинается не съ 1-й, а съ 9-й главы. Съ одинаковымъ основаниемъ его можно было бы издать и въ

стапваеть не такъ, какъ это делается въ серьезной полемике или критике, а съ непостижимым высокомъріем унственной непограшниости, такъ что читатели обязаны на слово върить графу, что истина всецъло на его сторонъ, а всъ его противники--- лжеды и безстыдные ханжи. По его воззрвнію, всв существующія деркви основаны на лжи, а вст служители ихъ-лицемвры, сознательно или несознательно поддерживающіе эту ложь. Но мало того, не только церкви, а и всі христіанскія государства съ ихъ теперешнимь соціальнымь строемь-тоже основаны на лжи, и вся де задача государственныхъ людей состоить въ томъ, чтобы поддерживать эту ложь и, становись на сторону угнетателей всякаго рода, помогать выъ держать подъ собою угнетенную ропшущую массу, изъ опасенія, что она, освободившись, первым дплом возьмет за горло своих учетателей. Мы уже не приводимъ техъ подробностей, которыми Толстой доказываеть эти свои общія положенія,--не приводних просто потому, что щадимъ репутацію нашего писателя. Если бы подъ этой статьей не столло полнаго вмене нашего писателя, то положительно можно бы подушать, что авторх ся какой нибудь умственно-развинченный анархисме, который, нахватавшесь общихь фразь изъ детучихь анархисмскист листковъ, съ безшабащною «убъжденностью» въ непогръщимости излагаетъ ихъ въ поучение «негодному» человъчеству... Все это было бы вполив въ лицу какому-небудь дикому «Stepniak'у», подвизающемуся въ англійскихъ журналахъ на поприща мороченія англійской публики расписываніемь идеальныхъ задачь нишлызма, но положительно нелыпо звучить въ устахъ такого почтеннаго писателя, какъ графъ Л. Н. Толстой. - Мы вполнъ раздъляемъ этотъ върный и совершенно безпристрастный взглядь на последнее сочинение Толстого; но въ сожалению, въ настоящее время положение дела значительно изменилось ко худшему: сочинение Толстого уже издано и на русскомъ языкъ, и усердно распространяется, какъ мы знаемъ изъ документальныхъ данныхъ, не только вообще среди русскаго общества, но въ особенности-среди рабочихъ и крестьянъ. Вотъ почему мы рашаемся подвергнуть его болье внимательной и обстоятельной критикъ. Пропаганда ученія Толстого ведется настолько энергично, что его противообщественныя и противогосударственныя иден не составляють уже тайны ни для кого...

трехъ и четырехъ и даже десяти частяхъ. Предисловіе озаглавлено такъ: "Ученіе Христа и общая воинская повинность". Въ первой главъ Толстой хотълъ бы провести ту мысль, что "ученіе о непротивленіи злу насиліемъ съ самаго основанія христіанства (будто бы) испов'ядывалось и испов'ядуется меньшинствомъ людей". Во второй главъ онъ приводить сужденія критиковъ его ученія. Въ третьей-онъ хочеть указать причины мнимаго "непониманія христіанства людьми върующими". Въ четвертой - онъ отыскиваетъ причины "непониманія христіанства людьми научными". Въ пятой главв Толстой въ сотый разъ знакомить своихъ читателей съ противоръчіями нашей жизни съ нашимъ христіанскимъ сознаніемъ". Въ шестой онь касается "отношенія людей нашего міра къ войнь". Въ седьмой-Толстой указываеть на то, какое величайшее вло причиняетъ людямъ "общая воинская повинность", въ восьмойонъ убъждаетъ своихъ читателей въ "неизбъжности принятія христіанскаго ученія о непротивленіи злу насиліемъ людьми (должно быть, надо людьми или со стороны людей?) нашего міра". Во второй части своего новаго сочиненія, которая, какъ ны сказали уже, прямо начинается девятою главою, Толстой деказываеть 1) что только "принятіе христіанскаго жизнепониманія освобождаеть людей оть бідственности нашей языческой жизни (гл. ІХ), 2) что государственная власть безсильна въ деле уничтожения зла и что правственное движение человъчества совершается не только черезъ познаніе истины, но в черезъ установление общественнаго мивнія (гл. Х), которое по его словамъ, уже зародилось въ нашемъ обществъ и неизбъжно разрушить насильническое устройство нашей жизни (гл. XI). Въ "заключени", росписавъ мнимую или дъйствительную исторію усмиренія голодающихъ крестьянъ, Толстой діласть выводь изъ всёхъ своихъ предшествовавшихъ разсужденій, — что все зло нашей жизни коренится въ существующемъ государственномъ и общественномъ устройствъ, въ уничтожении же его-наше счастіе.

Уже изъ указаннаго нами общаго содержанія новаго произведенія Толстого для каждаго знакомаго со лжеученіемъ нашего мнимаго философа по его прежнимъ сочиненіямъ ясно, что ни-

чего новаго въ немъ нътъ: то же ложное понимание христіанскаго ученія о непротивленіи злу, тъ же анархическія нападки на государственную власть, то же указаніе на войско и т. д. Но ничего новаго не найдетъ читатель и при ближайжайшемъ знакомствъ съ этимъ сочинениемъ: та же склонность къ обобщеніямъ случайныхъ единичныхъ явленій до общихъ положеній, то же проявленіе на каждой страниць по истинь безграничной, сатанинской гордости, высокомърія, самолюбія графа, облеченнаго въ философскую мантію, та же крайняя враждебность къ христіанской церкви, государству, верховной власти и ея носителямъ, та же способность видеть у всехъ, кром'в себя и своихъ последователей, все безсов'естное, гадкое, пошлое и безиравственное-ложь, подкупъ, лицемфріе; какъ въ прежнихъ, такъ и въ этомъ сочинении Толстой не брезгаетъ никакими средствами для достиженія своихъ цілей: клевещетъ, лжетъ, подтасовываетъ, извращаетъ... Въ этомъ сочинени также замётно прямое заимствованіе крайнихъ и одностороннихъ выводовъ почти изъ всёхъ философскихъ направленій-пантеизма, пессимизма, детерминизма, соціализма и даже анархизма, и-совершенное отсутствіе какого бы то ни было цъльнаго систематическаго міровозэрвнія. Здёсь, какъ и въ другихъ своихъ сочиненіяхъ последняго времени, слова: "Богъ", "Христосъ", "христіанство", "христіанскій" Толстой также употребляеть вовсе не въ томъ смыслъ, какой они имъють и какой они должны имъть, а -- даже въ совершенно противоположномъ ему. Кощунство, неуваженіе къ чужимъ вірованіямъ и убіжденіямъ, пошлость изложенія съ употребленіемъ, напримівръ, такихъ словъ, какъ зад..ца и т. п., читатель встрвчаетъ на каждой страницѣ этого новаю сочиненія нашего самороднаго философа и богослова...

Если же что либо новое и можно найти въ этомъ сочиненіи Толстого въ сравненіи съ его прежними сочиненіями, то оно говорить только не въ пользу своего автора. Во-первыхъ сочиненіе это изобилуетъ ссылками на мнѣнія лицъ, которыя являются для Толстого авторитетами,—ясное доказательство, что, при всей своей гордости и фарисейскомъ высокомѣріи, Толстой уже почувствовалъ свою слабость и неувѣренность въ

своемъ ученіи. Во-вторыхъ въ настоящемъ сочиненіи Толстой прибъгаетъ къ пріемамъ недостойнымъ серьезнаго мыслителя. Какъ известно, наше правительство весьма гуманно относится къ Толстому и толстовцамъ, считая этихъ людей если не душевно-больными, то безвредными утопистами и мечтателями. Толстой ложно истолковываеть этоть гуманный образь двйствія правительства его робостью, трусостью, твиъ отчаяннымъ положеніемъ, въ которое оно поставлено толстовцами и Толстымъ. "Правительства, -- говоритъ онъ 1), -- передъ отказами христіань (т. е. передъ отказами толстовцевь отъ исполненія гражданскихъ обязанностей) находятся въ отчаянномъ положенін. Они видять, что пророчество христіанства (т. е. ученія Толстого) сбывается, оно разрываеть узы скованныхъ и освобождаеть людей, находящихся въ неволь (правительства), и видять, что это освобождение неизбъжно должно уничтожить тъхъ, которые держать другихъ въ неволъ (т. е. правителей). Правительства видять это, знають, что часы ихъ сочтены и ничего не могутъ сдълать. Все, что они могутъ сдълать для своего спасенія, это только то, чтобы отсрочить часъ своей погибели. Они и дълають это, но положение ихъ все таки отчаянное... Дело-продолжаетъ Толстой 2),-зашло уже слишкомъ далеко: правительства чувствують уже свою беззащитность и слабость, и пробуждающіеся отъ усыпленія люди христіанскаго сознанія (т. е. толстовцы) уже начинають чувствовать свою силу". Какова эта сила и какъ она будто-бы грозна для правительства, Толстой указываеть во многихъ мъстахъ этого сочиненія. "Соціалисты, коммунисты, анархисты съ своими бомбами, бунтами и революціями далеко не такъ страшны правительствамъ, -- говоритъ Толстой 3), -- какъ эти разрозненные (?) люди, съ разныхъ сторонъ заявляющіе свои отказы (повиноваться требованіямъ правительства) на основаніи одного и того же всёмъ знакомаго ученія". Чтобы дучше уб'ёдить своихъ последователей — не исполнять своихъ государственныхъ обязанностей Толстой приводить въ своемъ новомъ произведе-

<sup>1)</sup> Ч. II стр. 35—36.

<sup>2) 4.</sup> II crp. 37.

<sup>3)</sup> Y. II crp. 30.

нін цёлый рядъ примёровъ, когда такое неисполненіе толстовцами гражданскихъ обязанностей оставалось безнаказаннымъ по слабости и робости правительства. Такъ, при наступленіи новаго царствованія многіе изъ послідователей Толстого отказались присагать въ върности новому правительству. Этихъ людей, по словамъ Толстого, призывали къ становымъ, исправникамъ, священникамъ, губернаторамъ, увъщавали, упрашивали (?), угрожали и наказывали, но они остались при своемъ ръщеніи и не присягали. "И среди милліоновъ присягавшихъ, говоритъ Толстой 1), живуть десятки неприсигавшихь. И ихъ спращиваютъ: какъ-же вы не присягали?-Такъ и не присягали.-И чтоже, ничего?--Ничего". Другіе приміры. Многіе крестьяне, по словамъ Толстого, отказываются платить подати, слёдуя его ученію. "Что-же, такъ и не заплатилъ подать? -- Не заплатилъ. -- И что-же, ничего?---Ничего" 2). Другіе отказываются исполнять полицейскія обязанности сотскихъ, десятскихъ и т. п. Этихъ крестьянъ, говоритъ Толстой <sup>2</sup>), ругаютъ, бьютъ, сажаютъ въ заключеніе, но они остаются при своемъ різшеніи... И ихъ перестають выбирать въ сотскіе. И опять ничего".--Последователи Толстого отказываются участвовать въ суде въ качестве присяжныхъ. "Людей этихъ, говоритъ Толстой 4), штрафуютъ, стараясь не давать имъ публично высказать мотивы отказа и замъняють другими. Точно такъ-же повторяють и съ тъми, которые на тъхъ же основаніяхъ отказываются быть на судъ свидътелями. И то-же ничего". - Молодые люди, усвоивъ ученіе Толстото, отказываются поступать въ военную службу и то-же остаются безнаказанными. Во всёхъ этихъ случаяхъ правительство будто-бы только явно обнаруживаеть свое безсиліе и робость. Одинъ молодой человъкъ, по словамъ Толстого, въ Московской Думъ публично отказался отъ военной службы. Сначала его увъщавали, потомъ посадили въ домъ умалишенныхъ, наконецъ предали суду, который приговорилъ его къ заключенію въ воснной тюрьмів на два года. "Тамъ его мучають

<sup>1) &</sup>lt;sup>¶</sup>. II c<sub>T</sub>p. 21.

<sup>2)</sup> CTp. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 23.

<sup>4)</sup> lbid.

полтора года, говорить Толстой 1),—но онъ все таки не измѣняетъ своего рѣшенія не брать въ руки оружія, и всѣмъ тѣмъ, съ кѣмъ ему приходится быть въ сношеніяхъ, объясняеть, почему онъ этого не дѣлаетъ, и въ концѣ второго года его отпускають на свободу раньше срока, зачисливъ противно закону, содержаніе въ тюрьмѣ за службу, желая только поскорѣе отдѣлаться отъ него". Такихъ случаевъ въ Россіи уже много, "и во всѣхъ этихъ случаяхъ, говоритъ Толстой 2),—образъ дѣйствія правительства тотъ-же робкій, неопредѣленный и скрытый".

Толстой прекрасно знаеть и даже открыто говорить въ своемъ последнемъ сочинения о томъ, какой вредъ причиняетъ себе правительство своею гуманностію и снисходительностію кь толстовцамъ и насколько оно само содействуетъ этимъ Толстому въ разшатываніи устоевъ нашей государственной жизни и подготовленіи почвы для событій, которыя могутъ принять страшные размеры. "Казалось бы, говоритъ онъ 3), нетъ ничего важнаго въ этихъ явленіяхъ (открытаго неповиновенія правительству), а между темъ эти-то явленія более всего другаго подрываютъ власть государства и подготовляютъ освобожденіе людей... И правительства знаютъ это и боятся этихъ явленій больше всёхъ соціалистовъ, коммунистовъ, анархистовъ и ихъ заговоровъ, съ динамитными бомбами".

И такъ вотъ еще къ какимъ пріемамъ рѣшился обратиться Толстой въ своемъ послѣднемъ сочиневіи для дѣятельной пропаганды своего лжеученія. Эти пріемы науськиванія уже не достойны серьезнаго мыслителя; они свойственны только народнымъ подстрекателямъ, бунтарямъ, соціалистамъ, нигилистамъ и анархистамъ "съ ихъ заговорами и динамитными бомбами". Толстой знаетъ, что кругъ его читателей и послѣдователей состоитъ не только изъ образованныхъ людей, способныхъ критически относиться къ тому, что они читаютъ, а и изъ крестыянъ малограмотныхъ и даже совершенно безграмотныхъ. Толстому, конечно, извѣстно, что и его послѣднее сочиненіе, подобно прежнимъ, уже разослано по селамъ этимъ несчастнымъ

<sup>1)</sup> CTp. 28.

<sup>2)</sup> CTp. 28.

<sup>3)</sup> CTp. 20.

людямъ, съ просьбою, что бы полуграмотные читали его неграмотнымъ. Это фактъ, документальныя доказательства котораго находятся даже и въ нашихъ рукахъ. Правда, между Толстымъ и французскими анархистами еще есть нъкоторая разница: онъ пока еще говоритъ только объ уничтожени государственнаго устройства мирнымо путемо, а не динамитными бомбами и разрывными снарядами. Но въдь это, быть можетъ, только пока. Толстой одобрительно отзывается о техъ людяхъ, которые мёняють свои убёжденія; самь же онь, какь замётили уже и иностранные писатели, меняеть свои убеждения съ каждою новою книжкою. Богъ знаеть, что онъ скажеть въ своей книгъ, которая явится въ слъдующемъ году; а почву для "освобожденія людей отъ государства" онъ дійствительно подготовиль уже надлежащимъ образомъ въ той крестьянской, темной и невъжественной средъ, которую онъ постоянно электризуетъ и своими книжками, и чрезъ своихъ посланниковъ, и своими личными посвщеніями съ проповёдью объ отказё отъ всёхъ государственныхъ и общественныхъ обязанностей...

"Непротивленіе злу" у толстовцевъ-пустая фраза, у Толстого -- хитрый маневръ. Въ этомъ мы положительно убъждены. Подъ настоящею нашею статьею не будеть выставлено имя автора. И вотъ почему. Три года тому назадъ одинъ нашъ знакомый высказаль неодобрительный отзывь объ ученін Толстого, напечатавъ его въ газетъ. Въ отвътъ на это онъ получиль отъ толстовцевъ изъ разныхъ мёсть тридцать два письма, въ которыхъ ему угрожали всеми ужасами насилія-отъ объщанія "плюнуть въ рожу" до нам'вренія "избить безъ пощады". Письма эти, конечно, его нисколько не обидъли; напротивъ, они были лучшимъ одобреніемъ его отзыва объ ученіи Толстого, лучшею похвалою его труду и доказательствомъ того, что лжеученіе Толстого имъ оцінено было вірно. Ніжоторыя изъ этихъ писемъ, которыя мы видъли лично, были составлены даже отъ имени целаго "общества последователей Толстого" или "толстовцевъ" 1). И мы нисколько не были удивлены такимъ пове-



<sup>1)</sup> Въ письмъ отъ 2 марта 1891 г. послъ изверженія самой отборной уличной брани "Толстоесиь", между прочимъ, пишетъ: «Теби, негодия, конечно, слова не убъдитъ. Ты—душа продажная! Но знай, что на тебя уже и палки готовы.

деніемъ учениковъ Толстого. Въ нагорной пропов'єди, о которой такъ много говоритъ Толстой въ своихъ книжкахъ, Господь нашъ Іисусъ Христосъ ясно сказаль: "По плодамъ ихъ узнаете ихъ — лжепророковъ, которые приходятъ къ вамъ въ овечьей одеждѣ, а внутри суть волки хищные... Худое дерево приноситъ и плоды худые; не можетъ дерево худое приносить плоды добрые". Еслибы Толстой училъ о непротивленіи злу насиліемъ въ томъ смыслѣ, въ какомъ онъ говоритъ объ этомъ въ своихъ книжкахъ, то его ученики никого бы не намѣревались избивать... Чтобы не ставить снова толстовцевъ въ ложное положеніе къ ихъ мнимому основному принципу, мы не желаемъ здѣсь называть своего имени, а объ ихъ письмахъ упоминаемъ лишь для того, чтобы показать читателямъ, что толстовцы способны оказывать противленіе не только насиліемъ вообще, но и насиліемъ въ самой грубой формѣ.

Впрочемъ, странныхъ логическихъ противоръчій и недостойныхъ серьезнаго мыслителя пріемовъ въ послъднемъ сочиненіи Толстого весьма много; но мы отмътимъ ихъ въ свое время, при самомъ разборъ сочиненія. Теперь мы скажемъ лишь нъсколько словъ о томъ, что необходимо имъть читателю въ виду, если онъ пожелаетъ вмъстъ съ нами ближе и въ послъдовательномъ порядкъ разсмотръть все содержаніе новаго сочиненія Толстого.

Какъ увидить читатель, Толстой почти на каждой страницъ своего сочиненія только одного себя называеть истиннымъ христіаниномъ и только одно свое ученіе онъ признаетъ истиннымъ христіанствомъ. Званіе христіанина онъ готовъ, впрочемъ, даровать и своимъ послъдователямъ, но не иначе, какъ подъ

Изобьють, какъ собака и на дапкахъ служищь... Въ письив отъ 5 марта того же года "Общество толствоневъ", также выругавшись по сапожнически, пишетъ: «Ихъй въ ввду, что даронъ тебь не пройдетъ твол клевета на Толстого!»—Въ висьив отъ 7 марта того же года въкто, подписавшися "однима изъ мнонихъ, ищущихъ правди", пишетъ: Благодарю тебя! Я тебя до сихъ поръ не зналъ, а теверь изъ статън твоей ниво понятіе, что ты за птица, и очень интересуюсь увидъть тебя въ лицо и плюнуть»... Такими же перлами гуманности и человъколюбія станчаются и всё остальныя письма учениковъ Толстого, проповъдующаго имъ жепротивление злу насимемя!...

условіемъ проведенія въ жизнь его ученія. Всёхъ другихъ христіанъ онъ, при наилучшемъ настроеніи духа, называетъ церковниками, а обыкновенно --- они именуются у него ханжами, суевърами, лицемърами, идолопоклонниками. Но христіанинъ ли дъйствительно Толстой? Душу человъка знать, конечно, нельзя, --- , кто изъ человъковъ знаетъ, что въ человъкъ; кромъ духа человъческаго, живущаго въ немъ?"--говорить св. апостолъ Павелъ. Но если судить по изданнымъ сочиненіямъ, то Толстой, безъ сомивнія, не только не христіанинъ, но даже грубый атеисть и безбожникъ. Онъ не только не въритъ, но даже грубо и кощунственно издевается надъ ученіемъ, раскрытымъ въ Божественномъ Откровеніи, -- что Інсусъ есть Богъ Сынъ, который твориль все до времени, что этоть Богь сошель на землю ва грвит Адама, что Онъ воскресъ, вознесся и сидетъ одесную Отца и придетъ на облакахъ судить міръ". Въдь всъ эти положенія, выработанныя людьми IV въка (?!) и имъвшія для людей того времени извъстный смыслъ, -- говорить Толстой 1), -для людей нашего времени не имъютъ никакого. Люди нашего времени могутъ устами повторять эти слова, но върить--не могутъ, потому что слова эти, какъ то, что Богъ живетъ на небъ, что небо раскрылось и оттуда сказалъ голосъ что-то, что Христосъ воскресъ и полетьм куда-то на небо и опять придетъ откуда-то на облакахъ и т. п. не имъютъ для насъ смысла". Въ Господа нашего Інсуса Христа, какъ Христа, какъ Помазанника, какъ обътованнаго Мессію, какъ Эммануила или Богочеловіна Толстой не візруеть; онь знаеть только Інсуса, какъ іудейскаго раввина, который сказаль нёсколько словь о непротивленіи злу. Ясное діло, что Толстой можеть называться, какъ ему угодно, но только не-христіаниномо, такъ какъ онъ ко Христу не хочетъ имъть никакого отношенія.

Но если Толстой не можетъ быть названъ христіаниномъ по его вѣрованіямъ, то еще менѣе онъ имѣетъ права на это названіе по своему поведенію. Въ одномъ мѣстѣ своего сочиненія онъ справедливо говоритъ, что признаками христіанина должны быть признаны—смиреніе, кротость, любовь. Но у Тол-

<sup>1)</sup> Ч. 1. стр. 115.

стого нать ни одной изь этихъ добродателей; напротивъ онъ является чрезмерными гордецоми, человекоми крайне высокоиврнымъ, въ высшей степени эгоистичнымъ, возненавидввшимъ весь міръ; по его сочиненіямъ, — онъ одинъ только во всемъ міръ хорошій и добродьтельный человькь; на каждой страниць любой своей книжки Толстой ясно говорить своему читателю, какъ фарисей въ притче Спасителя: "я не таковъ, какъ прочіе люди, грабители, обидчики, прелюбодъи". Всъ высокопоставленные люди-министры, губернаторы, офицеры, всв чиновники, всь богачи, землевладъльцы, священники, судебные прокуроры и судьи, --- всъ у него --- безчестны, продажны, лгуны, обманщики, воры, грабители, обидчики, прелюбодъи и пьяницы. Таковы же всь соддаты, педагоги, врачи.... А простой народъ?-- Да и простой народъ-дрань! Одни одурманивають себя табакомъ, другіе пьянствують, развратничають, а всв вообще-не христіане уже потому, что жруть убойную пищу. Въ этомъ отношении Толстой такъ обзываеть жителей не одного какого-либо города, даже не одного какого-либо государства, а-всего міра. Всѣ, безъ исключенія всё-христопродацы и мошенники; одинъ только онъ, графъ Левъ Николаевичъ Толстой, - и есть истинный христіанинъ! Здёсь ли мёсто рёчи о христіанскомъ смиренномудрін и кротости? Одинъ только Толстой позналь всю истину; одинъ только онъ знаетъ всв средства нравственнаго искупленія и спасенія; одинъ только онъ умфеть указать человфчеству путь нравственнаго возрожденія; ему не нуженъ Спаситель, Искупитель, Христосъ. Онъ самъ-спаситель всего человъчества... Дальше человъческой гордости идти некуда: идолъ самому себъ поставленъ; нужны лишь жрецы и поклонники...

Толстой называеть себя христіаниномъ, т. е., ученикомъ или последователемъ Христа; но онъ не имъетъ никакого права на такое названіе и потому, что во всемъ противоръчитъ ученію інсуса Христа. Напр., Господь нашъ Інсусъ Христосъ однажды Самъ уплатилъ подать на храмъ Божій, хотя предварительно и ясно доказалъ Петру, что Онъ какъ Сынъ Божій долженъ быть свободнымъ отъ подати въ честь Бога, Отца Своего; Онъ въ этомъ случав уплатилъ дань сборщикамъ для того, чтобы не соблазнить ихъ" (Ме. 17, 27). Въ другое время Христосъ

запов'вдалъ: "и такъ отдавайте кесарево кесарю, а Божіе Богу" (Ме. 22, 21; Марк. 12, 17; Лук. 20, 25). Толстой же по этому предмету учитъ своихъ последователей такъ: никому ничего не давайте—ни кесарю, ни Богу,—все берите себе! Итакъ Толстой вступаетъ въ противоръчіе съ ученіемъ Іисуса Христа; но подробн'ве мы будемъ говорить объ этомъ еще въ свое время.

Къ книгамъ Св. Писанія Толстой то-же относится не такъ, какъ слёдуетъ относиться христіанину, даже не такъ, какъ относятся къ нимъ честные и добросовёстные ученые изъ невърующихъ. Послёдніе предварительно подвергаютъ ихъ критикѣ и напередъ объявляютъ своимъ читателямъ, признаютъ ли они эти книги подлинными или нѣтъ, почему они признаютъ ихъ подлинными или отвергають, находятъ ли гдѣ испорченность текста или нѣтъ и т. д. Ничего подобнаго нѣтъ у Толстого: у него господствуетъ полнъйшій произволь,—подъ впечатлѣніемъ минуты онъ одно признаетъ истиннымъ, а другое отвергаетъ. А почему—на это у него нѣтъ чикакого отвъта.

Всв книги ветхаго завъта Толстой съ презръніемъ бросаеть отъ себя. А какъ въ этомъ отношении поступалъ и училъ Христосъ, ученикомъ Котораго считаетъ себя Толстой?-Ко всемъ книгамъ ветхаго завъта Господь нашъ Інсусъ Христосъ всегда относился съ величайшимъ уважениемъ и благоговъниемъ. какъ къ откровенію Бога, какъ къ книгамъ, возвіщающимъ волю Божію и содержащимъ пророчества о Немъ Саномъ. "Не думайте, что я пришель нарушить законь, или пророковъ: не нарушить пришель Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вамъ: доколъ не прейдетъ небо и земля, ни одна іота, или ни одна черта не прейдетъ изъ закона, пока не исполнится все". Христосъ никогда не говорилъ людямъ, что Онъ проповедуетъ ученіе не то, которое было возв'ящено Моисеемъ и пророками въ ветхомъ завътъ. Напротивъ Онъ даже часто ссылается на единство своего ученія съ откровеніемъ ветхозавътнымъ, указываеть на ветхозавътныя писанія, какъ на книги, содержащія ясныя доказательства Его Божественнаго посольства, н часто ставитъ Свое ученіе во внутреннюю, тісную и неразрывную связь съ ученіемъ ветхозавётнаго Откровенія. "Изслівдуйте Писанія, ибо вы думаете чрезъ нихъ иметь жизнь веч-

ную. А они свидътельствують о Мив. Не думайте, что Я буду обвинять васъ предъ Отцемъ: есть на васъ обвинитель Моисей, на котораго вы уповаете. Ибо если бы веровали Моисею, то поверили бы и Мне, потому что онъ писаль о Мне. Если же его писаніямъ не върите, - какъ повърите Моимъ словамъ?" (Іоан. 5, 39, 45 47). "О, несмысленные и медлительные сердцемъ, чтобы въровать всему, что предсказывали пророки! не такъ ли надлежало пострадать Христу и войти въ славу Свою? И начавъ отъ Моисея, изъ всехъ пророковъ изъяснялъ сказанное о Немъ во всемъ писаніи (Лук. 24, 25-27). Въ назаретской синагогѣ Іисусъ Христосъ, по свидетельству Евангелія, взяль въ руки книгу пророка Исаін и, "раскрывь ее, нашель место, где было написано: Духъ Господень на Мие; нбо Онъ помазаль Меня благовътствовать нищимъ, и послалъ Меня исцелять сокрушенных сердцемъ, проповедывать плененнымъ освобождение, слепымъ прозрение, отпустить измученныхъ на свободу, проповъдывать льто Господне благопріятное. И закрывъ книгу. Онъ началъ говорить имъ: нынъ исполнилось писаніе сіе, слышанное вами". (Лук. 4, 17-21). Исторію м'яднаго змія, о которой пов'яствуетъ Моисей въ книг'я Числъ (21, 9), Спаситель Самъ поставилъ во внутреннюю прообразовательную связь съ Своимъ ученіемъ объ искупительномъ значеніи Своей крестной смерти (Іоан. 3, 14, 15; срв. 12, 32), повъствование о маниъ (Исх. 16, 14)-съ Своимъ ученіемъ о таинствъ Евхаристіи (Іоан. 6, 31—56), исторію пророка Іоны — съ Своею смертію и воскресеніемъ; кромъ того, по свидътельству евангельскихъ повъствованій, Онъ не менъе 37 разъ прямо ссылался на книги ветхозавътныхъ пророковъ для доказательства истинности Своего собственнаго ученія 1). "Заблуждаетесь, не зная писаній, ни силы Божіей", говориль Христосъ саддукеямъ. "О воскресеніи мертвыхъ не читали ли вы реченного вамо Богомо: Я Богъ Авраама, и Богъ Исаака,



<sup>1)</sup> Cps. Ioas. 6, 45; 7, 37; 8, 17, 10, 34; 13 18; 15, 25; 17, 12; Me. 4, 4; 7; 10; 11, 10; 12, 7; 13, 14—15; 15, 4; 7—9; 19, 4; 5; 18—19; 21, 16; 42; 22, 29—32; 43—45; 26, 31; Maps. 7, 6—7; 10; 10, 6; 19; 11, 17; 12, 10—11; 24—26; 29—31: 35—37; 14, 27; Лук. 4, 4; 8; 12; 17—21; 7, 27; 19, 46; 20, 17; 41—44; 22, 37 в др.

и Богъ Іакова? Богъ не есть Богъ мертвыхъ, но живыхъ" (Исход. 3, 6). "Въ законъ что написано? какъ читаешь?... такъ поступай и будешь жить". — "Вст вы соблазнитесь о Мнт въ эту ночь; ибо написано: поражу пастыря; и разствотся овцы" (Захар. 13, 7). А сколько разъ ссылается Господь на ветхозавътныя писанія, спраніивая іудеевъ: "развт вы не читали?" "Не читали ли вы?" Ветхозавътныя писанія Онъ ставиль даже выше чудесъ и сверхъестественныхъ явленій: "Если Моисея и пророковъ не слупіаютъ, то если бы кто и изъ мертвыхъ воскресъ, не повърятъ" (Лук. 16, 31).

Съ такимъ же уваженіемъ относились къ ветхозав'втному Откровенію и такое же важное значеніе приписывали ветхозавътнымъ писаніямъ и всъ истинные и ближайшіе ученики Христовы — Апостолы. "Или вы думаете, говорить ап. Іаковъ (4, 5), --что наприсно зоворить Писаніе: до ревности любить духь, живущій въ насъ? Но тімь большую даеть благодать; посему и сказано: Богъ гордымъ противится, а смиреннымъ даетъ благодать" (Притч. 3, 34). Исполнилось слово Писанія" (Іак. 2, 23). У ап. Петра: "ибо сказано въ Писаніи: вотъ Я полагаю въ Сіонъ камень красугольный (1 Петр. 2, 6; срв. Ис. 117, 22). "Никогда пророчество не было произносимо по воль человъческой, но изрекали его святые Божіе человіки, будучи движимы Духомъ Святымъ" (2 Петр. 1, 21), -- вотъ почему, по изъясненію св. ап. Петра, "никакого пророчества въ Писаніи нельзя разръшить самому собою" (ст. 20). "Къ сему-то спасенію (во Христъ) относились изысканія и изслъдованія пророковъ, которые предсказывали о назначенной вамъ благодати, изслъдывая, на которое и на какое время указываль сущій въ нихъ Духъ Христовь, когда Онъ предвозвъщалъ Христовы страданія и последующую за ними славу; имъ открыто было, что не имъ самимъ, а намъ служило то, что нынъ проповъдано вамъ благовътствовавшими Духомъ Святымъ" (1 Петр. 1, 10-15). Чтобы видъть, съ какимъ благоговъніемъ относились къ ветхозавътнымъ писаніямъ св. Апостолы и какъ часто они ссылались на нихъ въ подтверждение своего собственнаго учения, желающимъ мы совътуемъ прочитать слъдующія мъста: Рим. 1, 17, 2, 24; 3. 4; 10; 4, 17, 23; 8, 35; 9, 13; 33; 10, 15; 11, 8. 26; 12, 19; 14, 11; 15, 3. 9. 21; 1 Kop. 1, 19; 2, 9; 3, 19; 10, 7; 15, 45; 2 Kop. 8, 15; 9, 9; 4, 13; Галат. 3, 10; 13; 4, 22. 27; 1 Петр. 1, 16; 2, 6; Рим. 1, 2; 2, 27. 29; 4, 3; 9, 17, 10, 8. 11; 11, 2; 14, 25; 15, 4; 1 Kop. 15, 3; 4; Галат. 3, 8; 22; 4. 30; 1 Тим. 5, 18; 2 Тим. 3, 15; 16; Іак. 2, 8; 23; 4, 5; 1 Петр. 2, 6; 2 Петр. 3, 16; 2, 5; 1, 10; Іак. 5, 10; Рим. 1, 2; 3, 21; 9, 29; 11, 3; 1 Кор. 12, 28; 14, 32; Ефес. 2, 2; 3, 5; Евр. 1, 1; 11, 32; 2 Петр. 3, 2; и мн. др.

Но если Господь нашъ Інсусъ Христосъ и Его апостолы относились къ ветхозавътнымъ писаніямъ съ величайшимъ уваженіемъ и благоговъніемъ и часто ссылались даже на нихъ въ доказательство истинности своего собственнаго ученія, признавая ихъ изреченными отъ Бога, написанными по вдохновенію Духа Божія, -- то спрашивается: на какомъ основаніи отвергаеть ихъ Толстой, называющій себя единственнымъ во всемъ мірь ученикомъ Христовымъ и истиннымъ христіаниномъ?-Толстой не указываеть для этого совершенно никакого основанія. Онъ ничего не хочеть слышать о ветхозавѣтныхъ писаніяхъ только потому, что они ему не нравятся; а не нраватся они ему потому, что содержащееся въ нихъ ученіе не подходить подъ цвъть его собственнаго ученія 1). Но для чедовъка здравомыслящаго, а тъмъ болье для христіанина это, очевидно, не основаніе. Если Христосъ запов'йдаль съ благоговеніемъ относиться къ ветхозаветнымъ писаніямъ, какъ къ Божественному Откровенію, то ясно, что всякій, желающій быть истиннымъ христіаниномъ, и долженъ поступать по Его заповъди и примъру.

Такимъ же образомъ относится Толстой и къ писаніямъ апостольскимъ. Онъ отвергаетъ ихъ совершенно безъ всякаго основанія. Правда, онъ часто говоритъ въ своихъ сочиненіяхъ о томъ, что христіанская церковь исказила христіанское ученіе въ IV въкъ, съ того времени, какъ императоръ Константинъ Великій объявилъ христіанскую въру—господствующею религіею въ своей имперіи. Но самые враждебные христіан-

<sup>1)</sup> О такомъ отношени своемъ къ Ветхозавѣтному Откровению какъ и Новозавѣтному, самъ Толстой съ поразательною наизностию разсказываеть въ предисловия къ своему вже-евангелию стр. 9—24..

ству критики новозавѣтныхъ писаній, при всей своей придирчивости, должны были признать, что канонъ новозавѣтныхъ апостольскихъ писаній, т. е., всѣ эти писанія, вмѣстѣ взятыя, были извѣстны у христіанъ въ концѣ перваго и не далѣе первой четверти втораго вѣка. Правда и то, что эти критики нѣкоторыхъ изъ новозавѣтныхъ писаній не признавали подлинно-апостольскими, т. е. написанными именно Петромъ, Іаковомъ, Іоанномъ или Павломъ, но никто изъ нихъ не сомнѣвался въ ихъ подлинно—христіанскомъ происхожденіи; никто не утверждалъ того, что заключающееся въ нихъ ученіе несогласно съ ученіемъ Іисуса Христа, изложеннымъ въ евангельскихъ повѣствованіяхъ.

Совершенно иначе относится къ новозавътнымъ апостольскимъ писаніямъ Толстой: онъ огульно отвергаетъ ихъ, не указывая для этого ровно никакого основанія. Просто-на-просто они ему не нравятся, такъ какъ содержатъ ученіе несогласное съ его собственнымъ ученіемъ,—и вотъ по этой только причинъ онъ и не хочетъ ничего о нихъ слышать... Дъйствительно, Толстому апостольскія посланія—не подъ цвътъ: въ каждомъ пунктъ онъ можетъ увидъть въ нихъ лишь опроверженіе своего ученія, которое бы ему хотълось выдать за христіанское.

Приведемъ насколько примаровъ. Толстой не признаетъ никакой власти во всемъ мірѣ. Апостолы въ своихъ посланіяхъ не только признають власти совершенно необходимыми, но и заповъдуютъ христіанамъ безприкословное повиновеніе имъ, вполнъ согласно съ ученіемъ Інсуса Христа, повелъвавшаго воздавать кесарево кесарю. Такъ, ап. Петръ пишетъ: "Бога бойтесь, царя чтите" (1 Петр. 2, 17). "Будьте покорны всякому человъческому начальству, для Господа: царю ли, какъ верховной власти, правителямъ ли; какъ отъ него посылаемымъ для наказанія преступниковъ и для поощренія дізлающихъ добро" (ст. 13. 14). Въ посланіяхъ ап. Павла, одобренныхъ и ап. Петромъ (2 Петр. 3, 15), мы также читаемъ: "Всякая душа да будеть покорна высшимъ властямъ, ибо нёть власти не отъ Бога; существующія же власти отъ Бога установлены. Посему противящійся власти противится Божію установленію. А противящіеся сами навлекуть на себя осужденіе. Ибо начальствующіе страшны не для добрыхъ дёлъ, но для злыхъ. Хочешь ли не бояться власти? Дёлай добро, и получишь похвалу отъ нея; вбо начальникъ есть Божій слуга, тебё на добро. Если же дёлаешь зло, бойся, ибо онъ не напрасно носитъ мечъ: онъ Божій слуга, отиститель въ наказаніе дёлающему злое. И потому надобно повиноваться не только изъ страха наказанія, но и по совёсти. Для сего вы и подати платите, ибо они Божій служители, симъ самымъ постоянно занятые. Итакъ отдавайте всякому должное: кому подать, подать; кому оброкъ, оброкъ; кому страхъ, страхъ; кому честь, честь" (Рим. 13, 1—7). "Итакъ прежде всего прошу совершать молитвы, прошенія, иоленія, благодаренія за всёхъ человіковъ, за царей и за всёхъ начальствующихъ, дабы проводить намъ жизнь тихую и безмятежную во всякомъ благочестіи и чистоті, ибо это хорошо и угодно Спасителю нашему Богу" (1 Тим. 2, 1—3).

Далье Толстой проповъдуеть, будтобы несогласно съ христіанскимъ ученіемъ—платить подати. Апостолы напротивъ смотрять на подати не только какъ на явленіе въ христіанскомъ обществъ естественное, но даже признають ихъ необходимыми, какъ мы видъли выше. Ср. Рим. 13, 6. 7.

Затемъ Толстой отвергаетъ клятву. Апостолы, согласно съ ученіемъ Іисуса Христа, также высказываютъ въ своихъ посланіяхъ понятное желаніе, чтобы христіане, говоря всегда правду и не допуская лжи, вёрили другъ другу на слово и не прибегали къ клятвенному удостовёренію (Іак. 5, 12); но въ грёловномъ обществе, среди котораго ложь порождаетъ недовёріе, значенія клятвы они не отвергаютъ. Такъ въ посланіи ап. Павла къ евреямъ (6, 16—18) мы читаемъ: "Люди клянутся высшимъ, и клятва во удостовёреніе оканчиваетъ всякій споръ ихъ". Какое важное значеніе апостолы приписывали клятве, желающій можетъ видёть изъ слёдующихъ мёстъ: Рим. 6, 17—18; Евр. 3, 11. 18; 4, 3; 6, 13; 7, 21 и др.

Наконецъ, Толстой находитъ не христіанскимъ учрежденіемъ судъ и заповъдуетъ своимъ послъдователямъ не принимать въ судахъ никакого участія. Апостолы только не хотъли бы видъть среди христіанъ тяжбъ и споровъ и не одобряли, когда христіане съ своими тяжебными дълами обращались къ суду

явычниковъ; но значенія собственнаго суда среди христіанъ не отвергаютъ. Такъ ап. Павелъ писалъ кориноянамъ: "Какъ смъетъ кто у васъ, имъя дъло съ другимъ, судиться у нечестивыхъ, а не у святыхъ? Развъ не знаете, что святые будутъ судить міръ? Если же вами будетъ судимъ міръ, то неужели вы недостойны судить маловажныя дъла? Развъ не знаете, что мы будемъ судить ангеловъ, не тъмъ ли болъе дъла житейскія? А вы, когда имъете житейскія тяжбы, поставляете своими судьями ничего не значущихъ въ церкви. Къ стыду вашему говорю: неужели нътъ между вами ни одного разумнаго, который могъ бы разсудить между братьями своими?" (1 Кор. 6, 1—5).

Послѣ этого для каждаго здравомыслящаго ясно, что между христіанскимъ ученіемъ, изложеннымъ апостолами въ ихъ посланіяхъ, и лжеученіемъ Толстаго слишкомъ мало общаго; по этой-то причинѣ Толстому и показалось наилучтимъ просто, безъ всякаго основанія, не обращать на апостольскія посланія никакого вниманія. Пріемъ этотъ, конечно, смѣлъ; но за то не наученъ и даже не честенъ.

Подводя итогъ сказанному нами до сихъ поръ, мы должны придти къ следующимъ общимъ выводамъ: 1) Толстой не иметъ никакого права называетъ себя истиннымъ христіаниномъ; 2) ученіе его можетъ быть называемо соціалистическимъ, политическимъ, анархическимъ или—другимъ какимъ либо словомъ, но только—не христіанствомъ, какъ называетъ его самъ Толстой; 3) истинный христіанинъ, не переставая быгь христіаниномъ, не можетъ, подобно Толстому, отвергать ни ветхозавътныхъ пророчествъ, ни новозавътныхъ—апостольскихъ писаній.

Съ этими общими положеніями мы и приступаемъ къ разбору изданнаго въ этомъ году сочиненія Толстого "Царство Божіе внутри васъ", предупреждая, впрочемъ, читателя, что насъ, собственно, не столько интересуетъ самый разборъ лжеученія Толстого, сколько изложеніе истинно-христіанскаго ученія о тъхъ предметахъ, о которыхъ Толстой разсуждаетъ въ своей книгъ. I.

#### Толотой и его предмественники.

Боле десяти леть тому назадь, только приступая къ пропагандъ своего ажеученія, Толстой прежде всего выдаваль себя своимъ читателямъ за человъка весьма умнаго, всесторонне образованнаго, многосвъдущаго и многоученаго, подобнаго которому трудно найти во всемъ міръ, словомъ, сразу хотълъ занять положеніе такого авторитетнаго руководителя, которому бы читатели прямо върили на слово, не подвергая сомнънію ни одного изъ его положеній. И Толстой отчасти достигь своей цъли. Нашлись многіе легковърные, малоразвитые, не способные къ критическимъ сужденіямъ люди, которые, повъривъ Толстому на слово и признавъ его своимъ авторитетомъ, безъ всякихъ разсужденій, стали толпой въ ряды его учениковъ. Иначе отнеслись къ заявленію Толстого о его философской и богословской многоучености люди, способные къ серьезнымъ разсужденіямъ. Они высоко цінили поэтическое дарованіе Толстого, какъ оно выразилось въ его прежнихъ, действительно, поэтическихъ произведеніяхъ; но, разсмотрѣвъ основательно послъднія лже-философскія сочиненія его, они пришли къ выводу, что философъ онъ-плохой, а еще менве имветъ основаній называть себя иногоученымъ и глубоко-мысленнымъ богословомъ. Основанія, приведенныя этими людьми-критиками Толстого, были настолько въски и неопровержимы, что справедливость ихъ вынужденъ быль признать и самъ Толстой. Вотъ почему свое последнее сочинение онъ прямо начинаетъ 1) откровеннымъ заявленіемъ, что въ области богословскихъ предметовъ онъ человъкъ-мало-знающій. Интересно поэтому, для сравненія. сопоставить здёсь то, что Толстой говориль о своей богословской многоучености десять лётъ назадъ, и что онъ смиренно говорить о ней теперь. Воть это сопоставленіе.

<sup>1)</sup> Ч. Ц. стр. 1.

#### Толстой говориль о себъ въ 1884 году:

"Я читалъ не одну нагорную проповедь, я читаль все Евангелія, всть богословские комментария на нихъ 1)... И вотъ послѣ многихъ, многихъ тщетныхъ исканій, пзученій того, что было писано объ этомъ въ доказательство божественности этого ученія и въ доказательство небожественности его <sup>2</sup>)... Читаю посланія апостола Цавла <sup>8</sup>)... Справляюсь (о томъ же непротивленіи злу) съ учителями церкви первыхъ въковъ 4)... Обратился къ толкованіямъ церкви съ пятаго въка в)... Справляюсь у греческихъ, католическихъ, протестантскихъ писателей и писателей тюбингенской школы и школы исторической 6)... Справляюсь какъ переводятся въ Евангеліяхъ эти слова на разные языки... въ Вульгать, у Лютера 7)... Справляюсь съ общимъ лексикономъ... Справляюсь съ лексикономъ Новаго Завъта... Справляюсь съ контекстами <sup>в</sup>)... Хорошо зная академическую литературу 9)... Справляюсь съ варіантами. Справляюсь по Грисбаху" 10)... и т. д.

#### Толстой говорить о себь въ 1894 юду:

"Я очень мало знаю, какъ и всъ мы, о томъ, что дълалось и было проповъдуемо и писано въ прежнее время по вопросу о непротивленін злу. Я зняль только, что было высказано объ этомъ предметь у отцовъ церкви - Оригена, Тертулліана  $^{1}$ ) и  $\partial pyruxz$  (?), -зналь и о томъ, что существують некоторыя такь называемыя секты Менонитовъ, Гернгутеровъ, Квакеровъ, которыя не допускують для христіанина употребленія оружія, и не идуть въ военную службу; но что было сдълано этими, такъ называемыми сектами для разъясненія этого вопроса, было мив мало извъ-CTHO" 3).

Итакъ, то, что Толстой десять лѣтъ назадъ говорилъ о своей богословской многоучености, было по меньшей мара преувеличеннымъ, если не преднамфреннымъ заманываніемъ легковърныхъ и легкомысленныхъ подъ знамя фиктивнаго авторитета. мнимой науки!

2) Царство Божіе внутри васъ. Стр. 1—2.

<sup>1)</sup> Въ чемъ моя въра? стр. 10.

 <sup>2)</sup> Тамъ же стр. 11.
 3) Стр. 31.

<sup>4)</sup> C<sub>T</sub>p. 32.

<sup>5)</sup> CTp. 33.

б) Тамъ же.

<sup>7)</sup> Стр. 34.

<sup>8)</sup> Въчемъ моя въра? Женевское издаиіе стр. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Crp. 187.

<sup>10)</sup> Стр. 68.

<sup>1)</sup> Оригена и Тертулліана Толстой всегда называеть, конечно, по невъдънію, не учителями, а отцами цервви.

Къ немалому удивленію нашему, въ разбираемомъ сочиненіи Толстой правдиво опредёляеть и тё причины, благодаря которымъ пользовались большою популярностію лжефилософскія произведенія его и въ особенности-его книга: "Въ чемъ моя въра?" Какія же это причины?---,Отчасти вследствіе моей репутаціи, какъ писателя, поворить Толстой 1) отчасти потому, что она (его книга: "Въ чемъ моя въра?") заинтересовала людей"... Имъя въ виду эти причины, можно объщать неменьшую популярность и последнему сочинению Толстого. И для него немалое значение будуть имъть популярность и репутация его, какъ писателя; и это сочинение также, безъ сомивния, заинтересуеть людей... Но только какихъ людей? Здёсь Толстой уже не касается тёхъ высшихъ богословскихъ и философскихъ вопросовъ, которые занимали видное мъсто въ нъкоторыхъ изъ его прежнихъ сочиненій. Здісь нізть уже різчи ни о Богів, ни о смысль и высшей цьли человьческой жизни, ни о мотивахъ нравственной деятельности. Всё эти вопросы Толстымъ уже оставлены какъ праздные и метафизическіе. Теперь онъ спустился съ облаковъ философіи и теософіи; онъ сталъ уже прямо на путь явнаго соціализма и продолжаєть дёло, надъ которымъ болве двадцати льтъ работали наши народные просвътители 60-хъ годовъ, а нынъ разрабатываютъ въ Европъ всевозможные анархисты. Цёль, которой хочеть достигнуть Толстой въ своемъ последнемъ сочиненіи, совершенно анархическая: указаніе прямого пути и надежныхъ средствъ къ уничтоженію существующаго нынъ государственнаго устройства и всъхъ учрежденій его: школъ, больницъ, судовъ, полиціи, войска, податей, а также къ устраненію всёхъ никому ненужныхъ-министровъ, рубернаторовъ, судебныхъ прокуроровъ, генераловъ, офицеровъ, архіереевъ, священниковъ, волостныхъ старшинъ, писарей, сотскихъ, десятскихъ, всёхъ богачей, фабрикантовъ и даже землевладвльцевъ 2)... Понятно, что еще и теперь найдутся люди, разделяющіе чаянія нигилистовъ и соціалистовъ 60-хъ годовъ, и этихъ людей, безъ сомивнія, послёднее сочиненіе Тол-

<sup>1)</sup> Тамъ же стр. 2.

<sup>2)</sup> См. напр. Ч. II, стр. 94—100 и всю книгу Толстого въ двухъ частяхъ, предсполненную такихъ наставленій.

стого очень заинтересуеть своимъ содержаніемъ, а чрезъ ихъ усердіе оно будеть извістно и крестьянамь въ заходустныхъ селахъ и даже пріобрететь Толстому среди последнихъ новыхъ последователей, -- темъ более, что въ разбираемомъ сочиненін, какъ увидимъ ниже, самъ Толстой уже хлопочеть не о просвъщении простого народа даже и въ духъ его ученія, а прямо о вербованіи нев'яжественных массь въ ряды его посл'ядователей чрезъ установление согласнаго съ его учениемъ общественнаго мивнія, какими бы то ни было средствами достигнутаго \*).

Интересно проследить, какъ Толстой путается въ решени вопроса о самомъ происхождении заповъди (?) непротивления злу. Сначала онъ приписывалъ это учение только одному Інсусу Христу; но, затъмъ, прочитавъ IV томъ сочиненій Шопенгауэра, онъ уже отказался отъ этого мнёнія и сталь доказывать, что ученіе о непротивленіи злу принадлежить не Христу, а Конфуцію, Буддь, стоикамъ, еврейскимъ талмудистамъ. Тъмъ не менье въ своемъ послъднемъ сочинени учение о непротивлении злу онъ постоянно называеть истично-христіанским. Другой вопросъ: кто первый изъясниль людямь действительный смыслъ этого ученія? Десять літь тому назадь эту честь Толстой приписываль только одному себъ. Теперь, однако, онъ говоритъ уже не то, и такимъ образомъ самъ начинаетъ лишать себя славы открытія великой истины, до него бывшей будтобы совершенно неизвъстною людямъ. По этому поводу

88 1884 rody:

"Открытіе это (ученія о непротивленін злу) сділано было мною такъ 1)... Но долго я не могъ привыкнуть къ той странной мысли, что после 1800 леть исповеданія Христова закона милліардами людей, послѣ тысячь людей, посвятившихъ свою жизнь на изученіе этого закона, теперь мни пришлось, какъ что-то новое, открывать законь Христа. Но какъ ни странно это было, это было такъ"3).

Вотт что говорилт Толстой Вотт что говорить Толстой въ 1894 году:

> Ученіе о непротивленіи злу насиліемъ съ самаго основанія христіанства испов'ядовалось и всповъдуется меньшинствомъ людей 1).



<sup>1)</sup> Въ чемъ моя въра? стр. 6.

<sup>2)</sup> Тамъ же стр. 46-47.

<sup>\*)</sup> Ч. II, стр. 80—100.

<sup>1)</sup> Царство Божіе внутри васъ, Ч. І,

Какъ объяснить возможность такого противорвчія самому себъ, такого самоотрицанія и самопобіенія? Объяснить это очень легко. До последняго времени Толстой, какъ онъ и самъ сознается, нивлъ лишь смутное представление о сектахъ менонитовъ, гернгутеровъ и квакеровъ. Но когда Толстой ложно приписалъ себъ открыт іе закона Христова о непротивленіи злу, американскіе квакеры первые уличили его въ ложномъ самовосхваленіи и прямо заявили ему, что честь этого открытія принадлежить не кому другому, какъ только однимъ имъ, болъе 200 лътъ исповыхощимъ на дълъ учение Христа о непротивлении злу насиліень и не употребляющимъ для защиты себя оружія. Въ довазательство этого они вивств съ письмами прислали Толстому свои брошюры, журналы и книги. После этого Толстой делаетъ новое открытіе и спітить порадовать имъ міръ. "Изъ этихъ присланных в мн журналовъ, брошюръ и книгъ, говоритъ онъ 1), -я узналь, до какой степени уже много лёть тому назадь ими неопровержимо была доказана для христіанина обязанность выполненія запов'єди о непротивленіи злу насиліемъ и была обличена неправильность церковнаго ученія, допускающаго казни и войвы". "Знакомство съ дъятельностію квакеровъ и ихъ сочиненіями: съ Фоксомъ 2), Пэномъ 3) и въ особенности съ книгой Данмонда (Dymond) 1827 г.—показало мић, что не только давнымъ давно сознана невозможность соединенія христіанства съ насиліемъ и войною, но что эта несовместимость давнымъ давно такъ ясно и несомивнио доказана, что надо только удиввляться, канимъ образомъ можетъ продолжаться это невозможное соединение христіанскаго ученія съ насиліемъ, которое • проповъдовалось и продолжаетъ проповъдываться церквами 4.

Но какую пользу принесло Толстому его запоздалое знакомство съ сектою квакеровъ? Казалось бы, что, признавъ за этою сектою единственно истинное пониманіе христіанскаго ученія, Толстой долженъ былъ бы только усвоить себъ это ученіе, присоединиться къ сектъ и содъйствовать ея распространенію.

<sup>1) &</sup>quot;Царство Божіе внутри вась", ч. І. стр. 3.

<sup>2)</sup> Георгій Фоксъ-основатель секти квакеровъ, явившейся въ 1647 году.

Вильгельмъ Пэнъ-ревностный распространитель в организаторъ секты.

<sup>4)</sup> Царство Божіе внутри васъ ч. І. стр. 4—5.

Но ничего подобнаго не случилось и даже не можеть случиться, потому что, кром' пустого фразерства о непротивлении злу, между квакерами и Толстымъ нътъ ничего общаго. Секта квакеровъ, при всъхъ своихъ заблужденіямъ и при всемъ своемъ одностороннемъ пониманіи христіанскаго ученія, все таки удерживаеть за собою религіозный характерь;—а ученіе Толстаго имъетъ только соціально-политическій характеръ, который обнаружился въ его нигилистическихъ и анархическихъ воззрвніяхъ. Квакеры върують въ бытіе личнаго Бога, Інсуса Христа называютъ Сыномъ Божінмъ, своимъ Господомъ и Учителемъ, признаютъ личное бытіе Духа Святаго и возможность Его наитія на людей, върують въ личную загробную жизнь и воскресеніе мертвыхъ, имъютъ въ виду въ своей жизни одну главную цёль-достижение своего спасения и вёчнаго блаженства; ничего подобнаго нъть у Толстого: онъ проповъдуетъ только безсмысленный атеизмъ и грубый матеріализмъ. Квакеры устраивають свои собранія для чтенія Библін, молитвы и религіозной проповёди; толстовцы собираются вмёстё только для разсужденій о необходимости разрушенія государственнаго строя, уничтоженія властей, войска, податей, капиталистовъ, фабрикантовъ и для кощунственнаго издъвательства и поношенія Церкви Христовой, для выраженія по отношенію къ ней чувства своей безграничной враждебности во имя (будто бы) заповъди Христовой о любви даже ко врагамъ...

Но на знакомствъ съ сектою квакеровъ дъло не остановилось. За однимъ открытіемъ послъдовало другое. Толстому посчастливилось обогатиться новыми свъдъніями. "Кромъ свъдъній, полученныхъ мною отъ квакеровъ, говоритъ онъ 1), около
этого же времени я получилъ то же изъ Америки свъдънія о
о томъ же предметъ (т. е. о непротивленіи злу) изъ совершенно
другаго, и прежде мнъ вовсе неизвистнаго источника". Сынъ
Вильяма Лойда Гаррисона, извъстнаго борца за свободу негровъ, нашедши въ ученіи Толстаго нъчто сходное съ мыслями,
выраженными его (Гаррисона) отцомъ въ 1838 году, прислалъ
Толстому составленную его отцомъ декларацію или провозгла-

<sup>1) 4.</sup> II, crp. 5.

шеніе непротивленія—"Non resistance". Затьмъ отъ нькоего Вильсона Толстой узналь о существованіи нькоего Адина Балу, участвовавшаго въ трудахъ отца Гаррисона. Толстой немедлено написаль ему, Балу, письмо, на которое удостовлся получить отвыть, а вмысты съ нимъ и всы сочиненія этого Балу. Изъ этихъ сочиненій Толстой узналь, что Балу "обыщаль, оставивь все, слыдовать за Іисусомъ Христомъ на худое (?) и доброе до самой смерти"); а его катехизмы непротивленія ясно доказаль Толстому, что слово—"непротивленіе"—не слыдуеть принимать въ самомъ его общирномъ смыслы, но въ смыслы наставленія Спасителя, т. е., не платить зломы за зло, и что злу должно противиться всякими праведными средствами, но никакъ не зломъ" 2).

Наконецъ, какой-то профессоръ пражскаго университета сообщель Толстому, что еще, въ XV въкъ чехъ Хельчицкій написалъ сочинение "Съть въры", которое никогда и нигдъ не было напечатано, но въ которомъ приведенъ тотъ же взглядъ на истинное и ложное христіанство, какой высказаль и Толстой въ своемъ сочинени-"Въ чемъ моя вѣра?" По словамъ пражскаго профессора, это сочинение Хельчицкаго, котораго нельзя было напечатать ни во Франціи, ни въ Австріи, ни въ Америкъ, "должно было быть издано въ первый разъ на чешскомъ языкъ въ журналъ Петербургской академіи наукъ". Не ловольствуясь ознакомленіемъ съ содержаніемъ сочиненія Хельчицкаго по какой-то немецкой книге, присланной темъ же пражскимъ профессоромъ <sup>8</sup>), и по исторіи чешской литературы Пипина, Толстой "досталъ" 1) изъ типографіи корректурные лести того, что было отпечатано, и прочелъ книгу. "Книга эта, по словамъ Толстого, во всёхъ отношеніяхъ удивительная. Содержаніе ея совершенно върно передано Пыпинымъ... Книга эта одна изъ ръдкихъ уцелевшихъ отъ костровъ книгъ, обличающихъ офиціальное христіанство"... Въ виду такого важнаго значенія этой книги Толстой неоднократно высказываеть свое

<sup>1)</sup> q. I, exp. 15.

<sup>7)</sup> CTD. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Толстой почему-то не называеть этой вниги.

<sup>4)</sup> q. I, crp. 30.

сътованіе на то, что начатое нашею академіею наукъ печатаніе ея пріостановлено, вслъдствіе чего ему и пришлось знакомиться съ нею нелегальнымъ путемъ... Воображаемъ однако, какъ былъ удивленъ Толстой, узнавъ еще до окончанія своего сочиненія, что книга Хельчицкаго еще въ прошломъ году Академіею наукъ напечатана и въ русскомъ обществъ не вызвала никакого интереса.

Теперь, кажется, естественно предложить вопросъ: какую пользу получиль Толстой отъ своего знакомства съ ученіемъ и писаніями квакеровъ, Гаррисона, Балу, Даймонда и Хельчицкаго?

Въ отвътъ на это Толстой пишетъ 1): "Дъятельность Гаррисона отца съ его основаніемъ общества непротивляющихся и деклараціи еще болье, чыть сношенія мои съ квакерами, убъждали меня въ томъ, что отступление государственнаго христіанства отъ закона Христа о непротивленіи насиліемъ есть дъло давно замъченное и указанное и для обличенія котораго работали и не перестають работать люди. Деятельность Балу еще болье подтвердила мив это". Такимъ образомъ Толстой, начавшій свою странную проповідь о непротивленіи злу въ смыслъ чуждомъ истинно-христіанскому пониманію болье десяти лътъ тому назадъ, все время какъ-будто не былъ убъжденъ въ истинности того, что онъ проповъдывалъ съ особенною энергіею, и до последняго времени нуждался въ томъ, чтобы въ истинности его ученія его уб'ядили квакеры, Гаррисонъ и Балу. А если не такъ, то какую-же пользу могли принести ему эти люди?-Очевидно,-никакой. Но мы думаемъ, что не для себя, а для другихъ Толстой излагаетъ въ своемъ сочиненіи ученіе квакоровь, Гаррисона и Балу. "Не върите мнь, такъ повърьте хотя этимъ людямъ,--- они авторитетнъе меня!"-воть что какъ бы говорить Толстой своею ссылкою на ученіе своихъ предшественниковъ по міровоззрівнію. Онъ беретъ ихъ себъ въ помощь и отдаетъ имъ подъ защиту себя. Вотъ единственная польза, которую иввлекаетъ Толстой изъ своего знакомства съ сочиненіями американскихъ квакеровъ, Гаррисона, Балу и Хельчицкаго; а между темъ отъ этого зна-

<sup>1)</sup> Ч. I стр. 27.

коиства онъ могъ бы получить и гораздо большую польту, если би онъ внимательне отнесся къ тому, какихъ результатовъ достигли его предшественники своею деятельностію.

Не знаемъ, извъстно ли Толстому, какимъ незначительнымъ распространеніемъ пользуется ученіе квакеровъ; но онъ хорошо знаеть, что Гаррисонъ, Балу, Данмондъ и Хельчицкій не имъли никакихъ успъховъ; они были учителями безъ учениковъ, проповедниками безъ слушателей, писателями, сочиненій которыхъ никто не читаль. Воть что по этому поводу говорить самъ Толстой 1): "Общество и журналь (основные Гаррисономъ) просуществовали не долго: большинство сотрудниковъ Гаррисона по делу освобожденія рабовь, опасаясь того, чтобы слишкомъ радикальныя требованія, выраженныя въ журналь "Непротивляющійся" не оттолкнули людей отъ практическаго діла освобожденія негровъ, большинство сотрудниковъ отказалось отъ исповеданія принципа непротивленія, какт онт быль выражент въ провозглашеніи, и общество и журналь прекратили свое существованіе. Это провозглашеніе Гаррисона, такъ сильно и краснор в иражавшее такое важное для людей испов вданіе віры, казалось должно бы было поравить людей и сділаться всемірно изв'встнымъ и предметомъ всесторонняго обсужденія. Но ничего подобнаго не было. Оно не только не изв'естно въ Европъ, но среди Американцевъ, столь высоко чтущихъ Гаррисона, провозглашение это почти неизвъстно".

"Та же неизвъстность, — говоритъ Толстой далъе <sup>2</sup>), — постигла и другаго борца за непротивление злу недавно умершаго, въ продолжение 50 лътъ проповъдывавшаго это учение, американца Адина Балу. До какой степени мало извъстно все то, что относится къ вопросу непротивления, видно изъ того, что Гаррисонъ сынъ, написавшій превосходную, въ 4-хъ большихъ томахъ бюграфію своего отца, этотъ Гаррисонъ сынъ, на вопросъ мой о томъ, существуютъ-ли теперь общества непротивления и есть ли послъдователи его, отвъчалъ мнъ, что, сколько ему извъстно, общество это распалось и послъдователей этого ученія не существуютъ"...

<sup>1)</sup> **4.** I, crp. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ч. І, стр. 14.

"Въ августъ 1890 года, — читаемъ еще у Толстого ч. І. стр. 27, — Балу скончался и въ американскомъ христіанскаго направленія журналь (Religio-Philosophical journal, August 23) быль его некрологь. Въ хвалебномъ некрологь этомъ пишется о томъ, что Балу быль духовнымъ руководителемъ общины, что онъ произнесъ отъ 8 до 9 тысячъ проповъдей, жениль 1000 паръ и написаль около 500 статей, но ни одного слова не сказано о той цъли, которой онъ посвятиль свою жизнь, не сказано даже и слова "непротивленіе". Какъ все то, что 200 льтъ проповъдуютъ квакеры, какъ дъятельность Гаррисона отца, основаніе его общества и журнала, его провозглашеніе, такъ и вся дъятельность Балу точно какъ будто не существуетъ и не существовало".

Такова же была судьба книги Хмельчицкаго <sup>1</sup>)—"Сѣть вѣры", книги Даимонда—"Оп war"—"О войнѣ" <sup>2</sup>) и книги Мосера—"О непротивленіи" <sup>3</sup>).

Мы съ намъреніемъ собственными словами Толстого указали на поучительную судьбу прежнихъ проповъдниковъ непротивленія, несогласнаго съ истинно-христіанскимъ пониманіемъ Христова ученія. Чімъ же объяснить общее несочувствіе къ нимъ людей? Отчего они оставались одиновими? Отчего ихъ общества распадались почти тоть часъ после учрежденія? Отчего ихъ книги были оставляемы безъ прочтенія? Отчего ихъ современники и последующія поколенія такъ скоро забывали и забывають не только о ихъ проповъди и дъятельности, но даже и о самомъ существовании ихъ? Толстой даеть замфчательный ответь на эти серьезные вопросы. "Судьба и Гаррисона, и въ особенности Балу, никому неизвъстнаго, несмотря на 50 лътъ упорной и постоянной работы въ одномъ и томъ же направленіи, -- говорить Толстой 1, -- подтвердила для меня то, что существуеть какой-то невысказанный, но твердый уговоръ-замалчиванья вспхт таких попытокт". "Вездъ,-такъ заключаетъ онъ и первую главу, или параграфъ своего сочи-

<sup>1)</sup> Y. I, crp. 28.

<sup>2)</sup> Y. I, crp. 33.

<sup>3)</sup> Ч. І, стр. 33, 36.

<sup>4)</sup> Ч. I, стр. 27.

ненія 1),—повторяєтся одно и тоже. Не только правительство, но и большинство либеральныхъ, свободно мыслящихъ людей, какъ бы сговорившись, старательно отворачиваются отъ всего того, что говорилось, писалось, дѣлалось и дѣлается людьми для обличенія несовмѣстимости насилія въ самой ужасной, грубой и яркой его формѣ—въ формѣ солдатства, т. е., готовности убійства кого-бы то ни было, съ ученіемъ не только христіанства, но хотя бы гуманности, которое общество будтобы исповъдуетъ". Въ заключеніе своей жалобы на эту невнимательность людей къ ученію о непротивленіи Толстой еще разъ высказываетъ свое убѣжденіе въ томъ, что существуетъ въ правящихъ классахъ совнательно враждебное отношеніе къ истинному христіанству (т. е. къ ученію о непротивленіи въ смыслѣ ученія Толстого), выражающееся преимущественно замалчиваніемъ вспахъ проявленій его".

Это объяснение Толстого очень оригинально. "Существуетъ какой то невысказанный, но твердый уговоръ, замалчиванья" дъятельности непротивленцевъ! Какой же это уговоръ? Гдъ—онъ и въ чемъ онъ проявилъ себя?

Объясненіе Толстого вовсе не вытекаетъ изъ тѣхъ фактовъ, которые изложены имъ въ его послѣднемъ сочиненіи, и изъ которыхъ онъ его выводитъ. Факты эти очень характеристичны, а для Толстого, при добросовѣстномъ отношеніи къ нимъ, могли бы быть и весьма поучительными. Такъ, напр., проповѣдникъ непротивленія Гаррисонъ основалъ даже общество непротивленія и издавалъ журналъ "Непротивляющійся"—"Non-resistant". Чего же достигъ этимъ Гаррисонъ? – Ничего.—"Общество и журналъ, говоритъ Толстой 2), —просуществовали недолго". Отчего? "Большинство сотрудниковъ Гаррисона по дѣлу освобожденія рабовъ, — отвѣчаетъ Толстой 3), — опасаясь того, чтобы слишкомъ радикальныя требованія, выраженныя въ журналь "Непротивляющійся, не оттолкнули людей отъ практическаго дѣла освобожденія негровъ, большинство сотрудниковъ отказалось отъ исповѣданія принципа непротивленія, какъ онъ былъ вы-

<sup>1)</sup> Crp. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ч. І, стр. 13.

<sup>2)</sup> Tann-me.

ражень въ провозглашении, и общество и журналъ прекратили свое существованіе". Объясненіе -- очень достаточное и простое; къ чему же вести здёсь рёчь о "существованіи какого-то невысказаннаго, но твердаго уговора замалчиванія" объ этой неудачной попыткъ Гаррисона? Дъло — понятное для всякаго. Сначала нъкоторые впечатлительные, а можетъ быть, и легкомысленные люди увлеклись ученіемъ Гаррисона, по всей въроятности его мнимою новизною и оригинальностію, вступили даже въ члены основаннаго имъ общества и выписывали затвянный имъ журналь; но потомъ сознали всю несостоятельность мнимо-новаго ученія, поняли, что изъ него ничего хорошаго не выйдеть для жизни, "слишкомо радикальныя требованія, выраженныя въ журналь "Непротивлящійся", оттолкнули этих людей стъ Гаррисона, - и они махнули рукой и на его общество, и на его журналь, "отказались отъ исповеданія принципа непротивленія, какъ онъ былъ выраженъ" Гаррисономъ, и припялись за свое дело... Главнымъ плодотворнымъ результатомъ ихъ выхода изъ "общества непротивленія", на что отчасти, указываетъ и Толстой 1), было освобождение негровъ, такъ какъ бывшіе ученики Гаррисона, оставивъ своего учителя, решились самымъ энергичнымъ образомъ воспротивиться порабощенію этого племени.

Такимъ же точно образомъ нужно объяснять неудачныя попытки и другихъ "непротивленцевъ", въ родъ Балу, Даймонда
и имъ подобныхъ. Да не тоже ли происходитъ иногда и съ нашими толстовцами, когда среди нихъ появляются мыслящіе люди?
Какъ-то у насъ студенты одного университета учредили—было
общество съ цълію улучшенія жизни, но не по ученію Христа,
а по въщаніямъ яснополянскаго лжепророка. Что же вышло
изъ этого общества?—Ровно ничего.—Теперь о немъ уже и
помину нътъ. Да иначе и быть не могло. Если же среди нашихъ крестьянъ въ послъднее время все больше и больше начинаетъ распространяться ученіе Толстаго, то это вовсе не
потому что оно содержитъ въ себъ истину, а потому что оно
возбуждаетъ у крестьянъ мысль о возможности совершенной

<sup>1)</sup> Ч. І, стр. 13.

свободы отъ государственыхъ властей, отъ ваноса всякато рода податей, военной службы, говорить о ихъ единственномъ правъ ва владение землею, при отрицании права собственности вообще и т. п. Вотъ что интересуетъ крестьянъ въ книгахъ Толстаго, а вовсе не его странное ученіе о непротивленіи злу насиліемъ! Ученіе о непротивленін злу, какъ оно истолковывается Толстимъ и его предшественниками, само по себъ, дълаетъ невозможнымъ достижение какихъ либо плодотворныхъ результатовъ. Ученіе Господа нашего Інсуса Христа о непротивленін злу Толстымъ искажено до неузнаваемости, вследствіе чего въ изложенін его ничего христіанскаго и не осталось. О непротивленіи злу мы будемъ говорить подробнёе въ свое время. Здёсь же отивтимъ только, почему это начало въ томъ смыслв, какъ понимаеть его Толстой, не можеть дать никакихъ плодотворныхь результатовь, тогда какъ истинное ученіе Христа не только возродило, но и побъдило міръ. Ошибка Толстаго прежде всего состоить въ томъ, что онъ поняль учение Христа о непротивленім злу только въ буквальномъ смыслё, т. е., въ томъ вменно смыслё, которому Христосъ всегда противился, обличая за такое буквальное пониманіе Божественнаго Откровенія фарисеевь, и противъ котораго, собственно говоря, была направлена вся нагорная проповідь. Но ученіе Христа теряеть всю свою силу и все свое значеніе, когда его понимають только въ буквальномъ смыслъ и вив связи со всвиъ Его ученіемъ вообще. Укажемъ примъръ, какъ можно извратить ученіе Христа при буквальномъ, отрывочномъ пониманіи его, согласно пріемамъ Толстато. "Не противься злу (или злому")! Можно повять и такъ, что нельзя только противиться злому, а доброму противиться можно. Поэтому Толстой напрасно скорбить и называеть нехристіанскимь действіе какого-то становаго пристава (приставъ, по Толстому, человъкъ дурной и безправственной уже потому что онъ приставъ, т. е. имъетъ власть), который посадиль въ "холодную" кого-то изъ толстовцевъ (а всъ толстовцы, по Толстому, люди добрые уже по одному тому, что они-толстовцы). Толстой не поняль самаго духа ученія Христова, а потому онъ не имъетъ никакого права сказать о себь то, что говорили всему міру истинные ученики Інсуса Христа: "Богъ далъ намъ способность быть служителями Новаго Завъта, не буквы, но духа, потому что буква убиваетъ, а духъ животворитъ" (2 Кор. 3, 6).

Ственивъ себя буквальнымъ пониманіемъ ученія Христова. Толстой самъ причинилъ себъ множество затрудненій, изъ которыхъ выйти онъ никакъ не можетъ, прибъгая даже и къ совершенно произвольнымъ толкованіямъ. Такъ ученіе Спасителя онъ передаетъ уже съ произвольною прибавкою: "не противься зду насиліемо". Христось такъ не говорияъ. Гдъ-же взялось это слово "насиліемъ" у Толстого?-Оно имъ прибавлено произвольно, ибо иначе, при буквальномъ пониманіи ученія Христова, онъ запутался бы до такой степени въ противоръчіяхъ. что отвергъ бы и самую заповъдь Спасителя о любви къ ближнимъ. Далъе, хотя Толстой нигдъ не высказалъ прямо, но нътъ сомнънія, что ученіе Спасителя онъ понимаеть только въ смыслъ непротивленія злу насиліемъ онюшнимь, физическимь; о нравственномъ или интеллектуальномъ непротивленіи злу онъ ничего не говорить. Но принимая слова Христа буквально, какъ хочетъ того Толстой, мы не имбемъ никакого права ограничивать ихъ никакими исключеніями, ибо изъ словъ Христовыхъ понимаемыхъ буквально выходитъ: "не противься злу", т. е., не противься злу нижака, ни физически, ни нравственно, ни философскими доводами. Такъ долженъ бы быль понимать слова Христовы и Толстой. Но что бы изъ этого вышло?— Явное искажение всего новозавътнаго учения; вотъ почему, въ противоръчіе самому себъ, но изъ желанія удержать свой принципъ непротивленія во что бы то ни стало, Толстой и увидёлъ себя вынужденнымъ дъйствовать совершенно произвольно, а не по логическимъ законамъ человъческаго мышленія. Но произволъ не поддерживаетъ, а напротивъ только разшатываетъ начала общественной жизни и двятельности. Основанное на произволь одного человъка общество долго существовать не можетъ. А межну темъ, у Толстого на каждомъ шагу господствуетъ бевпредъльный произволь въ истолковани даже его основного принципа непротивленія. По буквальному пониманію, какого требуеть Толстой, Інсусъ Христось не двлаеть никакого исключенія, говоря: "не противься злу". Такъ, повидимому, хотьмъ бы учить и Толстой; но внутреннія противорьчія такого по-

неманія вынуждають его по временамъ быть совершенно произвольнымъ толкователемъ этого изреченія. Такъ еще десять леть тому назадъ онъ говориль 1): "не могу употреблять какое бы то ни было насиліе противъ какого бы то ни было человъка, за исключениемо ребенка, и то только для избавления его отъ предстоящаго ему тото част же зла". Это исключеніе для ребенка Толстой ділаеть только потому, конечно, что ребенокъ не понимаетъ, что дълаетъ, и не предвидитъ, какое зло повлечеть за собою его дъйствіе. Но есть и варослые, по уму своему, ничемъ не отличающеся отъ детей; что съ ними дълать? Можно ли употреблять противъ нихъ насиліе, какъ противъ ребенка, также для избавленія ихъ отъ предстоящаго ниъ тотчасъ же зла? Почему ребенку, ради его непониманія, можно оказывать противление для избавления его отъ нредстоящаго ему зла тотчасъ же; а когда этотъ же самый ребенокъ бросаеть на меня ножь, я должень подставить ему свою грудь?.. Удивительно ли, если общества, основанныя на такихъ произвольныхъ и полныхъ противоръчія началахъ, не могутъ существовать и распадаются почти тотчась послё своего учрежденія?...

Но еще болве лишается жизненной силы ученіе Іисуса Христа о непротивленіи злу, когда Гаррисонъ, Балу, а за ними и нашъ Толстой навязывають ему коммунистическій характерь и на основаніи его учать о необходимости отрицанія права собственности. Это ученіе само способно разрушить то общество, въ основу котораго оно положено. Въ этомъ отношеніи весьма характеристичный фактъ быль сообщень изъ жизни толстовцевь въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" въ 1891 году 2). Членомъ одной колоніи толстовцевъ (Андреевской) состояль одинъ крестьянскій парень. "Видить онъ, что зипунишка на немъ сталь разваливаться, а на другихъ пиджаки и поддевки здоровые. Всталъ парень утромъ пораньше всёхъ, выбраль себъ поддевку и надъль, а зипунишко свой бросилъ. Проснулись андреевцы в видять произпедшее. Хозяинъ поддевки обращается къ парню.

- Ты зачёмъ надёль мою поддевку?
- -- Потому что моя развалилась, а твоя мив понравилась.

<sup>1)</sup> Въ чемъ моя въра? стр. 223.

²) № 246.

- Ну, ну, скидавай! Что бобы-то разводить.
- Зачемъ я буду скидавать? Это поддевна моя.
- Скидавай, говорять тебъ! А то я самъ сниму.
- Ну—ка, попробуй! Что же ты въру свою хочешь смънить? Сказано: влому не противься.

Хозяинъ поддевки не зналъ, что дълать, — стоялъ сконфуженный и недовольный такимъ казусомъ.

- Ну, ну, Петька, довольно шутить; мив на работу нужно идти,—сказалъ онъ.
- Какія тутъ шутки! Вогъ еще что выдумалъ! Сказано, не дамъ. А если станешь снимать, такъ и тресну! Что ты миъ сдълаешь? Драться теоъ нельзя.

Женщины стали четать парию нотацію.

- Какъ тебъ не совъстно такія глупости дълать! Тебя пріютили, обмыли, накормили, одъли, а ты за это не только ругаешься, но и бить хочешь. Неужели у тебя нъть никакого стыда?
- Эка чёмъ вздумали хвалиться: напоили, накормили! Вы и должны это дёлать, потому что вёра ваша такая. Сколько разъ сами говорили: голоднаго накорми, нагого одёнь! то-то! Говорите одно, а дёлаете другое: поддевки жалко стало. Сказано: не отдамъ, а если полёзете, такъ я васъ"...

Этотъ фактъ не пригляденъ, но весьма поучителенъ и въ обществахъ толстовцевъ вовсе не представляетъ исключенія. Послушайте, что говорятъ толстовцы въ своихъ собраніяхъ, и вы удивите, что они привнаютъ принципъ непротивленія злу и отрицаютъ право собственности только тогда, когда говорятъ о богатыхъ землевлядёльцахъ; а какъ дёло коснется до уплаты нодатей, до помощи бёднымъ, Толстой и его ученики поютъ совсёмъ другую пёсню и имъ справедливо могъ бы сказать каждый, какъ сказалъ выше парень Петька: "то-то! говорите одно, а дёлаете другое!"

Не "уговоръ замалчиванія", а искаженіе ученія Христова и совершенный произволь ділають безплодными и недолговічными общества "непротивленцевь". Толстой только не захотіль понять того урока, какой указали ему американцы въ судьбів квакеровь, Гаррисона и Балу...

(Продолжение будеть).

## Догматическія основы христіанской морали по твореніямъ св. Григорія Богослова.

Въ существующихъ у насъ системахъ христіанскаго нравоученія, не смотря на обиліе пунктуацій и подраздёленій, всетаки неть, къ сожаленію, надлежащей полноты содержанія, нътъ болъе или менъе всесторонняю обслъдованія этико-христіанской области. Если касаются съ излишнею иногда подробностію отдельныхъ, частныхъ вопросовъ этики, то не всегда ставять и разръшають вопросы самые существенные и основжые, которые служили бы связующимъ центромъ всёхъ отдёльныхъ радіусовъ христіанскаго нравоученія. Отъ этого оно представляется въ очень бледномъ свете, безъ надлежащаго единства, въ формъ частныхъ этическихъ положеній, не освъщенныхъ какою либо высшею идеей, которая отражалась бы въ нихъ, вакъ лучъ солнца въ струяхъ потока. Много трактуютъ напр. о свободъ воли и вмъненіи, о добродътели и гръхъ, о множествъ обязанностей - личныхъ и общественныхъ, и о прочихъ частныхъ предметахъ морали; но мало говорятъ о христіанской жизни вообще, т. е. въ отношени ея основаній, внутренняго существа и завершительной цёли. Почти всё системы Нравоученія, послів обычнаго введенія, начинають рівчь о нравственномъ законъ, хотя, по самому существу дъла, требовалось бы дать прежде всего общій очеркъ христіанской морали, уяснить ея типъ, опредълить ея основные принципы, или такъ называемыя "предположенія" (постуляты), дабы сразу ясно было, въ чемъ существенное, специфическое отличіе ся отъ всёхъ другихъ этическихъ системъ. Въ большинствъ моральныхъ системъ не дается напр. этическаго понятія о личномъ Божествъ, не говорится объ отношеніи идеи Тріединаю Бога къ содержанію нравственности 1). Почти не разъясняется связь христіанской нравственности съ идеею спасенія во Христь, а также съ этическимъ принципомъ общаго міроустройства. Не достаточно говорится о царство Божіема, какъ общей области нравственноблагодатной жизни, и какъ предметъ нравственныхъ христіанскихъ стремленій каждаго лица 2). Мало рычи о концы исторіи, о назначеніи человъка и необходимомъ завершеніи всего правственнаго міропорядка. А всё эти идеи составляють, какь очевидно, самое существо христіанской нравственности, жизненный нервъ ея. Безъ этихъ идей система христіанской морали является организмомъ безъ оживляющаго духа, строительнымъ матеріаломъ, хотя и лежащимъ въ порядкъ и должной группировкъ, но не приведеннымъ въ цъльное, прочное и стройное зданіе. Здісь боліве—внівшняя оболочка, но мало внутренняго проникновенія 3).

<sup>1)</sup> Не такъ давно напечатана (въ Богосл. Въст. 1892, Новбръ) лишь небольшая статья о. Архим. Антонія: «Нравственная вдея догмата Пресвятой Тровцы».

<sup>2)</sup> Въ первомъ случав царство Божіе понимается объективно, какъ общество вврующихъ во Христа (Церковь), связанныхъ единствомъ нравственной цвли; во второмъ— субъективно, какъ нравственная задача, которую обязанъ усвоить внутренно каждый въ отдъльности вврующій.

<sup>3)</sup> Почти единственное исключеніе изъ всёхт системъ морали, какъ по самому характеру изследованія, такъ и по построенію, представляеть собою трудь недавно скончавшагося еп. Өеофана: "Начертаніе христіанскаго нравоученія" (Москва 1891 г.). Здесь более аскетического элемента въ содержавін, более указаній на данныя "христіанской Психологіи". Всюду видно глубовое пронивновеніе въ существо нравственнаго христіанскаго идеала и въ разнообразныя движенія нравственнаго чувства. Планъ труда-собственный, не заимствованный. Поставленные вопросы обследуются в решаются своеобразнымъ способомъ, не по обычнымъ, принятымъ пріемамъ. Если въ трудів меньше подразділеній и указаній на частивійтія христіанскія обязанности, то за то больше этических обобщеній, имфющихъ отношение въ христіанской правственности, какъ субъективному внутреннему мастроеню, а не вакъ только системв этических правиль, которыя кристанинъ обязань соблюдать въ техъ иле другихъ случаяхъ. Решеніе частныхъ правственныхъ проблеммъ и опредъление частныхъ христіанскихъ обязанностей дается уже въ этихъ общихъ очертаніяхъ христіанской правственности. Вибшиля форма уже, но въ ней болъе дука жизни. Если иткоторые второстепенные этические вопросы не рішаются въ отдільности, то зато поставлены и разснатриваются другіе, боле важные, относящіеся въ самому существу христіанской морали. Здесь мы встричаемъ уже и новые, по сравнению съ другими курсами христіанскаго право-

Между тъмъ, ясно, что прежде всего нужно указать человъку его общее отношение къ бытию, выяснить связь его съ другими личностями, поставить ему опредёленную цёль жизни. Нужно указать человыку опредыленное мысто во вселенной, раскрыть смыслъ его существованія, связь съ абсолютнымъ в отношеніе къ другимъ личностямъ. Тогда только иравственная дъятельность человъка будетъ вполнъ осмысленная и цълесообразная. Очевидно, требуется указать метафизическія основы морали, изъ которыхъ она выростала бы, какъ дерево изъ корня. Прежде чёмъ разсуждать о томъ, каково есть и долженъ быть человёкъ, нужно сначала рёшить, къ чему и кёмъ онъ призванъ, и что его ожидаеть? А затёмъ уже легко можно опредёлить и то, кака должно духовно образовать себя, и что нужно всякій разъ дълать и соблюдать, чтобы достигнуть высшей цъли существованія? Вопросъ о постулятахъ, или метафизическихъ принципахъ морали-первый вопросъ всякой этической системы, равно какъ и христіанскаго нравоученія. А такъ какъ посліднее въ своихъ основаніяхъ опирается на христіанскіе догматы, отсюда предстоить предварительная задача-произвести анализъ христіанскихъ догматовъ съ этической точки зрвнія. Говоря иначе, нужно уяснить ихъ нравственный смыслъ и отношеніе къ общей норм'в христіанской жизни. Въ настоящій разъ мы и сдълаемъ краткій опыть такого анализа по твореніямъ св. Григорія Богослова.

Св. Григорій Богословъ самъ не оставиль послів себя какой либо спеціально-правственной системы. Тімь не меніве почти всів его творенія относятся къ этическимъ, потому что нраво-учительныя правила и моральныя разсужденія разсівны у него по всімь отдівльнымъ произведеніямъ. Здівсь важно въ особенности то, что св. Григорій болье всего останавливался именно

учевія, отділы и матерія. Такъ напр. находимъ опреділеніе «основъ христіанской жизни». Здісь корень ся указывается въ «воплощенномъ домостронтельстві», причемъ раскрывается необходимость воплощенія Бога для нашего оправданія в обновленія. Вторая основа христіанской жизни указывается въ живомъ союзь съ Церковію, гді она, жизнь, «раскрывается и плодоносить». Опреділяется морма (шля типъ, основное начало) нравственной христіанской жизни, ся существенныя отличительныя свойства, также характеристическія черти христіанской діятельности, какъ нравственной и т. д.

на основном вопрост морали, -- на вопрост объ ся христіанскихъ догматическихъ принципахъ. Онъ разсматривалъ христіанскіе догматы съ этической точки зрвнія, ставиль въ связь съ христіанскою жизнію, что подтверждается отчасти и содержаніемъ его пяти словъ о Богословін. Имя "Богослова" съ неменьшимъ правомъ можетъ приписать ему христіанская этическая наука, какъ и догматическая. Изъ христіанскихъ догматовъ онъ старался всегда извлекать нравоучительныя идеи. Объ этомъ свидътельствуетъ отъ себя и самъ св. отецъ: "какъ всякая вещь", пищеть онъ, "имфеть свой большій, или меньшій отличительный признакъ, такъ и мои речи, где только нужно, имеють, отличительнымъ свойствомъ назидательность въ мысляхъ и догматахъ" 1). Итакъ вопросъ о догматическихъ основахъ христіанской морали, помимо своего принципіальнаго значенія вообще, имфеть свое оправдание и въ самыхъ творенияхъ св. Григорія, какъ существенный пункть его нравоученія.

I.

Первое и самое главное основание христіанской морали есть признаніе личного безначальнаго, безпредёльнаго Существа, т. е. Бога, какъ Виновника бытія. Безъ этого предположенія, которое можно называть теологическимі (богословскимъ) христіанская правственность не существуетъ. И Григорій Богословъ возводитъ все, какъ и самую человѣческую жизнь, къ личному Божеству. Въ собственномъ и безусловномъ смыслѣ бытіе принадлежитъ только Богу. Онъ одинъ всегда былъ, есть и будетъ, или лучшевсегда есть, потому что для Него все настоящее 2). Именованіе "Сый" болѣе другихъ божескихъ именъ относится къ сущности Божества 3). Всякое же другое бытіе мыслится только въ Богѣ, и потому существуетъ лишь относительно, въ зависимости отъ Бога. Значитъ, начало христіанскаго воспитанія—въ почитаніи Бога при постоянной мысли о нашей зависимости отъ Него, какъ Виновника нашего бытія 4).

<sup>1)</sup> Творенія св. Григорія Богослова, изд. третье, 1889 г., т. VI, 191.

<sup>2)</sup> IV, 244.

<sup>3)</sup> III, 78-9, 196 и др.

<sup>4)</sup> I, 142.

Отсюда разръшается и вопросъ о метафизической связи Божества съ конечнымъ бытіемъ. Богъ не имманентенъ міру, но и не всецъло трансцендентенъ. Имъя личное бытіе, Онъ проявляется свойствами Своими и въ бытіи конечномъ, такъ что все Собою обнимаетъ. Богъ во всемъ и внѣ всего 1). "Поимслимъ", пишетъ св. отецъ, "о превосходнъйшемъ и высочайнемъ изъ всего сущаго-Богв (если только не найдетъ кто приличнийшимъ поставить Его и выше сущности, или въ Немъ заключить все бытіе, такъ какъ отъ Него сообщается бытіе и прочему") 2). Отсюда опредъляется принципъ единства бытія въ Боги, Который во всемъ отражается, все въ себъ содержитъ, все проницаеть и все наполняеть <sup>в</sup>). Начало и конецъ всякаго тварнаго бытія-въ Богь, Который "сотвориль все, отъ Котораго все и для Котораго все" 4). Имъ однимъ пребываетъ все, н къ Нему все въ совокупности стремится и возсыдаетъ моленія. Онъ единъ и все 5). Значитъ, и каждая индивидуальная жизнь укрвиляется въ Божествв и къ Нему относится какъ одна изъ безчисленныхъ периферій къ единому всеобъемлющему центру. На этомъ основывается этическое правило, что "памятовать о Богв необходимве нежели дышать; и если можно такъ выразиться, кром' сего не должно и делать ничего инаго;" памятовать о Богв нужно всегда и "симъ памятованіемъ возводить себя къ чистотви 6). Бога нужно вивть "началомъ и концомъ всякаго дела").

Совершеннъйшимъ образомъ такого полнаго единства всего конечнаго бытія въ Богъ служитъ единство во внутренней жизни Самого Бога, въ Которомъ различеніе трехъ личныхъ Ипостосей не уничтожаетъ единой Божеской сущности. "Богъ раздъляется, такъ сказать, нераздълимо, и сочетавается раздъленно; потому что Божество есть Единое въ трехъ, и едино

<sup>1)</sup> I, 50.

<sup>2)</sup> Tamb me, 186.

<sup>3)</sup> III, 17.

<sup>4)</sup> IY, 25.

<sup>5)</sup> V, 5.

<sup>6)</sup> III, 6.

<sup>)</sup> V, 177.

суть Три, въ Которыхъ Божество, или точне сказать, Которыя суть Божество" 1). "Изъ Единицы Троица, и изъ Троицы опять Единица... Въ трехъ Свътахъ одно естество неподвижно. Единица не безчисленна, потому что покоится въ трехъ Добротахъ. Троица не въ разной мере досточтима; потому что естество не разсъкаемо. Въ Божествъ Единица, но тречисленны Тъ, Которымъ принадлежитъ Божество. Каждый есть единый Богъ, если именуешь одного. И опять, единъ Богъ безначальный, изъ Котораго богатство Божества, когда слово упоминаетъ о Трехъ" 2). Три Ипостаси Божества находятся между Собою въ такомъ тъснъйшемъ внутреннемъ единствъ, которое не осуществляется во взаимоотношении между тварными существами. "Тремя богами можно было бы назвать техъ, которыхъ разделяли бы между собою время, или мысль, или держава, или хотеніе; такъ что каждый никогда бы не быль тождествень съ прочими, но всегда находился съ ними въ борьбъ. Но у моей Троицы одна сила, одна мысль, одна слава, одна держава; а чрезъ сіе не нарушается и единичность, которой великая слава въ гармоніи Божества" 3). Сынъ и Духъ св. возводятся къ Отцу, "не сливаясь, а сопребывая съ Нимъ, и не раздъляемые между Собою ни временемъ, ни хотъніемъ, ни могуществомъ. Ибо сіе нась дёлаеть чёмь то многимь; потому что каждый изъ нась разногласенъ, и самъ съ собою и съ другими. Но Темъ, у Которыхъ естество просто и бытіе тождественно, приличествуетъ и единство" 4). "Мы чтимъ единоначаліе; впрочемъ не то единоначаліе, которое опредвляется единствомъ лица (и одно, если оно въ раздоръ съ самимъ собою, составитъ множество), но то, которое составляеть равночестность единства, единодушіе воли, тождество движенія и направленія къ единому Техъ, Которые изъ Единаго (что невозможно въ естествъ сотворенномъ), такъ что Они, хотя различаются по числу, но не раздёляются по власти" 5). Въ человъчествъ, "хотя общность и имъетъ един-

<sup>1)</sup> III, 215.

<sup>2)</sup> IV, 184.

<sup>3)</sup> IV, 185.

<sup>4)</sup> Ibid., 30.

<sup>5)</sup> III, 43.

ство, представляемое впрочемъ мысленно, однакожъ недѣлимихъ много, и они раздѣлены между собою временемъ, страстами и силою. Ибо мы не только сложны, но и противоположны, какъ другъ другу, такъ и сами себѣ; не говоря уже о
цѣлой жизни, даже и одного дня не бываемъ совершенно тѣми
же, но непрестанно течемъ и перемѣняемся и по тѣлу, и по
душѣ. А не знаю, едва ли не таковы же Ангелы и всякое,
кромѣ Троицы, горнее естество, хотя они просты и, по близости своей къ верховному Благу, крѣпко утверждены въ добрѣ" 1). Каждое изъ Лицъ Божества, "по тождеству сущности
и силы, имѣетъ такое же единство съ Соединеннымъ, какъ и
съ самимъ Собою" 2). Внутреннее единство въ Троицѣ такъ
неразрывно, что "отсѣчь или отчуждить что нибудь отъ Трехъ
значитъ тоже, что отсѣчь все, и нагло возстать противъ всего
Божества" 3).

Итакъ все конечное бытіе возводится къ Тріединому Богу н въ Немъ связуется въ общее единство. Однако люди не всегда сохраняютъ въ себъ самихъ и во взаимоотношении подобное же внутреннее единство. И потому единство Троицы предоставзяеть собою совершеневйшій идеаль, къ которому обязано стреинться каждое сотворенное существо, въ томъ числе и человык. А это возможно только посредствомъ исполненія божескихъ творческихъ идей (законовъ добра), уничтожающихъ разладъ въ бытіи и утверждающихъ на мѣсто его согласіе, или гармонію. "Единомысліе", пишеть св. Григорій, "ведеть начало отъ Троицы (такъ какъ Ей по естеству всего свойственнъе единство и внутренній миръ), которое усвоено ангельскими и божественными Силами, пребывающими въ миръ съ Богомъ и между собою, которое простирается на всю тварь (такъ какъ ей служитъ украшениемъ безмятежие), которое удобно поселяется и въ насъ, какъ по душъ, когда въ ней добродътели одна другую сопровождають и одна съ другой сообщаются, такъ и по телу, вогла въ немъ и члены и стихіи имфютъ взаимную стройность,

<sup>1)</sup> III, 95.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> I, 185.

отъ чего въ первомъ случав происходитъ то, что есть и именуется красота, а во второмъ здравіе"  $^{1}$ ).

Единство бытія въ Богв есть, очевидно, обнаруженіе премудрой любви, или благости Божіей, которая и приводить все въ согласіе. Здёсь, такимъ образомъ, метафизика и этика совпадають: принципъ метафизическій сливается съ этическимъ. Міровое единство не есть физико-механическое равновъсіе равнодъйствующей, а свободное, въ той или другой степени, тяготвніе къ общему, все объединяющему центру, мыслимому въ личномъ абсолютномъ Божествъ, которое все оживляетъ и поддерживаеть Своею любовію. И прежде всего самое единство Троицы есть, очевидно, единство мобеи, какъ единство Лицъ единосущныхъ. "Божество выступило изъ единичности по причинъ богатства, преступило двойственность, потому что Оно выше матеріи и формы, изъ которыхъ состоять тёла, и опредълилось тройственностію (первымъ, что превышаетъ составъ двойственности), по причинъ совершенства, чтобы и не быть скуднымъ и не разлиться до безконечности. Первое показывало бы нелюбообщительность, последнее безпорядоко "2). Потому то Богъ чаще всего именуется Богомъ мира, такъ какъ миръ---Божій 3); именуется Отцомъ любви и Любовію 4). Итакъ вотъ первая основа христіанской морали. Самый законъ міробытія есть уже законъ добра, мира и любви, законъ единства въ Богъ. Поэтому всякій, кто нарушаеть это единство, тоть вносить раздоръ и безпорядокъ въ сотворенное бытіе и вовстаеть противъ плановъ любви Божіей. Отсюда-вло и нестроеніе жизни. "Въ Божествъ нътъ несогласія, потому что нътъ и разъединенія (такъ какъ разъединеніе есть следствіе несогласія): но въ Немъ столько согласія и съ самимъ Собою и со вторичными существами, что на ряду съ другими, и предпочтительно предъ другими именами, какими угодно называться Богу, сіе преимущественно стало Его именованіемъ. Онъ называется мирома (Еф. II, 14), мобовію (1 Іоан. IV, 16) и подобными именами,

<sup>1)</sup> II, 198.

<sup>2)</sup> Ibid. 180--181.

<sup>3)</sup> II, 186.

<sup>4)</sup> Ibid. 189; I, 248.

внушая намъ самыми наименованіями стремится къ стяжанію сихъ совершенствъ... Посему всё тё, которые любятъ благо инра, и, напротивъ того, ненавидятъ раздоръ и отвращаются его, близки къ Богу и Божественнымъ духамъ; а тё, которые браннолюбивы нравомъ, ищутъ славы въ нововведеніяхъ и тщеславятся тёмъ, чего бы надлежало стыдиться, принадлежатъ къ противоположной сторонѣ" 1).

Второе предположеніе, или основаніе нравственности находить въ ученім собственно о человѣкѣ, какъ существѣ, на которомъ также, на ряду съ другими тварями, извѣстнымъ образомъ отпечатлѣлась любовь Божія, и который поэтому призванъ къ духовному союзу съ Богомъ. Это основаніе — антропологическое, требующее признанія въ человѣкѣ особой духовной субстанціи, т. е. души, и притомъ обладающей свободнымъ самоопредѣленіемъ.

Какъ твореніе Божіе, человѣкъ представляетъ собою въ ряду гварей существо, срединное между міромъ вещественнымъ и духовнымъ: въ немъ удивительнымъ образомъ сочетались начала гого и другаго <sup>2</sup>). Онъ вмѣстѣ — "персть и духъ, живое существо—видимое и невидимое, временное и вѣчное, земное и небесное, касающееся Бога, но не постигающее, приближающееся и далеко отстоящее <sup>3</sup>). Мы произошли изъ персти, соединенной съ Божествомъ; поэтому въ насъ есть образъ Божій <sup>4</sup>). Часть Божества, заключенная въ тѣлѣ, и есть человѣческая душа, — природа умосозерцаемая, оживляющая и движущая <sup>5</sup>). Душа произошла отъ Бога и божественна, которая причастна горняго благородства и къ нему поспѣшаетъ, хотя и сопряжена съ худшимъ" <sup>6</sup>). "Душа есть Божіе дыханіе, и будучи небесною, она терпитъ смѣшеніе съ перстнымъ. Это свѣтъ, заключенный

<sup>1)</sup> Зайсь же св. отецъ подробние говорить о закони любви Божіей, объемприемъ все бытіе—небесное и земное, и о тихъ нестроеніяхъ и бидствіяхъ, какія производить уклоненіе оть него. І, 186—191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) IV, 199.

<sup>3)</sup> I, 50.

<sup>4)</sup> IV, 199, 248.

<sup>5)</sup> Ibid., 152, 199; III, 199; V, 280.

<sup>6)</sup> I, 21.

въ пещеръ, однакожъ божественный и неугасимый" 1). Душа не есть гармонія составныхъ частей тёла: иначе не было бы основанія для различія людей добродетельныхъ и порочныхъ, равно какъ для отдёленія людей отъ безсловесныхъ, потому что и у последнихъ есть гармонія формы и смертной плоти 2). Какъ струя невидимаю Божества, человъческій духъ всего дороже и выше для человъка 3). Богъ самодоволенъ, и Самъ по себъ не нуждается ни въ какомъ приношеніи отъ человъка. 4). Да мы и не имъемъ ничего собственнаго, а все имъемъ отъ Него. Темъ не мене, получая все отъ Бога, человекъ обязанъ и всёмъ жертвовать для Бога, все Ему посвящать и возвращать 5). Но высшая и саман угодная Богу жертва отъ насъ есть именно нашъ духъ, т. е. самъ человъкъ долженъ прежде себя самого представить Богу въ жертву живую, чистую и святую 6). Это посвящение души Богу есть ея естественное тягот вніе къ Первоисточнику жизни, отъ Котораго и она получила бытіе, -- есть приготовленіе къ переходу въ свойственное ей по природъ духовное существование на небъ. "Душа есть Божіе дыханіе, и всегда желаеть имъть лучшую участь пренебесныхъ. Какъ потокъ течетъ изъ источника по ровному мъсту, а пламенъющій огонь знаеть одинь неизмънный путьвозноситься вверхъ: такъ и человекъ великъ; онъ даже Ангелъ, когда, подобно змет, совлекши съ себя пестровидную старость, восходить отсель 1. Потому то "въ человъкъ сокрыта искра благочестія, какъ въ некоторыхъ камняхъ сила огня. Ударами жельза извлекается свыть изъ кремней; такъ и Слово изводить изъ смертныхъ сокрытое въ нихъ благочестіе" в). "Даръ наибольшій и наипаче свидітельствующій о Божіемъ къ намъ человъколюбіи, есть наше къ Нему (Богу) стремленіе и срод-

<sup>1)</sup> IV, 197.

<sup>2)</sup> Ibid., 197-8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 86.

<sup>4)</sup> I, 82; V, 252.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) II, 22-23; I, 70-71.

<sup>6)</sup> IV, 222; I, 4.

<sup>7)</sup> IV, 222; I, 4.

<sup>8)</sup> V, 60.

ство съ Нимъ" 1). Посему Богъ является высочайшимъ Благомъ, съ которымъ душа человъческая, воспитываясь нравствено, жаждетъ соединиться 2). "Богъ есть сущность и первая доброта" 3). Онъ есть высочайшій свътъ, "просвъщающій всякую разумную природу, то же въ духовномъ мірѣ, что солнце въ чувственномъ, по мърѣ нашего очищенія представляемый, по мърѣ представленія возбуждающій къ Себъ любовь, и по мърѣ любви вновь умопредставляемый" 4). Онъ сотворилъ человъка, какъ и весь міръ, по Своей благости,—"творитъ живое существо, здѣсь предуготовляемое и преселяемое въ иный міръ и (что составляеть конецъ тайны) чрезъ стремленіе къ Богу достигающее обоженія. Ибо умъренный здѣсь свътъ истины служитъ для меня къ тому, чтобы видѣть и сносить свѣтлость Божію, достойную Того, Кто связуеть и разрѣшаетъ, и опять совокупитъ превосходнѣйшимъ образомъ" 5).

Но это обожение не есть законь, осуществляемый съ необходимостью, а должно быть личным долом самого человока, потому что онъ обладаетъ нравственною свободою. Иначе добро, совершаемое нами, не имъло бы правственной цены и не было бы поставлено въ заслугу самому человъку, какъ не собственме дело личности. "Сего (первозданнаго) человека, почтивъ свободою, чтобы добро принадлежало не меньше избирающему, чемъ и вложившему семена онаго, Богъ поставилъ въ раю... Даеть и законъ для упражненія свободы" 6). "Въ томъ верхъ благости Божіей, что добро содълано и нашею собственностію, не только всёяно въ насъ съ естествомъ, но воздёлывается также нашимъ произволеніемъ и движеніями свободы, преклонной на ту и другую сторону" 7). "И какъ Самъ Онъ (Богъ) преисполненъ света и добра, то и мне даровалъ несколько добра; восхотель же, чтобь оно было моимь деломь. А для сего показаль мив тогда же границы той и другой жизни, и опредв-

<sup>1)</sup> II, 143.

Ŋ II, 220; III, 75, 95; ср. III, 147.

<sup>3)</sup> V, 279.

<sup>4)</sup> III, 226.

<sup>5)</sup> III, 200.

<sup>6)</sup> Ibid.; cp. I, 91; III, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) I, 21.

лилъ ихъ словомъ, придалъ въ помощь твари законъ, поставилъ меня самопроизвольнымъ дёлателемъ добра, чтобы борьбою и подвигомъ пріобрёлъ я вёнецъ; потому что для меня это лучше, чёмъ жить свободнымъ отъ ограниченій" 1).

На первой стадіи самовоспитанія и совершенствованія, приводящаго къ обожанію, душа действуеть вз тыль. И здесь, въ этомъ соединеніи духа и матеріи, св. Григорій усматриваетъ нравственныя цёли. Это сдёлано, "во-первыхъ, чтобы душа могла наследовать горнюю славу за подвигь и за борьбу съ дольнимъ, и, бывъ здёсь искушена ими, какъ золото огнемъ, получила уповаемое въ награду за добротътель, а не только какъ даръ Божій... Во-вторыхъ, чтобы душа могла и худшее, постепенно отръшая отъ дебелости, привлекать къ себъ и возводить горъ, чтобы она, ставъ руководительницею для служебнаго вещества, и обративъ его въ сослужебное Богу, была для тела тъмъ же, чъмъ Богъ для души" 2). Человъкъ есть вмъстъ духъ и плоть, --- духъ, чтобы пребывать и прославлять Благодетеля, плоть, чтобы страдать и, страдая, припоминать и поучаться, сколько ущедренъ онъ величіемъ" 3). Плоть предохраняетъ человъка отъ надменія и превозношенія, внушая ему, что онъ вивств и великъ и низокъ, -- наследникъ света и тымы, небесный, но и земной, --- безсмертный, но и временный 4).

Вслёдствіе злоупотребленія человёкомъ дарованной ему свободы, совершилось паденіе, въ которомъ Богъ не виновенъ <sup>5</sup>). Такъ возникло зло и грёхъ въ человёческой природё <sup>6</sup>), переходящій на всёхъ людей, подобно колосу, выростающему изъкорня <sup>7</sup>). Отсюда—противоборство между тёломъ и духомъ и различіе стремленій того и другаго... <sup>8</sup>) Вещество влечетъ "долу", а умъ—"горё" <sup>9</sup>). "Какъ земля, привязанъ я къ здёшней жизни,

<sup>1)</sup> V, 107; cm. IV, 200, 205.

<sup>2)</sup> I, 21.

<sup>3)</sup> IV, 128.

<sup>4)</sup> II, 8.

<sup>5)</sup> IV, 194; I, 91.

<sup>6)</sup> IV, 250-251; III, 263.

<sup>7)</sup> IV, 201; cp. II, 31.

<sup>8)</sup> II, 8.

<sup>9)</sup> II, 133, 134, IV, 192, 222.

икакъ частица Божественнаго, ношу въ груди любовь къжизни будущей" 1). Чаще всего благосостояние души бываетъ обратно благосостоянію тёла 2). Но, какъ бы то ни было, есть законъ. постановленный для всего творенія, видимаго и сверхчувственнаго, -- законъ, по которому лучшее (душа) должно управлять худшимъ (тёломъ), а низшее по природё должно подчиняться висшему и начальственному <sup>8</sup>). Отсюда открывается глубочайшая, основная проблемма правственной жизни, состоящая въ постепенномъ самовоспитании духа, при постоянной борьбъ съ виченіями плоти безъ насильственнаго, впрочемъ, ея истощенія. такъ какъ и она дана Богомъ человѣку, какъ орудіе и желеще духа 4). "Чёмъ душа честиве тёла, тёмъ честиве очищать душу, нежели тело" 5). Но оть очищенія души происходить и очищение тела 6). "Хотя персть сія и влечеть съ собой на выправнительной в пременяем в пременаем стремящійся горь, или сотворенный стремиться горь; однакоже, образъ (Божій) да очищаетъ тину, и да возводитъ на высоту сопряженную съ нимъ плоть, подъемля ее на врылахъ ума"). При такомъ то отношеніи духа къ тёлу, при такомъ правильномъ употребленіи нравственной свободы, можеть осуществиться ва человъческой личности антропологическая идея Творца, призвавшаго человъка къ единенію съ Собою. "Кто соблюдаетъ законь, чтить частицу Божества, какую имфеть въ себф, во всякомъ дълъ, словъ и движении ума, сколько можно болъе, чистъ отъ всего попираемаго, и не оскверняется ничемъ преходящимъ, а напротивъ того самую персть влечеть съ собою къ небу; тотъ въ награду за труды (подлинно самое великое и премудрое таинство) 8) станетъ Богомъ, и хотя Богомъ по усыновленію, однако же исполненнымъ высшаго свъта, начатки котораго пожиналь онь въ некоторой мере еще здёсь. А кто, преклонив-

4

<sup>1) 199-200.</sup> 

<sup>2)</sup> L, 251.

<sup>3)</sup> I, 22.

<sup>4)</sup> II, 8; IV, 278.

<sup>5)</sup> III, 191.

<sup>6)</sup> II, 52.

<sup>7)</sup> Ibid.

<sup>8)</sup> V, 107--108.

шись къ худшему въ своемъ соювъ и сочетаній, оказавшись сообщникомъ дольняго, рабомъ илоти и другомъ скоротечнаго, оскорбляетъ жизнію своею Божественное благородство; для того, сколько бы ни былъ онъ благоуспъшенъ въ непостоянномъ, гордясь ничтожными сновидъніями и тънями, обогащаясь, роскошествуя, превозносясь чинами, увы!—для того тяжки тамошніе бичи, гдъ первое изъ бъдствій—быть отринутымъ отъ Бога".

Третье основаніе нравственности—космологическое 1), которое требуетъ признавія, что міровая жизнь движется не самослучайно. а по известнымъ законамъ и для достиженія определенной цели. Безъ этого условія и человіческая жизнь сама по себі представляла бы ничемъ не руководимый fatum, а нравственныя стремленія остались бы безъ опредёленной цёли и должнаго завершенія, и потому потеряли бы всякій смысль и обязательную силу. Требуется признаніе Премудраго руководящаго Божественнаго Промысла, содержащаго въ Себъ Самомъ цъль тварнаго бытія и направляющаго къ ней судьбы міра 2). При этомъ только убѣжденіи, человъкъ и можетъ находить въ себъ достаточно бодрости и силь для духовно-нравственной борьбы съ самимъ собою и съ окружающимъ зломъ. "Худому только рабу свойственно оказывать уважение господину, когда онъ улыбается, и почитать его злымъ, когда наноситъ удары. Надобно безъ ропота принимать, куда ни будетъ повернуто кормило, которымъ Богъ изводитъ меня изъ борьбы и жизни, пока не взойду въ тихую пристань, если только не напрасно построилъ Онъ этотъ корабль, но для добраго и благоуспъшнаго конца" 3). Если человъкъ иногда и не представляетъ себъ ясно разумной цъли извъстнаго явленія, то это еще не значить, чтобы не знало ея міроправящее Слово, все равно какъ живопись вполнъ понимаетъ только живописецъ, и свойства линій иввёстны только геометру. Нужно дать мъсто и въръ, потому что она есть "непытливое согласіе" 4). Постичь глубину премудрости Божіей невозможно 5), тімъ не менъе нужно признать, что міръ не можетъ существовать безъ

<sup>1)</sup> Можно также назвать его и телеологическимв.

<sup>2)</sup> JV, 190

<sup>3)</sup> V, 39-40.

<sup>4)</sup> V, 37, Il, 32.

<sup>5)</sup> II, 31.

Промысла, и отрицаніе Его есть мятеже противъ Бога 1). Нужно признать, что существующій порядокъ во вселенной поддерживается Богомъ 2), а если и разстраивается, то не противъ воли Того, Кто связалъ ее во едино 3). Богъ все ведетъ Ему Одному въдомыми путями, ведеть во всякомъ случат къ благой цели-къ совершенству и врачеванию, и потому предведеніе Божіе полагаеть основаніе важных событій 4). Все кажущіяся неровности въ жизни (нравственное и физическое зло) выравниваются у Бога, имъя для человъка, между прочимъ, и нравственно-воспитательныя цёли 5). Правда, есть и нёкоторый кругъ и даже противоположности въ делахъ человеческихъ; но въ нихъ есть и неподвижный центръ. Движение и колебаніе относится только къ одной вижшеей, обыденной являемости, а не къ основанію, въ которомъ скрыта Промысломъ тайна вселенной и которое во всемъ твердо и неподвижно 6). Должно въровать, что Богъ имъетъ особенное попечение о человъкъ, хотя жизнь человъческая проводится не безъ преткновеній и противностей, причины которыхъ иногда остаются неизвъстными. Эта именно въра въ цълесообразность и разумность общеміровой и, въ частности, человіческой жизни, руководимой Промысломъ, даетъ твердую опору для нравственныхъ стремленій, и внушаеть человъку великія силы для духовныхъ подвиговъ. "Что для насъ страшно?" спрашиваетъ св. Григорій. И отвъчаетъ: "ничто, кромъ уклоненія отъ Бога и отъ божественнаго. А прочее, какъ Богъ управитъ, такъ и да будетъ! Устрояетъ ли Онъ дъла наши оружіи правды десными и милостивыми, или шуими (2 Кор. 6, 7) и тяжкими для насъ; причины тому знастъ домостроитель жизни нашей. А мы будемъ бояться того единственно, чтобы не потеривть чего либо противнаго любомудрію" 7).

П. Борисовскій.

(Окончаніе будеть).

<sup>1)</sup> III, 228; IV, 116-117.

<sup>2)</sup> III, 26, 30-10; II, 34

<sup>3)</sup> Ibid., 116.

<sup>4)</sup> IV, 245-246; II, 147, 210.

<sup>5)</sup> I, 72, 92, II, 32, 43-45.

<sup>6)</sup> II, 75; I, 74.

<sup>7)</sup> VI, 257.

## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

## Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

## (Продолжение \*).

Предаваясь, безъ предвзятыхъ мыслей и предубъжденій, глубокому сравнительному изученію историческихъ и догматическихъ памятниковъ первыхъ въковъ Церкви, нельзя читать произведеній римскихъ богослововъ въ доказательство папскаго авторитета, не испытывая тяжолаго чувства. Мы имели терпеніе прочитать наибольшую часть этихъ трудовъ, признаваемыхъ авторитетными, каковы труды Беллярмина, Рокаберти, Андрея Дюваля, Заккаріа и многихъ наиболье уважаемыхъ современныхъ богослововъ, следовавшихъ по ихъ стопамъ, каковы: Жердиль, Перроне, Пассальа. Мы прочитали главнъйшія сочиненія новыхъ галликанцевъ, то есть, семнадцатаго и восемнадцатаго въка; и въ частности, сочиненія Боссюэта, Николя, Турнели, Ла-Шамбра. Мы убъдились, что эти послъдніе заимствовали у ультрамонтанъ ихъ тексты, кажущіеся наиболье сильными, но съузили смыслъ первенства по божественному праву и ограничили папскую власть; между тъмъ, какъ другіе разширяли этотъ смысль до власти абсолютной и до непогрешимости. У всехъ у нихъ мы замътили: 1) множество текстовъ отрывочныхъ, искаженныхъ, лишенныхъ подлиннаго смысла, совершенно изолированныя отъ контекста, чтобы сообщить имъ ложное толкованіе. Мы замітили: 2) что тексты одного какого-либо отца въ частности изолированы отъ другихъ текстовъ того же отца отно-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 4, за 1894 г.

сительно того же самаго пункта ученія, хотя послідніе тексты видоизміняють или совершенно устраняють смысль приписываемый первымь. Мы замітили: 3) что эти писатели выводять изъ текстовъ слідствія очевидно ложныя и не вытекающія изънихъ логически. Представимь два приміра изъмножества другихъ, которые мы могли бы привесть.

Докторъ Лонуа, какъ мы сказали, сосчиталъ католическое преданіе примѣнительно къ толкованію евангельскаго текста: Ты еси Петръ и пр. Онъ нашелъ только семнадцать отцовъ или церковныхъ учителей, которые относили слово камень къ св. Петру; и указалъ болѣе сорока, которые понимали подъ этимъ словомъ исповѣданіе вѣры, высказанное св. Петромъ, то есть, божество Іисуса Христа. Ультрамонтане не могутъ оспаривать этого; но они утверждаютъ, что полагая въ основаніе Церкви опру Петра, Господь по необходимости усвоилъ этому апостолу не только неизмѣнную вѣру (indéfectible), но и непогрѣшимость, то есть, такую привиллегію, которая перешла къ сго преемникамъ.

Но всв отцы Церкви, приводимые въ пользу втораго толкованія, разумівли подъ исповіданіемъ св. Петра только вырованіе, высказанное апостолома, его объективную въру или предметъ этой въры, а не въру субвентивную, или личную преданность (adhésion), которую онъ заявиль при этомъ. Исповеданную св. Петромъ въру въ божество Інсуса Христа, Отцы, о которыхъ мы говоремъ, разумели подъ текстомъ ты еси Петра и пр. въ томъ смыслъ, что божество Інсуса Христа есть скала, на которой поконтся вся церковь. Всё выражаются въ этомъ смысле сажым ясным образом. Никто изъ нихъ не говорить о какомъ либо преимуществь, усвоенномъ лично одному св. Петру; тымъ боже они не говорять о преимуществе, которое по наследству перешло къ Римскимъ епископамъ, какъ его преемникамъ. Еслибы даже св. Петръ получилъ какое либо преимущество отъ Івсуса Христа, то еще надобно было бы доказать, что это прениущество было личныма; но ультрамонтане обходять этотъ вопросъ съ крайнею легкостію. Они утверждають, что преимущества, усвоенныя св. Петру, принадлежать его преемникамъ; они потверждають эти преимущества текстами, которые

не говорять о нихъ ничего; они утверждають, на основания ложно приводимыхъ текстовъ, что римскіе енископы суть единственные преемники св. Петра, потому что этотъ апостолъ умеръ епископомъ въ Римъ.

То, что они говорять по поводу этого последняго пункта, служить вторымь примеромь, который мы хотимь привесть вы доказательство ихъ ложныхъ сужденій. Чтобы доказать свой выводь, они преимущественно ссылаются на св. Иринея, Тертулліана и Евсевія.

Но Евсевій выражается слідующими образови (Церк. Ист. кн. III, гл. II): "Послъ мученической кончины Павла и Петра. Линъ быль первыма, получивинимъ епископство Римской Церкви". (Кн. III, гл. IV): "Клименть быль третьими епископоми Рима". (Кн. III, гл. XV): "Анаклеть (или Клеть), будучи епископомъ двенадцать леть, имель ученикомъ своимъ Климента". (Кн. IV, гл. I): "Послѣ того какъ Эваристъ былъ восемь лѣтъ епископомъ, епископство принялъ Александръ, будучи такимъ образомъ пятыма по порядку преемникомъ Петра и Павма". Итакъ для Евсевія безразлично пом'єщать Павла прежде Петра или Петра прежде Павла, когда дело идеть объ основани Римской Церкви; епископы суть преемники столько же перваго, какъ и втораго апостола, и ни тотъ, ни другой апостолъ не считаются въ числѣ епископовъ Рима. Св. Ириней не говоритъ, будто Петръ быль римскимь епископомь, напротивь онь даже неопровержимымъ образомъ утверждаетъ противуположное. Въ самомъ дълъ, онъ выражается слъдующимъ образомъ 1): "Блаженные апостолы (Петръ и Павелъ), основывая и организуя Римскую Церковь, дали епископство и заботу управленія Лину. Анаклетъ преемствовалъ Лину; за Анаклетомъ, Климентъ былъ третьим после апостоловъ, несшимъ обязанности епископства".

Свв. Петръ и Павелъ основывають и организують Римскую церковь; но именно Линъ былъ поставленъ первымъ епископомъ даже при жизни апостоловъ. И надобно замътить, что святой Учитель поставляетъ св. Павла на одинаковой степени съ св. Петромъ. Если на приведенномъ текстъ хотятъ обосновать



<sup>1)</sup> Св. Ирин. Против ерес., вн. ПІ, гл. 3

епископство св. Петра въ Римъ, то на томъ же текстъ равнимъ образомъ надобно обосновать и епископство св. Павла; такимъ образомъ Римъ будетъ имъть двухъ апостоловъ-епископовъ въ одно и тоже время.

Тертулліанъ исчисляєть Римскихъ епископовъ въ томъ же порядкъ, какъ и св. Ириней, и указываетъ на Лина, какъ на перваго, а на Анаклета, какъ на втораго епискона 1). Онъ даже возводить относительно Рима преемство отъ Петра чрезъ рукоположение только къ Клименту, третьему епископу этого города: "Пусть тъ, говорить онъ, которые тщеславятся происхожденемъ отъ апостольскихъ временъ докажутъ преемствомъ своихъ епископства, что они ведутъ свое начало отъ апостола или отъ апостольскаго мужа, какъ церковь Смирнская поназываетъ, что Поликарпъ былъ рукоположенъ Поанномъ, или какъ церковъ Римская показываетъ, что Климентъ былъ рукоположенъ Петромъ" 2). Отсюда можно заключатъ, что Линъ и Анаклетъ были рукоположены св. Навломъ, который организованъ Римскую церковъ прежде Петра.

Когда Тертулліанъ говорить, что св. Петръ возсёль (assis) на Римской каседрю, то онъ хочеть сказать лишь то, что онь училь эдпсь, ибо въ сочиненіяхъ отцовъ слово каседра есть синонимъ слова ученіе. Иначе онъ призналь бы Лина вторымъ Римскимъ епископомъ, а не первымъ.

Такимъ образомъ свидътельства, приводимыя римскими богословами въ доказательство епископствованія св. Петра въ Римѣ, идутъ противъ нихъ и устанавливаютъ только, что св. Петръ и св. Павель основали Римскую церковь, и слъдовательно, что эта церковь по своему началу есть апостольская; но этого викто не оспариваетъ.

Кром'в этихъ историческием свидътельствъ, опровергающихъ римскихъ богослововъ, они ссыдаются еще на письмо Фирмиліана, которое мы привели выше, и на н'вкоторые тексты св. Кипріана, истинный смыслъ которыхъ мы тоже установили выше. Что касается письма Фирмиліана, то его достаточно прочесть,

<sup>1)</sup> Teptys. Ilpom. Mapriana, RH. IV.

<sup>2)</sup> Тертул. "о давности", гл. XXXII.

чтобы понять его смыслъ и подивиться тому, какъ римскіе богословы осмѣливаются ссылаться на него въ подтвержденіе своихъ мнѣній. Что же касается св. Кипріана, то мы кратко изложимъ его ученіе въ общихъ чертахъ, чтобы съ очевидностію показать ихъ злоупотребленіе его ученіемъ.

Св. Кипріанъ 1) установляєть: 1) что Римская церковь основана на Петрѣ, для образнаго изображенія и представленія единства церкви; 2) что Римская церковь есть кафедра Петра; 3) что Римская церковь есть главная церковь, откуда изошло священническое единство; 3) что вѣроломство и заблужденіе не могутъ имѣть доступа (acces) къ Римской церкви.

Отсюда римскіе богословы заключають, что папы, преемники св. Петра, суть центръ единства, и что внъ ихъ или внъ ихъ церкви, существуетъ только *схизма*.

Но не таковы подлинные выводы изъ ученія св. Кипріана, ибо св. Учитель указываетъ также другія начала, ясно ограничивающія смыслъ первыхъ, именно: 1) св. Петръ, высказавши исповъданіе божества Іисуса Христа, отвъчаль за всъхъ апостоловъ, говорилъ отъ имени вспас, а не отъ одного своего лица; 2) другіе апостолы были равны св. Петру по власти и достоинству; 3) всъ епископы, преемники апостоловъ, суть преемники и св. Петра по тому же праву, какъ и епископы Рима.

Что св. Петръ отвъчаль Іисусу Христу отъ имени своихъ сотоварищей, то это потому, что вопросъ быль обращенъ столько же къ нимъ, какъ и къ нему. Св. Кипріанъ утверждаеть это положительно: "Петръ, на которомъ церковь была создана Господомъ, говорилъ одинъ за всъхъ и отвъчалъ голосомъ иеркви". Если же въ вопросъ Іисуса Христа и въ отвътъ Петра, личность этого апостола не имъла никакого значенія, то можно ли говорить, что его личность составляеть фундаментъ Церкви? Очевидно, что всю апостолы служатъ такими же фундаментами таинственнаго зданія, какъ неопровержимо утверждаеть это св. Писаніе и какъ мы доказали это выше. Итакъ когда Петръ отвъчаль одинь, то онъ быль только сим-



<sup>1)</sup> Св. Кипріанъ, О един. церкви; письмо 27, 55, 59, 75.

волома единства, которое должно царствовать среди апостодовъ и следовательно, и среди епископовъ. Но изъ того, что онъ былъ симеоломе или ображноме (figure), следуеть ли, что онъ быль источником, началом, такъ что внв его, единство не существуетъ? И даже если бы онъ быль этимъ источникомъ или началомъ, то римскій епископъ унаследовалъ ли это преимущество? Св. Кипріанъ быль такъ далекъ отъ этого инвнія, что согласно съ Фирмиліаномъ упрекаетъ Стефана, Римскаго епископа, въ нарушении единства, въ поставлении себя внъ этого единства, въ отдъленіи отъ общенія съ тъми, которые не раздёляли миёній относительно перекрещенцевъ. Дёло вдеть не о томъ, чтобы внать, быль ли Стефанъ правъ вли не правъ, но чтобы показать, какъ св. Кипріанъ смотрълъ на свой споръ. Но будучи далекимъ отъ того, чтобы признавать себя обязаннымъ находиться въ единеніи съ Стефаномъ, чтобы такимъ образомъ оставаться въ церковномъ единствъ, онъ утверждаеть, что Стефанъ самъ отлучаеть себя оть этого единства. Послъ этого можно ли доказывать, что св. Кипріанъ признаетъ римскаго епископа началоме и источникоме церковного единства? Онъ не усвояетъ этого преимущества даже личности св. Петра. Онъ видитъ въ немъ только симеоло этого единства, всецью пребывающаго въ апостольство, какъ оно должно пребывать и въ епископство, остающимся единымъ; каковое епископство, въ своемъ единитвъ, есть канедра Петра. Онъ превосходно раскрываеть эту мысль въ одномъ изъ своихъ писемъ $^{1}$ ). "Інсусъ Христосъ, говоритъ онъ, желая узаконить честь обязательную въ отношении къ епископу и ко всему тому, что касается церковнаго управленія, говорить въ Евангеліи и сказываеть Петру: Я говорю тебъ, что ты еси Петръ и пр." Такить образомъ этими словами Інсусъ Христосъ не переноситъ на Петра лично преимущества; но переносить на всёхъ апостоловъ власть общую (имъ), и переносить ее не только на апостоловъ, но и на всёхъ епископовъ, ихъ преемниковъ, которые сообща владеють единымо епископствомь, и которые такимь образомъ служатъ основаніемъ церковнаго единства.

<sup>1)</sup> Св. Кипр. письмо 40.

Не значить ли это ръшительно противоръчить этому ученію св. Кипріана, когда утверждають, какъ это дълають римскіе богословы, будто Іисусъ Христосъ дароваль св. Петру личное преимущество, и что это исключительное преимущество перешло къ епископамъ Рима?

Важивите начало, которому Кареагенскій епископъ подчиняеть всё свои соображенія, состоить въ томъ, что въ Церкви существуетъ только одна канедра Петра, то есть, какъ поясняеть онь самь, единственно законное епископство нисходить отъ апостоловъ; что когда возстають противь этого епископства въ Рим'в или въ другомъ какомъ либо м'ест'в, тогда возстають противь единства, противь апостольской канедры, которая должна оставаться единою, какъ Інсусъ Христосъ даетъ это разумёть, отвёчая только одному за всёхъ; это то епископство и есть канедра Петра. Итакъ, когда Новатъ на ряду съ законнымъ епископствомъ хочетъ установить свое епископство, которое не исходить отъ апостоловъ: то это епископство находится внё единства апостольской каоедры, внё каоедры вселенской, коей Петръ изображаетъ единство. Итакъ Новатъ есть схизматика, равно какъ схизматики и всё тё, которые захотёли бы установить въ какомъ бы то ни было мёстё епископство, отделенное отъ установленнаго апостольскаго наследія.

Вмёсто того, чтобы такимъ образомъ сближатъ всё пункты ученія св. Кипріана о Церкви, римскіе богословы замёчаютъ только отдёльныя слова, каковы слова: каседра Петра, источникъ единства, чтобы неосновательно примёнитъ ихъ къ частной иеркви Рима; между тёмъ какъ легко доказать, что св. Учитель подразумёвалъ подъ этими словами только апостольскую церковь или законное епископство вообще. Именно такимъ образомъ онъ называетъ киседрою Петра законный престолъ Кареагена, равно какъ и законный престолъ Рима 1); именно поэтому говоритъ о древнихъ епископахъ Рима, какъ о предшественникахъ его, епископа Кареагенскаго, и этимъ съ очевидностію показываетъ, что онъ владёетъ тёмъ же законнымъ епископствомъ, какимъ владёли и они 2). Подобнымъ же



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Св. Кипр. письмо 40.

<sup>2)</sup> Св. Кипр., письмо 67.

образомъ, въ знаменитомъ письмъ къ папъ Корнилію, каковымъ письмомъ Римляне такъ много злоупотребляють, такъ какъ въ немъ св. Учитель называетъ церковь Рима главною церковію, откуда исходить священническое единство 1),—въ этомъ письмъ св. Кипріанъ съ негодованіемъ возстаетъ противъ небольной толны безчестныхъ людей, желавшикъ аппелировать на него въ Римъ, какъ будто бы епископы Африканскіе не обладають такою же властію.

Если вопреки очевидности допустить толкованіе, которое римскіе богословы дають ніжоторымь отдільнымь словамь св. Кипріана, то отсюда надобно было бы заключить, что св. Учитель не обладаль обыкновеннымъ смысломъ. Въ самомъ дель. съ одной стороны, онъ представляль бы Петра основаниемъ. главою церкви; а съ другой, онъ училь бы, что всё апостолы обладали тою же честію и тою же властію, какъ и Петръ; Онъ представляль бы римскаго епископа единственнымъ наследникомъ преимуществъ св. Петра, и онъ доказывалъ бы, что всѣ завонные епископы суть его преемники по одному и тому же праву; онъ училь бы, что епископство единое, находится въ соемпстном обладаніи всёми законными епископами, и онъ усвояль бы римскому епископу достоинство частное и высшее; онъ признаваль бы папу источникомъ единства, и онъ укоряль бы папу въ отделение отъ единства; онъ приписывалъ бы Римскому епископу высшую юрисдивцію, и онъ считаль бы людьми погибшими техъ, которые не находять въ Африке той же епископской власти, какую находять въ Римъ. Выше мы видъли, что св. Кипріанъ упрекаль папу Стефана за его притязаніе быть епископома епископова. что, по его справедливому ученію, въ самомъ деле было чудовищно; но если бы онъ преподавалъ ученіе, усвояемое ему Римомъ, то онъ не могъ бы укорять его за этотъ титулъ, такъ какъ онъ былъ законнымъ.

Надобно ли въ пользу папской системы представлять св. Кипріана писателемъ, лишеннымъ здраваго смысла и логики; и надобно ли въ его сочиненіяхъ брать отдёльно и всколько словъ, которыя могутъ быть истолковываемы въ пользу этой системы, не принимая въ расчетъ всего остальнаго?

<sup>1)</sup> Св. Кипр., письмо 55. Выше мы объясими эти слова.

Мы находимъ болѣе правильнымъ сближать между собою всѣ пункты ученія этого геніальнаго и святаго мужа, коему всѣ христіанскіе вѣка воздаютъ славу. При подобномъ толкованіи мы достигаемъ формулированія ученія полнаго, логичнаго, коеолическаго, но противоположнаго папской системѣ. Откуда слѣдуетъ, что защитники современнаго папской постава могутъ основываться на его свидѣтельствѣ только искажая его творенія, оскорбляя его память, тайно отвергая его геніальность и его святость, которыя одни сообщаютъ авторитетъ его словамъ.

Изъ предшествующаго следуетъ, что Римъ не можетъ подтверждать свои мнимыя права свидетельствами св. Иринея, св. Кипріана, Фирмиліана и Евсевія Кесарійскаго, не прибегая къ уверткамъ недостойнымъ въ честномъ делё.

Къ уверткамъ надобно причислить также и то, когда они поверхностно отдёлываются отъ многочисленныхъ свидётельствъ, доказывающихъ ложностъ усвояемаго ими толкованія извёстному тексту: Ты еси Петръ. Отцы разумёвшіе (подъ этимъ выраженіемъ) личностъ св. Петра, говорять эти богословы, более древни; они более близки къ временамъ апостольскимъ и они понимали (эти слова) лучше, чёмъ поняли ихъ въ последующіе века. Въ доказательство этого, они съ восторгомъ ссылаются на Тертулліана, который въ самомъ дёлё говорить 1): "Ничто не утаено отъ Петра, прозваннаго камнемо устрояемой Церкви".

Съ перваго взгляда въ самомъ дёлё можно подумать, что Тертулліанъ примёниль слово камень къ личности Петра. Но онъ поясняетъ себя въ другомъ своемъ сочиненіи 2), гдё выражается слёдующимъ образомъ: "Когда (Христосъ) перемёмяетъ имя Симона на имя Петра, то это не потому только, что этимъ обовнаетъ силу и крѣпость его вёры, ибо тогда онъ далъ бы ему названіе отъ предметовъ болёе твердыхъ, коихъ сцёпленіе или соединеніе умножаетъ ихъ силу и твердость; но Онъ называетъ его Петромъ, потому что въ св. Писаніи каменъ изображаетъ и представляетъ Івсуса Христа, Который есть тотъ камень, о которомъ мы читаемъ, что онъ положенъ



<sup>1)</sup> Тертул. о дави., гл. XXII.

<sup>2)</sup> Teptys. Ilpom. Mapk., RH. IV.

камнемъ преткновенія и соблазна. Слёдовательно, когда Онъ подобнымъ образомъ перемёняетъ его имя, то это дёлаеть для того, чтобы выразить измёненіе, которое Онъ совершитъ въ мірё посредствомъ превращенія идолопоклонническихъ народовъ въ камни, подобные Ему и пригодные для устроенія зданія Своей Церкви".

Въ виду этого объясненія, даннаго самимъ Тертулліаномъ, что происходить съ следствіями, которыя хотять вывесть изъ его перваго текста? Когда, кроме того, видять, что Тертулліанъ въ приведенномъ нами сочиненіи доказываеть, что Христосъ, обращаясъ къ Петру, обратился ко всёмъ апостоламъ; когда, сверхъ того, учить, что двенадцать апостоловъ равны между собою, какъ двенадцатъ источниковъ Елимскихъ, какъ двенадцать драгоценныхъ камней на священнической одежде Аарона, какъ двенадцатъ устоевъ скиніи, которую Іисусъ Навинъ воздвить надъ Кивотомъ Завета: то можно ли добросовестно утверждатъ, что онъ признаетъ за святымъ Петромъ преимущества исключительныя и высшія? Въ особенности же, можно ли утверждатъ, что онъ признаетъ эти мнимыя преимущества за епископами Рима?

Достовъренъ фактъ, что Отцы, которые подъ словами: на семв камню, по видимому, подразумъвали личность Петра, въ дъйствительности разумъли только объектъ его въры, то есть, Іисуса Христа, Бого-человъка. Приведемъ для примъра св. Иларія Поатьерскаго.

Этотъ отецъ въ своихъ комментаріяхъ на евангеліе отъ Матося и на Исалмы, слово камень Церкви примъняєть къ св. Петру и признаеть его основаніемъ 1).

Но въ своей книгъ о Троицъ, онъ признаетъ, что Церковъ создана именно на камню его исповъданія, то есть, на божествъ Інсуса Христа 2). "Существуетъ, присовокупляетъ онъ 3), только одно неподвижное основаніе; это тотъ единственный камень, который исповъданъ былъ устами Петра: "Ты еси Сынъ Бога

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Св. Изарій Поатьер. Коммент. на XVI іл. от  $^{8}$  Матоел в на СХХХІ псал., § 4.

<sup>2)</sup> CB. Haapië Hoatsep. O Tpours, RH. VI, TA. XXXVI.

<sup>3)</sup> Св. Иларій Поатьер. О Троиць, вн. II, гл. XXIII.

живаю". Этотъ камень держитъ на себъ столько доказательствъ истини, сколько развращенность можетъ возбуждать вопросовъ и невъріе клеветъ".

Очевидно, что святой Учитель разумветь вдесь предметь исповедания веры св. Петра, то есть, божество Інсуса Христа. Когда же заявляють, что онъ разумель его субъективную веру, то есть, его приверженность и что Римскіе епископы унаследовали эту непоколебимую веру, то достаточно вспомнить анафему этого же самаго отца, обращенную къ папе Либерію, который не быль твердъ въ своемъ исповеданіи божества Іисуса Христа: "Я высказываю тебе анафему, я въ третій разъ говорю тебе ее, тебе, Либерій предатель" 1).

И такъ, по ученію св. Иларія Поатьерскаго, если св. Петръ можеть быть привнаваемъ камнемо Церкви, то только за свое исповедание веры, которое онъ высказаль отъ имени всего апостольскаго общества и за самый предметь этой віры, который есть божество Інсуса Христа. Такимъ образомъ ученіе св. Иларія согласно съ ученіємъ Тертуліана и другихъ отцовъ, которые только въ этомъ смыслѣ къ самому св. Петру примѣняли названіе камыя Церкви. Если къ этому присовокупить, что этотъ отецъ и другіе отцы не подають даже и мысли о томъ, будто это название должно принадлежать Римскимъ епископамъ, и напротивъ, ихъ учение совершенно противоположно этому утвержденію: то надобно согласиться, что только посредствомъ страннаго злоупотребленія нікоторыми ихъ словами, взятыми отдъльно и вопреки подлинному смыслу, римские богословы находять возможнымь обосновывать папскій авторитеть на свидетельствъ отцовъ.

Св. Епифаній преподаваль тоже ученіе, какъ и св. Иларій Поатьерскій <sup>2</sup>): "Петръ, князь апостоловъ, говорить онъ, есть для насъ какъ бы твердый камень, на которомъ утверждается въра Господня, какъ на основаніи, и на которомъ всякимъ образомъ устроена Церковь. Это произошло главнымъ образомъ отъ

<sup>1)</sup> Св. Иларій Поатьер. Отрыв.

<sup>2)</sup> Епифаній, Ереси, 59.

того, что онъ исповъдалъ Христа Сыномъ Бога Живаго, и въ свою очередъ услышалъ: на этомъ камию тоердой виры совдамъ Церковь Мою".

Св. Петръ не отдёлимъ отъ догмата, который ошъ исповъдалъ, и самый этотъ догматъ служитъ основаниемъ Церкви.

Св. Епифаній называеть Петра княземъ апостоловъ, мы этого не отвергаемъ: но въ какомъ смыслё онъ понимаетъ это слово?

Римляне приводять следующій тексть въ свою пользу: "Андрей первый встрётиль Госнода, потому что Цетрь быль более юнь. Но за-тёмь, когда они отреклись, Петрь первый опомнился; онь тогда направиль стопы къ своему брату. Прибавьте къ этому, что Богь ведасть сердечныя расположенія и знаеть, кто достоинь перваго мёста. Воть почему Онь избраль Петра для поставленія его княземь своихъ учениковь, какъ это весьма ясно было объявлено" 1).

Св. Епифаній утверждаеть ли этимъ, что Петръ быль главою и основателемъ Церкви, или же утверждаетъ, что Церковь была основана на объективной вёрё этого апостола, то есть, на божественности Христа, коей онъ воздаль почитаніе? Какъ мы видёли выше, онъ самъ отвёчаетъ на этотъ вопросъ слёдующимъ образомъ:

"На Петръ, говоритъ онъ, устроена Церковь, потому что онъ исповъдалъ Христа Сыномъ Бога живаго и услышалъ слъ-дующее слово: на этомъ камиъ твердой въры создимъ Мою Церковъ".

Въ томъ же мъстъ св. Епифаній учить, что слова: "Паси овцы мон" сказаны Господомъ не для врученія Петру высшаго руководительства. Церковію, но для возстановленія его въ апостольскомъ достоинствъ, которое онъ потеряль отреченіемъ отъ Христа: "Господь, говорить онъ, снова призываетъ Петра послъ отреченія, и для изглажденія тройственнаго его отреченія, Онъ три рава призываетъ его къ исповъданію въры".

Въ другомъ мъстъ 2) онъ представляетъ св. Павла рав-

<sup>1)</sup> Св. Епифаній, Ереси, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Епифаній Ереси, 27.

нымъ св. Петру въ Римъ, говоря: "Петръ и Павелъ, первые среди всъхъ апостоловъ, равно были енископами Рима".

А о св. Іаковъ Іерусалимскомъ онъ такъ говоритъ: "Онъ (Іаковъ) первый получилъ епископскую каседру (въ Іерусалимъ); "именно ему первому Господь ввърилъ свой престолъ на землъ" 1). Итакъ онъ не думалъ, будто Петръ наслъдовалъ престолъ Господенъ въ этомъ міръ. Итакъ онъ думалъ, что первенство, усвоенное св. Петру, было только старименствомъ (priorité), какъ объясняетъ это папа св. Левъ въ слъдующемъ мъстъ: "Расположеніе къ въръ остается, говоритъ онъ 2), и блаженный Петръ воспринимаетъ каменную силу, которую получилъ; онъ не опуститъ бразды церковнаго управленія, которыя ему были вручены; онъ получилъ посвященіе прежде другихъ, дабы, въ названіи его Петромъ и фундаментомъ, мы поняли посредствомъ этихъ таинственныхъ наименованій, какое единеніе существуетъ между нимъ и Христомъ".

Этотъ текстъ показываетъ, что св. Левъ признавалъ за св. Петромъ только первенство посвящения; онъ полагалъ, что именно посредствомъ посвящения, соединявшаго его со Христомъ, онъ сталъ Петромъ и фундаментомъ Церкви. Столько же православно понимаетъ св. Левъ и власть вязать и рѣшить, которыя были вручены Петру. "Эта власть была вручена ему, говоритъ онъ 3), особеннымъ (spéciale) способомъ, потому что образецъ Петра былъ предложенъ для всёхъ правителей Церкви. Итакъ, преимущество Петра пребываетъ по всюду, гдѣ высказываютъ сужденіе столько же правильное, какъ и его сужденіе. Отсюда онъ заключаетъ, что только то должно быть принимаемо или сохряемо, что сообразно съ сужденіемъ правильнымъ или достойнымъ Петра.

Трудно понять, какъ римскіе богословы осмѣлились ссылаться на два предшествующія текста въ защиту папской автократіи, когда очевидно, что св. Левъ усвояль св. Петру только первенство или скорѣе старшинство посвященія, и вмѣсто

<sup>1)</sup> Св. Епифаній Ереси, 78.

<sup>2)</sup> Св. Левъ. Слово 2, въ годовщину возведенія его на папство.

<sup>3)</sup> Тамь-же, Слово 2.

того, чтобы усвоять одному лишь Римскому епископу власть Петра, онъ признаеть этого апостола только образиомо или изобразмениемо (figure) апостольской власти, которая въ дъйствительности выражается поссооду, гдъ она справедянва:

Послів этого не остается никакого затрудненія относительно симсла слівдующих других слова св. Ліва 1).

"Изъ всёхъ людей, Петръ быль избранъ предложить призываніе всёмъ народамъ, всёмъ апостоламъ и всёмъ отцамъ Церкви, такъ что, хотя существуетъ много священниковъ и много пастырей, однако Петръ управляетъ всёми тёми, коими управлять первоначально Христосъ. Возлюбленные, дёло великое и удивительное, когда Богъ удостоиваетъ этого человёка быть участникомъ Его могущества. Еслибы Онъ пожелалъ, чтобы между нимъ и другими князьями существовало нёчто общес: то Онъ никогда не далъ бы Самъ Петру того, въ чемъ не отказаль другимъ"! Подобныя фразы, въ которыхъ слышитея панегирикъ, не должны быть толкуемы въ докторальнома смыслю въ виду положительнаго ученія, вытекающаго изъ другихъ текстовъ того-же обца.

Св. Левъ не претендуетъ, будто власть св. Петра, какова бы она ни была, перешла къ Римскимъ епископамъ; его посланіе къ Халкидонскому собору доказываетъ это достаточно, какъ мы это видъли. Что же касается самой власти перваго апостола, то она не дълала его владыкою надъ другими; она перешла ко всъмъ епископамъ, пользующимся ею законнымъ образомъ; Петръ отличенъ только старианиствомъ своего посвящения.

Римскіе богословы влоупотребляють похвалами, которыя св. Левъндругіе отцы возсылали св. Петру потребованію ораторских пріємово, не принимая во вниманіе, что даже тогда, когда бы эти похвалы должны быть принимаемы въ буквальномъ смыслѣ, они не составляли бы преимуществъ, наслѣдственныхъ для Римскихъ епископовъ, потому что никто изъ этихъ отцовъ не признавалъ ихъ за ними; но каждый человѣкъ, знакомый съ твореніями отцовъ, не можетъ понимать эти похвалы буквально.

<sup>1)</sup> Св. Левъ, тамъ-же.

Мы докажемъ это твореніями св. Іоанна Златоустаго, того отца, которымъ ультрамонтане болье всего злоупотребляють и котораго преимущественно цитирують въ доказательство своей системы. Они собрали тексты, чтобы доказать, что этотъ великій Константинопольскій епископъ усвояль св. Петру названія перваго, великаго апостола, корифея, князя, главы, усть апостоловъ.

Но когда онъ усвояль эти же названія и другимъ апостоламъ, то что можно заключить изъ нихъ въ отношеніи къ преимуществамъ св. Петра?

Во многихъ мъстахъ своихъ сочиненій, онъ говорить о всъхъ апостолахъ, что они были основаніями, стомпами, главами, учителями, устоями (pilotes), пастырями Церкви.

Онъ называетъ Петра и Іоанна, по одному и тому же праву, князьями апостоловъ 1).

Онъ говорить о Петръ, Іаковъ и Іоаннъ, обо всъхъ вмъстт, что они были "первыми по достоинству среди апостоловъ, основаніями Церкви, первыми призванными и князьями учениковъ"<sup>2</sup>).

Если о св. Петръ онъ выражается: "Петръ омылъ свое отръчение такъ, что сдълался первымъ изъ апостоловъ и вся вселенная была поручена ему 3), то въ другомъ мъстъ онъ равнымъ образомъ говоритъ о Петръ и Іоаннъ, что вселенная была ввърена имъ; 4) а о св. Павлъ говоритъ: "Ангелы часто были обязываемы заботиться о народахъ, но ни одинъ изъ нихъ не управлялъ ввъренымъ ему народомъ, какъ управлялъ всею вселенною Павелъ... Еврейскій народъ былъ ввъренъ архангелу Михаилу, а Павлу были ввърены земля, море, жители всей вселенной, самая пустыня върень земля, море, жители всей вселенной, самая пустыня върень земля, море, жители всей онъ, никто не будетъ выше Павла, это дъло очевидное" 6). Онъ еще называетъ его устоемъ Церкви 1, сосудомъ избран-

<sup>1)</sup> На св. Мав., бесвяя 32.

<sup>2)</sup> На 1-ю и. послан. къ Галат.

<sup>3)</sup> Протива Індеева, разсукд. 8.

<sup>4)</sup> На св. Іоан., беседа 88.

<sup>5)</sup> Пожвал. св. Павлу бестда 2.

<sup>6)</sup> На Мате., бесъд. 65.

<sup>7)</sup> Слово на двънадиать апостоловъ.

жих, небесною трубою, водителемя невисты Христовой (то всть, Церкви)<sup>4</sup> 1). Въ слёдующемъ мёстё онъ очевидно поставляетъ его выше св. Петра: "Въ мёстё, гдё херувимы покрыты славою и гдё парять серафимы, тамъ видимъ мы Павла съ Петромъ; (Павла), который есть князь и предсёдатель (προστάτης) хора святыхъ" 2).

Въ особенности важно замътить, что св. Златоустъ усвояетъ равное достоинство этимъ двумъ апостоламъ, когда говоритъ объобоихъ виъстъ. Приведемъ нъсколько примъровъ.

Во второмъ словъ о молитвъ онъ говоритъ, что молитва обладаетъ такою силою, что "освободила отъ опасностей Петра и Павла, столновъ Церкви, князей апостоловъ, наиболъе славнихъ на небъ, ограду вселенной, стражей земли и моря" 3).

Говоря объ обстоительствахъ, среди которыхъ Павелъ укориль Петра въ Антіохів, онъ выражается следующимъ образомъ: "Не прійдеть ли кто либо въ смущеніе услышавши, что Павель возсталь противъ Петра, то есть, что столим церкви поколебалисъ и упали одинъ на другаго? Ибо они суть столжы, которые поддерживають и носять кровлю вёры; и не только суть столны, но и щиты и очи тыла Церкви, источники и сокровища вспах благь; и если кто либо высквятеть о нихъ все, что только можеть представить себь, то и тогда недостаточно выразится объ ихъ достоинствов 4). Несколько далее онъ сравниваетъ этихъ двухъ апостоловъ съ двумя конями, увлекающими вмисти колесницу Церкви, замічая, что одинь изъ нихъ, Петръ, представляется хромающимъ в). Это намекъ на его паденіе. Наконецъ онъ присовокупляеть: "Какимъ образомъ ты, Павель, столь милостивый и столь добрый съ твоими учениками, сталъ не гуманнымъ въ отношеніи къ твоему соапостолу

<sup>1)</sup> Беседа на слова: Да будеть блаюцюдно Богу, чтобы вы потерпили немного.

<sup>2)</sup> Бѣсѣда 32, на посл. кв Римлянамв.

<sup>3)</sup> O молитев, разс. 2.

<sup>4)</sup> Бесъда на слова: Я ет мине противосталь.

<sup>5)</sup> Tams-nce.

(доманостолос)?" 1) Можно ли говорить болье ясно о томъ, что Павель быль равенъ Петру по своему достоинству?

Эта же истина вытекветь еще изъ следующаго места, которое заслуживаеть особеннаго вниманія:

"Христосъ ввёриль іудеевь Петру, а Павла предложиль язычникамъ; я говорю это не от себя, но надобно внимать Павлу, который говорить: "Тоть, Кто содействоваль Петру въ апостольстве къ обрезаннымъ, содействоваль и мие, къ явычникамъ "(Галат. 11, 8). Ибо какъ мудрый вождь (βαπιλεύς), тщательно узнавши способности, одному нвёряеть власть надъ всадниками, а другому надъ пехотою, такъ поистине и Христосъ разделиль свою армію на две части, и Петру вручиль Іудеевь, а Павлу язычниковъ. Два корпуса арміи различны, но вождь одинъ" 2).

Итакъ вотъ подлинное учение св. Іоанна Златоустаго: Апостолы были равны по своему достоинству; Петръ и Павелъ одинаково были первыми среди никъ, одинъ въ отношении къ іудеямъ, а другой въ отношении къ язычникамъ; Петръ викогда не получалъ исключительнаго верховенства надъ всёмъ христіанствомъ; единственнымъ вождемъ Церкви былъ, есть и въчно будетъ Самъ Іисусъ Христосъ. Замътимъ хорошо слъдующія слова: "Я не говорю этого отв себя". Это значитъ: "Это не есть личное мое мнъніе, это есть истина, которую преподаетъ Дукъ Святой чрезъ св. апостола Павла".

Св. Іоаннъ Златоустъ не признаваль въ Церкви другаго высшаго достоинства, кромѣ апостольства, понимаемаго въ общемъ смыслѣ:

"Ивъ всёхъ духовныхъ достоинствъ, говорить онъ, величайшее есть апостольство. Изъ чего мы узнаемъ это? Изъ того, что апостолъ предшествуетъ (всёмъ) другимъ. Какъ совётникъ (consul) бываетъ первымъ въ гражданскомъ управленіи (magistrats), такъ апостолъ есть первый въ духовномъ управленіи. Послушаемъ самаго Павла, перечисляющаго эти достоинства



<sup>1)</sup> Tams-sice.

<sup>2)</sup> Бесъда на слова: я ез лице противосталь.

и полагающаго на вершины их достоинства апостольство. Что онь говорить? "Богь установиль въ своей Церкви: во первых, апостоловь; во вторыхь, пророковь; въ третьихь, учителей и пастирей". Видите ли вы вдесь вершину достоинствъ? Видите ли вы, что апостоль находится на верху зерархіи, что никто не предшествуеть ему и не выше его? Ибо онь говорить: во первых, апостолы. И апостольство не только есть первое выв всёхь достоинствь, но въ тоже время оно есть корень и основа всёхь достоинствь, но

Св. Златоусть не признаеть никаного верховенства въ средъ самаго аностольства. Еслибы онъ предмелагаль, что Інсусъ Христось поставиль одного какого либо апостола превыше остальныхъ, чтобы быть Его представителенъ и выдимения вожденъ Его Церкви, то конечно онъ заявиль бы объ этомъ, ибо ясно, что здёсь представлялся къ этому удобный поводъ, какъ никогда более.

Теперь можно надлежащим образом оцентъ безстыдство, съ которымъ римляне осмеливаются утверждать, будто по ученю св. Златоуста "власть Пегра естъ то, что въ *прархической организации*, полученной Церковію отъ Інсуса Христа, есть самое основное и самое существенное". Святой и великій патріархъ самъ позаботился отвечать исказителянъ его ученія, говоря, что апостольство равно принадлежить всёмъ амостолямъ: "что оно есть первое изъ всёхъ достоинствъ, что аностоль есть вершина ісрархіи, что никто не пред-мествуеть ему и не выше его".

Римскіе богословы преимущественно основываются на слъдующемъ текств относительно избранія св. Матеія:

"Петръ всегда начинаетъ первый говорить, потому что онъ исполненъ ревности, потому что именно ему Іисусъ ввърнаъ попеченіе о стадъ, и потому что онъ есть первый среди апостоловъ". И нъсколько двате, спросивши себя не могъ ли Петръ самъ назначить того, кто долженъ былъ занять мъсто Іуды, онъ присовокупляетъ: "Безъ сомнънія, онъ это могъ, но онъ

<sup>1)</sup> Беседа о пользы чтенія св. Писанія.

воздержался отъ этого, чтобы не подать вида покровительства тому, кого онъ нарекъ"  $^{1}$ ).

Начнемъ съ замъчанія, что слъдующія выраженія: "Петръ всегда начинаетъ говоритъ первымъ, пототу что онъ исполненъ ревности, потому что онъ быль первымъ среди апостоловъ" уже сами собою доказывають, что св. Златоусть не имъль намъренія сказать: потому что онъ быль главою Церкви. Такимъ образомъ, третье потому что, помъщенное между этими двумя: потому что именно ему Інсусъ Христосъ ввёриль попеченіе о стадів, уже не можеть содержать смысла, который усвояють ему римляне; иначе пришлось бы поставить св. Учителя въ противоръчіе съ самимъ собою не только относительно этого места, но и относительно всехъ его писаній. То что мы утверждаемъ вполнъ согласно съ толкованіемъ, предлагаемымъ великимъ патріахомъ и осносительно словъ": паси овщы мои, паси аннуы мои, на которыхъ преимущественно утверждаются наши противники, чтобы доказать, что слова эти были обращены къ одному Петру, что ему одному было виврено попеченіе о стадів. "Это сказано было не только апосталамо и епископамь, пишеть св. Златоусть, но и каждому изт наст, какт-бы ни быль онь маль, будучи обязань заботиться о стадв" 2). Такимъ образомъ, по ученію св. Златоустаго, эти слова были сказаны не одному только Петру и ради его одного, они не сообщали ему достоинства верховнаго пастыря надъ апостолами и надъ Церковію, но были обращены ко всёмъ апостоламъ вообще, и ко всемъ епископамъ и пастырямъ, которые равнымъ образомъ суть преемники апостоловъ. Сверхъ того, св. Златоустъ не замъчаетъ въ этихъ словахъ ни почести, ни власти, но лишь возбуждение къ ревности и заботливости. "Три раза, говорить ему, чтобы показать, какъ много надобно заботиться о спасеніи овець" в).

Св. Учитель самъ отвътиль на инсинуаціи, которыя римляне котъли бы извлечь изъ остальнаго его текста.

<sup>1)</sup> На диян. Апостольскія, бесёд. 8.

<sup>2)</sup> Ha cs. Mamo., бесъд. 77.

<sup>3)</sup> На св. Іоан., бесьд. 88.

"Видимъ ли, говоритъ онъ, какъ Петръ дъйствуетъ въ общемъ согласіи и ничего не рішаеть своимъ собственнымъ авторитетомъ и своею собственною властію... 1). Не Петръ предлагаетъ (Матеія и Іосифа), но всв (апостолы). Петръ предлагаетъ только советъ, показывая, что советъ этотъ исходитъ не отъ него, но что издревне быль возвішень въ пророчествахь; сабдовательно, онъ быль только истолкователемь, а не владыкою". И дале: "Заметь скромность Іакова: хотя онъ получиль іерусалимское епископство, но при этихъ обстоятельствахъ, не говорить ничего; прими также во внимание великую скромность другихъ учениковъ, которые предоставивши единодушно престоль Іакову, не ведутъ между собою пререканій. Ибо эта Церковь была какъ-бы небесною, не имъя ничего земнаго, блистая не своими ствнами и не мраморомъ, но горячимъ благочестіемъ и единодушіемъ своихъ членовъ". Римскіе богословы приводять первую часть текста св. Іоанна Златоуста, но тщательно остерегаются приводить остальную часть; таковъ ихъ обычный методъ.

Итакъ, по мивнію св. Учителя, апостолы двиствовали вполив согласно; они вивств избрали кандидатовь для жребія; Петрь говориль не какъ владыка, но какъ истолкователь пророчества; Іаковъ быль первый по достоинству и апостолы предоставили говорить ему одному по своей скромности, а не потому, чтобы не обладали такою же властію, какъ и онъ. Если бы только св. Іоаннъ Златоусть признаваль верховное достоинство одного апостола, то можно было бы сказать, что это быль св. Іаковъ Іерусалимскій. Въ самомъ двлв, кромв вышеприведеннаго текста, мы находимъ еще следующее мъсто въ его сочиненіяхъ:

"Посмотри: Послѣ Петра говоритъ Павелъ и никто не повториетъ его; Іаковъ слушаетъ и остается спокойнымъ, потому что ему было вепрено первенство. Іаковъ и другіе апостолы не говоритъ и молчатъ, не испытывая никакой досады, потому что души ихъ были чисты отъ всякой суетной славы... Послѣ того, какъ они (Варнава и Павелъ) замолчали, началъ говорить

<sup>1)</sup> На Диян. Апостомскія бесёд. 3.

Іаковъ и сказаль: Симонъ поведаль вамъ, какъ Богъ обратить свой взоръ на вамчниковъ... "Ръчь Петра болье пламенна, а Іакова болье скромна. Такъ всегда долженъ поступать тотъ, кто обладаеть большою силою; онъ предоставляеть другимъ строгость, а для себя хранить воздержность. И далье, анализируя слова св. Іакова, онъ высказываеть слъдующія соображенія: "Что означають слова: Я сужу? Они означають: Я утверждаю со властію, что эта такъ... Итакъ Іаковъ рышкіль весь вопрось" 1).

Если это мъсто не имъетъ въ глазахъ римлянъ никакой силы въ подтверждение первенства Іакова, то тъмъ не менъе оно не доказываетъ и первенства Петра, первенства, понимаемаго въ смыслъ власти.

Римскіе богословы приводять еще въ защиту своей системы следующія слова св. Златоуста относительно паденія св. Петра: "Богь допустиль, что бы онъ паль, нбо Онь хотель поставить его княземь всей вселенной, дабы, припоминая свои собственныя прегрешенія, онъ прощаль техь, которые падають". Мы уже видели выше, что св. Златоусть не соединяль съ названіемь князя вселенной смысла, какой Римь усиливается приписать ему. За устраненіемь же этого предположенія, приведенное мёсто уже не представляєть более ничего въ пользу папскаго тезиса. Что же касается того, что думаль св. Златоусть о паденіи св. Петра, то онь самь позаботился объяснить это следующимь образомь 2):

Желая исправить ез Петръ склонность къ противоръчию, Христосъ допустиль, чтобы этотъ апостоль отрекся... Послушай, что Онъ сказаль ему: "Я молился о тебъ, чтобы нъра твоя не оскудъла". Онъ говорить ему этимъ языномъ, чтобы тронуть его съ больщею силою, и показать ему, нто его паденіе болье тажко, что другихъ, и что она неосдиется ез неибольшей помощи. Ибо онъ совершилъ двойное преступленіе: именно онъ противоръчилъ и пресозносился пресыше других». Онъ совершилъ даже самое тяжкое преступленіе, когда всецью пала-

<sup>1)</sup> На Дъян. Апостольскія, бесёда 33.

<sup>2)</sup> На 1-ю главу посланія кв Галатамв.

гался на свои собственныя силы. Чтобы исцивлить Петра, Спаситель допустиль его пасть и, оставляя въ сторонъ другихъ апостоловъ, сказаль ему: "Симонъ, Симонъ, сатана просиль съять васъ, какъ ишеницу, то есть, смущать, искушать васъ, но я молился о мебъ, чтобы не оскудъла въра твоя". Такъ какъ сатана просилъ съять всъкъ апостоловъ, то почему Господь не сказалъ всъкъ: Я молился о васъ? Не очевидно ли, что это по иричинамъ, указаннымъ мною выше? Не потому ли, чтобы тронуть его и показать ему, что его паденіе будетъ болье тякъвить, чъмъ паденіе другихъ; что поэтому Онъ и обращаетъ слово свое къ одному Петру?... Итакъ почему Петръ не можетъ (вполнъ) отръчься отъ Христа? Потому что Христосъ не сказалъ ему: "дабы ты не отрекся отъ Меня", но сказалъ: "дабы въра твоя не оскудъла, дабы она не погибла всещъло" 1).

Какимъ обравомъ въ этой рѣчи можно находить малѣйшій намекъ на верховенство власти, дарованной св. Петру по поведу его паденія? По какой исключительной дерзости наши римляме осмѣливаются доказывать, будто Господь имѣлъ намѣреніе установить отличіе въ пользу Петра и показать ему его верховенство надъ остальными апостолами, въ особенности въминуту, когда предскавываль ему его паденіе и его отреченіе!

Следующія слова очевиднымъ образомъ показываютъ, какой симслъ усвоялъ первенству св. Петра, св. Учитель. Прежде всего онъ говоритъ, что этотъ апостолъ былъ "первымъ ев Церкви". Но быть первымъ въ иввёстномъ обществе не значитъ быть вождемъ этого общества. И дале онъ присовокупъетъ: "Когда я говорю Петръ, то говорю о твердомъ камнъ, о непоколебимомъ основаніи, о великомъ апостолъ, о первомъ въъ апостоловъ, о первомъ призванномъ, о первомъ повинующемся" 2). Очевидно, что онъ прославляетъ Петра за твердостъ въры, которую онъ исповъдалъ; онъ называетъ его первымъ изваностоловъ, потому что былъ призванъ къ апостольству первимъ; онъ называетъ его первымъ по-

<sup>1)</sup> На Мато., бесъда 82.

<sup>2)</sup> О милостынь, беста 3.

винующимся. Итакъ св. Петръ обладалъ славою быть призваннымъ къ апостольству первымъ, а также и быть первымъ слугою Інсуса Христа.

Что же касается мнимаго преемства, полученнаго римскими епископами отъ св. Петра: то римскіе богословы слёдующимъ образомъ резюмирують ученіе св. Іоанна Златоустаго: "Антіохійская церковь имёла счастіе находиться нёкоторое время подъ управленіемъ Нетра; она признаетъ его своимъ основателемъ, но она не сохранила этого счастія. Именно въ Римъ онъ перенесъ свой престолъ; именно въ Римѣ онъ стяжалъ пальму мученичества. Въ Римѣ существуетъ его могила, въ Римѣ, этомъ царствующемъ городѣ по преимуществу".

А вотъ слова св. Учителя:

"Одно изъ преимуществъ нашего города (Антіохіи) состоитъ въ томъ, что онъ имѣлъ своимъ учителемъ Петра, кориоса апостоловъ. Было справедливымъ, чтобы городъ, который первый изъ всѣхъ городовъ во всей вселенной, имѣлъ преимущество быть укращеннымъ названіемъ города христіанскаго, имѣлъ и пастыремъ перваго изъ апостоловъ. Но имѣя его въ качествѣ учителя, мы не сохранили его навсегда, мы уступили его царственному городу Рима; или лучше, мы всегда сохраняли его, ибо хотя мы не имѣемъ тѣла Петра, мы сохраняемъ, подобно Петру, вѣру его, такъ какъ держасъ въры Петра, мы этимъ какъ-бы держимъ и самаго Петра").

Итакъ Петръ имѣетъ значеніе только въ отношеніи къ засвидѣтельствованной имъ истинѣ. Св. Златоустъ ясно говоритъ объ этомъ въ той же самой бесѣдѣ. "Когда я вспоминаю о Петрѣ, въ моей памяти представляется другой Петръ, Флавіанъ (бывшій епископомъ Антіохійскимъ въ эпоху, когда была написана эта бесѣда), общій всѣмъ намъ отецъ и учитель, который наслѣдовалъ добродѣтели Петра и заняль по преемству его каведру". Далѣе въ похвальномъ словѣ св. Игнатію, епископу Антіохійскому, мы читаемъ слѣдующее: "Св. Игнатій былъ преемникомъ Петра въ его первенство" 2). Латинскій пе-

<sup>1) 2-</sup>я бесъда, на заглавіе Дъян. Апостольских в.

<sup>2)</sup> Похвальное слово св. Игнатію.

реводчикъ говоритъ: "Св. Игнатій преемствовалъ (св. Петру) въ епископскомъ достоинствъ". Но это не правильно. Персенство, на языкъ отцовъ, есть апостольство, которое конечно служитъ источникомъ епископства, но превосходитъ его достоинствомъ и властію. Наконецъ, будемъ ли мы переводить словомъ переенство или словомъ епископство, свидътельство св. Златоуста тъмъ не менъе противоположно римскому ученію, по которому Римскій епископъ признается единственнымъ наслъдникомъ св. Петра. По ученію св. Златоустаго, св. Петръ въ дъйствительности не занималъ каоедры въ какомъ либо городъ; онъ равно былъ, за смыслю общема, епископомъ—апостоломъ всъхъ церквей, гдъ проповъдовалъ евангеліе и гдъ сохраняется его ученіе.

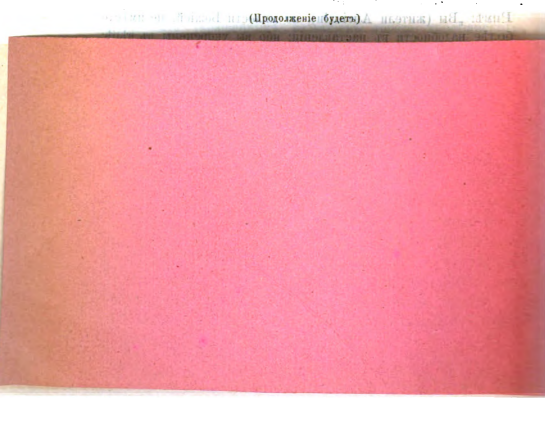
Въ той же самой бесёдё, св. Златоустъ называетъ Игнатія Антіохійскаго "учителемъ Рима въ вёрё" и такъ объясняетъ причину, ради которой Петръ, Павелъ и Игнатій умерли въ Римё: "Вы (жители Антіохіи), по милости Божіей, не им'вете боле надобности въ наставленіи; ибо вы укоренены въ вёр'в; но жители Рима, по причин'в великаго нечестія, царствовавшаго тамъ, нуждались въ боле сильной помощи; вото почему Петръ и Павелъ, и вмысть съ ними и Игнатій, всь трое, въ Римь предины были смерти" 1). Развивая эту тему онъ присовокупляетъ; "что смерть этихъ апостоловъ и Игнатія была очевиднымъ доказательствомъ и пропов'єдію въ д'єйствіи воскресенія Іисуса Христа".

Въ одной изъ другихъ своихъ бесёдъ, св. Златоустъ съ одинаковою ясностію свидётельствуетъ, что онъ не усвояетъ никакаго права на превосходство городу Риму, хотя Петръ и Павелъ умерли въ немъ; онъ выражается слёдующимъ образомъ: "Я люблю Римъ за его великолёпіе, за его древность, за сто красоту, за многочисленность его жителей, за его могущество, за его богатство, за его военные подвиги, но преимущественно я называю его блаженнымъ за то, что Павелъ во время своей жизни писалъ римлянамъ, такъ какъ онъ любилъ

<sup>1)</sup> Похвальное слово св. Игнатию.

ихъ,—за то, что во время пребыванія среди нихъ онъ бесѣдовалъ съ ними, и среди нихъ окончилъ свою жизнь" 1). Этимъ
св. Учитель выражаетъ только свое личное чувство расположенія къ городу Риму. Похвалы, которыя онъ возсылаетъ ему,
суть земныя, временныя; онъ просто говоритъ: "я люблю Римъ;
но онъ не говоритъ, что признаетъ Церковь этого города какъбы царицею церквей, матерью и юспожею другихъ. Онъ не
усвояетъ ей никакого преимущества ради св. Петра. Отсюда
слъдуетъ, что римскіе богословы злоупотребляютъ твореніями
св. Златоуста, когда стараются подтвердить именемъ столь великаго Учителя преимущества, которыя они усвояютъ папству.

N. N.



## ВЪРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

№ 8.

АПРЪЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумиваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Апреля 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павлов».

## Послъдник сочинище графа Л. Н. Толстого "ЦАРСТВО ВОЖІЕ ВНУТРИ ВАСЪ".

"Быми и мжепророки въ народъ, какъ и у васъ будуть мжеучители, которые введуть пацубныя ереси и, отвериясь искупившаго ихъ Господа, навлекуть сами на себя скорую погибель. И многіе послыдують ихъ разврату, и чрезъ нихъ путь истины будеть въ поношеніи". 2 Петр. 2, 1—2.

(Продолжение \*).

## II.

## Антикритика Толстого.

Вторую главу или второй параграфъ своего последняго сочиненія Толстой посвящаєть критическому разбору "сужденій о непротивленіи злу насиліемъ людей (йада людьми?) върующихъ и невърующихъ", т. е., антикритикъ. Но предварительно онъ въ нъсколькихъ словахъ высказываетъ свое сътованіе на судьбу своей книги:—"Въ чемъ моя въра?"—"Книга, по выходъ ея. какъ я и ожидалъ,—говоритъ Толстой 1),—была запрещена и по закону должна была быть сожжена".—Что-же такъ и сожгли ее?—Нътъ.—А много ли она потеряла отъ того, что ее запретили? – Ничего. Она "распространилась, говоритъ Толстой 2), въ большомъ количествъ списковъ и литографныхъ оттисковъ, и въ переводахъ, напечатанныхъ заграницей".

Въ лучшемъ положеніи, по мнінію Толстого, находятся его противники. "Очень скоро, говорить онъ 3),—на книгу появи-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1894 г. № 7.

<sup>1)</sup> Ч. I, стр. 45.

<sup>2)</sup> Tant-me.

<sup>3)</sup> Танъ-же.

лись критики, не только духовныя, но и свътскія, которыя правительство не только допускало, но и поощряло, такъ что даже опровержение книги, которая считалась (къмъ?) никому неизвъстной, назначено было темой богословскихъ сочиненій въ академіяхъ". Но едва ли критики Толстого находились въ более счастливомъ положени, чемъ и самъ Толстой. Что правительство поощряло критиковъ, то то ложь, къ которой обращается Толстой лишь для того, чтобы подкупить читателя своимъ положениемъ угнетаемаго и преследуемаго. Далее, -- если по цензурнымъ условіямъ запрещена была самая книга Толстаго, то тъ же самыя условія стъсняли и критиковъ подлинными словами Толстого приводить его метенія; они вынуждаемы были смягчать и облагораживать ихъ, улучшать, такъ сказать, положение самаго Толстого, -- а чрезъ это, понятно, блёднъли и теряли силу ихъ собственныя работы. Но эти работы обыкновенно, по тъмъ же самымъ причинамъ, прежде чъмъ поступали въ печать, подвергались еще сокращеніямъ и сыюживаніямо со стороны редакторскаго карандаша и красныхъ цензорскихъ чернилъ... Ничего подобнаго не зналъ Толстой, и въ этомъ отношении его положение для него было выгодиве, чвиъ положение его критиковъ. Самую строгость цензуры къ своимъ сочиненіямъ Толстой, кажется, преувеличиваетъ. Правда, что онъ вообще-и по мыслямъ, и по изложенію-часто очень циниченъ, и показывать его публикъ во всей его красъ даже неприлично. Тъмъ не менъе извъстно, что нъкоторыя изъ его сочиненій, какъ, напр., "Крейцерова Соната", —сначала ходили по рукамъ и распространялись подпольнымъ путемъ въ рукописныхъ и литографическихъ спискахъ, а потомъ появились въ печати съ разръщенія цензуры. Что опроверженіе его книги-"Въ чемъ моя въра?" назначено было темой богословскихъ сочиненій въ академіяхъ, -- это діло не правительства, даже не совъта академін, а личное дъло-одного профессора.

Своимъ критикамъ Толстой дълаетъ упрекъ во 1-хъ въ томъ, что всѣ они руководствовались желаніемъ скрыть, замолчать то, что онъ старался высказать въ своей книгѣ; во 2-хъ въ томъ, что никто изъ нихъ не отвѣтилъ прямо на поставленные имъ вопросы: обязательно ли для христіанина ученіе на-

горной проповёди и запостьо о непротивленіи влу насиліемъ? Дъйствительно ли Христосъ требовалъ отъ своихъ учениковъ исполненія того, чему онъ училь въ нагорной пропов'яди? 1)— Но чрезъ двъ страницы <sup>2</sup>), вступая въ явное противоръчіе съ самимъ собою, Толстой находитъ уже, что на поставленные имъ вопросы его критиками такъ много дано отвътовъ, что для удобства разсмотрѣнія ихъ онъ даже вынужденъ быль раздѣлить нат на пять группъ. По его словамъ, одни изъ его критиковъ смы утверждали, что насиле не противоречить ученю Христа, что оно разрѣшено и даже предписано христіанамъ Ветхимъ и Новымъ Завьтомъ; другие думають, что "хотя действительно Христосъ училъ подставлять щеку и отдавать кафтанъ и что это зло (?) очень высокое нравственное требованіе, но... что есть на свътъ злодъи и если не усмирять силой этихъ злодвевь, то погибнеть весь мірь и погибнуть добрые" в); третьи допускають, что котя заповёдь о непротивленіи злу насиліемъ и обязательна для христіанина, когда зло направлено лично противъ него, она перестаетъ быть обязательной, когда зло направлено противъ ближнихъ и что тогда христіанинъ не только не обязанъ исполнять заповъди, но обязанъ для защиты ближнихъ противно заповъди употреблять насиліе противъ насилующихъ 4); четвертые не отрицають заповыми непротивленія злу насиліемъ, но признають се, какъ и всякую другую, не приписывая ей особеннаго исключительного значенія, какъ это дівзають сектанты <sup>5</sup>); наконець, *пятые* просто уклоняются отъ ответа, делая видь, что вопрось этоть кемь-то давнымь давно разръшенъ вполнъ ясно и удовлетворительно и что говорить объ этомъ не стоитъ 6).-Приводя эти отвёты своихъ критиковъ, Толстой умолчалъ о шестома, о техъ богословахъ, которые всё указанные отвёты соединяють въ одно цёлое, разсматравають ученіе Спасителя не съ одной какой либо стороны, а

<sup>1)</sup> q. L, crp. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ч. I, стр. 48.

<sup>3) 4.,</sup> I, crp. 49-50.

<sup>4) 4.</sup> I, crp. 50-51.

<sup>5)</sup> **4. I, crp.** 53.

<sup>6) 4.</sup> I, crp. 55.

со всемъ его сторонъ, а потому ответъ ихъ является полнымъ и основательнымъ.

Перваю отвъта Толстой и разбирать не хочеть, потому что онъ "исходить отъ людей, находящихся на высокихъ ступеняхъ правительственной или духовной ісрархів и вслёдствіе этого совершенно увъренныхъ, что на ихъ утвержденія возражать нижто (даже и Толстой въ своей подпольной литературь?) не посметь, а если кто и будеть возражать, то они не услышать (почему?) этихъ возраженій. Люди эти, продолжаетъ Толстой 1), --- большею частію до такой степени, вслыдствіе одурманенія властью, потеряли представление о томъ, что есть то христіанство, во имя котораго они занимають свое положеніе, что есть въ христіанствъ христіанскаго представляется имъ сектантствомъ, все же то, что въ писаніи какъ Ветхаго, такъ и Новаго Завъта можетъ быть перетолковано въ смыслъ антихристіанскомъ и языческомъ, они считають основаніемъ христіанства... По понятіямъ этихъ людей христіанское правительство нисколько не обязано руководиться духомъ смиренія, прощенія обидъ и дюбви къ врагамъ". Вотъ все что сказано Толстымъ, въ опровержение перваго отвъта на поставленный имъ вопросъ. Опроверженіе ли это? Спокойное ли это разсужденіе философствующаго ума, ищущаго божественной истины?-- Нътъ, это--слова вражды ко всёмъ людямь, находящимся на высокихъ ступеняхъ правительственной или духовной ісрархін. Это-огульная месть всёмъ за слово правды, произнесенное въ Бове почивающимъ архіепископомъ Никаноромъ! Не пощаженъ никто изъ стоящихъ на высовихъ ступеняхъ ісрархін, ибо всв они говорили "терикое" для Толстого-особенно въ своихъ словахъ и поученіяхъ на высокоторжественные дни. И воть языкъ злобы и мщенія клевещеть на нихъ, что они были одурманены властію и никогда не учили о смиреніи, прощеніи обидъ и любви ко врагамъ. Мы выписали здёсь все сказанное Толстымъ для того, чтобы читатель самъ виделъ, какою безграничною злобою и враждою одурманент нашъ новый проповедникъ "истиннаго христіанства", такъ сладко говорящій о непротивленіи злу, все-



<sup>1)</sup> Y. I, ctp. 48.

**прощенів и любви ко врагамъ...** Не справедливо ли било бы и ему сказать: "то-то! говоришь одно, а дѣлаешь другое!".

Второй отвыть-о необходимости противленія влодівмь-Толстой думаеть опровергнуть чисто софистическими изворотами. Во 1-хъ, отвътъ "этотъ неоснователенъ,--говорить онъ 1), -потому, что если мы позволимъ себъ признать какихъ-либо людей злодъями особенными (рака), то мы этимъ уничтожимъ весь смыслъ кристіанскаго ученія, по которому всть мы равны н братья, какъ сыны одного Отца небеснаго". Такъ Толстой нонимаеть христіанское ученіе; но Христось училь иначе. Онь всегда ясно указываль на то, что между людьми, сынами Отца небеснаго, есть добрые и злые и что въ этом отношени полнаго равенства между людьми нёть. Даже въ той самой нагорной проповеди, на которую постоянно указываеть Толстой, Господь полагаеть это различие между людьми, говоря, что Богъ довелеваетъ солнцу Своему восходить надъ злыми и добрыми и посылаеть дождь на праведных и неправедных " (Мв. 5. 45). Такое же различіе между добрыми и злыми людьми Христосъ постоянно указываетъ Своимъ слушателямъ, какъ свидетельствують Евангелія и въ другихъ местахъ. "Добрый человекь изъ добраго сокровища выносить доброе, --- училь Онъ (Мо. 12, 35); а злой человъкъ изъ злаго сокровища выносить влое" (срв. Лук. 6, 45). Злыми людьми Христосъ прямо называлъ современнихъ Ему фарисеевъ: "какъ ви можете говорить доброе, будучи влы?" (Мв. 12, 34). Въ притчъ о злыхо виноградаряхъ: "алодњево сихо предасть злой смерти, а виноградникъ отдасть другимъ виноградарямъ"... (Мо. 21, 41; Лук. 20, 16: Марк. 12, 9). Отличаетъ Господь праведниковъ отъ грашнековъ и въ притчъ о страшномъ судъ (Мо. 25, 31-46) и во многихъ другихъ мъстахъ и притчахъ. Поэтому ясно, что учить, будтобы христіанство не различаеть между людьми добрыкъ и злодвевъ, потому что все мы равны и братья, какъ сыны одного Отца небеснаго", — значить — прямо "уничтожать весь смыслъ христіанскаго ученія и стать въ непримиримое противорвчие съ яснымъ и точнымъ учениемъ Інсуса Христа.

<sup>1)</sup> q. I, crp. 50.

Такимъ же софизмомъ отличается и другое основаніе, указываемое Толстымъ противъ приведеннаго имъ ответа. "Если бы и было разръшено Богомъ употреблять насиліе противъ злодень,--говорить Толстой 1),--то никакь нельзя найти того върнаго и несомивинаго опредвленія, по которому можно навърное отличать злодъя отъ незлодъя". -- Итакъ, Толстому трудно отличать злодея отъ незлодея! Воля Божія, ясно выраженная въ Божественномъ Откровеніи, для него не можеть еще быть "върнимъ и несомнъннимъ опредъленіемъ" того, ктозлодей, а кто-человекъ добродетельный! Христосъ въ Своемъ vченім еще недостаточно показаль, гдъ добро, и гдь-зло! Coвъсть также не можетъ подсказать человъку, что-хорошо, а что дурно! По ученію христівнскому, для людей, анающихъ волю Божію, "закономъ познается грѣхъ" (Рим. 3, 20); для людей не знающихъ воли Божіей-совестію, "ибо когда язычники, говоритъ св. Ап. Павелъ, не имъющіе закона, по природѣ законное делають, то, не имен закона, они сами себе законь: они показывають, что дело закона у нихъ написано въ сердцахъ, о чемъ свидътельствуетъ совъсть ихъ и мысли ихъ, то обвиняющія, то оправдывающія одна другую" (Рим. 2, 14, 15).

Софистичнымъ является у Толстого и послѣднее основаніе, указываемое имъ противъ приведеннаго отвѣта. "Еслибы и было возможно несомнѣнно узнавать злодѣевъ отъ незлодѣевъ, — говоритъ Толстой <sup>2</sup>), — то и тогда нельзя бы было въ христіанскомъ обществѣ казнить или калѣчить, или запирать въ тюрьмы этихъ злодѣевъ, нотому что въ христіанскомъ обществѣ некому бы было исполнить это, такъ какъ каждому христіанину, какъ христіанину, предписано не дѣлать насилія". Подобное разсужденіе логика называетъ ложснымъ умозаключеніемъ— ідет рег ідет (то-же чрезъ то-же) и къ нему обыкновенно прибѣгаютъ уже только тогда, когда совершенно теряются и не находятъ, что можно было бы возразить еще своимъ противникамъ. Сущность разсужденія Толстого слѣдуетъ выразить такъ: "противиться злодѣямъ нельзя, потому что нельзя (запре-



<sup>1)</sup> Y. 1, crp. 50.

<sup>2)</sup> Ч. 1, стр. 50.

щено) имъ противиться". После этого противники обыкновенно говорять: "довольно! такъ нельзя разсуждать". Дёло въ томъ, что Толстому-то именно и следовало доказать сначала,—почему нельзя противиться злоденмъ;—а отъ этого доказательства онъ счелъ за лучшее уклониться...

Третій отвото- пеобходимости противленія для защиты ближняго, -- собственно говоря, заключается уже во второмъ. Противъ него Толстой указываетъ возражение, состоящее 1) въ томъ, что нътъ върнаго и несомнъннаго "опредъленія, что считать опасностью для другаго", а во 2) въ томъ, "что никогда при употребленіи насилія противъ несовершившагося еще зла нельзя знать, какое будеть больше-зло ли моего насилія или того, отъ котораго я хочу защищать" 1). Мы не въримъ, чтобы Толстой действительно дошель до той "превратности ума" (Рим. 1, 28), при которой нельзя отличать опасности отъ безопасности, и потому не будемъ въ этомъ пунктъ и опровергать его. Что же касается до опредъленія того, гдв будеть зло въ защить ли или въ нападеніи на ближняго, то ясно для кажнаго, что въ этомъ случат будетъ сдъдано только добро и при томъ для всъхъ трехъ: подвергающійся нападенію будеть избавленъ отъ зла, которое причиниль бы ему нападающій; напазающему будетъ сдълано добро чрезъ недопущение его къ совершенію зла ближнему; для защищающаго добро будетъ состоять уже въ его сознаніи, что онъ не допустиль совершиться злу и вместе съ темъ сделаль добро для двухъ своихъ ближнихъ.

Четвертый ответь, по которому учене Спасителя о непротивления злу не отличается отъ всёхъ другихъ заповёдей блаженства и ему не приписывается исключительнаго значенія, какъ это дёлаютъ сектанты, Толстой называетъ 2) изворотомъ очень искуснымъ, сводящимъ прямое сознательное отрицание заповёди къ случайному нарушению ея. Противъ этого отвёта Толстой возражаетъ указаниемъ на то, "что отношение церковныхъ учителей къ заповёдямъ, которыя они при-



<sup>1)</sup> Ч. 1. Стр. 52.

<sup>2) 4. 1.</sup> CTp. 54.

внаютъ, и къ этой—совершенно различно"... "Никогда церковные проповъдники,—говоритъ Толстой 1),—не указываютъ случаевъ, когда заповъдь противъ блуда должна бы была нарушиться, и всегда поучаютъ тому, что должно избъгать соблазновъ, вводящихъ въ искушеніе противъ блуда. Но не то съ заповъдью непротивленія. Всъ церковные проповъдники знаютъ случаи, когда заповъдь эта можетъ быть нарушена. Итакъ и учатъ людей".

Совершенно понятно, что отвётъ этотъ крайне быль непріятенъ Толстому. Върный своимъ соціалистическимъ взглядамъ и стремленіямъ, Толстой много леть искажаль все христіанское ученіе для того только, чтобы въ немъ найти для нихъ какое либо основаніе, такъ какъ всё философскіе доводы, за которые онъ хватался раньше, -- пантеистическіе, матеріалистическіе, пессимистическіе и т. п. потеряли всякій кредить у здравомыслящихъ людей, а для простыхъ христівнъ обязательно только ученіе Евангельское. Такое основаніе онъ думаль найти въ своеобразномъ пониманіи ученія Спасителя о непротивленіи влу или влому и по этой причинъ объявиль это учение сущностью всего христіанства. И вдругъ теперь нашлись люди, которые ему доказывають, что въ ученій о непротивленій злу вовсе не состоить сущность евангельскаго ученія и ключь къ пониманію всего содержанія Евангелій. Такой смізлий отвітть поразиль Толстого; но темъ не мене люди, давшіе этоть отвътъ, были совершенно правы.

Теперь Толстой трактуетъ "христіанство не какъ мистическое ученіе, а какъ новое жизнепониманіе"; теперь биъ хочеть научить людей жить "по—христіански" безъ—христіанскаго въроученія, преподаеть имъ мораль безъ догматовъ, нагорную проповъдъ безъ никейскаго символа въры. Но десять лътъ тому назадъ онъ самъ говорилъ не то. Опъ утверждалъ тогда, что ученіе Христа раздъляется на иоическое и метафивическое и что первое есть непосредственное слъдствіе второго, такъ какъ именно метафизическое ученіе показываеть человъку, почему онъ долженъ поступать такъ, а не иначе. "Ученіе Христа,



<sup>1)</sup> Tanz-me.

говорилъ тогда Толстой 1),---не можетъ не быть принято людьин... Метафизическое ученіе Христа не новое... Но сила ученія Христа въ приложеніи этого метафизическаго ученія къ жизни." И эта мысль совершенно върна. Христосъ сказалъ: "Не противься злу!".—Но во имя чего я долженъ это дёлать?--Такъ училъ Христосъ. Върно. Но почему Христосъ училъ не противиться влу? На чемъ основано Его ученіе?—На эти вопросы отвътъ одинъ: ученіе Христа о правственной дъятельности человъка, а слъдовательно и о непротивлении элу, непосредственно вытекаеть изъ Его ученія о Богь и объ Его отношении къ человъку, объ Его промышлении и искуплении. Зачёмъ я долженъ совершать дёла христіанскаго милосердія? Почему я обязанъ повиноваться Христу? На эти вопросы можеть отвёчать только истинный христіанинь. Онъ внасть, что Христосъ искупилъ его Своею смертію, заплатиль за него долгъ Богу, -- и онъ остается Его въчнымъ должникомъ. Помогая нищему, христіанинъ знастъ, что этимъ онъ не дъластъ ничего особеннаго, кром'в того, что уплачиваетъ только незначительную часть своего долга Христу; не людямъ, а самому Спасителю христіанинь отдаеть все то доброе, что жертвуєть для ближнихъ. Сынъ Человъческій скажеть нівкогда и Самъ праведнакамъ: "такъ какъ вы сделали это одному изъ сихъ братьевъ Монкъ меньшикъ, то сдълали Миъ" (Ме. 25 40). Христіанинъ считаеть себя обязаннымь исполнять волю своего Искупителя, потому что сознаеть себя предъ Нимъ неоплатнымъ должникомъ. Если же все нравственное ученіе Христа находится въ непосредственной зависимости отъ Его догматическаго (или, какъ говоритъ Толстой, метафивическаго) ученія, то ясно, что сущность христіанскаго ученія состоить не въ ученіи о непротивленіи злу, а въ томъ, откуда вытекаеть и отъ чего зависить и само это учение о непротивлении.

Мало того, даже въ самой области христіанской морали, или христіанскаго правоученія ученіе о непротивленіи злу не имбетъ какого либо особеннаго, самостоятельнаго значенія, и вовсе не составляєть сущности христіанскаго правоученія. Сущность

<sup>1)</sup> Въ чемъ моя вара? стр. 211.

христіанской морали составляєть единственно заповёдь о любви къ Богу и къ ближнимъ. Эта заповёдь съ необходимостію вытекаетъ изъ самаго понятія о Богі и Его отношеніи къ человъку. "Богъ есть любовь. Любовь Божія къ намъ открылась въ томъ, что Богъ послалъ въ міръ Единороднаго Скіна Своего, чтобы мы получили жизнь чрезъ Него. Въ томъ любовь, что не мы возлюбили Бога, но Онъ возлюбиль насъ и послаль Сына Своего въ умилостивление за гръхи наши... Будемъ любить Его, потому что Онъ прежде возлюбиль насъ... И мы имвемъ отъ Него такую заповёдь, чтобы любящій Бога любиль и брата своего" (1 Іоан. 4, 8-11; 19, 21). "На сихъ двухъ заповъдяхъ утверждается весь законъ и пророки" (Ме. 22, 40). Чтобы человъкъ не нарушалъ этихъ заповъдей. Богъ поставилъ для него и вившнія, объективныя преграды, предостереженія, вапрещенія, или заповиди въ собственномъ смыслів, какъ въ отношении къ Богу, такъ и въ отношения къ ближнимъ: не вреди жизни ближняго, не вреди его чести, не вреди его имуществу, не вреди ему словомъ, не вреди ему даже и своими мыслями. Но исполняя эти заповёди, мы еще только воздерживаемся отъ нарушенія заповёди о любви къ ближнему, но не проявляемъ исполненія ея положительно: если мы воздержались отъ убіенія ближняго, то этимъ еще положительнаго добра ему не сдълали. Степень и размеры нашего активнаго и положительнаго осуществленія заповёди о любви къ ближнимъ, проявляющагося въ облегчени его страданій, въ оказаніи помощи въ его нужді и т. п., зависить уже не оть вившнихъ побужденій, а отъ внутренняго сублективного настроенія, или степени правственнаго усовершенствованія, усердія. Если я не отдаю изъ своего имущества ничего беднымъ, то,-хоты я дъйствую и не въ духъ Христовомъ, -я еще не совершаю положительнаго нравственнаго преступленія, какъ это діласть берущій чужое, --- ворь, --- но я еще не ділаю и ничего хорошаго, не имбю никакой заслуги, или добродътели. Только съ возрастаніемъ в'вры въ Бога и въ Его безконечную любовь къ падшему человъку мало по малу у кристіанина развивается внутренняя необходимость не только воздержаться оть зла, какъ того требують заповыди, но й делать ближнимь добро. Ника-

кими другими энъшними побужденіями, запрещеніями или заповёдями нельзя вызвать у человёка этой внутренней необходимости дёлать ближнимъ добро, быть добродётельнымъ. Вотъ почему и Христось не заповъдуеть, а только ублажаеть, располагаеть людей быть милостивыми: "Блаженны милостивые, ибо они помилованы будутъ"; человъку соблюдавшему всв заповъди, препятствовавшія вредить ближнему, Христосъ сказаль: если хочешь быть совершенным, пойди, продай имение твое и раздай нищимъ" (Ме. 19, 21). Такъ какъ дела христіанскаго милосердія зависять исключительно оть внутренняго настроенія, отъ чисто субъсктивныхъ побужденій, то ихъ значеніе и достоинство также опредъляются не вившимъ ихъ проявленіемъ, не количествомъ или размърами, а однимъ лишь усердіемъ, степенью любви къ Богу и ближнимъ, вследствіе чего две лепты вдовы получають большее значеніе, чёмь жертвы богачей, превосходящія ихъ своими размірами, но не усердіемъжертвователей.

До сихъ поръ мы говорили о томъ, какъ проявляется любовь къ ближнимъ активно въ формъ христіанскаго милосердія. Но она можеть выражаться и пассионо. Люди, наши ближніе, могуть также посягать и на нашу жизнь, честь, имущество и т. п. Допустимъ, что ихъ не удержали заповъди преиценія: не убей, не прелюбодійствуй, не крадь, не лжесвидівтельствуй, не завидуй. Какъ мы должны отнестись тогда къ этимъ людямъ?--Мы можемъ руководствоваться справедливостію и поставить себя подъ охрану закона. "Если согрѣщитъ протива тебя брать твой, пойди и обличи его между тобою и имъ одинмъ; если послушаетъ тебя, то пріобрель ты брата твоего; если же не послушаеть, возьми съ собою еще одного, или двухъ, дабы устами двухъ или трехъ свидетелей подтвердилось всякое слово; если же не послушаетъ ихъ, скажи церкви; а если и церкви не послушаетъ, то да будетъ онъ тебъ, какъ язычникъ и мытаръ" (Ме. 18, 15-17). "Если согръщитъ противъ тебя братъ твой, выговори ему, -- говоритъ Спаситель въ другомъ мъсть (Лук. 17, 3), и если покается, прости ему". Но законъ правды требуетъ устрашеній и наказаній преступникамъ. Мы знаемъ, что законъ добръ, —пишетъ Ап. Павелъ Тимонею (1 Тим. 1, 8-10), -если кто законно употребляетъ

его, зная, что законъ положенъ не для праведника, но для беззаконныхъ и непокоривыхъ, нечестивыхъ и грвшниковъ, развратныхъ и оскверненныхъ, для оскорбителей отца и матери, для человъкоубійцъ... лжецовъ, клятвопреступниковъ и для всего, что противно здравому ученію". Ап. Павелъ обличалъ коринскихъ христіанъ за то, что они не имъли собственныхъ судей и съ своими тяжбами обращались къ суду язычниковъ. "Неужели вы недостойны судить маловажныя дъла?... Вы когда имъете житейскія тяжбы, поставляете своими судьями ничего не значущихъ въ церкви. Къ стыду вашему говорю: неужели нътъ между вами ни одного разумнаго, который могъ бы разсудить между братьями своими?" (1 Кор. 6, 2.—5).

Но когда человъкъ ставить лично себя (а не другихъ) подъ защиту справедливости и закона, онъ не дълаетъ ничего дурного, но и ничего добраго, или хорошаго; ибо справедливость только уравновъшиваетъ отношенія людей. Любовь же къ ближнимъ, при извъстной степени правственнаго самоусовершенствованія, называемаго протостію, а въ высшей степени самоотверженіемъ можетъ поставить человъка выше самаго закона и выше удовлетворенія требованій справедливости. "Милость превозносится надъ судомъ" (Іак. 2, 13). На этой ступени нравственнаго совершенства человъкъ можетъ уже относиться къ ближнему не такъ, какъ требуетъ законъ, или справедливость, а такъ, какъ движетъ его нравственное чувство. ставшее выше закона, та сила любви къ ближнимъ, до которой онъ восвысился. "Къ однимъ будьте милостивы съ разсмотрвніемъ, а другихъ страхомъ спасайте" (Іуд. І, 22-23). Ап. Павелъ, какъ мы видели, дозволяетъ христіанамъ имъть своихъ судей и обращаться къ нимъ съ своими тяжебными дёлами; но въ то же время онъ хотёлъ бы видёть христіанъ на степени высшаго нравственнаго совершенства, когда бы они могли прощать своихъ обидчиковъ и не прибъгать къ защитъ суда. "И то уже весьма унизительно для васъ, говорить онъ (1 Кор. 6-7),-что вы имъете тяжбы между собою. Для чего бы вамъ лучше не оставаться обиженными? Для чего бы вамъ лучше не теривть лишенія?"

Итакъ, при извъстной степени нравственнаго самоусовер-

менствованія, по чисто внутреннимъ и субъективнымъ побужденіямъ, христіанинъ можетъ не противиться злому, можетъ оставаться обиженнымъ по примъру Христа и изъ любви къ Нему. Но такъ какъ это достигается лишь по внутреннимъ и субъективнымъ мотивамъ въ силу извёстной степени нравственнаго усовершенствованія, то Апостолъ этого и не требуеть, а только совътуеть, говоря: "лучше было бы"...

На самой высшей степени нравственнаго самоусовершенствованія, когда человъкъ въ своихъ дъйствіяхъ руководствуется уже одною любовію къ ближнимъ, а не заповъдями, въ началъ только ограждавшими его отъ поступковъ, противоръчащихъ любви къ ближнему, онъ можетъ, по тъмъ же внутреннимъ или субъективнымъ нравственнымъ побужденіямъ не только не противиться злу и прощать враговъ, но и илатить имъ за вло добромъ: благословлять прокливающихъ, благотворить ненавидящимъ и молиться за обижающихъ и гонящихъ, т. е., можетъ даже любить своихъ враговъ, жертвовать для нихъ своею жизнію, по примъру его Спасителя, молившагося на крестъ за своихъ распинателей: "Отче отпусти имъ" и пр. (Лук. 23, 34).

Итакъ, изъ сказаннаго видно, что котя непротивленіе злу, прощение враговъ и дълание имъ добра и входятъ въ общее понятие о любви къ ближнимъ, какъ и заповъди закона, но между ними есть большое различіе: запов'єди-только вившняя, объективная преграда, охраняющая человъка отъ нарушенія любви къ ближнимъ, а непротивление злу есть одинъ изъ высшихъ видовъ проявленія любви къ ближнимъ. Заповъди, какъ объективныя правила, какъ кодексъ закона, обязательны для всёхъ и на нихъ можетъ и долженъ быть основанъ какъ нравственный, такъ и государственный, и общественный строй жизни христіанскихъ народовъ. Непротивленіе же злу не есть правило, а только высшее состояние души человъка, указываемое ученіемъ о любви христіанской, обусловленное степенью нравственнаго развитія, степенью д'ятельнаго усвоенія ученія Христа 0 любви къ ближнимъ, и имветъ чисто субзективный характеръ. Заставить человъка прощать врагамъ и любить ихъ нельзя, такъ какъ не будетъ дъломъ христіанской любви то, что сдълано вынужденно, внешними требованіями, а не добровольно

по внутреннимъ только побужденіямъ, вследствіе внутренней борьбы съ самолюбіемъ, своекорыстіемъ, эгоизмомъ, т. е. вслёдствіе внутренняго подвиш самоотверженія. Повтому ученіе Спасителя о непротивленіи злу и не должно быть даже называемо въ собственномъ смыслъ заповъдію, требованіемъ объективнымъ. Толстой быль введень въ заблуждение русскимъ переводомъ Евангелія отъ Матося, передавшимъ это ученіе Спасителя въ формъ повелительнаго наклоненія: "не противься злому"; но правильные славянскій переводы: "не противитися злу", нотому что въ греческомъ Евангелін стоить— аптісттумивъ неопределенномъ наклонении аориста, а не въ повелительномъ наклоненім настоящаго времени, какъ это сдёлано въ русскомъ переводъ ---, не противься". Поэтому нашъ ученый противникъ Толстого-А. Гусевъ совершенно справедливо находить вмъсть съ професоромъ Некрасовымъ 1), что 39-й стихъ 5-й главы Евангелія отъ Матоея следовало бы читать такъ: "А я говорю самъ не то, что не уступить злому человъку, а напротивъ кто ударитъ тебя по правой твоей щекъ, подставь тому и другую". Толстой, называющій ученіе о непротивленіи зду заповъдію и полагающій въ ней всю сущность христіанскаго ученія, самъ однако-же говорить 2), что "въ нагорной проповёди выраженъ Христомъ и въчный идеалъ, къ которому свойственно стремиться людямъ, и та степень его достиженія которая уже можеть быть въ наше время достигнута людьми" (она достижима была и во всё дни христіанства). Но если наторная проповъдь представляетъ только идеалъ, къ которому свойственно стремиться людямъ, то и содержащееся въ ней ученіе Христа не можеть быть понимаемо только какъ сборникъ правилъ или заповъдей. Что непротивление злу не естъ заповедь, составляющая сущность христіанскаго ученія, видно изъ того, что оно возвъщено людямъ въ первый разъ не въ нагорной проповеди, даже и не въ Евангеліи. Какъ вытекающее изъ внутренняго состоянія души, неразрывнаго съ любовію къ ближнему, оно было возвъщено людямъ еще въ Ветхомъ



<sup>1)</sup> Основныя "резигіозныя" начаза графа Л. Толстого. Казань. 1893. Стр. 67.

<sup>2)</sup> Царство Божіе Ч. І. Стр. 144.

Завътъ вмъстъ съ заповъдію о любеи. "Не враждуй на брата твоего въ сердцъ твоемъ, —писалъ Мочсей въ Ветхомъ Завътъ (Лев. 19, 17. 18), — не мсти и не имъй злобы на сыновъ народа твоего, но люби ближняго твоего, какъ самого себя". Соломовъ наставлялъ: "Начало ссоры - - какъ прорывъ воды: оставь ссору прежде, нежели разгорѣлась она" (Прит. 17, 14). "Не радуйся, когда упадетъ врагъ твой, и да не веселится сердце твое, когда онъ споткнется" (24, 17). "Не негодуй на злодъевъ и не завидуй нечестивымъ" (стр. 19). "Не говори: какъ онъ поступиль со мною, такъ и я поступлю съ нимъ: воздамъ человъку по дъламъ его" (ст. 29). "Если голоденъ врагъ твой, накорми его хлебомъ; и если онъ жаждетъ, напой его водою" (25, 21). У пророка Іеремін читаемъ: "Благо человѣку, когда онъ... подставляетъ ланиту свою біющему его" (Плачъ Іер. 3, 30).—Подобныхъ изреченій изъ ветхозавѣтныхъ писаній можно привести весьма много. Но ни въ Ветхомъ, ни въ Новомъ Завътъ непротивление злу не имъетъ даже и вида заповъди, а преподается только какъ наставленіе, или совъть, который можеть быть принимаемъ лишь свободно, безъ внёшняго побужденія, а по одному внутреннему состоянію каждаго и по степени нравственнаго совершенства. Очевидно, что этотъ совъть не можетъ имъть силы обязательнаго требованія для всёхъ людей въ виду различія тёхъ ступеней нравственнаго развитія, на которыхъ находится и всегда будуть находиться люди, а потому онъ не можеть быть положень въ основание ни общественнаго, ни государственнаго строя человъческой жизни.

Послъ сказаннаго ясно, почему церковные проповъдники не могутъ предъявлять къ людямъ такихъ же требованій при изложеніи ученія Спасителя о непротивленіи злому, какъ при изъясненіи положительныхъ заповъдей. И мы не думаемъ, чтобы Толстой могъ этого не понимать.

Наконецъ, къ пятому разряду Толстой относитъ тѣхъ своихъ критиковъ, которые, по его словамъ, уклоняются отъ отвѣта, дѣлая видъ, что вопросъ этотъ (о непротивленіи злу) кѣмъ-то давнымъ давно разрѣшенъ вполнѣ ясно и удовлетворительно и что говорить объ этомъ не стоитъ 1). Зло издѣваясь надъ

<sup>1)</sup> Ч. 1. Стр. 55.

этими критиками, Толстой такъ объясняетъ себъ ихъ поведеніе: "Зная, что противор'вчіе, существующее между ученіемъ Христа, которое мы на словахъ исповедуемъ, и всемъ строемъ нашей жизни, нельзя распутать словами и, касаясь его, можно только сделать его еще очевидне, они съ большей или меньшей ловкостью, дёлая видъ, что вопросъ о соединеніи христіанства съ насиліемъ уже разрѣшенъ или вовсе не существуеть. обходять его" 1). Затемь, сделавь несколько выдержекь изъ критики Фаррара, и выразивъ ему благодарность за то, что онъ усмотрѣлъ у нашего лжефилософа "самую благородную искренность", Толстой продолжаеть: "И таковы безъ исключенія всѣ критики культурных в впрующих тодей и потому понимающих в опасность своего положенія. Единственный выходь изъ него для нихъ надежда на то, что, пользуясь авторитетомъ церкви, древности, святости, можно запугать читателя, отвлечь его отъ мысли самому прочесть Евангеліе и самому своимъ умомъ обдумать вопросъ. И это удается: кому въ самомъ деле придетъ въ голову то, что все то, что съ такой увъренностью и торжественностью повторяется изъ въ въка въ въкъ всеми этими архидіаконами, епископами, архіепископами, святьйшими синодами и папами, что все это есть гнусная ложь и клевета, взводимая ими на Христа для обезпеченія денегъ, которыя имъ нужны для сладкой жизни на шеяхъ другихъ людей, -- ложь и клевета до такой степени очевидна, особенно теперь, что единственная возможность продолжать эту ложь состоить въ томъ, чтобы запугивать людей своей увъренностью, своей безсовистьностью"  $^{2}$ ).

Въ виду этого словоизверженія Толстого, думаєтся, что самый ярый его послёдователь не можеть не видёть здёсь явной лжи и клеветы на служителей церкви! Онъ упрекаеть архидіаконовъ, епископовъ и архіепископовъ и Св. Сунодъ за то, что, изъ-за личныхъ своихъ интересовъ, они будто-бы отвлекаютъ людей отъ мысли самимъ прочесть Евангеліе. Да въ Россіи ли дёйствительно живетъ Толстой, что онъ такъ мало



<sup>1)</sup> CTp. 56.

<sup>2)</sup> CTp. 59-60.

знаетъ, что въ ней дълается?—Къ сожалънію, да, онъ живетъ въ Россіи и прекрасно знаетъ, что въ ней дълается, знаетъ, что русскіе іерархи болье всего заботятся о распространеніи въ народъ книгъ Св. Писанія на понятномъ русскомъ языкъ, содъйствуютъ ихъ удешевленію, желая, чтобы Евангеліе было настольною книгою въ каждой даже крестьянской семьъ; но Толстой только дълаетъ видъ, что ничего этого онъ не знаетъ. Какъ же иначе ему можно было бы бросать грязью во всъхъ и каждаго?...

Но что же въ своей этой ругани Толстой сказалъ въ опровержение своихъ критиковъ?---Ничего, да ничего и не могъ ска-зать, потому что его критики были правы. Вопросъ о томъ, какъ нужно понимать учение Спасителя о непротивлении злу дъйствительно уже ръшенъ давнымъ давно и вполнъ основательно. Новъйшіе богословы только раскрывають его въ частностяхъ, обосновывають и уясняють. Только Толстой ложно думаетъ, что это ученіе замодчано церковными пропов'ядниками и что будтобы только онъ или квакеры первые указали на него людямъ. По словамъ Толстого будто-бы въ четвертомъ въкъ, христіанская церьковь совершено исказила ученіе Христа. Но Іоаннъ Златоустъ жилъ именно въ этомъ въкв и вотъ какъ онъ объясняетъ учение Спасителя о непротивлении злу, "Приведши постановление ветхаго закона и прочитавши оное отъ слова до слова, Спаситель, говорить Златоусть 1), -- присовокупляеть: Аз же глаголю вамь не противитися злу... Что же, скажениь ты: ужели намъ не должно противиться лукавому? Должно, но не такъ, а какъ повелелъ Самъ Спаситель, то есть, готовностію терпіть зло. Симъ образомъ ты дійствительно побышь лукаваго. Ибо не огнемъ погашають огонь, а водою... Далье Спаситель требуеть еще высшаго любомудрія, когда повельваеть обиженному не только молчать, но и подставлять обижающему другую щеку, и такимъ образомъ еще сильне поборать его своимъ великодушіемъ. И это говорить онъ не для того, чтобы дать законь, повельвающій переносить обиды, но чтобы во всёхъ другихъ случаяхъ научить насъ незлобію.

<sup>1)</sup> Бесьды на Мате. Ч. I, M. 1846. стр. 369-380.

Ибо какъ въ томъ случав, такъ и здвсь не только предписываетъ, чтобы мы однъ заушенія переносили великодушно, но чтобы и ничемъ подобнымъ мы не возмущались... Предписывая же сіе, Спаситель имфетъ въ виду пользу и біющаго и біемаго. Ибо обиженный, вооружившись тёмъ любомудріемъ, которому научаетъ Спаситель, будетъ думать, что онъ не потерпитъ никакого зла; онъ даже не будеть и чувствовать обиды, почитая себя ратоборцемъ, и не думая объ ударъ. А обижающій, будучи постыжденъ, не только не нанесетъ другаго удара, хотя бы онъ быль лютве всякаго звъря; но и за первый будеть крайне обвинять себя. Ибо ничто такъ не удерживаетъ обижающихъ, какъ кроткое терпъніе обижаемыхъ. Оно не только удерживаеть ихъ отъ дальнейшихъ порывовъ, но еще заставляетъ раскаяться и въ прежнихъ, и делаетъ то, что они отходятъ отъ обиженныхъ, удивляясь ихъ кротости... Но мщеніе производить совершенно противныя следствія. Оно обоихь вводить въ стыдъ и делаетъ худшими; а гневъ еще больше воспламеняетъ... Посему Спаситель заушаемому не только запретилъ гивваться, но и повельль насытить желаніе ударяющаго такъ. чтобы вовсе и непримътно было, что ты первый ударъ претерпѣлъ невольно. Ибо такимъ образомъ ты безстыднаго поразишь гораздо чувствительное, нежели како бы ты ударило его рукою, и изъ безстыднаго содълаешь его кроткимъ. Но Спаситель хочетъ, чтобы мы показывали подобное незлобіе не только, когда насъ быють, но и когда хотять взять отъ насъ имфніе... Впрочемъ не просто предложилъ сіе последнее правило. Ибо не сказаль: отдай просящему срачицу, но - хотящему судитися съ тобою; т. е., если онъ влечетъ тебя въ судъ и хочетъ завести съ тобою дело... Но если тщательнее разсмотримъ слова Спасителя, то увидимъ, что въ нихъ заключается новое предписаніе гораздо еще высшее. Ибо онъ не только повелъваеть любить враговъ, но и молиться за нихъ. Видишь ли, на какія возшель онъ степени, и какъ поставилъ насъ на самый верхъ добродътели? Смотри и исчисляй оныя, начавши съ первой: первая степеньне начинать обиды; вторая, --- когда она уже причинена, не вовдавать равнымъ зломъ обидъвшему; третья-не только не дъ-

лать обижающему того, что ты потерпёль отъ него, но и оставаться спокойнымъ; четвертая-предавать себя самаго злостраданію; пятая-отдавать болже, нежели сколько хочеть взять причиняющій обиду; шестая—не ненавидіть его; седьмая—даже любить его; осьмая-благодетельствовать ему; девятая-молиться о немъ Богу... Но какъ это возможно, скажешь ты? Ти видишь, что Богъ для тебя соделался человекомъ; что Онъ такъ уничижиль Себя, и такъ много пострадаль за тебя; и еще ли спрашиваещь и недоумъваещь, какъ можещь ты прощать обиды равнымъ себъ? Не слышищь ли, что говоритъ Онъ на крестъ: остави имъ, не въдять бо, что творять (Лук. ХХІЦ, 34)?... Когда больные, находящіеся въ сумасшествіи, наносять удары и обиды врачамъ своимъ; то въ сіе-то время особенно врачи жальють о нихъ и наиболье стараются объ ихъ излъченін, зная, что оная дерзость происходить отъ чрезмірной болівни. Подобнымъ образомъ ты имей такое же расположение духа къ злоумышляющимъ противъ тебя, и такимъ же образомъ поступай съ обижающими тебя; ибо они болве всвхъ другихъ больны и терпять величайщее насиліе. Итакъ освободи врага своего отъ сей жестокой напасти; заставь его бросить гийвъ и избавь отъ дютаго демона-прости. Видя беснующихся, мы проливаемъ слезы, а не думаемъ сами подобно имъ бъсноваться. Будемъ поступать также и съ гиввающимися, ибо они подобны бъсноватымъ, или даже несчастиве ихъ; потому что хотя они и бъснуются, но еще не лишились ума".

Это объяснение Златоуста мы привели здёсь далеко не въ полномъ его видё, но лишь въ краткомъ извлечении со многими выпусками и сокращениями. Тёмъ не менёе мы увёрены, что и изъ этого извлечения читатель увидитъ, какъ точно, ясно, и внолнё согласно съ духомъ евангельскимъ Св. Іоаннъ Златоустъ изъяснилъ учение Христа о непротивлении злому и родственныхъ съ нимъ добродётеляхъ. Что можно еще прибавить къ этому прекрасному объясненю? Что въ немъ изъ виду упущено, недоговорено, невёрно передано или неточно изъяснено? А если такъ, то не въ правё ли были современные намъ критики Толстого сказать, что учение Христа о непротивлении злу уже давнымъ давно разъяснено и истолковано? Мы не говоримъ уже

о толкованіяхъ восточныхъ отцовъ церкви, каковы - Василія Великаго, Григорія Богослова, Исидора Пелусіота, преп. Максима Исповедника или Іоанна Лествичника; не говоримъ и объ изъясненіяхъ ученія Спасителя въ трудахъ русскихъ богослововъ-св. Димитрія Ростовскаго, митрополита московскаго Филарета, архіепископа Димитрія, архіеп. Филарета Гумилевскаго, Павла Кишиневскаго, Никанора, Макарія, еп. Өеофана, Анатолія, свящ. В. Нечаева, свящ. Елеонскаго, С. Соллертинскаго, Волкова, Гусева, Орфано и др. Судя по цитатамъ, приведеннымъ въ книгъ: "Въ чемъ моя въра?", -- можно думать, что объясненіе Златоуста могло быть извістно и Толстому, ибо, хотя и съ искаженіями, но онъ приводить некоторыя места изъ Беседъ Златоуста на Евангеліе отъ Матеел, въ которыхъ Святитель излагаеть учение о значении ветхозавътнаго закона и откровенія. Но Толстой умолчаль, ділая видь, будто-бы онъ не знаетъ, какъ прекрасно объяснилъ Златоустъ учение Спасителя о непротивленіи. Это, впрочемъ, у Толстого пріємъ обычный: промодчать о томъ, что говоритъ не въ пользу его соціалистическихъ и анархическихъ чаяній. Во всякомъ случав, читатель можетъ судить о томъ, насколько честно и справедливо утверждаетъ Толстой, будто-бы за все время существованія христіанства ни одинъ изъ церковныхъ проповедниковъ не даль объясненія того, какъ нужно понимать ученіе Іисуса Христа о непротивленіи злу.

От духовных критиковъ своихъ (хотя нѣкоторые изъ этихъ, по Толстому, духовных критиковъ имѣютъ чинъ статскаго и даже дѣйствительнаго статскаго совѣтника) Толстой переходить къ свътскимъ. Свѣтскихъ критиковъ своихъ Толстой раздѣляетъ на два разряда: русскихъ и иностранныхъ, съ подраздѣленіемъ каждаго разряда на два противоположныхъ лагеря: консерваторовъ и революціонеровъ (по Толстому, между русскими критиками будто бы есть и такіе!). Но само собою понятно, что онъ остался недоволенъ всѣми этими разрядами и лагерями своихъ критиковъ. Никто ему не угодилъ!

По адресу своихъ критиковъ Толстой прежде всего выражаетъ свое неудовольствие на то, что они не выполнили его ожиданий.

"Я ожидаль, что вольнодумные писатели, — говорить онь 1), — посмотрять на Христа не только, какъ на установителя религіи поклоненія и личнаго спасенія (какъ Его принимають церковники) а, выражаясь ихъ (?) языкомъ, и какъ на реформатора, разрушающаю старыя и дающаго новыя основы жизни, реформа котораго не совершилась еще, а продолжается и до сихъ поръ. Такой взглядь на Христа и его ученіе вытекаетъ изъ моей книги. Но къ удивленію моему изъ числа большого количества появившихся на мою книгу критикъ, не было ни одной, ни русской, ни иностранной, которая бы трактовала предметь съ той самой стороны, съ которой онъ изложень въ книгъ, т. е., которая бы посмотръда на ученіе Христа, какъ на философское, нравственное и соціальное (говоря опять языкомъ научныхъ людей) (?) ученіе<sup>а</sup>.

Вотъ чего ждалъ Толстой отъ своихъ критиковъ! Опоздалое желаніе! Действительно было время, это-дии Белинскаго, Писарева, Добролюбова, -- когда на Христа русскіе критики и не хотъли иначе смотръть, какъ на политическаго реформатора, соціалиста, революціонера. Какъ изв'єстно, Б'єлинскій открыто издевался надъ ученіемъ Христа, называя его ложнымъ и невъжественнымъ человъколюбіемъ, осужденнымъ современно наукою и экономическими началами, -- причемъ убъждалъ своихъ слушателей даже въ томъ, что если бы Христосъ появился теперь, то Онъ бы примкнулъ непремънно къ содіалистамъ и пошелъ за ними <sup>2</sup>). Конечно, если бы въ то время Толстой проповъдываль свое всеразрушающее ученіе, ---его ожиданія оправдались бы, --- и русскіе критики только восхваляли бы это "послъднее слово науки". Но теперь русскіе критики смотрять на вещи прямье и благоразумные. Они знають, что государственные перевороты и революціи имфютъ свои причины и своихъ проповъдниковъ, стоящихъ внъ всякаго отношенія къ христіанству и его ученію. Они, наконецъ, повірили свидітельству Христа, что царство Его не отъ міра сего, и не хотятъ, вивств съ іудейскими лжесвидетелями и русскимъ врагомъ

<sup>1)</sup> Ч. І. стр. 63.

<sup>2)</sup> Достоевскій. Полное собраніе сочиненій 1886 г. т. 5 стр. 151.

Христа—Толстымъ обвинять Богочеловъка въ томъ, что Онъ—противникъ кесаря (Іоан. 19, 12) и "запрещаетъ давать подать кесарю" (Лук. 23, 2), они знаютъ, что Онъ на то родился и на то пришелъ въ міръ, чтобы свидътельствовать объ истинъ (Іоан. 18, 37). Что Толстой навязываетъ ученію Христа соціалистическій и коммунистическій характеръ, — это говоритъ только о томъ, что онъ сынъ своего времени и еще теперь продолжаетъ жить идеями, господствовавшими въ "кружкъ" Бълинскаго...

Несочувствіе ему русскихъ критиковъ Толстой думаетъ объяснить себъ тъмъ, что онъ не угодилъ никому изъ нихъ. Такимъ образомъ консерваторы, по его словамъ, 1) нападаютъ на его ученіе потому, что оно препятствуєть ихъ діятельности противленія злу, производимому революціонерами, ихъ преслівдованіямъ и казнямъ (?); революціонеры же потому, что оно препятствуетъ противленію злу, производимому консерваторами и ихъ ниспроверженію. —О консерваторахъ мы говорить не будемъ. Но что Толстой угодилъ революціонерамъ (только не русскимъ критикамъ, а революціонерамъ въ собственномъ смыслъ) и что его лжеучение имъ на руку,---въ этомъ не можеть быть никакого сомненія. На обложке женевскаго изданія книги Толстого: "Въ чемъ моя віра?" они помістили даже объявленіе о всёхъ своихъ также изданныхъ за-границею книгахъ и прокламаціяхъ, причисливъ этима самыма къ числу ихъ и книгу Толстого...

Русскимъ критикамъ за ихъ несочувствіе къ своему ученію Толстой платить полнъйшимъ презръніемъ, уличая ихъ въ невъжествъ и непониманіи простыхъ вещей. "Русскіе свътскіе критики, —говорить онъ 2), —очевидно не зная всего того, что было сдплано по разработкъ вопроса о непротивленіи злу и даже иногда какъ будто предполагая, что это я лично выдумаль правило непротивленію злу насиліемъ нападали на самую мысль, опровергая, извращая ее и съ большимъ жаромъ выставляя аргументы давнымъ давно уже со всихъ сторонъ разобранные и опровергнутые (!), доказывали, что человъкъ непремънно



<sup>1) 4.</sup> I, ctp. 65.

<sup>2)</sup> Y. I. crp. 65.

долженъ (насиліемъ) защищать всёхъ обиженныхъ и угнетенныхъ и что поэтому ученіе о непротивленіи злу есть ученіе безнравственное.--Насколько мы знаемъ (а мы всегда внимательно следили за всемъ темъ, что было писано за и протива Толстого), - Толстой искажаеть мысли своихъ критиковъ: они нападали не на ученіе о непротивленіи злу, а на то, какъ исказиль его Толстой, и называли безнравственнымь не ученіе Інсуса Христа о непротивленіи злу, а лжеученіе Толстого. Толстой уличаетъ своихъ критиковъ въ томъ, что они не знаютъ всего того, что было сделано по разработке вопроса о непротивленін злу; а самъ онъ, по его же собственному признанію 1), очень мало знаеть о томъ, что дёлалось и было проповёдуемо и писано въ прежнее время по вопросу о непротивлении злу... И онъ же берется учить своихъ критиковъ... Но Толстой, конечно, долженъ знать, что бываетъ тогда, когда слепой ведетъ савного (Ме. 15, 14). Не ему бы уличать другихъ въ умственномъ невъжествъ!...

Снисходительные относится Толстой къ своимъ иностраннымъ критикамъ. Такое поведеніе Толстаго нужно объяснять себъ, конечно, съ одной стороны общепринятою предпочтительною въжливостію къ постороннимо людямъ, а съ другой -- совершенно понятнымъ заискиваніемъ ихъ благорасположенія въ будущемъ, такъ какъ слышно, что въ непродолжительномъ времени Толстой подарить мірь еще однимь своимь произведеніемъ-о патріотизмъ, которое онъ началь писать по поводу франко-русскаго сближенія и котораго ждутъ-не дождутся его нъмецкие почитатели. Впрочемъ, сущность дъла не измъняется: предъ судомъ Толстого и его иностранные критики являются точно такими же умственными невъжами, ничего не знающими, ничего не понимающими, искажающими и извращающими его ученіе, какъ и русскіе критики; въ сравненіи съ посл'ядними въ своихъ иностранныхъ жритикахъ Толстой усматриваетъ 2) лишь меньше раздражительности и больше культурвости. Культурнъе или некультурнъе иностранные критики



<sup>1) 4.</sup> I, crp. 1.

<sup>2) 4</sup> I, crp 66.

Толстого въ сравнени съ его русскими критиками, — мы не знаемъ; мы знаемъ только одно, что они раньше русскихъ замътили у Толстого "трещину во лбу" (Золя). Этимъ словомъ лучше иной критической статьи иностранными критиками охарактеризовано все то, что выходитъ изъ-подъ пера Толстого.

Говоря объ антикритикъ Толстого, нельзя, наконецъ, не отмътить и его недобросовъстнаго отношенія къ своимъ противникамъ. Всъ критики Толстого свое главное внимание посвятили разбору его ученія, опроверженію его взглядовь, доказательству ихъ невърности, раскрытію ихъ лжи и несостоятельности. Большинство этимъ только и ограничивало свою задачу. Немногіе шли дальше, не только опровергая лжеученія Толстого и доказывая его несостоятельность, но и предлагая читателямъ положительное решеніе вопросовь, затронутыхь Толстымь. Какъ же поступаеть Толстой? Въ своемъ последнемъ сочинени онъ, какъ мы видели, останавливаетъ свое внимание только на томъ, какъ его критики объясняютъ ученіе Інсуса Христа о непротивленіи злу, но совершенно обходить молчаніемь то, какт они разбирають его собственное учение и какіе они приводять противо него доводы и основанія. Маневръ-ловкій и хитрый; немногіе изъ древнихъ софистовъ уміти пользоваться подобными увертками. Мы не можемъ допустить того, чтобы Толстой не зналь объ этих работахь своихъ критиковъ и не читаль ихъ; иначе онъ ничего не зналъ бы и о томъ, какъ они съ своей стороны рышають вопрось о непротивлении злу и какъ пониютъ они учение Спасителя объ этомъ предметъ.

Чёмъ же объяснить такое поведение Толстого? Почему онъ не коснулся своимъ критическимъ разборомъ того, что критики высказали протиют его учения и приводимыхъ имъ доказательствъ? Это вёдь было бы интереснёе, чёмъ его разборъ положительнаго толкования критиковъ и противниковъ, о которомъ онъ съ чрезмёрными подробностями неодобрительно отзывался еще десять лётъ тому назадъ въ книгё—"Въ чемъ моя вёра?" и нерёдко повторяетъ въ своемъ послёднемъ сочинении то, что имъ было уже сказано нёсколько разъ раньше. На поставленные вопросы—отвётъ простой: для Толстого было крайне неудобно, а для его дъла даже отчасти гибельно—считаться съ против-

виками на этой почвъ. Въдь для людей мыслящихъ цъль, къ которой стремится Толстой, теперь ясна, какъ Божій день,это-разрушение нынъшняго государственнаго и общественнаго строя. Всв его разсужденія о Богв, о религіи, о христіанствв, о непротивленіи злу; все это-только ширма, закрывающая то, что за нею происходить. Но этими равсужденіями были обмануты многіе такіе, которые вовсе не разділяють его соціалистическихъ, анархическихъ и коммунистическихъ стремленій. Они хотели бы быть только христіанами, добрыми людьми, трудолюбивыми гражданами; но по многимъ причинамъ, а въ томъ числъ и "репутацією Толстого, какъ писателя" они пойманы на удочку и ихъ потихоньку тянутъ туда, куда они сами никогда бы не пожелали пойти. Критики Толстого, особенно такіе, какъ М. А. Остроумовъ, Елеонскій, Волковъ, Орфано, а больше всёхъ Гусевъ, самымъ основательнымъ образомъ и неопровержимо раскрываютъ всю ложь въ ученіи Толстого, ясно доказывають, что онъ исказиль и извратиль все христіанское ученіе о непротивленіи злому, о негнѣвливости, о бракорасторженіи, о клятвъ и присягъ, о государственныхъ и общественныхъ властяхъ, о христіанской церкви, о неосужденіи ближнихъ и юридическихъ судахъ, о патріотизм' и войн' в, о религіи вообще и христіанской въ частности; однимъ словомъ, они самымъ основательнымъ образомъ разоблачаютъ Толстого и наглядно показывають его читателю такимь, каковь онъ есть на самомъ дёлё и куда направлены всё его стремленія. Толстой ясно видель, что онъ не могь опровергнуть доводовъ своихъ противниковъ, направленныхъ противъ его ученія и потому счелъ за лучшее ихъ вовсе не касаться. Съ своей точки зрвнія онъ быль правъ: онъ поступилъ недобросовъстно, но выгодно для себя. Теперь, конечно, последователи Толстого не читаютъ и прежде не читали сочиненій его противниковъ, уже потому, что "тамъ пишется противъ Толстого" и пишется, по ихъ предвзятому мнвнію, предумышленно-невврно, съ искаженіями, умолчаніями, противъ убъжденій и т. д. Но въ сочиненіи самаго Толстого они, разумвется, прочли бы, и если бы Толстой добросовъстно привель всё мнёнія и возраженія своихъ противниковъ противъ его ученія даже съ своими опроверженіями ихъ, то они, конечно, съумѣли бы увидѣть, кто ихъ учитель и куда они дойдуть съ нимъ. Нѣтъ сомнѣнія, что многіе изъ теперешнихъ толстовцевъ, особенно тѣ, которые не желають быть орудіемъ безшабащнаго анархизма, съ ужасомъ отвернулись бы отъ своего идола, а тѣ, которые, дъйствительно, лищутъ правды", нашли бы то, чего они ищутъ.

Толстой однако не настолько простъ, чтобы не видѣть всѣхъ этихъ невыгодныхъ для него послѣдствій. И онъ принялъ свои мѣры. Онъ мимоходомъ упомянулъ 1) о томъ, что много было говорено о его книгѣ и его нсправильномъ толкованіи Евангелія; но сейчасъ же прибавилъ, что говорились только такіе пустяки, на которые не слѣдуетъ обращать никакого вниманія... И ученики, конечно, повѣрятъ своему учителю. Говоря объ этомъ, невольно вспоминаемъ слова великаго Апостола Христова: "Будетъ время, когда здраваго ученія принимать не будутъ, но по своимъ прихотямъ будутъ избирать себѣ учителей, которые льстили бы слуху; и отъ истины отвратятъ слухъ, и обратятся къ баснямъ" (2 Тим. 4, 3—4).

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> **4**. I, ctp. 47.

# Догматическія основы христіанской морали по твореніямъ св. Григорія Богослова.

(Окончаніе) \*).

II.

Христіанство учить не только о первоначальномъ созданіи человъка, но и о возсозданіи его и обожаніи чрезъ воплощеннаго Сына Божія. Отсюда въ личности Іисуса Христа и Его дъятельности нравственность христіанская имъеть для себя новое глубочайшее основаніе, которое называется сотеріологическима.

Если бы люди оставались всегда тёмъ, чёмъ были (до паденія), то сдёлались бы тёмъ, чёмъ не были, т. е. безсмертними и близкими къ Богу. Но, поелику смерть овладёла человёкомъ, Богъ не восхотёлъ оставить безъ помощи Свою тварь, но Самъ, ставъ человёкомъ, страждетъ какъ человёкъ, и обнищаваетъ до принятія плоти, чтобы обогатить насъ Своею нищетою 1). Премірное Естество, невмёстимое тварію, извёстное время обитало съ нами ради своего человёколюбія, чтобы привісчь насъ къ Себі, поверженныхъ на землю 2). Слово Божіе соединяется съ разумною душею ради моей души, очищая подобное подобнымъ, дёлается человёкомъ по всему, кромі гріха. Сый начинаетъ бытіє; Несозданный созидается; Необъемлемый объемлется чрезъ разумную душу, посредствующую между Бо-

<sup>\*)</sup> См. "Вѣра и Разумъ", за 1894 г., № 7.

¹) IV, 116—117; III, 228.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) IV, 81; III; 217.

жествомъ и грубою плотію; Богатящій обнищеваетъ-обнищеваеть до плоти моей, чтобы мив обагатиться Его Божествомъ; Исполненный истощается — истощается не надолго въ славъ Своей, чтобы мит быть причастникомъ полноты Его. Какое богатство благости! Что это за таинство о мнъ? Я получилъ образъ Божій и не сохраниль его; Онъ воспринимаеть мою плоть, чтобы и образъ спасти, и плоть обезсмертить. Онъ вступаеть во второе съ нами общеніе, которое гораздо чудиве перваго, поколику тогда даровалъ намъ лучшее, а теперь воспріемлетъ худшее; но сіе боголівнить перваго, сіе выше для имітьщихъ умъ" 1). Христосъ былъ всецълый человъкъ-сталъ тъломъ, душею, умомъ, --- всёмъ, что проникла смерть, дабы весь человъкъ быль спасенъ 2). Но если человъкъ чрезъ Христовы страданія им'єсть возможожность стать Богомъ (по усыновленію), то и Христосъ не есть только человъкъ, но вмъстъ и всецёлый Богь, пребывающій Своею сущностію въ человіческомъ естествъ, какъ солнце въ лучахъ, и есть единый Богъ въ обоихъ естествахъ 3). Тъмъ Онъ и чуденъ, что и Божества не умалиль, и человъка спась какъ врачъ 4). "Если бы еще покланялся я твари, или въ тварь крестился, то я не обожился бы и не измѣнился бы въ первое рожденіе... Потому и самое названіе "христіанинъ" утверждаєтся на признаніи Христа Богомъ 5). Итакъ, Богъ пострадалъ моими страданіями, сталъ ради меня грѣхомъ и клятвою <sup>6</sup>). Это есть истощаніе Божествакакъ бы ослабление и умаление славы Его 7).

Это ученіе о личности и дѣлахъ Богочеловѣка заключаетъ въ себѣ, очевидно, совершенно этическій элементъ, какъ выраженіе высшаго человѣколюбія Божія. Такого же характера и плоды вочеловѣченія и страданій Господа, имѣвшія цѣлію окрылить душу, исхитить изъ міра и предать Богу..., того, кто

<sup>1)</sup> IV, 130-131; III, 202.

<sup>2)</sup> II, 197; III, 67, 81-82, 263-264.

<sup>3)</sup> VI, 23; V, 42, 49, 221.

<sup>4)</sup> IV, 180-181; III, 204.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) III, 188.

<sup>6)</sup> III, 285; IV, 166.

<sup>7)</sup> III, 178.

принадлежить къ горнему чину, содълать Богомъ и причастникомъ горняго блаженства" 1). Это обожение человъка проняом уже въ личности Самого Богочеловъка 2). Адъ низложенъ крестомъ, смерть смертию Христовою, всъ и возсозданы страданиями Христа и снова возведены къ древу жизни древомъ безчестия. Во Христъ открылась людямъ новая жизнь, въ немъ полагается новая основа единения христианъ съ Богомъ, потому что кровію Своею Христосъ все собралъ, примерилъ, совокупилъ во едино 3). "Немногия капли крови возсозидаютъ цълый міръ, и для всъхъ людей дълаются тъмъ же, чъмъ бываетъ закваска для молока, собирая и связуя насъ во едино 4).

Отсюда ясны и выводы по отношенію къ духовно-нравственной жизни. Пришествіемъ Іисуса Христа "человъкъ переселяется, или (*точные* сказать) возвращается къ Богу", а потому христіанинъ и живеть только во Христь, подражая Его страданіямъ, съ Нимъ раждаемый, распинаемый, спогребаемый и совостающій 5). Постоянно нося въ своемъ сердцѣ образъ Божественнаго Страдальца и твердо уповая на Его помощь, христіанинъ очищается нравственно въ борьбю съ собственными страстями, каковая борьба неизбъжно сопровождается для него душевною болью, или страданіями. Но этимъ именно путемъ страданій вірующій и самъ пріобщается Христу, прививается къ Нему, какъ вътвь къ лозъ (Іоан. 15, 1-8), прививается снова къ дереву духовной жизни: исторгая изъ своего существа привитыя отвить стмена порока, христіанинъ напрягаетъ вмтстъ свое нравственное усиліе къ тому, чтобы развить въ себъ ростки жизни высшей, божественной и этимъ путемъ обновмется внутренно и пересозидается. "Ибо мнв", пишетъ св. Григорій, необходимо претерпъть сіе спасительное измѣненіе, чтобы, какъ изъ пріятнаго произошло скорбное, такъ изъ скорбнаго вновь изникло пріятное" 6). Задача христіанина—содіз-

<sup>1)</sup> L 24-25; IV, 228.

<sup>2)</sup> IV, 160; V, 49; III, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 193; cp. I, 242; V, 220; IV, 13.

<sup>4)</sup> IV, 148.

<sup>5)</sup> Ibid.; III, 194.

<sup>6)</sup> JII, 194.

латься Богомъ ради Христа, ибо "Онъ сталъ человъкомъ для насъ" 1). Потому христіанинъ имфетъ въ виду одно спасеніе и ставить ни во что все видимое 3). Онъ выше всего дольняго и человъческаго; постоянная забота его о внутреннемъ очищеніи 3). Онъ всегда приносить Богу въ жертву самого себя, идя лучшимъ путемъ, ведущимъ къ совершенству, путемъ смиренія и уничиженія, разительный примірь которыхь дань въ въ лицъ Самого пострадавшаго Іисуса 4). Любовь же ко Христу усыпляеть въ христіанинъ человъческія вождельнія, чему примъромъ служатъ христіанскіе мученики и подвижники 5). Христіанинъ послѣ крещенія вступаетъ въ новую жизнь, совершеннъйшую. Очищение Духомъ и водою, "вспомоществуя первому рожденію, изъ ветхихъ дёлаетъ насъ новыми, изъ плотскихъ, каковы мы нынъ, богоподобными, разваряя безъ огня и возсозидая безъ разрушенія. Ибо, кратко сказать, подъ силою крещенія разум'ять должно зав'ять съ Богомъ о вступленіи въ другую жизнь и о соблюденіи большей чистоты" 6). Какъ Сыны Божін и сонаследники Христу, христіане составляютъ въ Немъ единый союзъ любви 1). Христосъ же, подобно магниту, привлекаетъ къ себъ всъхъ, и "какъ человъкъ (потому что еще съ теломъ, какое воспринялъ), и ныне молится о моемъ спасеніи, пока не содълаетъ меня богомъ" в).

Христіанская пропов'ядь о спасеніи челов'яка во Христ'я завершается ученіемъ о будущей, загробной жизни, объ им'яющемъ н'якогда произойти полномъ возстановленіи союза людей съ Богомъ, нарушеннаго ихъ паденіемъ. Конецъ нын'яшней міровой исторіи, по христіанскому ученію, будетъ началомъ в'ячнаго царства славы. Въ этомъ ученіи дается новое основаніе христіанской правственности,—основаніе эсхатологическое.

<sup>1)</sup> I, 5; II, 23.

<sup>2)</sup> II, 100, 212.

<sup>3)</sup> I. 103.

<sup>4)</sup> IV, 143-147; III, 176-177; VI, 95-96.

<sup>5)</sup> V, 84-87.

<sup>6)</sup> III, 228-229.

<sup>7)</sup> VI, 77; I, 178; II, 4, 23.

<sup>8)</sup> III, 75: IV, 221.

"Ми получили бытіе, чтобы благоденствовать; и благоденствовали после того, какъ получили бытіе. Намъ вверенъ быль рай, чтобъ насладиться" 1) Свойство Бога-сообщать своимъ тварямъ блаженство въ единеніи съ Собою 2). Это же нужно сказать въ частности и о человеке. "Даръ наибольшій и наипаче свидътельствующий о Божіемъ къ намъ человъколюбін, есть наше къ нему стремление и сродство съ Нимъ. Что солнце ыя существъ чувственныхъ, то Богъ для духовныхъ: одно освыщаеть мірь видимый, Другій-невидимый; одно тылесные воры дълаеть солнцевидными, Другій разумныя естества-бо-10подобными 3). Богъ представляетъ Собою последній и выстій предметь желаній, далье Его ничего ньть 4). "Мы, хотя узники земные, однако же поспъшвемъ къ разумному и небесвому естеству" 5). Приближение въ Богу, обожение и есть цель нашего бытія 6). "Для людей одно только благо, и благо прочное,--это небесныя надежды" 7). Жизнь въ тёль есть отхожленіе отъ Господа, жизнь въ узахъ и оковахъ 8). Впрочемъ, кто совершенствуется, преуспъваеть въ словъ и дълъ, тому возможно и въ здешней жизни вкущать тамошнее блаженство: отблески небесной славы видимы и на землѣ 9). Потоки небесныхь благь въ здещней жизни достигають тёхъ, кто искренно стремится къ последнимъ 10). Земная жизнь начинается продолжается чревъ тленіе и оканчивается тленіемъ, тогда какъ смерть, "избавляющая насъ отъ здёшнихъ бёдствій вы жизнь горию, не знаю", говорить св. Григорій, "можеть ли быть названа въ собственномъ смысть смертію" 11). Последняя для истиннаго христіанина есть вереселеніе" или восхожденіе къ Богу, исполненіе желанія,

<sup>1)</sup> IV, 147.

¹) IV, 189.

³) II, 143.

<sup>4)</sup> Ibid. 144.

<sup>5)</sup> IV, 192.

b) I, 144.

<sup>)</sup> IV, 220.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 213.

<sup>&</sup>quot;) IV, 52; I, 246.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) I, 233.

<sup>11)</sup> II, 118.

разрѣшеніе отъ узъ, сложеніе бремени; она не полагаетъ предѣла жизни истинной, совершеннѣйшей, которая начата на землѣ ¹). Поминающій здѣсь Бога выше смерти ²). Но полное озареніе и просвѣщеніе Божествомъ возможно только послѣ тѣлесной смерти, когда "Всевышняя Троица не сокрывается отъ ума, какъ связаннаго и разсѣваемаго чувствами" ³). Посему "тамошнее блаженство есть совершеннѣйшее познаніе Отца, Сына и св. Духа" ¹). Небесное царство "не иное что есть, какъ достиженіе чистѣйшаго и совершеннѣйшаго. А совершеннѣйшее изъ всего существующаго есть вѣдѣніе Бога", всецѣло сообщаемое Словомъ в).

"Будетъ Бого всяческая во всяха (1 Кор. 15, 23)...., притомъ когда и мы, которые теперь, по своимъ движеніямъ и страстямъ, или вовсе не имѣемъ въ себѣ Бога, или мало имѣемъ, перестанемъ быть многимъ, но содѣлаемся всецѣло богоподобными, вмѣщающими въ себѣ всецѣлаго Бога и Его единаго. Вотъ то совершенство, къ которому мы поспѣтаемъ!" <sup>6</sup>) Ожидается измѣненіе и самаго міра въ лучшій, потому что "все поспѣтаетъ къ единому".

Изъ этого ученія о будущей судьбѣ міра и человѣка ясны выводы по отношенію къ нравственнымъ началамъ жизни. Отечество христіанина—небесный духовный Іерусалимъ. Но для достиженія его требуется воспитаніе духа въ добродѣтели путемъ борьбы съ началомъ зла и порока, потому что къ Богу можетъ приближаться только тотъ, кто способенъ вмѣстить славу Божію 8). Для будущей жизни требуется одно лишь благочестіе 9). Христіанинъ долженъ для возвращенія къ Богу облечься въ новаго человѣка 10). Потому то возвышенныя христі-

<sup>1)</sup> II, 136; I, 213.

<sup>2)</sup> II, 46.

<sup>3)</sup> I, 233, 248; II, 215.

<sup>4)</sup> III, 149.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) II, 142, IV, 143.

<sup>6)</sup> III, 68.

<sup>7)</sup> IV, 289; III, 263.

<sup>8)</sup> II, 212; I, 56.

<sup>9)</sup> I, 248; III, 194-195.

<sup>10)</sup> Ibid.

анскія души "не знають любви страстной, но горять любовію божественною, безстрастною; ихъ наследіе-Источникъ света, и еще здесь-Его озаренія, ангельскія псалмопенія, всенощное стояніе, преселеніе къ Богу ума предвосхищаемаго; чистота и непрестанное очищение, какъ незнающихъ меры въ восхожденін и обеженін" 1). Для нихъ всякое земное благо не болье. какъ сновидение, желать разрешиться отъ здёшней жизни "есть первое и върнъншее благо, и свойственно человъку-подлинно здравомыслящему и умному" 2). "Всякая добрая и боголюбивая душа, какъ скоро, по разръшения отъ сопряженнаго съ нею тела, освободится отселе, приходить въ состояніи чувствовать и созерцать ожидающее её благо, а по очищении, или по отложеніи (или еще, не знаю, какъ выразить) того, что ее омрачало, услаждается чуднымъ какимъ-то услажденіемъ, веселится н радостно шествуетъ къ своему Владыкѣ; потому что избъгла здешней живни, какъ несноснаго узилища, и свергла съ себя лежавшія на ней оковы, которыми крыла ума влеклись долу. Тогда она въ виденіи какъ бы пожинаеть уготованное ей блаженство. А потомъ и соприрожденную себъ плоть, съ которою упряжнялась здёсь въ любомудріи, отъ земли, ее давшей и потомъ сохранившей, воспріявъ непонятнымъ для насъ образомъ и извъстнымъ только Богу, ихъ соединившему и разлучившему, --- вывств съ нею вступаеть въ наследіе грядущей славы. И какъ, по естественному союзу съ плотію, сама раздъляла ея тягости, такъ сообщаеть ей свои утъщенія, всецью поглотивъ ее въ себя, и содълавшись съ нею единымъ духомъ, и умомъ, и богомъ, послъ того какъ смертное и преходящее пожерто жизнію 3). Тамъ, на небъ, святая душа восходить къ самому Источнику блага чистымъ умомъ созерцаетъ чистую истину и, въ награду за здешнее ревнование о добре, наслаждается совершеневишимъ обладаніемъ и созерцаніемъ добра 4). Къ такому созерцанію ведуть дёла, соблюденіе заповёдей 5).

<sup>1) 1, 103.</sup> 

<sup>2)</sup> I, 126, 26;

<sup>3)</sup> I, 213; 209; II, 254.

<sup>4)</sup> I, 209; II, 254.

<sup>5)</sup> II, 142.

3

Если восхождение къ Источнику блага есть блаженство и цъль христіанскаго тайноводства 1): то, наоборотъ, отверженіе Богомъ грашниковъ будетъ для нихъ величайшимъ мученіемъ и наказаніемъ 2). Посл'є страшнаго суда "первые (сотворшіи бланая) наслёдують неизреченный свёть и созерцаніе Святыя и царственныя Троицы, Которая будеть тогда озарять ясиве и чище, и всецвло соединится со всецвлымъ умомъ (въ чемъ единомъ и поставляю особенно дарствіе небесное); а удёломъ вторыхъ (это сотворшии злая), кром'в прочаго, будетъ мученіе, или, върнъе сказать, прежде всего прочаго, -- отвержение отъ Бога и стыдъ въ совъсти, которому не будетъ конца" 3). "Воздаяніе для очищенныхъ сердцемъ будегъ светь, то-есть Богъ видимый и познаваемый по мёрё чистоты, что называемъ и царствіемъ небеснымъ, —а для слепотствующихъ умомъ, то-есть для отчужденных отъ Бога по мёрё здёшней бливорукости, будетъ тыма. Наконецъ, на семъ основаніи догматовъ, дёлай добро; потому что въра безъ дъль мертва (Іак. 2, 26,) какъ н дъла безъ върм" 4). Время дъятельности Богъ ограничилъ пребываніемъ на земль, а въ жизни будущей послыдуеть только изследование сделаннаго здесь 5). Потому не следуеть быть безпечнымъ: нужно все принести въ жертву духу, не сожальть о земной жизни, все переносить ради любви къ Богу. чтобы не смущенно, а благодушно отойти отсюда къ жизни небесной 6). "Кто успъль съ помощію разсудка и умозрѣнія, расторгнувъ вещество и плотское (если назвать такъ) облако, или покрывало, прибливиться къ Богу, сколько доступно человъческой природъ, и соединиться съ чистъйшимъ свътомъ; тотъ блаженъ, по причинъ какъ восхожденія отсель такъ и тамошняго обоженія, къ которому приводить истинное любомудріе и возвышение надъ вещественною двойственностию ради единства, умопредставляемаго въ Троицъ. А ито отъ сопряженія

<sup>1)</sup> I, 209.

<sup>2)</sup> I, 93.

<sup>3)</sup> I, 93; II, 47; III, 264.

<sup>4)</sup> III, 264.

<sup>5)</sup> II, 46; III, 243.

<sup>6)</sup> I, 214-216; III, 264-265; VI, 96.

съ вещественнымъ сталъ хуже, и столько прилѣпился къ бреню, что не можеть воззрѣть на сіяніе истины и возвыситься вадъ дольнимъ, тогда какъ самъ произошелъ свыше и призывается къ горвему: тотъ для меня жалокъ, по причинѣ ослѣпленія, хотя бы онъ и благоуспѣшенъ былъ въ здѣшней жизни; даже тѣмъ болѣе жалокъ, чѣмъ болѣе обольщается своимъ счастіемъ и вѣритъ, что есть другое благо, кромѣ блага истиннаго, пожиная тотъ вредный плодъ своего вреднаго мнѣнія, что или осуждается во тьму, или какъ на огонь смотритъ на Того, Кого не призналъ за свѣтъ 1)".

Таковы догматическія основанія христіанской нравственноств по ученію св. Григорія Богослова. Соединяя ихъ всв во едино, можно опредёлить общую норму духовно-правственной христіанской жизни и основной принципъ христіанскаго нравоученія, который можеть быть обозначень следующими словами св. Григорія: "Несомнѣнно то, что человѣкъ есть тварь и образъ великаго Бога. Отъ Бога всякій исшель, и къ Богу ндеть, кто, устремя мысль горь и плоть оковавъ духомъ, вождемъ своей живни имъетъ милосердаго Христа, а стяжаніе свое, языкъ и слухъ, самый умъ и силу-все посвящаеть грядущей жизни, кто, изъ всепоглащающаго міра исхищая все, чты вовобладаль похититель чужого достоянія, богопротивный веліарь, вносить сіе въ сокровищницы, которыя тверже земныхъ и расхищаемыхъ и разрушаемыхъ, чтобы узръть самого Царя, чтобы, совлекшись плоти и противоборствующей дебелости, содълаться богомъ и духомъ, стать въ чинъ свътозарнаго ангельскаго лика, за великіе труды стяжать еще большую награду, не какъ прежде, взирая на легкій образъ скиніи, на нисьменное и разрушаемое изображение закона, но чистыми очами ума созерцая самую истину, и устами воситывая праздиственную песнь. Такова цёль человеческой жизни; къ сему обитателей земли возводить великость Христовыхъ страданій. Ибо Христосъ, будучи Богъ, начальникъ жизни, превысшій ввка, всегда всецвани образъ безсмертнаго Отца, принялъ зракъ раба, вкусилъ смерть, вторично сретилъ жизнъ, чтобъ

<sup>1)</sup> II, 144.

отъ рабства и отъ узъ смерти избавить меня возвращающагося къ лучшей жизни" 1). Эти слова опредъляютъ самое существо нравственно—христіанской жизни, и представляютъ собою лучшій сотрепий догматическихъ основъ христіанской нравственности. Изъ этихъ основъ послёдняя получаетъ свое начало, существенное содержаніе, дъйственную силу и безусловно —обязательное значеніе. Наоборотъ, безъ указанныхъ основоположеній нравственность подлинно—христіанская не существуетъ, и не можетъ называться этимъ именемъ.

Догматическія основанія христіанскаго нравоученія имфютъ между собою внутреннюю связь и единство. Но, соотвътственно своему специфическому содержанію, каждое изъ нихъ освъщаетъ христіанскую мораль съ какой-нибудь особой стороны, сообщаетъ христіанскому правоученію спеціальныя внутреннія черты, идеи и свойства. Въ частности, теологическое предположение нравственности раскрываетъ идею о личномъ Богъ, какъ основъ бытія и источник жизни, о единств всего конечнаго бытія въ любви Божіей, и о единствъ любви во св. Троицъ. Этими идеями утверждается для морали безусловное значение и высшій аподиктическій смыслъ нравственнаго закона, закона добра и любы, потому что онъ является выражениемъ совершенныйшей воли и любви Божіей, есе въ себ'в содержащей. Антропологическое основаніе христіанской нравственности въ ученіи о происхожденіи человіка отъ Бога, въ ученій о человіческомъ духв, какъ струп невидимого Божества, даетъ этическое понятіе о Богь, какъ высшемъ и совершенныйшемъ Благь, къ которому невольно стремится человъческій духъ; -- открываетъ этическую идею объ обоженіи, какъ нравственной задачь, которую призванъ всякій осуществить на себ'я самомъ путемъ собственных свободных правственных усилій, путемъ борьбы съ греховными началами своего существа. Космологическое предположение утверждаетъ своимъ учениемъ о Промыслъ Б. ценность какъ индивидуального существования человеческой личности, со всёми ея высшими стремленіями, такъ и всей жизни вообще. Это предположение освъщаеть путь жизни и



<sup>1)</sup> IV, 248-249.

нравственныя влеченія идеею разумности и цимесообразности, соблюдаемой Божественнымъ міроправящимъ Разумомъ. Въ этомъ оно даетъ твердую опору для самыхъ нравственныхъ стремленій, упрочиваеть навсегда ихъ высшее достоинство, сообщаеть имъ глубокій смыслъ и разумную цёль. Идея сотеріологическая (спасеніе во Христъ)-идея специфически-христіанская, особенно выдъляющая христіанскую мораль изъ ряда другихъ нравоученій религіозных и философскихъ. Христосъ есть вивств и высочаний идеаль нравственнаго совершенства, и Божественный Путеводитель, влекущій за Собою на небо всёхъ, следующих за Нимъ къ совершенству и отражающихъ въ себе Его высокій духовный образъ. Нравственный идеалъ получаетъ въ христіанствъ утвержденіе не какъ только истинный самъ по себь, а и какъ уже осуществленный, всецьло исполненный Богочелов вкомъ, жизнь Котораго указываетъ и самый путь къ этому идеалу, путь смиренія, страданій, уничиженія и всеобъемлющей любви. По этому пути и обязуется идти всякій христіанинь, чтобы стать "богомъ ради Христа", Который сталь -человъкомъ ради насъ". Наконецъ, съ точки зрънія эсхатологической основы христівнское нравоученіе опредъляеть должную значимость, действительную цену какъ земной жизни съ ея благами, такъ и жизни небесной съ ея идеальными радостями; а отсюда уже раскрываеть христіанскій взглядь и на всь частмыя обязанности, житейскія отношенія, явленія жизни личной и общественной. Вийсти съ этимъ, таже эсхатологическая основа, въ ученіи о завершеніи жизни каждаго человіка и всего нравственнаго міропорядка по законамъ правды Б., упрочиваеть непреложное значение и обязательность правственной нормы, и вивств осуждаеть косность, небрежение въ деле личнаго правственнаго усовершенствованія.

Но на пути къ этому усовершенствованію христіанинъ постоянно нуждается въ сторонней помощи и поддержкѣ, да и но естественному положенію дѣла не можеть исполнять задачу жизни отдъльно отъ другихъ, совершенно изолировавъ себя отъ міра и общества. Потому нравственный идеалъ осуществляется каждымъ христіаниномъ не обособленно, внѣ всякаго соприкосновенія съ другими людьми, и въ общемь царстветь личностей, соединенных единствомъ нравственной цъли, одинаковостью духовныхъ стремленій, тожествомъ религіозныхъ понятій, взаимною любовію, единодушіемъ и взаимономощію. Это царство 
личностей, или общество религіозное именуется Перковію. Итакъ, 
въ отношеніи своего осуществленія, христіанская нравственность предполагаетъ собою еще одинъ догматическій принципъ, 
именно- ученіе о Перкои, какъ духовно-правственномъ союзъ 
върующихъ. Разсмотримъ, въ ваключеніе, смыслъ догмата о 
Церкви съ этической стороны, по воззрѣніямъ избраннаго нами св. отца.

Церковь Христова представляеть собою совокупность членовъ, соединенныхъ не внёшнею, механическою, а самою тёсною, неразрывною, органическою свявію. Христіане - одно стройное тпью, овцы единаго стада, руководимаго Единымъ Божественнымъ Пастыремъ. Это внутреннее единство выражается въ томъ, что у ветхъ членовъ Церкви одно духовно-религіовное содержаніе, одно высокое правственное настроеніе, такъ что всь живутъ какъ одинъ, и одинъ является отображеніемъ жизни всъхъ. При такомъ внутреннемъ единеніи, каждый старается какъ бы перелить съ другаго часть своего духовнаго содержанія: отрівшаясь отъ стремленій ради собственной личности, ставить предметомъ своего попеченія своихъ собратій, переносить на нихо центръ своей деятельности, и заботиться о другомъ такъ, какъ бы о себе самомъ. "Мы, чтители Единаго", пишетъ св. Григорій, стали едино, мы чтители Тронцы, такъ сказать, срослись между собою, стали единодушны и равночестны, мы чтители Слова оставили безсловесіе, мы чтители Духа горииъ ревностію не другь противъ друга, но за-одно другъ съ другомъ, мы чтители Истины одно мудрствуемъ и одно говоримъ, мы чтители Мудрости стали благоразумны, чтители Того, Кто-Соють, Путь, Дверь, яко во дни благообразно ходимь, всь идемь прямымь путемь, всь внутри двора; чтители Агнца и Пастыря сделались кроткими, и принадлежимъ уже къ тому-же стаду и единому пастырю, который пасетъ стадо съ сосудами не пастыря неискусна 1), погубляющаго

<sup>1, 3</sup>ax. XI, 15-16.

овецъ своего пастбища и предающаго ихъ волкамъ и стремнинамъ, но настыря весьма испытаннаго и опытнаго; мы, чтители Пострадавшаго за насъ, стали сострадательны и готовы облегчать тяготы другь другу, чтители Главы образуемъ стройное тело и скрепленное всякимъ духовнымъ союзомъ" 1). Едивеніе христіанъ внутреннее, религіозно-правственное, состоящее въ томъ, что всё они призваны и обязаны отражать въ себе единый образъ Божій, по которому люди созданы въ началі, равно какъ и возсозданы впоследствии чрезъ І. Христа. Богъ за насъ вочеловачился и обнищаль, "чтобы возставить плоть, спасти образъ и возсоздать человека, да будемъ вси едино о Христь, Который во всёхъ насъ содёдался совершенно всёмъ тъмъ, что Самъ Онъ есть; да не будеть въ насъ болье ни мужескій поль, ни женскій, ни варварь, ни Скивь, ни рабь, ни свободь <sup>2</sup>), такъ какъ это нлотскіе признаки; но да имфемъ единъ Божій Образъ, Которымъ и по Которому мы созданы; да изобразится и отпечатлеется въ насъ Оный столько, чтобы по Немъ только могли узнавать насъ" 3).

Для соблюденія такого тіснаго единства, члены Церкви Христовой, будучи братьями между собою, должны быть чужды всяких распрей, раздоровь и несогласія во взаимных отношеніяхь: они призываются сохранять полный мирь и единомысліе, не нарушать церковнаго единенія, оказывать сочувствіе и снисхожденіе другь другу, взаимную помощь и содійствіе въ достиженіи общественных и индивидуальных правственных пітлей. "Хотя должно наблюдать время брани и мира, а иногда, по закону и слову Соломонову і, хорошо вести и брань: однакоже лучше, доколі только можно, преклоняться на мирь, потому что сіе и выше и богоугодніве. И ни съ чітлі несообразнотредполагать, будто бы въ частномъ ділі всего лучше единомысліе. а въ ділі общественномъ оно не самое полезнійшее; будто-бы совершеннійшее управленіе—въ томъ домі и городів, въ которомъ какъ можно менію внутреннихъ раздоровь, а если

<sup>1)</sup> I, 179.

<sup>2)</sup> Tal. 3, 28, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Твор. Граг. Б. I, 215.

<sup>4)</sup> Ekkl. III, 8.

и случаются они, то всего скорбе возстановляется миръ и врачуется недугъ, но для общаго состава Церкви и лучше и приличные нычто другое; будто-бы каждому человыку надлежить стараться-быть въ мирѣ съ самимъ собою, потому что миръ и владычество надъ страстами для каждаго вождельны, но не такъ должно вести себя съ другими, а напротивъ того, низложеніе ближняго надобно вивнять себв въ славу. И хотя Богъ повельваеть прощать согрышившихъ противъ насъ не только седмижды, но и въ нѣсколько кратъ болѣе 1), чтобы прощеніемъ другихъ исходатайствовать и себ' прощеніе: однакоже, ны можемъ делать зло и темъ, которые насъ не обижали, даже дълать охотнъе, нежели какъ принимаемъ отъ другихъ благодвянія. Хотя знаемъ, какое блаженство уготовано миротворцамь, которые одни въ сонив спасаемыхъ нарицаются сынами Божіими 2): однако же можемъ думать, что сами, даже враждуя, делаемъ угодное Богу, за насъ пострадавшему, чтобы примирить насъ съ Собою и прекратить внутреннюю въ насъ брань. Нътъ, не будемъ такъ думать. Почтимъ даръ Примирителя, то-есть миръ, --- даръ, который, отходя отсель, оставилъ Онъ намъ <sup>8</sup>), какъ нъкій прощальный залогъ. Будемъ внать одну брань, -- брань съ сопротивною силою. Риемъ: братія, ненавидящима наса 4), только бы приняли сіе. Уступимъ въ иной малости, чтобы получить въ замънъ важивитее, то-есть единомысліе. Предоставимъ надъ собою побъду, чтобы и намъ побъдить. Посмотрите на уставы состязаній и на подвиги борцевъ: у нихъ часто лежащій внизу одерживаетъ побіду надъ тіми, которые были вверху" ). "Гораздо лучше и полезне, не отлагаясь отъ общаго тела (Церкви), намъ членамъ онаго, исправлять другь друга и самимъ исправляться, нежели, преждевременно осудивъ своимъ отлучениемъ и тъмъ разрушивъ довъренность, нотомъ повелительно требовать исправленія, какъ свойственно властелинамъ, а не братіямъ" 6).

<sup>1)</sup> Mate. XVIII, 22.

<sup>2)</sup> Mare. V, 9.

<sup>3)</sup> Ioan. XIV, 17.

<sup>4)</sup> Hc. LXVI, 5.

<sup>5)</sup> II, 198-199.

<sup>6)</sup> І, 193. Эти слова обращены были въ некоторымъ монахамъ, которые отде-

Горизонть Церкви однако простирается и за предвлы земли. Им'ва Главою своего Основателя, І. Христа, св. Церковь объемлетъ собою и всъхъ жившихъ върою во Христа, и въ этой въръ скончавшихся. Между членами церкви торжествующей и воинствующей опять-таки происходить духовное взаимообщеніе. Прославленные святые, хотя невидимы тёлесно, но сопребывають съ церковію земною, спосп'єшествують ея процв'єтанію и расширенію, помогають своими молитвами христіанамь, проходящимъ путь вемнаго странствованія, потому что они, святие, стали ближе из Богу, сложивь съ себя твлесные оковы, освободившись отъ бренія, омрачающаго умъ, непокровенными представь къ непокровенному первому и чистейшему Уму, сподобившись ("если могу такъ смело выразиться" - добавляетъ св. Григорій) Ангельскаго чина и дерзновенія" 1). Св. Григорій Богословъ, между прочимъ, писалъ однажды о св. Асанасіи Александрійскомъ: онъ, "въ старости доброй разрішившись отъ жизни, послѣ многихъ бореній и подвиговъ, изъ горпяго міра (въ семъ совершенно я увъренъ) призираеть нынъ на дъла наши, и подвизающимся за доброе простираетъ руку помощи, тыть удобные, что онъ свободень отъ узъ" 2). И Самъ Божественный Искупитель нашъ "и нынъ молится о моемъ спасеніи, пова не содълаетъ меня богомъ". 3). Отсюда св. Церковь, съ этической стороны, представляеть собою безчисленный сонмъ ангеловъ и всехъ верующихъ христіанъ-живыхъ и умершихъ, которые, объединяясь во Христъ, какъ единомъ Источникъ духовнаго обновленія и высшемъ Путеводитель жизни, связаны неразрывными узами любви и нравственнаго содействія, такъ что члены, усовершившіеся въ духовной жизви, оказываютъ вспоможеніе, во внутреннемъ самовоспитаніи по духу Христову, членамъ менфе совершеннымъ.

Въ тъхъ же нравственно-воспитательныхъ видахъ, собраніе върующихъ раздъляется также на руководителей-пастырей, и

лимсь отъ отца Григоріева, Епископа Назімнаскаго (по неосторожности подписавшаго полуаріанскій символь), а потомъ снова возсоединились.

<sup>1)</sup> II, 84.

<sup>2)</sup> III, 151.

<sup>3)</sup> Ibid. 75.

воспитываемыхъ-пасомыхъ, на духовно-начальствующихъ и подчиненныхъ. Отсюда въ общей идев Церкви содержится, съ этической стороны, частная идея христівнского пастыреначалія, какъ института, установленнаго спеціально для достиженія нравственно-всиомогательных целей Церкви. "Порядокъ и въ церквахъ распредълиль, чтобы одни были пасомые, а другіе-пастыри, одни начальствовали, а другіе были подначальными; кто составляль какь бы главу, кто-ноги, кто-руки, кто глазъ, кто-иный изъ членовъ тъла-для устройства и пользы цълаго-какъ низшихъ, такъ и высшихъ. И въ тъвахъ члены не отделены другь отъ друга, но целое тело есть одно изъ различныхъ частей сложенное; не у всъхъ членовъ одинъ образъ дъйствованія, хотя и всё одинаково имеють нужду другь въ другъ для дружнаго и взаимнаго дъйствованія. Такъ глазъ не кодить, но указываеть путь; нога не смотрить, но переступаеть и переносить съ одного мъста на другое; языкь не пріемлеть звуковъ, ибо это дъло слуха; ухо не говоритъ, потому что это дело языка; носъ ощущаетъ запахи, гортань же вкушаетъ брашна, говорить Іовь 1); рука есть орудіе къ тому, чтобъ давать и принимать; а умъ вождь всего: отъ него способность ощущать, и къ нему возвращается всякое ощущение. Тоже и у насъ-въ общемъ твав Христовомъ. Ибо всв едино твао есмы о Христь, а по единому Христу и друг другу уди 2). Одинъ начальствуетъ и предсёдательствуетъ, а другой водится и управляется; оба действують неодинаково, если только начальствовать и быть подначальнымъ---не одно и тоже, но оба дълаются едино во единомъ Христъ, составляемые и слагаемые тымь же Духомъ" в). "Какъ въ тыль иное начальствуетъ и какъ бы председательствуетъ, а иное состоитъ подъ начальствомъ и управленіемъ: такъ и въ церквахъ (по закону ли справедливости, воздающей по достоинству, или по закону Промысла, все связующаго) Богъ постановиль, чтобы одни, для кого сіе полезнее, словомъ и деломъ направляемые къ своему долгу, оставались пасомыми и подначальными; а другіе, стоящіе выше

<sup>1)</sup> Ios. 34, 3.

<sup>2)</sup> PRM. 12, 5.

<sup>3)</sup> III, 117-118.

прочихъ по добродътели и близости къ Богу, были пастырями и учителями къ совершенію Церкви, и имъли къ другимъ такое-же отношеніе, какое душа къ тълу и умъ къ душъ, дабы то и другое, недостаточное и избыточествующее, будучи, подобно тълеснымъ членамъ, соединено и сопряжено въ одинъ составъ, совокуплено и связано союзомъ Духа, представляло одно тъло, совершенное и истинно достойное самого Христа—нашей Главы").

Итакъ христіанское настырство, помимо священнодъйствія, имъетъ еще цъль нравственнаго воспитанія и усовершенія пасомыхъ. Его задача—духовное врачеваніе, состоящее въ томъ, чтобы "окрылить душу, исхитить изъ міра и предать Богу, сохранить образъ Божій, если цълъ, поддержать, если въ опасности, обновить, если поврежденъ, вселить Христа въ сердиа Духомъ 2); короче сказать: того, кто принадлежитъ къ горнему чину, содълать богомъ и причастникомъ горняго блаженства" 3). Посему христіанское пастырство есть не столько начальствованіе, сколько служеніе, подлежащее великой отвътственности; оно основывается на Божіемъ законъ и возводитъ къ Богу 4).

При такомъ то взаимномъ нравственномъ содъйствіи върующихъ другъ другу, подъ мудрымъ руководительствомъ пастырей, при помощи святыхъ и подъ верховнымъ управленіемъ Божественнаго Пастыреначальника, движется жизнь какъ всей Церкви Христовой вообще, такъ и отдъльныхъ ея членовъ. Здъсь, въ живомъ и оживляющемъ организмъ Церкви, дается самая добрая почва и самыя дъйствительныя средства для наилучшаго расцвъта и произрастанія индивидуальной жизни каждаго върующаго. Здъсь то христіанинъ можетъ съ удобствомъ оправлать на себъ самомъ этическій идеалъ, осуществить въ собственной личности нравственную задачу жизни.

П. Борисовскій.

<sup>1)</sup> I, 13.

<sup>2)</sup> Epec. 3, 17.

<sup>3)</sup> I, 24, cp. crp. 49.

<sup>4)</sup> I, 14, 16, 17.

## Св. Петръ, первый митрополитъ московскій, и основныя черты его дъятельности въ пользу единодержавія.

I.

Всв изследователи въ области русской исторіи признаютъ великія заслуги русскаго духовенства въ дёлё утвержденія единодержавія на Руси. Къ сожальнію, сужденія историковь по этому предмету носять болье или менье общій, теоретическій характеръ, и читатель, который захотълъ бы ознакомиться съ этимъ предметомъ, былъ бы поставленъ въ довольно затруднительное положеніе: при всемъ обиліи за последнее время изследованій въ области русской исторіи вопросъ этоть останется для него мало-выясненнымъ, безъ надлежащей группировки фактовъ и безъ надлежащаго историческаго освъщенія. Мы, конечно, далеки отъ упрековъ нашимъ историкамъ въ поверхностномъ отношеніи къ дёлу. Исторія русскаго народа есть наука еще молодая; настоящее научное ея изученіе начинается собственно съ конца прошлаго столътія. Если мы къ этому прибавимъ еще необычайную сложность самыхъ историческихъ явленій, то для насъ станетъ вполнъ понятнымъ, что много еще работы предстоитъ современному историку, что многіе вопросы только затронуты и ждуть своего окончательнаго ръшенія въ будущемъ. Такъ и въ настоящемъ случав: трудно, да и едва-ли возможно, въ столь короткій періодъ строго научныхъ историческихъ изследованій струппировать все факты и указать всё нити историческихъ факторовъ, создавшихъ Русь единую, самодержавную и православную; поневолъ приходится

ограничиваться общими характеристиками, опуская многія цінныя подробности. Особенно это можно сказать объ участіи русскаго духовенства въ развитіи, уясненіи и украпленіи коренныхъ основъ русскаго народа. Всъ, напр., русскіе историки признають огромное вліяніе нашего духовенства на развитіе и утвержденіе русскаго единодержавія; но только благодаря новъйшимъ изследованіямъ деятельность духовенства въ этомъ направленіи принимаеть надлежащее освіщеніе, воплощается въ конкретныхъ формахъ и подтверждается несомивними историческими фактами и изысканіями. Мы хотели бы познакомить нашихъ читателей оъ новъйшими историческими изысканіями. характеризующими деятельность нашего духовенства въ этомъ направленіи. И прежде всего останавливаемся на діятельности св. Петра, перваго митрополита московскаго и на его ясномъ сознаніи единодержавной миссіи Москвы. Обыкновенно у насъ думають, что личные мотивы, личныя симпатіи заставили св. Петра перевхать изъ Владиміра въ Москву. Но если мы обратимъ вниманіе на тѣ великіе результаты, какіе принесла дѣятельность святителя делу единодержавія, то мы легко поймемъ всю ошибочность этого мевнія. Двятельность всякаго лица только тогда оставляеть замізтные сліды въ исторій, когда она въ себъ имъетъ исторические корни, когда она въ своей основъ вићетъ исторические принципы, а не личные мотивы. Въ противномъ случай она не можетъ дать зрёлыхъ плодовъ и затеряется въ историческомъ движеніи народа. И если, повторяемъ, дъятельность святителя такъ благотворно вліяла на всю послівдующую русскую исторію, то значить идеалы свои святитель почерпаль изъ русской жизни, значить историческія преданія создали такой, а не иной характеръ его деятельности. Дать, слѣдовательно, историческое освѣщеніе всей дѣятельности св. Петра, искать корней этой діятельности въ духів времени, а не въ личности святителя-вотъ цёль нашей статьи.

Свои объединительныя стремленія Москва обнаруживаеть, можно сказать, на первыхъ же страницахъ своей исторіи, въ началь XIV в., а окончательное утвержденіе въ ней единодержавія относится ко времени Іоанна III. Слідовательно, время отъ XIV в. и до конца XV (до княженія Іоанна III)

вообще можно назвать временемъ переходнымъ въ русской исторіи. Въ этоть болье чемь полутора - стольтній періодь постепенно опредъялется физіономія русскаго государства, происходять глубокія внутреннія переміны, на сцену еще разъ выступаетъ кровавая междоусобная удёльная борьба, которая, наконецъ, и приводитъ все русское общество къ тихой пристани, - единодержавію. И вотъ въ такой-то смутный періодъ русской исторіи, когда идея сепаратизма живеть еще полной жизнью, наша высшая духовная власть возвышаетъ свой мощный голосъ въ пользу единодержавія, она словомъ и дёломъ проводить въ жизнь этотъ великій принципъ. Можно сказать смело, нисколько не погрешая противъ истины, что въ это время во главъ русской ісрархіи стоять святители, обладающіе твердой волей, необыкновенной энергіей и глубоко понимающіе вадачи и цели русскаго духовенства. Само Провиденіе, очевидно, заботится о благв Россіи, давая въ помощники великимъ князьямъ умныхъ и энергичныхъ святителей.

Вообще на это служение нашихъ святителей интересамъ единодержавія нельзя смотръть, какъ на дело случайное, личное. Исторія показываеть, что наши святители съ самаго начала на Руси христіанства являются горячими сторонниками великихъ князей, неуклонными спутниками въ ихъ частномъ и общественномъ жизненномъ пути, что дъятельность ихъ всегда пріурочена къ тому мъсту, которое служитъ резиденціей великаго князя и центральнымъ пунктомъ для всей русской земли. Читатель, конечно, помнитъ, что первоначально такимъ мъстомъ служиль Кіевь, что затімь къ концу XII в. политическія и общественныя бъдствія лишають Кіевь его первенствующаго значенія и что съ этихъ поръ центръ исторической жизни русскаго народа переходитъ съ юга на свверъ, сначала въ суздальскій городъ Владиміръ, а потомъ въ Москву. По этому движенію русской исторіи мы можемъ расположить и наше изслідованіе. Сначала мы коснемся политического состоянія кіевской и суздальской земель въ XIII в. Общая сравнительная характеристика политического состоянія этихъ двухъ географическихъ центровъ двухъ мъстъ Россія-юга и съвера-и объяснить намъ естественными причинами переходъ митрополитовъ съ юга на северъ. А

отношеніе представителей духовенства суздальской земли къ свытской власти—уяснить намъ исторически политику св. Петра. Слыдовательно, вся заслуга св. Петра состоить въ томъ, что онъ первый, такъ сказать, закрыпиль своимъ авторитетомъ историческія традиціи русскаго духовенства, первый даль сознательные политическіе принципы своимъ преемникамъ...

Св. Петръ не первый сталъ предпочитать съверъ югу. Еще интрополить Кирилль больше проживаль во Владимірь на Клязьмі, чімь въ Кіеві. Возведенный въ 1247 г. въ санъ митрополита (Даніилъ Романовичъ Галицкій поставиль его собственно еще въ 1243 г., но безъ высшей санкціи константинопольскаго патріарха), онъ въ 1250 г. прибываеть въ Кіевъ, но вскорь оставляеть этоть городь и отправляется въ Черниговъ, Рязань, а затъмъ и во Владиміръ на Клязьмъ. Въ последнемъ городе онъ пребываетъ довольно долгое время: по крайней мірть въ 50-хъ и 60-хъ годахъ мы его пісколько разъ видимъ во Владиміръ. Въ 70-хъ годахъ онъ снова появляется въ Кіевъ, но въ 1280 г. опять возвращается на съверъ и умираетъ онъ здёсь, въ Переяславлё Залёсскомъ, хотя погребенъ все еще въ Кіевъ 1). Преемникъ Кирилла, Максимъ лишь нъсколько леть побываль въ Кіеве, а затемь уже окончательно нереселился во Владиміръ "со всёмъ своимъ житьемъ". Летописи даже находять нужнымь указать причины этого перехода митрополита съ юга на съверъ. Вотъ какъ говорится объ этомъ въ Исторіи Россіи" Татищева, которая въ сущности есть только сводъ летописей: "Того-же лета (1299) преосвященный Максимъ Митрополить, не терпя насилія отъ Татаръ въ Кіеве, пойде изъ Кіева, и весь Кіевъ разыдеся, а Митрополить иде изъ Кіева къ Брянску, а отъ Брянска въ Суздальскую землю, и тако прищедъ съ крылосомъ и со встмъ житіемъ своимъ, и сиде въ Володимеръ и въ Суздалъ и въ Новгородъ нижнемъ и протчія тамо прилежащія м'вста" 2). Итакъ, Максимъ уже окончательно покидаетъ югъ и поселяется на съверъ. Преемникъ носледняго, святитель Петръ появляется въ Кіеве только въ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. Грушевскій "Исторія Кіевской земли отъ смерти Ярослава до конца XIV в., стр. 508, где все эти факты добросов'єстно собраны изъ летописей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Татищев "Исторія Россів", вн. IV, стр. 79.

1308 г., т. е. сейчасъ же послъ своего поставленія на митрополію, а въ 1309-мъ году онъ во Владиміръ, въ 1310-мъ-въ Брянскі. Послів этого въ лівтописях уже нівть упоминаній объ его пребываніи на югь. Начиная съ митрополита Максима святители наши и погребаются на съверъ- во Владиміръ на Клязьм' и въ Москв'. Итакъ, предъ нами чисто-историческій фактъ: начиная съ Кирилла, всё три митрополита последовательно, одинъ за другимъ тягот вютъ къ съверу. Преосвященный Макарій говорить, что переселеніе это "было ихъ (т. е. митрополитовъ) личное переселеніе, а отнюдь не самое перенесеніе самой каседры митрополитской въ тотъ или другой городъ, которое, какъ увидимъ, только въ нѣкоторомъ смыслѣ совершилось уже впоследствіи. Св. Петръ быль такъ-же митрополитомъ кіевскимъ и всея Россіи и хотя мало жилъ во Владиміръ, но подобно предшественнику управлялъ епархіей владимірскою, а не московскою, еще не существовавшею 1). Конечно, это замъчание преосвященнаго совершенно върно, если на самый фактъ смотръть только съ формальной стороны. Все таки является вопросъ: что же побудило всёхъ упомянутыхъ трехъ святителей покинуть югъ и обратить свои взоры на съверъ?-Ужъ, конечно, не личная прихоть, не личные интересы. Если бы такъ поступилъ одинъ митрополитъ, то историкъ не придаль бы, пожалуй, важнаго историческаго значенія такому факту, но когда три митрополита преемственно стремятся на съверъ, - то причины ихъ перемъщенія надобно искать, какъ мы выше уже говорили, въ самомъ политическомъ состояніи кіевской и суздальской земель въ XIII в. Къ краткой характеристикъ этого состоянія мы теперь и перейдемъ.

### II.

До возвышенія ростово-суздальской земли Кіевъ быль единственнымъ центромъ политической и культурной жизни русскаго народа. Во главъ всего населенія здѣсь стоитъ великій князь, который считается старъйшимъ между всѣми другими удѣльными князьями. Какъ средоточіе свѣтской власти, Кіевъ

<sup>1)</sup> См. Макарій "Исторія русской церкви" СПБ. 1886 г., т. ІV, стр. 21.

долженъ былъ сдёлаться и средоточіемъ духовной власти: духовная власть вездъ сопутствуетъ свътской. Такимъ господствомъ надъ остальными княжествами, такимъ высокимъ положеніемъ Кіевъ исключительно обязанъ своему счастливому центральному географическому положенію. Но здёсь можно указать и на противоположную сторону дела. Благодаря такимъ счастливымъ условіямъ жизнь Кіевской земли текла, такъ сказать, на глазахъ удёльныхъ князей; ни одно сколько-нибудь важное политическое событие въ Киевской землю не могло ускользнуть отъ зоркихъ взоровъ многочисленнаго потомства св. Владиміра. А при тогдашнихъ крайне неопределенныхъ правовыхъ отношеніяхъ князей между собой, при тогдашнемъ господств'я грубой физической силы и чисто эгоистическихъ побужденій. Кіевъ. естественно, сталъ служить цёлью домогательствъ многихъ князей: каждый почти князь во что бы то ни стало стремится побъдить своего соперника, чтобы самому стать во главъ всей Руси. Происходять безпрерывныя распри внязей между собой, кровавыя ссоры и междоусобія. Эти княжескія распри въ свою очередь открывають широкій просторь для діятельности кіевскаго народнаго въча; князья должны считаться съ буйною толпою и неръдко самое пребывание князя на кіевскомъ столъ нсключительно зависить отъ воли народной. Происходить, такимъ образомъ, новая путаница: путаница въ отношеніяхъ князя къ народу и наоборотъ. Прекрасную характеристику этой неопредъленности отношеній княвя къ народу ділаетъ нашъ знаменитый историкъ С. М. Соловьевъ. "Народонаселение волостей, говорить онь, вившалось въ эти споры (т. е. въ княжескіе споры), стало выбирать князей, которые были ему любы, не обращая вниманія на родовые счеты Рюриковичей: отсюда новыя сиуты, новая запутанность, новыя усобицы. Мы упоминали, что въ отношеніяхъ между княземъ и подчиненнымъ народонаселевіемъ оставались еще неопредёленности; но князья не имъли возможности определить точнее своихъ отношеній къ народонаселенію волостей, потому что все вниманіе ихъ было поглощено собственными ихъ родовыми счетами и борьбою, вследствіе этихъ счетовъ происходившею; доискиваясь старшинства, они переходили изъ одной волости въ другую, не занимаясь установленіемъ прочнаго порядка вещей въ последнихъ, оставдяя все по прежнему"1). А отсюда и понятно следующее явденіе: въ то самое время, какъ въ другихъ княжествахъ успъла выработаться своя княжеская вётвь, которой народъ сочувствуетъ и всеми силами покровительствуеть, въ Кіеве родовая княжеская вътвь отсутствуеть: кто сильньй, тоть здёсь и править. Это отсутствие правильно установившейся власти, это господство грубой физической силы, эта разобщенность свътской власти съ народомъ, --- все это и послужило главною причиною постепеннаго паденія Кіева. Теперь достаточно было одного какоголибо внешняго толчка, чтобы Кіевъ самъ собою распался. Такинъ именно толчкомъ и былъ знаменитый разгромъ Кіева Андреемъ Боголюбскимъ въ 1169 году. Суздальскій князь добивался первенства на Руси; но ему на дорогъ стоитъ Кіевъ: пентромъ русской жизни все еще остается Кіевъ; кіевскій князь все еще de jure стартий. И вотъ, чтобы сломить это первенство, чтобы разорить Кіевъ и бросить, какъ ненужную вещь 2), онъ производить свой знаменитый разгромъ Кіева въ 1169 г. Посль этого Кіевь уже не можеть оправиться; онь обречень на върную политическую смерть. Разгромъ прежде всего пагубнымъ образомъ отразился на княжеской власти. Великіе князья кіевскіе сначала уступають свое первенствующее місто князьямъ суздальскимъ, затъмъ Кіевъ со степени великаго княжества нисходить на степень простого княжества, а передъ самымъ нашествіемъ монголо-татаръ лишается и какихъ-бы то ни было князей: Кіевомъ управляютъ наместники. Обыкновенно у насъ принято думать, что во время татарскаго нашествія Кіевъ подвергся окончательному раззоренію, что населеніе его былоизбито, что Кіевская земля совершенно обезлюдела, опустела и обратилась чуть-ли не въ пустыню. Въ настоящее время, благодаря новъйшимъ изслъдованіямъ ученыхъ, митие это можно считать неосновательнымъ. Во всякомъ случав, нъть никакихъ основаній предполагать, будто съ этихъ поръ жизнь кіевскаго общества окончательно замерла, будто татарское нашествіе фа-

<sup>2</sup>) См. Грушевскій, стр. 221.



<sup>1)</sup> См. въ Собраніи сочниеній Соловьева статью: "Взглядь на исторію установленія государственнаго порядка въ Россів до Петра Великаго", СПБ. 1882, стр. 73.

тальнымъ образомъ отразилось на внешнемъ состояни Кіевской земли. Иное дело внутреннее состояніе: политическія отношенія здісь совершенно перерабатываются, жизнь кіевскаго общества отливается совершенно въ иныя политическія формы. Г. Грушевскій, посвятившій исторіи Кіевской земли общирное и цінное изследование, признаеть за монгольскимъ нашествиемъ вначеніе только съ точки арінія перестройки политико-общественнихъ отношеній. Излагая мотивы народнаго недовольства княжеско-дружиннымъ укладомъ, онъ говоритъ, что народъ, естественно, стремился освободиться отъ княжеской власти, чтобы жить своею жизнью. Но "въ общемъ княжеско-дружинный строй слишкомъ прочно установился, чтобы населеніе, въ тогдашнихъ условіяхъ, могло своими силами покончить съ нимъ. Для этого требовалось какое-либо чрезвычайное потрясение-такимъ было монгольское нашествіе; несомивнию, что оно произвело сильнъйшій "пополохъ" въ русскихъ земляхъ; князья заметались въ паническомъ страхъ; казалось, всъ прежнія основы жизни и строя рушились. Моментъ для разрыва со старымъ строемъ быль очень удобный, население это заметило, и одни-быть можетъ раньше, другіе-позже постарались имъ воспользоваться" 1). Теперь всякія препоны рушатся и народная стихійная сила бурнымъ потокомъ разливается по всей Кіевской земль; теперь организуются чисто демократическія общины, чуждыя прежнему дружино-княжескому строю; княжеская власть совершенно стерта. Этимъ-то отсутствіемъ княжеской власти, этимъ прекращениемъ того государственнаго строя Кіевщины, который сближаль ее и съ съверо-восточными и съ юго-западними княжествами, этимъ господствомъ раздробленныхъ автономныхъ общинъ, появившихся на развалинахъ древняго строя, всеми этими причинами и объясняеть г. Грушевскій переселеніе митрополитовъ изъ Кіева. Дерархи, говорить онъ по этому новоду, привыкли къ союзу и общению съ носителями центральной государственной власти и потому естественно таготели къ государственнымъ центрамъ, въ Владиміру, Москве, къ Вильнъ, а Кіевщина, хотя бы и благоденствовала, сначала

<sup>1)</sup> См. Грушевскій, стр. 457.

лишена была вовсе этой власти, а поэже, хотя и была объединена и снабжена княжескою властью,--- въ политическомъ отношении все же оставалась однимъ изъ всторостепенныхъ княжествъ" 1). Надвемся, читатель довольно ясно представляеть себь этоть процессь постепеннаго политическаго разложенія Кіевской земли. Сначала Кіевъ находится въ апогеж своей славы, въ апогет своего величія; онъ могущественъ и богать; населеніе его благоденствуеть подъ властью великихъ князей. Но не долго Кіевской земль пришлось наслаждаться такимъ счастьемъ. Кіевъ скоро становится яблокомъ раздора для многочисленныхъ потомковъ Ярослава Мудраго; между ними вследствіе этого происходять страшныя междоусобія, кровавыя битвы. Все, повидимому, заражено этой тяжелой атмосферой кровавой ръзни, кровавыхъ битвъ. Теперь и народное въче, досель безмольное, подымаеть свой голось: оно вившивается въ княжескія распри: оно не разъ является теперь верховнымъ судьею въ княжескихъ дёлахъ, не разъ по своему произволу сажаетъ и низводитъ съ кіевскаго стола князей. Монгольское иго совсемъ доканчиваетъ это внутреннее разложение Киева. Съ этихъ поръ Кієвъ на въки порываетъ всякія связи съ своей исторіей, для кіевскаго общества наступаетъ новый періодъ жизни, періодъ народнаго самовластія, народнаго самоуправства. Это то отсутствіе тёхъ элементовъ, которые служать вёрнымъ залогомъ будущаго политическаго могущества и величія всякаго государства-и заставило нашихъ святителей навсегда отвернуться отъ юга. И уже митрополить Максимъ, какъ мы видъли выше, переселяется окончательно на съверъ "не терпя насилія отъ татаръ". На самомъ же діль, конечно, не татары такъ напугали нашихъ святителей, а именно этотъ страшный общественный переломъ, эта страшная анархія. Изв'ястіе же льтописца о татарахъ г. Грушевскій считаеть до нікоторой степени преувеличеннымъ, такъ какъ оно "записано на съверъ со словъ бъглецовъ и частнъйшимъ образомъ вмъетъ цълью объяснить и, пожалуй, оправдать переселеніе митрополита во Владиміръ" 2). И что замѣчательно, переселеніе святителей со-

<sup>1)</sup> См. тамъ-же, стр. 442-443.

<sup>2)</sup> См. тамб-же, стр. 463-464. Объ этомъ вопросъсм., впрочемъ, нъсколько неже.

вершается не вдругъ: въ недоумѣніи, они сначала еще разъѣзжаютъ изъ одного города въ другой, они колеблятся выборомъ и энергически разъискиваютъ мѣсто, достойное ихъ дѣятельности. И только послѣ долгихъ поисковъ это пристанище они находятъ на сѣверо-востокѣ. Но что представлялъ собою въ то время сѣверо-востокъ, дѣйствительно ли онъ хранилъ въ себѣ всѣ задатки будущаго величія и славы Россіи, и не сдѣлали-ли наши святители крупной политической ошибки, мѣняя югъ на сѣверъ?—На эти вопросы мы и постараемся сейчасъ отвѣтить.

### III.

Коренными жителями суздальской земли является финское племя-меря, теперь уже совершенно исчезнувшее. Этотъ народецъ очень рано вступилъ въ торговыя связи съ славянскими племенами, благодаря воднымъ системамъ Волги и Оки; онъ очень рано завелъ торговлю съ Востокомъ, Съверомъ и даже съ Западомъ. А суздальской край, занимая среднее мъсто между югомъ и съверомъ, естественно, служилъ важнымъ связующимъ звеномъ торговаго движенія съ юга на сфверо-востокъ и съ востока на западъ. Такое центрально-торговое географическое положение этого края, обогащая его матеріально, вместь съ тъмъ обусловливало и его политическое значение. Богатство края издавна стало привлекать сюда наиболее энергичныхъ и наиболье дъятельных русских людей; сюда потянулись цълыя партіи колонистовь; колонизаціонная діятельность русскаго народа въ этомъ краб носить даже въ некоторомъ роде характеръ системы (мы видимъ здёсь четыре вида колонизаціи: военнокняжескую, духовную, вольно-народную и торговую). Постоянный притокъ свёжихъ русскихъ народныхъ силъ самъ собою поглотиль финскую народность, претвориль ее въ себя; такимъ образомъ, изъ смешенія русскаго элемента съфинскимъ и создается велико-русская народность. Ассимиляція финскаго элемента шла темъ быстрее, что русскій народъ быль чуждь той жестокости, которая столь характерна въ колонизаціонной діятельности нъмецкаго народа: инородцы охотно и безъ всякаго озлобленія вступали съ нами въ сношенія. На этой-то первоначальной почет колонизаціи и выросла самымъ нормальнымъ путемъ княжеская власть. Прекрасно указанъ зародышъ этой власти и ея развитіе въ извъстномъ уже намъ сочиненіи С. М. Соловьева. "Часть населенія съверо-востока, пустынной области верхней Волги, говорится здёсь, преимущественно принадлежить Юрію Владиніровичу Долгорукому, постронвшему здёсь цёлый рядъ городовъ, куда онъ сводилъ народонаселеніе изъ разныхъ мъстъ: эта ново-населенная область, эти новые города обязаны были князю своим политическим существованіемь, были его собстенностью, князь быль здись хозяиномь полновлястнымь, здъсь не было мъсти никакой неопредъленности во отношеніяхо 1). Среди этого-то новаго міра, на этой-то почет родился, вырост и возмужалт сынт Юрія Долгорукаго, знаменитый Андрей Боголюбскій. Слишкомъ тридцать літь прожиль онь на съверъ, приняль на себя впечатлънія окружавшей среды, воспитался въ иныхъ отношеніяхъ, чёмъ какія существовали между княземъ и городами на югъ, воспитался въ отдаленіи отъ остальныхъ линій княжескаго рода, въ отчужденіи отъ ихъ привычныхъ интересовъ, и тёмъ способнёе следовательно быль онь для того. чтобъ выделиться изъ рода, порвать съ нимъ связь" 2). Последнее замечание С. М. Соловьева относительно воспитанія Андрея Боголюбскаго въ "отдаленіи отъ остальныхъ линій княжескаго рода"-требуетъ некотораго поясненія. Здісь очевидно, имінотся въ виду ті географическія условія, въ которыхъ, съ одной стороны, находилась Кіевская земля, а съ другой суздальская. Центральное географическое положеніе Кіева, какъ мы уже видели, и было главною причиною разложенія здёсь княжеской власти. Не то мы видимъ въ суздальской землъ. Занимая отдаленную окраину Россін, княжество это уже самыми географическими условіями было поставлено въ независимое положение, было предоставлено самому себь; здъсь могла выработаться, да и выроботалась, своя определенная княжеская ветвь, чуждая притязаніямъ другихъ князей: въ виду ея отдаленности отъ центра русской



<sup>1)</sup> Нашъ курсивъ.

<sup>2)</sup> См. Соловеев, стр. 74.

жизни никто изъ князей на нее не заявляль своихъ претензій. Воть гдѣ, значить, заложень крѣпкій и прочный фундаменть для развитія въ будущемъ единодержавія; съ этой стороны, слѣдовательно, святители наши могли найти здѣсь свой идеаль, осуществленіе своихъ завѣтныхъ желаній.

Что же касается народнаго въча, то вдъсь и оно было поставлено въ должныя границы; кругъ его действій и вліянія быль совершенно съужень. Начать хотя бы съ того, что во владиміро-суздальской землё утвердилась своя, мёстная династія; здёсь господствуетъ строгій, династическій принципъ, который отрызываеть всякій путь къ народному вмішательству въ княжескія діла. Помимо всего этого, здівсь и не могло развиться исторически такой розни между княземъ и народомъ. Наоборотъ. исторія выработала здёсь самыя искреннія, самыя тёсвыя отношенія между квяземъ и народомъ. Первоначально князь зайсь является собственникомъ довольно пустынныхъ мъстъ. Непосредственный интересъ его быль привлечь на эти ивста народъ. А сделать это можно не путемъ насилій и притёсненій, а путемъ уступокъ и мирныхъ условій, путемъ добровольных в соглашеній. Следовательно, отношенія князя къ народу здёсь устанавливаются на почвё взаимнаго соглашенія, а не на почвъ кровавыхъ войнъ и насилій. Да и вся послъдующая исторія этого края должна была развивать это чувство солидарности, это совнаніе взаимныхъ интересовъ. Дъйствительно, поселившись среди инороддевъ, совершенно чуждыхъ русскому духу, и князь и народъ только общими и дружными усиліями могли отстоять свою самостоятельность, свою самобытность; сама жизнь, следовательно, здёсь развивавала это чувство любви, чувство солидарности и единства интересовъ. Какъ видитъ читатель, жизнь во владиміро-суздальской землѣ течеть по совершенно иному историческому руслу, чёмъ въ кіевской землі; здесь именно святители и могли найти зародышъ того строя, которому они такъ сочувствують; здёсь именно святители могли найти осуществление своихъ идеаловъ. Можно только удивляться той дальновидной и тонкой политикъ нашихъ святителей, которая заставила ихъ навсегда покинуть Кіевъ, чтобы всв свои силы направить на дело служенія интересамъ севера.

Сообразно съ планомъ нашего очерка, намъ остается теперь сказать нёсколько словь объ отношеній владиміро-суздальскаго духовенства къ свётской власти, до времени перенесенія митрополін во Владиміръ на Клязьмѣ. Читатель увидетъ, что и здёсь почва была достаточно подготовлена для деятельности будущихъ московскихъ святителей. Мы уже видъли, что принципъ солидарности, взаимопомощи последовательно проходитъ черезъ всю исторію владиміро-суздальскаго княжества. Тоже самое можно сказать въ частности и относительно духовенства; оно съ любовью относится и кънароду, и къкнязю; по мёрё силь оно служить интересамъ и того, и другого. Исторія какъ бы лишній разъ доказываетъ, что религія и гражданственность всегда самые върные спутники другь друга, самые върные союзники. Народное сочувствіе, народная любовь доставляють церкви сувдальскаго края высокое могущество и полную независимость, она "стала въ свободныя отношенія и къ іерархіи и къ свътской власти, и слилась въ одно нераздёльное цёлое съ обществомъ, выражая собою извъстную опредъленную сторону жизни Русскаго общества, а не составляя отдёльнаго общества, какъ въ западной Европъ того времени" 1), словомъ она стала чисто народною церковью. И не смотря на такое высокое положеніе, духовная власть не добивается здёсь первенства и главенства, она строго держится своего круга действій, ся отношенія къ свътской власти чужды всякаго высокомърія и всякой гордости. На протяжении XI, XII и XIII вв. Суздальская льтопись упоминаеть объ одномъ только случав распри (и тоочень темномъ) между княземъ и епископомъ 2). А вообще дъятельность владыки была тёсно связана съ деятельностью князя, отношенія между той и другой властью были самыми искренними и дружелюбными. "Свадьбы, крестины, постриги, встрвчи и проводы князя, "посаженіе его на столь"-все это совершалось при непосредственномъ участіи духовенства, по его благословенію и при его содъйствіи. Князь, ежедневно присутствовав-

<sup>1)</sup> См. *И. Бъляева* «Разсказы изъ русской исторіи», М. 1865 г. кн. первая, стр. 392.

<sup>2)</sup> См. П. Полевою «Очерки русской исторіи въ памятивкахъ быта», Спб. 1880 г., Выпускъ II, стр. 182.

шій на богослуженін въ своей домашней, придворной церкви, отъ колыбели и до могилы шелъ рука объ руку съ владыкою, который чаще всего быль и отцомъ его духовнымъ. Съ благословеніемъ владыки начиналь онъ княженіе свое, когда садился на столь княжескій въ містной соборной церкви, благословевіемъ и напутствіемъ владыки оканчиваль онъ и свое земное поприще. Кажется, что даже и при частныхъ повздкахъ своихъ по княжеству князья имъли обыкновеніе обращаться къ епископамъ за благословеніемъ и при отправленіи въ путь, и при возвращени изъ него" 1). На этой то почве сочувствия духовенства интересамъ свётской власти и сложился въ средв сувдальского духовенства взглядъ на князя, какъ на избраннека Божія. "Суздальскій літописець, говорить уже знакомый читеталю г. Полевой, постоянно представляеть намъ князя, какъ избранника Божія, и облекаетъ власть его особымъ ореоломъ. "Князь не напрасно мечъ носитъ", восклицаетъ онъ въ одномъ мъстъ льтописи:-- онъ носить его потому, что онъ Божій слуга; онъ носить его, чтобы карать злодевь и поощрять добротворящихъ". Въ другомъ мъстъ встрвчаемъ даже и следующее разсуждение: "Богъ даетъ власть тому, кому хочетъ; онъ поставляетъ и царя и князя. И если какая-нибудь вемля угодить Богу, то Онъ поставляеть въ ней на княжение князя праведнаго, любящаго судъ и правду; а если князья въ какойнибудь земль бывають правдивы, то ихъ земль прощается много прегръщеній, такъ какъ князь есть глава земли". На высокое значеніе власти княжеской въ сѣверо-восточной Руси указываеть и то, что уже и въ XII въкъ, какъ кажется, вошло въ обычай поминать великаго князя во время богослуженія" 2). Воть какъ исторически сложились здёсь отношенія духовной власти къ свътской. Теперь спрашивается, можно-ли говорить 0 какихъ-то личныхъ побужденіяхъ, матеріальныхъ разсчетахъ, когда сама исторія показываеть совершенно противное? При техъ объясненіяхъ историческихъ фактовъ, какія дёлають наши не въ мфру рьяные защитники "личныхъ мотивовъ",--исторія

<sup>1)</sup> См. таме-же, стр. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. тамъ-же, стр. 171—172.

обращается въ какое-то безсвязное повъствование о лицахъ, которыя ничего другого не хотять знать, кромъ своего личнаго ненасытнаго "н". Это уже будеть не исторія, какъ наука, а какое-то повъствование объ эгоистахъ, въчно недовольныхъ, въчно воюющихъ изъ-за своихъ мелочныхъ интересовъ. А между тъмъ такое объяснение относительно нъкоторыхъ поступковъ нашихъ святителей находитъ достаточное количество свояхъ приверженцевъ, и мы поневолъ должны хотя немного остановиться на доводахъ приверженцевъ этого мивнія. Къ нимъ, между прочимъ, принадлежитъ и г. Карповъ, посвятившій цівлое изслівдованіе св. Петру, его жизни и діятельности. По его мивнію, татарская ордабыла однойизъ главныхъ причинъ перевяда св. Петра на съверъ. Обладая громадными имуществами, церковь, по его мненію, походила на отдельное княжество. Но эти имущества, пожертвованныя церкви князьями и другими людьми благочестивыми, избавленныя ханами отъ податей, могли часто страдать отъ княжескихъ притязаній и раззореній. Словомъ, права духовенства вив опоры свытской власти могли подвергаться разнымъ нарушеніямъ и обидамъ. Правда, продолжаєть далее г. Карповъ, ханскіе ярлыки давали духовенству изв'естную гарантію и изв'естную охрану. Но и здёсь митрополить не могь, подобно князьямъ, позвать монголовъ для своей защиты: такую защиту митрополить могь найти только внутри Россіи, другими словами, только въ союзѣ со свѣтскою властью 1). Итакъ, практическія соображенія побудили духовную власть искать опоры у свётской; беззащитность русской церкви заставила духовную власть искать защиты у свётской. Мы уже имели случай видеть, насколько святители подчиняли свою политику личнымъ мотивамъ, мы уже видели, что политика ихъ выработана чисто историческимъ, въковымъ путемъ. А слъдовательно, о личныхъ мотивахъ здёсь можно говорить лишь по стольку, по скольку они подчиняются общему историческому теченію. Мы именно нарочно остановились на выясненіи исторических традицій суздальскаго духовенства, имёя въ виду противопоставить самые



См. Карпова "Очерки изъ исторів россійской церковной ієрархів". Москва 1865, стр. 14—18.

исторические факты защитникамъ личныхъ мотивовъ въ исторіи. Итакъ, самая принципіальная, основа точки зрвнія г. Карпова на нашъ вопросъ невърна; но независимо отъ этого,--и самое уназаніе г. Карпова на беззащитность русской церкви намъ важется преувеличеннымъ. Начать хотя бы съ ханскихъ ярлыковъ. До насъ дошло 7 ханскихъ ярлыковъ, данныхъ русскимъ митрополитамъ отъ Кирилла II до св. Алексвя включительно т. е. на протяженіи боле ста леть. Эти ярлыки представляли большія льготы русскому духовенству. Остановимся нівсколько на ярлыкъ, данномъ св. Петру 1). Своимъ ярлыкомъ ханъ запрещаеть какъ своимъ, такъ и русскимъ причинять не только матеріальныя, но и словесныя обиды митрополиту и его "соборной церкви"; освобождаетъ духовенство отъ податей и повинностей; подтверждаетъ права митрополита судить по своимъ законамъ. Всѣ эти льготы духовенства должны строго соблюдаться на русской землё подъ страхомъ самыхъ строгихъ наказаній оть хана и даже подъ страхомъ смертной казни. А отъ митрополита и его духовенства за эти льготы ханъ требуетъ только молитвъ за себя, за свое семейство и воинство. И замвчательно, за неправую молитву ханъ угрождаетъ духовнымъ лицамъ только гибвомъ Божінмъ, а о матеріальныхъ лишеніяхъ и наказаніяхъ здёсь нёть и помину: такимъ высокимъ автопользовалось наше духовенство у хана. Правда, страшный ураганъ татарскаго нашествія коснулся и нашего духовенства; на первый разъ татары не щадили и духовныхъ лицъ: жгли храмы, мучили и истязали монаховъ и священниковъ. Но "по окончаніи самаго порабощенія, въ продолженіе котораго, какъ времени войны, церковь не составляла исключенія и подвергалась совершенно такимъ же ужаснымъ бъдствіямъ, какъ и государство, — Татары стали къ върв и къ духовенству Русскихъ въ отношенія полной терпимости и полнаго благопріятствованія" 2). Церковную автономію ханъ оставиль вполнѣ непри-



<sup>1)</sup> Этоть ярлыкь приводится у *Григорьева* въ сочин. "О достовърности ханскихъ вранковъ". М. 1842 г.; у *Карамзина*, т. IV, прим. 245, приводится "содержание его и у *Карпова*.

<sup>2)</sup> См. статью Е. Е. Голубинскаго "Порабощеніе Руси Монголами и отношеніе хановь монгольских къ русской церкви или къ въръ Русских и къ ихъ духовенству" въ "Богословскомъ въстникъ" за 1893 г., Іюнь мъсяцъ.

косновенною; онъ рёшительно не входилъ въ политическую и соціальную жизнь духовныхъ лицъ; онъ утвердилъ здёсь только то, что и было до него. Такимъ образомъ почва для московскихъ святителей была подготовлена; имъ оставалось воспользоваться трудами предшественниковъ. И первый воспользовался этой почвой св. Петръ.

### IV.

Къ сожаленію, непосредственные источники мало говорять намъ о жизни св. Петра, поэтому поневолъ мы должны ограничиться самыми общими и скудными свъдъніями 1). Даже такія важныя данныя, какъ географическія названія въ источникахъ почти отсутствуютъ. Родился св. Петръ въ г. Волыни лотъ родителя христіанина и матери благовърныя", какъ сообщаетъ Кипріанъ въ своемъ житіи св. Петра 2). Девяти літъ онъ началъ учиться. На двенадцатомъ году св. Петръ, чувствуя призвание къ иноческой жизни, ушелъ въ пустыню и постригся въ иноки въ одномъ монастыръ. Здесь будущій святитель вполнъ предался иноческимъ подвигамъ. Онъ трудился неустанно; въ поварню носиль воду "на раму своею", мыль для братіи власяницы, "въ зимъ же и лътъ се творя безпрестанно" 3), въ церковь входиль первымь, а уходиль последнимь. Такіе подвиги и такая скромная труженическая жизнь обратили на него вниманіе начальства; вскор'в онъ получиль сначала діаконскій, а потомъ пресвитерскій санъ. Но святителя и эта жизнь не удовлетворяетъ: онъ жаждетъ другихъ, более трудныхъ и важныхъ



<sup>1)</sup> Источниками для жизнеописанія св. Петра служать: «Степенная книга», глъ помъщена біографія св. Петра—такъ называемое распространенное житіе; она принадлежить перу одного изъ преемивковь св. Петра—Кипріану (жиль въ княженіе или Дмитрія Донскаго или Василія Дмитріевнча). Другая біографія—краткое житіе—написана современникомъ св. Петра—Прохоромъ; она помъщена цъликомъ въ IV т. «Исторія рус. церкви» Макарія. Какъ та, такъ и другая дають очень скудныя свъдънія. Есть и еще біографів св. Петра, напр. кв. С. Шаковскаго, который по порученію патріарха Іова написаль похвальныя слова Петру, Алекстю и Іонъ, но эти источники не прибавляють ничего новаго къ преживиъ. (См. объ этомъ кн. Ключевскаго «Древне-русскія житія святых», какъ историческій источникъ». М. 1872 г.). Кое какой матеріаль дають и наши льтописи.

<sup>2)</sup> См. «Степенная внига», стр. 410.

<sup>3)</sup> См. тамъже, стр. 411-412.

подвиговъ. Св. Петръ оставляетъ и этотъ монастырь и опять удаляется въ пустыню и тамъ "на ръкъ Ратъ въ Галиціи, въ Жолковскомъ уъздъ устроилъ себъ жилище" 1). Этому скромному жилищу св. Петра суждено было вскоръ обратиться въ монастырь. Сюда стали стекаться ученики и почитатели св. Петра. Будущій святитель ко всъмъ относился кротко и милостиво; въ монастырь принималъ онъ даже нищихъ, кормилъ ихъ, поилъ и неръдко отдавалъ имъ послъднюю свою власяницу. По всей Россіи гремъла слава объ иноческихъ подвигахъ св. Петра.

Такую скромную и тихую жизнь проводиль св. Петръ, когда смерть митрополита Максима (умеръ въ 1304 г.) открыла ему путь къ высокому и трудному посту митрополита всея Россіи. Объ этомъ въ жизнеописаніи св. Петра говорится такъ. Смертью интрополита Максима хотель воспользоваться некто игумень Геронтій, чтобы самому принять святительскій санъ. Со всею святительскою утварью, съ пастырскимъ жезломъ и одеждами, въ сопровождении церковныхъ сановниковъ, отправляется онъ къ Константинопольскому патріарху за благословеніемъ. Этотъ самовольный поступокъ игумена еще болье укрыпиль давнишнее желаніе галицкаго князя Юрія Львовича назначить для своихъ владеній отдельнаго митрополита; на это святительское место онъ прочилъ св. Иетра, какъ всеми уважаемаго человека за свою святую жизнь. Но такое милостивое предложение князя будущій святитель долго отклоняль: съ одной стороны, --обычная скромность не позволяла ему и помышлять о столь высокомъ санъ, а съ другой-онъ не могъ сочувствовать такой церковной розни, такому раздвоенію духовной власти. Только очень настойчивыя просьбы князя заставили его согласиться на принятіе святительскаго сана. Снабженный письмами галицкаго князя къ патріарху, онъ вибств съ княжескимъ посломъ отплываетъ въ Константинополь. Случилось такъ, что Геронтія задержала буря на Черномъ моръ и св. Петръ благодаря этому прибыль въ Константинополь несколько раньше Геронтія. Пат-



<sup>1)</sup> См. *Карпова*, стр. 2. Въ житім нёть этихъ географическихъ данныхъ; упоминается только р. Рать.

ріархъ константинопольскій приняль св. Петра радушно и поставиль его въ митрополиты всея Руси. Что же касается Геронтія, то онъ потерпѣль полную неудачу: онъ быль лишенъ даже принадлежностей святительскаго сана.

Итакъ, неожиданно для самаго себя св. Петръ дълается митрополитомъ и при томъ не одной южной, но и всей Россіи: планы галицкаго князя образовать особую, южную митрополію, сами собой рушились. Какъ видитъ читатель, святитель до сихъ поръ стоитъ въ сторонъ отъ политическихъ событій своего времени. И когда галицкій князь Юрій Львовичъ выдвигаетъ его, какъ претендента на святительскій санъ, онъ смиренно отказывается отъ этихъ почестей. Но едва онъ дълается митрополитомъ, какъ, можно сказать, сейчасъ же преобразуется въ тонкаго и прозорливаго деятеля: онъ намечаеть себе строго опредёленный планъ дёятельности и этому своему направленію не изміняєть всю свою жизнь: Онь застаєть ожесточенную и кровавую борьбу двухъ русскихъ князей -- соперниковъ изъ-за великаго княженія: Михаила Ярославича Тверского и Юрія Даниловича Московскаго. Первое время на сторонъ Тверского князя стоить самь хань и Михаиль Ярославичь благодаря этому добивается ярлыка на великое княженіе. Но не смотря на эти, такъ сказать, внёшнія преимущества Тверского князя, святитель все-таки становится на сторону князя Московскаго. По крайней мёрё объ этомъ можно судить по слёдующему факту. Когда въ 1311 г. сынъ Тверского князя Дмитрій Михайловичъ шелъ съ большимъ войскомъ на Московскаго князя Юрія Даниловича, то святитель вмёшался въ эту распрю и рёшительно воспрепятствоваль этому походу. 1) Простоявь три недёли во Владиміръ, Тверской князь не пошелъ далъе и сталъ просить у святителя разрешенія. Сообщая объ этомъ факть, известный нашъ историкъ г. Иловайскій говорить такъ: "Итакъ, духовная власть, дотоль стоявшая обыкновенно на сторонь старыншихъ или великихъ князей, тутъ поступила наоборотъ. Следователь-



<sup>1)</sup> См. объ этомъ болье подробно въ ст. Голубинскаго "Митрополитъ всем Россія св. Петръ" (Богословск. Въстн. 1893 г. Янв. м., стр. 52—60). Вообще, въ этой статьъ читателъ найдетъ болье полное и болье подробное жизнеописание св. Петра, котя съ нъкоторыми выводами автора и нельзя согласиться.

но, съ самаго начала соперничества Твери съ Москвой церковный авторитеть препятствуеть усиленію первой, т. е. абйствуеть въ видахъ будущей собирательницы Россіи. Разумбется. такое отношение къ соперникамъ со стороны митрополита Петра не было простою случайностью. Дъятельность этого святителя тесно связана съ возвышениемъ Москвы и заслуживаетъ особато вниманія исторіи 1). Конечно, такой поступокъ св. Петра на первый взглядъ можетъ показаться противоръчащимъ всей предыдущей дізтельности его предшественниковъ. До сихъ поръ мы видвли святителей вблизи великихъ князей; до сихъ поръ мы вездв и всегда видели духовную власть вместе съ свътской. И вдругъ нашъ святителъ порываетъ, повидимому, всв эти историческія традиціи, чтобы стать на сторону простого Московскаго князя. Все это, повторяемъ, такъ кажется на первый взглядъ; если же вникнуть въ дёло глубже, то и представится оно намъ совсёмъ въ иномъ свётё. Мы уже видвли, что претендентами на великое княжение являются два наиболфе сильныхъ и могущественныхъ князя: Тверской и Московскій. Віроятности успівха какъ для того, такъ и для другаго почти одинаковы; поэтому трудно рёшить, какой изъ двухъ враждующихъ сторонъ ханъ отдастъ предпочтеніе. Да, конечно, и не ханъ могъ окончательно утвердить великій столъ за той или другой вътвью суздальскихъ князей: преслъдуя чисто матеріальныя выгоды, онъ менве всего заботился о династическомъ принципъ. Сегодня ханъ обласкаетъ и посадитъ на столь тверского князя, а завтра тою-же самою властной рукой казнить его. Словомъ, въ дёлё рёшительнаго укрёпленія великокняжеской власти за какой-либо опредвленной княжеской вытвыю имъють значение не вившиня преимущества, а внутрения. Вотъ что, следовательно, могъ иметь въ виду св. Петръ при решеніи столь важнаго вопроса. Приведемъ здёсь одно м'ясто изъ "Степенной книги" 2), которое пояснить нашу мысль. "И яко убо прохожаще, такъ гласить это мъсто, грады и мъста Божій человъкъ Петръ, прінде въ славный градъ, зовомый Москва, еще

<sup>1)</sup> См. Наовайскій "Исторія Россін", М. 1884 г., т. ІІ, стр. 9.

т) На это мъсто изъ "Степ. кн." им обращаемъ внимание еще потому, что кромъ него, ни одинъ источникъ не говорилъ объ интересующемъ насъ предметъ.

тогда малу сущу ему, и не многонародну, а не якоже нынъ видимъ есть нами. Въ томъ убо градъ бяще обладая благочестивый и Великій князь Иванъ Даниловичь, внукъ Александра блаженнаго, его же видъ блаженный Петръ въ православіи сіяюща, и всякими добрыми дёлы украшена, милостива сущу до нищихъ, честь подавающа святымъ и Божіниъ церквамъ и техъ служителемъ, любочестива къ Божественнымъ писаніемъ и послушателя святыхъ ученій книжныхъ; и это воздюби его Божій святитель, начать большее инъхъ мъстъ жити въ томъ градѣ" 1). Отсюда видно, что иниціатива во всемъ этомъ деле принадлежить св. Петру, а не князю: святитель объёзжаль многіе города, святитель оцёниль добрыя нравственныя качества князя, полюбиль его-поэтому и сталь чаще проживать въ Москвъ. Г. Иловайскій выставляеть дёло такъ, будто Иванъ Калита привлекъ къ себъ святителя изъ политическихъ целей. Вотъ слова его по этому поводу: "Забота о возвышенія своего отчиннаго города надъ всёми другими и сметливость Калиты особенно выразились въ отношеніяхъ его къ церковной власти. Оказывая глубокое уважение митрополиту Петру и защищая отъ соперниковъ, онъ съумель не только сделать его своимъ другомъ, но и побудилъ его постепенно оставить стольный Владиміръ и переселиться на жительство въ Москву" 2). Съ однимъ только можно здёсь согласиться: это-съ указаніемъ г. Иловайскаго на стремленіе Московскаго князя снискать себъ расположение св. Петра; все остальное, какъ видълъ читатель, невърно. Но и независимо отъ указаннаго свидътельства, такіе авторитетные знатоки русской церковной исторіи, какъ Преосвященные Филареть и Макарій, тоже стоять за самостоятельность поступка св. Петра. Преосвященный Филаретъ, напр., перенесеніе митрополіи въ Москву объясняеть тіми же мотивами, какъ и "Степенная книга": "святитель Петръ, говоритъ онъ, полюбилъ добраго московскаго князя Іоанна и зрълъ духомъ будущее Москвы" 3). А преосвященный Макарій даже ограничивается почти подлиннымъ переводомъ на русскій яз.

<sup>1)</sup> CM. "CT. RH.", CTP. 419.

<sup>2)</sup> См. Иловайскій, т. II, стр. 27. Того же мизнія придерживается и г. Голубинскій въ указанной уже выше стать: онъ съ большимъ недовіріємъ относится къ словамь Кипріяна.

<sup>3)</sup> См. Филарет "Ист. рус. церкви", періодъ вторый. Т. І, стр. 80 М. 1857 г.

вышеприведеннаго мъста изъ "Степенной кииги" 1). Такого-же мивнія придерживается и Карамвинъ 2). Несравненно, впрочемъ, важнее для насъ это место въ другомъ отношении: оно воспроизводить для нась взглядь самаго святителя на московскаго князя-именно на нравственныя стороны характера Ивана Даниловича, которыя особенно было милы и дороги нашему святителю. Св. Петръ полюбилъ московскаго князя, какъ лицо, которое воплощало въ самомъ себъ его идеалъ истиннаго представителя своего народа. И действительно, въ этой характеристикъ Иванъ Калита является истиннымъ, православнымъ христіаниномъ ("въ православіи сіяюща"), щедрымъ и милостивымъ къ нищимъ ("милостива сущу до нищихъ"), уважающимъ церковь и ея служителей ("честь подавающа святымъ и Божіимъ церквамъ и тъхъ служителемъ"), ревностнымъ читателемъ божественныхъ книгъ ("любочестива къ Божественнымъ писаніемъ") и, наконецъ, строгимъ хранителемъ чистоты христіанской жизни ("послушателя святыхъ ученій книжныхъ"). Ясно, что Калита воплощаль въ себъ черты истинно русскаго человъка, истинно русской жизни. Эта воодушевленная религіозность, эта беззавътная преданность православію, это древнее широкое милосердіе, неразрывно связанное съ религіознымъ настроеніемъ, развів все это не составляеть коренной черты въ характер'в русскаго народа и особенно великоросса? И въ чемъ, какъ не въ православіи, надобно видеть основной характеръ жизни русскаго человъка? Вотъ почему и святитель, видя въ Иванъ Калить истиннаго сына своего народа, истиннаго представителя такой велико-княжеской власти, которая опирается на народномъ расположеніи, -- полюбилъ" его. Такими же были и вообще всъ Московскіе князья. "И вотъ, говоритъ С. М. Соловьевъ, князья съверной Руси в) являются полными представителями своего народа, превосходно выполняють назначение съверной Руси.

<sup>1)</sup> См. Макарій "Ист. рус. церкви". СПБ. 1866 г., т. IV, стр. 20.

<sup>2)</sup> См. Карамзина "Ист. гос. рос.", т. IV, стр. 216.

<sup>3)</sup> Замѣтимъ здѣсь, что терминъ «свверные князья» Соловьевъ употребляетъ здѣсь исключительно въ смыслѣ противоположенія термину «южные князья». Это видно уже изъ того, что въ св. Исторіи Россіи онъ находить очень существенныя отличія и въ характерахъ свверныхъ князей, напр., московскихъ и тверскихъ, но объ этомъ см. иѣсколько ниже.

Въ ихъ поведении мы не замъчаемъ того блеска, какой видимъ въ поведени князей-витязей юга, смотръвшихъ на битву, какъ на судъ Божій, и при всякомъ спорѣ прибѣгавшихъ къ этому суду: съверные князья собственники, не любять рышать споровъ своимъ оружіемъ, прибъгають къ нему только въ крайнойсти, или тогда, когда успъхъ несомивненъ, но отъ неверной битвы не любять ставить въ зависимость того, что пріобретено, промышлено долгими трудами; южные князья прежде всего думають, какъ бы въ битвъ взять свою честь; съверные князья прежде всего думають, какъ бы безъ невърной битвы получить пользу для своего владенія. Всё они похожи другь на друга, въ ихъ безстрастныхъ ликахъ трудно уловить историку характеристическія черты каждаго; всё они заняты одною думою, всв идутъ по одному пути, идутъ медленно, осторожно, но постоянно, неуклонно; каждый ступаеть шагь впередъ предъ своимъ предшественникомъ, каждый приготовляетъ для своего преемника возможность ступить еще шагъ впередъ" 1). Московскіе князья усиливались въ тиши; они вооружались лишь противъ слабыхъ соперниковъ: такая борьба, конечно, не требовала ни напряженных силь, ни особенной военной доблести, Между твиъ какъ Тверь, окруженная, съ одной стороны, сильнымъ Переяславлемъ, а съ другой-еще болве сильнымъ Новгородомъ, --- должна была вести борьбу съ могучими и сильными союзниками; жизнь Твери протекла среди горячихъ войнъ, горячей борьбы <sup>2</sup>). Конечно, такая жизнь вырабатываеть изъ Тверскихъ князей типъ, совершенно отличный отъ Московскихъ. Это скорве типъ южныхъ князей-витязей, чвиъ свверныхъ. Однимъ изъ яркихъ представителей такого типа и является внаменитый соперникъ Ивана-Калиты — Михаилъ Ярославовичъ Тверской. Вотъ какъ о немъ, напр., говоритъ И. Бъляевъ, профессоръ Московскаго университета: "Новгородское княжествованіе Михаила, продолжавшееся четырнадцать лёть, было одно изъ самыхъ тяжелыхъ и несчастныхъ для Новгорода; во всъ четырнадцать леть Новгородцы были почти постоянно во враж-

<sup>1)</sup> См. Соловьева, стр. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. объ этомъ: въ «Истор. Р—ін» Соловьева, т. IV, стр 142 и у Борзаковскию «Ист. Тверскаго вняжества», 1876 г., стр. 116.

дѣ съ княземъ; и князь, имѣя въ Новгородѣ довольно сильную партію, не только ни въ чемъ не помогалъ Новгородцамъ, а напротивъ постоянно притѣснялъ ихъ и т. д." 1). Вообще бевпокойный и живой, онъ не можетъ "все высматривать и выжидать". Его натура ищетъ кипучей дѣятельности. Не могло сердце святителя лежать къ такому князю: онъ уже горькимъ опытомъ наученъ, къ чему ведетъ такая отвага южныхъ князей, какую анархію порождаетъ такая кипучая дѣятельность.

Вотъ мотивы перевзда св. Петра въ Москву. Какъ видитъ читатель, этотъ поступокъ святителя нисколько не противоръчитъ историческимъ традиціямъ его предшественниковъ. Всѣ ихъ политическіе идеалы основывались не на внёшнемъ значеніи князей, а на внутреннемъ. Разъ убѣдившись въ распаденіи всей Кіевской земли на два составныхъ (и непримиримыхъ) элемента—съ одной стороны князь съ дружиной, съ другой—народъ—чуждыхъ другъ другу и даже враждебныхъ, они, не колеблясь, покидаютъ на всегда югъ. Не такъ-ли поступаетъ и св. Петръ? Онъ видитъ, что княжеская власть держится не ханскимъ документомъ, а народомъ, и вотъ,—гдѣ тантся зародышъ будущаго здороваго правленія, будущей гражданственности и единодержавія,—на ту сторону онъ и становится.

Но переходимъ къ дальнъйшему повъствованію о жизни святителя Петра. Не смотря на свой кроткій и милостивый характерь, святитель все-таки сдълался предметомъ недоброжелательства и ложныхъ доносовъ. Тверской епископъ Андрей сталъ распускать про святителя дурные слухи; не довольствуясь Россіей, онъ послалъ даже въ Константинополь доносъ. Патріархъ константинопольскій сейчасъ же отправилъ къ митрополиту своего клирика съ укорительнымъ письмомъ. Внутренне сознавая себя правымъ, святитель въ 1313 г. 2) созываетъ въ



<sup>1)</sup> См. И. Бъляева, «Разск. изъ р.-исторіи», кн. I, стр. 385.

<sup>2)</sup> Макарій и нікоторые другіе соборь относять къ 1311 г.; Филареть—ко второй половині 1310 г., съ чімь, повидимому, соглашается и г. Ключевскій, г. Голубинскій къ концу 1310, или къ началу 1311 г. Въ виду такой разнорічности миніній ми придерживаемся здісь древняго времеуказанія источниковь: Татищевь относить соборь къ 1313 г., да и "Ст. кн.", хотя и не упоминаеть въ точности года, но по смислу собитій, годь этоть можно опреділить 1313-мъ. См. подробній отдільное изслідованіе о соборі въ названной уже выше книгі г. Карпова.

Переяславль-Зальсскомъ соборъ. Принимали участие въ этомъ соборъ и сыновья великаго князя Тверского-Дмитрій и Александръ, былъ тутъ, повидимому, и Иванъ Даниловичъ Калита 1) и "иныхъ князей довольно, и вельможъ множество". На этомъже соборъ быль и самъ епископъ Андрей, о которомъ житіе говоритъ, что онъ былъ "легка убо суща умомъ, легчайше же и разумомъ". Есть болъе или менъе основательныя причины полагать, что сторону епископа Андрея держали Тверскіе князья, а сторону святителя Петра-Иванъ Калита. "По всемъ признакамъ, говоритъ г. Иловайскій, онъ (т. е. Иванъ Калита) держаль сторону митрополита, тогда какь во главъ противниковъ последняго стояль тверской епископъ, вероятно не безъ поддержки своего князя" 2). Фактъ во всякомъ случав знаменательный: очевидно, борьба тверскихъ и московскихъ князей была перенесена и на духовную почву, свътская политическая борьба нашла себъ отражение и въ духовномъ міръ. Именно въ этомъ отношении для насъ и важны результаты собора: они намъ показываютъ, на чьей сторонъ должны лежать симпатіи тогдашняго русскаго общества. Когда клирикъ патріарха прочелъ на соборъ письмо, полное обвиненій въ отношеніи митрополита, то всв присутствовавшие были крайне возмущены такой клеветой; епископъ Андрей быль посрамлень и униженъ. А оклеветанный святитель показаль себя человёкомъ, чуждымъ всякой суетной мести: клеветнику онъ сказалъ только слово любви и прощенія. "Миръ тебъ, чадо, сказалъ онъ смущенному епископу; не ты это сотвориль, но діаволь" 3). Какъ видить

<sup>1)</sup> Присутствие Ивана Калиты на соборѣ является тоже довольно споримы вопросомъ. По нашему мифнію, очень удачно его рфшаетъ въ положительномъ смыслѣ г. Карповъ въ указанной уже выше статъѣ. Дѣло въ томъ, что житіе о присутствия на соборѣ Тверскихъ князей упоминаетъ, а объ Иванѣ Калитѣ не говоритъ не слова. Впрочемъ на основаніи довольно неопредѣленныхъ словъ этого житія можно предположить тоже и объ Иванѣ Калитѣ: замѣчая о прибытіи на соборъ Тверскихъ князей, "Ст. кн." говоритъ: "и иныхъ князей довольно" т. е. было. Почему-бы въ числѣ этихъ князей не быть и Калитѣ, замѣчаетъ по этому поводу г. Карповъ. Такой вопросъ тѣмъ болѣе здѣсь умѣстенъ, что и самый соборъ происходилъ въ Переяславлѣ, принадлежащемъ не Тверв, а Москвѣ; да и Татищевъ упоминаетъ о присутствіи Ивана Калиты на соборѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Иловайскій, стр. 12.

<sup>3)</sup> О дальнъйшей судьбъ еп. Андрея им совстит неиного знасит: знасит толь-

читатель, восторжествоваль Петръ и его покровитель; окруженный ореоломъ правды и невинной жертвы клеветы, авторитетъ святителя могь еще выше возрасти въ глазахъ русскаго общества; св. Петръ и Иванъ Калита являлись ревностными поборниками правды, --- въ то самое время какъ епископъ Андрей и тверскіе князья являются только неблагодарными клеветниками и "мутителями", и поведеніе ихъ скорте отталкивало, чти привлекало сердца истинныхъ сыновъ отечества. Даже въ такомъ фактъ, какъ перковная смута, московская партія беретъ верхъ надъ тверской.

Кром'в упомянутыхъ уже двухъ случаевъ, источники (въ томъ числъ и лътописные списки) не упоминаютъ намъ больше объ участін святителя въ борьбе Москвы съ Тверью. Но изъ этого вовсе не следуеть выводить заключенія, будто святитель Петръ быль чуждь политическимъ событіямъ своего времени. Мы уже видели, какъ сейчасъ же по поставлении своемъ въ санъ митрополита, онъ смело и решительно сталъ на сторону московскаго князя. Очевидно, этихъ политическихъ симпатій онъ держался и до самой своей смерти. И это темъ более очевидно, что подъ конецъ своей жизни святитель уже окончательно переселяется въ Москву 1). Но святитель не довольствуется своимъ личнымъ дъломъ; его тревожитъ вопросъ о будущемъ этого города: свои политическія симпатіи онъ желаль укрфпить и за своими преемниками, своему новому дёлу онъ хочетъ придать форму историческаой традиціи. Съ этой цізью уже на смертномъ одръ онъ предсказываетъ Москвъ великое будущее. "Если ты сынъ мой, говорить онъ, обращаясь къ Калить, меня послушаешь и храмъ Пречистыя Богородицы воздвигнешь въ семъ градъ, то самъ прославишься паче иныхъ князей и сыновья и внуки твои въ роды, градъ сей будетъ славенъ во вськъ градъхъ Русскихъ и святители поживутъ въ немъ и взыдуть руки его на плеща враговь его, и прославится Богь въ во, что немного спусти после этого онъ оставляеть тверскую канедру безъ всявихъ, повидимому, поводовъ въ тому. На основание этого г. Борзаковский дълаетъ

предположение, что этого очевидно добивался Миханлъ Ярославичъ, желая угодить св. Петру и привлечь его на свою сторону.

<sup>1)</sup> Нъвоторые окончатальное переселеніе св. Петра въ Москву относять къ 1325 г., но для такой точной хронологіи этого факта у насъ рашительно нать ниваниъ данныхъ.

немъ". Иванъ Даниловичъ съ больной охотой взялся за исполненіе этого порученія святителя: 4-го Августа 1326 г. въ Моский была заложена первая каменная церковь Успенія Богородицы. Но святителю не удалось дождаться окончательнаго построенія этого храма. Въ одинъ день, послів богослуженія, онъ почувствоваль приближение своей смерти. Такъ какъ въ это время Ивана Даниловича не случилось въ Москвъ, то святитель, призвавъ къ себъ тысяцкаго Протасія, сказалъ ему: "Чадо, я отхожу отъжитія сего; оставляю сыну своему возлюбленному князю Ивану милость, миръ и благословение отъ Бога ему и съмени его до въка. За то что сынъ мой меня успоконать, воздастъ ему Господь сторицею въ мірѣ семъ и животъ въчный наследуетъ, и да не оскудеють отъ семени его, обладающіе містомъ его, и память его прославится". Сділавъ послѣ этого еще нѣкоторыя распоряженія, святитель тихо и съ молитвою на устахъ скончался 21-го Декабря 1326-го года...

Быстрый рость русской исторической науки намічаеть новое ръшение многихъ частныхъ вопросовъ, даетъ имъ иное, болъе научное освъщение. Если напр., раньше на дъятельность св. Петра смотрёли, какъ на фактъ вполнё изолированный въ исторін, безъ всякой, такъ сказать, приміси историчес кой традиціи, если раньше этотъ фактъ выдъляли изъ всей цъли историческихъ событій, какъ не имінющій никакой связи съ исторіей, -- то теперь уже настаеть другое время: новый взглядъ, что всякій даже мелкій факть есть достояніе исторіи, есть звено въ непрерывной дели историческихъ явленій, - проливаеть и новый свёть на принципы дёятельности св. Петра. Слёдуя этому взгляду, мы старались указать на основныя черты русской исторіи, поскольку онв раскрывають намь черты двятельности св. Петра; следуя этому взгляду мы и старались показать, что св. Петръ является не новаторомъ, который пролагаетъ новые пути въ исторіи (да есть ли такіе люди?), который действуеть "вне времени и пространства". И конечно, только благодаря этой жизненности идеаловь, этой связи ихъ со всею русской исторіей, -- діятельность святителя принесла столь обильные плоды на пользу Россін; его преемникамъ оставалось только пожинать эти плоды...

C. K. **II**.

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 9.

май.—книжка первая.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Мая 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

## Послъднее сочинение графа Л. И. Толстого "ЦАРСТВО ВОЖІЕ ВНУТРИ ВАСЪ".

"Были и лжепророки в в народь, как и у вася будуть лжеучители, которые введуть панубныя ереси и, отвернаясь искупившаю ихъ Господа, навлекуть сами на себя скорую понибель. И мионе послыдують ихъ разврату, и чрезь нихъ путь истипы будеть вы поношении". 2 Петр. 2, 1—2.

(Продолжение \*).

#### III.

### Сужденіе Толстого о Церкви.

Главное препятствіе для распространенія своего лжеученія Толстой совершенно справедливо усматриваетъ въ томъ вліяніи, какое производить на людей христіанская Церковь. Послъ этого, понятно, почему онъ съ крайнею раздраженностію, полною непримиримой вражды и безграничной злобы, говоритъ всегда о Церкви и представителяхъ церковной іерархіи. Въ это время его оставляетъ хладнокровіе; онъ выходить изъ себя, кощунствуетъ надъ святынями, предъ которыми благоговъетъ весь русскій народъ, хулитъ, клевещетъ, извращаетъ самые простые и очевидные факты, становится грубымъ и нахальнымъ. Върить не хочется, чтобы такъ низко могъ пасть великій писатель земли русской"... Впрочемъ, такое противоръчіе между ученіемъ и поведеніемъ встрѣчается нерѣдко среди тѣхъ проповъдниковъ мнимой истины, которые отвергли истину Христову. Шопенгауэру, предъ которымъ такъ восторженно благоговъетъ Толстой, судя по его письму къ Фету отъ 30 августа 1869 года, - проповъдь о безстрастіи и нирванъ не помъшала

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1894 г. № 8.

такъ приколотить собственными руками г-жу Маркетъ, что она стала неспособною къ труду и судъ заставилъ его въ теченіи двадцати лътъ уплачивать ей пенсію для прожитія. Толстой также проповъдуетъ о великихъ добродътеляхъ—непротивленіи злу, любви ко врагамъ и всепрощеніи...

Сначала мы кратко изложимъ суждение Толстого о Церкви въ послъдовательномъ порядкъ его мыслей; а потомъ уже разсмотримъ это суждение въ частностяхъ.

"1800 летъ тому назадъ среди изыческаго Римскаго міра, говоритъ Толстой 1), явилось странное, не похожее ни на какое изъ прежнихъ, новое ученіе, приписавшееся человіку Христу"... ученіе, отрицавшее не только всякія божества, - всякій страхъ передъ ними, всякія гаданія и въру въ нихъ, но и всякія человъческія учрежденія и всякую необходимость въ нихъ. Вибсто всякихъ правилъ прежнихъ исповъданій ученіе это выставляло только образецъ внутренняго совершенства, истины и любви въ лицъ Христа, и-послъдствія этого внутренняго совершенства, достигаемаго людьми, --- внёшняго совершенства, предсказаннаго пророками-парства Божія, при которомъ всѣ люди разучатся враждовать, будуть всв научены Богомо (?) и соединены любовью, и левъ будетъ лежать съ ягненкомъ..." 2). "Нътъ по этому ученію поступковъ, которые бы могли оправдать человѣка, сдѣлать его праведнымъ..." "Больше или меньше благо человъка зависитъ по этому не отъ той степени совершенства, до котораго онъ достигаетъ, а отъ большаго или меньшаго ускоренія движенія... "3). Но "ст самых первых времент христіанства появились люди, начавшие утверждать про себя, что тотъ смысль, который они придають ученію, есть единый истинный. и что доказательствомъ этого служатъ сверхъестественныя явленія, подтверждающія справедливость ихъ пониманія. Это то и было главной причиной сначала непониманія ученія, а потомъ и полнаго извращенія его" 4). По словамъ Толстого 5).

<sup>1)</sup> **Ч. І,** стр. 73.

<sup>2)</sup> CTp. 74.

<sup>3)</sup> CTp. 75.

<sup>4)</sup> Ctp. 77.

<sup>5)</sup> CTp. 80.

началось это апостолами на јерусалимскомъ соборћ, на которомъ были произнесены "въ первый разъ долженствовавшія внёшнимъ образомъ утвердить справединость извёстныхъ утвержденій эти страшныя, надълавшія столько зла, слова: "угодно Святому Духу и намъ", т. е., утверждалось,-говоритъ Толстой 1),-что справедливость того, что они постановили, засвидътельствована чудеснымъ участіемъ въ этомъ ръшеніи Святаго Духа, т. е. Бога. Но утверждение о томъ, что Св. Духъ, т. е., Богъ говорилъ чрезъ апостоловъ, продолжаетъ Толстой 2), —опять надо было доказать. И воть понадобилось для этого утверждать то, что въ Пятидесятницу Святой Духъ въ видъ огненныхъ языковъ сошелъ на тъхъ, которые утверждали это... Но и сошествіе Святаго Духа надо было подтвердить для тъхъ, которые не видали огненныхъ явыковъ... и понадобились еще чудеса и измъненія (?), воскресенія, умерщевленія, н всв тв соблазнительныя (?) чудеса, которыми наполнены Двянія..." Такимъ образомъ, по словамъ Толстого 3), уже ко времени Константина все понимание учения свелось къ резюмекъ символу въры, въ которомъ значится: върую въ то-то, то-то и то-то и подъ конецъ---въ единую, святую, соборную и апостольскую церковь, т. е., непограшимость тахъ лицъ, которыя называють себя церковью, такъ что все свелось къ тому, что человъкъ въритъ уже не Богу, не Христу, какъ они открылись ему, а тому, чему велить върить церковь". "Но Христосъ никакъ не могъ основать церковь... То, что люди назвали то, что сложилось потомъ, тъмъ же словомъ, которое Христосъ употребляль о чемь то другомь (?), никакъ не даетъ имъ права утверждать того, что Христосъ основалъ единую истинную нерковь" 4). Мысль, что Христосъ основаль церковь, по мивнію Толстого, опровергается уже тімь, что существують многія перкви-католическая, православная и протестантская, изъ которыхъ каждая только себя считаетъ истинною, а всё другія объявляеть ложными. Затемъ, -- рядомъ съ церквами существо-

<sup>1)</sup> Ч. І, стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же.

<sup>3)</sup> Стр. 81.

<sup>4)</sup> Ч. І, стр. 83.

вали и существують еще такъ называемыя ереси.—Конечно, Толстой становится на сторону последнихъ, привнавая за ними положительное превосходство предъ церковію. "Въ томъ, что называлось ересью,—говорить онь 1)—и было именно истинное движеніе, т. е. истинное христіанство, и только тогда переставало быть имъ, когда оно въ этихъ ересяхъ останавливалось въ своемъ движеніи и также закрыплялось въ неподвижныя формы церкви". Въ доказательство своего мизнія Толстой ссылается даже на авторитеты "ученаго (?) историка христіанства Е. de Pressensé въ его "Histoire du Dogme и Готфрида Арнольда— Unpartheyische Kirchen und Ketzer-Historie 1729.

Но привнавъ истинное христіанство только въ сектаст и ересяха и-даже не въ одной какой либо опредвленной ереси, но въ ересяля вообще, -- Толстой, конечно, долженъ быль отрицать его въ церкви. Такъ онъ и дъластъ. Но мало этого,онъ идетъ по тому же направленію еще далже и, наконецъ, приходить къзаключению, что христіанская церковь есть враждебное христіанству учрежденіе и что ничто такъ много зла не делаетъ людямъ, какъ церковь. "Какъ ни странно это кажется, — говорить онь 2), — церкви, какъ церкви, всегда были и не могутъ не быть учрежденіями не только чуждими, но прямо враждебными ученію Христа.., Церкви, какъ церкви, какъ собранія, утверждающія свою непогрешимость, суть учрежденія противухристіанскія. Между церквами, какъ церквами, и христіанствомъ не только нетъ ничего общаго, кроме имени, но это два совершенно противоположныя и враждебныя другь другу начала... Церковь, кром'в зла, ничего бол'ве людямъ не приноситъ. "Оба Франциска d' Assise и de Sales, нашъ Тихонъ Задонскій, Оома Кемпійскій и др. были, говорить Толстой 3),добрые люди, не смотря на то, что они служили делу, враждебному христіанству, но они были бы еще добрве и достойнъе, еслибы не подпали тому заблужденію, которому служенли".

Послів этого Толстой переходить вы частности къ сужденію о дівятельности русской церкви. "Дівятельность этой церкви, го-

<sup>1)</sup> q. I, crp. 90.

<sup>2)</sup> Ч. 1. стр. 98.

<sup>3)</sup> Ч. І, стр. 101.

воритъ онъ 1), состоитъ въ томъ, чтобы всеми возможными мёрами внушить 100 милліонной массё русскаго народа те отсталыя, отжитыя, не имбющія теперь никакого оправданія върованія, которыя когда-то испов'йдовали чуждые нашему народу люди, въ которыя почти никто уже не въритъ, часто даже и тъ, на обязанности которыхъ лежитъ распространение этихъ ложныхъ върованій. Внушеніе народу этихъ чуждихъ ему, отжилыхъ и не имъющихъ уже никакого смысла для людей нашего времени формуль византійскаго духовенства о Тройців, о Божіей матеры; о тавиствахъ о благодаренія (?) и т. п. составляеть одну часть деятельности русской церкви; другую часть -оди вінажовдоп стональнийх стенаватого итоональнийх ве лопоклонства въ самомъ прямомъ смыслѣ этого слова: почитанія святыхъ мощей, иконъ, принесенія имъ жертвъ и ожиданія отъ нихъ исполненія желаній". Затёмъ, изобразивъ въ самомъ каррикатурномъ видъ совершение всъхъ христіанскихъ таинствъ и обрядовъ, Толстой делаетъ 2) следующее заключеніе: "Если человъкъ можеть спастись искупленіемъ, таннствами, молитвой, то добрыя дёла уже не нужны ему. Нагорная проповёдь, шли символь вёры. Нельзя вёрить и тому и другому. И церковниками выбрано последнее: символъ веры учится и читается, какъ молитва, и въ церквахъ, а нагорная проповёдь исключена даже изъ чтеній евангельскихъ въ церквахъ, такъ что въ церквахъ никогда, кромъ какъ въ тъ дин, когда читается все Евангеліе, прихожане не услышать ее. Да и не можетъ быть иначе, люди, върующіе въ злаго и безразсуднаго Бога-проклявшаго родъ человическій и обрекшаго Своего Сына на жертву и часть людей на въчное мученіе, не могутъ верить въ Бога любви. Человекъ, верующий въ Вога,-Христа паки грядущаго со славою судить и казнить живыхъ и мертвыхъ, не можетъ върить въ Христа, повелъвающаго подставлять щеку обидчику, не судить, прощать и любить враговъ" и т. л.

Представивъ также въ карриктурномъ видъ учение церкви до томъ, что Богъ сотворилъ міръ въ шесть дней:—свътъ



<sup>1)</sup> Ч. І. стр. 102.

<sup>2)</sup> Ч. І. стр. 108.

прежде солнца, что Ной засунуль всёхъ звёрей въ свой ковчегъ и т. п.; что Іисусъ есть тоже Богь—Сынъ, который твориль все до времени; что этотъ Богь сошель на землю за грёхъ Адама; что онъ воскресъ, вознесся и сидить одесную Отца и придетъ на облакахъ судить міръ и т. п.", Толстой думаєть 1), что въ такое ученіе не можетъ вёровать "не только образованый, но самый простой человёкъ нашего времени, набравшійся носящихся въ воздухё понятій о геологіи, физикъ, химіи, космографіи, исторіи",—и потому приходить къ слёдующему общему заключенію 2): "въ наше время только человёкъ, совершенно невёжественный или совершенно равнодушный къ вопросамъ жизни, освёщаемымъ религіей, можетъ оставаться въ церковной вёрё".

Наконецъ, самое главное зло въ дъятельности церкви христіанской Толстой усматриваетъ въ ея вліяніи на религіознонравственное воспитаніе дътей. "Главная и наизлоореднийшая дъятельность церквей,—говоритъ онъ 3),—есть та, которая направлена на обманъ дътей, тъхъ самыхъ дътей, про которыхъ Христосъ сказалъ, что горе тому, кто соблазнитъ единаго изъ малыхъ сихъ".

"Вотъ эта-то двятельность церквей, внушающая людямъ ложное пониманіе ученія Христа,—такъ заключаетъ Толстой 1 2-ю главу или параграфъ своего сочиненія,—и служитъ препятствіемъ пониманія его (въ духѣ Толстого) для большинства людей такъ называемыхъ върующихъ".

Изложивъ кратко, но попреимуществу почти подлинными словами Толстого его суждение о христіанской церкви, мы невольно поражвемся тёмъ, какъ искажено и извращено въ немъ все христіанское ученіе. Иногда думается даже, что Толстой говорить о чемъ-то другомъ, а не объ ученіи Іисуса Христа. И все это дѣлается безъ всякихъ основаній, голословно, произвольно, даже съ презрѣніемъ къ несомнѣннымъ историческимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. І, стр. 115.

²) Ч. І. стр. 117.

<sup>3)</sup> Ч. І, стр. 119.

<sup>4)</sup> Y. I, crp. 121.

фактамъ, историческимъ свидътельствамъ и памятникамъ, требованіямъ здраваго разума и научной совъсти...

Странное ученіе, явившееся 1800 лётъ тому назадъ, по словамъ Толстого, было приписано человъку Христу. Все представленіе объ Інсуст Христь, какое выработаль себъ Толстой и какое онъ ясно изложилъ еще въ предисловіи къ своему лжеевангелію, состоить въ следующемь: "1800 леть тому назадъ явился какой-то нищій и что-то говориль; его высъкли и повёсили". Вотъ и все! Толстому нътъ никакого дела до того, что Христосъ Самъ называлъ Себя Сыномъ Божіимъ и приписываль Себъ свойства, которыя могуть принадлежать только одному Богу (Ме. 22, 43. 45; Мар. 12, 37; Лук. 20, 42. 44; loaн. 8, 58; Mare. 18, 11. 20; 9, 6; 11, 27; 26, 64; 24, 30 и мн. др.), онъ не придаетъ никакого значенія свидътельству Іоанна Крестителя, который, говоря объ Інсусъ Христь и о бывшемъ при Его крещеніи, "свидетельствовалъ, что Сей есть Сынъ Божій" (Іоан. 1, 34); для него не важны принятыя Іисусомъ Христомъ свидътельства отъ Насанаила: "Равви! Ты Сынъ Божій" (Іоан. 1, 49), отъ ап. Петра: "Ты-Христосъ, Сынъ Бога Живаго" (Мато. 16, 16). "Къ кому намъ идти? Ты имъешь глаголы въчной жизни: и мы увъровали и познали, что Ты Христосъ, Сынъ Бога живаго" (Іоан. 6, 68. 69); народъ неоднократно свидътельствовалъ Христу: "истинно Ты Синъ Божій" (Мате. 14, 33). И Онъ не отвергъ ни одного изъ этихъ свидътельствъ. Даже враги Христа, невърующіе іуден, у самаго креста на Голгоов, издеваясь надъ ужасными страданіями Распятаго, свидътельствовали: "Онъ сказалъ: Я Божій Сынъ" 1). Даже римскіе язычники - "сотникъ и тѣ, которые съ нимъ стерегли Інсуса, видя землетряссніе и все бывшее, устрашились весьма и говорили: воистину Онъ былъ Сынъ Божій" (Мато. 27, 54). Жизнь, ученіе и дъла Іисуса Христа, Его страданія, смерть и воскресеніе суть такія неопревержимыя доказательства божественности Іисуса Христа, что уже съ самаго начала распространенія ученія христіанскаго было ясно для всёхъ, что нельзя, не въруя въ божество Христа, быть христіаниномъ.

<sup>1)</sup> Mare. 26, 43.

Въ апостольскихъ посланіяхъ, о существованіи которыхъ въ первомъ въкъ знаютъ не только христіанскіе писатели, но и враги христіанскіе-еретики, и которыя, какъ предназначенныя для первенствующихъ христіанъ, конечно, были писаны на совершенно понятномъ для нихъ языкъ, Інсусъ Христосъ постоянно называется Сыномъ Божіимъ. (2 Петр. 1, 17; 1 Іоан. 1, 3. 7; 2, 22. 23. 24; 3, 8. 24; 4, 9. 10. 14. 15; 5, 5. 9. 10. 11. 12. 13. 20, 2 Ioan. 1, 3. 9; Pumj. 1, 3. 4. 9; 5, 10; 8, 3. 29. 32; 1 Кор. 1, 9; 15, 28; 2 Кор. 1, 19; Гал. 1, 16; 2, 20; 4, 4. 6; Ecc. 4, 13; 1 Co.r. 1, 10; Esp. 1, 5; 4, 14; 6, 6; 10, 29), Богомъ (1 Сол. 3, 11; 2 Сол. 2, 16; Тит. 2, 13; Іуды 1, 4 и др.), Спасителемъ нашимъ, Спасителемъ міра, Спасителемъ всъхъ человъювъ (1 Іоан. 4, 14; Іуды 1, 25; 2 Петр. 1, 1; 11; 2, 20; 3, 2. 18; Ефес. 5, 23; Филип. 3, 20; 1 Тим. 2, 3; 4, 10; 2 THM. 1, 9. 10. 1; THT. 1, 3. 4; 2, 10. 13; 3, 4. 6), Господомъ (Іак. 1, 1; 2, 1; 1 Петр. 1, 3; 2 Петр. 1, 2. 8. 11. 14. 16; 2 IOan. 1, 3; IVAN 1, 4. 17. 25; PHM. 1, 4. 7; 4, 24; 5, 1. 11. 21; 6, 11, 23; 7, 25; 8, 39; 13, 14; 15, 6; 30; 16, 18. 20. 24. 1 Кор. 1, 3. 7. 8. 10; 2, 8 и мн. др.), единымъ Ходатаемъ Бога и человековъ (1 Тим. 2. 5), великимъ Богомъ и Спасителемъ нашимъ (Тит. 2, 13), единымъ Владыкою Богомъ (Іуды 1, 4), Праведнымъ Судією (Рим. 14, 10; 2 Кор. 5, 10; 2 Тим. 4, 8) и Ему приписываются все божескія свойства. Въ виду этого не можетъ подлежать никакому сомнънію истинность свидътельства, принадлежащаго перу языческаго администратора Илинія Младшаго, по которому уже въ его время въ самыхъ различныхъ и отдаленныхъ частяхъ Римской имперіи, какъ у бывшихъ іудеевъ, такъ и у бывшихъ язычниковъ, составившихъ новое религіозное общество, совершенно отличное отъ іудейства, "воспѣвали Ему (т. е. Інсусу Христу), какт Богу, хвалебныя песни". Ясно, что не веровать въ божество Іисуса Христа можетъ только тотъ, кто отвергаетъ подлинность вспал новозавётных писаній, и для кого не имфеть никакого смысла свидетельство исторіи.

Какое же основание указываетъ Толстой для того, чтобы признавать Іисуса Христа только человъкомо? Въ разбираемомъ нами сочинени онъ прямо не отвъчаетъ на этотъ вопросъ; но

десять лётъ тому назадъ въ предисловіи къ своему лаке-евангелю онъ могъ сказать лишь следующее: "Учение Бога, сошедшаго на землю, чтобы научить людей, по самой цёли сошествія Бога на землю, не можеть быть понимаемо различно. Если Богъ сошель на землю, чтобы открыть истину людямъ, то наименьшее, что Онъ могъ сдёлать, это то, чтобы открыть истину такъ, чтобы вов ее повяли; если же Онъ этого не сдвлаль, то Онъ не быль Богъ"... "Для меня совершенно все равво, Богь или не Богь быль Інсусь Христось"... Кажется, что, высказывая эти странныя мысли, Толстой какъ-бы, шутя, излъвается надъ законами человъческаго мышленія: онъ выводить заключение совершенно противоположное тому, какого требують имъ же самимь указанныя посылки. Возвышенность учевія Іисуса Христа болье всего свидътельствуеть о его божественности. Если произведенія болье совершеннаго человыческаго ума не всегда бывають доступны для одинаковаго пониманія людей, стоящихъ на разныхъ ступеняхъ умственнаго раввитія, то что же слёдуеть сказать объ откровеніи мудрости Божественной? Для ограниченнаго и несовершеннаго человъческаго ума непостижнию ученіе, возв'ящающее истины ума всесовершеннаго и не ограниченнаго. Іисусъ Христосъ изъяснялъ свое ученіе въ самой простой и наглядной формъ-притчахъ, для которыхъ бралъ всемъ доступные и понятные образы пастыря, святеля, виноградаря, распутнаго сына, заимодавца; кромь того Онъ открывалъ Своимъ слушателямъ божественныя истины въ строгой носледовательности и постепенности, переходя постоянно отъ дегкаго къ болве трудному, и это Онъ двзалъ именно потому, что признавалъ трудность для слушателей --- ограниченнымъ умомъ усвоить Его ученіе, откровеніе безконечнаго Божественнаго Духа, -- и все таки въ прощальной бесвяв съ учениками Онъ долженъ былъ сказать: "Еще многое имъю сказать вамъ; но вы теперь не можете виъстить. Когда же придеть Онъ, Духъ истины, то наставить васъ на всякую истину... Уташитель, Духъ Святий, Котораго пошлетъ Отецъ во имя Мое, научить васъ всему и напомнить вамъ всечто Я говоримъ вамъ". (Іоан. 16, 12, 13; 14, 26). Что ученіе Спасителя не будеть воспринято и понято всеми одинаково,

объ этомъ ученики знали еще вначалъ общественнаго служенія Іисуса Христа: "вамъ дано знать тайны Царствія, а имъ не дано... потому что они видя не видять, и слыша не слышатъ, и не разумъютъ" (Мато. 13, 11, 13). Для пониманія ученія Іисуса Христа мало развитія одного ума, для этого требовалась еще и чистота (неогрубилость) сердца (Мате. 13, 15), что не всегда требуется для пониманія человіческой мудрости. По этому нужно сказать совершенно противоположное тому, что сказаль Толстой: возвышенность ученія Інсуса Христа и неодинаковость пониманія его со стороны людей, сами по себъ, служать однимь изъ доказательствь того, что преподавшій его быль болье, чыть человых, а учение его болые, чыть учение человъческое. Самъ Інсусъ Христосъ прямо называлъ его ученіемъ, происходящимъ отъ Бога. "Отвергающій Меня и не принимающій словъ Моихъ, — говориль Онъ (Іоан. 12, 48. 50), имбетъ судію себъ: слово, которое Я говориль, оно будеть судить его въ последній день. Ибо Я говориль не отъ Себя, но нославшій Меня Отецъ, Онъ далъ Мнѣ заповедь, что сказать и что говорить. И Я знаю, что заповъдь Его есть живнь въчная. И такъ, что Я говорю, говорю, какъ сказалъ Мев Отецъ". "Развъ ты не въришь, что Я въ Отцъ и Отецъ во Миъ? Слова, которыя говорю Я вамъ, говорю не отъ Себя: Отецъ, пребывающій во Мнь, Онъ творить дела" (Іоан. 14, 10). "Пославшій Меня есть истинень, и что Я слышаль отъ Него, то и говорю міру" (Іоан. 8, 26). "Ничего не ділаю отъ Себя, но какъ научилъ Меня Отецъ, такъ и говорю" (Іоан. 8, 28). "Мое ученіе не Мое, но Пославшаго Меня" (Іоан. 7, 16). "Не любящій Меня не соблюдаеть словь Монхь, слово же, которое вы слышите, не есть Мое, но пославшаго Меня Отца" (Іоан. 14, 24).

Самъ Толстой, безъ сомивнія, сознаеть, что христіанское ученіе не могло быть произведеніемъ обыкновеннаго человвиескаго ума. Въ своеобразной передачь онъ приводить изреченіе Іоан. VII, 17: "Кто хочеть узнать объ этомъ ученіи—ото Бога ли оно, пусть исполняеть его" (Подлинное изреченіе гласить такъ: "Кто хочеть творить волю Его (Бога), тоть узнаеть о семъ ученіи, отъ Бога ли оно, или Я Самъ отъ Себя гово-

рю"). По этой же причинь въ разбираемомъ сочинении 1) Толстой не говорить, что это учение преподаль человых Христосъ, а называеть его только "приписывавшимся человыму Христу". Кто же его приписываль? Почему оно было принисываемо именво человъку Христу, а не кому либо другому? На эти вопроси Толстой не отвъчаеть; они для него какъ-бы вовсе не существують. Но этого мало; какъ отвергнуть длинный рядъ историческихъ свидетельствъ, принадлежащихъ евангелистамъ, апостоламъ, ученикамъ апостольскимъ, христіанскимъ апологетамъ н писателямъ первыхъ въковъ, еретикамъ и литературнымъ врагамъ христіанства, евреямъ-талмудистамъ и даже языческимъ римскимъ писателямъ перваго и начала второго въка-Тациту, Светонію и Плинію Младшему, по единодушному утвержденію которыхъ никто другой, а именно Інсусъ Христосъ. распятый при Понтів Пилать, начальника выры христіанской, преподалъ людямъ особенное учение и учредилъ религіовное общество, извъстное подъ Его именемъ?-Ясно, что утвержденіе Толетого голословно, безосновательно и несогласно съ несомниными историческими свидительствами.

Не признавая Інсуса Христа виновникомъ новаго ученія, Толстой съ своей стороны не указываеть намъ опредъленно и того, кто именно возвъстиль людямь это учение. Онъ говорить: "1800 лъть тому назадъ среди языческаго Римскаго міра явилось странное, не похожее ни на какое изъ прежнихъ, новое учение, приписывавшееся человъку Христу". Но какз-же оно явилось? — Само собою? дъйствіе оказалось безъ причины? — Но такимъ ответомъ удовлетвориться нельзя. 1800 летъ назадъ-опоха историческая. Отъ этой эпохи до насъ дошло много письменныхъ памятниковъ. Палестина была хорошо извъстна и грекамъ и римлянамъ, и персамъ и сирійцамъ. Относительно такой эпохи и такой страны нельзя ограничиваться неопределенными ответами; разсудокъ человеческій требуетъ. чтобы каждое историческое явленіе было уяснено по закону лостаточнаго основанія и чтобы каждому действію была указана его причина. Но Толстой, повидимому, ничего не хочетъ знать объ этихъ разумныхъ требованіяхъ.

<sup>1)</sup> Ч. 1 стр. 73.

Но что же это за ученіе, странное и новое, которое, по Толстому, явилось 1800 лётъ тому назадъ и приписывавшееся человёку Христу?—На этотъ вопросъ Толстой, какъ мы видёли, отвёчаетъ 1) такъ: "ученіе, отрицавшее не только всякія божества, —всякій страхъ передъ ними, всякія гаданія и вёру въ нихъ, но и всякія, человёческія учрежденія и всякую необходимость въ нихъ". Итакъ сущность христіанскаго ученія, если только здёсь о немъ идеть рёчь, Толстой полагаетъ въ самомъ грубомъ мизилизмю—въ отрицаніи всякихъ божествъ и въ отрицаніи всякихъ человёческихъ учрежденій. Это разсужденіе Толстаго какъ-то совёстно даже опровергать; такъ оно для каждаго здравомыслящаго человёка до оченидности ложно...

Ученіе, отрицающее бытіе Божіе, -- атепзиъ, -- не можетъ быть названо новыме ученіемъ даже и для эпохи, бывшей 1800 леть тому назадь. Оно было уже известно Давиду, назвавшему, какъ мы знаемъ, всёхъ атенстовъ безумцами. Правда, римскіе язычники называли безбожниками и христіанъ, потому что почитая богами своими видимыхъ иделовъ, они не могли понять христіанскаго ученія о бытін Бога невидимаю и непостижимаго, Бога, какъ всесовершеннаго духа, и потому полагали, что христіане вообще отвергають бытіе Бога. Толстой могъ-бы понять это ученіе, еслибы ему не препятствовало уже напередъ усвоенное имъ чрезъ Шопенгауэра школьно-философское пантеистическое міровоззрініе. Для каждаго, хотя сколько-нибудь знакомаго съ содержаніемъ нашихъ каноническихъ евангелій, ясно, что называть христіанское ученіе атенстическимъ, отвергающимъ всякія божества, т. е., и бытіе истиннаго Бога, просто нелвпо. Раскрытіе истиннаго понятія о Богъ и объ отношеніи Бога къ міру и человѣку---это главный и основной предметь всего ученія евангельскаго. Кто же, какъ не Христосъ возвёстиль людямь, что "Богт есть духь" (Іов.н. 4. 24.) и при томъ-духъ личный, самосознающій, любящій и дъйствующій единственно по Своей воль, правдь и благости.-что Онъ всемогущъ (Мате. 19, 26; Марк. 10, 27; 18; 27), что Онъ невидимъ и непостижимъ (Іоан. 1. 18), что Онъ въченъ

<sup>1)</sup> cr. 73.

(Мате. 22, 32; Марк. 12, 26, 27; 20, 38), благъ (Мате. 19, 17; Марк. 10, 18; 18, 19). милосердъ и всесовершенъ (Мато. 5. 45. 48), всевъдущъ (Мате. 6. 6), что онъ такъ возлюбилъ мірь, что отдаль Сына Своего Едивороднаго, дабы всякій, візрующій въ Него, не погибъ, но им'єль жизнь вічную. (Іоан. 3. 16). Толстому, очевидно, хотелось бы выдать христіанское ученіе за атенстическое только для оправданія своего собственнаго мірововзрівнія. Въ своихъ сочиненіяхъ онъ говорить о Богі только для других, чтобы не оттолкнуть отъ себя своимъ безбожіемъ многихъ изъ своихъ последователей, которые, по совершенно непонятному недоразуменію, признають его даже религіозивиними человъкомъ (Къ немалому удивленію нашему, таковымъ признаетъ его даже Страхово) 1). Но самъ Толстой въ бытіе личнаго Бога вовсе не въруеть, и подъ словомъ Вога, которое онъ часто употребляетъ въ своихъ сочиненіяхъ, онъ разумветь нвчто иное, чвмъ другіе люди, иногда — истину, иногла-вообще отвлеченное пантеистическое понятіе. Въ его письми ко ЖЖ по этому поводу мы встрвчаемь следующее весьма характеристическое разсуждение: "Всв говорять, что значение христіанства въ томъ, чтобы любить Бога и ближня. го. какъ самого себя. Но что такое Бога? Что такое любить? Что такое любить что-то непонятное-Бога? Что такое ближній? Что такое самъ я? Слова эти для меня имъютъ такое значеніе: любить Бога значить любить истину... Такъ это для меня. Но мить ясно, что эти ничего неопредпыляющия слова могуть быть понимаемы иначе... Какъ это - люби какого-то Бога, котораго каждый понимаеть по-своему, а другіе, и вовсе не признають"... Конечно, Толстой, на основании своего пантеистическаго міровозврѣнія, можеть отрицать бытіе личнаго Бога, сколько ему угодно; но навязывать атеистическій характерь христіанскому ученію, отрицающему только ложныхъ, языческихъ боговъ, но не бытіе единаго истиннаго Бога, онъ не ниветь никакого основанія и даже извращаеть этимь самую сущность христіанства. Христіанское ученіе о любви къ Богу

<sup>1)</sup> А. Гусевъ Основния "ремигіозими" начала графа Л Толстого. К. 1893. Стр. 274—275.

въ вышеупомянутомъ письмъ къ №№—онъ называетъ "просто глупымъ"; но этимъ словомъ было бы справедливо назвать только одно его разсуждение о христіанскомъ ученіи.

Совершенно неосновательно утверждаеть Толстой также и то, будтобы новое ученіе, явившееся 1800 літь тому назадь (думаемъ, что ръчь идетъ о христіанскомъ ученіи), отрицаетъ всякія человіческія учрежденія и всякую необходимость въ нихъ. Въ той же самой нагорной проповёди на которую такъ часто ссылается Толстой и которую онъ считаетъ несомненно подлинною, Іисусъ Христосъ признаетъ учрежденія судебныя: "всякій, гиввающійся на брата своего напрасно, подлежить суду" (Мато. 5, 22); тамъ же признаетъ Онъ значеніе синедріона: "кто скажеть брату своему: "рака", подлежить синедріону". Кром'є того Христосъ, какъ мы видёли уже, признаетъ обязательнымъ платить государственныя и общественныя подати (Мато. 22, 17; Марк. 12, 14; Лук. 20, 22); правда, обвиняя предъ Пилатомъ Інсуса Христа, іуден говорили: "Онъ развращаеть нашь народь и запрещаеть давать подать кесарю" (Лук. 23, 2); но и Пилатъ увиделъ, что это была ложь и клевета. Спаситель признаваль всё учрежденія, установленныя ветхозавътнымъ закономъ (храмъ, праздники, крещевіе Іоанна. путешествія въ Іерусалимъ) и даже благочестивые обычаи народные (Мато. 26, 12; Марк. 14. 8), не отвергъ значенія синагогъ и т. п. Толстому, очевидно, хочется навязать христіанскому ученію тотъ соціалистическій, или даже анархическій характерь, какой имбють его собственныя убъжденія, заимствованныя изъ источниковъ, стоящихъ не только вдали, но и въ явномъ противоръчи съ учениемъ Інсуса Христа.

Весьма трудно объяснить себѣ, какимъ образомъ Толстой могъ допустить предположеніе, что христіанское ученіе было искажаемо съ самаго начала его появленія въ мірѣ, и что искажали и извращали его именно св. апостолы, непосредственные ученики Іисуса Христа. Но изъ какихъ источниковъ самъ Толстой получилъ свои свѣдѣнія объ истинномо христіанскомъ ученіи? - По его словамъ, —будто-бы изъ Евангелій, написанныхъ апостолами. А гдѣ встрѣтилъ онъ это ученіе уже искаженнымъ будтобы апостолами? —Въ писаніяхъ тѣхъ же самихъ

апостоловъ!... Такимъ образомъ, по Толстому, выходитъ, что одни и тв же апостолы въ одно и то же время, въ однихъ и твиъ же писаніяхъ предложили своимъ читателниъ и истичное христіанское ученіе, и въ искаженномъ ими видѣ!... Можно ли подобныя заключенія признавать согласными съ требованіями здравой логики?

Но еще болье странным представляется разсуждение Толстого о томъ, что справедливость своего искаженнаю христівнскаго ученія апостолы будто бы старались утвердить саными недостойными н безправственными средствами--- ложью и обманома, что для этого они сначала выдумали "эти страшныя, надылавшія столько зла, слова: "угодно Святому Духу и намъ", а потомъ для подтвержденія этихъ страшныхъ словъ они будто бы придумали разсказъ о соществін Св. Духа на вихъ въ видѣ огненныхъ языковъ и о другихъ соблазнительных для Толстого чудесахъ, -- которыни наполнена книга Дваній св. Апостоловъ... Такимъ образомъ, по инвнію Толстого, ученики Інсуса Христа, которые ради возвышенія людямь евангельскаго ученія, отказались оть всёхь благъ міра, терпівли голодъ и жажду, и наготу и побои, скитались и трудились, работая своими руками. были злословимы, гонимы (1 Кор. 4, 11-13); эти ученики ответоду притесняемые (2 Кор. 4. 8), ужасными страданіями и мученическою смертію запечатлівшіе истину проповідуемаго ученія, эти апостолы были будто-бы лишь обманщиками и лжецами! Что нужно сказать о человеке, который дерзнуль бросить грязью и запятнать высокоправственный и безукоризненный характерь св. апостоловъ, первыхъ проповедниковъ возвещенной Інсусомъ Христомъ божественной истины? Ликъ учениковъ Христовыхъ Толстой думаеть обратить въ шайку сознательныхъ обманщиковь и ягуновъ! Дело распространенія христіанства онъ хочеть приписать простому обману и пустымь вымысламь, относительно которыхъ предварительно состоялся преднамфренный уговоръ между галилейскими рыбаками. Можетъ ли здравый симсять допустить подобныя предположения? Очевидно, Толстой рышиль не пренебрегать никакими средствами для достиженія своей цъли.

По мивнію Толстого 1, Інсусъ Христосъ не только не на-

<sup>1)</sup> Ч. І, стр. 82.

мъренъ былъ учреждать церкви на землъ, но даже и "не могъосновать" ее. Какъ же послѣ этого понимать слева Христа: "Я создамъ церковь Мою в врата ада не одолеють ея" (Мо. 16, 18)? или о судъ церкви: "скажи церкви; а если и церкви (согрѣшившій брать) не послушаеть, то да будеть онь тебъ, какъ язычникъ и мытаръ" (Мато. 18, 17)? На эти вопросы Толстой отвічаеть 1), что въ этихъ містахъ слово "церковь" "Христосъ употребляль о чеме-то другоме". Но о чемъ же именно?-На этотъ вопросъ онъ не даетъ никакого отвъта. Очевидно, что онъ еще не придумаль, какъ исказить эти евангельскія итста, эти изреченія Самаго Спасителя о Его нам'вреніи основать церковь и о предоставленномъ ей судъ надъ согръшившими членами. Толстой требуеть, чтобы просто на слово повърили ему, что въ этихъ изреченіяхъ Христосъ разумветь подъ словомъ "церковь" не церковь, а "что-то другое". Но онъ выпустиль изъ виду, что въ Евангеліяхъ кромѣ самаго слова перковь" есть еще прямыя указанія на существенные признаки церкви, таковы: избраніе апостоловъ, данная имъ власть учить и совершать таинства, производить судъ (Мате. 10, 1; Марк. 3, 33-14; Лук. 6, 12-13; Мате. 28, 19-20; 16, 19; 18, 17; Іоан. 20, 23 и др.). Толстой не обратиль вниманія своихъ читателей и на то, что кромъ Евангелій, написанных апостоми, и во многихъ мъстахъ впостольскихъ посланій ясно говорится о томъ, что церковь на землё основана именно Інсусомъ Христомъ, освящена Его страданіями и смертію. Вотъ важнъйшія изъ этихъ изреченій: "Иныхъ Богъ поставидь въ церкви во-первыхъ апостолами, во-вторыхъ пророками, въ-третьихъ учителями; далье, инымъ даль силы чудодыйственныя, также дары исцеленій, вспоможенія, управленія" (1 Кор. 12, 28). Въ другомъ мъстъ вмъсто слова Бого говорится Христосъ. "Христосъ поставилъ однихъ апосталами, другихъ пророками, иныхъ евангелистами, иныхъ пастырями и учителями, къ совершенію святыхъ, на дело служенія, для совиданія Тела Христова, доколѣ всѣ придемъ въ единство вѣры и познанія Сына Божія, въ мужа совершеннаго, въ меру полнаго возра-



<sup>1)</sup> Ч. I, стр. 83.

ста Христова" (Ефес. 4, 11—13). "Христосъ возлюбилъ церковь и предалъ Себя за нее, чтобы освятить ее, очистивъ
банею водною, посредствомъ слова; чтобы представить ее Себъ
славною церковью, не имъющею пятиа, или порока, или чегопью подобнаго, но дабы она была свята и непорочна" (Ефес.
5, 25—27). Въ книгахъ Св. Писанія Новаго Завъта слово
"церковь" употреблено въ 98 мѣстахъ. И по Толстому выходитъ, что во всъхъ этихъ мѣстахъ подъ "церковю" нужно разумъть не церковь, а "что-то другое"...

Толстой, по видимому, не находить достаточнаго количества словь на русскомъ явыкъ для того, чтобы выразить всю свою враждебность къ христіанской церкви и потому обращается за помощію даже къ Вольтеру, вмёстё съ которымъ обзываеть 1) церковь еще и францувскимъ словомъ-1' infame (безчестною). По его словамъ, церковь есть источникъ зла и лжи, она можеть будтобы причинять одни злодвянія, и-ничего хорошаго, такъ что Тихонъ Задонскій быль бы добрее и достойнее, еслибы не принадлежаль къ христіанской церкви 2). Истина, по Толстому, заключается не въ церкви. а въ ересяхъ, потому что главнымъ признакомъ церкви служить ея неподвижность, застой, безжизненость, а существенный признакъ ересей-движеніе, истина же, какъ и истинное христіанство состоять лишь вь безостановочномъ движеніи <sup>3</sup>).—Но въ какомъ движеніи впередъ или назадъ? прямо или въ сторону? Повидимому, Толстой имъетъ въ виду первое движение, т. е., впередъ и прямо. Но такое движение есть и въ церкви. Правда, божественныя нстины, хранимыя въ церкви, какъ истины въчныя, сами по себп, неподвижны, сами по себть, не имъють нужды ни въ какомъ дальнейшемъ движеніи или раскрытіи, выводахъ или добавленіяхъ. Но человічество, воспринимая ихъ въ себя и становясь подъ ихъ руководство, находится въ безостановочномъ движенін; члены церкви постигають эти истины не сразу, но постепенно, достигая и въ живни все большаго и большаго осуще-

<sup>1)</sup> H. I. crp. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ч. І. стр. 101.

<sup>3)</sup> Ч. І. стр. 76—77; 90—98.

ствленія ихъ. 300-400 літь тому назадь члены христіансьой церкви не имъли такихъ точныхъ, ясныхъ; основательныхъ повнаній въ области христіанской религіи, канія иміноть многія изъ членовъ церкви въ настоящее время; религозное сознание у людей взрослыхъ стоить на высыей степени развития, чёмъ у детей. Такимъ образомъ въ церкви хоти богооткровенныя истины всегда однъ и тъже, какъ въчныя и разъ навсегда данныя, но въ нихъ заключаются начала бепрерывнаго, безостановочнаго и безконечнаго развитія человічества, начинаемаго на землъ и имъющаго продолжаться въ будущей жизни. Эти-то божественныя истины въ своемъ чистомъ и неповрежденномъ виде и могуть быть находимы только въ церкви, которая хранить ихъ какъ самую драгоцвиную святыню. Не то въ ересяхъ. Тамъ есть движение религиовнаго совнания, но только безъ надлежащей зависимости отъ богооткровенныхъ истигь; оно уклоняется отъ нихъ и потому всегда искажаетъ или отрицаеть ихъ. Тамъ не религіозное сознаніе развивается въ зависимости отъ догматическаго ученія, а совершенно наоборотъ: догматическое учение становится възависимость отъ религіознаго сознанія и вийсти съ нимъ постоянно изминяются, а вслидствіе этого оно никогда не можеть заключать въ себъ твердыхъ и непреложныхъ истинъ, такъ какъ содержание его, завися отъ направленія развитія еретиковъ, всегда будетъ имъть временный или случайный и разнообразный характерь и его движеніе будеть не прямое, а круговращательное. -- Истинное христіанство, по словамъ Толстого 1), состоитъ лишь въ безпрестанномъ движеніи впередъ, а не въ неподвижности церкви. Но къ чему стремится самъ Толстой? Онъ, повидимому, стремится не впередъ, а назадъ, -- къ возстановлению того истиннаго христіанства, которое явилось въ міръ 1800 лють тому навадъ, къ твиъ истинамъ, которыя, по его словамъ, били "приписаны человъку Христу". Не вступаеть ли чрезъ это самое Толстой въ противоржчие съ самимъ собою? Если истина въ ересяхъ,--зачёмъ ему возвращаться такъ далеко, а отчего не обратиться къ ересямъ, нынѣ во множествъ распространеннымъ и постоянно умножающимся?

<sup>1)</sup> Ч. І. стр. 75 и дал.

Движенію церковной жизни, по мийнію Толстого, преділь положень Никейскими символоми віры. Но кака же объяснить то, что движеніе въ церкви, кака признаета Толстой, біло во 2-ма и 3-ма віжі, когда также существовали разные симво-мы—помістных церквей и отдільных отцевь церкви и даже символь апостольскій. На этоть вопрось у Толстого ність ни-какого отвіть...

Толстой такъ враждебно относится въ Никейскому символу ввры, что дажо выставляеть 1) следующее категорическое положеніе: "Нагорная пропов'ять ими символь в'яры. Нельзя в'ярить и тому и другому". Но! что такое символь вфры? По Толстому, Никейскій символь віры есть не что иное, какь "резюме споровъ, происходиншихъ на соборъ 2). Но это опредъление совершенно невърно. Симмолъ върш есть краткое, но точное ввложение того въроччения, которое содержится въ книгахъ Св. Писанія Новаго Занітя; отцы собора не только ничего не внесли въ него своего, но даже не употребили ни одного своего выраженія. Символь віры весь изложень словами Новозавітныхъ висаній. Для доказательства этого мы приводимъ его здесь съ точнымъ указаніемъ цитать или техъ месть Св. Писанія, изъ которыхъ отци собора заимствовали выраженія при составление символа ввры. Желающие могуть проверить насъ. Вотъ самый тексть Никейскаго симвом вёры. "Върцемо во единаго Бога Отца (ср. Іоан. 14, 1; 17, 8; Іак. 2, 19; Евр. 11, 6; Рим. 3, 80; 1 Кор. 8, 6; Гал. 3, 20; Ефес. 4, 6; 1 Тим. 2, 5 и др.), Всеоержителя (2 Кор. 6, 18; Апок. 1, 8; 4, 8; 11, 17; 15, 3; 16, 7; 14, 19, 6; 21, 22), Творца небу и земли, видимым эже встыт и месидимымь (Мато. 19, 4; Марк. 10, 6; Рим. 1, 25; Ефес. 3, 4; Колос. 1, 16). И во единато Господа Іисуса Христа (1 Кор. 8, 6; Іоан. 13, 13. 14; 1 Кор. 12, 3; Филип. 2, 11), Сына Econois (Maro. 3, 17; Maps. 1, 11; Jys. 3, 22; Ioan. 5, 37, Мате. 17, 5; Марк. 9, 7; 2 Петр. 1, 17; Мате. 16, 16. 20; 14, 33; IOAH. 6, 69; 1 IOAH. 1, 7; 2, 22; 23; 24; 3, 8. 23; 4, 9. 10. 14. 15; 5, 5. 10. 11. 12. 13. 20; 2 IOan. 1, 3. 9;

<sup>1) 4</sup> I. etp. 108.

<sup>2) 9.</sup> I. etp. 81.

Апок. 1, 13; 2, 18; Рим. 1, 3. 4. 9; 5, 10; 8, 3. 29. 32; 1 Kop. 1, 9; 15, 28; 2 Kop. 1, 19; Faz. 1, 16; 2, 20; 4, 4. 6; Epec. 4, 13; 1 Cox. 1, 10; Epp. 1, 2, 5; 4, 14; 6, 6; 10, 29 и др., Единороднаго (Іоан. 3, 16; 1 Іоан. 4, 9; Гал. 4, 4), иже от Отца рожденнаго прежде вспх выж (1 Іоан. 5, 1; EBP. 1, 5; 5, 5), Comma omo Comma (Ioah. 8, 12; 9, 5; 1 Ioah. 1, 5.), Бога истинна от Бога истинна (Іоан. 3, 33; 1 Іоан. 5, 20; Рим. 3, 4; 1 Сол. 1, 9; Евр. 9, 14), рожденна, не сотворенна (Евр. 5, 5; 1, 5; 1 Іоан. 5, 1), единосущна Отцу (Іоан. 14, 11; 17, 1); 10, 30, 36, 38), Имже ося быша (Іоан. 1, 3; Колос. 1, 16; Ефес. 3, 9; Евр. 1, 2;). Наст ради челоопкъ и нашего ради спасенія (Іоан. 3. 16, 17; Мато. 26, 28; Лук. 22, 19. 20; Марк. 14, 24; 1 Кор. 11, 24; Мате. 20, 28; Марк. 10, 45; Joan. 11, 51; 52; 10, 16; 1 Kop. 8, 11; 15, 3, Pum. 5, 18; 1 Tum. 2, 5, 4, 10; Tut. 2, 11; 1 Con. 5, 9; 2 Con. 2, 13; Ebp. 1, 14; 2, 10; 1 Herp. 2, 2;) cueduato св небесь (Іоан. 3, 13; 6, 62; Мато. 26, 64; Іоан. 16, 27. 28; Ефес. 4, 10;) и воплотившагося от Духа Святи и Маріи Дивы и вочеловичнася (Мато. 1, 18. 20: Лук. 1, 35; Іоан. 1, 14;), Распятаго же за ны при Понтійстым Шилаты и страдавша и погребенна (Мате. 27, 26; 60; Марк. 15, 15. 45-46; Лук. 23, 24—25. 52—53; Ioan. 19, 16. 42; 1 Kop. 1, 23; 2. 2. 8; Галат. 3, 1; Апок. 11, 8 и др. 1 Петр. 2, 21; 23; 3, 18; 4, 1; 2 Kop. 1, 5; Esp. 9, 26; 1 Tum. 6, 13; 1 Kop. 15, 4;) И воскресшто вт третій день по писанісят (1 Кор. 15, 3—4;) И возшедшаго на небеса (Марк. 16, 19; Лук. 24, 51; Дъян. 1, 9; Іоан. 3, 13, 6, 62; Мато. 26, 64; Ефес. 4, 10; 1 Петр. 3, 22;) и сидящого одесную Отца (Марк. 16, 19; Mare. 26, 64; 1 Herp. 3, 22; Konoc. 3, 1; Esp. 1, 3. 13; 8, 1; 10, 12; 12, 2). И паки грядущаю со славою судити жиоымь и мертоымь (Мато. 25, 31—46; 13, 49; 16, 27; Двян. 1, 11. 10, 42. 1 Con. 1, 10; Iak. 5, 7; 8; 2 Herp. 1, 16; 3, 4. 10; 12; 1 Kop. 4, 5; 15, 23; 2 Kop. 7, 7; 1 Com. 2, 19; 3, 13; 4, 15; 5, 2. 23; 2 Con. 2, 1. 8; Mars. 24, 44; Anok. 3, 11; 4, 8; 22, 12. 20), Его царствію не будеть конца (Лук. 1, 33); И ев Духа Святаго (Мате. 28, 19; 3, 16; Марк. 1, 10; Лук. 3, 21; Іоан. 1, 32; Мато. 1, 18. 20; 12, 28. 32; Марк.

3, 28. Jyr. 12, 10. Mare. 10, 20. Jyk. 12, 12; Ioan. 14, 16. 17. 26; 15, 26; 16, 7-15; 20, 22; 1 Herp. 1, 12; 4, 14; 2 Петр. 1, 21; 1 Іоан. 3, 24; 4, 13; 5, 6. 7; Іуд. 1, 20; Апок. 2, 7, 12. 17. 29; 3, 6. 13. 22; 14, 13; ДЪЯН, 1, 2. 5. 8. 16; 2, 4. 17. **33. 38. 4, 8. 25. 31; 5, 32; 6, 3. 5. 10, 7, 51, 55; 8, 15—19.** 39; 9, 17. 31; 10, 19. 38. 44. 45. 47; 11, 12. 15. 16. 24. 28; 13, 2. 4. 9. 52; 15, 8. 28; 16, 6. 7; 19, 2. 6; 20, 23. 28; 21, 11; 28, 25; Pum. 5, 5; 8, 9. 11. 14. 26; 9, 1; 14, 17; 15, 13. 16. 19; 1 Kop. 2, 10. 11. 12. 13. 14; 3, 16; 6, 11. 17. 19; 7, 40; 8, 6; 12, 3. 8. 9. 11. 13; 14, 2; 2 Kep. 3, 3; 5, 5; 6, 6; 13, 13; Галат. 3, 5; 4, 6; Epec. 3, 5; 4, 4; 30; Филип. 1, 19. 27; 1 Сол. 4, 8; 1 Тим. 3, 16; 4, 1; Тит. 3, 5; Esp. 2, 4; 3, 7; 6, 4; 9, 14; 10, 15), Pocnoda meusomeops**чано** (2 Кор. 3, 17; Дъян. 5, 3. 4; Рим. 4, 17; 8, 11; 1 Кор. 15, 45), Hace ome Omya ucxodanyaro (Ioan. 15), Hace co Omцемь и Сыномь спопланяема исславима (Мато. 28, 19; 1 loan. 5, 7; Мате. 8, 16—17), манолавшано пророжи (2 Петр. 1, 21; 1 Петр. 1, 10. 11). Во едину святую, соборную и апостольскую церкот (Мате. 16, 18; 18, 17; 1 Пет. 2, 4-8; 1 Кор. 3, 10—12; 12, 28; 14, 4, 12; Epec. 1, 22; 5, 23. 25—27; 4, 11-13; 2 Кор. 6, 16; 8, 1.; Филип. 3, 6; Колос. 1, 18. 24; 2 Сол. 2, 4; 1 Тим. 3, 15 и др.). Испосыдуема едино прещение во оставление проссово (Іоан. 3, 3. 5; Матв. 28, 19; Марк. 16, 16; Двян. 2, 38; 10, 47. 48; Ефес. 4, 5; 1 Петр. 3, 21; Рим. 6, 3. 4; 1 Кор. 12, 13; Галат. 3, 27; Колос. 2, 12). Чаемь воспресенія мертвых (Мато. 22, 32; Марк. 12, 26; Myr. 20, 37; IOAH. 5, 25; 28, 11, 25-26.; 6, 40, 54; PHM. 6, 5; 1 Кор. 15, 12: 13. 21. 42; Филип. 3, 11; Евр. 6, 2; 11, 19, 35) и жизни будущиго втка (Іоан. 3, 16; 36; 4, 14; Epec. 1, 21; 2, 7; Esp. 6, 5; Phm. 2, 7. 5, 21; 6, 2; 7, 10; Tag. 6, 8; 1 Thm. 4, 8; Epp. 7, 16; 1 Ioan. 1, 2; 2, 25; 3, 14; 5, 11; 13, 20 и мн. др.).

Проверивь указанныя нами цитаты, читатель, конечно, самъ увидить, что Никейскій символь вёры не только вполив согласень съ ученіемь новозавётнаго Откровенія, но даже изложень словами и изреченіями повозавётныхь писаній; поэтому когда Толстой утверждаеть, что нагорная проповёдь несоединима съ

Никейскимъ символомъ върм, то этимъ онъ утверждаетъ уже и то, что нагорная проповадь Спасителя находится въ непримиримомъ противоречін со всемъ новозаветнымъ Откровеніемъ, съ ученівиъ Інсуса Христа и апостоловъ. Отвергнуть Никейскій символь віры это то-же, что отвергнуть вою книги Св. Писанія Новаго Зав'єта. Толстой, конечно, и самъ это прекрасно сознаеть; но ему мужно было во что-бы то ви стало отрицать истинность в роученія, содержащагося въ Никейскомъ символь въры, потому что онъ еще раньше знакомства съ христіанскимъ въроученіемъ усвоилъ себъ ложное школьно-философское міровоззрініє (пантемстическое или матеріалистическое-все равно), которое находится въ непримиримомъ противоръчін съ въроученіемъ христіанскимъ. Еще раньше своихъ нападокъ на Никейскій символъ віры, онъ, конечно, уже не въровалъ ни въ бытіе личнаго Бога, ни въ богочеловъческое достоинство Інсуса Христа, ни въ бытіе Святаго Духа, ни въ церковь, ни въ таинства, ни въ загробную личную жизиь. Его нападки на христіанское віроученіе суть только слідствіе его дожнаго школьно-философскаго міровозэрінія, но вовсе--- не ревультать серьезнаго изученія княгь Св. Писанія. Эта-то предввятость и делаеть его крайне раздражительныма, враждебныма и фанатичнымъ, потому что на каждомъ шагу въ божественномъ Откровеніи ему приходится наталкиваться на неустранимыя препятствія и возраженія его собственному мірововарівнію, заимствованному изъ враждебнаго христіанству источника. Не умея устранить эти возраженія, онь все больше и больше запутывается въ безвыходномъ для него кругу противоръчій и, сознавая всю непоправимость своего положенія, съ отчанніемъ бросается въ разныя стороны, ищеть помощи въ искаженіяхъ н извращениях прямого смысла совершенно яснаго евангельскаго текста, готовъ разуметь подъ самымъ простымъ и понятнымъ словомъ все что угодно, но только не то, что оно значить на самомъ дёлё, но видя свою неудачу, онь раздражается, выходить изъ себя и унижается до того, что даже начинаеть лгать и клеветать...

Изъ безчисленнаго количества примъровъ, когорые ясно доказываютъ справедливость только-что сказаннаго нами, ръша-

еися остановить внимание читателя еще на одномъ и,--- иъ сожальнію, далено не последнемъ. "Передъ церквами, говоритъ Толстой 1), стоить диллема: нагорная проповёдь или Никейскій символь-одно исключаеть другое: если человъкъ искренно повърить въ нагорную проповъдь, Никейскій символь неизбъжво потеряеть для него смысль и значение и вивств съ нимъ церковь и ея представители; если же человыкь повырить въ Никейскій символь, т. е., въ церковь, т. е., въ техъ, которые вазывають себя представителями ея, то нагорная пропов'ядь станетъ для него лишиня. И потому церквамъ нельзя не упогреблять всехъ возможныхъ усилій для затемнёнія смысла нагорной проповёди и для привлеченія къ себё людей. Эту же мисль высказываеть Толстой и въ другомъ мъсть <sup>а</sup>): "Нагорная проповъдь или символъ въры. Нельзя върить и тому и другому. И церковниками выбрано последнее: символь веры учится и читается, навъ молитва и въ церквахъ, а нагорная проповъдъ исключена даже из чтеній еванівльских в церквах, так что ет церкваха никоїда, кром'в какъ въ те дни, когда читается все Евангеліе, прихожане не услышать ес". Да неужели это правда?--- можеть спросить изумленный читатель. Неужели нагорная проповъдь Спасителя исключена духовенствомъ изъ евангельскихъ чтеній въ церквахъ? Неужели наше православное духовенство скрываеть отъ своихъ прихожанъ учение Спасителя, содержащееся въ нагорной проповеди?-Къ счастію, ничего подобнаго нъть въ дъйствительности, да никогда и быть не могло. Все это общиная у Толстого ложь и клевета, къ которымъ онъ такъ часто прибъгаетъ для оправданія своего ложваго и предватаго школьно-философскаго ватляда. Если, какъ признаетъ и самъ Толстой, нагорная проповёдь во всемъ своемъ объемъ читается только въ тъ дни, когда читается все Евангеліе (т. е. въ первые дня страстной седьмицы и у гроба умершихъ еписконовъ и священниковъ), то по какимъ бы побужденіямъ духовенство скрывало ее отв прихожанъ въ другое время? Что нагорная проповёдь изучается въ школахъ на ряду съ сим-

<sup>1)</sup> H. I, crp. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ч. І, стр. 108.

воломъ веры, въ отомъ читателя можеть убедить любая школьная программа и любой учебника по св. исторіи Новаго Завъта. Что часть нагорной проповъде (Мате. 5, 3-12) ежедневно въ церквахъ не только читается, но и ноется не литургін (на маломъ входъ) или на великопостнихъ часахъ (изреченія о блаженствахъ) въ этомъ также убёдиться нетрудно каждому. Но нетрудно разоблачить ложь Толстого и относительно того, будто-бы нагорная проповёдь исключена даже изъ чтеній евангельских въ церквахъ. Для этого достаточно только взглянуть въ прилагаемый въ концѣ русской Библін (печатаемой въ синодальной типографіи) и каждой Библіи славянской-"Указатель евангельскихъ и апостольскихъ чтеній на всё дни года". Изъ этого "указателя" видно, что нагорная проповъдь, по уставу Православной церкви, разделенная на зачала, канъ и все Евангеліе вообще, читается въ церквахъ на Божественной литургіи нередко, а именно: въ 8-ю неделю по Пасхе, т. е., въ неделю Пятидесятинцы или Сошествія Св. Духа на Апостоловъ (она же-Тронцкая): во вторникъ-Мато. 4, 25; 5, 1-13; въ среду-Мате. 5, 20-26; въ четвергъ-Мате. 5, 27-32; въ пятницу-Мате. 5, 33-41 (о непротивления злу); въ субботу-Мате. 5, 42-48; на следующей неделе, которая называется обыкновенно неделею всехъ святыхъ: въ понеделеникъ-**Мато.** 6, 31-34; 7, 9-11; во вторникъ 7, 15-21; въ ореду-7, 21-23; въ субботу-Мате. 7, 1-8; въ савдующую педваю (2-я недъля по всъхъ святыхъ)-- въ субботу-- Мате. 7, 24--8, 4; въ недвлю мясопустную: въ субботу-Мате. 6, 1-13; въ недълю сыропустную-въ воскресевье - Мато. 6, 14-21; во всъ дни, посвященные памяти святителей: Мато. 5, 14-19; во время безведрія, о умиреніи и соединеніи православной віры, за творящихъ милостыню и, наконецъ, на всякое прошеніе-Мате. 7, 7-11. Эти и даже более подробныя сведенія Толстой, конечно, могъ бы позаимствовать изъ любого налендара; но онъ не захотвлъ этого сдвлать, потому что для него это было бы невыгодно и стеснило бы его нь достижении целяунизить православную церковь хотя бы явною клеветою и ложью.

Также односторонне судить Толстой и о дъятельности иравославной церкви. Подъ церковію онъ всегда понимаєть только

одно духовенство; о мірянахъ, намбольшей части церкви, онъ преднамврежно умалчиваеть, какъ будто міряне не принимають совершенно никакого участія въ діятельности церкви. Но такое понатів о церкви совершенно невірно. По словамъ Толстого 1), православный катихивись (будто-бы) такъ опредвляеть цонятіе церкви: "Церковь есть основанное Інсусомь Христомъ общество (?), соединенное между собою въ одно целое однимъ божественнымъ ученіемъ и таинствами подъ управленіемъ и руководствомъ Богоустановленной ісрархін". Хота Толстой положительно выдаеть это определение за определение православнаго катихизиса и даже отмечаеть его знаками, употребляющимися для обовначенія чужих словь; но въ православномъ катихизись предлагается несколько иное определение; а именно въ православномъ катехнянсе им четвемъ следующее: "Церковь есть от Бога установленное общество человикова, соединенныхъ Правосмавною върою, закономе Божіиме, священноначаліемь и Таниствани" 2). Хотя Толстой, какъ видеть читатель, и значительно измёниль православное опредёленіе; но мы не придаемъ этому особеннаго значенія. Достаточно отивтить только, какъ легкомысленно онъ относится къ передаче чужних опредъленій. Но и изъ приведеннаго имъ опредъленія ему, повидимому, можно было бы усмотреть, что церковь состоить не ваъ одной ісраркін, что къ ней принадлежать и міряне, світсвіе люди, а если бы онъ справился даже только съ одною исторією отечественной церкви, то онъ увиділь бы что голось мірянъ въ церкви нифеть немаловажное значеніе и иногда бываль даже рёшающимъ, отмёния распоражение ісрарха всей церкви. — о чемъ ясно свилътельствуетъ, напр., извъстная исторіа ажемипрополита Исидора съ принятіемъ флорентійской унін, а также и исторія нашихъ юго-западныхъ братствъ, деятельность князя Острожскаго и т. п.

Признавъ дерковь, всябдствіе ея неподвижности, неспособнею произвести что либо доброе и нолезное для живии и отожествивъ ее съ духовенствомъ, Телстой не пожалълъ красокъ



<sup>1)</sup> Ч. І, стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Простр. Христ. Катихизисъ Православныя Касолическія Восточныя Церквв. М. 1889, стр. 41.

и приложиль все свое уменье и старанье къ тому, чтобы, какъ можно, более каррикатурно представить деятельность иравославной церкви". Вотъ что онъ говорить по этему поводу 1). "Двятельность этой церкви состоить въ томъ, чтобы всеми возножными мёрами внушить 100 милліонной нассё русскаго народа тё отсталыя, отжитыя, не имёющія теперь никакого оправданія вірованія, которыя когда-то исповідывали чуждые намену народу люди, въ которыя почти никто уже не вървтъ, часто даже и тъ, на обязанности которыхъ лежитъ распространеніе этих ложных вірованій... Чему старательно, неупустительно, напряженно, вездъ одинаково учать народъ? Чего отъ вего требують въ силу такъ навываемой христіанской вівры? Начну (продолжаеть Толстой) съ начали рожденія (не съ конца рожденія, а съ начала?) ребенка: при рожденіи ребенка учать тому, что надо надъ ребенкомъ и матерью прочитать молитву, чтобы очистить ихъ, такъ какъ безъ молитвы этой родившая мать полана (?). Для этого передъ изображеніями святыхъ, навываемыхъ народомъ (?) прямо богами, священникъ беретъ въ руки ребенка и читаетъ эсклинательныя (?) слова и этикъ (?) очищаетъ мать. Потомъ внушается родителямъ и даже требуется отъ нехъ подъ страхомъ наказанія за неисполненіе, чтобы ребеновъ былъ непремънно крещенъ, т. е. обмокнутъ священиякомъ три разу въ воду, при чемъ читаются никому непонятныя слова (?) и совершаются еще менье понятныя двиствіямаванія масломъ равныхъ частей тёла, стрижна волось и дутья и плеванья воспріємниковъ на воображаемаго дьявола. Все это (?) должно очистить ребенка и сдёлать его христіаниномъ: Потомъ внушается родителямъ, что ребенка надо причастить, т. е., дать ему подъ видомъ хатов и вина събсть частину тъла Христова (вто ново-рожденному ребенку-то?), вследствие чего ребенокъ приметъ въ себя благодать Христа и т. д. Потомъ внушается, что этого ребенка, по мъръ возраста, надо внучить молиться. Молиться—значить становиться прамо передъ досками, на которыхъ нарисовани лица Христа, Богородицы, Святыхъ и кланяться головой, всемъ теломъ, а правой рукой

<sup>1)</sup> Ч. I, стр. 102 и дал.

со сложенными извъстнымъ образомъ пальцами дотрогиваться до лба, плетъ, живота и произносить славанскія слова, изъ которыхъ самыя употребительныя и всёмь дётямь внушаемыя: Богородица, дъва радуйся и т. д. Потомъ внушвется воспитывоемому, что при видъ всякой церкви и икони надо делать опять тоже, т. е., креститься; потомъ внушается, что въ правдники (правдники, поменяеть Толстой, это дви, въ которые (?) Христосъ родился, хотя никто не знасть, когда это било, дни, въ которие (?) онъ обревался, въ которий умерла Богородица, въ который принесенъ крестъ, въ который внесена (?) ивона, въ который юродивый видъль видъніе и т. п.), въ праздвики надо одеться въ лучшія одежды и идти въ церковь и покупать н ставить тамъ свёчи передъ изображеніями святыхъ, подавать записочки и поминанія и хлебцы для вырезыванія въ нихъ. треугольныковь и потомъ молиться много разв за здоровье и блапосенствие царя и архієреєвь, и за себя и за свои двиа и потомъ целовать крестъ и руку священника. Кроме этой молитвы внушается еще, что надо каждый годь по крайней мёрё одинь разъ говъть. Говъть значить, пойти въ церковь и сказалъ священнику свои грвии, предполагая, что это сообщение своихъ гръховъ чужому человъку совершенно очищаетъ отъ гръховъ, в потомъ свисть св ложечки кусочень хлиба св виномв, что еще божве очищаетъ. Потомъ внушается, что если мущина и женщина хотять, чтобы ихъ плотское общение было свято, то они должны придти къ церковь, надёть на себя металическія короны, вынить питья (?), обойти подъ звуки пізнія три раза вокругъ стола, и что тогда плотское общение мужчины и женщины сделается святымъ и совсемъ особеннымъ отъ всякихъ другихъ. Въ жизни же внушается, что надо соблюдать следущія правила: не всть мяса и молока въ известные дни, еще въ другіе извіствые дии (?) служить молебни и панихиды по умершимъ, въ праздники принимать священника и давать ему деньми и несколько разъ въ году брать изъ перкви доски съ изображеніями и носить ихъ на полотенцахъ по полямъ и донамъ. Передъ смертью же внушается, что человъкъ долженъ непремінно съвсть ст ложечки хльба ст виком, в вще лучше, если успреть помазаться масломъ. Это обезпечиваеть ему благо

въ будущей жизни. После же смерти внушается роднымъ его, что для спасенія души умершаго: волевно положить ему: въ руки печатную бумагу съ молитвой; положно еще, чтобы надъ мертвымъ теломъ прочля иввестную книгу (?) и чтобы въ деркви въ извъстное время произносили бы имя умершаго. Въ этомъ считается обязательная вёра для каждаро. Но если кто особенно хочеть поваботиться о своей душе, то по этой верв внушается, что наибольшее обезпеченіе блаженства души на томъ свете достигается еще темъ, чтобы жертвовать деныч на церкви и монастыри, обязывая (?) этимъ святихъ людей молиться за себя (?). Спасительны еще, по этой въръ, для души хожденія по мовастырямъ, цізлованіе явленныхъ иконъ и мощей. По этой въръ явленимя неоны и мощи сосредоточивають въ себъ особенную святость, силу и благодать и близость въ этимъпредметамъ: прикосновеніе, цълованіе, становленіе свъчъ къ нимъ, подлезаніе подъ нихъ, много содействуеть спасенію, равно и молебны, заказываемые передъ этими святынями. И вотъ эта то въра (дълаетъ Толстой заключение изъ сказаннаго), и никакая другая называется православной, т. е., настоящей вёрой, подъ видомъ христіанской всёми силами впродолженіи многихъ вёковъ и съ особеннымъ напряжениемъ теперь внушается народу... Все это, и поклонение мощамъ, и иконамъ внесено въ богословіе, въ катехизиса; этому старательно учать народь теоретически и практически всвии средствами торжественности, блеска, авторитета, насилія; гипнотивируя его, заставляють его върить въ это и ревниво оберегають эту въру отъ каждой понытки освобожденія народа отъ этихъ дикихъ суевфрій. На монкъ глазакъ, какъ я говорилъ по случаю моей кинги, въ продолженіи многихъ лѣтъ ученіе Христа и его собственныя слова о непротивленін злу были предметомъ насм'вшекъ (?), балаганныхъ шутокъ (!?) и не только церковники непротивились этому, но поощряли (?) это кощунство; но попробуйте сказать непочтительное слово о безобразнома идоль, кощунственно развозимом по Москвъ пъяными людьми подъ именемъ Иверской 1), и поднимется стонъ негодованія этихъ самыхъ православныхъ церковниковъ..."



<sup>1)</sup> Съ величайшимъ прискорбіемъ мы воспроизводимъ это кощунственное выраженіе Толстого въ виду того, что его повторяють и толстовци-крестьяне, о

Какими же средствами, по мивнію Толстого, эта, повидимому, столь страннам віра распространяется и поддерживается въ народів?—Первое и главное средство — это обманъ и притомъ—обманъ огульний, сокнательний и наглий. "Меня часто поражано, говорить Толстой 1), это комическое, еслибы послідствів его не были такъ ужасны, наблюденіе о томъ, какъ моди, сцівивнись кругомъ, обманывають другь друга, и не могуть вийти изъ этого заколдованнаго круга... Архіереи, митрополиты и всів высокопоставленные люди прикладываются къ мощамъ и чудотворнымъ иконамъ. Спросить у архіереевъ и высоконоставленныхъ лицъ, зачівнь они это дівлаютъ, они скажуть, что дилають для марода (?), а народъ прикладывается потому, что архіерей и высокопоставленныя лица это дівлаютъ".

Другимъ не менёе же важнымъ средствомъ распространенія вёры Толстой признаеть <sup>2</sup>) "то, что теперь навывается гипнотизаціей". "Пускаются въ дёло,—говоритъ онъ <sup>3</sup>),—всё искусства отъ архитектуры до поэзіи для воздёйствія на души людей и для одуренія ихъ. и воздёйствіе это происходитъ неперестающее".

Этими-то средствами, по словамъ Толстого 1), духовенство пользуется съ удивительною хитростію и усиліями для того, чтобы "продолжать строить церкви, служить об'вдни, пропов'вдовать, учить, обращать, и клавное, получать за это огромное содержаніе (?!), какъ вс'в эти священники, пастыри, интенденты, супершитенденты, аббаты, архидіаконы, епископы и архіенископы.

Итакъ, Толстой высказаль такое же суждение о Православной Церкви, ея сущности и двятельности, какое приходится иногда вислушивать только отъ самыхъ непримиримыхъ враговъ Христовой Церкви,—явныхъ безбожниковъ, нѣкоторыхъ евреевъ и фанатичныхъ сектантовъ, въ числѣ которыхъ въ настоящее

которыхъ трудно было до сего времени скалать, гдв они научились богохульствовать и кощунствовать такимъ образомъ...

<sup>1)</sup> Y. I, crp. 111.

<sup>2)</sup> Ч. I стр. 118.

<sup>3)</sup> Tanz-me.

<sup>4)</sup> Tanz-ze.

время непоследнее место занимають именно толстовцы, ученики вполив достойные своего учителя. И приведенное сужденіе Толстого насъ нисколько не удивило: ничего: другого отъ него нельзя было бы и ожидать. Мы думаемъ, что и неми и болбе насъ компетентними людьми уже достаточно доказано; что хотя Толстой и употребляеть такія слова, кана: Богь, Христосъ, христіанство, но для него это-безсодержательныя слова, или, какъ онъ самъ выражается, "ничею не опредъляющія слова", которыми однако-же онь охотно любить польвоваться, чтобы маскировать свои действительныя убъжденія и довить въ свои сети людей верующихъ, но не утвержденныхъ еще въ истинахъ христіанской въры. Не подлежить никакому сомнівнію, что Толстой такой же бевбожника, кака и всіз другіе безбожники, а по своей враждебности къ христіанской церкви онъ превосходитъ, конечно, всякаго еврен, всякаго сектанта, всякаго фанатика. Вотъ почему мы и говоримъ, что отъ Толстого мы никогда и не ожидали иного сужденія о Православной Церкви, кром'в того, какое имъ высказано и какое приведено нами выше.

Что это суждение крайне злостно, одностороние, а потому и ложно, что оно вышло изъ человъческаго сердца, отравленнаго ядомъ самой непримиримой и безграничной вражды, --- это должно быть ясно и очевидно для каждаго, кто решится безпристрастно отнестись къ нему. Въ самомъ дълъ, когда и какой архіерей говориль Толстому, что онь прикладывается къ чудотворному образу не по благоговинію своему къ святыми. т. е. не по убъжденію своему, а изъ одного лицемврія, для народа? А о чемъ говорять тв гнусныя оскорбительныя для религіознаго чувства, грубыя, кощунственныя выраженія, которыж употребляетъ Толстой, говоря о святейшемъ таинстве Евхаристін и о чудотворной Иверской иконъ Божіей Матери, высоко чтимой святынъ всего русскаго народа? "Великій писатель земли русской не имветь въ своемъ запасв приличныхъ выраженій, не можеть говорить о народной святынь, не оскорбляя народнаго чувства!... Вотъ что делаетъ съ нимъ овладевшее имъ чувство безграничной вражды и злобы!... Но не будемъ объ этомъ много говорить. Въ этомъ отношении Толстой самъ

оть словъ своихъ осуждается" (Мате. 12, 37) Ибо "исходянцее изъ устъ—изъ сердца исходитъ; сіе оскверняетъ человъка" (Мате. 15 18). Языкъ небольшой членъ, но много дълаетъ. Языкъ—огонь, прикраса неправды; языкъ въ такомъ положеніи находится между членами нашими, что оскверняетъ все тъло и воспаляетъ кругъ жизни, будучи самъ воспаляемъ отъ геенны; нбо всякое естество звърей и птицъ, пресмыкающихся и морскихъ животныхъ укрощается и укрощено естествомъ человъческимъ, а языкъ укротить никто изъ людей не можетъ: это неудержимое зло; онъ исполненъ смертоноснаго яда" (Іак. 3, 5—8)...

Какъ мы видёли, сущность и дёятельность Православной Церкви Толстой ограничиваетъ лишь молитвословіями и требонсправленіями и потому считаетъ эту д'ятельность Церкви не только пустою, ничтожною, безполезною, но и вредною. Это сужденіе само по себ'я ложно, но для Толстого оно совершенно естественно.

Толстой не въруетъ въ бытіе личнаго Бога. Въ своемъ писым къ NN на вонросъ: "что такое Богъ?" онъ прямо отвъвычаеть, что Богь-ото "ничего неопредыляющее слово", "чтото непонятное..." Какой же смыслъ послъ этого можетъ имъть него молитва?-Очевидно,-никакого. Но совершенно иное значеніе имъетъ молитва для христіанина, върующаго въ бытіе личнаго Бога, Творца, Промыслителя и Искупителя, --- Бога, Который возлюбиль родь человеческій несравненно более, чемь родной отецъ любитъ своихъ детей. Христіанинъ веруетъ словамъ своего Господа и Спасителя, сказаннымъ въ нагорной пропов'вди (о которой такъ много говоритъ Толстой): "Просите и дано будеть вамъ; ищите и найдете; стучите, и отворять вамъ... Если вы, будучи влы, умфете даянія благія давать детямъ вашимъ, тъмъ болъе Отецъ вашъ Небесный дастъ блага просящимъ у Него" (Мате. 7, 7, 11). Христіанинъ знастъ, что и въ прощальной бесёдё Своей съ учениками Сынъ Божій говориль имъ: "если чего попросите у Отца во имя Мое, то сделаю" (Іоан. 14, 13). "Если пребудете во Мић, и слова Мои въ васъ пребудуть; то, чего ни пожелаете, просите, и будеть вамъ" (Іоан. 15, 7) "Истинно, истинно говорю вамъ: о чемъ ни попросите Отца во имя Мое, дастъ вамъ" (Іоан. 16, 23; срв. 14, 14). Но нервако Господь говориль о значении молитвы во время

Своего общественнаго служенія и кром'в нагорной пропов'яди, и задолго до прощальной беседы: "все, чего ни будете просить въ молитев, ввръте, что получите; и будетъ вамъ" (Марк. 11, 24). Христіанинъ знасть, какое благотворное дійствіе произвела молитва смиреннаго мытаря, или уверовавшаго на кресте разбойника (Лук. 18, 14; 23, 43). Онъ помнитъ наставленія Спасителя: "Молитесь за обижающихъ васъ и гонящихъ васъ" (Мате. 5, 44 въ нагорной проповеди); "если двое изъ васъ согласятся на землё просить о всякомъ дёлё, то, чего бы ни попросили, будеть имъ отъ Отца Моего Небеснаго" (Мате. 18, 19); "все, чего ни попросите въ молитвъ съ върою, получите" (Мате. 21, 22). Господь сказаль даже особую притчу о томъ, что должно всегда молиться и не унывать", которую Онъ закончилъ словами: "Богъ ли не защититъ избранныхъ Своихъ, вопіющих кв Нему день и ночь, хотя и медлить защищать ихъ? Сказываю вамъ, что подастъ имъ защиту вскорв" (Лук. 18. 1-8). Кром'в вышеприведенных в, наставленія Спасителя о молитев можно находить еще и во многихъ другихъ мъстахъ, напр. Мате. 6, 5-7; 17, 21; 24, 20; 26, 41; Марк. 9, 29; 13, 19; 14, 38; Лук. 11, 1—4; 21, 36; 6, 28; 22, 40. 46 и др. Кромѣ того, христіанинъ знаетъ, что Самъ Господь часто молился и нередко въ молитет проводилъ целыя ночи (срв. напр. Мате. 14, 23; Марк. 6, 46; Лук. 5, 16 и мн. др.), что въ молитвъ Онъ искалъ для Себя облегченія и предъ наступленіемъ Своихъ страданій, что Овъ молился даже и на креств Своемъ. По примъру Христа постоянно пребывали въ молитвъ Его апостолы и другіе последователи (Лук. 24, 53; Деян. 1, 14. 24; 2, 42). При этомъ апостолы молились не за себя только. но и за другихъ христіанъ. Такъ ап. Павелъ пишетъ къ Ефесянамъ: "непрестанно благодарю за васъ Бога, воспоминая о васъ въ молитвахъ моихъ, чтобы Богъ Господа нашего Іпсуса Христа, Отецъ славы, далъ вамъ Духа премудрости и откровенія къ познанію Его" (Ефес. 1, 16. 17); Филиппійцамъ: "Благодарю Бога моего при всякомъ воспоминаніи о васъ, всегда во всякой молитей моей за всихъ васъ принося съ радостью молитву мою" (Филип. 1, 3. 4); Колосянамъ: "Привътствуетъ васъ Епафрасъ вашъ, рабъ Інсуса Христа, всегда подвизающійся за высъ въ молитвахъ, чтобы вы пребыли совершенны

н исполнении всемъ, что угодно Богу" (Колос. 4, 12); Оессалониканцамъ: "всегда благодаримъ Бога за всёхъ васъ, воспоминая о васъ въ молитвахъ нашихъ" (1 Сол. 1, 2); Тимоеею: "Благодарю Бога, Которому служу отъ прародителей съ чистою совъстью, что непрестанно воспоминаю о тебъ въ молитвахъ монхъ днемъ и ночью" (2 Тим. 1, 3); Филимону: "Благодарю Бога моего, всегда вспоминая о тебъ въ молитвахъ моихъ" (Фильм. 1, 4). Подобное же ап. Павелъ пишетъ Рим. 1, 10; 2 Кор. 13, 7. 9; Филип. 1, 9; Колос. 1, 3. 9; 1 Сол. 3, 10; 2 Сол. 1, 11; ев. Апостолъ Іоаннъ Богословъ пишетъ старцу Гаію: "возлюбленный! молюсь, чтобы ты вдравствоваль и преуспъваль во всемъ, какъ преуспъваетъ душа твоя" (3 Іоан. 1, 2). Съ другой стороны, возвъщая христіанамъ, что "много можетъ усиленная молитва праведнаго" апостолы наставляли ихъ: "молитесь другъ за друга, чтобы исцелиться" (Іак. 5, 16). "Если кто видить брата своего согрѣшающаго грѣхомъ не къ смерти, то пусть молится, и Богъ дастъ ему жизнь" (1 Іоан. 5. 16). "Прежде всего прошу совершать молитвы, прошенія, моленія, благодаренія за всёхъ человёковъ, за царей и за всёхъ начальствующихъ" (1 Тим. 2, 1. 2); "Боленъ ли кто изъ васъ, пусть призоветь пресвитеровъ Церкви, и пусть помолятся надънимъ, помазавши его елеемъ во имя Господне. И молитва вфры исцълить болящаго, и возставить его Господь; и если онъ содълалъ гръхи, простятся ему" (Іак. 5, 14. 15). Мало этого, апостолы просили у христіанъ взаимной молитвы даже и за себя. "Братія! молитесь и о насъ" (1 Сол. 5, 25). "Молитесь за насъ, братія, чтобы слово Господне распространялось и прославлялось" (2 Сол. 3, 1). "Молитесь о насъ... Особенно же прошу дълать это, дабы я скоръе возвращенъ быль вамъ" (Евр. 13, 18. 19). "Умоляю васъ, братія, Господомъ нашимъ Інсусомъ Христосъ и любовью Духа, подвизаться со мною въ молитвахъ за меня къ Богу, чтобы избавиться мий отъ невирующихъ въ Іудев, и чтобы служеніе мое для Іерусалима было благопріятно святымъ" (Рим. 15, 30, 31). Что же касается молитвы каждаго за самаго себя, то апостолы дали намъ наставленіе---молиться непрестанно (1 Сол. 5, 17), молиться во всякое время (Ефес. 6, 18), молиться день и ночь (1 Тим. 5, 5), молиться духомъ и умомъ (1 Кор. 14, 15). Основание для христіанской

молитвы апостолы прямо указывали въ обътованіи Спасителя. Вотъ какое дерзновеніе мы имѣемъ къ Нему, что, когда просимъ чего по волю Его, Онъ слушаетъ насъ; а когда мы знаемъ, что Онъ слушаетъ насъ во всемъ, чего бы мы ни просили,— знаемъ и то, что получаемъ просимое отъ Него (1 Іоан. 5, 14. 15)". Кромѣ приведенныхъ мѣстъ наставленія св. Апостоловъ о христіанской молитвѣ можно читать еще и въ слѣдующихъ: Іак. 5, 13—18; 1 Петр. 3, 7: 12; 4, 7; Іуд. 1, 20; Рим. 8, 26; 10, 1; 12, 12; 1 Кор. 7, 5; 11, 4—13; 14, 13—15; 2 Кор. 1, 11; 9, 14; Ефес. 6, 18; Филип. 4, 6; Колос. 4, 2. 3; 1 Тим. 2, 8; 4, 5; Филип. 1, 22; Евр. 5, 7; Апок. 5, 8; 8, 3. 4.

Послъ сказаннаго понятно, почему для истинно върующаго христіянина, для котораго ученіе и примітръ Господа нашего Інсуса Христа и Его Апостоловъ имветъ правственно обязательную силу, молитва получаетъ не только глубокій смыслъ, но и становится внутреннею необходимостію всей его жизни. Безъ молитвы христіаниномъ нельзя быть. Беседа любящаго сына съ отцомъ послъ продолжительной ихъ разлуки представляеть только незначительную тень того внутренняго блаженства, которое испытываеть истинный христіанинь отъ своей искренней и пламенной молитвы къ Богу, которую учители церкви справедливо называють и бесёдою души человёческой съ Богомъ. Уже созерцание и прославление въ молитвъ безконечныхъ совершенствъ Божінхъ доставляетъ христіанину такое блаженство, о которомъ человъкъ не върующій никогда не будеть въ состояніи составить себ' хотя нікоторое понятіе и потому неудивительно, если онъ, не понимая его, и отрицаетъ. Пріятно быть въ присутствін какого-либо знаменитаго ученаго или высоконравственнаго человъка и восторгаться его добродътелями и достоинствами: его свътлымъ умомъ, его обширными познаніями, его прекрасною рѣчью, его нравственными свойствами; но что сказать о томъ блаженствъ, которое испытываеть истинный христіанинь оть присутствія и бесёды съ Существомъ всесовершеннымъ-въчнымъ, всемогущимъ, премудрымъ, всевъдущимъ, всеблягимъ, вездъсущимъ, вседовольнымъ, всеблаженнымъ?... Счастье, радость, жизненныя удачи также влекуть истиннаго христіанина къ молитві, чтобы возблагодарить всещедраго Отца Небеснаго за Его любовь и ми-

лости; и съ чувствомъ благодарности въ неразрывной связи находится смиреніе, удерживающее человъка отъ нравственнаго паденія и во время счастія: онъ не возгордится имъ, не будеть превовноситься предъ другими, потому что смиреніе подскажеть ему всегда, что онь всёмь обязань благости Отца Небеснаго, а не своимъ личнымъ достоинствамъ или заслугамъ. Постигнетъ человъка тяжкое горе, когда люди уже не въ состояніи помочь ему, - невірующій впадаеть въ малодушіе и, не имъя возможности возложить на кого либо надежду, приходить къ отчаннію и часто оканчиваеть дело самоубійствомъ. Иначе ведеть себя истинный христіанинь: для него нізть горя, котораго бы онъ не могь перенести, изтъ борьбы, предъ которою бы онъ отступиль. Онъ знаеть, что у него есть всемогущій Отецъ Небесный, Котсрый не можеть послать ему испитаній такихъ, которыхъ бы онъ быль не въ состояніи перенести; онъ обращается къ Нему съ теплою молитвою и проситъ, по примъру, Інсуса Христа, чтобы миновала его чаша предстоящихъ страданій, если это возможно; если же невозможно, онъ не возстаетъ противъ воли Божіей, будучи уверенъ, что Богъ любви не можетъ не вести его къ благой цёли. "Да будетъ воля Твоя!" Вотъ почему молитва христіанъ оканчивается, какъ и геосиманская молитва Спасителя, тъмъ, что самихъ себя, другъ друга и всю жизнь свою они вручаютъ вож'в Божіей, — Христу Богу. Понятно послів этого, отчего, помолившись, христіанинъ выходить изъ храма ободреннымъ, примиреннымъ, съ новыми свъжими силами, готовымъ вступить въ борьбу съ предстоящимъ ему горемъ... Невъруюшій въ бытіе личнаго Бога никогла не пойметь того великаго духовнаго наслажденія, которое доставляєть христіанину молитва, а потому не пойметь и самаго значенія молитвы. Мы не говоримъ уже о томъ, когда человъкъ нолучаетъ отъ Бога просимое въ молитвъ явно чудеснымъ образомъ; христіане знають это и сами, а толстовцы не захопиять насъ понять...

Въ молитев надъ новорожденнымъ младенцемъ Толстой усматриваетъ только какія-то непонятныя заклимательныя слова и нотому осмвиваеть ее. Совершенно иное впечатленіе получаетъ въ действительности мать, слушая молитву, читаемую въ храмв при воцерковленіи младенца (полагаемъ, что ее разумветь Толстой говоря о младенци»). Новорожденный сынъ сталь отнынъ предметомъ всей ся горячей, материнской любви, предметомъ всехъ ен ваботъ, ен надеждъ и чанній въ будущемъ... Но какая судьба постигнеть ея дитя? Выростеть ли оно ей на радость, или на горе? Будетъ ли оно благословлять или проилинать день своего рожденія?... Но воть отдаеть она въ храмъ въ руки священника дарованное ей дитя, ея счастье, ея сокровище. Посмотрите, съ какимъ глубокимъ чувствомъ умиленія и преданности воль Божіей она прислушивается къ молитев. Прочтите, что написано въ ея глазахъ, когда она повторяеть за священникомъ слова молитвы: "Господи Боже Вседержителю... Тебь молимся, и Тебе просимъ, Твоею волею спаслъ еси рабу Твою, очисти отъ всякаго грвха, и отъ всякія скверны, приходящую ко святьй Твоей церкви, да неосужденно сподобится причаститися святыхъ Твоихъ тайнъ, и отъ нея рожденное отроча благослови, возрасти, освяти, вразуми, упъломудри, удобромудрстви: яко Ты привелъ еси е. и показалъ еси ему свътъ чувственный, да и умнаго сподобится свъта, во время еже определиль еси: и сопричтется святому Твоему стаду... Принесеннаго сего младенца, явитися Тебф всфхъ Творцу, благослови, и на всякое дело благое и Тебе благоугодное возрасти... да сподобився святаго крещенія, получить часть избранныхъ царствія Твоего..." Эти для Толстого "непонятныя заклинательныя слова слишкомъ близки сердцу матери новорожденнаго младенца и потому не только совершенно понятны ей, но и вливають радость и успокоеніе въ ея душу... Съ свътлымъ и радостнымъ лицомъ она оставляетъ храмъ Божій...

Такое же великое утвшеніе, недостигаемое никакими другими средствами, получають отъ христіанской молитвы всъ труждающіеся и обремененные, всъ страждающіе тяжкими недугами, потерившіе въ жизни неудачи, обиженные и оскорбленные, лишающієся близкихъ сердцу людей, скорбящіе, угнетенные, умирающіє... А потому заслуга Цсркви для человъчества неоцінима, еслибы она удовлетворяла даже только одной этой потребности человъческаго духа, молитвъ.

Не въруя въ бытіе личнато Бога и признавая Інсуса Христа только обыкновеннымъ человъкомъ, Толстой не въруетъ и въ благодать Св. Духа, даруемую въ христіанскихъ таинствахъ,

а потому онъ не приписываеть никакого важнаго значенія и этимъ церковнымъ священнодъйствіямъ. Такъ, сущность крещенія, по его мижнію, состоить только въ томъ, что священникъ три раза обмакнетъ ребенка въ воду, при чемъ прочитаеть никому непонятныя слова и совершить еще менье понятныя дийствія мазанія масломъ разныхъ частей тёла, стрижки волосъ и дутья и плеванья воспріемниковъ на воображаемаго дьявола. Охотно допускаемъ, что для Толстого, какъ человъка невърующаго, въ таинствъ крещенія совершенно непонятны ни слова произносимыхъ молитвъ, ни совершаемыя действія. Неблагоразумно онъ поступаеть только въ томъ отношеніи, что берется судить о томъ, чего онъ самъ, по его собственному сознанію, не понимаеть, и отвергаеть это непонимаемое имъ только потому, что оно непонятно для него. Иное значение имфетъ таинство крещения для христивнина, верующаго въ Бога и признающаго для себя обязательнымъ какъ ученіе, такъ и приміръ Господа нашего Інсуса Христа. Для христіанина крещеніе есть таинство, въ которомъ върующій, при троекратномъ погруженій тіла въ воду, съ призываніемъ Бога Отца, и Сына, и Святаго Духа, умираетъ для жизни плотской, греховной, и возраждается отъ Духа Святаго въ жизнь духовную, святую. Христіанинъ знаетъ, что это таниство установлено не людьми, даже не Церковію, а самимъ Інсусомъ Христомъ, что безъ него нельзя спастись и нельзя войти въ царствіе Божіе, какъ ясно училь объ этомъ самъ Спаситель. "Если кто не родится отъ воды и Духа, не можеть войти въ Царствіе Божіе" (Іоан. 3, 5). "Кто будеть въровать в креститься, спасенъ будетъ" (Марк. 16, 16). "Идите, научите всь народы, крестя ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа" (Мато. 28, 19). "Покайтесь, и да крестится каждый изъ васъ ю имя Інсуса Христа для прощенія гріховь; и получите дарь Святаго Духа" (Двян. 2, 38). Желающіе могуть находить частавление о таинствъ крещения и въ слъдующихъ мъстахъ новозавътныхъ писаній: Дъян. 1, 5; 10, 47. 48; 2, 41; 8, 13. 16. 36. 38. 39; 9, 18; 11, 16; 16, 15. 33; 18, 8; 19, 3-5; Мате. 3, 11; Марк. 1, 8; Лук. 3, 17; Іоан. 1, 26; 1 Петр. 3, 21; Ефес. 4, 5; Рим. 6, 3. 4; 1 Кор. 12, 13; Галат. 3, 27; Болос. 2, 12.--Наконецъ, христіанину извъстно, что Самъ

Інсусъ Христосъ Своимъ примівромъ освятиль крещеніе, принявъ крещение отъ Іоанна. Для того, чтобы отвергнуть значеніе таниства крещенія или исказить сопровождающія его действія церкви, нужно отвергнуть все то, что сказано объ этомъ таниствъ въ книгахъ Св. Писанія новаго завъта; а это можетъ сделать только учитель подобный Толстому. Значеніе таинства покаянія Толстой полагаєть лишь въ томъ, чтобы "пойти въ церковь и сказать священнику свои гръхи, предполагая, что это сообщение своихъ гръховъ чужому человъку совершенно очищаеть оть греховъ". Какое легкомысленное суждение! Какимъ легкимъ деломъ здесь представляется покаяніе! Но оно представляется такимъ только Толстому. Въ дъйствительности оно вовсе не таково и не такъ легко совершается христіаниномъ. Въ дъйствительности покаяние есть одинъ изъ самыхъ труднъйшихъ подвиговъ христіанскихъ! Оно есть дъло самосужденія и самобичеванія! Въ немъ христіанинъ достигаетъ победы не только надъ міромъ, но и надъ самимъ собою. Оно, кажь второе крещеніе, есть нравственное возрожденіе, и потому, какъ и крещеніе, предполагаеть не только собственное усиліе со стороны человъка, но и непремънное дъйствіе благодати Божіей. Последняго, конечно, ни Толстой, ни толстовцы не захотять понять, потому что, не въруя въ Бога, они не могутъ въровать и въ получаемую отъ Бога благодать. Но они должны понять, по крайней мъръ, естественное, психологическое значеніе таинства покаянія, которое даже съ этой стороны много содействуеть вравственному возрождению человека. Гордость, источникъ всякаго зла и вебхъ несчастій для человека, заставляеть насъ обыкновенно скрывать свои недостатки, пороки, преступленія и грѣхи не только отъ другихъ людей, но даже и отъ себя; она побуждаетъ насъ не только предъ другими, но и предъ собою казаться лучшими, чёмъ каковы мы на самомъ деле. Человекъ обижается, когда другіе назовутъ его воромъ, хотя бы онъ и на самомъ деле быль воръ; человъкъ обижается, когда другіе называють его развратнымъ, безчестнымъ, обидчикомъ, лгуномъ и т. п., хотя бы онъ и дъйствительно быль таковымъ. Чего же требуеть отъ него священникъ въ таинствъ покалнія?-Вотъ первыя слова его въ кающемуся христіанину: "Се, чадо, Христосъ невидимо стоитъ,

нріемля испов'яданіе твое, не усрамися, ниже убойся, и да не скрыеши что отъ мене: но не обинуяся рцы вся, елика содълалъ еси, да пріниеши оставленіе отъ Господа нашего Інсуса Христа. Се и вкона Его предъ нами: авъ же точно свидетель есмь, да свидетельствую предъ Нимъ вся, елика речеши мнф. Аще ли что сирыеши отъ мене, сугубъ гръхъ имаши. Внемли убо: понеже бо пришель еси во врачебницу, да не испаленъ отъидеши". И истинно кающійся грішникъ начинаеть раскрывать предв чужиме человъкоме всю свою душу, всё свои грёхи, начинаетъ уже самъ называть себя тъми словами, за которыя прежде оскорблялся на другихъ, начинаетъ самъ осуждать себя за свою дурную, не христіанскую жизнь, самъ бичуєть себя, самъ "оплевываетъ" себя, самъ распинаетъ свои страсти и похоти, самъ побъждаетъ себя; ибо все прежнее гръховное и гадкое только теперь стало для него таковымъ: гадкимъ и отвратительнымъ. Только теперь онъ открывается предъ духовникомъ, кто онъ такой и на какія дурныя дійствія онъ способень. Воть что приблизительно онъ говорить: "До сихъ поръ ты и другіе меня считали добрымъ христіаниномъ: благочестивымъ, вірующимъ, доброд тельнымъ, милосерднымъ, честнымъ, образцовымъ семьяниномъ. Но на самомъ дълъ я вовсе не такой: я величайшій грешникъ, который недостоинъ даже называться и именемъ христіанина; я быль почти невфрующимъ и кощунствоваль, я гордъ, тщеславенъ, высокомъренъ, властолюбивъ; я не только никому не помогалъ, но я обкрадывалъ нищикъ, служа въ благотворительных учрежденіяхь, я разбогатёль чрезь то, что отравиль ядомъ своего благодётеля, я обидёль многихъ сиротъ и бъдняковъ и заставилъ ихъ цълый въкъ плакаться на меня, я развратникъ, для меня нътъ ничего святаго"... Какой внутренней борьбы, тяжелой и продолжительной, стоило человъку такое чистосердечное раскаяніе! Но этого мало, осудивъ свою гръховную жизнь, кающійся должень высказать предъ священникомъ твердое и ръшительное намърение оставить эту жизнь н начать новую, согласную съ волею Христа. Наконецъ, онъдолженъ высказать еще и свою живую, пламенную въру въ безграничное милосердіе Божіе... Въ душть истинно кающагося человъка, уже нътъ мъста ни для гордости, ни для самонадъянности; у него есть только одно смиреніе, открывшее къ его

сердцу путь царствію Бежію чрезъ принесенное раскаяніе; ему даровано драгопаннайшее сокровище-вара въ любвеобильнаго Бога Отца, раскрывающаго объятія блудному сыну, —въра, не допустившая его до отчаянія и погибели и вселившая въ него надежду на бозконечное милосердіе Божіе. Хотя онъ и величайшій грішникъ, но Христосъ умеръ и за его гріхи; любовь Божія обильные грыховы не только его, но и всего рода человвческаго. Онъ ввруетъ, что простить его Спаситель-другъ мытарей и грешниковъ, любееобильно прощавшій блудниковъ и блудницъ, молившійся за Своихъ распинателей и отверзшій разбойнику двери Царствія Небеснаго. И какъ благотворно для кающагося грешника въ этотъ моменть услышать подтвержденіе своей віры съ милосердіе Божіе оть непосредственнаго свидътеля своего раскаянія его духовника, которому также въ числъ всъхъ пастырей стада Христова дана власть отпущать грвхи кающимся: "что свяжещь на земль, то будеть связано на небесахъ; и что разръшишь на вемлъ, то будетъ разрвшено на небесахъ" (Мате. 16, 19; 18, 18; Іоан. 20, 23). Примиренный съ Богомъ и своею совъстію, очищенный и возрожденный, христіанинъ оставляеть своего духовника. И пусть не говорять, что духовникь здёсь излишень, какь чужой чедовъкъ, что можно каяться предъ Богомъ и въ глубинъ своей души. Это говорить языкъ лжи и гордости, а не проповъдникъ Христовой истины. Богъ какъ всевъдующій, и безъ насъ знасть, какіе мы грѣшники; но здѣсь нѣть съ нашей стороны того подвига, какой требуется Православною Церковію отъ кающагося, нътъ благодатнаго разръшенія гръховъ, а потому нътъ и плодовъ истиннаго покаянія. Ясно, что для человочества незамънимо значение Православной Церкви также и въ ея содъйствін правственному возрожденію людей чрезъ таниство покаянія.

Сущность таинства причащенія Толстой кощунственно полагаеть въ томъ, чтобы "съвсть съ ложечки кусочекъ хлюба съ виномъ". Конечно для человъка, не върующаго въ бытіе личнаго Бога, не признающаго Христа истиннымъ Сыномъ Божіимъ и Искупителемъ падшаго человъчества, это величайшее жристіанское таинство другого значенія и имъть не можемъ. Но не такъ относится къ нему истинный христіанинъ. Для него причащеніе есть таинство, въ которомъ върующій, подъ видомъ

хлеба и вина, вкушаеть самаго Тела и Крови Христовой для въчной жизни. Сила этого таинства для него ясно выражена въ собственныхъ словахъ Христа: "Я есмь хлибъ жизни... Ядущій хлібо сей будеть жить во-вікь; хлібо же, который Я дамъ, есть Плоть Моя, которую Я отдамъ за жизнь міра... Истинно, истинно говорю вамъ: если не будете встъ Плоти Сына Человъческого и пить Крови Его, то не будете нивть въ себъ жизни. Ядущій Мою Плоть и піющій Мою Кровь имъетъ жизнь въчную, и Я воскрещу его въ последній день. Ибо Плоть Моя истинно есть пища и Кровь Моя истинно есть питіе. Ядущій Мою Плоть и ніющій Мою Кровь пребываеть во Мив, и Я въ немъ" (Іоан. 6, 48. 51. 53-56). Христіанинъ знаетъ, что таинство причащенія установлено не людьми и не Церковію, а самимъ Інсусомъ Христомъ, на тайной вечери, когда Онъ "въ ту ночь, въ которую преданъ былъ, взялъ хлѣбъ и, возблагадаривъ, преломелъ и сказалъ: пріимите, ядите, сіе есть Тело Мое, за васъ ломимое; сіе творите въ Мое воспоминаніе. Также и чашу посл'в вечери, и сказаль: сія чаша есть новый завъть въ Моей Крови; сіе творите, когда только будете пить, въ Мое воспоминаніе" (1 Кор. 11, 23-25; Мато. 26, 26-28; Марк. 14, 22-24; Лук. 22, 19-20). Христівнину извъстно, что, по учению ап. Павла, всъ мы составляемъ единое твло Христово, единую церковь, потому что всв причащаемые отъ одного хлеба (1 Кор. 10, 17). Кто лесть только съ ложечки кусочекъ хлъба съ виномъ", не разсуждая Тъла Христова, тотъ не только не получаетъ дъйствительно никакой пользы для себя, но-напротивь еще впадаеть въ тяжкій гръхъ и осуждение. Истинный христіанинъ сначала долженъ покончить съ своею прежнею гръховною жизнію чревъ тамиство покаянія, чтобы затёмь въ танистве причащенія вовсоединиться со Христомъ и начать новую и святую живнь. "Кто будеть всть хлюбъ сей или пить чашу Господню недостойно, виновенъ будеть противъ Тъла и Крови Господней. Да испытываеть же себя человые, и такимъ образомъ пусть встъ отъ хлюба сего и пьеть изъ чаши сей. Ибо кто всть и пьеть недостойно, тоть всть и пьеть осуждение себв, не разсуждая о Тель Господнемъ. Оттого многіе изъ васъ немощны и больны, и не мало умираетъ" (1 Кор. 11, 27--30). Послѣ сказаннаго ясно, наснолько Толстой въ своемъ суждени извратилъ христіанское ученіе (а сдедовательно, и ученіе Православной церкви) о таинстве причащеніи.

О значении поста, св. мощей, чудотворныхъ иконъ, молитвъ за умершихъ и нъкоторыхъ внъшнихъ обрядовъ (напр. крестнаго внаменія, поклоновъ) мы говорить не будемъ; каждый можетъ найти основательныя рязсужденія объ этомъ нъ любой брошюръ, раскрывающей ложь штундизма, въ любомъ учебникъ по обличительному богословію; но мы въ особенности рекомендуемъ Догматическое Богословіе Еп. Сильвестра.

Итакъ, еслибы даже дъятельность Православной Церкви ограничивалась, какъ того кочетъ Толстой, только молитвословіями и совершеніемъ таннствъ, то и тогда ся значеніе было бы весьма велико и благотворно для кристіанскаго міра. Но дело въ томъ, что одною этою стороною деятельность Православной Церкви во-все не можеть быть ограничиваема. И по свидътельству безпристрастной исторіи, и по свидътельству ежедневнаго опыта Православная Церковь оказываеть свое благотворное вліяніе на всі стороны народной жизни. По свидътельству нашей отечественной исторіи, Православная Церковь принесла къ намъ начала духовнаго просвещения и письменность; содействовала открытію школь, благотворно вліяла на государственное законодательство, учреждение благотворительных заведеній-богадёлень, больниць, пріютовь, энергично боролась противъ грубости нравовъ, разбоевъ, воровства, жестокаго обращенія, многоженства, установила новыя начала для семейной жизни; монастыри воспитывали доблестныхъ архипастырей, проповъдниковъ, писателей, переводчиковъ, лътописцевъ; архипастыри примиряли враждовавшихъ удѣльныхъ князей, содействовали объединению русскаго государства, были мудрыми совътниками великаго жнязя, печаловались за неправильно осужденныхъ, въ тажелое и смутное время грамотами и проповъдями возбуждали патріотическое чувство соотечественниковъ. И въ настоящее время деятельность русскаго духовенства все болбе и болбе разширяется: кромъ священнослуженія оно усердно трудится на поприще церковнаго проповъдничества, духовной литературы, учительства въ церковнонриходскихъ и иныхъ школахъ, общественной благотворительности, распространенія христіанства среди язычниковъ, миссіонерства среди сектантовъ и раскольниковъ. Многочисленныя братства и общества, основанныя православнымъ духовенствомъ, оказывають значительную помощь нуждающимся, спасають населеніе отъ нищеты и перока пьянства; къ той же цели стренятся и церковно-приходскія попечительства. Церковно-приходскія школы, содійствуя истинному просьіщенію русскаго простого народа, быстро распространяются и все болве и болве начинають пріобретать доверіе къ себе. На помощь голодающимъ духовенство шло не съ меньшимъ усердіемъ, чёмъ и самъ Толстой. Участіе духовенства въ борьбь съ холерой только еще болъе сблизило его съ народомъ и усилило его вліяніе. Къ совътамъ священниковъ сельскіе прихожане не рідко прибъгають даже и въ житейскихъ своихъ дёлахъ. Мы отмечаемъ эту деятельность православнаго духовенства не для восхваленія его, а единственно для того, чтобы показать читателю, насколько Толстой быль неправъ, умолчавъ о ней въ своемъ сужденіи о Православной Церкви.

Въ заключение мы не можемъ не обратить вниманія читателей еще на одно странное обстоятельство. Какимъ образомъ Толстой не могь замітить того, что онъ запутался въ противоречія, изъ которыхъ ему мудрено выбраться? Деятельность Православной Церкви, по его словамъ, пуста и ничтожна; она поддерживается только искуственными средствами и необъяснимымъ обианомъ людей, которые, "сцёпившись кругомъ, обманывають другь друга и не могуть выйти изъ этого заколдованнаго круга" 1). Но спрашивается: какимъ же образомъ эта пустая и ничтожная двятельность Православной Церкви можеть быть главнымъ, если не единственнымъ, препятствіемъ распространению ученія Толстого, этого пистиннаго пониманія христіанства", какъ навываеть его самъ Толстой? Если эта двятельность такъ ничтожна и пуста,-зачвиъ же онъ такъ много тратить времени и такъ напрягаеть все свои усилія, чтобы подорвать къ ней довъріе и унизить ее? Зачъмъ онъ неръдко прямо клевещеть на нее? - Ясно, что дъло находится не въ такомъ положени, какъ онъ представилъ его. Но Толстой, не замівчая своих в противорівчій, продолжаєть идти да-

<sup>1)</sup> Ч. І, стр. 111.

лже и наконецъ приходить даже къ той мысли, что дъятельность Православной Церкви весьма общирна и могущественна. По словамъ его 1), Православная Церковь даже "покорила" себъ правительство. "И потому участіе власти въ развращеніи народа въ Россіи самое сильное". "Правительство помогаетъ церкви совершать ея одуряющее и развращающее дайствіе въ Россів" 2). "У насъ въ Россін (кромѣ всвхъ другихъ) употребляется простое, грубое насиліе покорной церкви власти. Людей, отступающихъ отъ вебшняго выраженія выры и выскавывающихъ это, или прямо наказываютъ или лишаютъ правъ: людей же, строго держащихся внышнихь формь выры, награждаютъ, даютъ права" 3). Итакъ, Толстой, этотъ врагъ и противникъ всякихъ наградъ и правъ, теперь толкуетъ о правахъ и наградахъ! Чвиъ объяснить такое странное поведеніе?-Объясняется оно легко. Толстой прибъгаетъ вдъсь къ помощи iesvитскаго пріема-правдёляй и властвуй!" Онъ думаеть, что среди правительственныхъ лицъ еще и въ настоящее время есть такіе люди, которые стануть играть въ пустой либерализмъ. И вотъ онъ хочетъ, такъ сказать, "задёть ихъ самолюбіе". Авось де повърять и своими враждебными дъйствіями по отношенію къ Православной Церкви станутъ доказывать, что Толстой опибся... Къ подобнымъ пріемамъ, хотя и несколько въ другомъ родъ, Толстой прибъгалъ уже и раньше. Десять лътъ тому назадъ онъ писалъ 4) следующее: "Государственная власть зиждется на преданіи, на наукъ, на народномъ избраніи, на грубой силъ, на чемъ хотите, но только не на церкви... Государственныя учрежденія прямо игнорирують церковь; мысль о томъ, чтобы церковь могла быть основой суда, собственности. въ наше время только смёшна"...

Толстому однако же гогда не повърили; не повърять ему, конечно, и теперь. Но занятое имъ нынъ положение во всякомъ случать таково: врачъ правительства лицемърно объявляеть себя его другомъ и указываетъ ему какъ на общаго вра-

<sup>1)</sup> **Ч. І, стр. 113** 

²) Ч. I, стр. 112.

<sup>3)</sup> CTp. 118,

<sup>4) &</sup>quot;Въ чемъ моя въра?" женевское изданіе. Стр. 197.

га—на церковь, для того, чтобы чрезъ ослабление ея деятельности парализовать и деятельность правительства...

Безграничная враждебность Толстого къ Православной Церкви, безъ сомнънія, -- явленіе грустное и весьма прискорбное для каждаго истинно върующаго христіанина. Но такіе враги Христовой Церкви всегда были и всегда будуть. Объ этомъ ясно предсказываль Самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ и Его св. Апостолы. "Многіе лжепророки возстануть, говориль Спаситель, и прельстять многихъ" (Мато. 24, 11). "Берегитесь, чтобы кто не прельстиль вась, або многіе придуть подъ именемъ Моимъ, и будутъ говорить: это Я; и многихъ прельстятъ" (Марк. 13, 5. 6). "Знаю, что, по отшестви моемъ, --- говорилъ ан. Павелъ ефесскимъ пресвитерамъ (Двян. 20, 29. 30), войдуть къ вамъ лютые волки, не щадящіе стада; и изъ васъ самихъ возстануть люди, которые будутъ говорить превратно, дабы увлечь учениновъ за собою". "Умоляю васъ, братія, онъ римскимъ христіанамъ (Рим. 16, 17. 18), -- остерегайтесь производящихъ раздъленія и соблазны, вопреки ученію, которому вы научились, и уклоняйтесь отъ нихъ; ибо такіе люди служать не Господу нашему Інсусу Христу, а своему чреву, и ласкательствомъ и красноръчіемъ обольщають сердца простодушныхъ".--"Боюсь, писалъ онъ кориноянамъ,--чтобы, какъ змъй хитростью своею прельстиль Еву, такъ и ваши умы не повредились, уклонившись отъ простоты во Христъ. Ибо еслибы кто пришедъ началъ проповедывать другаго Інсуса, котораго мы проповедывали, то вы были бы очень снисходительны къ тому. Ибо таковые лжеапостолы, лукавые дёлатели, прининаютъ видъ Апостоловъ Христовыхъ. И не удивительно: потому что самъ сатана принимаетъ видъ Ангела свъта, а потому не великое дёло, если и служители его принимають видъ служителей правды; но конецъ ихъ будетъ по дѣламъ ихъ" (2 Кор. 11. 3. 4. 13—15). Галатамъ ап. Павель говорить: "Ревнуютъ по васъ нечисто, а хотять вась отлучить, чтобы вы ревновали по нихъ. О, еслибы удалены были возмущающие васъ. (Гал. 4, 17; 5, 12). Ефесянамъ: "Никто да не обольщаетъ васъ пустыми словами, ибо за это приходитъ гифвъ Божій на сыновъ противленія; итакъ не будьте сообщниками ихъ" (Ефес. 5, 6. 7). Филиппійцамъ: "Берегитесь псовъ, берегитесь злыхъ дёлателей. Ибо многіе, о которыхъ з часто говориль вамъ, а теперь даже со слезами говорю, поступають какъ враги креста Христова; ихъ конецъ-погибель, ихъ богъ-чрево, и слава ихъ въ срамъ: они мыслять о земномъ" (Филип. 3, 2, 18, 19). Колоссянамъ: "Это говорю я для того, чтобы кто-вибудь не прельстиль вась вкрадчивыми словами. Смотрите, братія, чтобы кто не увлекъ васъ философіею и мустымъ обольщеніемъ, но преданію челов'яческому, по стихіямъ міра, а не по Христу". (Колос. 2, 4. 8). "Духъ всно говорить, —пишетъ ап. Павелъ Тимовею, - что въ последнія времена отступать некоторые отъ въры, внимая духамъ обольстителямъ и ученіямъ обсовскимъ, чревъ лицемфріе лжесловесниковъ, сожженныхъ въ совъсти своей, запрещающихъ вступать въ бракъ и употреблять въ вищу то, что Богъ согворилъ, дабы верные и познавшіе истину вкушали съ благодареніемъ. Ибо всякое твореніе Божіе хорошо, и ничто не предосудительно, если принимается съ благодареніемъ, потому что освящается Словомъ Божіниъ и молитвою" (1 Тим. 4, 1-5; Срав. 1, 5-7; 18-20; 6, 3-5; 2 Tum. 2, 16-18. 23; 3, 6-9. 13; 4, 3-4. 14-15; Tht. 1, 10, 11; 3, 10). "Дети!"—говорить Іоаннъ Богословъ: "какъ вы слышали, что придетъ антихристъ, и теперь появилось иного антихристовъ... Они вышли отъ насъ, но не были наши; ибо еслибы они были наши, то остались бы съ нами; но они вышли, и чрезъ то открылось, что не всв наши. Кто лжецъ, если не тотъ, кто отвергаетъ, что Іисусъ есть Христосъ? Этоантихристь, отвергающій Отца и Сына. Возлюбленные! не всякому духу върьте, но испытывайте духовъ, отъ Бога ли они, потому что много лжепророковъ появилось въ мірѣ (1 Іоан. 2, 18-19. 22; 4, 1; срв. 2 Іоанъ. 1, 7-11). "Какъ Содомъ и Гоморра и окрестные города подобно имъ блудодъйствовавшіе и ходившіе за иною плотію, подвергшись казни огня вѣчнаго, поставлены въ примъръ, -- говорить св. Аностолъ Гуда, -такъ точно будетъ и съ сими мечтателями, которые оскверняють плоть, отвергають начальства и злословять высокія власти" (Іуд. 1, 7-8).

(Продолжение будеть).



## Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включителько.

(Продолжение \*).

## ГЛАВА ІІІ.

Характеристика замівчательній шихі представителей умівреннаго католицизма въ Германіи и Австро-Венгріи ко времени созванія Ватиканскаго собора.

Если изъ представителей французскаго духовенства мы указали на нѣкоторыхъ замѣчательныхъ дѣятелей умѣренно-католическаго оттѣнка, то еще несравненно большее число таковихъ дѣятелей можно указать, ко времени Ватиканскаго собора, среди католическаго духовенства въ Германіи и Австро-Венгріи. И это, конечно, потому, что въ этихъ странахъ, особенно въ первой, умѣренно-католическая партія всегда была, какъ мы знаемъ изъ предыдущаго, довольно сильна; хотя къ 60-мъ годамъ текущаго столѣтія ультрамонтане почти совсѣмъ задушили ее, однако отдѣльныя личности, даже и изъ числа ещскоповъ, не говоря уже о другихъ духовныхъ лицахъ, и теперь во многихъ своихъ воззрѣніяхъ держались еще умѣренно-католическихъ воззрѣній; это и обнаружилось по поводу созванія Ватиканскаго собора, а также и во время самаго собора.

Прежде всего укажемъ таковыхъ лицъ среди германскаго епископата. Наиболѣе замѣчательными изъ нихъ были слѣдующіе епископы: Гефеле (Hefele) роттенбургскій, Кеттелеръ (von Ketteler) майнцскій, Мельхерсъ (Melchers) кельнскій и Кременць (Krementz) эрмеландскій.

<sup>\*)</sup> См. "Въра и Разумъ" № 6, за 1894 г.

1. Гефеле, епископъ г. Роттенбурга въ Вюртембергскомъ королевствъ, безъ сомнънія, можеть быть названъ ученъйшимъ прелатомъ своего времени. Изъ научныхъ трудовъ его особенно извъстна "Исторія соборовъ" (Conciliengeschichte), въ которой онъ показалъ много учености и даже, мъстами, довольно научнаго безпристрастія (что для католика, темъ более для католическаго епископа, далеко не обычно). При такомъ литературномъ качествъ, онъ, естественно, не могъ быть слишкомъ угоднымъ римской куріи; не даромъ ему дали въ управленіе епархію б'єдную и небольшую. Все-таки, еще до своего епископства, онъ, какъ авторитетное лицо въ церковно-историческихъ вопросахъ, былъ назначенъ однимъ изъ консульторовъ той конгрегаціи кардиналовъ, которая учреждена была Піемъ ІХ сцеціально для приготовительныхъ работъ къ предстоящему собору. При этомъ ему, однако, дали только то сравнительно ничтожное порученіе, чтобы онъ сдёлаль историческую справку о церемоніаль, который наблюдался на Тридентскомъ соборь; а затъмъ, когда онъ исполнилъ это поручение, его отпустили изъ названной конгрегаціи съ миромъ во свояси, въроятно, изъ опасенія, какъ-бы его научное безпристрастіе не повредило ультрамонтанскимъ планамъ прочихъ консульторовъ 1). Но особенно показалъ онъ себя непріятнымъ куріи на самомъ Ватиканскомъ соборъ. Съ перваго засъданія до того дня, какъ онъ увхалъ изъ Рима, онъ былъ однимъ изъ самыхъ двятельныхъ и энергичныхъ членовъ умфренно-католической оппозиціи новому догмату о папской непогръшимости. Ни одинъ адресъ со стороны этой оппозиціи, направленный противъ этого ультрамонтанскаго ученія, не быль подань на соборѣ безь его подписи, и конечно, эта подпись должна была особенно мозолить глаза папы и его ближайшихъ совътниковъ, какъ принадлежащая такому авторитетному церковному историку, какимъ быль онъ. Очень замъчателенъ тотъ меморандумъ, который составилъ для оппозиціонных вепископовъ на соборь Гефеле въ началь апрыля 1870 года. Существеннъйшіе пункты этого документа сводятся къ следующимъ местамъ: 1) папа и курія съ особеннымъ удо-



<sup>1)</sup> Quirinus (Döllinger), Römische Briefe vom Concil, S. 98.

вольствіемъ готовы отпускать изъ Рима въ ихъ епархіи тъхъ епископовъ, которые составляють на соборв оппозицію и. къ сожальнію, меньшинство. Такая готовность отпускать членовъ меньшинства домой слишкомъ понятна: ультрамонтанское большинство, во что бы то ни стало, желаетъ добиться того, чтобы это меньшинство саблалось еще малочислениве. Но пусть ецископы, составляющіе меньшинство и, вмёстё, оппозицію, всячески стараются не покидать Рима до окончанія собора. Иначе д'вло ихъ можетъ погибнуть. 2) Члены меньшинства должны всячески противиться тому, чтобы на соборъ сдълано было догматическое определение противъ ихъ мивнія (ihr Votum). 31 Четыре американскихъ епископа объявили президенту собора, что, въ случав, если бы допущено было на одномъ изъ соборныхъ засъданій рышеніе простымъ большинствомъ голосовъ, то они немедленно же оставять соборь и убдуть въ свои епархін и, уже по возвращеній туда, пришлють оттуда оффиціальное объяснение своего поступка. Пусть всв члены меньшинства следують таковой же программе. 4) Въ программе соборныхъ засъданій постановлено, чтобы почти каждый членъ меньшинства освътиль вопрось о папской непогръшимости съ особенной точки зрвнія. Заключеніе дебатовъ можеть последовать еще до произношенія членами меньшинства своихъ річей только въ томъ случав, если бы настоящій порядокъ веденія дёль на соборъ быль неожиданно нарушенъ. Но если бы такого внезапнаго нарушенія того порядка не последовало, то въ такомъ случав следовало бы воспрепятствовать стесненію свободы слова для меньшинства, -- воспрепятствовать посредствомъ особеннаго торжественнаго заявленія. Также необходимо, чтобы меньшинство присутствовало при голосованіи. 5) Ультрамонтанское большинство объявляетъ, что оно побъдитъ умъренно-католическое меньшинство тьмъ, что выставить вопросъ о своевременности (Opportunitat) на первомъ планъ; причемъ этотъ вопросъ будетъ ръшенъ утвердительно простымъ большинствомъ голосовъ; а, уже вслъдъ за симъ, послъдуетъ ръшеніе и главнаго вопроса о папской непогрышимости. Изъ двухъ категорій сторонниковъ несвоевременности (der Nicht-Opportunisten) одну категорію уже нечего считать за существующую, именно ту, которая считаетъ за несвоевременное только совъщание о догмать (папской непогрышимости), потому-что тоть вопрось уже решень паной. Что касается другой категорів, которая стоить за совершенную невозможность возведенія въ догмать (Indefinibilität des Dogma) ученія о папской непогрышимости, то эта категорія непремыню должна на каждое предложение большинства отвъчать однимъ: поп placet (т. е. не угодно или: "я не соглашаюсь"). 6) Пятьдесять епископовъ значительнъйшихъ церквей во всякомъ случаъ составляють изъ себя значительное меньшинство, которое никонмъ образомъ не следуетъ презирать. Если, въ виду этого, такого рода меньшинство будеть твердо держаться своей основной точки зрвнія, то, по мненію большинства, одному папе предоставляется опредёлять новый догмать, или не опредёлять; причемъ (по мнѣнію того же большинства) меньшинство должно будеть считать въ такомъ случа в свое заявление относительно недостатка необходимых условій вселенскаго характера новаго догмата-отвергнутымъ (abgelehnt). Касательно этого пункта хорошо было-бы, если бы епископы и ства вошли къ папъ съ представленіями. 7) Та формула, въ которой соборные декреты должны будуть быть обнародованы, конечно, будетъ предварительно предложена въ печатномъ видъ епископамъ, на икъ усмотръніе. Въ такомъ случать хорошо сдълало бы меньшинство, если бы оно открыто выразило протесть противь решенія членовь большинства и засимь покинуло бы Римъ; но покинуло бы не вследствіе временнаго отпуска отъ папы, но вполнъ свободно, единственно вслъдствіе протеста, а не по вызову правительствъ 1).

Мы нам'вренно изложили сущность меморандума епископа Гефеле, чтобы дать понятіе читателямъ о томъ твердомъ, независимомъ характерѣ, съ какимъ этотъ зам'вчательный предатъ держалъ знамя меньшинства во все время соборныхъ зас'ъданій. Не даромъ ультрамонтанское большинство видѣло въ немъ одного изъ главныхъ и серіознѣйшихъ своихъ противниковъ.—Весьма ярко проявился также независимый характеръ Гефеле



<sup>1)</sup> Friedrich, Tagebuch....., S. 300-302.

въ томъ, что въ апреле 1870 года, следовательно, когда уже вполнъ было ясно для всъхъ членовъ собора, что главный вопросъ, имъющій быть решеннымъ на немъ, есть вопросъ о панской непогрышимости, -- этоть ученый вождь оппозиціи роздаль членамь собора только-что вышедшій въ свёть, въ Неаполь, свой новый научный трудь о папь Гоноріи, подъ заглавіемъ: "Causa Honorii Papae". Надобно удивляться научной правдивости и безпристрастію, съ которыми авторъ высказываеть здёсь свои сужденія объ этомъ папть. Воть главные его тезисы: 1) Папа Гонорій отбросиль специфически-техническое православное выражение δύο ἐνέργειαι (двѣ воли), а специфически-еретическое выражение ву Өбүлиа (одна воля) призналъ за истинное, и кромъ того, приказалъ върить этому своему двойному заблужденію. 2) Шестой вселенскій соборъ взяль на себя право (hat sich das Recht beigelegt, какъ передаеть слова Гефеле въ немецкихъ выраженияхъ Шульте)--высказать решеніе относительно папы, учащаго ex cathedra, и осудилъ изданное имъ догнатическое опредъленіе ex cathedra, а самого папу анаоематствоваль за то, что онъ одобриль еретическое ученіе. 3) До XI-го віка каждый папа должень быль, при вступленіи на папскій престоль, клятвенно признать истинность следующихъ положеній: а) что вселенскій соборъ имъетъ власть судить папу,-по меньшей мъръ, въ ереси; б) что Гонорій вполн'в справедливо преданъ анаосм'в на VI вселенскомъ соборъ, такъ-какъ онъ одобрилъ въ своемъ догматическомъ опредълении еретическое учение. Въ последней главъ своего сочиненія о Гоноріи Гефеле высказываеть такую мысль, которую онъ тутъ-же доказываетъ историческими фактами: что "ученіе о непогръшимости римскаго папы, по его мивнію, не обосновано ни въ Священномъ Писаніи, ни въ церковномъ Преданіи"; и что "христіанская древность", какъ ему кажется (wenn ich nicht irre), держалась противоположнаго ученія<sup>и 1</sup>).

Читатель легко замітить, что такое анти-ультрамонтанское ученіе о Гоноріи отличается у Гефеле еще большею смілостію,



<sup>1)</sup> Von Schulte, Der Altkatholicismus, Geschichte seiner Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland, S. 216.

чемъ у Гратри, и это темъ более замечательно, что Гефеле быль, во-первыхь, не простымь аббатомь какь Гратри, но епископомъ, и во-вторыхъ, что еще удивительнъе, быль членомъ Ватиканскаго собора, на которомъ слишкомъ независимые мевнія и взгляды вообще не терпълись 1). Впрочемъ, самъ Гефеле, издавая свою книгу о пап'в Гоноріи, очень хорошо понималь, что она уже не въ состояніи произвести серіознаго и ръшительнаго поворота во всемъ ходъ соборныхъ дебатовъ, и потому смотръдъ на нее, какъ на одно изъ послъднихъ средствъ "утвердить братію", т. е. своихъ сотоварищей по оппозиціи, число которыхъ (увы) къ тому времени все болже и болже сокращалось, такъ-что въ рядахъ меньшинства оставались только самые твердные и непоколебимые столпы оппозиціи, въ родъ самого Гефеле и ему подобныхъ. Когда мы въ своемъ мъсть будемъ спеціально разсматривать последовательный ходъ соборныхъ засъданій, то увидимъ, какая была, собственно, причина такого постепеннаго уменьшенія числа оппозиціонныхъ прелатовъ; а пока приведемъ, для лучшей характеристики Гефеле, нъкоторыя выдержки изъ его замъчательныхъ писемъ къ Деллингеру, писанныхъ изъ Рима въ апреле, въ мае и въ іюле 1870 г. Вотъ, напр., что онъ пишетъ къ нему въ письмв отъ 2 апръля: "раздражение противъ насъ (Гефеле разумъетъ чле-"новъ меньшинства) ультрамонтанскаго большинства дошло те-"перь до такой сильной степени, что свобода слова на соборъ "въ настоящее время весьма стёснена. Въ виду этого, мы (Ге-"феле разумъетъ опять членовъ меньшинства) вчера постано-"вили въ нашемъ международномъ собраніи подать президенту "собора заявленіе о томъ, чтобы такое незаконное стёсненіе не "имъло мъста на будущее время. Насколько самъ папа жаж-



<sup>1)</sup> Кавъ непріязненно было встрѣчено на соборѣ сочиненіе Гефеле о Гонорін со стороны ультрамонтанской партін, объ этомъ могутъ свидѣтельствовать слѣдующія слова газеты Univers отъ 18—19 апрѣля 1870 г.: "Брошюра Causa Homorii Papae принадлежить перу епископа Гефеле, в всѣ (т. е. конечно, только "ультрамонтане, прибавинъ мы отъ себя) согласны въ томъ, что, если, съ одной истороны, она ничего не прибавляетъ въ сокровищамъ науки (!), то, съ другой исторовы, невинность папы Гонорія открывается взъ нея еще яснѣе и совершенные (!), именно по причинѣ видимыхь усилій епископа роттенбургскаго къ отрищанію этой невинность". (Friedrich, Tagebuch, S. 341).

"детъ догмата о своей непогръшимости и публично порицаетъ "(brandmarkt) оппонентовъ этому догмату, объ этомъ вы уже данаете изъ газеты. Подобныя обстоятельства, какъ кажется, действують на расположение некоторых епископовы какъ все-"уничтожающій порохъ, такъ-что та горсточка, которая соби-"рается у Раушера 1), становится все малочислениве. Что стапнется, когда петля будеть наброшена на шею всемь намь? "Едва ли кто, или, върнъе, лишь весьма немногіе хотять разсуждать о томъ, что въ концъ концовъ (finaliter) слъдовало "бы предпринять". "Большинство" настолько любезно, что держитъ къ намъ такія річи: "вы вовсе не будете слиты съ боль-"шинствомъ, но, послъ голосованія, будуть предложены на усмотрвніе папы постановленія, какъ большинства, такъ и меньлинства. Если онъ утвердить ваше постановленіе, то поко-"римся мы; если же онъ утвердитъ наше постановленіе, то долж-\_ны покориться вы. А кто не хочетъ покориться, тотъ, въдь, "можетъ выдти изъ церкви". Итакъ, дело будетъ сделано именно такъ. "При этомъ вовсе не спрашиваютъ объ основаніяхъ, и "всякое обоснованіе является совершенно излишнимъ; потомудито все уже вполнъ ръшено. Несмотря, однако, на такое без-"надежное состояніе, я всетаки составиль небольшое сочиненіе "(ein Sehriftchen) по поводу дела папы Гонорія и ближайшимъ "образомъ для друзей, чтобы они могли оріентироваться; но дтакъ-какъ это сочинение имфло успфхъ (weil es Anklang ge-"funden hat), то оно и печатается въ настоящее время по-лалтынъ въ Неаполъ и уже теперь готово... Убъдить кого-либо "изъ "большинства" -- дёло невозможное; въ виду этого, я счи-"таю своею задачею утвердить свою братію (die Brüder zu stärken)... Но и это утвержденіе братіи плохо удается миви 2)... Отъ 27 мая Гефеле пишетъ Деллингеру, между-прочимъ, слъдующее: "Мы здъсь среди борьбы... Мы не лишены всякой надежды, но надежды у насъ немного. Только бы мы пребывали въ единеніи и твердыми" 3)... Но особенно зам'вчательно по

<sup>1)</sup> *Раушерь* (Rauscher), карденаль и архіспископь вѣнскій, о которомь у насърѣчь неже, быль одинь изъ главныхь вожаковь оппозиціи.

<sup>2)</sup> Von Schulte, цитов. сочинение, стр. 217-218.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem, стр. 218.

своей смелости письмо Гефеле къ тому же Деллингеру, отъ 7 іюля. Здёсь роттенбургскій епископъ съ удивительною откровенностію сообщаеть своему другу и собрату по наук'в свои личныя впечатльнія относительно папы Пія IX. "Папа", говорить онь, "производить на членовь собора сильное давленіе "(er übt die stärkste pression aus). Но онъ пожнеть и плоды "этого давленія! И если бы только одина она и курія могли по-"жать эти плоды; по delirant reges, plectuntur Achivi! 1). Въ "случав, если бы не последовало хорошаго окончанія (gutlicher "Ausgleich) собора, то случится ужасное зло. Crux de cruce 2). "Послѣ того, какъ онъ (папа) погубилъ церковную область (den "Kirchenstaat), хочеть онь опустошить (verwüsten) и церковь" 3). И это писаль католическій епископь! Читаешь и съ трудомъ въришь... Такой правдивости и независимости мы не нашли даже у Дарбуа и Дюпанлу. Весьма характерно для оцънки личности Гефеле и то положеніе, которое онъ заняль по окончаніи Ватиканскаго собора. Онъ быль однимъ изъ числа техъ немногихъ предатовъ, которые и послѣ собора довольно долго не соглашались съ новымъ ватиканскимъ догматомъ и даже нарочно медлили оффиціально возв'єстить его въ своихъ епархіяхъ. Конечно, ихъ положение какъ епископовъ становилось чрезъ это крайне неопределеннымъ и щекотливымъ, потомучто со дня на день они могли ожидать себъ изъ Рима своего рода ультиматума съ вопросомъ: признаютъ-ли они, наконецъ, новый догмать, или нътъ? Или иными словами: желають-ли они оставаться католическими епископами, или не желають? Вотъ что пишеть Гефеле Деллингеру относительно своего намъренія и теперь, послъ собора, не уступать ультрамонтан-

<sup>1)</sup> Эта пословица имъетъ такое значение: "пусть безумствуютъ цари, а подданные должны нести наказание". А въ приложени къ пашъ Пию IX она можетъ имътъ такой смыслъ: "пусть безумствуетъ папа, а вся католическая церковь должна нести за это наказание".

<sup>2)</sup> Crux de cruce такими даконическими сдовами охарактеризовано въ довольно извъстномъ средневъковомъ пророчествъ время правленія Пія ІХ; Гефеде, очевніно, понимаеть эти слова въ томъ смыслѣ, что этотъ напа причинилъ много зла католической церкви, котя и самъ при этомъ долженъ былъ пожать плоды своихъ ошибовъ.

<sup>3)</sup> Von Schulte, цитов. соч., стр. 219.

скому ученію, возведенному въ догмать (письмо относится къ 14-го сентября 1870 года): "До тъхъ поръ пока изъ "Рима прямо не потребують (So lange von Rom nicht "direct verlangt wird), я буду держаться положенія пассивнаго; "если же прислано мив будеть категорическое требование (ein "Verlangen), то я откажусь его исполнить 1) и буду спокойно ожидать низложение своего (die Suspension). Правда, я уже "теперь помышляль объ отречени отъ сана епископскаго, но "снова оставиль эту мысль и хочу испить чашу, которую миъ приходится пить. По крайней мірув, я не могу поступить ни-"какимъ образомъ иначе. Признавать то, что само по себъ "есть ложь, за откровенное от Бога ученіе, тусть дтлаеть "это кто другой, а я не могу (non possum)  $^2$ )" "Я не стану "возвъщать", пишетъ тотъ же Гефеле Деллингеру отъ 11 ноя-"бря того же года "новый догмать вы своей епархіи, и факти-"чески лишь немногія духовныя лица учать вь ней о папской "непогръшимости. Несравненно большее ихъ число игнорируетъ "новый догмать, и народь (за исключеніемь опять весьма нем-"ногихъ, особенно изъ привиллегированныхъ классовъ) совстмъ рав-"нодушент кт нему и потому очень доволент, что ихт епископт "(Гефеле разумветь себя) объ этомъ молчить. Зато тыть боль-"шее недовольство мною показывають съ другой стороны (Гефеле "разумветь здвсь Римъ), и последствія этого недовольста не заставять себя долго ждать. Я готово мучше потерять епи-"скопскую канедру, чтых мирт своей совпети (курсивъ нашъ)... "Но при всемъ томъ мнъ кажется, что самое лучшее--- насколько "возможно, подольше выждать (die dilatatio quam maxima) бевъ "формальнаго раскола, последствія котораго могуть быть весьма "серіозны. Гдв труднве положеніе, тамъ Богь всего ближе. А "медлительность заключаетъ въ себъ и нежеланіе подчиниться 3)". Итакъ, пассиено выжидать, когда и какъ выразитъ Римъ свой гифвъ по поводу невозвъщенія въ роттенбургской епархіи новаго догмата, такова была программа, которую усвоилъ себъ Гефеле послѣ собора. Чрезъ это онъ выражалъ и свое кос-

<sup>1)</sup> Курсивъ нашъ.

<sup>2)</sup> Von Schulte, цитов. соч., стр. 223.

<sup>3)</sup> Von Schulte, цит. соч., стр. 224-225.

венное неодобрение старокатоликомъ, съ Деллингеромъ, во главъ, которые, нисколько не медля, отделились отъ Рима ради своихъ убъжденій. Но въ этой-то пассивности и выразилась вся непоследовательность роттенбургского предата: въ самомъ деле, опасаясь прямо и открыто отказаться отъ своего епископскаго званія въ лонъ той церкви, которая возвела на степень догмата въры ученіе, признаваемое самимъ Гефеле ложью, -- этотъ епископъ какъ-бы проявлялъ нъкоторое двоедушіе, которое вскоръ и погубило всю его твердость... Уже 10 апреля 1871 г. тотъ же твердый и непоколебимый дотол Тефеле возвистиль, наконець, от своей епархіи новый догмать (!). Его посланіе къ своимъ пасомымъ по этому поводу настолько характерно, что, по нашему мивнію, необходимо привести его здёсь, хотя бы по частямъ. Посланіе начинаетя съ того, что Гефеле старается объяснить свое положение на Ватиканскомъ соборъ и свое долгое несочувственное отношение къ возведению въ догматъ ученія о папской непогръшимости. При этомъ еще прогладываеть прежній Гефеле, какимъ онъ являль себя до 10 апръля 1871: онъ честно и открыто заявляеть, что его совъсть никогда не упрекала его въ такомъ продолжительномъ несочувствін (mein Gewissen hat mir hieruber noch nie den leisesten Vorwurf gemacht)". Но непосредственно засимъ саёдуетъ нѣчто такое, что нельзя не назвать прямо неискренностію и даже лицемъріемъ, особенно если принять во вниманіе все то, что писалъ Гефеле Диллингеру до 10 апръля 1871 года. Роттенбургскій епископъ пишетъ своимъ пасомымъ, будто бы со времени 18 іюля 1870 года онъ руководствовался во всей своей дъятельности слъдующими двумя главными мыслями (Hauptgedanken): во-первыхъ, прежде всего мыслію объ изб'яжаніи всякаго рода повода къ нарушенію единенія съ римскою церковію; во-вторыхъ, мыслію о томъ, что онъ считаль догмать о папской непогръшимости еще не вполнъ законченнымъ и формулированнымъ јученіемъ и, въ виду этого, объяснялъ его себъ въ смыслв первой половины ученія о Церкви вообще; хотя онъ и зналъ, что соборъ Ватиканскій прекратилъ свои засъданія послѣ 18 іюля 1870 г., однако же зналь и то, что онъ не формально оконченъ. Все это давало-де ему основание для

успокоенія себя относительно новаго догмата. Что касается первой мысли (о сохраненіи единенія съ Римомъ), то ее можно, пожалуй, считать правдивою (вспомнимъ долгія колебанія Гефеле по поводу отношеній своихъ къ Риму) хотя и не вполнѣ ("если прислано будеть изъ Рима категорическое требованіе, я опікажусь его исполнить", писаль онь Деллингеру). Но вторая его мысль (о томъ, будто-бы догматъ не такъ страшенъ, какимъ кажется на первый взглядъ) — совершенно не правдива, — вспомнимъ хотя бы его слова "признавать то, что̀—само по себь есть ложь, за откровенное от Бога ученіе, тусть дылаеть это кто другой, а я не могу". Такова была прискорбная неискренность Гефеле. Не даромъ Шульте замвчаетъ, что онъ покорился ватиканскому догмату съ тою целію, чтобы имъть покой (um Ruhe zu haben),-но, конечно, пе покой совъсти, но покой внёшній... 1). Этотъ последній покой онъ, действительно, повидимому, получиль, такъ какъ умеръ въ единеніи съ Римомъ и въ санъ католическаго епископа; но получилъ-ли онъ покой внутренній, миръ совъсти, въ этомъ позволимъ себъ очень и очень сомнъваться...

2. Кеттелер, епископъ майнцскій, занимаетъ въ исторіи Ватиканскаго собора крайне странное положеніе: въ числю членовъ оппозиціоннаго меньшинства онъ, почти впродолженіе всего собора, считается однимъ изъ самыхъ выдающихся дѣятелей, и въ то же время нѣкоторые его поступки на томъ же соборь заставляютъ нерьдко подозрѣвать искренность его умѣренно-католическихъ воззрѣній. Еще предъ отъъздомъ своимъ на соборь, онъ обнародовалъ для своихъ пасомыхъ пастырское посланіе отъ 12 ноября 1869 года. Въ немъ онъ съ особенною силою подчеркиваетъ мысль о важности для соборныхъ рѣшеній голоса епископовъ, которые нимало, по его словамъ, не стѣсняютъ собою дѣятельности самого папы, подобно тому, какъ власть другихъ Апостоловъ не стѣсняла власти св. Ап. Петра <sup>2</sup>). Относительно предстоящаго собора онъ заранѣе заявляетъ, что на немъ будетъ господствовать полная свобода

<sup>1)</sup> Ibidem. S. 232.

<sup>2)</sup> lbidem, S. 211.

при совъщаніяхъ. Затъмъ онъ выводить нъкоторыя правила, которыми, по его мивнію, долженъ руководиться всякій соборъ, и которыя, по его словамъ, прямо вытекаютъ изъ примъра Апостольского собора въ Іерусалимъ. Во-первыхъ, говоритъ онъ, Церковь должна дёлать предметомъ своихъ соборныхъ постановленій только та вопросы вароученія, которые необходимо должны быть решены по обстоятельствамъ времени; вовторыхъ, даже и въ этихъ постановленіяхъ она должна ограничиваться только существенно важнымъ, т. е. тъмъ, что прямо относится къ ея главной задачь-учить всъхъ людей исполнять Евангельскія запов'єди, и, соотв'єтственно съ этимъ, предохранять истину Христову отъ всякаго искаженія; въ третьихъ, необходимо, чтобы всв постановленія собора делались не на основаніи большинства голосовт, но на основаніи единодушнаго согласія всихх представителей учащей Церкви (durch die Einmütigkeit des gesammten Lehramtes) 1). Очевидно, что всъ эти мысли настолько правильны, что можно съ полнымъ основаніемъ причислить Кеттелера къ лагерю умеренныхъ католиковъ. Невольно вспоминаеть, однако, при этомъ его прошедшее, и именно его дъятельное участіе въ организаціи въ Майнцъ и въ окрестныхъ мъстахъ какъ-бы особаго отдъла германской ультрамонтанской партіи, а также и д'язтельность его по устроенію извыстныхь уже намь ассоціацій Пія (Pius-Vereine); вспоминаешь и такъ же невольно дивишься, какъ, съ какого времени и по какимъ побужденіямъ сдѣлался майнцскій епископъ поборникомъ умфренно-католическихъ воззрѣній... Еще загадочнъе положение Кеттелера на самомъ Ватиканскомъ соборъ. Когда, еще почти при началъ соборныхъ засъданій, ревностные сторонники папской непогрѣшимости (иначе: ультрамонтане) подняли вопросъ о составленіи адреса въ пользу этого ученія и о поднесеніи этого адреса пап'в, Кеттелеръ, хотя и находился въ числъ опозиціи, однако объявиль, что онъ воздерживается отъ ръшительнаго мнъвія противъ адреса, для того, чтобы имъть возможность при благопріятномъ случаъ высказаться и за него 2). Очень понятно, что, послъ такого

<sup>1)</sup> Ibidem, s. 212.

<sup>2)</sup> Friedrich, Tagebuch..., s. 327.

страннаго заявленія, многіе представители оппозиціоннаго меньшинства на соборъ часто съ недоумъніемъ и даже прямо съ недовъріемъ смотръли на Кеттелера 1), который въ разговорахъ съ другими епископами не скрывалъ своихъ симпатій къ іезунтамъ и даже однажды, въ собраніи германскихъ епископовъ, поспорилъ съ Гефеле изъ-за катихизисовъ Дегарье, на которые епископъ роттенбургскій справедливо нападаль: Кеттелеръ стояль за нихъ горой 2). Съ своей стороны, самъ Кеттелеръ въ особой, спеціально написанной статьв, напаль въ ма в 1870 года на Деллингера за его статьи о Ватиканскомъ соборѣ (появлявшіяся въ газетѣ "Allgemeine Zeitung" подъ заглавіемъ: "Römische Briefe") 3). Конечно, и это обстоятельство должно было немало охладить къ майнцскому епископу членовъ оппозиціоннаго меньшинства. Но рядомъ со всёми этими фактами, свидътельствующими о нъкоторой неискренности положенія Кеттелера среди сторонниковъ оппозиціи, можно указать и на такіе факты, которые говорять, если не о вполив искреннихъ умфренно-католическихъ взглядахъ этого прелата, то во всякомъ случав о его мнвній о несвоевременности провозглашенія догмата о папской непогрышимости. Разумыемь два трактата, которые Кеттелеръ раздаваль на соборв его членамъ; хотя авторъ этихъ двухъ сочиненій оффиціально и не извъ-



<sup>1)</sup> Такъ, авторъ "Дневника во время Ватиканскаго собора" (Tagebuch...), извъстими проф. Фридрикъ, не обинуясь, уже 9 марта 1870 года, причисляетъ Кеттелера въ сврытнымъ стороннивамъ іезунтовъ и потому весьма сильно заподозраваетъ искренность его умаренно-католическихъ убажденій. "Человакъ съ іезудитскими убъжденіями, каковъ Кеттелеръ, не можеть на самомъ ділів помышлять до серіозномъ магь противь курін; притомъ какъ сторонникъ только несеоевре-"менности (Inopportunität) провозглашенія догната о папской непогрышнюсти, донъ можеть, въ концф концовъ, остаться довольнымъ, если вопросъ о непогрф-"шимости будеть решень и согласно желанію большинства..." (Tagebuch..., s. 227). Въ пругомъ мъсть того же "Дневника" проф. Фридрихъ говорить о Кеттелеръ, что его отношение въ унфренно-ватолической оппозиции было уже потому подозрительное, что самъ онъ жиль въ Римъ "у своихъ старыхъ друзей, іезуитовъ" и повсюду отврыто объявляль, что самь онь, лично, вършть въ непогръщимость пали, долгое время еще до собора ратоваль за нее въ своей епархін и намірень и после собора продолжать действовать въ пользу этого ученія. Такъ что въ сущности, выходило, что Кеттелеръ безъ труда могъ перейти на сторону большинства, если бы оно одержало верхъ (S. 236-237).

<sup>2)</sup> Tagebuch..., s. 138.

<sup>3)</sup> Ibidem, s. 372.

стенъ, однако, конечно, болъе чъмъ въроятно, что самъ Кеттелеръ ихъ и составилъ, или принималъ личное участіе въ ихъ написаніи: иначе было бы не понятно, почему именно онъ сталъ бы распространять ихъ въ Римъ, во время собора. Первый изъ этихъ трактатовъ— это такъ-называемая "Quaestio"; второй—"De sancta Ecclesia Catholica".

Посвятимъ сперва несколько словъ первому. "Вопросомо" (Quaestio) озаглавленъ этотъ трактатъ потому, что въ самомъ его началъ авторъ предлагаетъ такой вопросъ, который и ръшаетъ во всемъ сочиненіи: должно-ли церковное правительство быть монархическимъ неограниченнымъ (monarchicum absolutum), или монархическимъ ограниченнымъ (monarchicum temperatum)? Иными словами: онъ спрашиваетъ, получилъ ли римскій епископъ отъ Христа всю полноту власти въ Церкви (tota omnino plenitudo potestatis), или же, хотя и высшую власть, но ни исключительно ему одному принадлежащую (pottissima quaedem pars potestatis, sed non tota). А этотъ вопросъ, въ свою очередь, имфетъ, по словамъ автора, такое значеніе: присуща-ли непогрѣшимая власть ученія и управленія римскому епископу настолько, чтобы онъ самъ, независимо отъ какогобы то ни было содъйствія и согласія епископовъ, могъ быть названъ верховнымъ и непогръшимымъ судьею? Все сочиненіе Quaestio служить ответомь на эти вопросы, но притомъ въ смыслъ совершенно галликанскомъ, -- слъдовательно, написано противъ единоличной папской непогръшимости. Свои аргументы въ пользу мысли объ ограниченно-монархической власти церковной авторъ почерпаетъ 1) изъ Св. Писанія (т. е. изъ Евангелія), причемъ съ особенною подробностію разсматривается знаменитое мъсто Мате. 16, 18 съ толкованіями на него многихъ Отцевъ и Учителей Церкви (напр., Григорія Нисскаго, Златоуста, Акакія Мелитинскаго, Кирилла Александрійскаго, Ювеналія Іерусалимскаго, Іоанна Дамаскина, даже многихъ папъ и нък. др.). Тутъ же толкуется и другое Евангельское мъсто: Іоан. 21, 15-17, и опять, на основаніи многихъ святоотеческихъ свидътельствъ, въ смыслъ умъренно-католическомъ. 2) Второй источникъ, откуда авторъ Quaestio почерпаетъ доказательства для своей главной мысли, есть церковная исторія. И въ этомъ отдёлё названнаго трактата очень добросовёстно разсматриваются различныя факты изъ жизни древней Церкви, которые, по мнёнію автора, такъ или иначе подтверждаютъ мысль его. Особенно интересны ссылки на вселенскіе соборы, а также на извёстный споръ III вёка—о крещеніи еретиковъ. Авторъ Quaestio не ограничивается этимъ, но приводитъ даже въ подтвержденіе своихъ мнёній позднёйшіе соборы, бывшіе на Западё, какъ-то: Пизанскій и Констанцскій. Замёчательно, что относительно IV и V засёданій послёдняго изъ этихъ соборовъ онъ держится также вполнё умёренно-католическихъ взглядовъ 1).

Переходимъ ко второму трактату изъ числа тѣхъ, которые раздавались на Ватиканскомъ соборѣ Кеттелеромъ, именно къ трактату: De sancta Ecclesia Catholica, который довольно кратко, но тѣмъ не менѣе въ сильныхъ и точныхъ выраженіяхъ, излагаетъ ученіе о Церкви, въ 15 главахъ. И въ этомъ сочиненіи, даже въ тѣхъ главахъ, въ которыхъ можно было бы ожидать отъ католика указанія на папскую непогрѣшимость (напримѣръ, въ гл. V: omnibus Apostolis Christus Petrum praefecit, или въ гл. XII, которая спеціально посвящена папской власти),—ученіе объ этой непогрѣшимости краснорѣчиво отсутствуеть 2).

Наша характеристика Кеттелера, какъ одного изъ представителей умъреннаго католицизма на соборъ, была бы, конечно, не полна, если бы мы не упомянули здъсь о его замъчаніяхъ, сдъланныхъ по поводу дополнительной главы, прибавленной къ догматическому опредъленію (Constitutio dogmatica) о Церкви Христовой (de Ecclesia Christi) и озаглавленной: Caput addendum decreto de Romani Pontificis primatu (или върнъе: infallibilitate). Эти замъчанія начинаются съ такого заявленія самого Кеттелера: "хотя я самъ считаю мнъніе о непогрыши-мости римскаго папы весьма близкимъ къ въръ (fidei proximam) и всегда держался и держусь этого мнънія, какъ осно-явнія и нормы для дъятельности своей; и хотя особенно близко

<sup>1)</sup> Весь трактать Quaestio пом'вщень въ сборник' проф. Фридрика: Documenta ad illustrandum Concilium Vaticanum, въ I том'в, стр. 1—128.

<sup>2)</sup> TPARTATE De sancta Ecclesia Catholica CH. TANE Me, II T., CTP. 404-415.

"моему сердцу, чтобы его держались всв мои пасомые (qui "curae meae subditi sunt); тъмъ не менъе моя совъсть требуетъ лоть меня, чтобы я выразиль серіозныя недоуменія по поводу "предложеннаго (на разсмотрвніе) догматическаго опредвленія". Далье онъ излагаетъ, какія, собственно, недоумьнія возбуждаетъ въ немъ это опредъленіе. Воть эти недоумънія: 1) указанное опредъленіе едва-ли нужно: папскій авторитеть и безь того въ наше время достаточно силенъ; 2) и послъ такого опредъленія люди съ дурнымъ расположениемъ воли (qui malae voluntatis sunt), весьма въроятно, будутъ продолжать неправильно разсуждать о папской непогрешимости; 3) во многихъ местностяхъ ученіе о папской непогрѣшимости совсѣмъ не извѣстно; и во многихъ катихизисахъ этого ученія не заключается. Часто на увъреніе лютеранъ и кальвинистовъ, будто бы отъ католиковъ требуется не только признаніе непогрѣшимости Церкви, но и папы, сама католическая церковь отвізчала, что такое утвержденіе не основательно и ложно; въ виду этого, разумно-ли было бы дёлать на соборъ опредъление о папской непогръшимости? 4) Слишкомъ много существуетъ затрудненій противъ ученія объ этой непогръшимости,—затрудненій, вытекающихъ изъ исторіи соборовъ и ученія Отдовъ; 5) на всёхъ прежнихъ соборахъ всё догматическіе вопросы рёшались не простымъ большинствомъ голосовъ, но моральнымъ, часто неожиданнымъ согласіемъ всёхъ членовъ 1).---Изъ всёхъ этихъ замъчаній Кеттелера можно, по нашему мнонію, саблать то заключеніе о его воззрѣніяхъ на папскую непогрѣшимость, что въ принципф онъ не отвериал ея, но только ратоваль за несвоевременность возведенія ся въ догмать віры. Но такое колебаніе во взглядѣ на это ученіе и являлось главною причиною неустойчивости и потому неопредъленности его убъжденій относительно даннаго вопроса. Поэтому ни знаменитое коленопреклоненіе Кеттелера предъ папой 15 іюля 1870 г., съ просьбой не провозглащать новаго догмата; ни его категорическій отказъ въ засъданіи 13 іюля подписать новое догматическое определеніе, --- не могли удержать его въ техъ мысляхъ отно-

<sup>1)</sup> CM. Friedrich, Documenta..., B. II, S 217-218.

сительно послѣдняго, какимъ онъ держался на соборѣ, послѣ того, какъ послѣдовало знаменитое заключительное засѣданіе 18 іюля (на которомъ онъ, впрочемъ, уже не присутствовалъ). По возвращеніи изъ Рима въ свою епархію, онъ рѣзко повернулъ въ сторону инфальибилистовъ (которымъ всегда въ глубинѣ души сочувствовалъ).

Уже въ 1871 году издана была имъ брошюра: Das unfehlbare Lehrand des Papstes, гдъ онъ прямо и открыто проповъдывалъ "догматъ" о паиской непогръшимости, хотя еще въ августъ 1870 г., т. е. почти непосредственно послъ окончанія Ватиканскаго собора, онъ въ особомъ пастырскомъ посланіи возвістиль своей пастві ватиканскіе декреты 1). Въ 1877 г. онъ умеръ.—

3. Мельхерся, епископъ кельнскій, по своимъ убъжденіемъ и вообще по своему положенію на соборь, очень напоминаетъ Кеттелера. Это видно особенно изъ его замъчаній на Сарис addendum... И онъ, подобно Кеттелеру, начинаетъ ихъ съ того, что высказываетъ свою склонность къ ученію о папской непогрешимости. "Я склоненъ думать", говоритъ онъ "что Богъ никогда не допуститъ, чтобы его намъстникъ на землъ, которому дана верховая власть учить и управлять Церковію, могь уклониться отъ истины (a veritatis tramite aberrare)". "Но", прибавляетъ онъ нъсколько ниже, я не могу дать свое "согласіе на предлагаемое опредъление о папской непогръщимости, по различнымъ основаніямъ". Основанія его такія: 1) онъ не убѣжденъ, чтобы это опредъление было полезно; 2) среди самихъ католическихъ богослововъ еще много несогласій относительно ученія о папской непогръшимости, и потому нельвя ожидать единодушнаго согласія на опредъленіе, касающееся этого ученія; 3) многіе католики никогда и не слыхали объ этомъ ученін: 4) инославные христіане еще болье удалятся отъ католической церкви, если сдълано будетъ названное опредъленіе; 5) наконецъ, оно не только не умножить въ верующихъ любви и преданности къ папъ, но скоръе ослабитъ въ нихъ эти чувства. Для характеристики той непоследовательности, какая за-

<sup>1)</sup> von Schulte, цвтов. соч., стр. 214 и 215.

мвчалась на соборв и у Мельхерса, подобно Кеттелеру, нельзя не указать здёсь на то прибавленіе, которое кельнскій прелать предлагаль сдёлать къ XI главе схемы de Ecclesia Christi. Вотъ оно: "Папа обладаетъ высшимъ авторитетомъ въ ученія и сужденіи о предметахъ въры и нравственности, и всъ върующіе обязаны вполив повиноваться его декретамъ и рвшеніямъ" 1). Фридрихъ въ своемъ "Дневникъ" очень справедливо замъчаетъ, что такимъ прибавленіемъ Мельхерсъ совершенно напрасно думаль угодить открытымъ сторонникамъ папской непогръшимости, хотя находить, что въ этомъ же прибавленіи содержатся такія выраженія, которыя содержать въ себ'в въ зачаткъ несравненно большій деспотизмъ, чьмъ въ формально изложенномъ ученіи о папской непогрѣшимости. Въ самомъ дълъ, полное, безуловное повиновение встьмо опредълениямъ папы безъ исключенія-то такое требованіе, котораго даже инфальибилисты не высказывали 2).

Въ засъданіи 13 іюля 1870 года Мелькерсъ, если и не такъ ръшительно, какъ Кеттелеръ, но все-таки не согласился съ опредъленіемъ о напской непогръшимости, подписавшись подъ нимъ: "placet juxta modum", т. е.: "я согласенъ, но только съ тъмъ измъненіемъ, которое я предложилъ, а не иначе". На заключительномъ засъданіи (18 іюля) онъ совсъмъ не присутствовалъ. Но все это не помъшало ему не только возвъстить новый догматъ уже 24 іюля, но и принудить профессоровъ Кельнскаго университета привнать его, чего они далеко не всъ сдълали, какъ увидимъ ниже 3).

4. Кременца, епископъ эрмеландскій, принадлежить къ числу самыхъ замѣчательныхъ представителей умѣреннаго католицизма на соборѣ. Это вполнѣ открывается изъ его замѣчаній по поводу Caput addendum... Онъ держался того мнѣнія, что лучше всего ограничиться въ этой дополнительной главѣ тѣмъ опредѣленіемъ о папской власти, которое сдѣлано было еще на Флорентинскомъ соборѣ; а въ флорентійскомъ опредѣленіи, хотя и весьма ясно говорится о необходимости покоряться



<sup>1)</sup> Friedrich, "Documenta"... II, 225-226.

<sup>2) &</sup>quot;Tagebuch..." s. 333.

<sup>3)</sup> von Schulte, цитов. соч, стр. 126 и далъе.

во всемъ авторитету папы, однако собственно о непогръщимости его ничего не сказано. Къ этому опредълению Кременцъ предлагалъ прибавить еще ту часть буллы Климента XI Vinea Domini, въ которой этотъ папа увещеваетъ всехъ католиковъ къ такому же безусловному признанію папскаго авторитета. Далве онъ доказываетъ, почему именно, по его митнію, нтт надобности дълать новое опредъленіе, о папской непограшимости. Такъ-какъ въ общемъ его доказательства почти тѣ же, какія ны видъли у Кеттелера и у Мельхерса, то мы, во избъжание излишнихъ повтореній, не станемъ приводить ихъ всё подъ рядъ, но ограничимся только указаніемь на самыя замічательныя изъ нихъ. Такъ, между прочимъ, Кременцъ подтверждаетъ свой взглядь тёмъ, что во многихь епархіяхь Германіи, Францін, Богемін, Венгрін, Зибенбюргена и др. м'встностей народъ не знаетъ даже самыхъ словъ: папская непогръшимость. Въ частности, Кременцъ свидътельствуетъ, что и въ его, эрмеландской, епархіи ученіе объ этой непогръшимости уже давно исключено изъ области богословской науки (ex scholis theologicis jamdudum exulasse), и никогда не преподавалось народу ни въ катихизисахъ, ни проповъдяхъ (in catechesibus et sermonibus nunquam tradi 1). Если мы вспомнимъ все то, что мы въ своемъ мъстъ сказали о многихъ католическихъ катихизисахъ прошлаго и начала текущаго стольтія, въ которыхъ не было часто даже намека на папскую непогръшимость, то нельзя не отдать должной дани правдивости и смълости эрмеландскаго епископа. Въ его поведеніи на соборѣ одно только можеть, пожалуй, возбудить нъкоторое недоумъніе: то, что, по словамъ Фридриха 2), онъ сначала подписаль-было извъстный январьскій адресъ сторонниковъ непогръщимости, поданный ими папъ, но потомъ снова изяль свою подпись назадь и открыто сталь на сторону протввниковъ папской непограшимости. Но этотъ поступокъ свидательствуетъ, какъ полагаетъ тотъ же историкъ собора, не о двоедушін Кременца, но скорве о его честности и искренности, потому-что есть основание думать, что еп. падерборнский Мар-

<sup>1)</sup> Friedrich, "Documenta".... II, S. 272.

<sup>2)</sup> Friedrich, "Tagebuch"...., S 139.

тинь (одинъ изъ самыхъ ревностныхъ сторонниковъ папской непогръшимости) помъстилъ его подпись безъ его въдома, думая, что Кременцъ также инфальпбилистъ 1).—Впрочемъ, и Кременцъ кончилъ тъмъ же, чъмъ и другіе сторонники умъреннаго католицизма: котя онъ и уъхалъ изъ Рима до окончанія собора и не согласившесь съ "догматическимъ" опредъленіенъ о папской непогръшимости, однако уже 8 сентября 1870 года возъъстилъ своимъ пасомымъ новый догматъ. Видно, что и онъ, какъ и другіе предаты, подававшіе свой голосъ на соборъ противъ новаго догмата, ставили выше славу человъческую,—чъмъ славу Божію, когда, почти непосредственно послъ собора, отреклись отъ своихъ убъжденій, опасаясь навлечь на себя паиское отлученіе.

5. Совершенно въ иномъ духъ ратовалъ за правое дъло другой представитель умфренно-католического направленія, знаменитый профессоръ церковной исторіи при Мюнхенскомъ унпверситетъ, Деллингеръ, о которомъ намъ уже неоднократно приходилось говорить. Какъ простой священникъ, онъ не присутствоваль на соборъ, а какъ лицо, еще до начала собора успъвшее заявить себя открытымъ противникомъ ультрамонтанскихъ стремленій (его статьи въ "Augsburger Allgemeine Zeitung"; его книга "Papst und Conzil" von Ianus), онъ не быль даже и въ Римъ, во время собора. Но тъмъ не менъе его научный авторитетъ и самое обояніе его мощной личности были настолько велики, что сами противники его, при всей своей ненависти къ нему, невольно должны были считаться съ его воззрвніями. Особенно часто нападала на него пресловутая газета Univers, но всё ея нападки были, конечно, настолько же стршны для Деллингера, на сколько лай моськи можеть быть страшенъ для слона <sup>2</sup>). Выступилъ противъ Деллингера и двуличный

<sup>1)</sup> Ibidem.

<sup>2)</sup> Воть напр., что писала эта газета о "Янусь" и вообще о представителях вумъреннаго католицизма: "У тъхъ, которые, подобно Янусу, не только дерзаютъ "высказывать сомнъніе въ папской непогръшимости, но даже и отрицать ее подъть предлогомъ, что она опровергается историческими фактами,—мы коротко "(simplement) спросимъ, католики—ли они, т. е. намърены ли они оставаться тако-явыми, послъ того, какъ опредъленіе о папской непогръшимости состоится. Если пони отвътить отрицательно, то они осуждены. Если—положительно, то они готовять для себя въру и послушаніе мало разумныя"... (См. Friedrich "Tagebuch"... S. 365).

Кеттелеръ, который напалъ на извъстныя статьи этого монхенскаго богослова, появлявшіяся во все время соборныхъ засъданій въ газетъ "Allgemeine Zeitung", подъ заглавіемъ: Römische Briefe vom Conzil. Но и его критика не могла слишкомъ уязвить Деллингера, который тъмъ особенно и былъ силенъ, что никогда ни въ чемъ не допускалъ двуличности, но всегда все дълалъ и говорилъ правдиво и откровенно.

Для лучшей оценки личности великаго мюнхенскаго богослова напомнимъ читателямъ, что онъ не всегда держался умеренно-католическихъ воззреній, но одно время принадлежалъ къ ультрамонтанскому лагерю, хотя и умеренному (къ фракціи Герреса). Напомнимъ имъ и тотъ поводъ, который заставилъ Деллингера порвать съ ультрамонтальскимъ міромъ: это были его Одеонскія рючи (Odeons-Vorträge), въ которыхъ онъ предрекалъ скорое паденіе светской власти папы. Въ своемъ месте мы приводили и те замечательныя слова изъ письма Деллингера къ архіепископу мюнхенскому Шерру, въ которыхъ Деллингеръ приносить самое искреннее нокаяніе въ томъ, что онъ впродолженіи 47 лётъ писалъ сочиненія и произносилъ рёчи въ духё ультрамонтанскомъ 1).

Все что Деллингерь писаль, настолько обширно и капитально, что обозрвніе всвять его, даже самых взамвчательных произведеній вывело бы насъ за предвлы нашей характеристики, да и для самой задачи нашего изследованія являлось бы даже ненужнымь. Для насъ существенно важно узнать его воззрвніе на ультрамонтанское ученіе о папской непогрешимости. Поэтому постараемся возможно добросов'єстне изложить здёсь содержаніе той въ своемъ род'в классической статьи, которую онъ напечаталь въ Мюнхен'в еще въ октябр'в 1869 года, подъ заглавіемъ: Erwägungen für die Bischöfe des Conciliums über die Frage der papstlichen Unfehlbarkeit (т. е. тезисы для епископовъ, имъющихъ быть на собор'в, относительно вопроса о папской непогрешимости). Это сочиненіе разліжлено на 26 небольшихъ параграфовъ, въ которыхъ авторъ всесторонне изла-



<sup>1)</sup> Это письмо писаль 29 января 1871 г. и помещено у *Шульте*, въ цигов. соч., на стр. 190—191.—

гаетъ свои убъжденія относительно папской непогрѣшимости. Постараемся представить здѣсь читателямъ вкратцѣ (въ видѣ заглавій, а иногда и нѣсколько подробнѣе) содержаніе каждаго изъ этихъ параграфовъ.

- 1) Всегдащность, повсемъстность и всеобщность (semper, ubique, ав omnibus)—суть необходимыя условія для признанія всякаго ученія православнымъ, церковнымъ ученіемъ. Ученіе о папской непогръшимости не обладаеть этими признаками и потому не есть истинное, православное ученіе.
- 2) Въ древней Церкви не появлялось ни одного еретика, который начиналь бы съ отрицанія авторитета папы въ вопросахъ вѣры. Это показываеть, что, слѣдовательно, папа и не обладаль непогрѣшимостію въ дѣлахъ вѣры.
- 3) Ни у одного изъ тѣхъ отцовъ и учителей, которые писали о церковномъ авторитетѣ (напр. Тертулліана, св. Кипріана, блаж. Августина, св. Геннадія и Викентія Лиринскаго), мы не находимъ указанія на то, что въ вопросахъ, касающихся вѣры, слѣдуетъ обращаться за рѣшеніемъ къ папѣ. Единственнымъ руководительнымъ началомъ при рѣшеніи этихъ вопросовъ они считаютъ церковное Преданіе.
- 4) Ученіе о папской непогрѣшимостии явилось даже на западѣ довольно поздно (около конца XIII вѣка) и подъ вліяніемъ многихъ подлоговъ и измышленій.
- 5) Съ точки зрвнія защитниковъ цапской непогрвшимости совершенно непонятнымъ является тотъ историческій фактъ, почему въ древней Церкви собирались соборы и вообще такъ много разсуждали о предметахъ ввры, когда, казалось бы, довольно было бы прибъгнуть къ посредничеству папы.
- 6) Ученіе о папской непогрѣшимости не только не вытекаетъ логически изъ древне-церковнаго ученія о непогрѣшимости вселенской Церкви, но, напротивъ, противорѣчитъ ему.
- 7) Еще на іерусалимскомъ (Апостольскомъ) соборѣ вопросъ, изъ-за котораго созванъ былъ этотъ соборъ, былъ рѣшенъ не однимъ св. Ап. Петромъ, но послѣ долгаго обсужденія, всѣми святыми Апостолами вмѣстѣ, почему и самое опредѣленіе этого собора было составлено отъ лица всѣхъ ихъ.
  - 8) Постановленія древнихъ соборовъ имфли обязательную

силу и безъ утвержденія ихъ папой (особенно это открывается изъ исторіи ІІ-го Вселенскаго собора).

- 9) Самыя догматическія посланія папъ разсматривались неоднократно на соборахъ, которые высказывали о нихъ свое рѣшеніе, православны ли они, или нѣтъ.
- 10) Толковать Евангельское м'всто Лука, 22, 32 въ смысл'в указанія на папскую непогр'вшимость нельзя потому, что а) такое толкованіе было бы не согласно съ Преданіемъ древней Церкви; б) оно противор'вчило бы смыслу священнической и епископской присяги; в) оно было бы не согласно съ правилами экзегетики; г) оно опровергается цілымъ рядомъ историческихъ фактовъ (напр. ересь Гонорія и др.).
- 11) Извъстное свидътельство св. Иринея Ліонскаго, на которое такъ любятъ ссылаться инфальибилисты, не только не подтверждаетъ ихъ любимаго ученія, но говоритъ, напротивъ, въ пользу того, что самое ученіе римской церкви ставится въ зависимость отъ ученія Церкви вселенской, а не наоборотъ, какъ дѣлаютъ сторонники папской непогръшимости.
- 12) Исторія спора о крещеніи еретиковъ также противоръчить ученію объ этой непогръшимости (св. Кипріанъ и папа Стефанъ).
- 13) Точно также противоръчить этому ученію и осужденіе папы Гонорія на VI Всел. соборъ.
- 14) Мысль, что "первый престоль (римскій) никъмъ не можеть быть судимымъ", была, можно сказать, основаніемъ для этого ученія; а между-тъмъ вся древняя Церковь не знала этой мысли.
- 15) Констанцскій и Базельскій соборы двукратно осудили ученіе о неподсудности папы и постановили, что и папа подчиненъ вселенскому собору.
- 16) Констанцскій соборъ и особенно его IV-е и V-е засѣданія (на которыхъ и рѣшенъ былъ вопросъ о подчиненіи папы собору) признаны были многими папами, какъ истинно вселенскіе.
- 17) Въ случав, если бы учение о папской непогръшимости возведено было на степень догмата въры, то слъдовало бы отмънить постановление Констанцкаго и Базельскаго соборовъ.

А тогда явилось бы явное противоръчіе въ дъйствіяхъ одной и той же римской церкви.

- 18) Возведя ученіе о папской непогрѣшимости на степень догмата, римская церковь чревъ это признаетъ за Божественную истину и ученіе о нетерпимости въ католическихъ государствахъ другихъ исповѣданій, а также санкціонируетъ и такой нехристіанскій институтъ, какъ инквизиція, папы въ свое время проповѣдывали ex cathedra и то, и другое.
- 19) Съ возведеніемъ ученія о папской непогрѣшимости на степень догмата вѣры, получитъ догматическое значеніе и то ученіе, которое проповѣдывали папы Григорій VII и Бонифацій VIII, о подчиненіи свѣтскихъ государей папскому престолу.
- 20) Съ возденіемъ ученія о папской непогрѣшимости въ догматъ вѣры, необходимо будетъ признать за православное ученіе извѣстное догматическое опредѣленіе Евгенія IV (отъ 1439 года), въ которомъ, однако, содержится основаніе для мысли, что въ католической церкви не существуетъ болѣе правильнаго іерархическаго преемства.
- 21) И Тридентскій соборъ, не смотря на то, что имълъ бы, повидимому, поводъ провозгласить догматъ о папской непогръшимости, однако же не сдълалъ этого.
- 22) Митніе о папской непогръшимости распространилось на Западъ только подъ вліяніемъ насилія со стороны инквизиціи и іезуитовъ.
- 23) Если сравнить богослововъ, учившихъ о непогръщимости Церкви, съ богословами, учившими о папской непогръшимости, то, конечно, первыхъ слъдуетъ признать несравненно болъе учеными и авторитетными, чъмъ вторыхъ.
- 24) Фикціи, фальсификаціи и явные подлоги во всѣ времена служили основаніемъ для ученія о папской непогрѣшимости, какъ и доселѣ служатъ.
- 25) Съ возведеніемъ ученія о папской непогрѣшимости въ догмать вѣры, полемика съ инославными богословами (Греко-Россійской церкви и протестантскими) сдѣлается для римской церкви гораздо серіознѣе и труднѣе.
- 26) Этотъ же новый догматъ можетъ унизить римскую церковь въ глазахъ всёхъ католиковъ, которые могутъ с облазниться

тъмъ, что въ основании его положено столько подлоговъ и искаженій  $^{1}$ ).

Таково содержание названнаго нами замфчательнаго сочиненія Деллингера о папской непогрѣшимости. Легко замѣтить, что, въ сущности, это сочинение есть въ сокращении тотъ же "Янусъ", о которомъ мы въ своемъ мъсть упомянули. Нельзя не удивиться, какъ всесторонне и обстоятельно обсудилъ авторъ вопросъ о непогръшимости въ указанныхъ 26 параграфахъ. Ионятно, почему ультрамонтане не замедлили причислить Деллингера за это сочиненіе, равно какъ и за книгу "Папа и соборъ"--къ еретикамъ; котя до 18 іюля 1870 г. это наименованіе прилагалось къ нему неоффиціально, и только послів этого дня (да и то не непосредственно, но лишь спустя полгода съ небольшимъ послъ окончанія Ватиканскаго собора), онъ былъ объявленъ формально впавшимъ въ ересь. И замътельно, что Деллингеръ не пошелъ по стопамъ непоследовательныхъ и малодушныхъ прелатовъ умъренно-католическаго меньшинства, которые не устояли въ своемъ протестъ противъ новаго догмата, но предпочли личное спокойствіе истинъ. Деллингеръ, напротивъ, не убоялся угрозъ Ватикана, но, какъ извёстно, со многими духовными и свътскими католиками, не покорившимися ватиканскому догмату, отделился отъ Рима и образовалъ особую церковь, извъстную подъ именемъ старокатолической. Эта юная церковь, съ перваго же года своего основанія, стала стремиться къ сближенію съ нашею православною Греко-Россійскою Церковію и до сихъ поръ не оставляеть этого вожделеннаго дела... Дай только Богь, чтобы оно скорее осуществилось, т. е. чтобы старокатолики вошли, наконецъ, въ спасительное лоно нашей св. Церкви!--Деллингеръ до самой смерти своей остался непоколебимымъ и убъжденнымъ борцомъ противъ Рима.

Сдёлавши характеристику замёчательнёйшихъ германскихъ представителей умёренно-католическаго направленія ко времени Ватиканскаго собора, перейдемъ къ таковымъ же представителямъ въ Австро-Венгріи.



<sup>1)</sup> Cu. Bhery: Briefe und Erklärungen von Döllinger, München. 1890, crp. 1, 28.

Здёсь замёчательны слёдующіе прелаты: вёнскій архіепископъ, кардиналъ Раушеръ (Rauscher); пражскій князь-епископъ (Fürstbischof) и кардиналъ Шварценберь (Schwarzenberg); дьяковарскій епископъ Шпероссмайеръ (Strossmayer); примасъ Венгріи, архіепископъ Симоръ (Simor) и колочскій архіепископъ Гайнальдъ (Haynald).

1. Кардиналь Раушерт принадлежаль къ наиболее решительнымъ и энергическимъ членамъ умфренно-католической оппозиціи на соборъ. Такъ, онъ издалъ, во время соборныхъ засъданій, замьчательное сочиненіе Observationes quaedam de infallibilitatis ecclesiae subjecto, которое напечатано было въ Неапол'в и роздано авторомъ членамъ собора; а въ засъданін отъ 13 іюля онъ ръшительно отвъчалъ на опредъленіе о папской непогръшимости словами: "non placet". Ero Observationes содержать въ себъ очень въскія доказательства противъ новаго догмата. Когда онъ вернулся въ свою епархію, то пошелъ по слёдамъ нёкоторыхъ германскихъ епископовъ, -- началъ измёнять темъ убежденіямъ, поборникомъ которыхъ онъ выступилъ на соборъ. Но, какъ человъкъ нъсколько двуличный, онъ довольно долго лицемърилъ и предъ ультрамонтанами, и предъ умвренно-католическимъ меньшинствомъ; это лицемвріе выражалось въ томъ, что онъ, хотя и медлиль обнародовать въ своей епархіи ватиканскіе декреты, однако уже въ № своей епархіальной газеты отъ 8 августа 1870 года велёль ихъ напечатать. Онъ думаль, что такимъ путемъ онъ одновременно удовлетворить два лагеря, но жестоко ошибся: Римъ не допускалъ никакой полумфры, и потому и самого Раушера всморф принудилъ открыто стать провозвъстникомъ соборнаго опредъленія. Прошло съ небольшимъ полгода послів окончанія собора, и Раушеръ воввъстилъ, наконецъ, своему клиру и всей своей паствѣ, въ своемъ великопостномъ пастырскомъ посланіи (Fastenhirtenbrief) отъ 5 февраля 1871 года, волю Ватикана и чрезъ это открыто отпаль отъ той партін (разумвемь умвренныхъ католиковъ), которая теперь, въ лицъ лучшихъ своихъ представителей, спасалась отъ всесокрушающаго ультрамонтанскаго побъдоноснаго шествія въ лонъ юной старокатолической церкви 1).



<sup>1)</sup> См. von Schulte, цитов. соч., стр. 236—237, 241.

2. Кардиналъ Шварценберга, по своему характеру и особенно по своему сравнительно твердому положенію среди членовь оппозидін, напоминаеть нъсколько Гефеле. Еще задолго до Ватиканскаго собора онъ искренно сочувствовалъ всёмъ благороднымъ стремленіямъ ум'вреннаго католицизма и даже сділался сторонникомъ философін Гюнтера (которую папа потомъ осудилъ). На соборь онъ всегда действоваль прямо, честно и открыто, а не такъ, какъ Кеттелеръ. Такъ, его подпись подъ адресомъ австро-германскихъ епископовъ, который они подали папъ 12 января 1870 г. и въ которомъ просили Пія IX не возводить ученіе о папской непограшимости въ догматъ вары, его подпись занимаетъ первое мѣсто. Затѣмъ онъ раздалъ членамъ собора сочиненіе, ваписанное его богословомъ во время соборныхъ засъданій, проф. Майеромъ (Mayer): De summi Pontificis infallibilitate personali (Неаполь 1870), въ которомъ очень основательно доказывалось, какъ не нужно и не своевременно провозглашеніе новаго догмата. Въ высшей степени замічательно и его мевніе по поводу Caput addendum... "Я считаю себя обязанднымъ, въ силу своего епископскаго достоинства, --- обязаннымъ предъ Богомъ и Господомъ Інсусомъ Христомъ, имъющимъ "судить живыхъ и мертвыхъ,---высказать, что предлагаемое на "разсмотрѣніе членовъ собора опредѣленіе (о папской непогръшимости) должно быть совершенно оставлено и удалено "съ собора". И вотъ на какихъ основаніяхъ требуетъ онъ не допускать названнаго определенія къ голосованію: 1) оно совершенно противно и Св. Писанію, и Св. Преданію; 2) оно можетъ имъть самыя печальныя и вредныя последствія въ лонъ самой католической церкви; и, наконецъ, 3) оно и въ самомъ своемъ содержании заключаетъ въ себе много неяснаго, противорѣчиваго и дающаго основаніе для нескончаемыхъ преній и несогласій 1).

Шварценбергъ не только не подписалъ ватиканскаго опрезъленія въ засъданіи 13 іюля 1870 г., но и ужхалъ изъ Рима въ числъ недовольныхъ соборнымъ ръшеніемъ.

Около полгода прошло, и дотолъ твердый Шварценбергъ не



<sup>1)</sup> Friedrich, "Documenta..", II, S. 221.

устояль предъ нелегкимъ подвигомъ лишенія архіепископства и кардинальства, и возвъстилъ, наконецъ, своей паствъ то опредъленіе, противъ котораго такъ долго и такъ неустрашимо ратовалъ!

3. Несравненно тверже показаль себя дьяковарскій епископъ -Штроссмайера, личность, по нашему мнънію, пожалуй, единственная въ своемъ родъ среди прелатовъ Ватиканскаго собора. Всякому, кто будеть заниматься исторіей этого собора, придется съ особеннымъ уважениемъ упомянуть объ этомъ удивительномъ человъкъ, который не только на соборъ показалъ себя безстрашнымъ защитникомъ истины и обличителемъ ультрамонтанской неправды, но и весьма долюе время послъ собора (до 28 февраля 1881 года, слъдовательно уже при Львъ XIII!) не признавалъ папской непогръщимости. Всякому извъстно (всякому, кто въ свое время следилъ даже только по газетамъ и журналамъ за ходомъ Ватиканскаго собора), -- какъ этотъ убъжденный прелать смъло говориль предъ всъмъ соборомъ въ заседании 22 марта 1870 года, по поводу техъ резкихъ нападокъ на протестантовъ, которыя предполагалось выразить во введеніи къ догматическому декрету собора. Онъ доказывалъ въ своей ръчи, какъ не справедливо и противно христіанской любви утверждать, что усиленіе невърія въ наше время единсввенно имфетъ причиною протестантство. Невфріе, въ своихъ зачаткахъ, появилось еще до реформаціи. Притомъ очень многіе протестанты были замъчательными защитниками христіанства. Особенно интересно, какъ Штроссмайеръ защищаетъ протестантовъ противъ ръзкихъ нападокъ на нихъ ультрамонтальной пар-"тін. "Правда", говорить онь, протестанты совершили великій грвхъ, когда они, презрввши Божественный авторитетъ Церкви, "подчинили въчныя и неизмънныя истины въры субъективном у "истолкнованію и сужденію. Такое поощреніе человіческой гордо-"сти всегда давало поводъ къ весьма прискорбнымъ явленіямъ,---"къ раціонализму и къ критицизму. Но нельзя обойти молчаніемъ, "съ другой стороны, и того, что корни, какъ самого проте-"стантства, такъ и находящагося въ связи съ нимъ раціона-"лизма, уже существовали до XVI въка и именно подъ видомъ "гуманизма и классицизма, которыми неосторожно увлекалисъ

даже весьма авторитетныя лица 1)"... Немного далье ораторъ указываетъ на Лейбница, какъ на весьма выразительный приифрь того, что среди протестантовъ встречались замечательние защитники христіанства 2). Когда смізлый Штроссмайеръ похвалилъ этого знаменитаго германскаго философа, то среди членовъ собора начался невообразимый шумъ. Послышались негодущіе голоса: "долой еретика!" а президенть, кардиналь de-Ангелист нашелъ нужнымъ прервать ръчь звонкомъ 3). Но неустрашимый дьяковарскій прелать не унимался. Отдавъ должную дань протестантамъ, онътерещелъ къ обсужденію самаго порядка веденія діль на Ватиканском соборів. Сильно напаль онъ на то, что всв вопросы, согласно этому порядку, должны быть рышаемы большинствомъ голосовъ: такой способъ рышенія, по его словамъ, противоръчить практикъ всъхъ древнихъ и даже поздивитихъ сборовъ 4). И эта часть рычи Штроссмайера, какъ и следовало ожидать, не прошла безъ сильнейшаго протеста со стороны членовъ собора (конечно, только ультрамонтанъ). Послышались угрожающіе и даже прямо неприличные критики по адресу оратора, послъ чего кардиналъ де-Ангелисъ окончательно прервалъ его ръчь, такъ-что онъ долженъ былъ, не окончивии ея, оставить ораторскую каоедру 5).

Такимъ твердымъ и энергичнымъ показалъ себя на соборъ Штроссмайеръ. Надобно удивляться, какъ, послъ столь яркихъ

J) "Verum quidem est, protestantes gravissimam commisisse culpam, dum spreta et insuperhabita divina Ecclesiae autoritate aeternas et immutabiles fidei veritates subjectivae rationis judicio et arbtrio subjecissent. Hoc superbiae humanae fomentum gravissimis certe malis, rationalismo et criticismo occasionem dedit. At hoc quoque respectu dici debet, protestantismi ejus cum eodem in nexu extitit rationalismi germen saeculo XVI praeextitisse in sic dicto humanismo et classicismo, quem in sanctuario ipso quidam summae autoritatis viri incauto consilio fovebant et uutriebant"...

<sup>7) &</sup>quot;Laibnitius erat certe vir eruditus et omni sub respectu praestans"...

<sup>3)</sup> Lord Acton, цитов. соч., стр. 90.

<sup>4) &</sup>quot;Decreto, quod in supplementum ordinis interioris nobis nuper communicatum est, statuitur, res in Concilio hocce suffragiorum majoritate decidendas fore. Lontra hoc principium, quod omnium praecedentium Conciliorum praxim funditus evertit, multi episcopi reclamarunt"...

<sup>5)</sup> Lord Aston, цитов. соч., стр. 92.—Примъръ того, какъ поступили на соберф съ Штроссмайеромъ, лучше всего показываеть, что на этомъ соборъ не
ээстэвало истинной свободы его членовъ.

доказательствъ твердости и энергіи, могъ онъ, наконецъ, также признать Ватиканскіе декреты. Видно, и для него единеніе съ Римомъ было выше истины...

4. Архіепископъ Симора, примасъ Венгріи, находился на соборъ также въ числъ самыхъ дъятельныхъ и, повидимому, весьма убъжденныхъ членовъ оппозиціи. Каковы именно были его убъжденія, лучіпе всего видно изъ того, что на международномъ засъданіи членовъ собора, принадлежавшихъ къ оппозиціонному меньшинству, — засъданіи, имъвшемъ мъсто 12 іюля 1870 г., — онъ решительно высказался (виесте съ сравнительно немногими епископами) противъ предложенія Кеттелера, Мелькерса и Ландріо (Landriot) реймскаго, которые полагали, что можно будеть всемъ членамъ оппозиціи высказать относительно опредъленія о папской непогрѣшимости: placet juxta modum ("я согласенъ, но съ оговоркою"). Симоръ справедливо находилъ (вмъстъ со Штроссмайеромъ и нък. др.), что это было бы, въ сущности, равносильно согласію на опредъленіе; вмъсть съ тьмъ, онъ находилъ, что оппозиціонные епископы только тогда и могутъ спасти свое дело, если они прямо скажутъ: non placet (т. е. "мы не согласны"). Иначе всъ ихъ долговременные труды, вся ихъ продолжительная и нелегкая борьба останутся безъ всякаго результата 1). Соответственно такимъ убъжденіямъ, онъ самъ подписалъ, въ засъданія 13-го іюля, подъ опредъленіемъ о папской непогръщимости: non placet 2). И 17 іюля его подпись находилась на знаменитомъ протесть оппозиціонных вепископовь вы числь первых в 3). Тымы болье следуеть удивляться тому, что онь, вскорь посль собора, ръшился оффиціально, во многихъ своихъ пастырскихъ посланіяхъ, утверждать, будто-бы ученіе о папской непогрѣшимости всегда и повсюду въ Венгріи составляло вфрованіе всфуь классовъ общества 4). Такое утверждение прямо противоръчило всёмъ его заявленіямъ противъ этого ученія, которыя онъ сдёлалъ на соборъ, и, конечно, не говорило въ пользу его искренности и даже честности...

<sup>1)</sup> Römische Briefe vom Conzil, von Quininus (Döllinger), München 1870, S. 603.

<sup>2)</sup> von Suhulte, цитов. соч., стр. 250.

<sup>3)</sup> Friedrich, Documenta... I, s. 264.

<sup>4)</sup> von Schulte, цитов. соч., стр. 251.

5. Гайнальд, архіепископъ колочскій (von Colocsa), также изъ Венгріи, по своимъ возарвніямъ, высказаннымъ неоднократно на соборъ, а также и по своимъ дъйствіямъ послъ собора, очень похожъ на своего собрата — Симора. И онъ выскаваль на засъдания 13 июля: non placet, а также подписаль протесть 17 іюля 1). Насколько онъ быль открытымъ защитникомъ возгреній оппозиціоннаго меньшинства, видно, напр., изъ того, что онъ на заседании 16 иоля не далъ своего согласія на предложеніе папскихъ легатовъ и членовъ большинства -- осудить (какъ еретическую) брошюру: La dernière heure du Concile, находя, что она ничего противнаго истинъ въ себъ не содержитъ. Чтобы понять, насколько такое заявленіе Гайнальда имбло значение умбренно-католического professio fidei, следуетъ иметь въ виду, что въ этой брошюре очень ярко представлено было, какъ тираннически относился папа и вообще все ультрамонтанское большинство къ несчастному меньшинству на соборѣ 2). Конечно, за такую откровенность это небольшое сочинение и подверглось опалъ со стороны папы. Во всякомъ случав выступить въ защиту этой опальной книжки было дёломъ довольно похвальной смёлости со стороны Гайнальда.

Но увы, какъ и Симоръ, и этотъ прелатъ, по окончаніи Ватиканскаго собора, въ своемъ пастырскомъ посланіи высказалъ, что онъ жертвуетъ своими личными убъжденіями и подчиняетъ ихъ суду Церкви (т. е. лучше бы сказать: суду папы); слѣдовательно, иными словами, онъ отрекся отъ своихъ умѣренно-католическихъ убѣжденій, чтобы не подпасть подъ папское осужденіе. Таковъ былъ обычный образъ дѣйствія всѣхъ представителей меньшинства на соборѣ, какъ мы уже имѣли случай это вилѣть.

Всего сказаннаго о самыхъ замъчательныхъ представителяхъ умъренно-католическихъ воззръній во время Ватиканскаго собора, на самомъ соборъ и внъ его, изъ французскаго, герман-

<sup>1)</sup> Ibidem, s. 250. Cm. Takme Friedrich, Documenta... I, ss. 263-264. Quirinus, Römische Briefe... s. 609.

<sup>2)</sup> Quirinus, Römische Briefe, ss. 629-630.

скаго и австро-венгерскаго духовенства, — думаемъ, достаточно, чтобы уяснить себѣ, почему именно, какъ увидимъ далѣе, ультрамонтанское большинство одержало верхъ надъ меньшинствомъ на соборѣ. Эта побѣда объясняется именно тѣмъ, что рѣшительно всѣ представители меньшинства въ глубинѣ души были послушными чадами папы и римской куріи, хотя до извѣстнаго времени (пока дѣло не доходило до рѣшительныхъ шаговъ, — до вопроса: оставаться въ единеніи съ Римомъ, или нѣтъ?) они и выражали свои протесты противъ новаго догката. Ультрамонтане хорошо знали слабость меньшинства и потому, еще съ самаго начала собора, смѣло сознавали свое превосходство надъ нимъ, что́ мы и увидимъ далѣе.

Священникъ І. Арсеньевъ.

(Продолжение будеть).

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 10.

май.—книжка вторая.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумповаемь.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковт, 31 Мая 1894 года. Цепзоръ, Протојерей Т. Павлова.

## Последные сочинение графа Л. Н. Толстого "ЦАРСТВО ВОЖІЕ ВНУТРИ ВАСЪ".

"Были и лжепророки в в народь, как и у вась будуть лжеучители, которые введуть пагубныя ереси и, отвериясь искупившаю ихь Господа, навлекуть сами на себя скорую поибель. И многе послыдують ихь разврату, и чрезь нихь путь истины будеть вы поношении. 2 Петр. 2, 1—2.

(Продолжение \*).

#### IV.

#### Суждение Толстого объ отношение науки на пристивиству.

Сужденія Толстого о наукѣ, ученыхъ и ихъ отношеніи къ христіанству вообще смутны, неопредѣленны и невѣрны. Трудно даже сказать, кого собственно разумѣетъ Толстой подъ "людьми науки", "научными людьми",—ученыхъ ли спеціалистовъ по разнымъ наукамъ, людей ли научно и всесторонне образованныхъ, или философовъ. Иногда, говоря о "людяхъ науки" и ихъ инѣніяхъ, онъ прямо называетъ позитивистовъ, соціалистовъ и коммунистовъ 1); иногда сонмъ ученыхъ людей всего міра и всѣхъ пережитыхъ міромъ вѣковъ онъ ограничиваетъ лишь именами Канта, Страуса, Спенсера и Ренана 2). Но что этими именами не исчерпывается понятіе о людяхъ науки,—это ясно для каждаго; что усвоить себѣ поверхностное и не глубокомысленное ученіе позитивистовъ, соціалистовъ или коммунистовъ еще не значитъ быть человѣкомъ науки,—этого, кажется, не надо и доказывать... Нѣтъ даже надобности утруждать себя

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1894 г. № 9.

<sup>1)</sup> Ч. І, стр. 152 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же стр. 130.

чтеніемъ шеститомнаго сочиненія Огюста Конта—"Курст позитивной философіи", сочиненій Гольбаха, Сенъ-Симона, Лассаля и т. п., чтобы быть позитивистомъ, соціалистомъ, или
коммунистомъ, потомъ утверждать, что "человѣкъ есть то, что
онъ есть" или что "собственность естя кража" и чтобы наконецъ не имѣть совершенно никакого отношенія къ наукѣ вообще и даже отрицать ея значеніе. Для достиженія всего этого
въ настоящее время достаточно только научиться читать порусски и, не имѣя никакихъ твердыхъ и осмысленныхъ убѣжденій, прочитать послѣднее сочиненіе Толстого—"Царство Божіе
внутри васъ". Подтвержденіе сказаннаго легко видѣть среди
крестьянъ, которые, будучи вовсе неграмотными, и только слушая чтеніе разныхъ Толстовскихъ книжекъ подпольнаго изданія, отлично усвояютъ его коммунистическія, соціалистическія,
атеистическія и анархическія разсужденія.

Далъе нельзя не обратить вниманія на то, что въ разбираемомъ сочинении Толстой представляетъ себъ ученыхъ въ видъ какой-то опредъленной, замкнутой касты, или группы людей съ совершенно одинаковыми взглядами, убъжденіями, върованіями, понятіями и ошибками. Такъ, напр., въ самомъ началь своего разсужденія объ отношеніи людей науки къ христіанству 1) онъ, не дълая никакого исключенія, категорически утверждаетъ следующее: "Люди науки считаютъ христіанствомъ только то, что исповедывали и исповедують различныя церкви, и, предполагая, что исповеданія эти исчерпывають все значеніе христіанства, признають его отжившимь свое время религіознымъ ученіемъ". Не споримъ, есть люди и-даже люди ученые, которые смотрять на христіанство именно такъ, какъ говорить Толстой. Но въ действительности неть такого единенія или согласія между людьми учеными во взглядё на христіанство, какъ предполагается Толстымъ. Напротивъ люди науки высказывають такъ много самыхъ разнообразныхъ взглядовъ на христіанство, что не малый бы трудъ приняль на себя тотъ, кто захотелъ бы сгруппировать вместе все эти взгляды. Если гдф, то именно здфсь справедливо сказать: "сколько го-

<sup>1)</sup> Y. I, ctp. 122.

ловъ—столько и умовъ". Каждый ученый, если только онъ не принадлежить, по своимъ религіознымъ вѣрованіямъ къ членамъ какой либо христіанской церкви, непремѣнно имѣетъ свой собственный, оригинальный взглядъ на христіанство, оригинальность котораго и состоитъ только въ томъ, что онъ отличается отъ ученія о христіанствъ, предлагаемаго тѣмъ или другимъ христіанскимъ вѣроисповѣданіемъ. Штрауса Толстой признаетъ "человѣкомъ науки"; но Штраусъ, какъ извѣстно, понималъ христіанство вовсе не въ томъ смыслѣ, какой приписываютъ ему протестанты; Ренанъ имѣлъ совершенно иной взглядъ на христіанство, чѣмъ какой навязываетъ ему католичество и т. д.

Наконецъ, нельзя не отмътить и здъсь, что Толстой съ чрезмърнымъ, безграничнымъ высокомъріемъ говоритъ даже и о "ЛЮДЯХЪ НАУКИ": ЭТИ "ЛЮДИ НАУКИ", КАКЪ ОНЪ САМЪ НАЗЫВАСТЪ ихъ, представляются у него до невозможными наивными, простыми, ничего не понимающими, высказывающими только одни ложныя мивнія и предположенія, не знающими самыхъ простыхъ и элементарныхъ вещей. Во всемъ мірѣ (не въ одной только Россіи) нътъ ни одного ученаго, которому бы Толстой не находиль нужнымъ разъяснить и сообщать самыя пустыя, ходячія и общензвістныя тенденціи. Хотя американцы-менониты, гернгутеры, квакеры, Гаррисонъ, Даймондъ, Балу, -- кажется, документально убъдили Толстого въ томъ, что онъ ложно считаетъ себя единственнымъ человъкомъ, открывшимъ невъдомыя міру истины; но урокъ этотъ имъ, повидимому, былъ скоро забыть; въ сужденіи объ отношеніи ученыхъ людей къ христівнству онъ опять только одного себя во всемъ мірѣ представляетъ человъкомъ непогръшимымъ, незаблуждающимся и единственнымъ хранителемъ истины, невъдомой никому изъ людей науки. Въ виду этого онъ беретъ на себя не легкій трудъ-раскрыть предъ учеными всю ложь ихъ воззрѣній и научить ихъ истинъ. Эту трудную задачу онъ разръшаетъ однако-же весьма легко на 30-ти страницахъ маленькаго формата н весьма крупнаго шрифта. Но разръшить эту задачу для него было безусловно необходимо, такъ какъ "ложныя" воззрвнія, усвоенныя "людьми науки", послё христіанской Церкви, являются, по его совершенно върному заключенію, главнъйшимъ

препятствіемъ къ распространенію его собственнаго лжеученія или, какъ онъ самъ говоритъ 1), "мѣшающими истинному пониманію христіанства".

Первое и основное "ложное мивніе научныхъ людей", по словамъ Толстого 2), состоитъ въ томъ "что ученіе о сверхъестественномъ составляетъ сущность христіанскаго ученіа". Въ противоположность этому "ложному мижнію научных людей", Толстой старается доказать ту мысль, что христіанство, какъ религія, не заключаеть въ себ' никакого ученія о сверхъестественномъ, т. е., что оно ничего не знаетъ ни о Богъ, ни объ отношеніи Его къ человъку, ни о безсмертіи души человъческой, ни о въчной загробной жизни. Какъ религія, христіанство, по его мивнію, даже не должно и не можеть заключать въ себъ никакихъ твердыхъ, въчныхъ и неизмънныхъ истинъ; его смыслъ и значение постоянню должны будтобы измъняться съ каждымъ новымъ поколъніемъ въ человъческомъ родъ. Христіанство, какъ религія, по ученію Толстого, есть только извъстная форма пониманія жизни. "И какъ отдъльный человъкъ, вступая въ новый возрасть, неизбежно изменяеть свое пониманіе жизни,--говорить онь 3),--и взрослый человъкь видить сиыслъ ея въ иномъ, чемъ ребенокъ, такъ точно и совокупность людей, народы, неизбъжно соотвътственно возрасту своему измъняютъ свое пониманіе жизни и вытекающую изъ этого пониманія д'ятельность". Посл'є этого Толстому уже нетрудно было разъяснить "людямъ науки", что такое, собственно, религія. "Установленіе этого свойственнаго человичеству въ тахъ новыхъ усдовіяхъ, въ которыя оно вступаетъ, жизнепониманія и вытекающей изъ него дъятельности и есть, - говоритъ онъ 4), то, что называется релиня". А въ чемъ состоить сущность религіи? "Сущность всякаго религіознаго ученія, -- по словамъ Толстого 5),---не въ желаніи символическаго выраженія силъ природы, не въ страхъ передъ силами природы, не въ потреб-

<sup>1)</sup> Y. I, ctp. 122.

<sup>2)</sup> Y. I, ctp. 155.

<sup>8)</sup> Y. I, ctp. 123.

<sup>4) 4.</sup> I, ctp. 124.

<sup>5)</sup> Crp. 125.

ности къ чудесному и не во внишнихъ формахъ ея проявленія. какт это думаютт люди науки. Сущность религи--въ свойствъ людей пророчески предвидъть и указывать тогь путь жизни, по которому должно идти человечество: въ иномъ, чемъ прежнее опредвлении смысла жизни, изъ котораго вытекаетъ и иная, чёмъ прежняя, вся будущая дёятельность человечества. Это свойство провиденія того пути, по которому должно идти человъчество, въ большей или меньшей степени обще вствить людями; но всегда, во вств времена были люди, въ которыхъ это свойство проявлялось съ особенной силой, и люди эти ясно и точно выражали то, что смутно чувствовали всъ люди, и устанавливали новое понимание жизни, изъ котораго вытекала и вная, чэмъ прежняя, двятельность на многія сотни и тысячи летъ". Изъ этого разсужденія ясно, что "люди науки", но Толстому, должны понять, что Христосъ такъ-же не выдъляется изъ ряда указателей новаго пониманія жизни, какъ и самъ Л. Н. Толстой.

Мы не будемъ касаться здёсь внутренняго противоречія во взглядё Толстого на христіанство и второстепенныхъ странностей его разсужденій. Мы выдёлимъ только ту основную мысль, какую высказалъ Толстой "людямъ науки" и на нее главнымъ образомъ обратимъ свое вниманіе.

Христіанство, по Толстому, есть только изв'єстная форма пониманія жизни; въ этомъ отношеніи оно, очевидно, не по существу, а только по степени и временнымъ условіямъ своего появленія въ мірв, отличается отъ всёхъ другихъ религійязыческихъ, магометанской и іудейской. Но этого мало, -- оно оказывается даже и не религіею. По понятію, усвоенному всеми людьми, жившими до нашего времени, самымъ существеннымъ признакомъ религіи является ея указаніе на то или другое отношение Бога къ человъку; но христіанство будтобы не содержить никакого ученія о сверхъестественномъ или сверхъчувственномъ. Оно есть только пониманіе жизни, т. е., есть знание естественное, вытекающее изъ естественнаго источника, - простая философія; потому что и философія, какъ свидътельствуетъ ея исторія, всегда имъла своимъ предметомъ уясненіе смысла жизни. Такимъ образомъ Толстой, очевидно, стремится къ тому, чтобы религію замѣнить философіею.

Неужели до сего времени "люди науки" не слыхали ничего подобнаго? Неужели мысль о томъ, что христіанская религія только степенью отличается (будтобы) отъ другихъ религій, раньше Толстого никъмъ не была высказываема и составляетъ для человъчества совершенно новое открытие? Неужели предъ "людьми науки" Толстой первый заговориль о томъ, чтобы религію замёнить философією, простымь знаніємь, устранивь изъ нея ученіе о сверхъестественномъ? Конечно, нътъ; все это было высказываемо многими мыслителями уже нёсколько разъ; все это "учеными людьми" было внимательно обсуждаемо и отвергнуто, какъ ложное и противоръчащее основнымъ требованіямъ духа человеческого. Не споримъ, для Толстого, можетъ быть, и есть въ этихъ мысляхъ что-либо новое, такъ какъ философскими познаніями онъ не богать, и сталь интересоваться фидософією недавно; но истинные ученые могуть только удивляться тому, что эти отвергнутыя предположенія онъ вытащилъ изъ архива человъческой мысли и выдаетъ теперь за нъчто новое и никому неизвъстное.

Эти предположенія были высказываемы еще древними философами 1); изъ мыслителей новъйшаго времени ихъ повторилъ Гегель, смотръвшій на религію, какъ на низшую ступень откровенія человіческаго духа, какъ на знаніе въ формі представленія (философія, по его мижнію, есть знаніе въ формъ понятія). Мысль Гегеля раскрываль впоследствій Фейербахъ. Теперь эту же самую мысль только въ другой форм'в нашъ Толстой разъясняетъ "людямъ науки", подъ которыми онъ, какъ ны видёли, разумёетъ главнымъ образомъ позитивистовъ, соціалистовъ и матеріалистовъ. Но Толстой выпустиль изъ виду (намфренно или ненамфренно, - утверждать не будемъ), что больше всего позитивисты и матеріалисты, всявдь за виновникомъ свего міровоззрінія—Огюстомъ Контомъ (Cours de philosophie positive, Paris, 1839-1842, 2 éd. 1864), a Takze повторяя мысли его ближайшихъ послёдователей Литтре (Littré), Стюарта Милля (John Stuart Mill) и др., —себъ именно приписывають честь открытія той мысли, что на религію буд-

<sup>1)</sup> Протагоромъ, Аристиппою, Тимономъ, Энезидемомъ Кносскимъ, Секстомъ и др.

тобы следуетъ смотреть какъ на известную степень пониманія жизни, какъ на "одинъ изъ способовъ философствовать". Во всякомъ случае, позитивисты и матеріалисты имеютъ полное право по этому поводу предъявить къ Толстому такія же претензіи, какія предъявили уже къ нему американскіе квакеры относительно ученія о непротивленіи злу. Странно, впрочемъ, и само по себе, что Толстой решился поучать позитивистовътому, что онъ самъ у нихъ именно позаимствовалъ.

Но можно ли религію замѣнить философіею? Можно ли изъ религіи устранить все сверхъестественное и оставить только естественное?-Толстой, какъ мы видимъ, старается доказать, сделать это будтобы возможно; но что выходить и что выйдеть еще изъ этой попытки его?.. Повидимому, содержание религи и философія (въ лучшемъ смыслѣ) если и не одно и тоже, то въ важнейшихъ пунктахъ касаются однихъ и техъ же предметовъ: философія, какъ и религія, не можеть не касаться первопричины всего существующаго-Бога, духовной природы человька, последней цели бытія и мотивовь нравственной дъятельности человъка. Но это сходство только формальное и вевшнее. Въ дъйствительности религія и философія суть области совершенно различныя и самостоятельныя. И какъ невърно мнаніе накоторых в мыслителей, что при богооткровенной религіи налишня и безполезна философія, такъ ложно и противоположное ему мивніе, разбираемое нами, будтобы религіозное въдъніе можно замънить философскимъ знаніемъ. Истинная философія не можеть остановиться на поль-пути, не можеть удовлетвориться указаніемъ только конечныхъ или естественныхъ причинъ бытія, и потому не можеть ограничиться поверхностнымъ, чисто атеистическимъ отриданіемъ бытія Бога. Это было бы противно самымъ естественнымъ требованіямъ человъческаго разума. Такихъ людей Давидъ совершенно справедливо называеть безумилми, т. е, людьми не мыслящими по законамъ здраваго разума. Но всякое только раціональное познаніе Бога, не основывающееся на Божественномъ Откровеніи, (на откровенін со стороны Бога Самаго Себя человіку), вслівдствіе естественной ограниченности челов'вческаго разума, будетъ неудовлетворительно и ложно; философъ будетъ представлять себъ Бога не такимъ, какъ Онъ есть. а такимъ какимъ Онъ можетъ быть только по соображеніямъ одного ограниченнаго человъческаго разума. Исторія философіи представляєтъ много самыхъ неопровержимыхъ доказательствъ сказаннаго нами; достаточно вспомнить о религіозно-философскихъ міросозерцаніяхъ древнихъ восточныхъ народовъ—гностиковъ, неоплатониковъ,—затъмъ—Іакова Бема и мистиковъ вообще, а съ другой стороны о всъхъ такъ называемыхъ пантеистическихъ системахъ, въ которыхъ на мъсто живого личнаго Бога ставится какое либо мертвое, безжизненное, отвлеченное, ничего неопредъляющее абсолютное начало: абсолютная субстанція, абсолютная идея, абсолютное Я или абсолютная воля.

Философія имбетъ своимъ источникомъ ограниченный человъческий разумъ, отъ котораго исключительно зависить ея характеръ, направленіе и степень достовърности, истинности возвъщаемаго его ученія; но такъ какъ разумъ человъческій въ своемъ развити постоянно измъняется, то вмъсть съ нимъ изм'вняется и философія. Исторія философіи представляеть намъ длинный рядъ самыхъ разнообразныхъ философскихъ міровозгріній, изъ которыхъ одно заступало місто другаго, опровергая его почти по всемъ важнейшимъ пунктамъ ученія. Натурализмъ или философія природы, іонійская философія, элеатская философія, философія Гераклита, Пивагора, Эмпедокла, Анаксагора, Протагора, Сократа, циниковъ, Эвклида, Платона, Аристотеля, стоицизмъ, эвдемонизмъ, скептицизмъ, эклективмъ, неоплатонизмъ, номинализмъ, реализмъ, мистицизмъ, традиціонализмъ, деизмъ, пантеизмъ, дуализмъ, философія здраваго смысла, философія непосредственнаго чувства, матеріализмъ, идеализмъ, утилитаризмъ, соціализмъ, коммунизмъ, нигилизмъ, сенсуализмъ, раціонализмъ, дарвинизмъ и т. д. и т. д. Сколько самыхъ разнообразныхъ системъ, ученій, міровозарвній! И всв они непримиримо противорвчать одно другому, опровергають одно другое; каждое, претендуя на истину, вев остальныя объявляеть ложными, неистинными. Каждое изъ этихъ философскихъ міровозэрвній предлагаетъ своимъ последователямъ усвоить только имъ указываемое "пониманіе жизни", какъ единственно истинное, и не принимать отъ другихъ, такъ какъ

другія философскія системы сами не имѣютъ истичнаю "пониманія жизни". Какой же философской системѣ нужно отдать преимущество? Какая изъ нихъ дѣйствительно содержить въ себѣ непреложную истину?—Очевидно, что безусловной истины не содержить ни одна изъ философскихъ системъ; ни одна изъ нихъ не представила и окончательнаго рѣшенія тѣхъ выстихъ вопросовъ внанія и жизни, которыхъ не можетъ не затронуть ни одинъ мыслящій человѣнъ. Философскія системы, находясь только въ процессѣ непрерывнаго развитія, уже поэтому никогда не могли быть устойчивыми и неизмѣнными; онѣ, при самыхъ лучшихъ условіяхъ, только въ извѣстной степени приближаются къ безусловной истинѣ, оставляя по себѣ только частныя ея черты, но не достигають ея вполнѣ. Такой судъ надъ философіею произнесенъ ея исторіею.

Религія имфетъ своимъ непосредственнымъ и единственнымъ источникомъ Божественное Откровеніе. Поэтому ея истины въчны и неизмънны, если почерпнуты изъ дъйствительнаго Откровенія. Во всё вёка оне оставались всегда однёми и тёми же, при постоявномъ измѣненіи философскихъ міровоззувній. Люди могли погръщать при усвоении этихъ истинъ; могли являться и действительно являлись различныя исповёданія этихъ истинъ; но сами истины отъ этого ничего не теряли,--онъ всегда оставались и остаются такими же, какими онъ даны непосредственно въ Божественномъ Откровеніи. Самыя человвческаго исповыданія погрфшнести всегла возможно исправить: для этого следуеть только бевпристрастно проверить ихъ по истинамъ самаго Откровенія. Появленіе различныхъ въроисповъданій, сектъ и даже ересей объясняется не твить, что Божественное Откровеніе утратило характеръ ввчной и непреложной истины, а тъмъ, что нъкоторыя изъ его истинъ невврно восприняты некоторыми людьми. Неть ни одной секты, которая бы не оправдывала своего ученія Божественнымъ Откровеніемъ. Но истину следуетъ искать не въ сектахъ, а въ самомъ Божественномъ Откровенін, согласіемъ съ которымъ определяется и истинность религіознаго ученія вообще.

Философія, какъ достояніе только одного человіческаго разума, представляєть истины большею частію только теорети-

ческія, отвлеченныя, доступныя далеко не всёмъ, а только нѣкоторымъ людямъ, истины, которыя въ большинстве и ограничиваются только одною разсудочною деятельностію человека, содействуя лишь развитію его ума; но оставаясь чуждыми въ отношеніи къ его жизни и деятельности.

Религія напротивъ объемлеть всё стороны человеческой жизни, -- умственную, нравственную и практическую. Человъка, который обладаеть обширными богословскими познаніями, но живетъ не по волъ Божіей, никто не назоветъ религозныма. Только религія вийстй съ возвищаемыми ею истинами можеть сообщить человъку живыя и дъйственныя убъжденія, только ея истины содержать въ себъ ту жизненную силу, которая даеть направленіе всей жизни и діятельности человіка. Въ древней Греціи философія процвытала, отвергая религію и вивсто нея, такъ сказать, замвняя ее, хотвла научить людей добродетели. Но ничего изъ этого не вышло: міръ погрязаль въ порокахъ и развратъ. Достигшее ужасныхъ размъровъ нравственное паденіе языческаго міра ясно доказывало, что даже самая лучшая философія безсильна нравственно возродить человъчество. Разсудокъ человъческій прекрасно знаетъ, гдъ добро, а гдв зло, и даже умветь восхвалять первое и порицать последнее; но у человека неть силь, вследствие испорченности его природы, осуществить свое знаніе въ жизни, и онъ, предоставленный своимъ собственнымъ силамъ, поступаетъ совершенно въ разръзъ съ тъмъ, что говоритъ ему его разсудокъ, его философія. "Не понимаю, что делаю, -- говорить Ап. Павелъ (Рим. 7, 15. 18-19), -- потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю... Желаніе добра есть во мив, но чтобы сдёлать оное, того не нахожу. Добраго, котораго хочу, не дѣлаю, а злое, котораго не хочу, дѣлаю". Для того, чтобы жить такъ нравственно, какъ говоритъ нашъ умъ, просвъщенный даже знаніемъ истины, философіи, очевидно, недостаточно; для этого необходимо еще то, что дветь религія, --благодать Божія, сила Божія. Еслибы мы даже и допустили,--чего допустить однако-же нельзя,--что для нокоторых в людей, именно для философовъ, философія можетъ замінить религію, что эти люди будтобы могутъ удовлетвориться религіею, чуждою всего сверхъестественнаго, чуждою даже ученія о бытіи Божіемъ: то что нужно сказать о всёхъ тёхъ людяхъ, для которыхъ чуждою останется навсегда сама философія? Неужели для нихъ ненужно пониманіе жизни? Неужели жизнь ихъ должна пріостановиться въ своемъ движенів до техъ поръ, пока они станутъ способными къ усвоенію философскихъ ученій всякаго рода? Но, какъ свидетельствуютъ и опыть, и исторія, для самыхъ философовъ матеріалистическаго направленія философія не могла замънить религін. Локко и его послъдователи-матеріалисты: D. Hartley и I. Priestley, —не могли ограничиться одною философіею; они признавали религію такою же необхомою областію въ жизни человіческой, какъ и философія. Вольтеръ, на котораго часто ссылается Толстой, никогда не допускаль мысли о томъ, что философія можеть когда либо замънить религію; напротивь онь приписываль религіи весьма важное значение въ жизни человъчества; ему принадлежитъ историческая фраза: "если бы Бога не было, то Его нужно было бы выдумать". Гербарть атомисть; но философія не замънила ему религін, — онъ въроваль въ Бога и быль человъкомъ весьма религіознымъ.--Итакъ ясно, что "люди науки" вовсе не ошибаются, признавая за религіею самостоятельное значеніе, потому что ни въ теоретическомъ, ни въ практическомъ отношеніи философія не можеть замінить собою религіи. Напротивь Толстой, желая низвести религію только на степень простого "пониманія жизни", т. е., на степень простого знанія, впадаеть въ заблужденіе, уже давно осужденное исторією философской мысли.

Далъе Толстой находить необходимымъ уяснить "людямъ науки", "которые не понимаютъ самыхъ простыхъ вещей", истинный смыслъ жизни человъческой. Признавъ религію только "пониманіемъ жизни", Толстой говоритъ 1): "Такихъ пониманій жизни мы знаемъ три: два уже пережитыхъ человъчествомъ и третье, которое мы теперь переживаемъ въ христіанствъ... Три жизнепониманія эти слъдующія: первое—личное или животное, второе—общественное или языческое и третье—всемірное или божеское. По первому жизнепониманію жизнь человъка заклю-

<sup>1)</sup> Y. I, crp. 126.

чается въ одной его личности; цъль жизни-въ удовлетвореніи воли этой личности. По второму жизнепониманію жизнь человъка заключается не въ одной его личности, а въ совокупности и последовательности личностей: въ племени, семье, роде, государствъ; цъль жизни заключается въ удовлетвореніи воли этой совокупности личностей. По третьему жизнепониманію жизнь человъка заключается и не въ совокупности и послъдовательности личностей, а-въ началъ и источнить жизни-въ Богь. Эти три жизнепониманія служать основой всько существовавших и существующих религий... Вся жизнь историческая чоловъчества есть ничто иное, какъ постепенный переходь отъ жизнепониманія личнаго, животнаго, къ жизнепониманію общественному, и отъ жизнепониманія общественнаго къ жизнепониманію божескому. Вся исторія древнихъ народовъ, продолжавшаяся тысячельтія и заканчивающаяся исторіей Рима, есть исторія заміны животнаго, личнаго жизнепониманія общественнымъ и государственнымъ. Вся исторія со времени императорскаго Рима и появленія христіанства есть переживаемая нами и теперь исторія заміны государственнаго жизнепониманія божескимъ. Воть это-то последнее жизнепониманіе и основанное на немъ христіанское ученів, руководящее всей нашей жизнью и лежащее въ основъ всей нашей дъятельности, какъ практической такъ и научной, люди мнимой науки, разсматривая его только по его вижитнимъ признакамъ, признають чемъ-то отжившимъ и не имеющимъ для насъ значенія".

Итакъ христіанство, которое Толстой назвалъ сначала жизнепониманіемъ, теперь уже не есть жизнепониманіе; оно уже есть нѣчто отдѣльное отъ него; оно только основано на немъ, т. е., есть лишь практической выводъ изъ него, какъ и наша научная дѣятельность... Какая путаница понятій! Какая масса противорѣчій!

Толстой, конечно, еще самъ недостаточно уясниль себѣ ту мысль, которую онъ выдаеть за неприложную истину и которую, въ качествѣ новаго открытія, онъ возвѣщаетъ теперь "людямъ науки". Простыя слѣдствія онъ принялъ за причины, явленія, встрѣчающіяся въ человѣческой жизни,—за ея непреложный законъ. Вотъ почему онъ и утверждаетъ, что такъ на-

зываемое личное или животное "жизнепониманіе" продолжалось и закончилось исторіей Рима, -- какъ будтобы теперь его нътъ! Съ появленія христіанства господствуєть общественное или языческое жизнепониманіе; какъ будтобы до появленія христіанства человінь никогда не сознаваль себя живымь членомъ общества ни въ Греціи, ни въ Римъ, ни въ іудействъ, ни въ Египтъ! Толстой не предложилъ себъ вопроса: чъмъ объясняется существование этихъ видовъ жизнепонимания? Откуда они вытекли и почему господствуетъ во всякое данное время только одно изъ нихъ, не уничтожая остальныхъ? Если бы Толстой своевременно задаль себь эти вопросы, рышеніе ихъ, быть можетъ, привело бы его къ уясненію того всеобщаго закона жизни, который сообщаеть основной характерь всёмъ явленіямъ, которыя Толстой принялъ за самый законъ и на основаніи которыхъ онъ построилъ свою теорію "живнепониманій".

Основной законъ, обнимающій всп стороны человіческой жизни, есть законъ взаимообобщенія или подчиненія частнаго общему. Частное, само по себъ, безъ отношенія къ общему, существовать не можеть; по природъ ему свойственно влеченіе къ общему, съ которымъ оно и должно стать въ тв или другія отношенія. Отъ характера этихъ отношеній зависить и характерь самой жизни и характерь жизнепониманія. Самь по себв вив всякаго отношенія къ общему человъкъ никогда не могъ бы существовать. "Не хорошо быть челов ку одному; сотворимъ ему помощника, соотвъственнаго ему", --- сказалъ Господь уже тотчасъ по сотвореніи человъка (Быт. 2, 18). И безъ этого закона обобщенія, который можно выразить словами: "подчиняй частное общему!",--стала бы невозможною жизнь человъка во всёхъ отношеніяхъ-умственномъ, нравственномъ, эстетическомъ и даже физическомъ! Содержаніе нашей умственной жизни составляють понятія; но что такое понятіе?-обобщевіе представленій; представленіе-обобщеніе впечатлівній; впечат. твніе — обобщеніе нервных раздраженій; сужденіе — обобщеніе понятій; умозаключеніе обобщеніе сужденій; разсужденіе или сочинение-обобщение умозаключений. Познания наши достигаются по двумъ методамъ: аналитическому и синтетическомупутемъ перехода отъ общаго къ частному или отъ частнаго къ общему. Сущность всёхъ философскихъ системъ именно въ стремленіи философовъ удовлетворить этой естественной потребности духа человъческаго, этому закону его жизниподчиненію общему частнаго; ибо что такое въ философскихъ системахъ всв эти абсолютныя субстанціи, идеи, я и т. п.? -Это тъ общія начала, которымъ философы стремятся подчинить, и изъ которыхъ они думають вывести и объяснить всв явленія міровой жизни. Въ литературныхъ произведеніяхъ читателю предлагаются или типы или идеалы, которые суть не что иное какъ обобщение въ цъльныхъ образахъ отдъльныхъ или частныхъ характеровъ; музыкальное произведение, которое приводить въ восторгъ слушателей, есть гармоническое соединеніе, или обобщеніе отдільных звуковь и мелодій; прекрасная картина, нарисованная художникомъ, есть обобщение отдъльныхъ образовъ, которые подмъчены художникомъ въ жизни. Семья есть обобщение отдъльных в лиць, общество-обобщение семействъ, племя-обобщение обществъ, народъ-обобщение племенъ, государство-обобщение всъхъ племенъ и народовъ. Какъ высций видъ обобщенія, государство, обнимающее всв семейства, общества, племена и народы, представляетъ цёлую систему обобщеній: всъ его органы судебные, административные, учебные и друг., начиная отъ волостныхъ правленій до сената, отъ школы грамоты до академіи наукъ, стремятся удовлетворить той же потребности человъческаго духа, -- обобщению. Въ религиозной области церковь, отъ приходской общины до вселенскаго собора, въ основъ своей внутренней и внъшней жизни, дъйствуетъ согласно этому же всеобщему закону. Подчинение частнаго общему есть зерно и нравственной жизни: воля частнаго лица здёсь действуеть только въ согласіи съ общимъ нравственнымъ закономъ. Эту мысль Господь выразилъ словами: "Если кто хочеть идти за Мною (т. е., быть Моимъ послыдователема, ученикомъ), отвергнись себя (откажись отъ своей воли, своеволія), и возьми крестъ свой (испытанія, искушенія, всь бъдствія и непріятности въ жизни) и следуй за Мною" (Мате. 16, 24; Марк. 8, 34; Лук. 23); "кто не беретъ креста своего и не следуеть за Мною, тоть недостоинъ Меня" (Мате. 10, 38), "кто не несетъ креста своего, и не идетъ за Мною, не можетъ быть Монмъ ученикомъ" (Лук. 14, 27).

Само собою понятно, что взаимоотношение между общимъ и частнымъ проявляется въ различныхъ видахъ: иногда частныя лица подчиняются общему добровольно, сознательно, занимая то именно мъсто среди другихъ частныхъ лицъ, которое имъ дъйствительно принадлежить; общее предпочитается частному во имя собственнаго блага частнаго, во имя блага всёхъ другихъ лицъ или во имя Высочайшаго Существа, Отца всёхъ частныхъ лицъ: это самая высшая форма, въ которой можеть проявляться взаимоотношеніе между частными лицами и обществомъ такихъ лицъ. Объ установлении такого взаимоотношенія Господь нашъ Івсусъ Христосъ молился Богу Отцу въ послёднюю ночь предъ своими страданіями: "Отче святый! соблюди ихъ во имя Твое, тёхъ, которыхъ Ты далъ Мив, что-бы они были едино какъ и Мы. Да будутъ всв едино: какъ Ты, Отче, во Мив, и Я въ Тебъ, такъ и они да будуть въ Насъ . едино, -- да увъруетъ міръ, что Ты послалъ Меня. И славу, которую Ты даль Мив, Я даль имъ: да будуть едино, какъ Мы едино; Я въ нихъ и Ты во Мив; да будутъ совершены во едино, и да познаетъ міръ, что Ты послалъ Меня, и возлюбилъ ихъ, какъ возлюбилъ Меня" (Ioan. 17, 11. 21-23). "Если двое из васт, говорилъ Спаситель Своимъ ученикамъ (Мате. 18, 19-20), согласятся на землъ просить о всякомъ дълъ, то чего бы ни просили, будетъ имъ отъ Отца Моего Небеснаго; ибо гдъ двое или трое собраны во имя Мое, тамъ Я посреди нихъ".

Гдв нетт такого взаимотношенія между общимъ и частнымъ, основаннаго на добровольномъ, сознательномъ, нравственномъ убъжденіи со стороны частныхъ лицъ въ необходимости подчиниться закону обобщенія, тамъ это подчиненіе совершается только после упорной борьбы между частнымъ и общимъ и достигается при посредстве внешнихъ давленій: силы, власти, внешней дисциплины. Это—низшая степень въ развитіи жизни. На этой ступени находимъ всё языческія общества и государства. Въ христіанстве форма этой жизни не изменяется; а изменяется только внутренній характеръ ея, характерь подчи-

ненія частнаго общему. Христіанство требуетъ, чтобы подчиненіе частныхъ лицъ основывалось не на вившнихъ побужденіяхъ: силъ, власти, страхъ и вившней дисциплинъ, а на сознаніи и собственномъ убъжденіи частныхъ лицъ въ необходимости такого подчиненія. "Надобно повиноваться не только изъ страха наказанія, но и по совъсти" (Рим. 13, 5). "Будьте покорны всякому начальству для Господа" (1 Петр. 2, 13).

Неестественно, когда частное лицо преследуеть только свои собственные интересы и ставить ихъ выше общественныхъ, потому что оно идетъ противъ основнаго закона человъческой жизни подчиненія частнаго общему. Это-эгоизмъ. Но неестестественно, когда общее подчиняеть себъ частное почти до совершеннаго уничтоженія его; когда общество преслідуеть только свои интересы и ничего не хочетъ знать объ интересахъ частвыхъ лицъ. Но высокою христіанскою добродътелью украшается тотъ христіанинъ, который самъ, добровольно, по одному чувству любви, отдаеть благу общества не только свои собственные интересы, но даже и самую жизнь свою. "Нътъ. больше той любви какъ если кто положить душу свою за друзей своихъ" (Іоан. 15, 13), говоритъ Сынъ Человъческій, Самъ приходившій на землю для того именно, "чтобы отдать душу Свою для искупленія многихъ" (Мато. 20, 28; Марк. 10, 45; Мате. 26, 28; Іоан. 11, 51). Апостолъ Павелъ желалъ бы скорве самому быть отлученнымъ отъ Христа, чемъ видеть отлученными своихъ братьевъ, родныхъ ему по плоти,--израильтянъ (Рим. 9, 3. 4).

Итакъ, ошибка Толстого состоитъ въ томъ, что поленія, какъ—"личное" или "общественное" "живнеповиманія", въ основѣ которыхъ лежитъ законъ взаимоотношенія между частнымъ и общимъ, онъ принялъ за самый законъ жизни; а въ связи съ этимъ находится и другая его ошибка, которая состоитъ въ томъ, что каждый видъ живнепониманія онъ относитъ только къ извѣстной эпохѣ; между тѣмъ какъ этотъ законъ, какъ непреложный законъ жизни въ каждый моментъ и въ каждую эпоху можетъ проявляться во всѣхъ трехъ видахъ своихъ (личномъ, общественномъ и божескомъ). Любить себя въ предѣлахъ нравственнаго закона совершенно естественно человѣку въ кажъ

дый данный моменть и во всякую эпоху, ибо никто никогда не можеть возненавидеть своей плоти, но питаеть и гресть ее, какъ и Господь Церковь (Ефес. 5, 29). Іисусъ Христосъ также не отвергъ для христіанина заботъ о личной жизни, а напротивь Онъ повельть каждому изъ Своихъ последователей даже и ближнихъ любить тако, какъ каждый любить самаго себя (Ме. 22, 39); выше личныхъ интересовъ должны стоять интересы ближнихъ или общественные (Іоан. 5, 13; Рим. 9, 3-4) и христіанинъ долженъ предпочитать ихъ любви къ себъ: что касается любви къ Богу, то заповъдь о ней есть первая и наибольшая (Мате. 22, 38; Второз. 6, 5; Марк. 12, 26; Лук. 10, 27; Мих. 6, 8). Ученіе Православной Церкви по этому предмету прекрасно изложено въ Православномъ Катихизисъ Митрополита (Филарета), который изучають христіанскія дети въ русскихъ школахъ 1): "Любить себя (это, по Толстому, личное жизнепониманіе") должно только для Бога и частію для ближнихъ: любить ближнихъ ("общественное жизнепониманіе") должно для Бога; а любить Бога ("божеское жизнепониманіе") должно для Него Самаго, и больше всего. Любовь къ себъ должно приносить въ жертву любви къ ближнимъ; а любовь къ себъ и къ ближнимъ должно приносить въ жертву любви къ Богу."--Послѣ сказаннаго ясно, что личное, общественное и божеское жизнепонимание (говоримъ словами Толстого) нельзя признать тремя историческими воззрѣніями, изъ которыхъ два первыя уже будтобы пережиты человъчествомъ, а только тремя моментами проявленія во всякое время одного и того-же основного закона человъческой жизни-подчиненія частнаго общему. Безъ любви къ себъ нельзя любить ни Бога, ни ближнихъ: въ самомъ дълъ не заботясь о себъ или о своемъ вдоровьи, потерявъ силы и даже самую жизнь свою, --- какъ человъкъ можетъ жить для Бога? Можно и должно интересы личные приносить въ жертву Богу въ извъстное время при извъстныхъ обстоятельствахъ, можно одни ставить ниже, или выше другихъ; но уничтожать ихъ совершенно недьзя, потому что въ противномъ случат, не имтя любви къ себт и не имтя возможности по-

<sup>1)</sup> M. 1889, crp. 83.

жертвовать ею для Бога, человыкь будеть лишень самой возможности жить для Бога.

Далъе Толстой осуждаетъ ученыхъ людей за то, что они признаютъ христіанское ученіе "отжившимъ и не имъющимъ для насъ значенія" 1). "Ученіе это,—говорить онъ 2),— по мнѣнію людей науки, заключающееся только (?) въ его догматической сторонъ,—въ ученіи о троицъ, искупленіи, чудесахъ, церкви, таинствахъ и пр., есть только одна изъ огромнаго количества религій, которыя возникали въ человъчествъ, и теперь, сыгравъ свою роль въ исторіи, отживаетъ свое время, уничтожаясь передъ свътомъ науки и истиннаго просвъщенія". По словамъ Толстого 3), ученые люди "обыкновенно говорятъ, что нравственное ученіе христіанства хорошо, но преувеличено,—что для того, чтобы оно было вполнъ хорошо, надо откинуть отъ него излишнее, неподходящее къ нашему строю жизни".

Соглашаясь съ мивніемъ "людей науки" относительно догматической стороны христіанскаго ученія, Толстой опровергаетъ ихъ мибніе о нравственномъ ученіи христіанства, разъясняя, "что совершенство, указываемое христіанамъ, безконечно и никогда не можетъ быть достигнуто" 4); что "Христосъ даетъ свое ученіе имъя въ виду то, что полное совершенство никогда не будетъ достигнуто, но что стремленіе къ полному безконечному совершенству постоянно будеть увеличивать благо людей и что благо это поэтому можетъ быть увеличиваемо до безконечности" 5). Опровергая мижніе ученыхъ людей далье, Толстой подробно раскрываеть ту мысль, что христіанство указываеть людямь не правила, не законы, а только идеаль человъческой жизни, и что для ученія этого нють и не можеть быть обязательных правиль и законовь"; (тыть не менье это не помѣшало Толстому снова отстанвать свое мнѣніе о пяти свангельскихъ заповъдяхъ, исключая изъ числа ихъ заповъдь о любви къ Богу и ближнимъ, и изъ каждаго идеала,

<sup>1)</sup> **4**. I, ctp. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же стр. 129.

<sup>3)</sup> Тамъ-же стр. 130.

<sup>4)</sup> CTp. 139.

<sup>5)</sup> Тамъ-же.

найденнаго имъ въ нагорной проповъди, выводить точныя и опредъленныя правила).

Конечно, есть люди науки" (върнъе сказать: считающіе себя людьми науки), которые признають христіанское ученіе отжившимъ или, какъ выражается Толстой, "сыгравшимъ свою роль"; но не всв ученые люди такъ думають. Есть многіе истично ученые люди, которые за христіанскимъ ученіемъ признаютъ ввчное значение безусловной истины. Есть ученые, которые, признавая возвышенность нравственнаго ученія Христа, указывають на невозможность его полнаго осуществленія въ этой жизни; но то же самое утверждаеть теперь и Толстой, думающій опровергать это же самое мивніе "людей науки". Правда, десять лътъ тому назадъ онъ утверждалъ совершенно противное, говоря, что "Христосъ не могъ дать людямъ такого ученія, котораго нельзя было бы исполнить въ жизни", десять лёть тому назадъ онъ "въровалъ, что исполнение этого учения возможно, легко и радостно" и что "благо его (Толстого) возможно на земль только тогда, когда всь люди будуть исполнять ученіе Христа" 1). Но въ словахъ его такъ много непримиримыхъ противорьчій, что неудобно даже сравнивать того, что онъ говориль десять леть назадь, съ темъ, что онъ говорить теперь. И противоръчія эти такъ велики, что иногда даже кажется, что читаешь сочиненія двухъ различныхъ авторовъ, имівющихъ одну и ту же фамилію...,

Наконецъ, Толстой нападаетъ на "людей научныхъ" <sup>2</sup>) за то, что христіанское требованіе любви къ Богу и служенія Ему они котятъ замѣнить любовью и служеніемъ людямъ, человѣчеству. Такими "учеными людьми" онъ признаетъ здѣсь повитивистовъ, соціалистовъ и коммунистовъ. Опровергая мнѣніе этихъ "людей науки", Толстой доказываетъ ту мысль, что человѣчество есть только фикція и что поэтому его любить невозможно. "Человѣкъ, любящій для своей животной личности семью,—говорить Толстой <sup>3</sup>),—знаетъ, кого онъ любитъ: Анну, Ларью, Ивана, Петра и т. д. Человѣкъ, любящій родъ и

<sup>1)</sup> Въ чемъ моя въра? Женевское изданіе. Стр. 215.

<sup>2) &</sup>quot;Царство Вожіе внутри васъ" Ч. І, стр. 146.

<sup>3)</sup> Ч. I, стр. 150.

гордящійся имъ, знасть что онъ любить всёхь Гвельфовь или всѣхъ Гибелиновъ; любящій государство знаетъ, что онъ любитъ Францію по берегъ Рейна и Пиренеи, и главный городъ ея Парижъ, и ея исторію и т. д. Но что любитъ человъкъ любящій человічество?.... Человічество? Гді преділь человічества? Гав оно кончается или начинается? Кончается ли человвчество дикаремъ, идіотомъ, алькоголикомъ, сумасшедшимъ исключительно? Если мы проведемъ черту, отделяющую человъчество, такъ, что исключимъ низшихъ представителей человвческаго рода, то гдв мы проведемъ черту? Исключимъ ли мы негровъ, какъ ихъ исключаютъ Американцы, и Индійцевъ. какъ ихъ исключають некоторые англичане, и Евреевъ, какъ ихъ исключаютъ нѣкоторые? Если же мы захватимъ всѣхъ людей безъ исключенія, то почему же мы захватимъ однихъ только людей, а не высших животных (?!), изъ которыхъ многіє выше низшихъ представителей человъческаго рода?" Опровергнувъ такимъ образомъ мивніе позитивистовъ, коммунистовъ и соціалистовъ, Толстой останавливается на той мысли, что христіанское ученіе о любви къ Богу единственно истинное и незамънимое.

Конечно, каждый скажеть, что въ этомъ пункть Толстой правъ и что съ нимъ нельзя не согласиться. Мы сами согласились бы съ нимъ, еслибы подъ любовю къ Богу онъ дъйствительно разумълъ то, что разумъетъ подъ этимъ христіанское ученіе. Но что значить, по Толстому, любить Бога? Разъясняя, что разумъетъ Толстой подъ словомъ Богъ, мы выше уже приводили изъ его Письма къ NN его выраженіе, по которому любить Бога значить любить истину. Чтобы читатель самъ могъ видъть, какъ понимаетъ Толстой христіанское ученіе о люби къ Богу, мы приведемъ вдъсь изъ вышеуказаннаго письма его все его разсужденіе объ этомъ предметъ. "Всть говорять,—пишетъ Толстой 1),—что знаніе христіанства въ томъ, чтобы любить Бога и ближняго, какъ самаго себи. Но что такое Богъ? Что такое любить? Что такое любить что-то непонятное,—Бога? Что такое ближній? Что такое самъ я?



У А. Гусева "Графъ Л. Н. Толстой. Его исповъдь и мнимо-новая въра"
 Ч. І. М. 1890. Стр. 131.

Слова эти для меня вивють такое значение: любить Бога значить любить истину, и любить ближняго, какт санаго себя, значить признавать единство сущности своей души и жизни со всякой другой человіческой душею и жизнію, съ вічною истиною, съ Богомъ. Такъ это для меня. Но мев ясно, что эти ничего не опредъляющія слова могуть быть нонимаемы нначе, и что большинство даже не можеть понимать ихъ такъ, какъ я. Главное же въ томъ, что слова эти ни для меня, и ни для кого, ни къ чему не обязываютъ и ничего не опредъляють. Какъ это-люби какого-то Вога, котораго каждый понимаеть по своему, а другіе и вовсе не признають, и люби ближняго какъ самаго себя, тогда какъ въ меня вложена ни на мгновеніе не покидающая меня любовь къ себъ и очень часто столь же постоянная ненависть къ другимъ? Мое мивніе то, -- говорить Толстой въ заключеніє своего разсужденія, -что это положеніе метафивическое, очень важное, какъ таковое, но когда это же положение понимается, какъ правило жизненное, какъ законъ, то оно просто глупо. А къ сожамьнію, его очень часто такъ понимаютъ". Это говорилъ Толстой шесть льть тому назадъ. Тогда любовь къ Богу, отожествленная съ любовію къ истинъ, такъ какъ самое слово Богъ было для него пустымъ, ничего неопределяющимъ словомъ, онъ признавалъ въ приложения къ жизни - ученіемъ просто глупыма, никого ни къ чему не обязывающимъ и ничего не опредъляющимъ. Теперь онъ, какъ мы видъли, говоритъ иное; теперь ученіе о любви къ Богу онъ признаетъ единственно истиннымъ и ничёмъ не заменимымъ. Но что значить, по Толстому теперешнему, любить Бога? - "Христіанское ученіе, - говорить онь 1), -- возвращаетъ человъка къ первоначальному сознанію себя, но только не себя - животнаго, а себя-Бога, искры Божьей, себя-сына божья, Бога такого же, какъ и Отецъ, но заключеннаго въ животную оболочку". Итакъ, подъ дюбовію къ Богу, по Толстому, нужно разумёть любовь человёка къ самому себё, но себъ-не животному, а къ себъ-Богу, такому же какъ Отецъ, но только заключенному въ животную оболочку. Лю-

<sup>1) 4.</sup> I, crp. 154.

бовь превращена въ безусловный эгоизмъ, — человъкъ — въ Бога... Иначе и не можетъ, впрочемъ, говоритъ Толстой послъ того, какъ онъ отрекся отъ въры въ бытіе личнаго живаго Бога, котораго возвъщаетъ людямъ христіанское ученіе и усвоилъ себъ пантеистическое міровоззръніе Шопенгауэра, по которому человъкъ признается лишь проявленіемъ общаго мірового безличнаго начала, или Самимъ Богомъ заключеннымъ въ животную оболочку.

Толстой можеть, конечно, говорить все, что ему угодно и какъ ему угодно; но онъ не имъетъ права называть себя виновникомъ этого пантенстического міровоззрівнія и утверждать, что ничего подобнаго "люди науки" не слыхали раньше. Спиноза, Гегель, Фихте, Шеллингъ, Шопенгауэръ, и Гартманъ успъли наскучить "людямъ науки" своими пантеистическими, отвлеченными и безжизнеными фантазіями. И "дюди науки" давно уже увидели всю ложь и неосновательность пантеистической философіи. А такъ какъ Толстой повторяєть только то, что уже было давнымъ давно сказано пантенстическими философами, то его учение, собственно говоря, осуждено уже "людьми учеными" раньше своего появленія на свёть, какъ и всё другія ложныя философскія ученія-матеріализмъ, дуализмъ, позитивизмъ и т. п. Толстой можеть, конечно, говорить все, что ему угодно и какъ ему угодно; но онъ не имъетъ никакого права свое ученіе о любви къ Богу выдавать за ученіе христіанское. У него любовь есть только отвлеченное безсодержательное, безпричинное понятіе; ибо если по его ученію нельзя любить человъчество, то тъмъ болъе нельзя любить идею человъка, что, очевидно, онъ разумъетъ подъ своимъ "богомъ въ чувственной оболочкъ". По христівнскому ученію любовь есть начало живое, разумное, питательное и имфющее для себя достаточное основаніе и съ необходимостію вытекающее изъ своего первоначальнаго источника. Самъ "Богъ есть любовь" (1 Іоан. 4, 8); Онъ же есть и единственный истинный источникъ любви, потому что любовь отъ Бога" (ст. 7). По ученію христіанскому Богь есть Высочайшее Существо совершенно отдёльное отъ человёка, который только созданъ по Его образу. Онъ же есть и причина любви. Человъкъ любитъ Бога

только уже взаимною любовію; ся мотивь заключастся въ томъ чувствъ благодарности, которое питаетъ человъкъ къ Богу за полученныя отъ Него неисчислимыя благоденнія. "Любовь Божія къ намъ открылась въ томъ, что Богъ послаль въ міръ Елинороднаго Сына Своего, чтобы мы получили жизнь чрезъ Него. Въ томъ любовь, что не мы возлюбили Бога, но Онъ возлюбилъ насъ и послалъ Сына Своего въ умилостивление за гръхи наши" (Іоан. 4, 9. 10). Такъ учитъ Ап. Іоаннъ; такое же ученіе о любви преподается и въ посланіяхъ Ап. Павла: "Любовь Божія излилась съ сердца наши Духомъ Святымъ, даннымъ намъ. Ибо Христосъ, когда еще мы были немощны, въ опредъленное время умеръ за нечестивыхъ. Богъ Свою любовь къ намъ доказываетъ тъмъ, что Христосъ умеръ за насъ, когда ны были еще грешниками" (Рим. 5, 5. 6. 8). Это ученіе, предложенное апостолами, вполнъ согласно со словами Самаго Господа нашего Іисуса Христа: "такъ возлюбилъ Богъ міръ, что отдалъ Сына Своего Единороднаго, дабы всякій вірующій въ Него не погибъ, но имълъ жизнь въчную (Іоан. 3, 16). По христіанскому ученію, Богъ какъ Творецъ, Промыслитель и Искупитель падшаго человечества, "богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбиль насъ, и насъ, мертвыхъ по преступленіямъ, оживотворилъ со Христомъ" (Ефес. 2, 4. 5), сделаль и делаеть для человека благодений безконечно болье, чымь кто бы то ни было изъ людей. Вслыдствіе этого и человъкъ нравственно обязанъ любить Бога больше всего, больше родного отца, матери и детей; въ противномъ случав онъ явился бы неблагодарнымъ и недостойнымъ Бога: "кто любитъ отца или мать болве, нежели Меня, не достоинъ Меня; и кто любить сына или дочь болье, нежели Меня, не достоинъ Меня" (Мате. 10, 37). Вытекая изъ совершеннаго и неизсякаемаго Источника (т. е. отъ Самаго Бога), возбуждаемая сознаніемъ неизреченныхъ и безпредёльныхъ благодённій Божінхъ, направленныхъ къ вѣчному спасенію и блаженству падшаго человъка, любовь къ Богу у христіанина также должна быть безпредельна и совершенна. Вотъ какъ изображаетъ св. Апостолъ Павелъ силу христіанской любви: "Кто отлучить насъ отъ любви Божіей: скорбь, или теснота, или гоненіе, или

голодъ, или нагота, или опасность, или мечъ? какъ написано: за Тебя умерщвляють насъ всякій день; считають насъ за овецъ, обреченныхъ на ваклание (Псал. 43, 23). Но все сіе преодолъваемъ силою Возлюбившаго насъ. Ибо и увъренъ, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, чи Силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какан тварь не можетъ отлучить насъ отъ любви Божіей во Христъ Інсусв, Господв нашемъ" (Рим. 8, 35-39). Апостолъ любви св. Іоаннъ Богословъ такъ изображаетъ свойство христіанской любы къ Богу: "Мы повнали любовь, которую имфетъ къ намъ Богъ, и увъровали въ нее. Богъ есть любовь и пребывающій въ любви пребываеть въ Богъ, и Богъ въ немъ. Любовь до того совершенства достигаеть въ насъ, что мы имбемъ дерановеніе въ день суда, потому что поступаемъ въ мір'є семъ, какъ Онъ. Въ любви нътъ страха, но совершенная любовь изгоняеть страхь, потому что въ страхв есть мученіе. Боящійся несовершень въ любви. Будемъ любить Его, потому что Онъ прежде возлюбилъ насъа. (1 Іоан. 4, 16-19). По ученію христіанскому, любовь къ Богу должна проявляться какъ въ прославленіи совершенствъ Божінхъ, такъ и въ исполненіи воли Божіей. "Если запов'вди Мон соблюдете, говорилъ Спаситель Своимъ ученикамъ въ прощальной беседе, --- пребудете въ любви Моей" (Іоан. 15, 10). "Если любите Меня, соблюдите Мон заповъди" (Іоан. 14, 15). "Кто имъетъ заповъди Мои и соблюдаетъ ихъ, тотъ любитъ Меня; а кто любитъ Меня, тотъ возлюбленъ будетъ Отцемъ Моимъ; и Я возлюблю его, и являюсь ему Самъ" (Іоан. 14, 21). "Кто любитъ Меня, тотъ соблюдетъ слово Мое" (Іоан. 14, 23). "Не любящій Меня не соблюдаетъ словъ Моихъ" (Іоан. 14, 24). Вполнъ согласно съ этимъ учили и Апостолы. "Это есть любовь къ Богу, говоритъ, напр., Іоаннъ Богословъ (1 Іоан. 5, 3), — чтобы мы соблюдали заповеди Его". Самое Богопознаніе наше, по ученію христіанскому, находится въ связи и зависимости отъ нашей любви къ Богу. "Всякій любящій рождень отъ Бога и знасть Бога; кто не любить, тоть не позналъ Бога, потому что Вогъ есть любовь (1 Іоан. 4, 7. 8) 1). Изъ этихъ словъ ясно, что только истинный христіа-



<sup>1)</sup> Cps. 1 Ioan. 2, 3. 4. 5. 6.

нинъ, рожденный не отъ крови, ни отъ хотфиія плоти, не отъ хотенія мужа, но отъ Бога, верующій во имя Христа (Іоан. 1, 12. 13), исполняющій вапов'я Его, можеть познавать Бога, Котораго не видълъ никто никогда (Іоан. 1, 18). Всъ же другіе изследователи Божественнаго Откровенія, - все Штраусы, Ренаны, Толстые и т. п., не имъющіе любви къ Богу и не исполняющіе Его запов'ядей, хотя бы всю жизнь свою посвящали на изученіе Св. Писанія Ветхаго и Новаго Завіта, никогда не достигнуть до познанія истиннаго Бога... Современные Христу книжники и фарисен іудейскіе собственными очами видъли совершенныя Имъ чудеса, собственными ушами слышали преподанное Имъ ученіе, но они не имъли любви къ Богу, сердце ихъ огрубъло,-и они не познали истиннаго Бога, не уразумьли Его сердцемъ и не обратились, чтобы Онъ исцъдилъ ихъ (Мате. 13, 15; Марк. 4, 12; Лук. 8, 10). "Ибо если бы познали, то не распяли бы Господа славы" (1 Кор. 2, 8). Наконецъ, по христіанскому ученію, отъ любви къ Богу непосредственно зависить и любовь из ближнему. "Возлюбленные! если такъ возлюбиль насъ Богъ, то и мы должны любить другъ друга... Если мы любимъ другь друга, то Богъ въ насъ пребываеть, и любовь Его совершенна есть въ насъ... Кто говорить: я люблю Бога, а брата своего ненавидить, тоть лжець" (1 Іоан. 4, 11. 12. 20). Желающимъ ближе и подробиве ознакомиться съ темъ, какъ истинное христіанство учить о любви къ Богу и ближнимъ, рекомендуемъ со вниманіемъ прочитать еще следующія места новозаветных писаній: Мате. 5, 43-48; Марк. 12, 29-31; 33; Лук. 6, 34; 10, 27; Іоан. 3, 16; 1 Петр. 1, 8; 22; 2, 17; 3, 10; 4, 8; 5, 14; 2 Herp. 1, 7; 1 Ioan. 2; 5. 10. 15; 3, 1. 15-17. 18. 23; 4, 7-12. 16-21; 5, 1-3; 2 Ioah. 1, 1. 3. 5. 6; Pum. 5, 5. 8; 8, 35-39; 12, 9; 13, 8-10; 14, 15; 15, 30; 1 Kop. 8, 1; 13, 1—4. 7. 8. 13; 14, 1; 16, 14. 22; 2 Kop. 2, 4; 5, 14; 6, 6; 8, 7. 8; 24; 9, 7; 13, 11. 13; Галат. 5, 6. 13—14. 22; Ефес. 1, 4. 15; 2, 4; 3, 17. 19; 4, 2. 15. 16; 5, 2. 25. 28. 33; 6, 23; Филип. 1, 9. 17; 2, 1. 2; Колос. 1, 4. 8. 13; 2, 2; 3, 14; 1 Сол. 1, 3; 3, 6. 12; 4, 9; 5, 8; 2 Col. 1, 3; 2, 10; 3, 5; 1 Tem. 1, 5. 14; 2, 15; 4, 12; 6, 11; 2 Тим. 1. 7; 2, 22; 3, 10; Евр. 6, 10; 10, 24 и др.

Сравнивая это истинно-христіанское ученіе о любви, которое нами изложено непосредственно собственными словами Христа и Его апостоловъ, съ темъ, которое излагаетъ Толстой въ разбираемой книгъ и которое онъ хочетъ выдать за ученіе христіанское, мы должны придти къ заключенію, что между ними нътъ ничего общаго. Христіанская любовь имъетъ свой безпредъльный источникъ въ Богъ; Толстовская-только въ человъкъ; христіанская любовь имъетъ разумное и осиысленное побуждение для себя въ безпредельномъ чувстве благодарности за полученныя отъ Бога неизреченныя благодъянія; толстовская-не имфетъ для себя совершенно никакого побужденія, кром' грубо-эгоистических цілей. Предметом христіанской любви действительно является Богъ, Существо Высочайшее и отдёльное отъ человека, именощее свое собственное отдельное, реальное, личное и ни отъ кого независимое бытіе; предметомъ толстовской любви можеть быть никто другой, какъ человъкъ, любящій только самаго себя, свою идею. У христіанина любовь имъетъ всъ истинныя свойства и признаки любви; у Толстого же любви, собственно говоря, нътъ вовсе; у него она обращена въ самый грубый и всепоглощающій эгонзмъ.

Такое искаженіе христіанскаго ученія о любви къ Богу для Толстого—повторяемъ—было неизбіжно, когда онъ потерялъ віру въ живаго Бога, въ Его личное и отдільное бытіе. Это—участь каждаго пантеистическаго философа. Если Бога нітъ, то Его місто долженъ занять человівкъ съ усвоеніемъ ему всего того, что долженъ занять человівкъ съ усвоеніемъ ему всего того, что долженъ принадлежать только единому Богу; поэтому и любовь къ Богу у пантеистовъ непремінно переносится на человівка. Напрасно только трудился Толстой, опровергая позитивистовъ, заміняющихъ христіанское ученіе о любви къ Богу ученіемъ о любви къ человічеству. Онъ не разошелся съ ними, хотя, повидимому, и хотіль бы это сділать. Отказавшись отъ віры въ бытіе личнаго Бога, и онъ поставиль на Его місто лишь самаго себя, человівкъ есть не что иное, какъ самъ Богъ, такой же точно Богъ, какъ и

<sup>1)</sup> Ч. І. Стр. 154.

Отецъ, но только заключенный въ животную оболочку. Этогото бога Толстой лишь и знаетъ, его онъ только и любитъ, ему онъ только и поклоняется и служитъ...

Говоря о римскихъ идолопоклонникахъ, олицетворявшихъ въ своихъ богахъ себя самихъ или идею человъчества, заключенную въ чувственную оболочку, и покланявшихся, очевидно, только себъ или идеъ человъчества, св. Апостолъ Павелъ говорилъ: "они, познавши Бога, не прославили Его, какъ Бога, и не возблагодарили, но осуетилось въ умствованіяхъ своихъ, и омрачилось несмысленное ихъ сердце; называя себя мудрыми, обезумъли, и славу нетлъннаго Бога измънили въ образъ, подобный тлънному человъку... Они замънили истину Божію ложью... И какъ они не заботились имъть Бога въ разумъ, то предалъ ихъ Богъ превратному уму" (Рим. 1, 21.—23. 25. 28).

Толстой и толстовцы, какъ можно было видъть исъ сказаннаго, недалеко ушли отъ древне-языческихъ изолопоклонниковъ, "преданныхъ превратному уму"...

(Продолжение будетъ).

## Сущность ветхозавътнаго прообраза и значеніе его для ветхозавътныхъ върующихъ.

Всв изследователи Св. Писанія согласны въ томъ, что понятіе прообраза заключаеть въ себь мысль о некоторомъ сходствъ прообразующаго съ прообразуемымъ, типа съ прототипомъ. Но на вопросъ, есть ли въ прообразъ нъчто большее, чъмъ простое, случайное сходство съ первообразомъ, тъже изследователи дають разные ответы. Одни изъ нихъ полагають, что прообразъ и первообразъ въ своемъ действительномъ существованіи не им'єють никакой внутренней связи, но пріобрівтаютъ таковую лишь въ сознаніи толкователя, на основаніи случайнаго сходства сближающаго независимые другъ отъ друга факты съ цълью выясненія одного другимъ. Другіе толкователи, наоборотъ, признаютъ между типомъ и прототипомъ нъкоторую фактическую зависимость и связь, выражениемъ которой и считаютъ ихъ сходство. Связь эта, по мнѣнію ихъ, состоитъ въ томъ, что Провидъніе, направлявшее въ Ветхомъ Завътъ все къ осуществленію идеи спасенія рода человіческаго, проявляло эту идею въ различныхъ историческихъ событіяхъ съ тѣмъ намфреніемъ, чтобы ветхозавѣтные люди могли созерцать въ нихъ будущія событія царства Мессіи. Такимъ образомъ прообразъ есть то же пророчество, только не въ словахъ, а въ дъйствіяхъ и лицахъ.

Это послѣднее пониманіе прообраза было почти исключительнымъ въ продолженіи 17 вѣковъ. По свидѣтельству Августина, никто изъ вѣрныхъ никогда не противорѣчилъ ученію

о томъ, что ветхозавѣтное было для насъ образомъ 1). Исключеніе составляли лишь гностики 2-го въка и нъкоторые сторонники школы антіохійской Первые, какъ видно изъ обличевія св. Иринея Ліонскаго, побманывали многихъ злоумышленной выдумкой о приспособляемых (есрарриоборейму) ръчахъ Господнихъ" 2), это значитъ утверждали, что Спаситель въ толкованіи В. З. примънадся къ пониманію іудеевъ. Изъ представителей антіохійской школы полобное мивніе высказывали: Косма Индикоплевсть, видъвшій въ прообразахъ лишь сближенія по содержанію (άρμόζοντα τῆ ὑποθέσει) 3), далье 🗲 Діодорь Тарсійскій, по свидітельству Сократа "держащійся голой буквы божественныхъ писаній и уклоняющійся отъ созерцанія (дешρίας) ихъ" 4), и наконецъ Өеодоръ Мопсуестскій. Однако посабдній, подробнье другихъ изслідовавшій нашъ вопросъ, проводить взглядь, скорбе средній между вышечказанными. Отвергая μύθους γραώδεις (бабын басни) аллегористовъ и требуя прежде всего буквальнаго смысла (поботом хочом) въ толкованіи, этотъ церковный писатель вмёстё съ тёмъ утверждаетъ, что цель В. З. пріуготовленіе къ Новому Завету, и что единство историческаго достоинства и пріуготовительнаго вначенія В. З. зяключается въ типъ /Типъ этотъ имъетъ своимъ основаніемъ хиδεμονία (т. е. промышленіе о спасеніи въ отличіе отъ πρόνοια -промышленіе вообще) и есть μήνυσις πραγμάτων υστερον δειγдητομένων (т. е. обнаружение вещей, имфющихъ явиться послф). При этомъ прообразъ есть хатдох (низшій, худшій), а первообразъ хреїттом (высшій, лучшій). Указываеть Өеодоръ Мопсуестскій и примъры типовъ Христа въ пр. Іонъ и Зоровавелъ. Но значеніе типовъ, по его мнѣнію, извѣстно было только Богу и не было извъстно даже священнымъ писателямъ, вслъдствіе чего всякое мъсто св. Писанія имъеть только одинь дъйствительный смысль-именно буквальный 5). Итакъ Өеодоръ Мопсуестскій собственно признаваль типы, точнье фактическую связь

<sup>1)</sup> Ср. Смарнова, предъизображение Г. Н. І. Хр. и Его Цервви въ В. З. стр. 17.

<sup>2)</sup> Cp. Diestel, Geschichte des Alt. Test. in christ. Kirche, s. 38.

Ср. Чтенія Общ. Люб. Д. Пр. 1877, 2. стр. 373—374.

<sup>4)</sup> Ср. Diestel, цит. сочин. стр. 128—129.

<sup>5)</sup> Ср. Diestel, цит. соч. стр. 129—133.

типа съ прототипомъ, но считалъ типы не столько нарочитымъ пророчествомъ Духа Божія, сколько естественнымъ и безцёльнымъ проявленіемъ божественнаго промышленія.

За означенными исключеніями всё толкователи первыхъ и среднихъ въковъ понимали прообразъ, не какъ простое сближеніе случайно сходныхъ фактовъ, но какъ нарочитое пророчество выражаемое не въ словахъ, а въ событіяхъ и лицахъ. Такъ авторъ посланія Варнавы пишетъ, что Авраамъ, "духомъ взирая на Іисуса, обрѣзался" 1). Св. Іустинъ мученикъ говорить: "по изволенію Св. Духа и на самомъ дёлё совершалось въ В. З. многое во образъ будущаго" 2). Тертулліанъ писалъ, что Богъ чрезъ образы и уподобленія въ річахъ, какъ и въ вещахъ, существенно облегчалъ въру в). По митнію Климента  $A_{J}$ ., почти все писаніе проникнуто предуказаніями ( $\vartheta$ ес $\pi$ і $\zeta$ ет $\alpha$ і) 4). Оригенъ полагаетъ, что каждая буква писанія полна таинъ 5). И́ларій Пуатьесскій говорить "все ко Христу относится 🞾). Для Амвросія Мед. исторія В. З. и законъ Моисеевъ полны таинъ 7). По словамъ Бл. Августина, древніе не только словомъ, но и самою жизнью пророчествовали, вследствіе чего "Новый Завътъ скрывается въ Ветхомъ, а Ветхій открывается въ Новомъ" 8). По мнѣнію Бл. Іеронима, всѣ предписанія закона не имъютъ сами по себъ никакой пользы, но суть примъры и образы будущаго 9), и безъ Христа повельнія закона горче, чъмъ вода Мерры 10 Евсевій кесарскій находить, что всь святые могутъ быть типами Христа. Законъ по нему есть прикровенный и образный (σκιώδης και τύπικός) )). Василій В. настаиваетъ на необходимости духовнаго сезерцанія закона

<sup>1)</sup> Ibid. 31. Schenkel, Bibel-Lexicon B. 5, s. 615.

<sup>2)</sup> Ср. Смирнова цит. соч. стр. 16.

<sup>3)</sup> Ср. Diestel, цит. соч. стр. 34.

<sup>4)</sup> Cp. ibid. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. ibid. 37.

<sup>6)</sup> Cp. ibid. 80.

<sup>7)</sup> Cp. ibid. 81.

<sup>8)</sup> Cp. ibid. 91.

<sup>9)</sup> Cp. ibid.

<sup>10)</sup> Cp. ibid. 106.

<sup>11)</sup> Cp. ibid. 119-121.

(πνεύματικης θεωρίας τοῦ νόμου) 1). Бл. Өеодорить видить въ В. З. яснъйшее указаніе, (опребой дафертатой) пришествія Христа 2). Св. Іоаннъ Златоустъ выражаетъ мысль, что между чувственнымъ и духовнымъ, между прообразомъ и первообразомъ должно быть всегда средство (συγγένεια) 3), Исидоръ Пелусіоть, хотя отклоняеть толкователя оть аллегоріи, чтобы язычникъ не заподозрилъ въ дъйствительности и строгомессіанскихъ мъстъ, и предлагаетъ аллегорическое объяснение для практическаго употребленія въ смыслѣ приспособленія (άρμόζειν) и метафоры (истахоцібску), тэмъ не менже признаетъ дъйствительность типа, считая таковымъ напр. патріарха Іакова 4). Ефремъ Сиринъ, отличая типъ отъ аллегоріи темъ, что первый сохраняеть свою историческую самостоятельность и действиность, опредъляеть типь, какъ άχριβής έχβασις τής προφητείας (т. е. истинное обнаружение пророчества), и указываетъ основаніе его въ Божественномъ промышленіи 5). Послідующіе толкователи среднихъ въковъ признавали также дъйствительность типики/восточные главнымъ образомъ вследъ за Іоанномъ Златоустомъ, западные за Августиномъ, Приотомъ западные, собственно іезуитскіе экзегеты, пользовались типологіей для доказательства своихъ догматическихъ сужденій. Первосвященникъ Іудейскій, напр., быль для нихъ прообразомъ папы 6).

Довольно рѣшительный, повидимому, протестъ противъ типологіи заявилъ Лютеръ съ Меланхтономъ. Въ толкованіи посл.
Гал. 4, 22 оба они признали типологію Апостола "слабою до
смѣшного". На самомъ же дѣлѣ они отвергали не столько дѣйствительность типики, сколько ея доказательную силу, которой
злоупотребляли католики. Признавая единство ветхозавѣтной и
новозавѣтной церкви, они въ другихъ случаяхъ одобряли типическое пониманіе жизни праведниковъ, истинныхъ свидѣтелей вѣры 7). Послѣдующіе протестантскіе экзегеты не только

<sup>1)</sup> Cp. ibid. 123.

<sup>2)</sup> Cp. ibid. 134.

<sup>\*)</sup> Cp. ibid. 136.

<sup>4)</sup> Cp. ibid. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cp. ibid. 138.

<sup>6)</sup> Herzog, Real-Encycl. B. 17. 5. 392. Schenkel, Bib.-Lexicon B. 5, s. 616.

<sup>7)</sup> Diestel, nur. cov. crp. 249-250; Schenkel, Bibel.—Lexicon. B. 5 s. 616; Herzog, Real—Encycl. 17. B. s. 392.

понимали типъ, какъ то, чрезъ что Духъ Святый предуказываль будущее, но признавали за типами доказательную силу. въ догматическихъ разсужденіяхъ, какъ скоро Самъ Духъ Св. объявляеть ихъ прообразами въ устахъ Спасителя и Апостоловъ 1). Въ тоже время они старались выяснить и происхожденіе типа. Первую попытку въ этомъ родів сдівлаль Кокцей. Однако указавъ, подобно Өеодору Мопсуестскому и Ефрему Сирину, основание типа супранатуралистическое-въ сверхъестественной промыслительной деятельности Божіей, онъ темъ не менве мало уяснилъ связь типа съ прототипомъ 2). Этотъ нелостатокъ восполненъ быль въ піэтистической школѣ Бенгелемъ. По нему, ветхозавътные типы представляють собою не отдъльныя явленія, но члены органически развивающагося царства Божія, въ которомъ каждая раннійшая ступень предуказуетъ позднъйшую. ("Въ божественныхъ созданіяхъ, говорить онь, до самой малой травки есть высочайшая симметрія, въ словахъ Божінхъ до самаго незначительнаго-тъснъйшая связь". "Священное Писаніе есть единое произведеніе, всъ книги его составляють единое тёло, —во всёхъ ихъ вёеть единый духъ, единая мысль проникаетъ всф книги. Всегда одна объясняеть и подкрыпляеть другую ( на этомь единствы идеи и духа всего писанія и основываеть Бенгель типологическое пониманіе В. З. Ученикъ его Ганъ, раскрывая мысль, что каждое мъсто изъ писанія заключаеть въ себъ главную идею Вожественнаго домостроительства, иллюстрируетъ эту мысль сравненіемъ съ цветкомъ. "Когда выростаетъ цветокъ, то въ съменахъ уже находится творящій духъ, который чрезъ каждую пару выходящихъ листьевъ все более и более проявляеть свое внутреннее, сокровенное, основное творчество" )

Но между тымъ какъ типологія становилась все болье и болье на научную почву, стали раздаваться рышительные голоса противъ нея, какъ и противъ признанія двойственнаго смысла писанія вообще. Уже Социнъ (въ конць 16 выка) проводиль

<sup>1)</sup> Diestel, цит. соч. ср. 376.

<sup>2)</sup> Schenkel, Bibel-Lex B. 5, s. 617; Herzog, Real-Encycl. B. 17, s. 393.

<sup>3)</sup> Herzog, Real-Encyclop. B. 17, s. 394.

<sup>4)</sup> Ibid, s. 394-395.

мысль, что множество смысловь имело значение лишь для обращенія іудеєвь, и что Апостолы вь толкованіи В. З. примънялись къ духу и воспріничивости іудеевъ-современниковъ 1). Подобнымь образомъ Арминій считаль буквально-историческій биыслъ писанія единственнымъ 2). Вследъ за нимъ Гропій мистическому смыслу придаваль собственно назидательное зняченіе 3). Последователь Гроція, Клерикь, изложившій критическія правила для всёхъ литературныхъ памятниковъ превности, отнесъ къ последнимъ и св. книги В. В. 4). Типологія, по его мивнію, не имветь значенія объективнаго в). Но по половины 18 въва протесты противъ типологіи были ръдкими и мало обоснованными. Самое ръзкое нападеніе на нее слълано было Михарлисомъ. Исходя изъ мысли Спенсера, что обрядовый законъ Монсеевь быль заимствовань изъ Египта и другихъ восточныхъ религій, онъ решительно отвергаль типологическое понимание закона, раскрываемое въ послани къ Евреямъ 6). Опповиція Михаэлиса имёла такой успёкъ, что во второй половинъ 18 въка защитниковъ типологіи между протестантами осталось мало і). Вновь воскресшая теорія аккомодаціи занила въ экзегесь тоже почти місто, какимъ до сего времени пользовалась типологія Вълиць поздивищихъ своихъ представителей, напр. Еккермана, Рото, Ренана, Теологуса и др.,)она находила для себя нове основание въ несогласия ветхозаветныхъ цитатъ, приводимыхъ въ Новомъ Завете, съ подлиннымъ текстомъ, частію по формъ, частію по смыслу в).

Но скоро сказались и слабыя стороны въ теоріи аккамодаціи. Разрывая связь между В. и Н. зав'ятомъ, она придавала первому характеръ неразр'яшимой загадки. Дал'я основанныя

<sup>1)</sup> Diestel, Hur. cos. crp. 391.

<sup>2)</sup> Ibid. s. 382.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4) 1</sup>bid.

b) Herzog, Real-Encycl. B. 17, s. 395.

<sup>6)</sup> Hartmann, Die enge Verbindung d. Alt. Testaments mit d. Neuen 1831, s. 651. Schenkel, Bib—Lex. 5 B. s. 619. Herzog, Real—Eucycl. 17 B. s. 395.

<sup>7)</sup> Hartmann, цит. соч. стр. 651. Herzog, R.—Enc. 17 B. s. 395.

<sup>8)</sup> Разборъ этихъ основаній см. въ Чт. Общ. Л. Д. Пр. 1879, март. стр. 245—270.

на новозавътной цитаціи ветхозавътныхъ мъстъ ся возраженія были собственно не противъ типологіи, признающей историческую дъйствительность за типомъ и различіе между прообразомъ и первообразомъ, а слъдовательно и различие между историческимъ сиысломъ даннаго событія, изложеннымъ въ В. З., и типологическимъ его пониманіемъ, выраженнымъ въ новозавътныхъ питатахъ, но направлялись противъ аллегорическаго толкованія, отрицающаго историческую самостоятельность факта. Эти обстоятельства снова вызвали къ жизни типологію. Ея горячими защитниками юколо 20-хъ годовъ ныевщ. стол. явились Каннэ, Штиръ, Крейцеръ, Мюллеръ, Гергардъ, Ольсгаузенъ, Генгстенбергъ, Ганъ, Мейеръ и мн. др. 1). Даже ученые, требовавшіе буквально-исторического способа толкованая, признавали типику. Де-Ветте, напр., говорить: "весь В. Завъть есть единое великое пророчество, единый великій прообразъ того, что должно было явиться и явилось" 2). Благодаря работамъ вышеупомянутыхъ теологовъ и экзегетовъ, типологія нашла для себя болье или менье общее признание среди ученыхъ, признающихъ боговдохновенность священных в книгъ В. З.

Причины, заставившія ихъ признать действительность типики, были следующія.

- 1. Разрывая связь между В. и Н. Завътомъ, теорія аккомодаціи предполагаеть отрицаніе божественнаго происхожденія священныхъ книгъ В. З. и единства обоихъ завътовъ.
- 2. Если одни указанія Н. З. на ветхозавѣтныя событія и лица сами по себѣ не доказывають еще того, что Спаситель и Апостолы сами смотрѣли на нихъ, какъ на дѣйствительные прообразы, а не какъ на простое уподобленіе, то это явствуеть частію изъ прямыхъ объясненій евангелистовъ и апостоловъ, частію изъ самаго способа пользованія ихъ священной исторіей и писаніемъ. Такъ въ посланіи къ евреямъ Ап. Павелъ, сказавъ о томъ, что во Святое Святыхъ Первосвященникъ однажды въ годъ входилъ съ кровію для очищенія грѣховъ, прибавляетъ: "Симъ Духъ святый показываетъ (тойто



<sup>1)</sup> Ср. Hartmann, цит. соч. стр. 655-664.

<sup>2)</sup> Herzog, R.-Encycl. B. 17, s. 396.

δηλούντος του πνεύματος του άγίου), что еще не открыть путь во святилище, доколь стоить прежняя скинія (9, 8). Здысь ясно выражается мысль, что извёстными ветхозавётными дёйствізми Духъ Св. предуказываль будущее открытіе царства Мессін, почему Апостолъ и называеть далее скинію образомъ настоящаго времени (9, 9). Въ 24, 27 у Ев. Луки читаемъ: "и начень отъ Монсея и отъ всёхъ пророкъ, скаваще (біприйченем) нма отъ всехъ писаній яже о Немъ" (та тврі аотоб). Выраженіе та пері адтой (т. е. касающееся Его, сказанное о Немъ) показываеть что Спаситель находя пророчества о себъ В. З., не придаваль, такъ скавать, Имъ Самимъ придуманнаго смысла, а выясняль его объективный действительный смысль. Ев. Матеей, разсказавъ исторію бъгства Младенца Іисуса въ Египеть, присоединяеть: "да сбудется реченное отъ Господа нророкомъ глаголющимъ: отъ Египта возвахъ сына Моего" (2, 15). Какъ бы ни понимали выражение гла попровой (да сбудется), все же несомивню, что самъ Евангелистъ смотрвлъ на изведеніе народа еврейскаго изъ Египта, какъ на предсказаніе Божіе, относящееся ко Христу, т. е. какъ на действительный прообразъ. (Тоже следуеть сказать и объ Іоан. 19, 36. Ап. Павелъ словами: "Сія же вся образи прилучахуся онъмъ (1 Кор. 10, 11)", выражаеть мысль, что ветхозавётныя событія были тинами еще для ветхозаветнаго человека. Далее, названія, которыми пользуются новозавътные писатели для обозначенія прообраза, указывають не на случайное сходство прообраза и первообраза, но на сродство ихъ. Таково прежде всего слово τύπος. Слово это (отъ топто быю, ударяю) означаеть: ударъ или результать удара, отпечатлівніе, оттискь, слідь, знакь, (τύπος των ъдом — язвы отъ гвоздей на рукахъ и ногахъ Спасителя Iоан. 20, 25). Субъектомъ, имя котораго ставится въ род. пад., служить при этомъ словъ или чувственный предметь, или идея; объекть же есть почти всегда нёчто ощущаемое. Когда субъентомъ является нѣчто духовное, то объектъ мыслится, какъ конкретное выражение духовнаго образа, какъ форма проявленія извістной идеи. Отсюда слово это прилагается къ письменнымъ знакамъ (Дѣян. 23, 25), къ изображеніямъ и статуямъ (-7, 43). Какъ видно, понятіе типа предполагаеть не случайное сходство между имъ и прототипомъ, а внутреннее сродство и фактическую зависимость ихъ, хотя и не всегда поддающеся анализу. Итакъ, если Ап. Павелъ называетъ ветхозавътныя события и лица типами новозавътныхъ, то этимъ выражаетъ мисль, что духовный образъ новозавътныхъ лицъ и событи отпечатлълся въ ветхозавътной истории при посредствъ или промысла Божія или силы върующаго духа. Подобнымъ образомъ и другіе синонимы типа ских (тъвъ) и откобегура (образъ) выражаютъ ту же мысль о нъкоторой фактической зависимости прообраза отъ первообраза, подобной зависимости тъни отъ тъла, отражения отъ отражающагося предмета.

3. Однако при всъхъ филологическихъ и экзегическихъ побужденіяхъ признавать между прообразомъ и первообразомъ сродство (σύγγένεια), представляется по видимому несообразнымъ то, какъ можетъ оставить следъ или печать то, что еще не существуеть, и какъ можеть бросать тевь или отражение то, что еще не выветь тела? Для выясненія этой стороны дела западные ученые указывають на аналогичное существование типики въ природе и исторіи. 1) Въ существующемъ, говорятъ они, различается бытіе и бываніе, первое, какъ идея, какъ нвчто недвлимое, второе какъ явление или типъ. Такъ какъидея развиваясь, остается тоюже самою, то между различными последовательными ея обнаруженіями должно быть всегда некоторое сродство и зависимость. Одна форма ея проявленія заключаеть въ себъ зерно другой, слъдующей за нею и слъдовательно ивкоторое предуказаніе, такъ сказать, откровеніе ся. Въ природъ, говоритъ Толюккъ, каждая нисшая органическая ступень предъизображаеть собою выстую, и въ играхъ дитяти предъизображается деятельность мужа". 2) Подобнымъ образомъ и въ исторіи, въ которой неділимое есть духъ, слідуеть признать общіе законы развитія, причинную зависимость разныхъ. моментовъ его, изъ которыхъ предшествующие въ зачаткъ содержать въ себъ послъдующіе, вследствіе чего настоящее является чревато будущимъ. Нечто подобное мижетъ место и въ

<sup>1)</sup> Первый обратиль винианіе на эти аналогіи (въ тракт. "къ библейской тиникт") Вемеръ. Herzog, R.—Encycl. B. 17, s. 397.

<sup>2)</sup> У И. Н. Корсунскаго, Новозавътное тольование В. Завъта. 1885 г. стр. 26.

исторіи царства Божія. Направляя все къ единой въчной цъли, къ цъли спасенія міра, Провидъніе намъренно и свободно проявляло эту цъль или идею въ частныхъ дъйствіяхъ и явленіяхъ, ранье чъмъ получила она свое осуществленіе. Съ другой стороны и человъкъ, сдълавшись участникомъ Божественной идеи спасенія, невольно, по понятнымъ психологическимъ законамъ, долженъ былъ, такъ или иначе обнаружить воодушевленную его идею, или въ цълой жизни, или въ частныхъ дъйствіяхъ, которыя также являются нъкоторыми образами будущаго.

Всѣ изложенныя основанія объясняють, почему и среди протестантских комментаторовь типологія пользуется въ настоящее время предпочтеніемъ предъ теоріей аккомодаціи, и вмѣстѣ съ тѣмъ побуждають насъ, слѣдуя отеческому пониманію типа, признать между прообразомъ и первообразомъ не случайное только сходство, но и внутреннее сродство и нѣко-которую фактическую зависимость.

Что касается втораго вопроса о значени прообраза для ветжозавътнаго человъка, то ему не слишкомъ посчастливилось какъ въ древней, такъ и въ новой литературъ. Онъ удостоплся лишь довольно неопредёленныхъ, слишкомъ общихъ и догматически выраженных осужденій. Причина этого лежить конечно въ недостаткъ данныхъ для этого вопроса. Тъмъ не менъе можно различать троякое ръшение его. Одни совершенно отрицаютъ какое бы то ни было значение типа для ветхозавътнаго человъка, исходя изъ мысли, что самый смыслъ типа не быль понятень даже Св. писателямь. Въ древнее время это мнъніе выражаль Оердоръ Монсуестскій, въ новое-Каловъ Перейфферъ и др. 1). Другіе выражали мысль, что прообразовательное значение дъйствий и лицъ было болье или менье понятно для ветхозавътныхъ върующихъ. Такъ Бл. Августинъ приписываль патріархамь намфренныя типическія действія съ сознаніемъ ихъ пророческой цѣли 2). Св. Ефремъ Сиринъ говорилъ, что типъ сознавался пророками 3). По словамъ Тертулліана. Адамъ своимъ сномъ желалъ прообразовать смерть

<sup>1)</sup> Herzog, R.—Encycl. B. 17, s. 394.

<sup>2)</sup> Ср. Diestel, цит. соч. стр. 89. Schenkel, Bib.—Lex. B. 5, s. 616.

<sup>3)</sup> Ср. Diestel, цат. соч. стр. 138—139.

Христа 1). Пониманіе типовъ ветхозавътными върующими признается и въ русскихъ богословскихъ изданіяхъ. С. К. Смирновъ говоритъ, что "лучшіе изъ народа могли понимать и понимали значеніе прообразованій <sup>2</sup>)<sup>и</sup>. По мивніе И. Н. Корсунскаго, "символическое значение В. Завъта, какъ само собой разумъется, было доступно созерцанію всякаго, болье или менье развитаго умственно іудея 3)". Среднее м'єсто между двумя изложенными взглядами занимаетъ мнѣніе большинства нѣмецкихъ комментаторовъ, которые, не решаясь признать понимание типовъ іудеями, придають типамъ лишь вообще воспитательное значеніе. Такъ по словамъ Кокцея, типы приготовляли путь къ принятію истинъ, выраженныхъ въ пророчествахъ 4). По мивнію Бенгеля, они возбуждали въ народъ предчувствие будущихъ благь 6). Нитчь полагалаетъ цёль типа въ томъ, чтобы укръпить чрезъ приготовительныя свидетельства веру въ истинность Божественнаго духа и слова, и возбудить воспріимчивость до высшей степени 6). Сальденъ приписываетъ благочестивымъ людямъ пониманіе общаго очертанія и основы духовнаго смысла, допуская при этомъ, что чрезъ пророческое внушеніе, внимательное разсмотрѣніе, божественное просвѣтленіе и сердечную молитву праведники могли проникать и глубже въ истинный смыслъ прообраза 7). Это едва ли не самые ясные отвъты, какіе дають на поставленный нами вопрось западные богословы. Въ лучшихъ спеціальныхъ трудахъ о ветхозавітномъ прообразі, каковы: Христосъ въ В. Завете (въ двухъ частяхъ) Канно, Христологія В. Завъта (въ четырехъ томахъ) Генгстенберга, тесная связь В. З. съ Н. Гартмана, Христологія В. З. Бада, этотъ вопросъ совсемъ не затрогивается.

Итакъ, какое же изъ трехъ изложенныхъ мивній о значеніи прообраза для ветхозавітнаго человіка вірніве?

<sup>1)</sup> Schenkel, Bib.-Lex. B. 5, s. 615.

<sup>2)</sup> Предъизображение Г. Н. Інсуса Христа и Церкви его въ В. З. стр. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Новоз, толкованіе В. 3. стр. 35.

<sup>4)</sup> Schenkel, B.-Lex. B. 5, s. 616.

<sup>5)</sup> Herzog, R.—Encycl. B. 17, 394.

<sup>6)</sup> Herzog, R.—Encycl. B. 17, 389. Гартманъ, цит. соч. стр. 667.

<sup>7)</sup> Schenkel, Bib.—Lex. B. 5, s. 617.

Мы уже заметили, что данных для положительного решенія этого вопроса очень мало. Ихъ мы должны искать прежде всего въ самомъ Св. Писаніи. Но оно не даетъ намъ прямыхъ указаній на то, понимались ли типы іудеями. Первое косвенное свидетельство касательно этого мы находимъ въ 109 псалмъ, приписываемомъ Давиду. Изображая здёсь Лице, долженствующее соединить въ себъ достоинство царя и первосвященника, Давидъ называетъ его "јереемъ по чину Мельхиседекову". Сопоставляя этотъ псаломъ съ темъ местомъ посланія къ Евреямъ, гдѣ Ап. Павелъ раскрываетъ прообразовательное значеніе Мельхилдека на основаніи этого псалма, можно заключать, что и Давиду не чуждо было пониманіе этого ветхозавѣтнаго прообраза. Другое свидътельство мы находимъ у пророковъ Іереміи и Ісзекінля, которые называють будущаго царя надъ Израилемъ-Давидомъ. Такъ Іезекліиль отъ Лица Іеговы говоритъ: лочищу вкъ и будутъ Мовиъ народомъ, и Я буду ихъ Богомъ, а рабъ Мой Давидъ будетъ царемъ надъ ними и пастыремъ всьхъ ихъ" (37, 23—24; ср. 34, 24). Тоже и у Іеремін 30, 9. Отсюда можно заключать, что оба пророка видели въ Давиде образъ Мессіи. Изъ нижеприведенныхъ словъ І. С. Сираха можно сдёлать выводъ, что въ его время явилась потребность искать въ Писаніи болье глубокаго смысла, чемъ тотъ, какой оно имветь на первый взглядь. "Только тоть, говорить Премудрый, кто посвящаетъ свою душу размышленію о законъ Всевышняго, будетъ искать мудрости всёхи древнихъ и упражняться въ пророчествахъ. Онъ будетъ замъчать сказанія мужей именитыхъ и углубляться въ тонкіе обороты притчей; будеть изследовать сокроненный смысль изреченій и заниматься загадками притчей (39, 1-3). Здёсь уже полагается начало признанію двоякаго смысла Писанія, буквальнаго и сокровеннаго, а вибств съ темъ и типологіи. Какъ высоко восходить собственно типическое толкование у палестинскихъ іудеевъ, ученые затрудняются опредълить по еврейскимъ источникамъ, такъ какъ древность книгъ, которыя содержатъ примъры такого толкованія, подвергается сомнічнію. Признаніе же двоякаго смысла имело место еще въ школе Гиллела, что видно

изъ древнъйшихъ частей Мишны 1). Но еще ранъе и шире мистическій и аллегорическій способъ толкованія развился среди александрійскихъ іудеевъ. Аллегоривыъ и мистицизыъ главнаго представителя іудеоалександрійскаго направленія—Филона, видъвшаго въ историческихъ событіяхъ лишь придуманныя писателемъ формы для выраженія какой либо отвлеченной идеи, извъстенъ всъмъ и каждому.

Изъ всего сказаннаго видно, что начало типологическому пониманію Писанія было положено равъе проповъди Іисуса Христа и Апостоловъ и независимо отъ нея, и что нельзя отрицать пониманіе типовъ нѣкоторыми избранными лицами. Но если этихъ данныхъ достаточно для того, чтобы не согласиться съ мнѣніемъ тѣхъ, которые совершенно отрицаютъ какое бы то ни было значеніе типики для ветхозавѣтнаго человѣка, то ихъ недостаточно, чтобы съ рѣшительностью сдѣлать выборъ между другими двумя взглядами на значеніе типа, такъ какъ бывшее плодомъ пророческаго озаренія проникновеніе Давида, Іереміи и Іезекіиля въ типическое значеніе историческихъ лицъ не доказываетъ еще того, что типика была доступна и для естественнаго пониманія. Итакъ въ рѣшеніи занимающаго насъ вопроса могутъ быть лишь болѣе или менѣе вѣроятныя предположенія.

Прежде всего следуеть заметить, что типь, въ отличе отъ аллегоріи, вполнё сохраняеть свое историческое значеніе и достоинство и не заключаеть въ самомъ себе ничего такого, что побуждало бы мысль іудея, не удовлетворяясь историческимъ смысломъ типа, искать позади его другаго, высшаго, таинственнаго смысла. Къ этому могли дать поводъ или вліяніе такого философскаго направленія, которое все вещественное и чувственное объявляеть за не сущее (το μή δν), или особыя историческія событія, заставлявшія потерявшихъ все основанія для своихъ надеждъ въ настоящемъ искать ихъ въ прощедшемъ и по выраженію еврейскаго ученаго Закса, "жизнь настоящаго влагать въ слово прошедшаго". До позднейшихъ же временъ ветхозавётной исторіи мы нигде не находимъ следовъ стремленія искать позади историческаго факта высшаго смысла. Но



<sup>1)</sup> Herzog, R.—Encycl. B. 17, s. 389-390.

если трудно дойти до мысли о двоякомъ смыслъ историнескаго событія, то едва ли не труднъе на мъстъ втораго, сокровеннаго смысла цоставить опредъленное новозавътное событіе. Самый образованный изъ іудеевъ, дощедшій до признанія двухъ смысловъ Писанія, Филонъ, не могъ истолковать ни одного прообраза въ евангельскомъ духъ. А то обстоятельство, что и христіанинъ, не изучавщій типологіи, затруднился бы указать и выяснить вехтозавътные типы, показываетъ, что для пониманія типики недостаточно даже и знанія евангельской исторіи. Могъ ди посль этого ясно представлять преобразовательное значеніе историческихъ фактовъ іудей, да еще современникътипа? Могъ ли, напр., Ной видъть въ потопъ образъ крещенія, собиравшіе манну небесную усматривать въ ней образъ хльба съ небеси, смотръвшіе на змія повъщеннаго образъ Распятаго на кресть?

Но значить ли это, что типы не имели для ветхозаветныхъ людей никакого значенія? Отнюдь ність. Если іудей не могь рядомъ съ ветхозавътнымъ событіемъ мыслить и новозавътнаго, имъ прообразуемаго, то онъ безъ особеннаго труда могъ понимать и чувствовать основной принципъ божественнаго домостроительства, поскольку воплощался онъ въ прообразъ. Объяснимъ нашу мысль. Если типы были частными сверхъ-естественными выраженіями идеи спасенія, то въ самой природъ своей они должны заключать тоже общее начало, тотъ же основной принципъ, на которомъ зиждется само божественное домостроительство, и который состоить въ томъ, что Богъ по благости и всемогуществу и грашному человаку чрезъ смерть Сына даетъ источникъ нравственной и телесной жизни подъ условіемъ въры и покорности Ему. Это же начало было основанісив и зерномъ всёхъ типовъ. Въ каждомъ типическомъ событіи и лиць непремьню сказывается оно, хотя и не вполнь. Такъ эта идея выражена по частямъ и въ змів, висящемъ на древв, и въ манив небесной, и въ разцватшемъ жезла Аврона, и въ жертев, и въ изведении евреевъ изъ Египта, и въ пасхальномъ агнцъ, и въ переходъ чрезъ Чериное море, и въ обръзаній и во всёхъ лицахъ, прообразовавшихъ Христа. Всё эти и подобныя чрезвычайныя явленія служать настолько же выраженіями начала спасенія, насколько явленія физическаго міра служать выраженіями управляющихь ими физическихь законовъ. Какъ всякій человінь, даже дитя, присматриваясь къ явленіямъ природы, опытно познаетъ законы притяженія, отталкиванія и др., хотя и не въ состояніи выразить ихъ, такъ и іудей, будучи свидітелемъ явленій новаго порядка, инаго міра, опытомъ постигалъ управлявніую ими идею, хотя и не давалъ себъ о ней яснаго отчета. Видя змія, взглядъ на котораго спасаль его, онь самымь существомь своимь чувствоваль, что Богъ чудесно избавляетъ человъка и тамъ, гдъ не поможетъ природа, и спасаетъ чрезъ то, что возбуждало въ немъ ранъе презръніе. Видя разпрытшій жезль Аароновъ, Онъ долженъ быль свыкнуться съ мыслью, что Іедова можетъ сообщить жизнь умирающему и умершему; принося кровавую жертву, іудей должень быль сознавать что грвхь его заглаждается только смертью и притомъ смертью невиннаго существа. Такъ постепенно ветхозавътные типы опытно пріучали ічедеевъ къ новому порядку вещей, къ новому началу жизни, къ новымъ законамъ мессіанскаго царства, чего не могли бы сдёлать никакія теоретическія разъясненія. Благодаря имъ іудей могъ знать, чего онъ могъ и долженъ быль ожидать отъ Істовы и подъ какимъ условіемъ. Онъ уже виділь отраженіе новозавітнаго царства и твнь будущихъ благъ. Не простое любопытство заставляло іудеевъ просить знаменія у Христа, а ніжоторая привыка въ чрезвычайному порядку вещей.

Это наше пониманіе значенія типа для ветхозавѣтныхъ людей стоить въ согласіи съ тѣмъ мѣстомъ изъ перваго посланія къ Кариноянамъ, гдѣ Ап. Павелъ говоритъ: "не хочу оставить васъ, братія. въ невѣдѣніи, что отцы наши всѣ были подъ облакомъ, и всѣ прошли сквозь море; и всѣ крестились въ Моисея въ облакѣ и въ морѣ; и всѣ ѣли одну и туже духовную пищу; и всѣ пили одно и тоже духовное питіе, ибо пили изъ духовнаго послѣдующаго (ἀχολύθουσης) камня: камень же былъ Христосъ—не станемъ искушать Христа, какъ нѣкоторые изъ нихъ искушали и погибли отъ змѣй (10, 1—4. 9). Если всѣ ветхозавѣтныя чудеса, а слѣдовательно и указанныя Ап. Павломъ, переходъ чрезъ Чермное море, изведеніе воды изъ

скалы и дарованіе манны, ---были обнаруженіями новаго, супранатуралистическаго порядка вещей и, потому, по своему принципу и идей не отличались отъ событій новозавітныхъ, то ясно, что усвоившій нравственное основаніе чуда, понявшій его сотеріологическій смысль-становился дёйствительнымъ членомъ и сознательнымъ участникомъ новосозидавшагося царства Божія, и что переходъ чрезъ Чермное море и вкушение чудесноизведенной воды и небесной манны были для върующаго тъмъ же средствомъ вступленія въ церковь, какимъ для новозав'ьтныхъ служить крещеніе и причащеніе тела и крови Спасителя. Поэтому Апостолъ и говоритъ объ іудеяхъ, что они крестились, ъли духовную пищу и пили духовное питье, хотя и не всѣ во спасеніе. Наоборотъ, не почувствовавшіе кроющуюся въ чудв идею спасенія грвшнаго человвка благостію Божіею ради въры его, но въ тоже время требовавшіе чудесь для удовлетворенія физическихъ потребностей, дійствительно искушали Виновника и Основателя Новаго Царства, Бога и Христа. Еслибы Провидение чудеснымь образомь перенесло этихъ искусителей въ начало новой эры и поставило предъ Лицемъ Христа, то они навърное присоединились бы къ тъмъ, которымъ Онъ сказалъ: "истинно, истинно говорю Вамъ: вы ищете Меня не потому, что видёли чудеса, но потому, что ёли хлёбъ н насытились" (Іоан. 6, 26), и которые после речи Спасителя о хатот небесномъ, подающемъ жизнь человъку, обратились съ просьбой: "Господи, подавай намъ всегда такой хлебъ" (Ioan. 6, 34).

B. Mышцынг.

## ИСПОВЪДАНІЕ СВ. АПОСТОЛА ПЕТРА.

(Me. 16, 13-20; Mp. 8, 27-30;  $\pi$ . 9, 18,-21).

На северо-востоке Палестины есть незначительная деревушка Банія (Banias), окруженная кучею развалинь. Эти развалины жалкіе остатки стоявшаго здёсь въ древности города Панеи 1), переименованнаго во время вемной жизни Господа нашего I. Христа, въ Кесарію Филиппову. Кесарією Филипповою городъ Панею назваль четверовластникъ Филиппъ, въ честь кесаря Тиверія 2); въ отличіе же отъ Кесаріи, лежавшей на берегу Средиземнаго моря, между Дорою и Іоппією, и именовавшейся Стратоновою 3), эта Кесарія получила названіе Филипповой. Кесарія Филиппова есть то місто, гді Снаситель міра въ первый разъ во время своей земной жизни быль познань за Того, Кымь Онь быль по своему существу, --гды Онь вы лицы ап. Петра былъ исповъданъ своими учениками за Христа, Сына Бога живаго, разказъ о чемъ мы находимъ у евангелистовъ синоптиковъ и преимущественно у св. Матоея, излагающаго это событіе болье подробно.

Въ Кесарію Інсусъ Христосъ пришель изъ Юліи Вивсанды за недѣлю до своего славнаго преображенія (Мо. 17. 1; Мр. 9, 2; Лк. 9, 28). На пути къ ней (Мр. 8, 27), уже находясь въ ея предѣлахъ (είς τὰ μέρη—по Мато. ст. 13; εἰς τὰς κώμας—по Марку, ст. 27), Онъ, послѣ молитвы, спросилъ своихъ уче-

<sup>1)</sup> Plin. Hist. Nat. V, 15.

<sup>2)</sup> Іосифъ Флавій: Antiqu. Iudaior. XVIII, 2, 1.

<sup>2)</sup> Ibid. XV. 9, 6.

никовъ: за кого почитають Меня люди (Мр. 8, 27; Лк. 9, 18)? или, по сказанію св. Матося: за кого люди почитають Меня, Сына Человъческаго (Мв. ст. 13)?

Господь, конечно, зналъ тв неправильныя мивнія, какія имълъ о Немъ народъ, и спрашиваеть о нихъ учениковъ, желая только возбудить ихъ къ отрицанію этихъ ложныхъ народныхъ о Себъ мивній и вызвать правильное и истинное сужденіе съ ихъ стороны, чтобы они, по объясненію св. І. Златоустаго, "самымъ порядкомъ вопросовъ были возведены къ высшему разуменію, и не стали о Немъ также низко думать, какъ и народъ 1)". Имъя въ виду такую премудрую цъль своихъ вопросовъ и обусловливаемую этою пелію важность ихъ. Онъ и предварилъ ихъ молитвою, какъ имълъ обыкновение предвирать ею всё знаменительнёйшія событія своей жизни (Лк. 3, 21; 6, 12; 22, 38-46). Онъ, несомнънно, молился теперь Отцу своему объ озареніи свётомъ истины всёхъ учениковъ, о дарованіи имъ истиннаго понятія о Немъ, ихъ Учитель, каковаго они еще не имьли, между тьмъ какъ страданія и смерть Его уже приближались. Эти страданія и смерть могли не послужить для учениковъ Господа соблазномъ, могли не поколебать ихъ въры съ Него-только при обладании ими болъе нии менъе върнымъ и истиннымъ понятіемъ о Немъ; только тогда они могли правильно и разумно отнестись къ нимъ 2).

При изъяснени самаго вопроса Господа ученикамъ толковники Св. Иисанія особенно новъйшіе останавливаются преимущественно на выраженіе: Сына Человическаго (τὸν νίὸν τοῦ άνθρώπου) и соединяютъ съ нимъ разное содержаніе. Но само Св. Писаніе ясно раскрываемъ значеніе понятія Сынъ Человическій. Пророкъ Даніилъ видпль въ ночныхъ видпніяхъ, что съ облаками небесными шелъ какъ бы Сынъ человическій, дошелъ до Ветхаю днями и подведенъ былъ къ Нему. И Ему дана власть, слава и царство, чтобы всть народы, племена и языки служили Ему; владычество Его, владычество вычное, которое не прейдеть и царство Его не разрушится (Дан. 7, 13—14). Несо-

<sup>1)</sup> Бестд. на Еванг. Мата., въ русск. перевода Москва, 1843 г. ч. II-я, стр. 415; ср. Өеофилактъ: Толков. на Еванг. Мате., Казань, 1855 г., стр. 274.

<sup>2)</sup> Cm. Meyer. Krit. Exeg. Handb. üb. d. Evang. Matt. 1864 r.. 5 aufl.

мнѣнно, что подъ Сыномъ Человѣческимъ описывается пророкомъ Мессія, воплотившійся Сынъ Божій, явившійся среди людей въ образѣ человѣка, въ подобіи плоти грѣха (Рим. 8, 3). Изъ пророчественной рѣчи Даніила заимствовано было названіе Сынъ Человѣческій и Іисусомъ Христомъ. Имъ Онъ постоянно Себя называлъ 1) и всегда примѣнялъ его къ Себѣ въ томъ же смыслѣ и съ тѣмъ же значеніемъ, съ какимъ оно являлось у пророка Даніила. Слѣдовательно, и предлагая вопросъ своимъ ученикамъ относительно народнаго миѣнія о Себѣ, Сыню Человъческомъ, Онъ желалъ слышать изъ устъ ихъ миѣніе о Себѣ именно какъ о Мессіи, который явился народу въ образѣ человѣка, казался для него человѣкомъ, по выраженію Евфимія Зигабена 2).

Именуя Себя въ вопросѣ къ ученикамъ Сыномъ Человѣческимъ,—Мессіею, Господь тѣмъ самымъ показывалъ имъ, что народныя о Немъ мнѣнія, которыя могли быть высказаны ими, ложны, а чревъ то Онъ направлялъ ихъ умъ къ болѣе возвышенному и глубокому постиженію своего существа. Употребленіе выраженія "τὸν υίὸν τοῦ ἄνθρώπου" въ видѣ приложенія къ "με" имѣло въ вопросѣ Іисуса, слѣдовательно, существенное значеніе и потому невозможно считать его за собственное добавленіе Ев. Матеея, что допускаютъ нѣкоторые изъ толковниковъ (напр. Гольцманъ в), основываясь на томъ, что этого выражанія нѣтъ у Евв. Марка и Луки. Въ данномъ случаѣ, какъ и во многихъ другихъ, сму подобныхъ, нужно видѣть простое восполненіе однихъ сказаній евангелистовъ другими, а не собственное добавленіе одного изъ нихъ.

На вопросъ Господа ученики отвъчали: одни за Іоанна Крестителя, другіе за Илію, а иные за Іеремію, или за одного изъ пророковъ (Мв. 16, 14; Мр. 8, 28; Лк. 9, 19).

<sup>1)</sup> Тренгь утверждаеть, что въ Нов. Завъть выражение Сыми Услоопческий употреблено 88 разъ и ни въ одномъ мъсть оно ничего другаго не обозначаетъ, какъ Мессію (См. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа, переводъ Зиновьева, Москва, 1883 г., стр. 234); въ ръчахъ Самого Інсуса Христа это выражение употреблено 77 разъ. (Си. статью "Навменование Інсуса Христа Синомъ Человъческий» въ Чтен. Общ. Люб. Дух. Просв. 1894 г., февр. и мар.). Эта статья доказываетъ, что наименование было Сыми Человъческий обычнымъ обозначениъ Мессіи во время Христа.

<sup>2)</sup> Толков. Еванг. отъ Мате., Кіевъ, 1886 г., стр. 247.

<sup>3)</sup> Die Synopt. Evang. 1863 r.

За Іоанна Крестителя считаютъ Іисуса Христа Иродъ Антиппа, умертвившій его въ исполненіе клятвы, данной имъ дочери Иродіады. Мучимый укорами преступной совъсти, онъ, услыхавь о чудесахъ Інсуса, рёшиль, что этоть чудотворень есть обезглавленный имъ и воскресшій Креститель (Мө. 14, 1—11; Мр. 6, 14—28). Вмёстё съ Иродомъ, впрочемъ, считали Інсуса за воскресшаго Іоанна и нѣкоторые изъ народа (Лк. 9, 10), —въроятно приверженцы Ирода 1). Илію ожидаль еврейскій народь въ качеств' предшественника Мессіи,-Его предтечи, на основаніи пророчества Малахіи, гдъ Господь Саваооъ представляется говорящимъ Израилю чрезъ пророка: Воть я пошлю кь Вамь Илію пророка предь наступленіемь дия Господия, великаго и страшнаго (Малах. 4, 5); такого ожиданія Иліи не чужды были в сами апостолы (Мө. 17, 10). Явленіе предъ пришествіемъ Мессіи Іереміи ожидалось вслъдствіе ветхозав'ятнаго преданія о томъ, что этотъ пророкъ, по волъ Божіей, въ силу бывшаго ему божественнаго откровенія, скрыль въ пещеръ скинію, ковчегь и жертвенникъ кадильный, которые должны были пребывать въ этомъ, ни кому не извъстномъ, мъстъ, до тъхъ поръ, пока Богъ не соберетъ сонма народа (2 Макк. 2, 4-8). Не могло не вліять на в'врованіе во вторичное принествіе пророка Іеремін и общее іудейское возврвніе на этого пророка, какъ на ходатая и молитвенника предъ Богомъ за народъ израильскій, почему ему по преимуществу присвоили название пророка Божий (профутус той Өеой. Макк. 15, 14). Некоторые признавали Іисуса вообще за одного изъ пророковъ, древнихъ, воскресшихъ изъ мертвыхъ, какъ это видно изъ сказанія св. Луки (Лк. 9, 8 и 19). Соединяли ли свои ожиданія эти последніе съ какими либо определенными личностями изъ ветхозавѣтныхъ пророковъ, или же вообще вършли въ явленіе какого бы то ни было пророка, не пріурочивая своихъ върованій къ опредъленной личности, -- этого ръшить невозможно; извъстно только, что, кромъ пророковъ Илів и Ісреміи, было ожиданіє пророка Исаіи, основываясь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Горскій: Истор. Еванг. в цер. Апостол., Москва, 1883 г., стр. 211.

на объщани Господа Вседержителя послать въ помощь матери сыновъ Израиля рабовъ своихъ Исано и Іеремію (3 Ездры 2, 18). 1)

Всѣ мѣста Св. Писанія, утверждаясь на которыхъ іуден ожидали предъ пришествіемъ Мессіи явленія какого нибудь изъ ветхозавѣтныхъ пророковъ, очевидно были плодомъ искусственныхъ и ложныхъ толкованій іудейскихъ книжниковъ <sup>2</sup>), косвенное указаніе на что есть и въ евангельскомъ сказаніи (Ме. 17, 10).

Изъ отвъта апостоловъ открывалось, что по народному мнънію явленіе Спасителя было необычайнымь, что всё признавали прямое отношеніе Его къ Мессіи, считали Его за предшественника Мессіи, за предтечу Его, но только не за самаго Мессію. Повидимому, это показаніе учениковъ Іисуса стояло въ противоръчіи съ евангельскими свидътельствами, по которымъ съ самаго перваго времени своей дъятельности Інсусъ Христосъ быль признаваемъ за Мессію; какъ напримеръ, за Мессію Его исповъдовали ждавшіе отъ Него исцъленія два слъща (Мо. 9, 27), за Мессію готовы были признать Его свидътели исцеленія Имъ слепаго и немаго бесноватаго (Ме. 12, 22), за Мессію признавала Его жена Хананеянка (Мо. 15, 22), послъ насыщенія пяти тысячь человінь пятью хлібами и двумя рыбами народныя толпы видёли въ Немъ пророка, грядущаго въ мірь, и хотьли провозгласить Его царемъ-Мессіей (Іоан. 6, 14-15). Но это кажущееся разнорвчие легко примириется темь, что хотя отдельным лица признавали Інсуса за Мессію, однако всеобщій народный голось считаль Его только за предшественника Мессіи 3); хотя случалось, что и целья толпы готовы были видеть въ Немъ Мессію, но только послетакихъ дъйствій, которыя соотвътствовали ихъ взглядамъ на Мессію, какъ на могущественнаго политическаго владыку, имъющаго, по основаніи имъ теократическаго земнаго царства, даровать іудейскому народу политическую свободу и земное благополу-

<sup>1)</sup> О всёхъ этихъ ожиданіяхъ іудеевъ см. у Bertholdt. Christol. iud., § 15, р.

<sup>2)</sup> CM. Olshausen: Biblish. Comment. üb Sammtl. Shriften d. N. Testam., Erster Bd., Königsberg. 1853 r. S. 516:

<sup>3)</sup> Cu. Meyer: Kritisch-exeget. Handb. üb. d. evang. Matth, s. 349 примьч.

чіе. Въ первое время общественнаго служенія Інсуса Христа, несомнівню, больше было признававшихъ Его за Миссію, но чемъ дальше шло время, тімъ меніве оставалось разділявшихъ это воззрівніе, потому что Онъ не оправдываль и не исполняль ихъ ожиданій объ утвежденіи политическаго царства Давида. 1) Візрованія въ Него, какъ въ Мессію, мало по малу вытіснялись воззрівніями, исчисленными апостолами въ отвіть на вопросъ Господа, и къ тому времени, когда быль данъ этоть отвіть, признававшихъ Его за Мессію было уже такъ мало, что апостолы не нашли возможнымь особо указать на нихъ.

Разнообразіе народных в митній объ Іисуст Христт, и ихъ неустойчивость говорили объ ихъ невтрности; не могли ихъ въ силу этого признать истинными, конечно, и ученики Господа, а потому Онъ, какъ уже и замтчено выше, желая слышать отъ нихъ болте правильное о Себт сужденіе и установить въ ихъ умахъ истинное о Себт понятіе, спрашиваетъ ихъ: а вы за кого почитаете Меня? Симонъ же Петръ, отвычая, сказаль: Ты, Христосъ Сынъ Бога живаго (Мо. 16, 15 и 16).

Симонъ Петръ, болъе пламенный и стремительный изъ апостоловъ, всегда выступавшій впереди ихъ по выраженію св. Іоанна Златоустаго, "уста апостоловъ" (то ото́µа тῶν αποστολων), 2) первый даетъ отвътъ на вопросъ Іисуса Христа не только за себя, но и за всѣхъ Апостоловъ. Смыслъ и достоинство отвъта Петра толковники св. Писанія опредъляютъ различно. Нѣкоторые всю важность его полагаютъ въ особенномъ происхожденіи и возвышенномъ свойствѣ высказанной въ немъ вѣры апостоловъ во Іисуса, каковой не имѣли до сего времени не только ихъ современники, но и они сами; другіе же достоинство его видятъ въ его особенномъ догматическомъ содержаніи и значеніи. Первые придаютъ всю силу въ отвѣтѣ словамъ, Ты еси Христосъ. (σò εσί ὁ Χριςτòς), а вторые служащему къ нимъ приложеніемъ выраженію: Сынъ Бога живаю (ὁ υίος τοῦ Θεοὸ τοῦ ζῶντος).

Первое воззрвніе им находимъ ясно выраженнымъ и под.

<sup>1)</sup> CM. Keil: Cmmentar üb d. Evang. des Matth., Leipzig, 1877.

<sup>2)</sup> Бесвд. на евангел. Мате. въ русск. пер., Москва, 1843 г., II-я, стр. 417.

робно раскрытымъ у современнаго намъ извёстнаго протеставтскаго профессора Бейшляга въ недавно появившейся его статъв. 1) По его мевнію, въ устахъ Петра названіе "Сынъ Бога живаго" не имъло болъе высшаго смысла, чъмъ Мессія, и вся сила высказаннаго имъ исповъданія заключалась не въ этомъ выраженін, а въ понятін "Христосъ", какъ это явствуеть уже изъ того, что у евв. Марка и Луки выраженія "Сынъ Бога живаго" совствить нты, да и по сказанію св. Матоея Інсусть запретиль своимъ ученикамъ, послъ высказаннаго ими исповъданія, говорить народу, не о томъ, что Онъ есть "Сынъ Бога живаго", а о томъ, что Онъ есть "Христосъ" (см. 20). Смыслъ исповъданія ап. Петра, расуждаеть Бейшлягь, быль не новый и не необычайный; въ томъ же смыслъ ученики Іисуса въ первые часы ихъ знакомства съ Нимъ говорили: "мы нашли Мессію, Сына Божія, царя Израилева" (Іоан. 1, 41, и 47). Новое и особенное въ исповъдани Петра заключалось въ особенномъ происхожденіи и возвышенномъ свойствѣ высказанной имъ вѣры, что видно изъ словъ Самаго Іисуса, обращенныхъ Имъ къ Петру: Блажент ты, Симонт сынт Іонинт; потому что не плоть и кровь открыли тебь это, но Отець мой, сущій на небесахь (Мо. 16, 17). Если ученики въ первые дни ихъ последованія за Христомъ и привътствовали его Мессіей, или Сыномъ Божіемъ, то это имъ открыто было плотію и кровію, т. е. человъкомъ Іоанномъ Крестителемъ (Іоан. 1, 29 и далъе); полагаясь на авторитетъ его, авторитетъ, следовательно, человеческій, они тогда признали Інсуса за Мессію и Сына Божія. И въра ихъ по своему характеру была упованіемъ естественныхъ людей: они вполив раздвляли ложныя политическія чаянія народа: воззрвнія на Мессію, какъ на возстановителя вившняго теократическаго царства Давида. Теперь же, когда народныя ожиданія не подтвердились, высказать такое исповъданіе, какое высказаль Петръ, было совстви инымъ деломъ. этого нужно было откровение Отца небеснаго и обусловливавшееся имъ внутреннее духовное уразумвніе апостола, которое



<sup>!)</sup> Über die Ausspruche Jesu an Petrus, въ журнагь: Revue internationale de Theologie, Janvier-Mars 1894 г. р. 47-49.

было сильнее всёхъ соблазновъ, которое вопреки всёмъ противоречіямъ внёшняго униженнаго вида Іисуса укрепило Петра въ вёре, что Іисусъ всетаки есть обётованный, истинный Мессія, Спаситель. Вёра ап. Петра была именно та вёра, которую желалъ Іисусъ видёть въ своихъ последователяхъ, вёра, родившаяся отъ Бога,—твердая и могущественная, могшая побёдить міръ. Въ такомъ свойстве вёры Петра въ Іисуса и крылась вся сила и все знаніе его исповёданія.

Съ изложеннымъ мивніемъ нельзя согласиться по слідующимъ основаніямъ. Если Петръ въ своемъ отвъть Інсусу исповъдываль Его только за Мессію, за котораго апостолы и другіе последователи признавали Інсуса съ самаго перваго времени вступленія Его на общественное служеніе, то отв'ять Петра не соотвътствовалъ самому вопросу Господа и той цъли, съ которой онъ быль предложень, а следовательно и не заключаль въ себъ ничего такого, за что бы можно было ублажать его виновника. Інсусъ желаль знать не то, признають, или нътъ его за Мессію апостолы, каковымъ они уже давно Его считали (Іоан. 1, 42-49), а то, за кого принимають они Его, Мессію, какое имъютъ понятіе о Немъ, какъ думаютъ о Его природъ. Поэтому и въ отвътъ мужно искать не опредъленія только назначенія Іисуса въ ряду другихъ божественныхъ посланниковъ, а выражение понимания природы и существа Его. Ляйшфуть (Lightfoot) справедино говорить: "Христосъ спрашиваль апостоловъ не столько о томъ, признаютъ ли они Его за Мессію, сколько о томъ, что, призная за Мессію, какое имъють о Немъ понятіе (qualemnam eum conciperent). Апостолы признавали Его за Мессію, какъ и другіе Его ученики, которые собирались вокругъ Его и которыхъ было не мало. Вследствіе сего быль бы излишнимь такой вопрось къ нимъ: думают ли они, что Онг есть Мессія? но необходинь такой: киное они имьють понятие о Немь, какь о Мессия И отвыть Петра: Ты Христось, Сынъ Бога живаго, какъ бы такъ гласитъ: мы уже давно признаемъ Тебя за Мессію, но на вопросъ Твой: кто Ты такой? я говорю, что Ты, Сынг Бога живаго. -- Итакъ, словомъ Тіча не столько выражается здёсь вопросъ о лицъ, сколько о достоинствъ лицъ (de qualitate personae) 1). Нельзя, далъе, принять за несомивнное, что апостолы первоначально признали въ Іисусъ Мессію, опираясь только на авторитеть Іоанна Крестителя, какъ человъка, и отсюда выводить несовершенство ихъ въры въ Інсуса, выразившейся въ сочувствіи ложнымъ политическимъ воззрівніямъ на Него народа. Іоаннъ Креститель свидътельствовалъобъ Інсув Христв, какъ о Мессін, Сынв Божіемъ, не самъ отъсебя, а по откровенію Божію, о чемъ онъ и возвѣщалъ приходившихъ къ нему креститься (Іоан. 1, 32-34); и ученики Іоанна, впоследствін сделавшіеся учениками Інсуса, слыша его свидътельство объ Інсусъ, несомнънно придавали этому свидътельству Божественный авторитеть, видели въ немъ свидетельство не простаго человъка, а пророка, посланнаго отъ Бога для возвъщенія Его воли (Іоан. 1, 6 и 7). Если вообще современники Іоанна считали его за пророка (Ме. 14. 5; Мр. 6, 20), то темъ более нужно сказать это объ ученикахъ его. Вера ихъ, следовательно, въ первое время ихъ последованія за Христомъ по своему источнику и происхожденію существенно не разнилась отъ веры въ моментъ ихъ исповеданія. Да не была она въ этотъ моментъ и совершеннъе въ отношеніи къ тому, въ чемъуказывается ея несовершенство разсматриваемымъ мивніемъ. Апостолы и после исповеданія ап. Петра спорили между собою о томъ, кто изъ нихъ будетъ больше въ царствъ Мессіи (Мв. 18, 1; Мр. 9, 33 и 34); сыны Заведеовы просили Інсуса, чтобы онъ одного изъ нихъ посадилъ въ своемъ царствъ по правую руку, а другаго по левую (Мв. 20, 21; Мр. 10, 35); даже уже возносившагося къ Отцу Господа ученики Его спрашивали: не во сіе ли время Господи возстановляемь Ты царство Израилю (Дівян. 1, 6), разумівя подъ нимъ, несомнівню, внівшнее теократическое царство Мессіи, въ которомъ Онъ будетъ царемъ, по подобію царствъ вемныхъ. Допуская, затёмъ, что вся важность исповеданія ап. Петра заключалась въ особенномъ свойствъ его въры по ем происхождению отъ Бога и зависъвшимъ отъ этого происхожденія ся силв и твердости, вміств съ темъ необходимо будетъ признать за истинное и учение

<sup>1)</sup> Horae Hebr. et talmud. th II, in Evang. Matt., Cantabrigiae, 1658 r., pag. 196.

протестанства вообще о въръ, какъ исключительно о даръ Божіемъ, сообщаемомъ людямъ помимо ихъ воли и участія,— опровергаемое многими мъстами Св. Писанія (Іоан. 3, 18 и 36; 6,—28—29) 38—40; 7, 37—39; Мр. 16, 16; 1 Сол. 3, 7 и 10; 1 Кор. 1, 13; Рим. 14, 1 и др.). Въра человъка есть лично свободное дъло его самого; Богъ вспомоществуетъ только ей, а не рождаетъ ее помимо участія человъка; въ противномъ случать она не имъла бы и цтны. Наконецъ, если Петръ въ своемъ исповъданіи мыслилъ Іисуса только какъ Мессію—Христа, то употребленное имъ выраженіе о обос тоо Сфотос нужно признать тожественнымъ съ "Хрютос", а следовательно допустить тавтологію. Но, очевидно, выраженіе о обос тоо Обог не повторяетъ понятіе "Хрютос", а яснте его опредъляетъ 1).

Указываемое Бейшлягомъ въ подтверждение своего мивнія отсутствіе выраженія, "Сынъ Бога живаго" у евв. Марка и Луки объясняется, конечно, тёмъ, что у ев. Матоея сравнительно съ сказаніями евв. Марка и Луки исповёданіе Петрово выражено поливе и точиве <sup>2</sup>). Что же касается причины, по которой въ рёчи къ ученикамъ послё исповёданія Петра Іисусъ запрещаетъ имъ говорить о Себъ народу, какъ объ Іисусъ Христъ, и не какъ о Сынъ Божіемъ, то она, какъ увидимъ ниже, была совсёмъ иная, а не та, какую предполагаетъ Бейшлягъ.

Отцы и учители церкви <sup>8</sup>) и лучшіе изъ новъйшихъ толковниковъ, какъ напр. Кейль <sup>4</sup>), Лянге <sup>5</sup>) Ольсгаузенъ <sup>6</sup>), Фарраръ <sup>7</sup>), Мейеръ <sup>8</sup>), изъ русскихъ Горскій <sup>9</sup>) и еп. Михаилъ <sup>10</sup>) достоин-

<sup>1)</sup> Cu Ohshausen: Bibl. Comment., 1, s. 517.

<sup>2)</sup> Си. Михандъ: Толков. Еванг. отъ Марка и Луки, Москва, 1871 г. стр. 367.

<sup>3)</sup> Златоустъ: Бесъд. на Еван. Мате. стр. 417; Өеофилактъ: Толков. Ев. Мате. Казань, стр. 285, 1855 г.; Знгабенъ: Толк. Еванг. отъ Мате., Кіевъ, 1886 г. стр. 248.

<sup>4)</sup> Commend. üb. d. Evang, Matt., s. 348.

<sup>5)</sup> Theol. -homil. Bilwer., d. Evang. Matt. s. 237.

<sup>6)</sup> Bibl. Comment. I, s. 516-517.

<sup>7)</sup> Жизнь Інсуса Христа, перев. Лопухина, 1855, стр. 237.

<sup>\*)</sup> Kritich. exeg. Handb. üb. Evang. Matt. s. 350. Онъ, между прочных, приводить слова Бенгеля: nam cognitio de Iesu, ut est filius Dei sublimior est, quam de eodem, ut est Christus.

<sup>9)</sup> Истор. Еванг. и Церкв. Апост. стр. 211.

<sup>10)</sup> Толков. Еванг. отъ Мате., Москва 1870 г., стр. 244.

ство и важность исповеданія ап. Петра справедливо полагають въ особомъ догматическомъ его смысле и значении. Тогда какъ одни видъли въ Іисусъ только предтечу Мессін, а другіе, признавая Его за Мессію, судили о Немъ, какъ только о будущемъ земномъ царъ и правителъ, Сынъ Давидовомъ, ап. Петръ исповедаль Его за истиннаго Сына Божія, Сына Божія въ исключительномъ и единственномъ смысль, Сыномъ Божіимъ единороднымъ, вторымъ лицемъ Св. Троицы, спедшимъ съ небесъ и воплотившимся. Какъ таковаго, Петръ первый позналъ и исповъдаль Інсуса; хотя другіе прежде и исповъдывали Інсуса Сыномъ Божінмъ, но писповедовали Его, говорить св. Златоусть, не такимъ Сыномъ, какъ Петръ, признавали воистину сыномъ подобнымъ многимъ, даже превосходевйшимъ многихъ, только не изъ самой сущности Отца рожденныхъ" 1). Петръ въ своемъ исповеданіи определиль и высказаль дело и существо Спасителя, составляющія собою сущность христіанской віры и исповъданія на всв времена (ср. Ме. 26, 63; Іоан. 11, 27; 20, 31; 1 Іоан. 2, 22 и дал.; Филип. 2, 11) 2), онъ, по выраженію св. Исидора Пелусіота, испов'єдаль "соединеніе двухъ естествъ, которое для нашего спасенія боголівню совершиль въ Себів Сынъ Божій" 3).

Что такой именно смыслъ нужно соединять съ исповъданіемъ Петра, это видно изъ подлиннаго евангельскаго текста. Евангелистъ предъ словами Χριςτὸς и υίὸς употребляетъ членъ (ὁ) и этимъ указываетъ, что Іисусъ мыслится Петромъ въ едивственномъ и исключительномъ, свойственномъ Ему одному отношеніи къ Отцу,—какъ Сына Его по существу 4). "Петръ, разсуждаетъ блаж. Өеофилактъ, не говорилъ: Ты еси Христосъ Сынъ (υιὸς) Божій безъ члена ὁ, а съ членомъ (ὁ υιὸς), т. е. Сынъ единый и единственный, Сынъ не по благодати, но рожденный изъ существа Отчаго 5).

Богъ, Сыномъ Котораго мыслитъ Петръ Іисуса, называется

<sup>1)</sup> Бесвд. на Еванг. Мате., стр. 417.

<sup>2)</sup> Keil Comment. üb. Evang. Matt., s. 349.

<sup>3)</sup> Твор. Св. Отцевъ, Москва. 1859 г., т. XXXIV, стр. 145.

<sup>4)</sup> Keil. Comment. üb. d. Evang. Matt., s. 348.

б) Толков. па Еванг. Мате., стр. 275.

имъ Живымъ (тоб ζώντος), (т.е. Живущимъ, действующимъ въ мірь и спасающимъ людей) въ отличіе отъ боговъ ложныхъ, языческихъ, мертвыхъ. Тоо Сочтос служить для Петра именно обозначениемъ истинности Бога, Сыномъ котораго исповъдуется Інсусъ и отличіемъ Его отъ языческихъ боговъ 1). Ольсгаузенъ, впрочемъ, подагаетъ, что эпитетомъ той Сбитос Петръ не противопоставляетъ истиннаго Бога языческимъ идоламъ, къ каковому противоположенію не было никакихъ основаній, но опредъляетъ реальность откровенія Бога во Христъ. Отблескъ божества во Христв быль настолько силень и могучь, что чрезъ Него Отецъ, какъ Его источникъ, открылся въ первый разъ въ своемъ существъ. Всъ ранъе бывшія откровенія жизни Живущаго были мертвы въ сравненіи съ Жизненною полнотою, которая излилась въ явленіи Інсуса 2). По поводу этого сужденія Ольсгаузена нужно замітить, что въ священных вехтозавътныхъ писаніяхъ эпитетъ тоб Соотос прилагался къ Богу обыкновенно для отличія Его отъ боговъ ложныхъ, языческихъ (Дан. 6, 20 и 26).

Інсусъ сказаль ап. Петру въ отвътъ на его исповъданіе: блажент ты, Симонт, сынт Іонинт; потому что не плоть и кровь открыли тебы это, но Отецт Мой, сущій на небесахт (Мв. 16, 17).

Петръ въ своемъ исповъданіи высказаль такую истину, постиженіе и уразумъніе которой для обыкновеннаго, естественнаго человъческаго ума самого по себъ не возможно; онъ позналь въ Інсусъ единороднаго Сына Божія, уразумъль Его природу и существо. И такъ какъ, никто не знаетъ Сына, кромъ Отща и Отща не знаетъ никто, кромъ Сына и кому Сынъ хочетъ открыть (Мв. 11, 27), то и источникомъ знанія Петра быль не естественный человъческій разумъ, а божественное откровеніе. Петръ за свою въру въ Інсуса, какъ Мессію, которую онъ стяжаль, при помощи Божіей проникая въ природу Его Сына чрезъ созерцаніе Его дъль и слышаніе Его словесъ 3), удостоился этого высокаго божественнаго откровенія,

<sup>1)</sup> См. бл. Іеронима: Comment. in Matth. Opp. ed. 1684 г. tom. IX, p. 41; Звгабенъ: толков. Ев. отъ Мате. стр. 248; Михаилъ: толк. Еванг. Мате. стр. 294; Меуег: Krit. exeg. Handb. üb. d. Evang. Matt. s. 349.

<sup>2)</sup> Bibl Comment., I, s. 517.

<sup>?)</sup> См. Горскій, Истор. Еванг. и церк. Апост. стр. 211.

а потому и быль блажень. Что онъ оказался достойнымь откровенія Отца, это свидѣтельствовало объ его святости, о высокой степени его духовнаго совершенства; а эти качества были непреложнымь залогомъ полученія имъ вѣчнаго блаженства, обѣщаннаго всѣмъ истинно вѣрующимъ во Христа, Сына Божія (Ме. 5, 3—12). Слова Іисуса блаженъ еси (μακάριος εί) были въ Его устахъ не выраженіемъ простой похвалы Петру, а обѣщаніемъ вѣчнаго блаженнаго бытія 1).

Говоря о вышеестественномъ происхождении познанія истины, исповеданной ап. Петромъ, Іисусъ Христосъ выражается такъ: не плоть и кровь (дар хан абра) тебъ открыли. Понятія плоть и кровь употребляются иногда въ св. Иисаніи для обозначенія слабости и несовершенствъ человіна въ противоположность совершеннъйшему Богу (Гал. 1, 16; Еф. 6, 12) 2), а иногда вообще для обозначенія чувственной природы въ ея противоположности духовной (дар хай а?на въ противоположность пуебща. Евр. 2, 14; 1 Кор. 15, 50). Сообразно съ этимъ толковники Св. Писанія соединяють различный смысль съ указанными понятіями при разъясненіи отвъта Спасителя на испов'вданіе Петра. По мнівнію однихъ, Господь ими хотівль сказать Петру, что исповъданная имъ истина была сообщена ему не къмъ нибудь изъ смертныхъ, слабыхъ людей, а Самииъ Отцемъ Небеснымъ 3); по другимъ, выражениемъ не плоть и крось Христось говориль Петру, что значение его не есть плодъ его собственнаго размышленія и уразумінія, плодъ естественнаго разума <sup>4</sup>); третьи соединяють оби эти пониманія вмёстё <sup>5</sup>). Мнфніе последнихъ, повидимому, вернье: Спаситель вообще

<sup>1)</sup> Olshausen Bibl. Comment., I, s. 518.

<sup>2)</sup> Въ этомъ смысаћ, по свидътельству Ляйтфута, сар кас агна укотреблялись у іздейскихъ писателей, т. е. раввиновъ. См. Horae Hebraicae et talmud., р. 199.

<sup>3)</sup> Meyer: Krit. exeg. Handb. üb. Evang. Matt.; Зыгабенъ: Толков Еванг. Мато., стр. 248; Горскій: Ист. Еванг. и церкв. Апост., стр. 211.

<sup>4)</sup> См. De Wette; Kurrg. exeg. Handb. z. N. Т. Bd. I; Мейеръ къ этой грунтъ толковниковъ причисляеть: Безу, Кальвина, Каловія, Неавдера, Крузія и др. См. Krit. exeg. Handb. üb. Evang. Matt., S. 351.

<sup>5)</sup> Bleek: synopt. erklär. der drei ersten, Leipz. 1862 r. Bd. I.; Schegg. Evang. nach Matth., I, München, 1863 r.; Keil: Comment. üb. d. Evang. Matthaus.

хотёлъ утвердить, что источникъ знанія Петра о Немъ былъ не естественный и обыкновенный, что онъ не могъ ни самъ своимъ умомъ дойти до уразумёнія исповёданной имъ истины, ни другіе люди не могли ему открыть ся. Ольсгаузенъ совершенно вёрно опредёляетъ смыслъ выраженія не плоть и кровь, говоря, что оно можетъ указыветь какъ на другихъ людей, такъ и на человёческія, естественныя способности самаго Петра, и правильно выражаетъ его въ такихъ словахъ: "ничто человёческое, никакая человёческая сила и способность не могли сообщить тебё (Петру) этого познанія, только божественное можетъ научить познанію божественнаго 1)"

При обращении къ Петру Господь называетъ его Симономъ, сыномъ Іонинымъ. Названію "Сынъ Іонинъ" придается различное значеніе. Одни изъ толковниковъ соединяють съ нимъ аллегорическій смыслъ. Іона слово еврейское и значить "голубь", поэтому рівчь Інсуса ты Симонт сынт Іонинт перефразирують такъ: "ты, Симонъ, сынъ голубя". Голубь, говорятъ, во 1-хъ, есть сумволь св. Духа, и Інсусь какь бы такь говориль Петру: ты Симонъ, дитя духовное, Богъ, Отецъ духовъ (Евр. 12, 9) открылся тебъ 2)"; голубь, воркующій на скаль, говорять во 2-хъ, есть сумволъ общины (церкви), почему смыслъ словъ Інсуса тоть, что Симонъ, сынъ голубя, долженъ быть названъ скалою, на которой обоснуется община (церковь) в); голубь, говорять въ 3-хъ, есть сумволъ слабости, и Господь въ своей рѣчи хотѣлъ противопоставить его слабость по естественному происхожденію-будущему духовному его величію и значенію въ церкви Христовой 4). Другіе, отрицая аллегорическій смыслъ указанныхъ словъ Господа Петру и выражение ими противоположенія Петра по естественному его состоянію съ будущимъ духовнымъ его совершенствомъ и величіемъ, полагаютъ, что въ устахъ Інсуса эти слова были простымъ торжественнымъ

<sup>1)</sup> Bibl. Comment., I, S. 519.

<sup>2)</sup> Olshausen: Bibl. Comment., I, s. 519. Еще блаж. Іерорнямъ говорилъ: Bar ionain nostra lingua sonat filius columbae. Comment. in Matth., r. 41.

<sup>2)</sup> Lange: Theol.—homil. Bibelw. D. N Т., I, s. 236.; Фарраръ: Жизнь І. Христа стр. 67.

<sup>4)</sup> Lücke: Comment. üb. Evang. Johan. 1840 r., Bd. I. s. 450.

обращеніемъ къ Петру, которое только выдѣляло изъ рода другихъ лицъ <sup>1</sup>). Какое изъ этихъ мнѣній вѣрнѣе, рѣшить трудно; да и рѣшеніе этого вопроса не имѣетъ особеннаго значенія для выясненія смысла рѣчи Спасителя къ Петру, взятой во всей ея цѣлостности.

Продолжая ръчь свою къ Петру, Інсусъ говоритъ: И я говорю тебь: ты Петръ, и на семъ камнъ Я создамъ церковъ мою и врата ада не одольютъ ея. И дамъ тебъ ключи царства небеснаго; и что свяжешь на земль, то будетъ связано на небесахъ; и что разръшись на земль, то будетъ разръшено на небесахъ (Мв. 16, 18 и 19).

Словами: и Я говорю тебь, ты Петръ (со єї Петрос) Спаситель отвічаеть на исповіданіе Петра взаимнымъ провозглашеніемъ твердости и непоколебимости віры Петра, которыя были предуказаны Іисусомъ при наименованіи Симона Петромъ—камнемъ, при первой встрічів съ нимъ (Іоан. 1, 42). Теперь Іисусъ только утверждаеть за нимъ это названіе. Онъ какъ бы такъ говорилъ: "Ты Симонъ, по божественному откровенію, испов'ядуешь Меня Христомъ, Сыномъ Бога Живаго; этого откровенія Ты удостоился за свою твердую віру въ меня, и потому Я по справедливости назваль тебя Петромъ (камнемъ), когда въ первый разъ увидаль тебя; и Я теперь подтверждаю, что ты дійствительно Петрь—камень, ты достоинъ этого названія за свою віру и испов'яданіе 2)".

Утвердивъ за Петромъ данное ему названіе (камня), Спаситель непосредственно затімъ изрекаетъ обітованіе о созданіи: на семъ камню Я создамъ церьковь мою,—говоритъ Онъ. Кого нужно разуміть подъ камнемъ или скалою (тії тетра). мийнія св. отцевъ и толковниковъ св. Писанія относительно этого разнообразны.

Блаженные Іеронимъ 3) и Августинъ 4) подъ камнемъ или

<sup>1)</sup> Meyer: Krit. exed. Handb. üb. Evang. Matth. s. 350; Keil. Comment. üb. d. Evang. Matth. s. 349.

<sup>2)</sup> Cu. Meyer: Krit. exeg. Handb. üb. Evang. Matth. s. 352; cp. Lange: Theol.—homil. Bibelw. D. N. T. I. s. 237; Keil: Comment. üb. Evang. Matth. s. 350.

<sup>3)</sup> Comment. in Matth., p. 41.

<sup>4)</sup> Sermo XIII.

скалою разумьють самаго Інсуса Христа, который на Себь Самомъ, какъ Мессіи, обътоваль создать Свою церковь. За ними слыдують и нъкоторые изъ позднъйшихъ толковниковъ 1). Протоверей Богословскій, напр., передавая обътованіе Господа о созданіи церкви въ такомъ видь: "Ты Петръ (камень); и на Семъ камнъ (Господь указываеть на Себя) Я созижду церковь Мою", такъ формулируеть его смыслъ: "Я (Господь) создаль церковь, которой не испровергнуть всъ адскія силы. Она будеть основана на ненарушимой скаль (тр Петра)—на Мнъ 2)". Но такого толкованія нельзя принять, потому что для него нъть основаній въ самомъ контексть евангельской ръчи: ептаюту тр тетра несомньно должно быть отнесено къ предыдущему—об ег Петрос 2) и указываеть такъ или иначе именно на Петра, а не на другаго кого. Бейшлягь признаеть это мнъніе незаслуживающимъ даже опроверженія 4).

Оригенъ, <sup>5</sup>) Тертуліанъ, <sup>6</sup>) Кипріанъ <sup>7</sup>) и св. Епифаній <sup>8</sup>) подъ камнемъ или скалою (πέτρα), разумѣютъ самаго ап. Петра, исповѣдавшаго Іисуса Христа Сыномъ Божіемъ. Это мнѣніе раздѣляютъ многіе изъ новѣйшихъ толковниковъ, <sup>9</sup>) находя основанія къ наименованію Петра скалою въ его личномъ призваніи и назначеніи, которое ему суждено было впослѣдствіи осуществить въ церкви Христовой, въ его апостольской дѣятельности, какъ она имѣла раскрыться исторически. Петръ

<sup>1)</sup> Какъ напр. Каловій, Хемницъ, н Фабрицій. См. у Lange Theol.—homil Bibelver. D. N. T. I, s. 231.

<sup>2)</sup> Свящ. Истор. Нов. Завъта, Спб. 1886 г. стр. 96.

<sup>3)</sup> Cm. Meyer; Krit. exeg. Handb. üb. Evang. Matth, s. 354.

<sup>4)</sup> Цит. его статья въ "Revue internat. d. Theologie".

<sup>5)</sup> In epist. ad Roman I. V. u. 10: super illum (Petrum) velut super terram fundaretur eclesiae

<sup>6)</sup> De praescpript. advers. haeres; c. 22: Latuit aliquid, petrum aedificandae ecclesiae Petram dictum. etcet.

<sup>7)</sup> Epist. 71 ad. Quint: Petrus, quem porimum dominus elegit, et super quem aedificavit ecclesiam suam.

<sup>5)</sup> Твор. св. Отцовъ, Москва, 1884 г. т. 52, стр. 23.

<sup>9)</sup> См. Olshausen: Bibl. Comment. 1., s, 522; Meyer: Krit. exeg. Handb. üb. Evang. Math. s. 354; Бейшлягь въ его цят. статьф; Лянге въ раздъляющимъ это изъніе относить католическихъ толковниковъ: Лауная и Дю-Пиня и новъйшихъ протестантскихъ: Веренфельса, Пфаффа, Бенгеля и Крузія. См. Theol.—homil. Bibelwerk Des Nov. Test., s, 237.

должень быть признаваемь скалою, по этому мивнію, не какъ Симонъ, человъкъ обыкновенный, по своей естественной природъ не чуждый ограниченности и слабости, а какъ удостоившійся божественнаго откровенія, какъ органъ этого откровенія, первый исповедникъ и свидетель Христовъ. Какъ человекъ естественный, Петръ не только не могъ быть названъ скалою, но и неспособенъ былъ быть деятелемъ въ церкви Христовой (Мо. 16, 22). Впоследствін ап. Петръ и выступаеть въ Церкви Христовой какъ скала, на которой созидалась церковь Христа: онъ первый свидътельствуетъ о Христъ въ день Иятидесятницы (Дъян. гл. 2), первый утверждаеть христіанство въ Самаріи (Дѣян. гл. 8), первый благовъствуетъ язычникамъ (Дѣян. гл. 10). Никого изъ апостоловъ, если принять во внимание эту дъятельность Петра, его призваніе и назначеніе, -- нельзя назвать скалою въ томъ смыслѣ, въ какомъ названъ былъ ею Петръ; никто другой не могъ быть названъ въ этомъ смыслъ представителемъ апостоловъ, какъ только Петръ 1).

Но подлинный контекстъ евангельской ръчи не даетъ основаній принять за истинное и это мижніе. Если бы Іисусъ подъ скалою разумель Петра, котораго передъ темъ только что наименоваль камнемъ (πέτρος), то онъ и въ выражении: на семъ камнів Я создама церковь Мою употребиль бы тоже слово петрос (муж. рода), а не тетра (жен. рода). Н тетра—камень, скала (женск. род), не можеть быть отнесено къ самому ап. Петру, какъ личности. Преосвящен. Никаноръ, архіеп. Одесскій и Харсонскій, изъясняя въ одномъ изъ своихъ поученій 2) изреченіе Христа о созданіи церкви, замівчаеть, что оно не значить буквально: ты еси Петръ и на тебъ, Петръ, созижду церковь Мою, потому что въ подлинной ръчи Господа употреблены такіе оттънки (т. е. въ выражени ты еси Петръ употреблено-тетрос, а въ выраженіи на семъ камнъ-тетра), которые препятствують такому пониманію. Ляйтфуть совершенно правильно говорить, что если бы Іисусъ Христосъ имълъ намърение основать церковь на Петръ, то лучше и согласнъе съ свойствомъ языка было бы ему сказать: Ты Петръ и на тебъ я построю церковь 3).

<sup>1)</sup> Olshausen: Bibl Corument. I, s. 521; ср. Beyschlag: цит. его статья.

<sup>2)</sup> См. Церк. Вѣдом. 1890 г. № 41.

<sup>3)</sup> Horae Hebraicae et talmid., pag. 197.

Католическіе богословы, разумівя вмісті съ выше указанными св. отцами подъ камнемъ или скалою, на которой долженствовала быть совдана церковь, ап. Петра, и утверждая, что эти отцы говорять объ основаніи церкви исключительно на одномъ Петръ, какъ извъстно, учатъ о главенствъ ап. Петра надъ прочими апостолами и о главенствъ римскаго епископа-папы, надъ всею христіанскою церковію 1). Но что св. отцы разумівли подъ камнемъ ап. Петра не въ томъ смыслъ, какой хотятъ находить въ ихъ рвчахъ католические богословы, это видно нзъ техъ месть ихъ писаній, въ которыхъ они приписывають и другимъ апостоламъ равныя съ Петромъ власть и полномочія 2), а что Інсусъ не имълъ въ виду при своемъ изреченіи обътованія о созданіи церкви даровать Петру главенство надъ прочими апостолами и что Петръ этого главенства не имълъ, это явно изъ многихъ мъстъ св. Писанія. Въ св. Цисаніи ясно говорится, во 1-хъ, о принадлежности власти и правъ, объщанныхъ Господомъ Петру и прочимъ апостоламъ (Ме. 18, 18; Іоан. 20, 22 23; Ефес. 2, 20; Апок. 21, 14), во вторыхъ, о томъ, что ап. Петръ самъ себв не приписывалъ никакого преимущества и главенства надъ другими апостолами, ибо онъ красугольнымъ камнемъ назвалъ только Іисуса Христа, христіанъ же всвуъ живыми камнями (1 Петр. 2, 4-6); въ третьихъ, о томъ, что тотъ же апостолъ называль себя только соцастыремъ другихъ пастырей и умоляль ихъ не господствовать надъ наследіемъ Божіима, но подавать примеръ стаду (1 Иетр. 5, 1 и 3). Вообще ученіе о главенствъ ап. Петра надъ прочими апостолами совершенно противоръчитъ духу и смыслу св. Писанія. Інсусъ Христосъ во время своей земной жизни часто обличаль своихъ учениковъ въ стремленіяхъ къ преимуществамъ и заботливо предохраняль ихъ противъ духа превозношенія, утверждая ихъ въ той мысли, что между ними не должно быть первыхъ и последнихъ, начальниковъ и подчиненныхъ, но все



<sup>1)</sup> Изложение этого католическаго учения можно видеть у Klee-я: Kathol Dogmat., Mainz. 1861 г., s. 119—159.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ подробно у еп. Сильвестра: Опытъ Прав. Догмат. Богосл, Кієвъ 1889 г., т. IV, стр. 120.

они должны считаться братьями (Мо. 20, 20—28; Лк. 22, 23—27; Мр. 10, 42—45; Іоан. 13, 13—16).

Св. Іоаннъ Златоустъ 1), блаженный Ософилактъ 2), блаж. Осодоритъ 3) и св. Исидоръ Пелусіотъ 4) подъ камнемъ или скалою разумёютъ исповёданіе Петромъ Іисуса Христа, какъ Мессіи, Сыномъ Божіимъ, а св. Василій Великій 5) и св. Іоаннъ Дамаскинъ 6) твердою, какъ скала, вёру Петра во Христа.

Исповъдание и въру Петра разумъютъ подъ камнемъ многие и изъ новъйшихъ нъмецкихъ толковниковъ 7), а также и нашъ знаменитый богословъ Филаретъ, митр. московскій. "Кто пріемлеть, говорить митр. Филареть, въ особенное замътание то, что слово Господне объ основании церкви обращено къ ап. Петру, и къ одному ему: тотъ пусть вникнетъ въ обстоятельства, въ какихъ сіе произошло. Петръ одинъ, предваряя прочихъ апостоловъ, исповъдалъ Христа новымъ исповъданіемъ христіанскимъ: Ты еси Христосъ, Сынь Бога Живаго, и потому одинъ, преимущественно предъ другими апостолами, услышалъ новое слово Христа о церкви: и Азъ же тебъ глаголю; и, на первоначальномъ всеобщемъ камит основанія - Христт положенъ первымъ изъ последующихъ, меньшихъ камней основанія, т. е. апостоловъ, и притомъ не столько самъ онъ, сколько его въра и его исповъданіе. Такъ слово Христово толкуетъ св. Златоусть: на семь камени созижду церковь Мою, сте есть, на въръ исповыданія" в). Преосвящ. Никаноръ, архіепископъ Херсонскій, толкуя рѣчь Спасителя о созданіи Церкви, подобно Филарету, основываеть при этомъ достовърность своего толкованія на контекств самой рвчи Господа. "Въ подлинной рвчи Господней, говорить онъ, употреблены такіе оттынки, которые заста-



<sup>1)</sup> Бесва. на Еванг. Мато. стр. 419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Толков. на Еванг. Мате. стр. 286.

<sup>3)</sup> Lapis offendiculi Meniate, 1752 r. pag. 114

<sup>4)</sup> Твор. св. отцевъ, Москва, 1859 г. т. XXXIV, стр. 145.

<sup>5)</sup> Твор. св. отцевъ, Москва, 145 г., т. 9., стр. 95.

<sup>6)</sup> Хр. Чт. 1842 г. ч. 3, стр. 179.

<sup>7)</sup> Lange Theol—homil. Bibelw. D. N. T. I, s. 237; Keil. Comment. üb. Evang. Matth. s. 351; этого же матай держатся Каловій, Евальдъ, Визелеръ и др. См. Meyer. Krit. exeg. Handb. üb. Evang. Matth. s. 354.

<sup>8)</sup> Слова и ръчи, Москва, 1848 г. ч. 2-я, стр. 99.

вляють, по крайней мере, уполномочивають толковать ее такъ: ты еси каменный (по гречески тетрос-слово производное отъπетра-камень), и на семъ камени (по гречески употреблено тамъ петрос, а здёсь петра), на семъ твоемъ исповедании Мена Христомъ, Сыномъ Бога Живаго, на Мив Самомъ Христъ Сынь Бога Живаго, созижду Церковь Мою" 1). Бейшлягь въ опроверженіе этого мивнія, по которому подъ камнемъ или скалою (петра) разумбется исповедание ап. Петромъ твердой веры въ Сына Божія, говоритъ, что Іисусъ высказывалъ свое обътованіе Петру на арамейскомъ языків, а въ немъ ність различенія мужскаго отъ женскаго рода въ употребленіи слова камень, --- для того и другаго одинаково употребляется Керћа 2). Но если бы Інсусь въ рвчи своей, сказанной Имъ по-арамейски, въ томъ и другомъ случав (т. е. "ты Петръ" и "на семъ камиф") употребилъ одно и тоже выражение безъ всякаго различенія и оттънка, то, несомнънно, и ев. Матоей, непосредственный слушатель этой речи, не сделаль бы такого различенія по-гречески, какое мы находимъ у него,---не употребилъ бы въ одномъ случав петрос, а въ другомъ-петра.

Смыслъ обётованія Господа сообразно съ изложеннымъ пониманіемъ, можно выразить такъ. Апостолъ Петръ исповёдалъ Христа Сыномъ Божіимъ, высказалъ свою твердую вёру въ Него, какъ въ Сына Божія; эти высказанныя имъ исповёданіе и вёра сдёлались твердымъ камнемъ, на которомъ основалась церковь христіанская. Петръ, какъ первый исповёдовавшій вёру въ Сына Божія, первый и названъ камнемъ, взятымъ отъ Господа въ совиданіе церкви; но въ этомъ смыслё камнями и основаніями должны быть названы не только другіе апостолы, а и всё вёрующіе христіане (Еф. 2, 20; Апок. 21, 14; 1 Петр. 6, 7); первымъ же основаніемъ, красугольнымъ камнемъ, можетъ быть названъ одинъ только Іисусъ Христосъ. Однимъ словомъ, Христосъ, Сынъ Божій, есть зиждитель, а вмёстё и первое основаніе, красугольный камень церкви (1 Петр. 2, 4—8; Еф. 2, 20—22); на Христё положены въ качествё второстепен-

<sup>1)</sup> Церков. Бъдом. 1890 г. № 41.

<sup>2)</sup> См. цит. его статью въ "Revue Internat. de Theologie".

ныхъ камней—ап. Петръ, исповъдавшій твердую въру въ Сына Божія, и другіе апостолы, отъ лица которыхъ онъ исповъдалъ эту въру; на апостолахъ утверждены и досель полагаются всъ върующіе во Іисуса Христа Сына Божія. Такой именно образъ церкви, какъ зданія, начертанъ ап. Павломъ, который писалъ къ Ефесянамъ: вы утверждены на основаніи апостоловъ и пророковъ, импя самого Іисуса Христа красугольнымъ камнемъ, на которомъ все зданіе, слагаясь стройно, возрастаеть въ святой храмъ въ Господъ (Еф. 2, 20—21).

Итакъ, на исповъданіи ап. Петра или на твердой върв его, Господь обътоваль создать церковь свою. Создама церковь мою (οἰχοδομήσω μου τήν ἐχκλησίαν), Γοβορμτъ Οπъ. Слово ἐχκλησία Самъ Спаситель въ своихъ рвчахъ употребляеть только два раза (здёсь и у Ме. 18, 17), но оно не редко встречается въ посланіяхъ ап. Павла (1 Кор. 1, 1; 11, 18; 1 Оессалон. 1, 1; Кол. 1, 18; Еф, 5, 25), гдв обыкновенно обозначаетъ или частныя богослужебныя собранія вірующих въ Інсуса Христа, т. е. собраніе частныхъ христіанскихъ обществъ для молитвы и совершенія религіозныхъ обрядовъ въ извістное время и въ извъстномъ мъсть, или же вообще собрание върующихъ въ Інсуса Христа, безъ указанія міста и времени этого собранія. Отсюда следуеть, что подъ церковію должно разумьть общество, или собрание върующихъ въ Інсуса Христа, подобно ап. Истру, въ Сына Бога живаго, где бы эти верующіе ни были и когда бы ни жили. Изъ дальнійшихъ словъ Інсуса Христа Петру (ст. 19) и изървчи Его (Христа) о согръшающемъ брать, кромъ того, (Мо. 18, 18) видно, что Господь говорить не только объ обществе христіань, но и объ организаціи этого общества, предназначавшагося быть высшимъ духовно-нравственнымъ судилищемъ и подъ руководствомъ и посредничествомъ апостоловъ приводить людей чревъ въру и духовно-правственное преспъяніе въ цаство небесное 1). Значить, Господь обътоваль создать церковь въ томъ видъ. въ какомъ она понимается по ученію православному, т. е. какъ общество людей, соединенныхъ върою, закономъ Божінмъ, священноначаліемъ и таинствами.



<sup>1)</sup> CM. Lange: Theolog.—honmilet. Bibelwerk. Des. N. Test. Th. I.

Будущая форма употребленнаго Господомъ глагола сосижду (оіхоборіўсю)—показываеть, что річь его о созданіи церкви была пророчественная и иміла смысль обітованія; Онъ говориль обітованіи церкви въ будущемъ, т. е. послі Его отмествія на небо и ниспосланія на вітрующихъ Святаго Духа, когда необходимо было учрежденіе ея, какъ видимой посредницы въ освященіи людей божественной благодатію. Правда, въ річи Господа о согрішающемъ браті (Ме. 18, 15—20) церковь представляется уже существующею, но это означаеть только, что Господь своимъ духомъ переносился къ тому времени, когда она будеть основана; онъ только представляль ее учрежденною,—ее, среди которой иміль вічно пребывать невидимо и духовно (Ме. 18, 20).

Нѣкоторые изъ протестанскихъ толковниковъ 1), имѣя въ виду, что слово ἐχχλησία въ рѣчи Іисуса Христа употребляется только дважды, полагаютъ, что оно позднѣе внесено въ евангельскій текстъ,—въ то время, когда исторически выработалась идея церкви, но что самому Іисусу Христу мысль о созданіи церкви и вообще идея ея были чужды. Предположеніе это совершенно произвольно. Слово ἐχχλησία для обозначенія собранія богоизбраннаго народа израильскаго и вообще общества Израиля, стоявшаго въ союзѣ съ Іеговою, употреблялось еще въ ветховавѣтныхъ книгахъ Св. Писанія (Втор. 18, 16; 23, 1—3; 21, 8) ²).

Церкви, созданной на испов'вданіи и в'врт ап. Петра, Госнодь об'втоваль даровать такую силу и крівпость, сдівлать ее настолько твердой и непоколибимой, что и врата ада не одалівють ее (καί πύλαι άδου ου κατισκύσουσι αύτης). Подъ вратами ада разумівется враждебиая церкви сила, враги ея, что видно изъ самой образной річи Спасителя 3); но что должно

<sup>1)</sup> См. Beyschlag: цит. его статья.

<sup>2)</sup> Keil: Comment. üb. Evang. Matth. s. 350.

<sup>3)</sup> Образъ взять отъ вороть еврейскаго города, которыя состояли изъ прочнихъ косяковъ съ мёдними и желёзними запорами и были укреплены башнями. Предъ этими воротами собирался народъ для совещения о делахъ и для суда и расправы. Такимъ образомъ, городския ворота внушали мысль о вещественной и вравственной силе, символомъ которой они и берутся въ речи Спасителя. См. Winer: Biblisches Realworterbuches,—Leipzig., 1884 г. В. 2, в. 616.

разумъть подъ враждебною церкви силою, — мивнія толковни-ковъ относительно этого разнятся.

Отцы и учители Церкви, разумая подъ адомъ масто заключенія отверженных дуковь и царство сатаны, находять обыкновенно въ рвчи Господа ту мысль, что никакія злобемя усилія діавола не въ силахъ сокрушить церкви Христовой. Діаволь будеть воздвигать хулителей и гонителей церкви Христовой, еретиковъ среди ея членовъ, но они будутъ безсильны противъ нея, не причинять ей никакого вреда 1). Принимають это толкованіе и многіе изъ новыхъ толковниковъ 2), но другіе отвергаютъ его, полагая что Господь говорилъ о победе перкви не надъ діаволомъ, а надъ смертію. Такъ, Лянге утверждаетъ, что по библейскому представленію адъ есть собственно не царство діавола, а царство смерти. Інсусъ Христосъ представляеть его образно, въ видъ укръпленнаго замка съ воротами, какъ онъ не ръдко изображается въ ветхо-заветныхъ писаніяхъ (Песн. Песн. 8, 6, Іов. 38, 17; Ис. 38, 10; Псал. 9, 14; Прем. 16, 13). Злобная сила воротъ этого замка выражается въ томъ, что они широко раскрываются, съ цёлью поглотить Христа, ап. Петра, другихъ апостоловъ и всю церковь при посредствъ мученической ихъ смерти; но врата ада не только не достигнутъ этой цёли, а сами будутъ разрушены: Христосъ упразднить царство смерти (Ис. 25, 8; Ос. 13, 14; 1 Кор. 15, 15). Что Христосъ говорилъ о борьбъ съ царствомъ зла и о побъдъ надъ нимъ, это, по миънію Лянге, понятно само собою, но не эта здёсь господствующая мысль, о побъдъ жизни надъ смертію, царства воскресенія надъ хищническимъ господствомъ подземнаго міра <sup>в</sup>). По Мейеру Іисусъ Христосъ словами врата адовы не одольното ея (не будуть имъть силы противъ нея) обозначаютъ несокрушимость церкви



<sup>1)</sup> Епифаній, Твор. св. Отцевъ, Москва, 1884 г. т. 52, стр. 23 и 24; Өеофилактъ: Толков. на Еванг. Матеел стр. 286; Зигабенъ: Толков. на Еванг. Матестр. 249.

<sup>2)</sup> Напр. Эразмъ Роттердам., Лютеръ, Беза, Кальвенъ, Каловій, Мальдонатъ, Мехаэлесъ и др. См. у Meyer'a: Krit. exe. Handb. üb. Evang. Matth. стр. 355 Миндеръ выраженіе ерата адовы не одольють объясняеть въ томъ смысль, что не смотря на вст муки, чрезъ которыя апостолы дойдуть до вороть смерти, церъковь будетъ непоколебима. Зм. Luther. Zeitschrift, 1862 г. s. 621.

<sup>3)</sup> Theol.-homil. Bibelwerk. D. N. T. I., s. 238.

въ томъ смыслъ, что прочныя врата ада, препятствующія исхожденію оттуда, со временемъ, при второмъ пришествіи Христа, будуть разрушены, вивств съ твиъ души умершихъ выйдуть изь подземнаго міра для воскресенія и оправданія (1 Кор. 15, 15) и последній врагь—смерть (низводящая души въ заключеніе ада) управднится 1) (1 Кор. 15, 26). Подобный этому смысль въ рвчи о неодоленіи церкви вратами ада находить н Кейль, утверждая, что Христосъ котель сказать, что врата ада не могуть продолжительно противостоять крепости и силе церкви, что адъ долженъ будетъ потерять свою силу и возвратить удерживаемыхъ имъ въ заключении мертвыхъ 2). По мнівнію Ольсгаузена, обітованіе Христа имівло тотъ простой смыслъ, что церковь не умретъ и не уничтожится до Его втораго примествія 3) Не врата царства діавола, а врата смерти разумфеть подъ вратами ада и Бейшлягь. Царство смерти, разсуждаеть онъ, представляется въ ръчи Інсуса какъ бы укръпленнымъ замкомъ или тюрьмою съ крвпкими воротами, которыя поглощають все земное---,преодолъвають все земное",---т. е. все земное подлежить смерти, уничтожается. Но церковь Христа не должна испытать участи всего земнаго; она не должна никогда погибнуть и уничтожиться, такъ какъ въ ней действують и ею управляють силы вічности. Церковь будеть носительницей небеснаго царства, царства Божія, которое будеть существовать вёчно 4).

Изъ представленныхъ мивній візрнымъ и вполив соотвітствующимъ общему смыслу обітованія Господа о созданіи церкви нужно признать первое. Зданіе церкви обітовалъ Господь воздвигнуть на исповіданіи Петромъ Іисуса Христа Сы-

<sup>1)</sup> Krit. exeg. Handb. üb. d. Evang. Mare., s. 355.

<sup>2)</sup> Comment. üb. d. Evang. Mare, s. 351.

<sup>3)</sup> Bibl. Comment. I., в. 250, примъч. 2-е. Виттихенъ безъ достаточнаго основанія даетъ тотъ смыслъ изъясняемому изреченію, что церковъ переживетъ и 2-е примествіе Христа и слъдовательно совстиъ не будетъ въ адъ. См. Iahrb. f. Deutsche Theolog. 1862., в. 363.

<sup>4)</sup> Цит. его статья въ "Revue Internat. Theologie". Ветитейнь αυτής относить ть Петру (ταύτη τη πέτρα), а не къ Церкви (εххλησίαν) и смысль изъисивемаго изречения Госнола передаеть такъ: cum in discrimen vitae venturum, nec tamen eo absterritum iri". Но такое попимание не соотвътствуеть ходу евангельской рычи.

номъ Божінмъ, на твердой въръ въ Сына Божія ап. Петра, другихъ апостоловъ и всъхъ върующихъ; въ этой твердой въръ въ Сына Божія и кроется вся сила и кръпость церкви Христовой; этого то основанія никогда и не поколеблеть противника върующихъ во Христа діавола, который ходита, кака рыкающій лева, ища кого поглотить (1 Петр. 5, 8), который на поль, засъянномъ пшенвцею, равсъеваетъ плевелы (Ме. 13, 39) и похищаетъ слово Божіе (Лк. 8, 12). Върующіе въ Сына Божія, въ своей совокупности образующіе церковь Христову, противостолять противнику своему діаволу, своею твердою върою (1 Петр. 5, 19).

Высказавъ обътованіе о созданіи церкви на исповъданіи върм ап. Петра, Господь далье опредъляетъ отношеніе самого Петра къ этой церкви. И дамь тебю, говорить Онъ, ключи царства небеснию; и что свяжешь на землю, то будеть связано на небесахь; и что разрышиць на землю, то будеть разрышено на небесахь (Ме. 16, 19).

Здёсь, какъ и выше, рёчь образная. Въ іудейскомъ царстве была высшая государственная должность царскаго домоправителя, который, имъя ключь оть царскаго дворца, могъ, по своему усмотренію, одникъ впускать въ этотъ дворецъ, а другикъ не впускать (Ис. 22, 22). Этотъ домоправитель быль не простымъ привратникомъ, а полнымъ распорядителемъ во дворцъ. Въ соотвътствје этому образу и царство небесное, или, что одно и тоже, церковь изображается какъ зданіе, которое имжетъ двери, замыкаемыя и отпираемыя ключами. Ключи, при посредствъ которыхъ можно бы было проникуть въ зданіе и сдълать доступнымъ входъ въ него для другихъ, Христосъ обътоваль дать ап. Петру. Ап. Петръ, такимъ образомъ, уполномочивался открывать, или не открывать двери зданія-церкви, впускать или не впускать въ нее людей. Но что нужно разумъть подъ ключами, которыми ап. Петру предстояло отпирать двери церкви Христовой для пропуска въ нее людей и какал связь объщаннаго Христомъ полномочія Петру подъ образомъ ключей съ обътованною ему вмъстъ съ тъмъ властью одно вязать, а другое рышить, -- на это толковники отвычають различно.

Одни изъ толковниковъ (протестантскихъ) подъ ключами ра-

зумъють проповедывание евангельского учения. Такъ Ляйтфутъ, парифразируя слова Інсуса: И дамь тебп ключи царства небеснаго въ выражение: "Ты первый откроешь двери вёры язычникамъ" и объясняя, что это открытіе дверей должно было совершиться чрезъ возв'ящение Петромъ евангельского учения, замвчаеть, что Петръ двиствительно и выполниль данное ему полномочіе, какъ это показываетъ исторія Корнилія (Діли. 10) и что такое полномочіе онъ самъ усвояль себів, когда собравшимся на апостольскій соборь говориль: вы знаете, что Бог отг дней первых избраль из нась меня, чтобы из усть моист язычники услышали слово Евангелія и увъровали (Двян. 15, 7) 1). По мнънію Плюмптра власть ключей (такъ какъ врученіе ключа было формальнымъ посвященіемъ въ книжника) означала "власть открывать сокровищницу божественныхъ въщаній и вынимать ихъ для учениковъ Христа" (Ме. 13, 52; Лк. 11, 52), или вначе, учительную власть церкви 2). У Бейшляга мы находимъ такое объяснение "власти ключей". Чтобы решить, разсуждаеть онъ, что Інсусь разумееть подъ ключами царства небеснаго, --- нужно первоначально опредёлить, что нужно понимать подъ царствомъ небеснымъ. Хорошо знающему ученіе Інсуса, какимъ оно именно представляется въ первыхъ трехъ евангеліяхъ, не нужно доказывать, что подъ царствомъ разумвется не будущее загробное блаженство, а "приблизивmeecs царство Божіе" (Мо. 4, 17; 10, 7), въ лицъ Его сошедшее съ Неба на землю, т. е. общество Божіе, которое Онъ основаль среди людей (Церковь). Употребляемые же при этомъ влючи, само собой разумется, суть те средства, которыя самъ Інсусь употребляль для того, чтобы отпереть людямь небесное царство, --- именно истины Евангелія, которыя онъ возвіщаль міру и которымъ была присуща сила Божія (Рим. 1, 16) для кающихся и върующихъ открыть входъ въ общество (церковь) Бога Отца, а не желающих каяться грешников и не верующихъ исключить судомъ изъ этого общества. Однимъ словомъ, ключи, которые Христосъ хочетъ передать Петру, есть Еван-

<sup>1)</sup> Horae Hebraical et talmudicae, pag. 198.

<sup>2)</sup> См. Фаррара. Жизнь Інсуса,—примьч. 801.

геліе, которое доджно быть проповідуемо въ духів и силів Божіей. Въ позднейшее время съ понятіемъ "о власти ключей" стали соединять то болже тёсный смысль-отпускать или прощать гръхи, то болъе общирный-вообще обладать церковной властію. Эти выводы и примъненія церкви имъють свое основаніе, такъ какъ то, что совершается на исповеди, есть вичто иное, какъ идивидуальное примъненіе Евангелія къ желающему каяться върующему, или же не желающему раскаяться невърующему; но Інсусъ, когда обращалъ свои слова къ Петру, не думалъ ни объ исповъди, ни объ учреждении церковной власти, а-единственно о продолженіи проповіди, которою онъ занимался еще во время своей жизни. Ключъ, о которомъ Інсусъ говорилъ Петру, по Его же собственнымъ словамъ (Лк. 11, 52), есть ключь познанія; слідовательно, сь величайшимь духовнымь средствомъ власти-съ словомо долженъ Петръ обращаться къ свободной духовной воспріимчивости людей, къ ихъ способности познанія, и свободнымъ духовнымъ образомъ отпирать имъ небесное царство, какъ дѣлалъ это самъ Інсусъ 1).

Разум'вющіе подъ ключами евангельское ученіе и подъ употребленіемъ ихъ пропов'яданіе его отрицаютъ прямую связь и вависимость словь Інсуса: и что свяжещь на земль, то будеть связано на небесахь; и что разръшишь на земль, то будеть разришено на небесах отъ ръчи Его и "власти ключей" и говорять, что Спаситель этими словами объщаль даровать Петру совсёмъ иной видъ полномочія и власти сравнительно съ обещанными ему подъ образомъ врученія ключей. "Власть влючей" и "власть вязать и ръшить", по ихъ мижнію, совершенно дваразные вида власти. Ляйтфутъ, имън въ виду, что въ іудейскихъ школахъ выражение вязать (ligare) и рътить (solvere) было въ высшей степени ходячимъ и равнялось понятіямъ запретить и позволить что нибудь, объявить обязательным или не обязательнымъ что нибудь для выполненія, считаеть за несомнънное, что и въ устахъ Спасителя это выражение могло иметь именно такой, а не другой смысль 2). Этоть ввглядь Ляйт-

<sup>1)</sup> Цит. статья въ "Revue International Theologie". Подъ образонт висчев разунтыть еще Евангельскую проповедь Кейль (Comment. üb. Evang. Matth), Мюллеръ, (Deutsch. Zeitschrft. 1752 г. № 8) и друг.

<sup>2)</sup> Horae Hebraicae et talmud., pag. 198.

фута разделяють и позднейшие толковники. По мнению Плюмитра "власть ключей" и "власть вязать и рашить" совершенно отдальныя вещи. Власть вязать и решить давала Петру ту власть, которою пользовались раввины (напр. школа Шамма и, которан, по іудейской пословиць, вязала и школа Гиллеля, которая рышила-власть вменно объявлять, какія правила обязательны, и какія н'ять (ср. Ме. 23, 4; Дівян. 10, 28). Слівдовательно, это законодательственная власть церкви 1). И по взгляду Мейера вязать и ръшить (деям хад довм) нужно объяснять изъ указаннаго раввинскаго пониманія и употребленія 2). Бейшлягь также вполнъ соглашается съ Ляйтфутомъ. Ссылаясь на него, онъ говорить, что вязать и решить было ходячее выраженіе еврейскихъ ученыхъ для обозначенія нравственнаго законодательства, въ силу котораго нъкоторые предметы нравственно связывались, объявлялись обязательными, а другіе объявлялись отпущенными, нравственно не обязательными. Въ Талмудъ не ръдко встръчается такой оборотъ ръчи: Schola shammaeana ligat, schola Hilleliana solvit (Школа Шамман связывала, а школа І'иллеля разръшала). Такой же смысль объясняемаго выраженія наилучшимь образомъ соотвътствуетъ и общему смыслу ръчи Христа, обращенной къ ап. Петру. Какъ скоро ап. Петръ своею проповедію положиль начало Христовой церкви, то его же деломъ было и дать этому вновь образующемуся учрежденію организацію, установить для него извъстный порядокъ жизни, а следовательно принимавшихъ крещеніе научить, что они, какъ христівне, должны считать обязательнымъ и что необязательнымъ. Ибо хотя первоначально церковь образовалась среди іудейской народности и въ общемъ продолжала соблюдать порядокъ іудейской жизни, какъ онъ вырыботался, подъ вліяніемъ закона и преданія, темъ не менъе вскоръ оказалось, что не все, запрещенное еврею, могло быть связывающим совъсть христівнина и не все, что назалось позволительнымъ еврею, могло быть разричиено для

<sup>1)</sup> Фарраръ: Жизнь Інсуса Христа, примвч. 801.

<sup>2)</sup> Krit. exeg. Handb. üb. d. Esang. Matth. s. 356. Въ этомъ же смысав виясняють понятія визать и різшить: Витрингь (De Synag. Verer. p. 754). Фритчъ (Comment. Evang. Matth. 1826 г.), Кеймъ (Die Geschichte Jesu von Nasara, 1867 г.) и друг.

совъсти христіанина (т. е. позволено ему). И вотъ тотъ, кто учреждалъ церковь и владёлъ ключами небеснаго царства, долженъ былъ установить правила христіанской жизни и христіанской нравственности, а это и значило вязать и різнить 1). Не трудно видъть, что прямой контексть евангельской ръчи не даеть никакихъ основаній для того, чтобы подъ ключами, которые выбли быть вручены ап. Петру, разумёть проповёданіе имъ евангельскаго ученія и открытіе чрезъ него дверей въ церковь Христову. И делать изъ него такой выводъ не значить объясиять его, а искусственно и произвольно влагать въ него такой смыслъ, какого онъ не имфетъ. Такое понимание не соотвътствовало бы всей вообще ръчи Спасителя о церкви. Оно предполагаетъ, что Петръ вручаемыми ему ключами будетъ только созидать церковь Христову, проповедію своею привлекать въ нее членовъ; между темъ Господь говоритъ о церкви хотя и въ пророческомъ духъ, какъ имъющей существовать въ будущемъ, однако представляетъ Петра долженствующимъ распоряжаться въ ней, какъ уже созданной и организованной. Петръ сдълается домоправителемъ церкви, когда она уже будеть основана Господомъ; онъ будеть владъть ключами отъ дверей зданія уже вполнѣ и совершенно устроеннаго. Если и допустить, далве, что подъ ключами разумвется евангельская проповёдь, то какъ понять данное Петру полномочіе затворять этою проповёдію входъ въ церковь для невёрующихъ во Христа? Для нихъ эти двери затворены не какимъ нибудь внъшнимъ и стороннимъ ключемъ, а ихъ собственнымъ невъріемъ, какъ Самъ Господь говорилъ объ этомъ своимъ ученикамъ словами пророка Исаін (Ме. 13, 13-15). Ясно, что ап. Петру подъ ключами такого полномочія не только не было дано, но и не могло быть дано.

Въ одинаковой также степени не основательно и произвольно выяснять власть вязать и рёшить изъ талмудическихъ словоупотребленій и слововыраженій, обусловливавшихся характеромъ раввинистическаго толкованія и приличествовавшихъ только этому толкованію, но не соотвётствовавшихъ духу еван-



<sup>1)</sup> Цит. статья въ "Revue Jnternat. Theologie".

гельскаго ученія. Ни въ Ветхомъ завіті, ни въ Новомъ нельзя указать приміровъ, чтобы съ глаголами—беєм и доєм соединялось значеніе запрещать и позволять, и хотя Бейшлягь указываеть такіе приміры въ річахъ Самаго Інсуса Христа (Ме. 5, 10; Іоан. 10, 35; Ме. 23, 4), однако безъ основаній. Прямое, собственное значеніе этихъ глаголовъ говорить не за употребленіе ихъ въ раввинистическомъ смыслії: беєм собственно значить связыващь, заключать въ узы, удерживать, а доєм—развязывать, смимать съ кого что нибудь, расторгать узы, освобождать.

Св. І. Златоустый 1), блаж. Өеофилактъ 2), Іеронимъ 3), Евф. Зигабенъ 4) и изъ толковниковъ Эразмъ Роттердамскій 5), Ольсгаузенъ 6), де Ветте 7), Блекъ 8), Кейль 9), Преосв. Михаилъ 10) и друг. 11) подъ обътованною Спасителемъ Петру властію вязать и рышить разумёють власть его отпущать и не отпущать гръхи, прощать и не прощать ихъ. Такое пониманіе соотвътствуеть и контексту изъясняемой евангельской рёчи и подтверждается другими, параллельными ей мъстами, Евангелія. Подлинный контекстъ изъясняемой евангельской річи рішительно говорить за то, что первая ея половина (дамъ тебъ каючи царства небеснаго) стоить въ непосредственной связи со второю (что свяжешь на земль и дал.) и ею поясняется, -именно: первая говорить объ уполномочении Петра впускать или не впускать въ царство небесное, оставлять или не оставлять въ немъ; а вторая указываеть, при посредствъ чего Онъ будстъ осуществлять это полномочіе, что будетъ относиться къ его "власти ключей" и въ чемъ она будеть

<sup>1)</sup> Бесьд. на Еванг. Мате., стр. 420.

<sup>2)</sup> Толков. на Еванг. Мате., стр. 287.

<sup>3)</sup> Comment. in. Matth.

<sup>4)</sup> Толков, на Еванг. Мате. стр. 249.

<sup>5)</sup> Paraphrasis in Non. Iesu Christi Testam., Hannouer, 1868 r.

<sup>6)</sup> Bibl. Comment, I.

<sup>7)</sup> Kurr get. exeg. Handb. z. N. T. Bd. 1.

<sup>8)</sup> Synopt. enklär. d. drei erst. Evang.

<sup>9)</sup> Comment. üb. Fvang. Matth.

<sup>10)</sup> Толков. Еванг, отъ Мате, стр. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Напр. Лютеръ, Беза, Калвинъ, Мальдонатъ, Гропій, Неандеръ, Крузій, Дёлингеръ и др. См. Meyer. Krit. exeg. Handb. üb. d. Evang. Matth. s. 357.

состоять. "Власть ключей" Петра выразится въ томъ, что онъ будеть вязать и разрёшать, а что вязать и что разрёшать, это открывается изъ сопоставленія даннаго евангельскаго мёста съ параллельными ему евангельскими же мъстами. Въ 18 гл. евангелія Матеея Інсусъ Христосъ, выясняя своямъ ученикамъ, какъ они, какъ будущіе пастыри церкви 1), должны относиться къ согрѣшающимъ христіанамъ и уполномочивая ихъ однимъ изъ согрѣшившихъ (кающихся) прощать и оставлять въ церкви Ме. 18, 15), а другихъ (нераскаянныхъ) отлучать отъ цервви (ст. 17)., заключаетъ свою речь теми же словами объ этомъ предметъ, которыя сказалъ Петру: что вы свяжете на земль, то будеть связано на небт; и что разръшите на земль, то будеть разрышено на небы (ст. 18). Изъ самаго хода ръчи очевидно, что Господь разум'веть здёсь подъ вязаньемъ и разр'вшеніемъ отпущеніе и не отпущеніе грівховъ, прощеніе и не прощеніе ихъ согръшившему. Туже, конечно, власть Онъ объщалъ даровать и Петру, т. е. власть прощать или не прощать гръхи согръщившимъ членамъ церкви, чъмъ обусловливалось оставленіе ихъ въ церкви, обществъ христіанъ, или же исключеніе изъ него. Впоследствін, после воскресенія изъ мертвыхъ, Онъ и даровалъ апостоламъ эту власть, сказавъ: кому простите грпхи, тому простятся; на комъ оставите, на томь останутся (Іоан. 20, 22-23).

Изъ последнихъ двухъ евангельскихъ местъ (Ме. 18, 15—18; Іоан. 2), 22—23) между прочимъ обнаруживается, что, во 1-хъ, власть прощать и не прощать грёхи была дарована всёмъ апостоламъ, а не одному Петру, и онъ въ этомъ отношеніи ничёмъ не выдёлялся изъ ряда ихъ, что утверждаютъ католики, основывающіе на этомъ исключительное право папъ, какъ преемниковъ Петра, распоряжаться сокровищницею сверхдолжныхъ заслугъ (thesaurus meritorum) и давать индульгенціи, и, во 2-хъ, что властію этою они могли пользоваться только во имя Іисуса Христа, въ силу Его заслугъ при посредствё



<sup>1)</sup> Бейшлягь въ цитованной нами статъй совершенно безъ основаніи утверждаеть, что въ 18 гл. Інсусъ говорить не объ апостолахъ, а о всёхъ вёрующихъ въ Него в разъясняеть именно ихъ отношеніе къ согрішающим братьямъ.

благодати Св. Духа, сообщаемой гръшникамъ только чрезъ таинство покаянія.

Нъкоторые не только изъ протестантскихъ, но и изъ католическихъ толковниковъ подлинность всей ръчи Спасителя, обращенной къ ап. Петру послё высказаннаго имъ исповеданія и изложенной въ 17-19 ст. Евангелія Матеся, подвергаютъ сомивнію и утверждають, что она привнесена въ евангельскій тексть впоследствін, въ доказательство что указывають на то, что ея нѣть у евв. Марка и Луки 1). Но такое предположение не правдоподобно уже потому, что Іисусъ, предложивъ ученикамъ столь знаменательный вопросъ и получивъ отъ Петра столь же знаменательный отвътъ, не могъ ограничиться только запрещеніемъ апостоламъ разглашать о томъ, что онъ есть Христосъ (ст. 20), ничего не высказавъ о достоинствъ отвъта Петра, не выразивъ одобренія ему. Различіе же въ сказаніяхъ евангелистовъ, несомнённо, объясняется здёсь тъмъ, что ев. Матеей излагаетъ событіе подробиве, а евв. Маркъ и Лука кратче. "Маркъ и Лука, говоритъ Ево. Зигабенъ, ради краткости привели отвътъ Петра по сокращенію, а потому объ ублажение его и о другой чести они умолчали. Матеей же ради точности написаль все это, воздавая вместе съ темъ честь верховному изъ апостоловъ 2). Отвергающихъ подлинность обътованія Іисуса о созданіи Церкви смущаеть то, какъ Іисусъ могъ Петра, непосредственно послѣ его отвъта названнаго Имъ сатаною (Мо. 16, 23), троекратно отъ него отрекшагося (Мо. 26, 69-74) и уже послъ вознесенія Господа на небо колебавшагося въ своихъ убъжденіяхъ (Гал. 2. 11—15), назвать скалою, на которой онъ построиль свою церковь, но, во 1-хъ, скалою, какъ разъяснено выше, былъ названъ не самъ Петръ, а исповъдание имъ твердой въры въ Сына Божія, а во 2-хъ, не следуетъ забывать, что Петръ, не смотря на нъкоторыя свои слабости и несовершенства, при жизни Інсуса Христа быль однимь изъ самыхъ приближеннъйшихъ Его учениковъ (Ме. 17, 1—18; Мр. 5, 38; Лк. 8, 51—

<sup>1)</sup> См. объ этомъ въ статьв Бейшлига.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Толков. на Евангел. Мате., стр. 249.

Мар. 26—37 46), а послё отшествія Его къ Отцу главнымъ руководителемъ христіанъ и столпомъ церкви (Гал. 2, 9). Не значить ли это, что при всёхъ естественныхъ человёческихъ несовершенствахъ онъ былъ мужемъ высокихъ духовно-нравственныхъ совершенствъ и твердой вёры?

Высказавъ обътованіе о созданіи Церкви, Іисусь запретиль ученикамь своимь, чтобы никому не сказывали, что Онь есть Іисусь Христось (Мв. 16, 20). Спаситель какъ видно изъ подлиннаго текста (бієстєї като отъ біастеї кіста — разъяснять, опредълять), разъясниль и заповъдаль ученикамъ своимъ, что они не должны говорить народу, что онъ есть Самъ Христосъ, а на кого либо изъ пророковъ, какъ тотъ предполагалъ. Причиною такого распоряженія Господу было нежеланіе Его возбуждать и воспламенять въ народъ ложныя политическія мессіянскія надежды.

Ив. Перовъ.

## ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 11.

ІЮНЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дознолено цензурою. Харьковъ, 15 Іюня 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Иавловъ,

## Послъдние сочиняние графа Л. Н. Толстого "ПАРСТВО ВОЖІЕ ВНУТРИ ВАСЪ".

"Были и лжепророки в в народь, как и у ваез будуть лжеучители, которые введуть панубныя ереси и, отвериясь искупившаю ихъ Господа, навлекуть сами на себя скорую поибель. И мноие послыдують ихъ разврату, и чрезь нихъ путь истини будеть вы поношении". 2 Петр. 2, 1—2.

(Овончаніе \*).

V.

## Соціально-нигилистическія и анархическія чаянія Толстого.

Идеаль новаго переустройства (върнъе сказать разстройства) внышней жизни людей, который воть уже болье десяти льть Толстой навязываетъ русскому обществу, въ своихъ существенныхъ чертахъ, конечно, уже извъстенъ нашимъ читателямъ. О немъ Толстой постоянно твердить во всёхъ своихъ сочиненіяхъ последняго девятилетія—какъ цензурныхъ, такъ и подпольныхъ, изъ которыхъ последнія, безъ сомненія, пользуются среди русскаго общества гораздо большею популярностію, чімъ первыя. Въ разбираемомъ нами сочинение—"Царство Божіе внутри васъ" --- собственно говоря, не прибавлено ничего новаго въ сравнени съ тъмъ, что было высказано Толстымъ въ его прежнихъ, даже цензурныхъ сочиненіяхъ, въ особенности въ его сказкъ объ Иванъ-дуракъ. Здъсь онъ говоритъ о своемъ любимомъ предметъ только съ большею откровенностію и наивностію, съ большею подробностію и съ постоянными ссылками на свои авторитеты, которыми являются для него соціалисти-

<sup>\*)</sup> См. "Вѣра и Разумъ", за 1894 г., № 10.

ческіе писатели западной Европы. Мы охотно бы оставили безъ вниманія и не рішились бы подвергать критическому разбору вст безразсудныя и сумасбродныя соціально-нигилистическія, коммунистическія и анархическія чаянія Толстого, которымъ въ разбираемомъ сочинении онъ посвятилъ двъ трети своего труда, темъ более, что все эти разсуждения, какъ противоръчащія требованіямъ здраваго разума, и преслъдующія явно преступныя при, скорже должны подлежать въдъню жандарискаго управленія, чёмъ дитературной критике. Но дело въ томъ, что весь центръ тяжести, весь интересъ разбираемаго нами сочиненія находится не въ религіозныхъ, а въ соціальнонигилистическихъ сужденіяхъ Толстого. Первыя у него им'єютъ значение дишь подготовления читателей къ последнимъ съ особеннымъ способомъ запутыванія ихъ сужденій и извращенія ихъ христіанскихъ понятій. Каждый прочитавшій со вниманіемъ последнее сочинение Толстого, безъ сомнения, придетъ къ убежденію, что если бы онъ не поставиль своею главною целіюсовершенное разрушеніе существующаго устройства общественной и государственной живни, то онъ не виделъ бы ничего противнаго христіанскому ученію ни въ присягь, ни въ военной службь, ни въ судь, ни въ государственныхъ податяхъ, ни въ цовиновении властямъ. Кромъ того, необходимо критически проверить соціально-нигилистическія разсужденія Толстого еще и потому, что нашлись люди, которые ръшились при помощи періодической печати пропагандировать его разрушительныя идеи...

Необходимость разрушенія существующаго нынѣ устройства общественной и государственной жизни, по мнѣнію Толстого, вытекаеть изъ тѣхъ недостатковъ, которые усматриваются въ этомъ устройствѣ жизни; а недостатки эти происходять отъ противорѣчій нашей жизни съ нашимъ христіанскимъ сознаніемъ. Послѣ этого казалось бы, что, по требованію здравой логики, нужно разсуждать такимъ образомъ: стремись къ уничтоженію противорѣчій между христіанскимъ сознаніемъ и жизнію; тогда уничтожатся и всѣ недостатки какъ въ общественной, такъ и въ государственной жизни, а вмѣстѣ съ ними уничтожится уже и самая необходимость разрушенія сущест—

вующаго устройства общественной и государственной жизни. Но по логикъ Толстого выходить не то. Онъ требуеть разрушенія государства, предполагая, что вмъстъ съ этимъ уничто: жатся всъ недостатки нашей общественной и государственной жизни, а также и всъ противоръчія нашей жизни съ нашимъ христіанскимъ сознаніемъ. Толстой въ этомъ отношеніи похожъ на врага, который ръшился бы уничтожать бользненные наросты на тълъ людей не выръзываніемъ ихъ, а умерщеленіемъ самыхъ людей. Подробнъе мы будемъ говорить объ этомъ взглядъ Толстого еще въ свое время; а теперь перейдемъ къ разсмотрънію тъхъ противоръчій, которыя Толстой указываетъ между нашею жизнію и нашимъ христіанскимъ сознаніемъ, и которыя привели его къ убъжденію въ необходимости разрушенія существующаго устройства нашей общественной и государственной жизни.

Какія же это противорвчія и въ чемъ они выражаются? Вопросъ этотъ-самая любиная тема для разсужденій Толстого. Въ этомъ случат онъ не жалтеть самыхъ мрачныхъ красокъ и прилагаетъ все свое стараніе и свои поэтическія дарованія къ тому, чтобы дать отвёть, который могь бы произвести на читателя самое сильное впечатленіе. "Стоить только сличить практику жизни съ ея теоріей, -- говорить онъ 1), чтобы ужаснуться передъ тёмъ вожіющимъ противорёчіемъ условій жизни и нашего сознанія, въ которомъ мы живемъ. Вся жизнь наша есть сплошное противоръчіе всему тому, что мы знаемъ и что мы считаемъ нужнымъ и должнымъ. Противоржче это -- во всемъ: и въ экономической, и государственной, и международной жизни. Мы, какъ будто забывъ то, что знаемъ, и на время отложивъ то, во что мы веримъ (не можемъ не верить, потому что это наши единственныя основы жизни), делжемъ все навывороть того, чего требуеть отъ насъ наша совесть и нашъ здоровый смыслъ... Всякій человінь нашего времени знаетъ, что люди всв имъютъ одинаковыя права на жизнь и блага міра, что одни люди не лучше и не хуже другихъ, что всь люди равны. Всякій знасть это несомньню твердо всьмъ



<sup>1) 4. 1.</sup> ctp. 163.

существомъ своимъ, и вмѣстѣ съ тѣмъ не только видитъ вокругъ себя дѣленіе всѣхъ людей на двѣ касты: одну трудящуюся, угнетенную, нуждающуюся и страдающую, а другую праздную, угнетающую, роскошествующую и веселящуюся,—не только видитъ, но волей неволей съ той или другой стороны принимаетъ участіе въ этомъ отвергаемомъ его сознаніемъ раздѣленіи людей, и не можетъ не страдать отъ сознанія такого противорѣчія и участія въ немъ<sup>4</sup> 1).

Въ частности, по словамъ Толстого 2), отъ сознанія этихъ противоръчій страдаеть "рабочій нашего времени". "По встыть даннымъ и по всему, что я знаю, что исповедують все, такъ-(будтобы) говорить рабочій человінь в), я бы должень быть свободенъ, равенъ встиъ другимъ людямъ, любимъ; а я-рабъ (?), я униженъ (?) и ненавидимъ" (?!) "И онъ самъ, по словамъ Толстого 4), ненавидить и ищеть средствъ спастись отъ своего положенія, свергнуть съ себя навалившагося на него врага и самому състь на него". "Еще въ большемъ противоръчи и страданіи живеть человекь такъ называемаго образованнаго класса" ), выше причисленный къ кастъ "праздной, угнетающей, раскошествующей и веселящейся. Вся жизнь нашихъ высшихъ классовъ есть сплошное противоречіе, темъ более мучительное, чвиъ чутче нравственное сознаніе человвка". Противорвчіе это Толстой рисуетъ 6) въ такомъ видъ: "Мы всъ братья, а между твиъ каждое угро братъ или сестра выносить мой горшокъ. Мы всё братья, а мнё утромъ необходима сигара, сахаръ, зеркалои т. п. предметы, на работъ которыхъ теряли и теряютъ здоровье мои, равные мит братья и сестры, а я пользуюсь этими предметами и даже требую ихъ. Мы все братья, а я живу темъ, что работаю въ банкъ, или въ торговомъ домъ и лавкъ надъ тыть, чтобы сдылать всы нужные моимъ братьямъ товары дороже. Мы всё братья, а и живу тёмъ, что получаю жалованье за то, чтобы уличать, судить и казнить вора или проститутку,

<sup>1)</sup> q. crp. 166.

<sup>2)</sup> Танъ-же стр. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 168.

<sup>4)</sup> Tanz-ze.

<sup>5)</sup> Стр. 169.

<sup>6)</sup> Ч. 1. стр. 170.

существование которыхъ обусловлено всёмъ складомъ моей жизни, и которыхъ я самъ знаю, что надо не казнить, а исправлять. Мы всь братья, но я живу темъ, что получаю жалованье за собираніе податей съ б'ёдныхъ рабочихъ для употребленія ихъ на раскошь празднымъ и богатымъ. Мы всѣ братья, а я нолучаю жалованье за то, чтобы проповедывать людямъ мнимо христіанскую въру, въ которую я самъ не върю, лишающую ихъ возможности узнать истинную. Я получаю жалованье, какъ священникъ, епископъ за то, что обманываю людей въ самомъ важномъ для нихъ дёлё. Мы всё братья, но я отдаю бёднымъ свои педагогическіе, врачебные, литературные труды только за деньги. Мы всѣ братья, а я получаю жалованье за то, что готовлюсь къ убійству, учусь убивать, или дізлаю оружіе, порохъ, крвпости"... Правящіе классы по отношенію рабочихъ,-говорить Толстой 1),—находятся въ положении подмявшаго подъ себя противника и держащаго, не выпуская его, не столько потому, что онъ не хочеть выпустить его, сколько потому, что стоить ему выпустить на міновеніе подмятаго, чтобы самому быть сейчась же заръзаннымъ, потому что подмятый озлобленъ, и въ рукъ его ножъ. И потому, будутъ ли они чутки или не чутки, наши богатые классы (которыхъ, какъ мы видели уже, Толстой относить къ кастъ "веселящейся") не могуть наслаждаться теми благами, которыя они похитили (?) у бедныхъ... Вся жизнь и всв наслажденія ихъ отравлены укорами совъсти или страхомъ". "Таково,-заключаетъ Толстой в), противоръчіе экономическое.

Хотя многія изъ указанныхъ здёсь явленій общественной жизни вовсе не им'єють экономическаго характера и представлены Толстымъ крайне тенденціовно и преувеличенно; тімъ не меніре существованія противорічній въ человіческой жизни, конечно, отрицать нельзя, и они обнимають собою даже боліре широкую область, чіть какую умітеть указать Толстой. Онъ находить ихъ лишь въ экономической, государственной и международной жизни; но онъ оставиль безъ вниманія самый корень



<sup>1)</sup> Ч. 1. стр. 172,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же.

всъхъ этихъ противоръчій — личную, внутреннюю душевную, правственную жизнь человъка. Конечно, это сдълано намъренно, а вовсе не по легкомыслію или небрежности, потому что тогда. Толстому пришлось бы объяснять эти противоръчія указаніемъ на ихъ истинную причину, а не формою государственной жизни.

. Останавливаясь на явленіяхъ, указанныхъ выше и названныхъ противоръчіями нашего сознанія и нашей жизни, мы сначала признаемъ необходимымъ ръшить слъдующіе вопросы: только исключительно въ наше время и только въ формъ нашей государственной жизни существуютъ эти противоръчія, или они существовали уже и до насъ? Толстой ли первый замътилъ существованіе этихъ противоръчій въ человъческой жизни, или они были извъстны людямъ и раньше его? Существованіемъ ли государства нужно объяснять эти противоръчія, или они имъютъ свою особую причину? Наконецъ,—не могутъ ли другими средствами, кромъ уничтоженія государствъ, быть уничтожены или по крайней мъръ сглажены указываемыя Толстымъ противоръчія въ человъческой жизни?

Что такія противорвчія существовали съ техъ поръ, какъ только человека стала знать исторія, объ этомъ ясно свидётельствуеть уже книга Битія. Что уже въ патріархальныя времена человъкъ старался разръшить эти противоръчія, отыскать ихъ причину, чтобы устранить ее, --- на это указывають всв книги Св. Инсанія Ветхаго и Новаго Завіта. Уже въ книгі Іова мы встрічаемь ясно выраженнымь этоть роковой вопрось: "Почему беззаконные живутъ, достигаютъ старости, да и силами крепки? Домы ихъ безопасны отъ страха, и нетъ жезла Божія на нихъ; восклицають подъ голосъ тимпана и цитры и веселятся при звукахъ свирели; проводять дни свои въ счастьи... Одинъ умираетъ въ самой полнотъ силъ своихъ... А другой умираетъ съ душою огорченною, не вкусивъ добра. Въ день погибели пощаженъ бываетъ злодъй" (Іов. 21, 7-30). "Межи передвигають, угоняють стада и пасуть у себя; у сироть уводять осла, у вдовы беруть въ залогь вола; бедныхъ сталкивають съ дороги, всё уничиженные земли принуждены скрываться; нагіе ночують безь покрова и безь одвянія на стужв... Око прелюбодъя ждетъ сумерковъ, говоря: ничей глазъ не уви-

дить меня" (Іова 24, 2—19). Інсусь сынь Сираховь также ясно указываеть на противоречія жизни: "Какой мирь у гіены съ собакою? спрашиваетъ онъ. "И какой миръ у богатаго съ беднымъ? Ловля львовъ-дикіе ослы въ пустынъ, такъ пастбища богатыхъ-бъдные. Отвратительно для гордаго смиреніе: такъ отвратителенъ для богатаго бъдный. Когда пошатнется богатый, онъ поддерживается друзьями; а когда упадеть бъдный, то отталкивается и друзьями. Когда подвергнется несчастію богатый; у него много помощниковъ; сказаль нельпость, -и оправдали его. Подвергся несчастію бъднякъ, — и еще бранять его; сказаль разумно, - и его не слушають. Заговориль богатый, — и всъ замолчали и превознесли ръчь его до облаковъ; заговориль б'едный, -- и говорять: это кто такой? и если онъ споткнется, то совсъмъ низвергнутъ его" (Сир. 13, 22-29). Ап. Іаковъ спрашиваетъ: "Не богатые ли притесняютъ васъ, и не они ли влекутъ васъ въ суды? Не они ли безславятъ доброе имя, которымъ вы называетесь? (Іак. 2, 6. 7). Срв. Прем. Солом. 2, 1—21 и мн. др.

Оставляемъ всю правственную ответственность на совести Толстого, когда онъ утверждаетъ, что всй священники, получающіе жалованье, пропов'ядують будто бы то, во что сами не въруютъ. Кто назвалъ сознательными обманщиками св. Апостоловъ, для того, конечно, дъло пустое - бросить грязью въ простыхъ священниковъ! Допускаемъ (скажемъ кстати) и мы, что между достойными пастырями церкви есть и ведостойные, быть можетъ, даже и невърующіе. Но и это противоръчіе не есть явленіе, свойственное только одному нашему времени. Еще въ Вехтомъ Завёть на него указываль людямъ Самъ Богъ, говоря. грышнику: "Что ты прововъдуещь уставы Мои и берешь завътъ Мой въ уста твои, а самъ ненавидишь наставление Мое и слова Мои бросаешь за себя?" (Пс. 49, 16, 17). Апостолъ Павелъ указывалъ на такое же противоръчіе іудейскому законнику и говорилъ: "Какъ же ты, уча другаго, не учить себя самаго? Пропов'ядуя не красть, крадешь? говора: не прелюбодъйствуй, прелюбодъйствуешь? гнушаясь идоловь, святотатствуешь? хвалишься закономъ, а преступленіемъ закона безчестишь Бога?" (Рим. 2, 21-23).

Итакъ, богодухновенные писатели св. книгъ еще яснъе Толстого видъли всв противоречія жизни съ совестью и Божественнымъ Откровеніемъ, находили эти явленія прискорбными, неестественными, недостойными людей и потому стремились къ **уничтоженію** ихъ; но какими средствами, по ихъ ученію, можно было устранить эти прискорбныя явленія? Тёми ли, какія указываетъ Толстой? Находили ли они для этого нужнымъ возбуждать людей къ революціи, къ ниспроверженію государственной формы жизни, къ уничтожению общественнаго строя и представителей власти? Въ существовании ли государства и властей они усматривали причину этихъ противоръчій, какъ усматриваеть Толстой? Нёть, истинную причину всёхъ бёдствій человъческой жизни, всъхъ этихъ противоръчій между голосомъ совъсти и дъйствіями человька, они указывали единственно въ испорченной гръхомъ природъ человъка, въ самомъ человъкъ, въ его злой воль, въ его гръховныхъ страстяхъ и похотяхъ. По ихъ учению, противоръчія во внішней жизни человыка исчезнуть только тогда, когда будеть уничтожень самый ихъ корень -- противоръчія внутреннія въ душь человыка; а это будетъ достигнуто только тогда, когда будеть возстановлена испорченная гръхомъ природа человъческая. Мы видъли уже, какой представляеть ап. Павель нашу греховную природу; мы приводили уже его свидетельство о себе самомъ: "знаю, что не живеть во мив, то есть, въ плоти моей доброе, потому что желаніе добра есть во мив, но чтобы сделать оное, того не нахожу. Добраго, котораго хочу, не делаю, а влое, котораго не хочу, делаю. Если же делаю то, чего не хочу, уже не я дълаю то, но живущій во мит грехъ. И такъ я нахожу законъ, что, когда хочу дълать доброе, прилежить мнв злое. Ибо по внутреннему человъку нахожу удовольствіе въ законъ Божіемъ, но въ членахъ моихъ вижу иной законъ, противоборствующій закону ума моего и ділающій меня плінникомъ закона греховнаго, находящагося въ членахъ моихъ. Бедный я человъкъ! кто избавить меня отъ сего тъла смерти?" 1) Совъсть человъка, созданнаго по образу Божію, или законъ Божій вну-

<sup>1)</sup> PRN. 7, 18-24.

тренній, говорить намь о любви къ ближнимь, а греховная природа наша-о мщеніи и ненависти; совъсть указываеть на добродътели цъломудрія, воздержанія, самоотверженія, а гръховная природа влечеть къ порокамъ сластолюбія, изн'яженности, любостяжательности, своекорыстія, и происходящимъ отсюда преступленіямъ; совъсть предоставляеть намъ смиреніе, гръховная природа возбуждаеть въ насъ гордость и т. д. Удивительно ли, если при такой развдвоенности въ душъ и при преобладающемъ господствъ гръховной природы, "мы дълаемъ, какъ говоритъ Толстой 1), все навыворотъ того, чего требуетъ отъ насъ наша совъсть и нашъ здравый смыслъ"? И естественно, что это противорвчие существовало, существуеть и будеть существовать до техъ поръ, пока въ душе человека будеть царить эта явная для всёхъ раздвоенность. Уничтожить же ее можно только тогда, когда будеть возстановлена испорченная гръхомъ природа человъческая, когда человъкъ не только объявить борьбу самому себь, но и одержить надъ собою побъду. Единственными средствами для этого Божественное Откровеніе признаеть съ одной стороны-благодать или спасительную силу Божію, съ другой-самую решительную деятельность человека: усвоенія ученія Божественнаго Откровенія и согласную съ нимъ жизнь. Когда этими средствами человъкъ уничтожить въ себъ самомъ злую волю и чувственныя гръховныя похоти, тогда исчезнуть въ его жизни и противоречія. Этому насъ учить слово Божіе; это же подтверждають и многочисленные опыты христіанскихъ подвижниковъ и великихъ угодниковъ Божіихъ. Самъ ап. Павелъ видълъ себя вынужденнымъ объявить борьбу своей плоти, чтобы избежать противоречій. "Усмиряю и порабощаго тело мое, -- говорить онъ (1 Кор. 9, 27), дабы, проповъдуя другимъ, самому не остаться недостойнымъ".

Не съ уничтоженія государственной формы жизни нужно начинать діло уничтоженія человіческих противорічій и злоупотребленій, а съ нравственнаго возрожденія отдільных членовъ государства. Ошибочна мысль, будто бы отъ однихъ только реформъ и преобразованій внішнихъ условій жизни, отъ од-

<sup>1)</sup> Ч. І. стр. 164.

нихъ только новыхъ уставовъ и положеній зависить поднятіе нравственности народа и улучшение его жизни. Самая лучшая, самая разумная реформа, предпринятая съ самыми благими намереніями, не можеть принести счатья народу, если ея осуществленіе попадеть въ руки безнравственныхъ и безчестныхъ людей. Напротивъ, люди добросовъстные и богобоязнемные, укръпленные въ духъ истинно-христіанской нравственности. могуть достигать благопріятныхь результатовь даже и при такихъ условіяхъ жизни, недостатки которыхъ очевидны для всёхъ. Дёло въ людяхъ, а не въ однихъ только формахъ внёшней жизни. Такъ смотрълъ на это и одинъ изъ лучшикъ русскихъ писателей-Достоевскій, самъ много пострадавшій за свое стремленіе къ уничтоженію крѣпостного права. По его мненію, даже крепостное право не было бы зломъ, еслибы и крестьяне и ихъ помъщики были истинными христіанами, еслибы помещикь такь же любиль крепостныхь, какь самаго себя, заботился объ ихъ благь, удовлетворяль ихъ нуждамъ и т. д. И Достоевскій быль правь: у многихь богобоязненныхь пом'єщиковъ крестьянамъ жилось хорошо и привольно, такъ что они даже не хотъли воспользоваться дарованнымъ имъ освобожденіемъ отъ крѣпостной зависимости. Дѣдо Мальцевскихъ крестьянъ, конечно, не было единственнымъ и исключительнымъ. Такимъ образомъ для уничтоженія въ жизни противорѣчій нужно начинать съ перевоспитанія отдёльныхъ лицъ въ духё истиннаго христіанства: а зат'ємъ посл'єдуеть и перевоспитаніе цівлаго общества, уничтожьте всв пороки, оставьте однъ христіанскія добродътели, —и противоръчія въ жизни исчезнуть сами собою. Пусть гордецъ уничтожить свою гордостъ и усвоить смиреніе; пусть властолюбецъ научится, пользуясь властью, употреблять ее во благо своихъ подчиненныхъ; пусть лжецъ перестанетъ лгать; пусть дёти научатся почитать родителей; пусть богачь пользуется своимъ богатствомъ не для себя только, а и для другихъ; пусть обдиякъ не завидуетъ богатому, а съ преданностію вол'я Божіей переносить свою б'ядность; пусть воръ перестанеть красть, а начнеть честно трудиться; пусть вообще всъ научатся любить другихъ, какъ себя, и станутъ жить не для себя только, а больше для другихъ. Тогда дъйствительно, насту-

пить на земль мирь, который принесень Спасителеми, быль воспёть въ Виолеем' ангелами, дарованъ всёмъ людямъ въ христіанствь, но которымь люди сами не хотять воспользоваться. Тогда наступить и то царство Божіе, возв'ящая которое, пророкъ говорилъ: "Волкъ и агненокъ будутъ пастись вивств, и левъ, какъ волъ, будетъ есть солому, а для зивя прахъ будетъ пищею: они не будутъ причинять зла и вреда (Ис. 65, 25). "Богатство моря обратится къ тебъ, достояніе народовъ прійдеть къ тебъ. Множество верблюдовъ покроеть тебя: принесуть золото и ладань. Всё овцы Кидарскія будуть собраны къ тебъ: овны Невајоескія послужать тебъ. И будуть всегда отверсты врата твои, не будуть затворятся ни днемъ, ни ночью, чтобы приносимо было къ тебъ достояние народовъ. И придуть къ тебъ съ покорностью сыновы угнетавшихъ тебя, и падуть къ стопамъ ногъ твоихъ всѣ презиравшіе тебя. Не слышно будеть боль насилія въ земль твоей, опустошенія и раззоренія—въ пределахъ твоихъ". (Ис. 60, 5-7. 11. 14. 18).

Толстой не върить этому ученю Божественнаго Откровенія; онъ предпочитаетъ ему учение французскихъ коммунистовъ прошлаго стольтія о свободь, равенствь и братствь. Ему ньть дыла до того, къ какимъ прискорбнымь результатамъ привело французовъ это ученіе; онъ съ непонятною самоувъренностію надвется достигнуть при помощи этого же самаго ученія совершенно другихъ результатовъ. Конечно, Толстой можетъ думать, что ему угодно; но онъ поступаетъ несправедливо, когда это ученіе французскихъ коммунистовъ отожествляетъ съ ученіемъ христіанскимъ... По ученію христіанскому, всв люди братья, потому что всв произошли отъ одного общаго родоначальника-Адама, всъ-братья,-потому что всъ возрождены Іисусомъ Христомъ, Который и далъ всемъ право быть чадами Божінми; всѣ равны предъ Богомъ, потому что "во Адамѣ всѣ согръшили и безъ искупительной жертвы Христа не иогли бы сами достигнуть своего спасенія; всемъ равно дарованы все средства ко спасенію... Никакого другого равенства между людьми христіанство не знаеть. Какъ у обыкновенныхъ родителей дети бывають съ различными способностями и дарованіями; такъ и среди чадъ Божінхъ-во всемъ родѣ человѣчес-

комъ. Одному дано десять талантовъ, другому пять талантовъ, а инымъ-только по одному таланту; но за то, кому дано много, отъ того много и потребуется, и кому много вверено, съ того больше взыщуть (Лук. 12, 48). Спаситель знасть богатыхъ и нищихъ и даже засвидетельствоваль, что среди людей нищіе будуть существовать всегда (Марк. 14, 7; Мате. 26, 11; Іоан. 12, 8); Онъ училь, что рабъ никогда не будеть больше господина своего и посланникъ-больше пославшаго его (Іоан. 13, 16; 15, 20), что ученикъ не долженъ быть выше учителя (Мато. 10, 24; Лук. 6, 40). Это же самое ученіе пропов'ядывали и апостолы. Они также знають богатыхъ и бёдныхъ (Іак. 2, 2. 3. 5. 6. Рим. 15, 26; 2 Кор. 6, 10: Галат, 2, 10), людей, отличающихся другъ отъ друга по своимъ способностямъ, дарованіямъ и вившнему положенію. Истину этого христіанскаго ученія подтверждаеть и исторія, и ежедневный опыть. Да и самъ Толстой, съ особенною ревностію пропов'ядующій равенство людей, на самомъ дълъ не только не признаетъ его, но положительно опровергаеть его на каждой страницъ своей книги, противоръча такимъ образомъ самому себъ. По крайней мъръ, себя и своихъ послъдователей онъ всегда ставитъ и по умственнымъ способностямъ, и по нравственности, и по практической жизни неизмъримо выше всъхъ другихъ людей... Но объ этомъ мы уже говорили.

Второе противоръче жизни поражаетъ Толстого еще болъе, чъмъ разсмотрънное нами; онъ называетъ его государственнымъ. Оно состоитъ, по его мнънію, въ томъ, что люди подчиняются государственнымъ законамъ. "Въдь мы знаемъ, какъ дълаются ваконы,—говоритъ онъ 1),—мы всъ были за кулисами, мы всъ знаемъ, эти законы сутв произведенія корысти, обмана, борьбы партій,— что въ нихъ нътъ и не можетъ быть истинной справедливости. И потому люди нашего времени не могутъ върить тому, чтобы повиновеніе законамъ гражданскимъ или государственнымъ удовлетворяло бы требованіямъ разумности человъческой мрироды. Люди давно уже знаютъ, что неразумно повиноваться такому закону, въ истинности котораго можетъ



<sup>1)</sup> H. I, crp. 174.

быть сомнение, и потому не могуть не страдать, повинуясь закону, разумность и обязательность котораго не признають". Въ частности государственное противорвчіе, по словамъ Толетого, выражается въ следующемъ: "Мы признаемъ ненужность таможенъ и заграничныхъ пошлинъ, и должны платить ихъ, признаемъ безполезными расходы на содержание двора и многихъ чиновъ управленія; признаемь вредной проповиди церковную (?),; и должны участвовать въ поддержаніи этихъ (?) учрежденій мы признаемъ жестокими и безсовъстными (?) наказанія, накладываемыя судами, и должны участвовать въ нихъ; признаемъ неправильнымъ и вреднымъ распредвление земельной собственности, и должны подчиняться ему; не признаемъ необходимости войскъ и войны, и должны нести страшныя тяжести для содержанія войскъ и веденія войнъ и т. п." Вотъ все, что Толстой нашелся сказать объ усмотренномъ имъ въ жизни государственном противоръчіи. Государственные законы, по его мивнію, не хороши только потому, что не покровительствують разрушительнымъ теоріямъ грубаго соціализма: охраняють частную собственность и личную безопасность каждаго подданнаго; върный соціально-коммунистическому ученію, онъ возстаетъ противъ государственныхъ податей и пошлинъ, указывая лишь на возможность ихъ "безполезнаго расходованія" и намёренно умалчивая о томъ, сколько государство расходуетъ на народныя нужды и потребности: на защиту государства отъ внёшнихъ враговъ и на предупреждение внутреннихъ безпорядковъ, на школы, больницы, пріюты, богад'яльни, устройство путей сообщенія, улучшеніе народнаго хозяйства и т. д. и т. д. Какъ врагъ христіанства, Толстой и здівсь, уже безъ всякаго повода н основанія, говорить о вредь церковной проповыди только потому, что она церковная, и въ самомъ существовани ея видитъ государственное противорвчіе!... Если бы Толстой быль болве справедливъ и безпристрастенъ, онъ, конечно, выражался бы нъсколько точнъе и опредъленнъе: вмъсто: "мы признаемъ", "есть мы знаемъ" онъ говорилъ бы прямо: "мы — коммунисты, нигилисты и анархисты-признаемъ". Ибо, какъ можно было усмотрёть изъ разсуждения его о государственномъ противоречи, кромъ общихъ соціалистически - нигилистическихъ фразъ - онъ

ничего не сказалъ. Но фантавіи нигилистовъ, соціалистовъ, коммунистовъ и анархистовъ русскимъ людямъ уже надобли и опротивъли...

О важномъ и благотворномъ, нравственно-воспитательномъ значении государственнаго ваконодательства съ философско-юридической точки вржнія пришлось бы говорить слишкомъ много; разсуждение по этому предмету, само по себь, могло бы составить целую и весьма объемистую книгу, могло бы дать обильный матеріаль для ученой диссертаціи. Но и для каждаго понятно, насколько не правъ Толстой, называя государственные законы "произведеніями только корысти, обмана и борьбы партій". Охраняя права отдільных диць и цілыхь обществь, гражданскіе заковы им'єють въ виду единственную ціль-удовлетьюреніе требованіямъ истинной справедливости: "не бери того, что не твое; если ты взялъ чужое, возврати его тому, кому оно принадлежитъ". Уголовные законы идутъ далъе: они не караютъ только совершившихъ преступленіе и не охраняють только гражданъ отъ возможности совершенія преступленій въ будущемъ, но еще и воспитывають общество въ тъхъ или другихъ нравственныхъ понятіяхъ; они указываютъ зло въ общественной жизни и, наказывая преступника, этимъ самымъ-ясно говорятъ всему обществу, что и въ будущемъ такое преступленіе не можеть остаться ненаказапнымь. Требованія государственнаго закона суть требованія народной сов'єсти и потому осуждать законъ значить осуждать совъсть цълаго народа. Но мы посмотримъ на вначение и смыслъ государственнаго законодательства-не съ этой юридически-философской точки эрвнія, а съ той, какъ учитъ объ этомъ христіанство.

Толстой постоянно называеть себя "истиннымъ христіаниномъ"; но еслибы онъ дъйствительно быль истиннымъ христіаниномъ, то онъ никогда не сказалъ бы о государственномъ законодательствъ того, что онъ сказалъ. По ученію христіанства, законъ вообще имъетъ важное нравственно-воспитательное и нравственно-исправительное значеніе. Представителы власти и закона суть орудія правды Божіей. Когда были написаны новозавътныя книги Св. Писанія, власть находилась въ рукахъ даже враговъ христіанства—язычниковъ; тъмъ

не менъе великій Апостолъ язычниковъ пишетъ: "Всякая душа да будетъ покорна высшимъ властямъ, ибо нътъ власти не отъ Бога; существующія же власти отъ Бога установлены. Посему противящійся власти противится Божію установленію. А противящіеся сами навлекуть на себя осужденіе. Ибо начальствующіе страшны не для добрыхъ дёлъ, но для злыхъ. Хочешь ли не бояться власти? Делай добро, и получишь похвалу отъ нея; ибо начальникъ есть Божій слуга, теб'в на добро. Если же д'влаешь зло, бойся, ибо онъ не напрасно носить мечь: онъ Божій слуга, отметитель вь наказаніе делающему злое. И потому надобно повиноваться не только изъ страха наказанія, но и по совъсти. Для сего вы и подати платите, ибо они Божіе служители, симъ самымъ постоянно занятые" (Рим. 13, 1-6; срв. Петр. 2, 13. 14; Тит. 3, 1; 1 Петр. 3, 13 и др.).—Въ виду этого столь ясно выраженнаго истинно-христіанскаго ученія Толстой, какъ бы для некотораго оправданія своей сов'єсти, ссылается 1) на то, что теперь "въ большинствъ случаевъ люди нашего времени не върятъ", что законы, возвъщенные даже въ Божественномъ Откровеніи, "писаля пальцемя Богь" (какое кощунственное выраженіе!) и что власть установлена Богомъ. Но что и это за оправданіе? Мало ли чему, "не върять въ большинствъ случаевъ люди нашего времени"? Толстой и толстовцы не върять даже въ самое бытіе личнаго Бога!.. Не признаютъ обязательнымъ для детей почитать родителей и повиноваться нить! Но что-же изъ этого?-Истина остается истинной. Дъйствительность ничего не теряеть отъ того, что душевно-больные люди представляють ее себь иною, чемъ какова она на самомъ дълъ. Не въруешь въ Божественное Откровеніе, - это - дъло твоей совъсти; но не называй же себя послъдователемъ этого Откровенія; не въруешь, что христіанское ученіе пропов'єдуетъ истину,--не называй же себя и христіаниномъ. Скажи прямо и откровенно: кто ты? Соціалисть? нигилисть? коммунисть или анархистъ?-Тогда по крайней мъръ ты не будень водить въ потемкахъ своего читателя. Онъ будеть знать, съ къмъ имъетъ двло, и если признасть тебя заблуждающимся, не согласится

<sup>1)</sup> Ч. І. стр. 173.

съ твоими взглядами, то во всякомъ случав не будетъ уличать тебя въ недобросовъстности и безчестности. Въ томъ-то и состоитъ основная ложь всего ученія Толстого и его безчестность, какъ писателя, что онъ заимствуетъ свои положенія изъ чуждаго, даже враждебнаго христіанству источника (у позитивистовъ, пантеистовъ, соціалистовъ, коммунистовъ, нигилистовъ и даже анархистовъ), и въ то же время увърясть читателя, что его ученіе—истинно христіанское...

Толстой, какъ мы видёли, самъ указываетъ въ жизни множество противоръчій между требованіями совъсти и дъйствіями людей. Съ точки зрвнія государственнаго законодательства эти противоръчія суть преступленія, по ученію христіанскомугръхи. И вотъ гражданскіе законы, основывающіеся на законъ Божіемъ, главною цёлію своею имфютъ именно уничтоженіе, устраненіе, предотвращеніе или пресвченіе этихъ противорвчій, преступленій, или грівховъ. По ученію христіанскому, законъ является необходимымъ последствіемъ существованія преступленій, а съ другой стороны—средствомъ для опредѣленія преступленій и отличія ихъ отъ действій непротивныхъ сов'єсти и воль Божіей, "Для чего же законь? говорить Ап. Павель Онъ данъ послъ, по причинъ преступленій (Гал. 3, 19). Гдъ нътъ преступленія, тамъ не нуженъ и законъ (Рим. 4, 15). Законъ положенъ не для праведника, но для беззаконныхъ и непокоривыхъ, нечестивыхъ и грешниковъ, развратныхъ и оскверненныхъ, для оскорбителя отца и матери, для человъкоубійцъ, для блудниковъ, клеветниковъ, лжецовъ, клятвопреступниковъ, и для всего, что противно здравому ученію" (1 Тим. 1, 9—10). Кто имъетъ "любовь, радость, миръ, долготеривніе, благость, милосердіе, въру, кротость, воздержаніе. - на таковыхъ нътъ закона" (Гал. 5, 22, 23). "Закономъ познается грёхъ" (Рим. 3, 20). "И такъ законъ противенъ обетованіямъ Божінмъ?--Никакъ! законъ быль для насъ детоводителемъ ко Христу" (Гал. 3, 21, 24), "законъ духовенъ" (Рим. 7, 14), "законъ святъ" (Рим, 7, 12), "законъ добръ" (Рим. 7, 16; 1 Тим. 1, 8), если кто законно употребляеть его" (1 Тим. 1, 8). Послъ этого понятно, почему истинный христіанинъ, исповъдующій, что законъ духовенъ, святъ и добръ, не можетъ утверждать вибств съ Толстымь, что законъ есть государственное противорвчие и произведение корысти, обмана и борьбы партій.... Апостолъ Іаковъ прямо говорить: "Если вы исполняете законъ царскій,—хорошо дълаете. Но если поступаете съ лицепріятіемъ, то гръхъ дълаете, и предъ закономъ оказываетесь преступниками" (Іак. 2, 8, 9). Истинный христіанинъ иначе и не можетъ говорить о законъ государственномъ, если онъ не противоръчитъ закону Божію. Христіанская любовъ стоитъ, конечно, выше законъ; но и законъ долженъ быть орудіемъ ея, какъ ветхозавътный законъ быль для людей дътоводителемъ ко Христу.

Наконецъ, третье и последнее противоречіе, которое Толстой разъясняеть съ особеннымъ усиліемъ, онъ усматриваеть въ международныхъ сношеніяхъ. Это противорвчіе христіанскаго совнанія и войны. Въ помощь себъ Толстой приводитъ множество мижній разныхъ изв'ястныхъ и неизв'ястныхъ ученыхъ о томъ, что война и расходы по содержанію армій есть не добро, а зло. Эти мивнія и взгляды ученых на войну занимають въ книгъ Толстого цълыхъ 63 страницы -- отъ 176 до 239! Благодаря этому мы узнаемъ, какъ отзывались о войнъ профессоръ международнаго права графъ Коморовскій "въ своемъ ученомъ трактатъ" (?), Энрико Ферри, Чармые Бутв "въ ръчи своей, читанной въ Лондонъ въ ассоціаціи для реформы и кодификаціи закона народовъ 26 іюня 1887 года", Frederic Passy "въ запискъ, читанной на послъднемъ конгрессъ (1890 г.) всеобщаго мира въ Лондонъ", Sir Wilfred Lawson, говорившій на томъ же конгрессъ, -Mr. I. Iowet Wilson, Mr. E. D. Bartelett, L'abbé Defourny, Синьорь Е. I'. Монета, Maxime du Сатр. "даровитый писатель" (другъ и последователь Толстого) E. Rod, Мопасанз, "знаменитый академикъ" (почитатель Толстого) Дуся, Жюль Кларети (Iules Claretie), Э. Золя, "жадемикъ Вогюз" (другъ Толстого) и др. Разбираемая нами книга: Толстого была ивдана уже въ ноябръ прошлаго года; а въ настоящемъ году въ Лондонъ также быль созвань конгрессъ всеобщаго мира, на который были устремлены умилительные взоры всъхъ противниковъ войны. Англійскіе ораторы въ своихъ увлекательныхъ рвчахъ, указывая на всв ужасы и бъдствія порож-

даемыя войнами, на тв громадные расходы, которыя несеть Европа по содержанію многочисленных армій, настойчиво требовали всеобщаго разоруженія и учрежденія третейскаго суда для ръшенія всъхъ споровъ, которые могутъ возникать между различными государствами. Речи лились безъ перерыва. Не успъваль окончить своей рычи одинь ораторь, какъ его мъсто занималь другой. Ихъ сладкія річи о вічномъ и всеобщемъ миръ публика слушала съ умиленіемъ. Но вдругь встаеть одинъ ораторъ, обладавний большимъ благоразуміемъ, чёмъ его товарищи, и указываетъ на внутреннюю ложь всёхъ ихъ сладкихъ ръчей. "Наша англійская армія для Европы не страшна и не имветь никакого значенія (такъ приблизительно гласила его рѣчь); ей страшенъ только нашъ многочисленный флотъ, на который мы производимъ слишкомъ большія и тажелыя затраты; поэтому, если вы действительно хлопочете о мире, то прежде всего потребуйте отъ правительства уничтоженія флота". По словамъ кореспондента "Московскихъ Въдомостей", на эту ръчь не последовало никакихъ возраженій, и члены конгресса тихо разошлись по домамъ. Понятно, почему о всеобщемъ разоружении армій любять ораторствовать англичане...

Толстой перечислиль всёхь англичань, которые выдають себя за: гуманныхъ противниковъ войны; но онъ намфренно, конечно. умолчаль о христіанской Церкви, которая около 2000 літь ежедневно по нъсколько разъ возносить свои молитвы о мирть всего міра и соединеніи всьхт, объ отвращеніи междоусобныя брани, нашествія иноплеменникова и т. п. Доказывать, что война есть зло весьма легко и удобно, потому что эта истина также ясна, какь  $2 \times 2 = 4$ . Но съ другой стороны для каждаго должно быть ясно и то, что это зло неизбъжное. Даже Христосъ, даровавшій міру религію любви и всепрощенія, съ прискорбіемъ долженъ быль утверждать предъ учениками, что въ этомъ гр вховномъ міръ, который весь во злъ лежить, войны не прекратятся никогда, и что даже Самъ Онъ принесъ на землю не миръ, но раздъленіе (Лук. 12, 51). "Не думайте, что Я пришелъ принести миръ на землю; не миръ прищелъ Я принести, но мечъ, ибо Я пришелъ раздёлить человека съ отцемъ его, дочь съ матерью ея, и невъстку со свекровью ея. И врадън

человъку-домашніе его" (Мато. 10, 34-36). Исторія многочисленными фактами подтвердила истину этихъ словъ. Достаточно упомянуть о языческихъ гоненіяхъ на христіанъ и крестовыхъ походахъ. Указывая признаки кончины міра, Спаситель также говориль: "Услышите о войнахъ и о военныхъ слухахъ. Смотрите, не ужасайтесь: нбо надлежить всему тому быть. Но это еще не конецъ: ибо возстанетъ народъ на народъ, и царство на царство" (Мате. 24, 6, 7). Хотя въ Евангеліяхъ нигдъ не говорится о томъ, признавалъ ли Господь войну дозволенною, какъ въ Ветхомъ Завътъ: но можно думать, что для жизни государствъ Онъ не отрицалъ ея политическато значенія, какъ средства защити отъ нападенія враговъ. По крайней мере, на вопросъ Пилата: "Ты Царь Іудейскій?" Спаситель отвечаль такъ: "Царство Мое не отъ міра сего: если-бы от міра сего было Царство Мое, то служители-Мон подвивались бы за Меня (οι ύπηρέται άν οι Έμοι ήγωνίζοντο), чтобы Я не быль предань Іудеямъ" (Іоан. 18, 36).

Пусть Толстой и подобные ему утописты мечтають найти средство для уничтоженія войнъ, хотя они, безъ сомнёнія, и сами не вёрать тому, что говорять. Но истинный христіанинъ не можеть предаваться такимъ пустымъ мечтаніямъ праздной фантазіи. Ему, по примёру Самаго Христа, приходится только скорбёть о грёховности міра и о неизбёжности такого зла, какъ война; вёруя словамъ Спасителя, что войны будуть ведены до конца міра, онъ будеть поступать по христіанскому человіжолюбію, иогда, отказавшись найти средства для совершеннаго уничтоженія войнъ, будеть заботиться объ устраненіи различныхъ поводовъ къ войнѣ и объ облегченіи тёхъ ужасныхъ бёдствій, которыя всегда влекуть за собою ожесточенныя войны.

Главная цёль, къ которой направлены всё стремленія Толстого, есть собственно разрушеніе существующіго порядка государственной жизни. О войків онъ говорить съ крайнимъ вовмущеніемъ не только потому, что она есть зло сама по себі, но и потому, что чрезь это для него является возможность въ такомъ же ужасномъ, мрачномъ видё представить и военную службу, на которую онъ смотритъ, какъ на главную внёшнюю

опору государства. Желая, во что бы то ни стало, нарисовать самую мрачную картину войны и военной службы, Толстой прибъгаетъ къ помощи пріемовъ явно тенденціозныхъ и ведетъ дело съ очевидною для читателя предватостію. Онъ не видить даже серьезныхъ побужденій къ войнь. "Правда, теперь уже не воюють изъ за того, что одинъ король не исполнилъ учтивости относительно дыбовницы другого, говорить онъ 1), но, преувеличивая почтенныя и естественныя чувства національнаго достоинства и патріотизма и возбуждая общественное мивніе одного народа противъ другого, доходять, наконецъ, до того, что становится достаточнымъ того, чтобы было сказано,-хотя бы извъстіе и было невърко,-что посланникъ вашего государства не быль принять главой другого государства, для того, чтобы разразилась самая ужасная и гибельная война изъ всёхъ тёхъ, которыя когда либо были". Если читатель обратить достаточное внимание на то, какими причинами были вызваны, напр., нами последнія войны съ Турціей-Крымская и Восточная, то ясно увидить, насколько неверны и легкомысленны резсужденія Толстого. Изъ исторіи этихъ войнъ видно что не правители возбуждали общественное мивніе одного народа противъ другого, а самъ народъ вынуждалъ правителей объявлять войну. Какъ поэтъ, которому должны быть известны всё движенія души человеческой. Толстой легко могь бы представить, сколько безсонныхъ нечей проведи наши въ Бозъ почивающіе Государи, сколько душевныхъ мученій испытали Они. прежде чёмъ рёшились объявить войну Турцін. Смерть множества людей-дело ужасное! Но русскій народъ-отъ простого рабочаго до высшаго представителя русской прессы-требоваль самымъ настойчивымъ образомъ этой жертвы для искупленыя своихъ единокровныхъ и единовърныхъ братьевъ. Добровольцы, по собственной иниціативъ, нассами отправлялись на мъсто кровопродитія. И только послів этого, въ виду совершенной невозможности уладить дело съ Турміей, после употребленія встхъ другихъ средствъ при помощи дипломатіи, не имъя силъ противиться требованію русскаго народа, правительство объ-

The first of the second

<sup>1)</sup> Ч. І, стр. 186.

явило эти войны. Дъло это было недавно; истину сказаннаго нами провърить легко, а вмъстъ съ тъмъ легко увидъть, насколько невърны сужденія Толстого.

Главною причиною войны Толстой признаетъ чувство патріотизма 1). Это чувство онъ считаетъ эгоистическимъ, а потому ложнымъ и противухристіанскимъ, такъ какъ оно будтобы несоединию съ обязанностію христіанина одинаково любить всёхъ людей. Впрочемъ въ иныхъ мъстахъ, какъ и въ приведенномъ нами выше, онъ, въ полномъ противоречи самому себъ, чувство патріотизма называеть уже почтенным в естественным <sup>2</sup>). Чему же върить? Но такъ какъ подобныя противоръчія у Толстого слишкомъ многочисленны и неразрѣшимы, то мы оставляемъ открытымъ и этотъ вопросъ <sup>8</sup>). Отметимъ только, что, по христіанскому ученію, патріотизмъ дійствительно признается чувствомъ естественным и почтенным, "Если кто о своихъ и особенно о домашнихъ не печется, тотъ отрекся отъ въры и хуже невърнаго" (1 Тим. 5, 8). "Истину говорю во Христв, не лгу, свидьтельствуеть мив совесть моя въ Духв Святомъ, -- говоритъ ап. Павелъ (Рим. 9, 1-4), -- что великая для меня печаль и непрестанное мученіе сердцу моему: я желаль бы самь быть отлученнымь отъ Христа за братьевь моихъ, родныхъ мив по плоти, то есть, Израильтянъ". Самъ Госнодь нашъ Інсусъ Христосъ не быль чуждъ патріотическаго чувства. Это доказываеть вся исторія Его земной жизни. Для подтвержденія этого мы не будемъ ссылаться на Его любовь къ Галилев, Тиверіадскому озеру, "Сооему городу" 1) Капернауму; мы напомнимъ только читателю о томъ, какъ за нъсколько дней до Своихъ крестныхъ страданій, во время торжественнаго входа въ столицу Палестины, Спаситель, взглянувъ на Герусалимъ, "заплакалъ о немъ и сказалъ: о если бы и ты хотя въ сей твой день узналъ, что служитъ къмиру тво-

<sup>1)</sup> Ч. 1, стр. 186, 194.

<sup>2) 4. 1,</sup> crp. 186.

<sup>3)</sup> Интересно, что, осуждая чувство патріотизма у русских людей, Толстой находить естественнымь проявленіе сепаратизма у поликовь, остзейских и имперы и евреевь. Ср. Ч. II, стр. 50.

<sup>4)</sup> Me. 9, 1.

ему!" (Лук. 19, 42). Сколько проявлено въ этихъ словахъ и этихъ слезахъ любви къ священному для каждаго іудея городу! Могъ ли послѣ этого Христосъ, Самъ плакавшій объ Іерусалимѣ, осудить тѣхъ іудеевъ, которые, движимые чувствомъ благороднаго патріотизма, также со слезами говорили нѣкогда, обращадсь къ тому же городу: "При рѣкахъ Вавилона тамъ сидѣли мы и плакали, когда вспоминали о Сіонѣ... Какъ намъ пѣть пѣснь Господню на землѣ чужой? Если я забуду тебя, Іерусалимъ, — забудь меня десница моя; прильни явыкъ мой къ гортани моей, если не буду помнить тебя, если не поставлю Іерусалима во главѣ веселія моего" (Ис. 136, 1. 4—6). А если христіанство не можетъ осуждать іудейскаго патріотизма, котораго не былъ чуждъ и Самъ Спаситель, то какъ же оно будетъ осуждать патріотизмъ вообще?...

Толстой возмущается войною главнымъ образомъ потому, что ради нея, въ Европъ держится подъ ружьемъ 28.000,000 молодыхъ людей и что на содержание ихъ съ 1872 года (до какого года-неизвъстно) народы Европы издержали 15 мильярдовъ рублей) 1). По этой же причинь онъ крайне возмущается и общею военною повинностью, которую онъ считаетъ "послъднимъ пределомъ противоречія, дальше котораго идти нельзя" 2). При этомъ онъ доказываетъ вредъ общей воинской повинности еще тімь, что она потрываеть всімь мущинь оть обычнаго теченія жизни и нарущаєть возможность самаго труда" 3). "Угрозы войны, готовой всякую минуту разразиться,-говорить Толстой 4).—дёлаютъ безполезными и тщетными всё усовершенствованія общественной жизни". Несправедливость этого разсужденія увидеть легко; для этого нужно только проверить его съ дъйствительностію, и тогда окажется: 1) что общая воинская повинность не есть "послъдній предъль противорвчія", а есть только дело справедливости-уравнение подданных въ ихъ обязанностяхъ по отношенію къ государству, благодаря чему одинаковыя обязанности возлагаются какъ на сына сенатора,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. І. стр. 181. 182.

<sup>·2) 4. 1,</sup> ctp. 240.

з) Ч. 1, стр. 258.

<sup>4)</sup> Tanb-me.

такъ и на сына послъднято крестьянина; 2) что общая воинская повинность вовсе не отрываеть вспхх мущинъ оть обычнаго теченія жизни, а изъ вспхх она береть для военной службы столько, сколько бралось и до общей воинской повинности; и, наконецъ, 3) что, слъдовательно, общая воинская повинность не помъщала усовершенствованіямъ общественной жизни; напротивъ, ежедневный опытъ свидътельствуетъ, что со времени введенія общей воинской повинности постоянно увеличиваются разныя усовершенствованія, какъ по земледѣлію и веденію сельскаго хозяйства, такъ и въ ремеслахъ.

У Толстого есть нѣчто роковое-путаться въ непонятныхъ противоръчіяхъ, имъ же самимъ постоянно измышляемыхъ. Не удивительно поэтому, что въ VII главъ своей книги онъ уже противоръчитъ тому, что онъ утверждалъ въ двухъ предшествующихъ. Теперь уже оказывается, что главное эло государственной жизни не въ войнахъ съ сосъдями, а въ войнъ государства съ своими подданными. Войска уже оказываются нужными не для войны съ враждебными народами. "Войска, говорить Толстой 1), прежде всего нужны всякому правительству и правящимъ классамъ для того, чтобы поддержать тогъ порядокъ вещей, который не только не вытекаетъ изъ потребности народа, но часто прямо противоположенъ ему, и выгоденъ только правительству и правящимъ классамъ. Войска нужны всякому правительству прежде всего для содержанія въ покорности своихъ подданныхъ и для пользованія ихъ трудами". Однимъ словомъ, войска нужны для поддержанія власти; но власть сама по себъ есть явление безиравственное, потому что "основа власти есть телесное насиліе 2)2. Поэтому и лиоди, находящіеся у власти,--говоритъ Толстой 3),--будь они министры, полицмейстеры, городовые-всегда, всявдствіе того, что они иміноть власть, делаются более склонными къ безнравственности"; "люди имъющіе власть, именно вслъдствіе обладанія властью, всегда не святы 4)"; обладаніе властью развращаетъ людей 3)"; зах-

<sup>1)</sup> Ч. І. стр. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ч. І. стр. 243.

<sup>3)</sup> Стр. 244.

<sup>4)</sup> Ч. І. стр. 245.

<sup>5)</sup> Ч. І. стр. 248.

ватывать и удерживать власть никакъ не могутъ боле добрые 1)"; "бевъ возведичиванія себя и униженія другихъ, безъ лицемърія, обмановъ, безъ тюремъ, кръпостей, казней, убійствъ не можеть ни возникнуть, ни держаться никакая власть 2)4; злые всегда властвують надъ добрыми <sup>3</sup>)"; "поэтому подчинение власти государства совершенно безполезно 4)". Таковы сужденія Толстого о государственной власти. Но этого мало. Онъ идетъ въ этомъ направленіи далье и прямо, какъ обыкновенный бунтарь анархисть, начинаеть возбуждать своихъ носледователей въ открытому неповиновенію государственной власти, доказывая 5) рядомъ софизмовъ, что "исполненіе требованій государства и подчинение себя воинской повинности для человъка въ большей части случаевъ невыгоднее, чемъ отказъ отъ нея". "Если я принадлежу къ меньшинству угнетателей, говоритъ Толстой 6), невыгоды неподчиненія требованіямъ правительства будуть состоять въ томъ, что меня, какъ отказавшагося исполнить требованія правительства, будуть судить и въ лучшемъ случав или оправдаютъ или, какъ поступають у насъ съ менонитами, -- заставять отбывать срокъ службы на невоенной работь; въ худшемъ же случать приговорять къ ссылкъ или заключению въ тюрьму на два или на 3 года (я говорю по примърамъ бывшимъ въ Россіи), или, можетъ быть, и на болъе долгое заключение, можетъ быть и на казнь, хотя въроятіе такого наказанія очень мало. Таковы невыгоды не подчиненія. Невыгоды же подчиненія будуть состоять въ следующемъ: въ лучшемъ случае меня не пошлють на: **чбійство людей** и самаго не подвергнуть большимь в роятіямь искальченія и смерти, а только зачислять въ военное рабство. я буду наряжень вы шутовской наряды (будто тепершняя блуза. Толстого для него не шутовской нарядъ!), мною будетъ помыкать всякій человькъ выше меня чиномъ (а для гордеца это тяжело!)отъ ефрейтора до фельдмаршала, меня заставять кривляться тъ-

<sup>1)</sup> Y. II. crp. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

<sup>3)</sup> Ч. II стр. 48 и мн. др.

<sup>4)</sup> Ч. І. стр. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) **Ч. 1.** стр. 265.

<sup>6)</sup> Ч. І. стр. 266-268.

ломъ, какъ имъ этого хочется, и, продержавъ меня отъ одного до пяти лътъ, оставятъ меня на десять лътъ въ положеніи готовности всякую минуту явиться опять на исполненіе всёхъ этихъ дель. Въ худшемъ же случай будеть то, что при всехъ же прежнихъ условіяхъ рабства меня еще пошлютъ на войну, гдъ а вынужденъ буду убивать ничего не сдълавшихъ мнъ людей чужихъ народовъ, где могу быть искалеченъ и убитъ (казненнымъ, значить, быть лучше!) и гдв могу попасть въ такое мъсто, какъ это бывало въ Севастополъ и какъ бываетъ во всякой войнь, гдь люди посылаются на върную смерть, и что мучительные всего, могу быть посланъ противъ своихъ же соотечественниковъ (отриданіе и осужденіе патріотизма-и любовь къ соотечественникамъ!) и буду убивать своихъ братьевъ (!?) для династическихъ и совершенно чуждыхъ мнъ правительственныхъ интересовъ. Таковы сравнительныя невыгоды. Сравнительныя же выгоды подчиненія и неподчиненія следующія: Для неотказавшагося выгоды будуть состоять въ томъ, что онъ, подвергнувшись всёмъ униженіямъ (?) и исполнивъ всё жестокости (?!), которыя отъ него требуются, можетъ не будучи убитымъ получить украшенія красныя, золотыя, мишурныя на свой шутовскій нарядъ (опять нарядъ!), можетъ въ лучшемъ случать распоряжаться надъ сотнями тысячь такихъ же какъ и онъ оскопиненных (?!) людей и называться фельдмаршаломъ и получать много денегъ. Выгоды же отказавшагося будутъ состоять въ томъ, что онъ сохранить свое человъческое достоинство (?), получить уважение добрых людей, и главное-будеть несомивнию знать, что онъ двлаеть дило Божье, (?!) и потомунесомићиное добро людямъ. (Дълать добро людямъ такимъ образомъ, по Толстому, значить-не повиноваться правительству!). Невыгоды для человъка изъ рабочаго класса, не отказавшагося отъ военной службы, будуть еще состоять въ томъ, что, поступая въ военную службу, онъ своимъ участіемъ и какъ-бы согласіемъ закрыпляеть то угнетеніе, въ которомъ находится онъ самъ".

Думаемъ, что если бы мы это разсуждение Толстого изложили своими словами, а не его собственными, съ точнымъ обозначениемъ страницъ книги, на которыхъ оно помѣщено, то многів изъ почитателей яснополянскаго лжепророка, до сихъ поръ не

понявшіе его и продолжающіе считать его только простымъ мистикомъ и утопистомъ, честнымъ мыслителемъ или искателемъ истины, конечно, не повърили бы тому, что мы не исказили намъренно его мысли. И эти люди были бы отчасти правы. Быть можеть, мы и сами бы такъ подумали, если бы другіе намъ передали содержаніе книги Толстого, а не прочитали ея нъсколько разъ мы сами. Приведенная нами выдержка изъ последняго сочиненія Толстого-"Царство Божіе внутри васъ" — бол ве похожа на прокламацію безшабашнаго анархиста, чъмъ на спокойное разсуждение философствующаго мыслителя. Но ложь анархизма теперь уже признана всёми не только теоретически, но и практически-горькимъ опытомъ. Последніе анархическіе процессы и до цинизма откровенныя показанія такихъ анархистовъ, какъ Ревашоль и Анри, ясно показали міру, что это за люди; ихъ прошлое омрачено и запятнано безнравственностію и безчеловъчными преступленіями; ихъ жадность ненасытима; ими движутъ исключительно эгоистическія побужденія; они возстали противъ власти и государства, противъ всёхъ и каждаго, только потому, что, явившись на міровой банкеть, не нашли для себя приготовленнаго прибора и жирнаго, вкуснаго блюда. Такой же эгоизмъ проглядываетъ и въ приведенномъ суждении Толстого. Онъ не хочетъ подчиняться правительству и поступать въ военную службу только потому, что надъ нимъ будеть командовать человъкъ выше его чиномъ; онъ боится, чтобы его не убили, не искальчили; ему не нравится въ военной службъ, что на него надънутъ шутовскій нарядъ придуманный другими, хотя онъ охотно натянулъ на себя гораздо болъе шутовскій нарядъ, но пзбранный имъ самимъ; онъ не хочетъ поступать въ военную службу, потому что для него выгодиве просидеть два года въ остроге, чемъ четыре года на дъйствительной службъ въ войскахъ и т. д.

Впрочемъ, самъ по себъ, анархизмъ Толстого насъ даже мало интересуетъ; его ложь очевидна; она разоблачена во Франціи самыми дъйствіями анархистовъ. Но насъ возмущаетъ то, что свои анархическія возгрънія Толстой называетъ "истинно-христіанскимъ ученіемъ", "дъломъ Божіимъ", "заповъдію о любъви къ ближнему". Странно даже доказывать, что христіанское

ученіе и въ этомъ отношеніи не имбетъ ничего общаго съ анархическимъ ученіемъ Толстого. По ученію христіанскому, власть не заключаетъ въ себъ ничего безиравственнаго и никого не развращаеть; она есть средство для пользы и блага людей и основывается главнымъ образомъ на высшихъ нравственныхъ. началахъ-въръ въ Бога, любви къ ближнимъ и совъсти каждаго христіанина; поэтому пользующіеся властію не только не злые люди, а напротивъ-наиболье добрые. Злоупотребленія властію ничего не говорить противь самаго ученія христіанскаго е достоинствъ власти. По ученію Божественнаго Откровенія, Самъ Богъ, какъ Творецъ и Владыка міра, есть истинный источникъ власти. Інсусъ Христосъ, Котораго даже Толстой еще не считаетъ ни злымъ, ни безправственнымъ, "зная, что Отецъ все отдаль въ руки Его" (Іоан. 13, 3), Самъ свидетельстоваль о Себь: "Все предано Мнь Отцомъ Моимъ" (Мато. 11, 27), дана Мнъ всякая власть на небъ и на землъ" (Мате. 28, 18); "Отецъ любитъ Сына и все далъ въ руку Его" (Іоан. 3, 35) и въ молитев къ Оцу говорилъ: "Ты далъ Ему власть надв всякою плотио" (Іоан. 16, 2). Вполить согласно съ этимъ учили объ Інсусъ Христъ и Его Апостолы, "Інсусъ Христосъ, восшедъ на небо, пребываетъ одесную Бога и Ему покорились Ангелы и власти и силы" (1 Петр. 3, 22). "Христосъ для того и умерь и воскресь и ожиль чтобы владычествовать и надъ мертвыми и надъ живыми" (Рим. 14, 9). "Богъ превознесъ Его и даль Ему имя выше всякаго имени, дабы предъ именемъ Іисуса преклонилось всякое кольно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ" (Филип. 2, 9). Господь далъ власть Апостоламъ (Мате. 10, 1; Марк. 3, 15; Лук. 9, 1; Мате. 18, 15-18; 16, 19; Іоан. 20, 23) и Апостолы поэтому исповедывали Христа "главою всякаю начальства и власти" (Колос. 2, 10). Но не только духовная власть Апостоловъ и ихъ преемниковъ, но и гражданская власть царей и правителей, по истинно христіанскому ученію, проистекаеть только оть Бога. Даже языческому правителю Пилату Господь сказаль: "Ты не имъль бы надо Мною ни какой власти, еслибы не было дано тебъ свыше" (Іоан. 19, 11). Согласно съ этимъ учили и Апостолы: "нётъ власти не отъ Бога; существующія же власти отъ Бога установлены" (Рим. 13, 1). "Будьте покорны всякому человъческому начальству, для Господа: царю-ли, какъ верховной власти, правителямъ ли, какъ отъ него посылаемымъ для наказанія преступниковъ и для поощренія дѣлающихъ добро" (1 Петр. 2, 13. 14). "Напоминай имъ повиноваться и покоряться начальству и властямъ" (Тит. 3, 1). Христіанское ученіе требуетъ только, чтобы начальствующія лица пользовались своею властію не для удовлетворенія своимъ эгоистическимъ стремленіямъвластолюбію, честолюбію, самолюбію, гордости или корысти, а исключительно для блага и пользы подчиненныхъ. "Кто хочетъ между вами быть большимъ, да будетъ вамъ слугою; и кто хочетъ между вами быть первымъ, да будетъ вамъ рабомъ; такъ какъ Сынъ Человъческій не для того пришелъ, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупленія многихъ" (Мато. 20, 26—28. Марк. 10, 43—45; Лук. 22, 24-27; Мате. 23, 11).

Относительно военной службы, воиновъ и военачальниковъ истинно-христіанское ученіе также не имбетъ ничего общаго съ лжеученіемъ Толстого. Во время жемной жизни Інсуса Христа въ Капернаумъ проживалъ одинъ римскій сотникъ, т. е. воинъ и даже военачальникъ. Спаситель однако-же не называль его оскопиненным человекомь, какъ называеть Толстой всъхъ военныхъ-отъ рядового до фельдмаршала, а напротивъ, указывая на него іудеямъ, какъ на примъръ достойный подражанія, отзывался о немъ такъ: "истинно говорю вамъ: и въ Израилъ не нашелъ Я такой въры (Мато. 8, 10; Лук. 7, 9). Другой сотникъ, равно какъ и воины его, которые вмъстъ съ нимъ стерегли на Голгоев распятаго Іисуса Христа, также не были оскотиненными людьми, ибо всф они увфровали во Христа и говорили: "воистинну Онъ былъ Сынъ Божій" (Мато. 27, 54; Марк. 15, 39; Лук. 23, 47). Въ Кесаріи быль нъкоторый мужъ, именемъ Корнилій, сотникъ изъ полка, называемаго Италійскимъ; но и его нельзя назвать оскопиненным человъкомъ, ибо, по свидътельству книги Дъяній Апостольскихъ (10, 2). онъ былъ человъкъ "благочестивый и боящійся Бога со встыть домомъ своимъ, творившій много милостыни народу и всегда молившійся Богу". Понятно послів этого, почему и Апостолы

не только не презирали, а напротивъ съ истиннымъ уваженіемъ относились къ военному званію и не находили ничего соблазнительнаго въ томъ, что свое содержание воины получали отъ государства. Такъ ап. Павелъ пишетъ ученику своему Тимоесю: "Переноси страданія, какъ добрый воинь Інсуса Христа. Никакой воинь не связываеть себя дёлами житейскими, чтобы угодить военачальнику" (2 Тим. 2, 3, 4). "Преподаю тебъ, сынь мой Тимоеей, сообразно съ бывшими о тебъ пророчествами, чтобы ты воинствоваль согласно съ ними, какъ добрый воинъ" (1 Тим. 1, 18). И въ посланіи къ Кориноянамъ: "Какой воинъ служить когда либо на своемъ содержаніи? (1 Кор. 9, 7). Еслибы апостолы считали воиновь оскатиненными людьми, то они не уподобляли бы имъ дъятельности и трудовъ апостольскихъ. Первенствующіе христіане также не считали участіе въ военной службі противнымъ своей христіанской сов'істи. Подъ римскими знаменами существоваль даже особый полкъ, состоявшій изъ однихъ только христіанъ. Климентъ Римскій прямо восхваляеть техъ героевь, которые оружіемь защищали свое отечество. Цёлый соборь христіанъ---Арелатскій постановиль отлучать отъ церкви, между прочимъ, техъ, кто видитъ въ военной службъ и въ войнъ лишь зло и отказывается отъ участія въ нихъ 1); а соборъ этотъ быль еще во времена языческихъ гоненій на христіанъ.—Ясно, что ученіе Толстого совершенно противоръчитъ ученію христіанскому, какъ противоръчить ему анархизмъ вообще.

Крайнимъ выводамъ анархизма Толстой остается върнымъ и въ своихъ сужденіяхъ о госудирство. Государство, по его мивнію, совершенно не нужно, потому что нѣтъ въ немъ никому никакой надобности. Тенерь, говоритъ онъ 2), вѣдь нѣтъ такихъ злыхъ людей, отъ насилія и нападенія которыхъ спасаетъ государство и его войско, а всѣ люди нашего времени не употребляютъ и не носятъ оружія и всѣ, исповѣдуя правила человѣколюбія, состраданіе къ ближнимъ, желаютъ того же, что и мы,—только возможности спокойной и мирной жизни. Такъ что теперь уже

<sup>1)</sup> Гусевъ. Основныя религіозныя начала графа Л. Толстого. Казань. 1893. Стр. 269.

<sup>2)</sup> I. I. crp. 261.

нътъ тъхъ особенныхъ насильниковъ, отъ которыхъ государство могло бы защищать насъ... Теперь скорте можно сказать обратное: именно то, что дъятельность правительствъ съ своими отставшими отъ общаго уровня нравственности жестокими пріемами наказаній, тюрьмъ, каторгъ, висёлицъ, гильотинъ, скорве содвиствуеть огрубвнію народовь, чемь смягченію ихъ, и потому скоръе увеличенію, чъмъ уменьшенію числа насильниковъ". Нужно ли опровергать эти доводы и разоблачать ихъ ложь?-Теперь, видите ли, нътъ злыхъ людей; теперь уже нътъ насильниковъ; всъ люди нашего времени уже не употребляютъ оружія; всю испов'єдують правила челов'єколюбія и состраданіе къ ближнимъ... Какое, подумаешь, счастливое время! Мечи передъланы на орала! Кто же это выдумываетъ басни объ извергахъ, убившихъ семейства Петровыхъ и Арцымовичей? Зачёмъ это лжетъ телеграфъ о томъ, будто человъколюбивые и сострадательные люди разрывными снарядами взрывають на воздухъ театры, трактиры, парламенты, церкви и дома ни въ чемъ неповинныхъ и мирныхъ гражданъ? Правда, Толстой не признаетъ преступниковъ преступниками, потому что онъ усвоилъ отъ детерминистовъ совершенно ложное ученіе, будто бы въ преступленіи виновенъ не самъ преступникъ, а общество, среди котораго преступникъ живеть; но въдь и это ложное ученіе не даетъ никакихъ основаній для того, чтобы отвергать самый фактъ существованія преступниковъ и преступленій. А что сказать о внёшнихъ врагахъ? Правда, по милости Божіей, въ настоящее время мы живемъ спокойно и каждый, пользуясь безопасностію, можеть трудиться и развивать свою діятельность; враги внъшніе не нападають на насъ; не разоряють нашихъ полей и нашихъ фабрикъ; солдаты въ рабочее время увольняются правительствомъ на полевыя работы, убираютъ хлёбъ обильнаго урожая, въ весенинее время геройски спасають населеніе отъ бъдствій наводненія. Но почему мы живемъ спокойно и внъшніе враги не нападають на насъ? — Благодаря только мудрости и твердости нашего Государя Императора и могуществу нашего государства, -- только потому, что они боятся насъ, зная силу и храбрость нашей прекрасной арміи. Но что было бы съ нами, еслибы наше государство не было такимъ могущественнымъ, каково оно теперь,—легко можетъ представить каждый. И къ славѣ нашего отечества нужно сказать, что, по свидѣтельству исторіи, наше правительство пользовалось всегда своимъ могуществомъ не только для пользы своихъ подданныхъ, но и для пользы другихъ народовъ: грековъ, сербовъ, болгаръ, черногорцевъ, австрійцевъ, прусаковъ и французовъ. Все разсужденіе Толстого можно выразить кратко въ слѣдующемъ софизмѣ: "государство излишне, потому что, благодаря только могуществу нашего государства, мы живемъ спокойно". Явный абсурдъ!

Далъе, по мнънію Толстого, государство не нужно и для развитія внутренней жизни народа: для учрежденій воспитательныхъ, образовательныхъ, религіозныхъ, путесообщительныхъ и др. Въ видъ основанія для этого мевнія Толстой говорить 1) следующее: "Широко развившіяся средства общенія и передачи мыслей сдёлали то, что для образованія обществъ, собраній. корпорацій, конгресовъ, ученыхъ, экономическихъ, политических (?) учрежденій, люди нашего времени не только вполнъ могутъ обходиться безъ правительствъ, но что правительства въ большей части случаевъ скорбе мбшають, чемъ содействують въ достиженіи этихъ цёлей". Какое странное разсужденіе! Да кто же, какъ не правительства, создаль, создаеть, развиваетъ, улучшаетъ, управляетъ и завъдуетъ этими "широко развившимися средствами общенія и передачи мыслей"? Или они развились сами собой? Такимъ образомъ, по разсужденію Толстого, выходить, что нужны одни жолуди, а дубовь, на которыхъ они только и растутъ, не надо; собери яблоки, а яблонь сруби, -- она больше не нужна! Пусть существують жеяваныя дороги безъ машинистовъ и кондукторовъ; пусть повзда ходять безь определенія сроковь ихъ прихода и отхода. Пусть телеграфы существують сами собою, безъ телеграфистовъ! Пусть образовываются какія то политическія учрежденія безъ учредителей и управителей!

Да не подумаетъ читатель, что Толстой останется по крайней мёрё на этихъ положеніяхъ. Нётъ, онъ сейчасъ впадаетъ

<sup>1)</sup> Ч. 1, стр. 263.

въ противоръчіе съ самимъ собою и отъ указавацій на блаюдътельное значение "широко развившихся средствъ общения и передачи мыслей", дёляющихъ излишнимъ самое существованіе правительствъ, переходитъ къ указанию самаго вреднаю (съ его точки зрвнія) значенія твхъ же же самыхъ "широко развившихся средствъ общенія и передачи мыслей", потому что, благодаря именно этимъ средствамъ, правительство твердо сидитъ на своемъ мъстъ и никогда никъмъ не можетъ быть низвергнуто. Вотъ что именно онъ говоритъ объ этихъ "средствахъ общенія и передачи мыслей" въ другомъ мість 1): "Жельзныя дороги, телеграфы, телефоны, фотографія и многія другія новъйшія изобрътенія, которыми передъ другими пользуются правительства, даютъ имъ такую силу, что если только разъ власть попала въ извъстныя руки и полиція явная и тайная, и администрація и всякаго рода прокуроры, тюремщики и палачи усердно работають, нъть никакой возможности свергнуть правительство, какъ-бы оно ни было безумно и жестоко". И такъ чему же върить?

Второе средство, которымъ правительство поддерживаетъ себя, есть подкупь, подъ которымъ Толстой разумбеть жалованые чиновникамъ. "Отобравъ отъ трудового рабочаго народа посредствомъ денежныхъ податей его богатства",-говоритъ Толстой 2), --- правительство старается "распредёлить эти богатства между чиновниками, обязанными за это вознаграждение поддерживать и усиливать порабощение народа". Какое нечестное извращение фактовъ, жизни. Толстому, конечно, извъстно, что коронная служба по недостаткамъ государственной казны крайне бъдно вознаграждаетъ служащихъ. Столоначальникъ любаго казеннаго учрежденія получаеть жалованья 700 р., а бухгалтерь частнаго банка, иногда не имъющій никакого образовательнаго ценза, получаеть не менте 3000 рублей. Прикащикъ въ хорошемъ магазинъ, управляющій хорошею фабрикою или имъніемъ получають больше либого министра! И это Толстой называеть подкупомь со стороны правительства!

<sup>1)</sup> Ч. І. стр. 281.

<sup>2)</sup> **Ч. І. стр. 282.** 

Третье средство для поддержанія. государства Толстой "не умьеть назвать иначе, какъ гипнотизаціей (усыпленіемь?) народа 1)4. Сюда входять "государственная религія, обученіе дізтей безсимсленнымъ кощунствамъ церковныхъ катехизисовъ, съ указаніемъ необходимости повиновенія властямъ, обученіе дикому суевърію патріотизма, устройство на собранныя съ народа средства храмовъ, процессій, намятниковъ, празднествъ, живописи, архитектуры, музыки, благовоній, одуряющихъ народъ (?!), а главное-содержание такъ называемаго духовенства (!?), обязанность котораго состоить въ томъ, чтобы своими представленіями (!), пасосомъ службъ, пропов'вдей, своимъ вм'вшательствомъ въ частную жизнь людей-при родахъ, при бракахъ, при смертяхъ-отуманивать людей и держать ихъ въ "постоянномъ состояніи одуренія". Далье Толстой ведеть рычь о табакь, водкы, театрахь, цензуръ и т. д.

Въ виду этого разсужденія Толстого, мы просимъ читателя обратить вниманіе на слъдующее:

- 1) Въ 1884 году, какъ мы указывали уже, Толстой говорилъ: "Государственная власть зиждется на преданіи, на наукъ, на народномъ избраніи, на грубой силъ, на чемъ хотите, только не на церковныхъ началахъ. Государственныя учрежденія прямо игнорируютъ церковь; мысль о томъ, чтобы церковь могла быть основой суда, собственности, въ наше время только смътна"<sup>2</sup>). Какое же мнъніе Толстого справедливо?
- 2) Высшій размітрь "содержанія такт называемаго духовенства" получаемаго отъ казны простирается: для священника до 140 р., для псаломщика—до 36 рублей въ годъ (для діаконовъ жалованья ніть). И неужели кто либо повітрить, что за это вознатражденіе можно подупить духовенство "отуманивать людей и держать ихъ въ постоянномъ состояніи одуренія"? А между тімь, по словамъ Толстого, этотъ подкупт духовенства есть главное средство поддержанія правительства!.. Правда, у духовенства есть еще доходы отъ требоисправленій; но эти доходы идуть не отъ правительства; они находятся въ рукахъ народа

<sup>1)</sup> H. I. CTD. 282.

<sup>2)</sup> Въ чемъ мон въра? Женевское изданіе, стр. 197.

и потому представляють самую лучшую гарантію за то, что наше духовенство никогда и ничѣмъ не отклонится отъ ученія Христова.

3) Не всякое христіанское віроисповіданіе оказываеть поддержку правительству. Католицизмъ самъ ищетъ свътской потому естественно всегда будетъ власти и находиться даже въ борьбъ съ представителями власти государственной. Протестантство, какъ скрытый раціонализмъ, всъ раціоналистическія міровоззрынія, смотря по обстоятельствамъ, столько же можетъ содъйствовать усиленію правительственной власти, сколько и ослабленію ея. Въ сектахъ. порожденныхъ протестантствомъ (даже въ штундизмѣ), можетъ найти для себя оправданіе и ученіе Толстого. Только истинно--христіанское ученіе, хранимое неизм'янно Православною Церковію, есть истинная опора Богомъ установленной власти и основаннаго на ней устройства государственной жизни. Даже враждебное отношеніе государства къ Православной Церкви не изм'ьняетъ ея благотворнаго вліянія на развитіе государственной жизни. Въ Турціи Православная церковь такъ же учить чадъ своихъ повиноваться власти и законамъ, какъ и у насъ въ Россіи. Могущество Русскаго государства, какъ свидътельствуетъ исторія, сложилось благодаря вліянію Православной Церкви. Св. митрополить Филиппъ II обличаль Іоанна Грознаго; св. Митрофанъ Воронежскій-Петра Великаго. Но въ ихъ обличеніяхъ нужно видъть не возстаніе противъ царской власти, а-любовь къ ней, подвигъ пастырей Православной Церкви для блага государства.

Четвертое средство для поддержанія государственной власти "состоить,—говорить Толстой 1),—въ томь, чтобы посредствомъ трехъ предшествующихъ средствь выдёлить изъ всёхъ такимъ образомъ закованныхъ и одуренныхъ людей еще нёкоторую часть людей для того, чтобы, подвергнувъ этихъ людей особеннымъ, усиленнымъ способомъ одуренія и озвёренія, сдёлать изъ нихъ безвольныя орудія всёхъ жестокостей и звёрствъ, которыя понадобятся правительству". Это Толстой говорить о нашей славной арміи. Дёйствительно, войско составляеть опо ру



<sup>1)</sup> Ч. І. стр. 284.

государственной власти, но только тогда, когда оно выполняетъ свое назначение, остается върнымъ данной присяпь, сознательно уважаеть и заботливо охраняеть военную дисциплину, Толстой знаеть это прекрасно; воть почему онь направляеть всё свои усилія и не пренебрегаеть никакими средствами для того, чтобы уничтожить присягу и представить военную службу недостойною не только христіанина, но и человіжа. Но мы уже выше раскрыли всю недобросовъстность пріемовъ Толстого, равно какъ указали и на то, какъ истинное христіанство учить о военной службъ и какъ оно относится къ ней. Къ сожаленію, мы должны сознаться, что въ этомъ отношении учение Толстого уже пользуется нъкоторыми немаловажными успъхами. Намъ приходилось встречать людей, состоящихъ на военной службе, которые съ жаромъ защищали лжеучение Толстого во всёхъ его частяхъ 1). Но среди крестьянъ дёло находится еще въ худшемъ положеніи, принимая чисто практическій характерь. Мы знаемъ одно село, въ которомъ до 200 человѣкъ-крестьянъ уже практически осуществляють въ своей жизни учение Толстого въ его грубомъ анархически-нигилистическомъ видъ. Изъ этихъ крестьянъ двое отказались поступить въ военную службу. Ихъ присудили къ двухлетнему заключению въ острогъ. Отбывъ это наказаніе, они съ торжествомъ возвратились въ свое село и стали проповедывать всемь односельчанамь, насколько выгодные и удобные отсидеть два года въ остроге, чемъ пробыть шесть лёть въ военной службе. По ихъ словань, въ остроге имъ жидось .гучше, чемъ даже дома: они ничего не делали, не платили податей, не исполняли никакихъ общественныхъ обяванностей, кормили ихъ прекрасно, къ праздникамъ купцы присылали много

<sup>1)</sup> Воть что, между прочимь, говорить и самь Толстой (Ч. И. стр. 86—87); "Военные люди высшихь чиновь вивсто того, чтобы поощрять грубость и жестокость вонновь, необходимия для ихь двла, сами распространяють между военнымь сословіемь образованіе (?), проповедують гуманность (?) и часто сами даже раздаляють соціалистическія ублысденія масся и отримають войну. Вь последнихь заговорахь противь русскаго правительства многіе изь замешанныхь были всенные. И такихь военных заговорщиковь становится все больше и больше. И очень часто случается, какь это было на дняхь, что призванные для усмиренія жителей военные отказываются стрелять по нимь. Военное молодечество прямо осуждается самыми военными и часто служить предметомь насмышекь".

булокъ, колбасъ, пасокъ, яицъ, въ храмовой праздникъ въ церкви острога служилъ даже архіерей; губернаторъ, прокуроръ
окружнаго суда и члены тюремнаго комитета часто посѣщали
ихъ, освѣдомляясь, не испытываютъ ли они какихъ либо притѣсненій и неудобствъ и т. д. Конечно, съ крестьянской точки
зрѣнія такая жизнь можетъ быть даже завидною. Но если такъ
дѣло пойдетъ и далѣе, то не придется ли въ самомъ дѣлѣ военныя казармы обращать въ мѣста заключенія для лицъ, отказывающихся отъ военной службы?.. Впрочемъ, этотъ вопросъ долженъ быть разрѣшенъ не критикою и не философіею...

Приведенными средствами государство однако-же, по словамъ Толстого, достигаетъ какъ разъ противоположнаго тому, къ чему стремится. Оно разрушаеть само себя. "Жизнь, построенная на начал'в насилія, -- говорить онь 1), -- дошла до отрицанія тіхь самыхъ основъ, во имя которыхъ она была учреждена. Устройство общества на началахъ насилія, имѣвшее цѣлью обезпеченіе блага личнаго, семейнаго и общественнаго, привело людей къ полному отрицанію и уничтоженію этихъ благъ". Разложеніе государства будто-бы уже началось. Признаки этого разложенія (будто-бы) очевидны для всёхъ. У правительства скоро не будеть чиновниковъ. "Не говоря уже о явно превираемыхъ должностяхъ и положеніяхъ, -- говоритъ Толстой 2), въ родъ: шпіоновъ, агентовъ тайной полиціи, ростовщиковъ (?), кабатчиковъ (!!), большое количество положеній насильниковъ, считавшихся прежде почетными, въ родъ полицейскихъ, придворныхъ, судейскихъ, административныхъ, духовныхъ, военныхъ, откупцицкихъ (!), банкирскихъ (!), не только не считается всёми желательнымь, но уже осуждается извъстныма (?), наиболъе уважаемыма кругомъ людей (толстовцевъ?). Есть уже люди (?), которые добровольно отказываются отъ этихъ прежде считавшихся безукоризненными положеній (ростовщиковъ, кабатчиковъ, откупщиковъ?) и предпочитаютъ имъ менъе выгодныя, но не связанныя съ насиліемъ положенія". Если пов'єрить словамъ Толстого, то положеніе государства представляется ужаснымъ. Но кто же повъритъ тому, что



<sup>1)</sup> H. I, cTp. 302.

<sup>2)</sup> Y. II, crp. 83.

онъ говоритъ? Въдь все это онъ насказалъ только для того, чтобы какъ можно мрачнъе представить то, что ему хочется видеть мрачнымъ, но что въ действительности вовсе не таково. Въ дъйствительности желающихъ служить на государственной службъ такъ много, что государство положительно не знаетъ, что съ ними делать. Образовалось даже довольно странное положеніе, о которомъ въ прежнее время было неслышно,--положеніе кандидатова на судебныя, полицейскія и другія должности. Молодые люди, получивше высшее университетское образованіе, служать нісколько літь безь всякаго вознагражденія, питаясь лишь одною надеждою занять штатную должность въ будущемъ, и затъмъ получаютъ мъста, которыя прежде занимали люди малограмотные... Не успъетъ освободиться какое-либо незавидное мъстечко, прошенія о занятіи его поступають десятками въ первый день. Обращаются къ протекціяма, ходатайствамъ вліятельныхъ лицъ, даютъ объщанія, принимаютъ всевозможныя условія, лишь бы поступить на государственную службу... А Толстой увъряетъ своихъ читателей, что государству никто служить не хочетъ...

Дальнейшіе признаки разложенія государственной жизни Толстой усматриваетъ 1) въ томъ, "что кругъ людей, изъ котораго отбираются слуги правительства и богатые люди, становится все меньше и меньше, и низменнъе, сами люди эти уже не приписывають темъ положеніямъ, которыя они занимають, прежняго значенія и часто, стыдясь ихъ въ ущербъ тому дёлу, которому они служать, не исполняють того, что они по своему положенію призваны ділать". Что говорить Толстой о военныхъ, мы уже привели выше (въ подстрочномъ примъчаніи). Теперь приведемъ его дальнъйшее разсуждение <sup>2</sup>): "Судьи, обязанные судить и приговаривать преступниковъ, ведутъ засъданія такъ, чтобы оправдать ихъ... То же и съ прокурорами, которые часто отказываются отъ обвиненій и даже виъсто обвиненій, обходя законъ (?), защищають тёхъ, кого они должны обвинять. Ученые юристы (адвокаты?), обязанные (?) оправдывать насиліе власти, все болье и болье отрицають право на-



<sup>1)</sup> Ч. П, стр. 86.

<sup>2) 4.</sup> II, crp. 87.

казанія и вводять на мъсто его теоріи невивняемости и даже не исправленія, а ліченія тіхь, которыхь называють преступниками. Тюремщики и начальники каторжниковъ большею частью делаются защитниками техъ, кого они должны мучить. Жандармы и сыщики постоянно спасають техъ, кого они должны губить. Духовныя лица проповедують терпимость, иногда даже отрицаніе насилія, и болте образованные изънихъ стараются въ своихъ проповъдяхъ обходить ту самую ложь (?), которая составляеть весь смысль ихъ положенія и которую они призваны проповывать. Палачи отказываются отъ исполненія своихъ обязанностей, такъ что въ Россіи смертные приговоры часто не могутъ приводиться въ исполнение за отсутствиемъ палачей, такъ какъ охотниковъ поступать въ палачи, не смотря на всѣ выгоды, представляемые этимъ людямъ, выбираемымъ изъ каторжниковъ, становится все меньше и меньше. Губернаторы, исправники, становые, сборщики податей, мытари часто, жалья народъ, стараются найти предлоги для несобиранія съ народа податей. Богачи не рѣшаются пользоваться своимъ богатствомъ только для себя, а распредъляють его на общественныя дъла. Землевладёльцы устраивають на своихъ земляхъ больницы, школы, а некоторые изъ нихъ даже отказываются отъ владенія землей и передають ее земледъльцамъ или устраивають на ней общины. Заводчики и фабриканты устраиваютъ больницы, училища, кассы, пенсіи, жилища для рабочихъ; нікоторые учреждають товарищества, въ которыхъ сами становятся равными съ другими участниками. Капиталисты отдають часть своихъ капиталовъ на общественныя, образовательныя, художественныя, филантропическія учрежденія. Не въ силахъ разстаться съ своими богатствами при жизни, многіе изъ нихъ послѣ смерти по завъщаніямъ всетаки отказываются отъ нихъ въ пользу общественныхъ учрежденій". Всѣ это явленія, по заключенію Толстого, суть несомивные признаки того, что государственная жизнь сама собою разрушается и что въ скоромъ времени она должна неминуемо погибнуть.

Что факты искажены и заключение Толстого ложно,—это едва ли нужно доказывать. Въ самомъ дѣлѣ, кто же можетъ мыслить такимъ образомъ: богачи отдаютъ свои деньги бѣдня—

камъ; слѣдовательно, они разрушаютъ государство? Тысячу лѣтъ существуетъ русское государство и все это время русскіе люди отличались особенною любовію къ страждущимъ, незлобіемъ, прощеніемъ обидъ, радушіемъ; не прокуроры только и судьи, а сами цари любили посѣщать тюрьмы и облегчать участь заключенныхъ,—и все-таки не разрушили этимъ своего государства. О снисходительности властей къ преступникамъ съ задними мыслями мы предоставляемъ судить тѣмъ самымъ лицамъ, которыхъ Толстой въ этомъ обвиняетъ. Насколько ложно и противорѣчиво изображаетъ Толстой дѣйствительную жизнь настоящаго времени, можно видѣть съ особенною ясностію изъ нижеслѣдующей параллели, въ которой мы приводимъ сужденія его объ однихъ и тѣхъ же предметахъ изъ одной и той же 2-й части разбираемаго сочиненія:

## Ч. ІІ, стр. 87.

"Прокуроры часто отказываются отъ обвиненій и даже вмѣсто обвиненій, обходя законъ, защищають тѣхъ, кого они должны обвинять. Ученые юристы, обязанные оправдывать насиліе власти, все болѣе и болѣе отрицають право наказанія и вводять на мѣсто его теоріи невмѣняемости и даже не исправленія, а лѣченія тѣхъ, которыхъ называють преступниками".

## Ч. II, стр. 88.

"Богачи не рѣщаются пользоваться своимъ богатствомъ только для себя, а распредъляють его на общественныя дѣла... Заводчви и фабриканты устраивають больницы, училища, кассы, пенсіи, жилища для рабочихъ; нѣкоторые учреждають товарищества, въ которыхъ сами становятся равны-

## Ч. II, стр. 189.

"Прокуроръ знаетъ, что по его приговору или рѣшенію сидятъ сей часъ сотни, тысячи оторванныхъ отъ семей несчастныхъ въ одиночныхъ тюрьмахъ, на каторгахъ, сходя съ ума и убивая себя стекломъ, голодомъ; знаетъ... и увѣренъ, что онъ дѣлаетъ полезное общественное дѣло"...

## Ч. II, стр. 190.

"Живутъ всё эти люди и тё, которые кормятся около нихъ, ихъ жены, учителя, дёти, повара, актеры, жокен, и т. п., живутъ той кровью, которая тёмъ или другимъ способомъ, тёми или другими піявками высасывается изъ рабочаго народа, живутътакъ, поглощая каждый ежедневно для

ми съ другими участнивами. Капиталисты отдають часть своихъ капиталовъ на общественныя, образовательныя, художественныя, филантропическія учрежденія".

Ч. II, стр. 88.

"Землевладъльцы устранвають на своихъ земляхъ больницы, школы, а нъкоторые изъ нихъ даже 
отказываются отъ владънія землей и передають ее земледъльцамъ 
или устранваютъ на ней общины" и т. д.

своихъ удовольствій сотии и тысячи рабочихъ дней замученныхъ рабочихъ, принужденныхъ къ работв угрозами убійствъ (?), видять лишенія и страданія этихъ рабочихъ, ихъ дътей, стариковъ, женъ, больныхъ, знаютъ про тъ казни, которымъ подвергаются нарушители этого установленнаго грабежа и не только не уменьшають свою роскошь, не спрывають ся, но нагло выставляють передь этими угнетенными, большею частію ненавидащими ихъ рабочими, какъ бы нарочно дразня ихъ, свои парки, дворцы, театры, охоты, скачки ...

Ч. II, стр. 184.

"Землевладвлецъ за право, предоставляемое имъ людямъ, живищимъ на его землъ, кормиться съ нея, сдираетъ съ этихъ большею частію голодныхъ людей все, что только онъ можетъ содрать съ нихъ. Право собственности на землъ этого человъка основывается на томъ, что при каждой попыткъ угнетенныхъ людей, безъ его согласія воспользоваться землями, которыя онъ считаетъ своми, приходятъ войска и подвергають людей, захватывающихъ эти земли, истязаніямъ и убійствамъ".

Подобныхъ противоръчій въ послъднемъ сочинени Толстого такъ много и настолько они непримиримы между собою, что приходиться только удивляться тому, какъ ихъ могъ высказывать одинъ и тотъ же писатель... Но такія же противоръчивыя сужденія мы будемъ встръчать въ сочиненіи его и далье.

Указанныя Толстымъ явленія, которыя мы привели выше, убъдили его въ томъ, что наше государство въ непродолжительномъ времени должно погибнуть, должно разрушить само себя. Послѣ этого, —о чемъ бы, кажется, хлопотать? Онъ желаетъ разрушенія государства; государство разрушается само собою; чего же еще?---Нътъ, онъ всетаки убъждаетъ своихъ последователей употреблять всё усилія, чтобы разрушить и само по себъ уже разрушающееся государство; зачъмъ?--чтобы ускорить наступление Царства Божія. Но какъ и чёмъ можно разрушить государство? Вёдь самъ Толстой утверждаеть, что чрезъ одно существование "железныхъ дорогъ, телеграфа, телефоновъ, фотографін" и т. п. "ньте никакой возможности свергнуть привительство", какъ бы оно ни было безумно и жестоко 1). Впрочемъ, не смотря на это категорическое утвержденіе, онъ все таки находить върное средство не только для низложенія правительства, но и для разрушенія государства. Средство это-христіанство. "Христіанство въ его истинномъ значеніи, -- говоритъ Толстой 2), -- разрушаетъ государство. Такъ оно было понято и съ самаго начала, за то былъ и распятъ Христосъ". Конечно, это-клевета на истинное христіанство, которое въ теченіи друхъ тысячь літь своего существованія не разрушило ни одного государства, но только содъйствовало усилію и процебтанію христіанскихъ государствъ; не върно и то, что будто-бы за эту мнимую разрушительную силу христіанства быль распять Христось. Но не нужно забывать, что подъ христіанствомъ во его истинномо зниченіи Толстой разумъетъ не то христіанское ученіе, которое содержится въ новозавътныхъ книгахъ Св. Иисанія, а лишь свое собственное лжехристіанское ученіе. Въ этомъ смыслѣ онъ сказалъ правду. Его лжеученіе действительно не иметть никакой другой цели, кром'в разрушенія государства во что-бы то ни стало.

Къ разрушению государства Толстой возбуждаетъ своихъ послъдователей уже давно, гораздо раньше написания разбираемаго нами сочинения; но прежде онъ не былъ такъ дерзокъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ч. І. стр. 281—282.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ч. II. стр. 38.

откровененъ, какъ теперь. Вотъ почему его не понимали даже ближайшіе его посл'ядователи и друзья. Пропов'ядуемое имъ разрушение государства они представляли себъ въ отдаленномъ будущемъ и чёмъ-то утопическимъ. Соглашаясь въ принципъ съ Толстымъ, они разсуждали, по свидетельству самаго Толстого 1), такимъ образомъ: "Упраздненіе государственнаго насилія возможно и желательно бы было только тогда, когда бы всѣ люди были христіанами. До тѣхъ же поръ, пока этого ньть, пока среди людей, только называющихся христіанами, есть люди нехристіане, люди злые, для своей личной похоти готовые нанести вредъ другимъ, упразднение государственной власти не только не было бы благомъ для остальныхъ людей, но только увеличило бы ихъ бъдствія. Упраздненіе государственной формы жизни нежелательно не только тогда, когда будетъ малая часть истинныхъ христіанъ, но оно нежелательно даже тогда, когда всв будутъ христіанами, но въ средв ихъ или вокругъ ихъ, въ другихъ народахъ, останутся нехристіане, потому что нехристіане будуть безнаказанно грабить, насиловать, убивать христіанъ и сділають ихъ жизнь мучительною. Будетъ только то, что злые будуть безнаказанно властвовать надъ добрыми и насиловать ихъ. И потому государственная власть не должна быть упразднена до техъ поръ, пока не уничтожатся всѣ злые, хищные люди на свѣтѣ. А такъ какъ этого, если не никогда, то еще долго не можетъ быть, то не смотря на попытки освобожденія отдільных христіань оть государственной власти, власть эта для большинства людей должна быть поддерживаема". И многіе были уб'єждены, что такъ думаетъ и самъ Толстой. Что-же?-Очень можетъ быть, что лётъ 10- 15 тому назадъ, политическія чаянія его и не шли дальше этихъ утопическихъ мечтаній. Но теперь уже не то. Утопія теперь уже превратилась, какъ и нужно было ожидать, въ действительной анархизмъ. Теперь Толстой объявляетъ прямо, что ждать дольше ненадо, что нътъ надобности даже въ томъ, чтобы люди усвоили истичное христіанство; достаточно для разрушенія государства и того, чтобы въ этомъ духф составилось обществен-

<sup>1)</sup> Ч. II. стр. 43.

ное мнюніе (?). "Переходъ людей отъ одного устройства жизни къ другому, -- говоритъ Толстой 1), - совершается не постоянно такъ, какъ пересыпается песокъ въ песочныхъ часахъ: песчинка за песчинкой отъ первой до последней, а скорее такъ, какъ вливается вода въ опущенный въ воду сосудъ, который сначала только одной стороной медленно и равном впускаетъ въ себя воду, а потомъ отъ тяжести уже влившейся въ него воды вдругъ быстро погружается и почти сразу принимаетъ въ себя всю ту воду, которую онъ можетъ вмъстить. Тоже происходитъ н съ обществами людей при переходъ отъ одного пониманія, а потому и устройства жизни къ другому. Люди только сначала постепенно и равномърно одинъ за другимъ воспринимаютъ новую (?) истину внутреннимъ путемъ и слъдуютъ ей въ жизни; при извъстномъ же распространении истины она усваивается ими уже не внутреннимъ способомъ, не равномфрно, а сразу почти невольно". При извъстной степени распространенія истины, люди, стоящіе на низшей степени развитія, принимаютъ ее всъ сразу по одному довърію къ тъмъ, которые приняли ее внутреннимъ способомъ и прилагаютъ ее къ жизни" 2). Такъ складывается "общественное мнвніе", которое именно и должно разрушить настоящую форму государственной жизни. Оно, говоритъ Толстой 3), "не нуждается для своего возникновенія и распространенія въ сотняхъ тысячахъ льтъ, а имьетъ свойство заразительно действовать на людей и съ большою быстротою охватывать большія количества людей".

Такое общественное мивніе, необходимое для разрушенія государства, по уб'єжденію Толстого <sup>4</sup>), уже сложилось и достаточно распространено. Зд'єсь подъ общественнымъ мивніемъ онъ разум'єть не что иное, какъ распространеніе соціалистическихъ и анархическихъ ученій, а въ томъ числів и его собственнаго лжеученія, увеличеніе легкомысленныхъ его разрушительными идеями, "толстовщиною". По его мивнію <sup>5</sup>),

<sup>1)</sup> Ч. II стр. 59.

<sup>2)</sup> Ч. II. стр. 60 и дал.

<sup>3)</sup> Ч. II. стр. 63.

<sup>4)</sup> Ч. П. стр. 82 и сава.

<sup>5)</sup> Ч. II. стр. 92 я слѣл.

онъ уже достаточно убъдилъ людей въ томъ, что не слъдуетъ "кормить и содержать всъхъ этихъ министровъ, генераловъ съ музыками, кавалеріями и барабанами, прокуроровъ, судей, сборшиковъ податей, духовенство, капиталистовъ и т. п. Дъло остается только за разрушеніемъ государства. Но что же, спрашивается, будетъ учреждено на мъсто разрушеннаго государства? Конституція? Республика?—Н'ьтъ! Что-же? Тамъ видно будетъ! "Требованіе это (указать опредъленно чёмъ замёнить разрушаемое государство), -- говоритъ Толстой 1), -- подобно тому, которое бы заявиль изследователь новыхъ странъ, потребовавъ подробное описаніе той страны, въ которую онъ вступаеть. Если бы жизнь отдёльнаго человёка при переходё отъ одного возраста къ другому была бы вполнъ извъстна ему, ему не зачёмъ бы было жить. Тоже и съ жизныо человечества: еслибы у него была программа той жизни, которая ожидаетъ его при вступленіи въ новый возрасть его, то это было бы самымъ върнымъ признакомъ того, что оно не живетъ, не движется, а толчется на мъстъ. Условія новаго строя жизни не могуть быть извъстны намь, потому что они должны быть выработаны нами же".

Какъ же опредълить то, когда наступить моменть для окончательнаго разрушенія существующаго государственнаго устройства? "Когда же это будеть?" спрашиваеть Толстой самого себя и отвъчаеть 1) такъ: "1800 лътъ назадъ на вопросъ этотъ (?) Христосъ отвътиль тъмъ, что конецъ нынъшняго въка, т. е.. языческаго устройства міра, наступить тогда, когда (Ме. ХХІV, 3—28) увеличатся до послъдней степени бъдствія людей и вмъстъ съ тъмъ благая въсть Царства Божія, т. е., возможность новаго, ненасильническаго устройства жизни, будеть проповъдано по всей землъ. О днъ же и часъ томъ никто не знаетъ только Отецъ Мой одинъ (Ме. ХХІV, 36), тутъ же говоритъ Христосъ. Ибо оно можетъ наступить всегда, всякую минуту и тогда, когда мы не ожидаемъ его. На вопросъ о томъ, когда наступитъ этотъ часъ, Христосъ говоритъ, что знать этого мы

<sup>1)</sup> Y. II. crp. 78.

<sup>2)</sup> Ч. П. стр. 99.

не можемъ, но именно потому, что мы не можемъ знать времени наступленія этого часа, мы не только должны быть всегда готовы къ встръчъ его, какъ долженъ быть всегда готовъ хозяинъ, стрегущій домъ, какъ должны быть всегда готовы съ светильниками встречающие жениха, но и должны работать изг всых данных наме силе для наступленія этого часа, какъ должны были работать работники на данные имъ таланты (Мо. XXIV. 43, XXV. 1—13, 14—30). На вопросъ, когда наступить этоть чась, Христост увъщевает модей встми своими силами работать для скорпишаю наступленія его. И другаго отвъта не можетъ быть. Знать то, когда наступитъ день и часъ Царства Божія, люди никакъ не могутъ, потому что наступление этого часа ни отъ кого другого не зависить, какъ от самих людей. Отвёть тоть же, какъ отвёть того мудреца, который на вопросъ прохожаго: далеко ли до города, отвъчалъ: иди! Какъ мы можемъ знать, далеко ли до той цъли, къ которой приближается человъчество, когда мы не знаемъ, какт будетт подвигаться къ этой цёли человёчество, отъ котораго зависить идти или не идти, остановиться, умфрить свое движеніе, или усилить его. Все, что мы можемъ знать, это-то, что мы, составляющіе человічество, должны ділять и чего должны не дълать для того, чтобы наступило это Царство Божіе. А это мы всв знаемь. И стоить только каждому начать дълать то, что мы должны дёлать, и перестать дёлать то, что мы не должны дёлать, стоить только каждому изъ насъ жить всёмъ тыть свытомь, который есть вы насы, для того, чтобы тоть чист же наступило то объщанное Царство Божіе, къ которому влечется сердце каждаго человъка".

Итакъ,—вотъ кто такой графъ Л. Н. Толстой, котораго до сихъ поръ недальновидные русскіе люди считали лишь поэтомъ, беввреднымъ мечтателемъ, утопистомъ, мистикомъ, а нѣкоторые—даже мыслителемъ и философомъ! Вотъ только когда онъ откровенно сказалъ, вз чемъ дѣйствительно состоитъ его въра и какова она! Только теперь мы имѣемъ возможность читать его дѣйствительную исповодо! Только теперь знаемъ, что такое у Толстого его истичное христіанство! Вотъ къ чему вели всѣ его философскія и богословскія разсужденія о непротивленіи

влому, о нагорной проповѣди! До сихъ поръ мы думали только, что Толстой выдумалъ для русской интеллигенціи новую забаву— "игру въ мужички"! Мы наивно воображали, что всѣ выходки Толстого ограничатся тѣмъ, чтобы, отказавшись отъ Православной вѣры, покощунствовавъ надъ Православною Церковію и обругавъ духовенство, надѣть блузу, натянуть крестьянскіе сапоги, взяться за плугъ, кладку печей или починку сапогъ на удивленіе міру... Мы думали только, что все кончится улыбкою крестьянина и словами его: "баринъ началъ чудить"; но Толстой вызываетъ уже крестьянина на дъло и даетъ ясно понять ему, что за это дъло пора приниматься... Вотъ какъ глубоко мы ошибались!

Кратко и ясно изложенное ученіе Толстого таково. — Государство стёсняетъ жизнь, свободу и дёятельность дурныхъ людей (т. е. запрещаетъ красть, грабить, насиловать, убивать, безъ позволенія хозяевъ захватывать чужія земли и капиталы; охраняетъ права и трудъ каждаго; заставляетъ приносить жертвы въ пользу другихъ; поэтому людямъ жаднымъ до чужой собственности, лентяямъ, пьяницамъ, беззаботнымъ жить трудно). Чтобы облегчить жизнь этихъ людей, нужно уничтожить государство. Разрушение государства не должно быть деломъ людей ученыхъ, разумныхъ, просвъщенныхъ, мыслящихъ и убъжденныхъ. Это только государство въ своихъ видахъ заботится о народномъ просвъщении, о наукъ и школахъ. Для дъла, которому служить Толстой, наука самый опасный врагь; поэтому ему наука не нужна; ему нужно только общественное мнюніе, "въянія", безсмысленное увлеченіе толпы. Только невъжественная толпа, наэлектризованная бунтарскими идеями яснополянскаго лжепророка, можетъ разрушить государственную форму жизни человъческой. Послъ разрушенія государства не нужно думать ни о какомъ другомъ устройствъ жизни; не нужно никакой власти, никакихъ законовъ, никакихъ установленій: пусть каждый живетъ себъ, какъ хочетъ. И тогда наступитъ "царство Божіе", пропов'ядуемое Толстымъ: воръ будетъ безнаказанно красть, разбойнику никто не пометаеть убивать, люди будуть истреблять другь друга, что и составляеть последнюю судьбу человъчества... Кто внимательно изучилъ сочиненія Тол-

стого за послъднее десятильтие, тотъ знаетъ, что мы не искажаемъ ученія его, а только излагаемъ, какъ оно есть, безъ всякихъ пантеистическихъ прикрасъ, которыми самъ Толстой его нёсколько отуманиваетъ. Написавъ разбираемое нами сочиненіе, Толстой прерваль всякую связь не только съ христіанствомъ, но и съ философіею. Онъ боле не философъ, хотя некогда и думалъ выдавать себя за таковаго. Онъ анархисть, и его анархизмъ выражается въ самой грубой и крайней формь. Въ самомъ дель, можетъ ли серьезный мыслитель сказать, что познаніе истины необходимо не для всёхъ, а только для нткоторыхъ людей-вожаковъ толны?-что громадное большинство людей должно жить только "общественнымъ мивніемъ", т. е., неосмысленными "въяніями"? Это могъ скавать только завзятый анархисть, для котораго чёмъ глупе толпа, тёмъ лучше, потому что такую толпу ему кажется болбе легкимъ вести за собою куда угодно: она не знаетъ, что дълаетъ и что будеть ділать... Какъ можеть человінь здравомыслящій убіждать такую толпу начать разрушение существующаго государства, не имъя въ виду ничего опредъленнаго, чъмъ бы можно было важинить разрушеніе? Для изъясненія своего ученія Толстой указываеть на изследователя новыхъ странъ, который напередъ не требуетъ подробнаго описанія той страны, въ которую онъ вступаетъ. Но примъръ этотъ ничего не объясняетъ. Приводя его, Толстой, очевидно, нам'вренно подтасовываетъ понятія. Познавать не то же, что жить. Изследователь новыхъ странъ собереть нужныя ему свёдёнія о неизвёстной земль и возвратится домой: его познанія ограничатся только д'ятельностію разсудка; разрушителямъ же государственной жизни пришлось бы познавать совершенное ими эло горькимъ опытомъ своей жизни; а это-иное дело! Для уясненія ученія Толстсго мы приведемъ другой примъръ. Толстой подобенъ домовладвльцу, который, замётивъ въ своемъ домё нёкоторыя неисправности въ печахъ, вмъсто того, чтобы ремонтировать печи, ръшился разрушить до основанія самый домь, не им'я возможности и желанія выстроить вм'єсто него новый и доказывая удиваеннымъ прохожимъ, что подъ открытымъ небомъ на морозъ ему будеть теплье, чымь вы домы, что, живя такимы образомы,

онъ будетъ въ большей безопасности отъ злыхъ людей и хищныхъ звърей, чъмъ когда онъ жилъ въ своемъ домъ, снабженномъ кубикими запорами. Назоветъ ли кто такого домовладбльца здравомыслящимъ человъкомъ? Не лучше ли было бы для него самаго вмъсто разрушенія дома исправить только печи? На землъ нигдъ нътъ полнаго совершенства. Много злоупотребленій совершается, конечно, и на общирномъ пространствъ нашего государства. Злоупотребленія эти, безъ сомивнія, часто укрываются отъ правительства. Но укажите на нихъ правительству, - и оно озаботится ихъ уничтожениемъ. Толстой возмущается поведеніемъ одного, какъ онъ говоритъ, "несчастнаго, по*лупъянаго*, заблудшаго человѣка, называемаго губернаторомъ" 1), любившаго сидъть "у стола, уставленнаго бутылками, въ своемъ полувоенномъ мундиръ" 2); злоупотребленія властію со стороны этого человъка Толстой въ цёлой картинъ, разрисованной самими мрачными красками, представляеть, какъ дъйствія, "безусловно необходимыя для поддержанія существующаго порядка". Но онъ поступилъ нечестно, намъренно умолчавъ томъ, какъ правительство справедливо наказало виновниковъ допущенных злоупотребленій. Разсказать объ этомъ Толстому было невыгодно, потому что тогда ему нельзя было бы говорить объ этихъ злоупотребленіяхъ, какъ о дъйствіяхъ, "безусловно необходимыхъ для поддержанія существующаго порядка". Какъ ни враждебно вообще Толстой относится къ правительству; но во всемъ своемъ сочиненіи, при всемъ своемъ явномъ стараніи, онъ не могъ указать ни одного случая, когда бы правительство, зная о злоупотребленіяхъ, не употребило самыхъ энергичныхъ мёръ къ ихъ пресёченію. Напротивъ онъ нередко даже дёлаетъ правительству упрекъ за то, что оно искореняетъ преступленія и злоупотребленія въ государствъ. Но если правительство постоянно заботится объ искорененіи всёхъ замъченныхъ влоупотребленій и правонарушеній, то это обстоятельство явно свидътельствуеть о томъ, что корень этихъ здоупотребленій нужно искать не въ формъ государственной жизни.

<sup>1)</sup> Y. II, crp. 110.

<sup>2)</sup> Ч. II, стр. 118.

какъ говоритъ Толстой, а въ злой волѣ и испорченности нравственной природы отдёльныхъ лицъ. Ясно, чёмъ разрушать домъ, благоразумнъе поручить печнику исправить печи, если нъкоторыя изъ нихъ дъйствительно плохо гръютъ... Но дъло здісь даже и не въ печахъ. Безумный Геростратъ сжегъ храмъ Діаны не потому, что этотъ храмъ былъ нлохъ и не удовлетворялъ своему значенію, а исключительно только потому, что чрезъ такое уничтожение храма самъ Геростратъ хотъдъ прославить себя, сдёлать безсмертнымъ свое имя, чрезъ занесеніе его на страницы исторіи. Конечно, Герострать не быль сумасшедшимъ въ собственномъ смыслѣ; но его душевное состояніе не было и нормальнымъ, --- иначе онъ не сжегъ бы храма. Безъ сомнънія, онъ хорошо понималь, какое безумное дело онъ предпринимаетъ, но онъ ръшился все таки сдълать это зло, потому что тщеславіе, въ форм' глориманіи (славолюбія), приняло такіе размёры, что сдёлало ненормальнымъ все его душевное состояніе, онъ самъ сталъ какъ бы сумасшедшимъ. Въ такомъ состояніи, къ прискорбію, не редко оказываются люди, въ особенности богато одаренные отъ природы-поэты, композиторы, художники, актеры, переживающіе свою славу и къ концу жизни не могущіє создать ничего подобнаго тому, что было создано ими во время полнаго развитія таланта. Славолюбіе затмѣваетъ ихъ разсудокъ и они неръдко стараются уже обезсмертить свое имя путемъ чисто отрицательного характера. Такимъ патологическимъ душевнымъ состояніемъ нужно объяснять себъ и всю последнюю десятилетнюю деятельность Толстого-ея характеръ и направленіе. Но почему она выразилась именно въ формъ крайняго анархизма? Отвътъ на этомъ вопросъ дать легко. Самъ Толстой уже десять лётъ тому назадъ говорилъ о себъ: "Я прожилъ на свътъ 55 лътъ, и, за исключениемъ 14 и 15 дётскихъ, 35 лётъ я прожилъ нигилистомъ въ настоящемъ значеніи этого слова" 1). Что же удивительнаго въ томъ, если этотъ нигилизмъ на старости лътъ принялъ форму анархизма? То же следуеть сказать и о вспыл безь исключенія "последователяхъ" Толстого или-върнъе-лолстовцахъ". Правда, увле-

<sup>1)</sup> Въ чемъ моя въра? стр. 3.

кающихся идеями Толстого очень много какъ въ Россіи, такъ и заграницей; но эти люди не могутъ быть названы послодо. вателями Толстого въ собственномъ смыслъ; они не могли увлечься внутреннимъ содержаніемъ его ученія, которое не даетъ ничего новаго и только повторяеть то, что давнымъ давно было высказано пантеистами, позитивистами, коммунистами, соціалистами, нигилистами и анархистами. Толстой вовсе не создалъ какой либо школы. Многіе "толстовцы" были уже "толстовцами" гораздо раньше, чъмъ Толстой сталъ проповъдывать свое анархическое ученіе. Они были нигилистами, нев'врующими, не христіанами съ техъ поръ, какъ только стали помнить себя. Они нашли въ Толстомъ лишь своего пророка, выразителя своихъ давнихъ мыслей, желаній, стремленій и чаяній. Прочитавъ сочиненія Толстого, которыя явились въ посл'вднее десятильтіе, они только сказали: "Да! Толстой говорить правду. Такъ и мы думаемъ!" Толстой не сказалъ ничего новаго; но это нисколько не уменьшаетъ тъхъ размъровъ вла, которое для русскаго общества уже причинилъ Толстой; а что еще онъ сдълаетъ въ будущемъ, этого предвидъть нельзя. Мы успоканваемъ себя пріятнымъ предположеніемъ, будто бы разрушительному движенію шестидесятых и семидесятых годовъ положенъ конецъ; но безумное увлечение идеями Толстого, замъчаемое въ русскомъ обществъ, говоритъ намъ не то. Нынъшніе нигилисты и соціалисты стали только хитре своихъ предшественниковъ и заговорили на другомъ языкъ, менъе понятномъ для недальновидныхъ людей. Но волки остались волками и въ овечьей шерсти... О если бы истинно—русскіе православные люди не забывали наставленія своего Спасителя и Господа: "Берегитесь лжепророковъ, которые приходять къ вамъ въ овечьей одеждъ, а внутри суть волки хищные" (Мате. 7, 15)!..

Въ Европъ ученіе Толстого пользуется большою популарностію, но только такъ-же, какъ и у насъ—среди людей, враждебно относящихся къ существующему государственному устройству,—среди коммунистовъ, соціалистовъ, нигилистовъ и анархистовъ. Изъ людей мыслящихъ лишь немногіе сочувственно выскажались о міровоззрѣніи Толстого; это именно тѣ, которые

сами ищуть для себя популярности среди враждебных правительству элементовь. Но за то всё вообще серьезно-мыслящіе, научно-образованные и просвёщенные люди говорять о Толстомь, какь о человёке, сбившемся съ своего истиннаго пути, безшабашномь анархисте, неспособномь къ здравому логическому мышленію и даже прямо, какь о человеке душевно-больномь. Въ заключеніе своего разбора сочиненія Толстого "Царство Божіе внутри васъ" мы находимъ уместнымъ познакомить своихъ читателей съ отзывомъ объ ученіи Толстого, высказаннымъ однимъ весьма даровитымъ и популярнымъ западно-европейскимъ нисателемъ—Максомъ Нордау.

Еще до появленія въ свътъ сочиненія Толстого "Царство Божіе внутри васъ" Максъ Нордау написаль свою книгу, въ настоящемъ году переведенную и на русскій языкъ.—"Ептаттинд" ("Вырожденіе"). Эта книга пользуется во всей Западной Европъ весьма большимъ успъхомъ. Вотъ почему и мы останавливаемъ на ней вниманіе читателей. Въ этой книгъ Нордау отводить для критическаго анализа ученія Толстого особую главу, которая надписана такъ: "Толстоизмъ". Мы приведемъ изъ нея късколько сужденій объ ученім яснонолянскаго лженророка.

Вотъ что говорить Нордау: "Толстой думаетъ, что въ своихъ поискахъ смысла жизни онъ вернулся къ върв народа; на самомъ же дѣлѣ, онъ процовѣдуетъ какъ разъ противное христіанской религіи—пантеизмъ" 1). "Міровоззрѣніе Толстого—плодъ отчаннія, туманный и непонятный отвѣтъ на собственный вопросъ, простой наборъ словъ. Его мораль, которой онъ самъ придаетъ гораздо большее значеніе, чѣмъ философіи, нисколько не лучше ея. Онъ излагаетъ ее въ пяти заповѣдяхъ... Но кажется нѣтъ надобности доказывать несостоятельность его нравственнаго ученія. Для здороваго ума она сама собою бросается въ глаза. Если убійца не пойдетъ на висѣлицу, если воръ потеряетъ страхъ передъ тюрьмою,—убійство и воровство сдѣлаются обычными явленіями, такъ какъ пріятнѣе ѣсть иснеченный клѣбъ и одѣвать готовые сапоги, чѣмъ ходить за плугомъ или сидѣть за верстакомъ. Кто будетъ заботиться о пра-



<sup>1)</sup> Вырожденіе. Кіевъ. 1894 г. стр. 89.

восудін, если общество прекратить свое существованіе? Кто удержить злыхь людей оть дурныхь наклонностей, и кто отклонить другихь оть подражанія? Несомивнно—не ученіе Толстого что "жизнь есть жизнь въ настоящемъ". Первою задачею общежитія, во имя чего отдёльные люди сошлись въ общину, заключается въ защить своихъ членовъ отъ больныхъ, одержимыхъ зудомъ убійствъ, отъ тунеядцевъ, отъ нездоровыхъ отклоненій отъ нормальнаго типа, стремящихся жить за счетъ труда другихъ, и устраняющихъ съ дороги всякое существо, мѣшающее имъ удовлетворять ихъ похоти. Особи съ противообщественными наклонностями сдѣлаются несомивно большинствомъ, если здравые люди перестанутъ вести съ ними борьбу, не будутъ препятствовать ихъ размноженію; если же они останутся въ большинствъ, тогда общество и человъчество погибнутъ". 1).

"Въ Толстомъ, какъ во всякомъ выраждающемся высшаго порядка, живуть два человіна, и одинь изъ нихъ замінаєть странности другого и осуждаетъ ихъ. Въ "Крейцеровой сонатъ" совершенно точное опредъленіе теоріи (жизни) даетъ ея проповедникъ Позднышевъ, сознающійся, что "его считаютъ сумасшедшимъ". Но въ другихъ своихъ произведеніяхъ, гдѣ Толстой говорить отъ своего собственнаго имени, онъ развиваетъ то же ученіе"... "Возражать теоріи бросающей вызовъ всему, что выработано опытомъ, наблюденіями природы и исторически развивающимися учрежденіями и законами, теоріи, сознательно ставящей себ'в целью уничтожение человеческого рода,нельзя. Мысль-выступить въ походъ противъ естественныхъ законовъ-можетъ придти въ голову только людямъ, более или менте ненормальнымъ. Умственно здоровому человтку достаточно выяснить, и онъ сразу пойметъ, что имфетъ дъло съ психозомъ" <sup>2</sup>).

"Самый большой врагь Льва Толстого—наука. Въ своей "Исповъди" онъ осыпаетъ ее всевозможными обвиненіями и насмъшками. Она не служитъ народу, а правящимъ классамъ и капиталистамъ. Она занята такими пустыми и праздными вопро-



<sup>1) &</sup>quot;Вырожденіе", стр. 90-91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вырожденіе, стр. 99-100.

сами, какъ изслъдование протоплазмы или спектральнаго анализа, и никогда не подумала о чемъ нибудь полезномъ, напримъръ: "какъ сделать хорошій топоръ, какъ испечь хлебь, какая мука для этого лучше годится, какъ дёлать дрожжи, какіе напитки и какая пища самые здоровые, какіе грибы полезнъе" и т. д... Какъ настоящій художникъ, онъ постарался претворить въ образы свои взгляды на науку и написалъ комедію: "Плоды просвъщенія". Но надъ чъмъ онъ смъется въ ней? Надъ тупоумными глупцами, върящими въ духовъ, надъ одержимыми смертельнымъ страхомъ передъ бактеріями? Спиритизмъ и свідівнія, почерпнутыя невъжественными свътскими людьми изъ ежедневныхъ газетъ о заразительности микробовъ-вотъ что, по мивнію Толстого, наука, и противъ нея онъ направляетъ стрелы своей сатиры.—Настоящая наука не нуждается въ защитъ отъ такихъ враговъ. Всѣ доказательства, направленныя противъ нея, -- или доказательства чисто ребяческія, или просто нечестныя... Толстой говорить о наукъ, какъ слъпой о краскахъ. Онъ понятія не имъетъ о сущности науки, объ ея задачахъ, методъ и содержаніи. Онъ напоминаеть Бювара и Пекюше, двухъ идіотовъ романа Флобера. Они также безсознательно, безъ учителей и руководителей и безъ выбора, перелистывали извъстное число книгъ и убъдили себя, что они такъ, шутя усвоили положительную науку; какъ невивняемые люди, они старались примёнять потомъ свои выводы, дёлали, понятно, глупость за глупостью, и наконецъ, сочли себя вправъ ругать всячески науку и заявлять, что она-глупая забава и обманъ. Флоберъ мстилъ такимъ образомъ за безплодность своихъ попытокъ посвятить себя самаго въ тайны знанія... Толстой съ своей стороны охлаждаетъ неудачную страсть къ наукъ, этой гордой и суровой красавицъ, сердце которой можно завоевать только серьезною, долгою преданностію и самопожертвованіемъ, рисуя на сцене дурацкія головы своихъ "Плодовъ просвіщенія". Вырождающійся Флоберъ и вырождающійся Толстой подають другь другу руку въ своемъ сумастедшемъ бредв" 1).

Указавъ несостоятельность ученія Толстого по всёмъ част-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вырожденіе, стр. 101.

нымъ пунктамъ и оцънивая въ общемъ все міровозгръніе его, какъ цълое, Нордау говорить слъдующее: "Какъ филосовъ, онъ (Толстой) процоведуеть намъ, въ виде понятій о міре и жизни, библейскіе тексты, постоянно противорьча имъ и дико ихъ толкуя. Какъ глашатай нравственности, онъ проводить теорію непротивленія злу и преступленію, раздачи имуществъ и уничтоженія человіческаго рода посредствомъ воздержанія. своемъ ученіи объ общественныхъ и экономическихъ отношеніяхъ онъ настанваетъ на вредв знанія и целительной силь невъжества, на упразднении промышленности и на благости земледъльческого труда, не объясняя, откуда возьметь тогда крестьянинъ необходимыя земледъльческія орудія? Самое замьчательное въ его системъ, что она не замъчаетъ своей собственной ненужности. Еслибы она поняла себя, она ограничилась бы одною пропов'ядью воздержанія. Само собою ясно, что нётъ никакой надобности ломать голову надъ цёлью и смысломъ человъческой жизни, надъ зломъ и любовью къ ближнему, надъ жизнію въ городѣ или въ деревнѣ, когда мы всѣ исчезнемъ, вибстб съ современнымъ поколбніемъ, съ лица земли <sup>1</sup>).

Чёмъ же объяснить себё то, что Толстой, одинъ изъ великихъ и даровитыхъ писателей, могъ составить міровоззрёніе, полное противорёчій гдравому смыслу и явныхъ нелёпостей? На этотъ вопросъ Нордау даетъ слёдующій отвётъ. "Истина въ томъ, что всё духовныя особенности Толстого могутъ быть прекрасно объяснены извёстными и характерными чертами вырождающихся высшаго порядка. Онъ самъ разсказываетъ о себё: "Скептицизмъ довелъ меня, одно время до состоянія близкаго къ сумасшествію. Мит казалось, что помимо меня никого и ничего нётъ въ свётт, что явленія не суть явленія, а представленія о нихъ, только тогда проявляющія себя, когда я обращаю на нихъ вниманіе, и что они сейчасъ же исчезаютъ, какъ только я перестаю о нихъ думать... Бывали часы, когда, подъ вліяніемъ упорно преследующей меня мысли, я доходилъ до душевнаго разстройства, и кидался въ проти-



<sup>1)</sup> Вырожденіе, стр. 103-104.

воположную сторону, въ единственномъ расчетъ, что тамъ я встрѣчу что-либо меня поражающее". Въ своей Исповѣди "онъ говорить следующее: "Я чувствоваль, что я не со всемь здоровъ дущевно". Это чувство не обманывало его. Онъ страдалъ манією сомнанія и "умствованія", въ той форма, какъ это наблюдалось на многихъ вырождающихся высшаго порядка"... Особенностію указанной бользии является страсть къ противоръчіямъ и склонность къ самостоятельнымъ во что бы то ни стало взглядомъ. Одинъ изъ лучшихъ клиницистовъ, Солье, называеть последнюю особенность характерною чертою выраждающихся. У Толстого она выступаеть въ извёстные моменты очень ярко. "Въ стремленіи быть самостоятельнымъ, сообщаетъ его біографъ Левенфельдъ, -- Толстой часто оскорбляеть требованія эстетики, сражаясь съ установившимися авторитетами только потому, что они давно установились. Такъ, онъ называетъ Шекспира дюжиннымъ писакою, и утверждаетъ, что восторги передъ великимъ британцемъ объясняются ничвиъ другимъ, какъ нашею привычкою повторять чужіе взгляды, не продумавъ ихъ" 1).

Далѣе Нордау расматриваетъ снова сужденія Толстого о разныхъ предметахъ, указывая признаки его умственной ненормальности и душевнаго разстройства, ложнаго направленія разсудочной дъятельности.

Увлеченіе идеями Толстого Нордау также признаєть явленіемъ ненормальнымъ и даже патологическимъ. Вотъ что онъ говорить по этому поводу. "Въ міровой извъстности Толстого замѣчательный художественный талантъ, безъ сомнѣнія, играєть большую, но далеко не главную роль. Приверженцевъ завоевали ему не лучшія и значительнѣйшія художественныя его произведенія, а болѣе позднія мистическія (?) работы. Его вліяніе поконтся не на эстетическихъ, а на патологическихъ основахъ. Толстой сталъ бы неизвъстнымъ учителемъ вѣры, какъ какой нибудь Кнудсенъ семнадцатаго вѣка, еслибы сумасбродство вырождающагося мистика не встрѣтило подготовленныхъ къ воспріятію его современниковъ. Принявшая эпидемическій ха-



<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 107.

рактеръ истерія подготовила почву толстоизму, и онъ далъ пышный цвътъ. Что возникновение и распространение послъдняго покоится не на внутреннемъ содержаніи произведеній Толстого, а на душевномъ стров читателей, видно изъ того, какъ эта система воспринимается различно въ каждой странв... Въ Англіи горячія сочувствія встрівтила брачная теорія Толстого; экономическій строй страны осуждаеть на безбрачіе громадное число девушекъ образованнаго класса. Эти жалкія существа находять себъ утъшение и черпають бодрость духа для одинокой и безсодержательной жизни въ ученіи, превозносящемъ цъломудріе, какъ высшее достояніе и высшее благо человъка. "Крейцерова соната" сдълалась евангеліемъ старыхъ дъвъ Англіи. Во Франціи любятъ Толстого больше за то. что онъ выбрасываетъ за окно науку, осуждаетъ правящіе классы, проповъдуетъ бъдность и въру (?); для неокатоликовъ и для мистиковъ изъ символистовъ это-цълительный бальзамъ, и они создали изъ ученія Толстого свой храмъ. Въ Германіи теорія воздержанія "Крейцеровой сонаты", "Испов'ядь" и "Плоды просвъщенія" встръчаютъ мало сочувствія, но коммунистическія теоріи и бользненная любовь къ ближнему создали Толстому горячихъ поклонниковъ. Всъ слабыя нъмецкія головы, не желающія знать науки, всё истеричные и больные, чувствуютъ невольныя симпатіи къ сладковатому соціализму, пропов'єдующему курицу въ супъ для пролетарія и описывающему жизнь въ большихъ городахъ въ чувствительныхъ романахъ и мелодрамахъ. Для нихъ Толстой-живой источникъ экономическихъ и правственныхъ законовъ 1.

Свое сужденіе о Толстомъ и его ученіи Нордау заключаетъ слѣдующими словами: "Толстоизмъ, встрѣтившій откликъ во всѣхъ частяхъ земного щара, сдѣлался знаменемъ. И по такому знамени легче всего судить о паденіи современной литературы и о силѣ вырожденія и истеріи культурныхъ народовъ. Это—настоящіе "сумерки народовъ" 2).

Вотъ какое суждение о Толстомъ и его учении высказываетъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вырожденіе, стр. 111—112.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 112.

одинъ изъ лучшихъ и чуждыхъ всякой предвзятости и партійности западно-европейскихъ ученыхъ. Но не нужно думать, что въ этомъ отношеніи Нордау представляетъ собою какое-либо исключеніе. Кромѣ двухъ-трехъ лицъ (Вогюэ, Родъ), считающихся учеными, но не пользующихся особенною популярностію, почти всѣ серьезные и мыслящіе люди въ Европѣ, находятъ Толстого если и не вполнѣ душевно-больнымъ, то по меньшей мѣрѣ не здравомыслящимъ, "сбитымъ съ толку", человѣкомъ ищущимъ популярности уже не талантомъ, а игрою на стручнахъ анархизма и нигилизма.

"Мы переживаемъ въ настоящре время,—говоритъ Нордау 1),—острую массовую душевную болъзнь, въ нъкоторомъ родъ чуму вырожденія и истеріи, и совершенно естественно, если нъкоторые спрашиваютъ себя съ тревогою: "Что же будетъ дальше?"

Истинно просвъщенные люди даже и на западъ предупреждають всёхъ здравомыслящихъ подумать о той пропасти, которая зіяетъ предъ ними; они сов'туютъ не избирать въ почетные члены душевно-больныхъ, а позаботиться объ ихъ излеченіи. Къ прискорбію Толстой и большинство "толстовцевъ" признаются неизлечимыми. "Кто имълъ по своей спеціальности дъло съ сумасшедшими, -- говоритъ по этому поводу Максъ Нордау 2),-тотъ знаетъ, что совершенно безсмысленно уговорить ихъ или доказать имъ, что ихъ болъзненныя представленія ложны. Единственный результать будеть только тоть, что они причислять врача къ своимъ врагамъ и преслъдователямъ и возненавидять его или посмъются, какъ надъ глупцомъ. Больнымъ фанатикамъ новыхъ модныхъ теченій, которые стоятъ пока на границъ къ полному помъщательству, было бы также безполезно проповъдывать, что они увлекаются психопатіей и суемудріемъ. Они не повърять намъ, да и не могуть повърить. Дело въ томъ, что произведенія, безсмысленность которыхъ бросается въ глаза съ перваго взгляда всякому здоровому чедовъку, доставляютъ имъ искреннее наслажденіе. Они отражаютъ ихъ собственную душевную ненормальность, ихъ извращенные инстинкты; эти полуидіоты впадають при чтеніи ихъ

<sup>1)</sup> Вырожденіе, стр. 422.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вырожденіе, стр. 437.

въ настоящій трансь и познають высшее эстетическое наслажденіе... Здравый критикъ можеть говорить сколько угодно ненормальному вырождающемуся: "Эта книга — отвратительный бредъ помѣшаннаго". Онъ совершенно искренно отвѣтитъ вамъ: "Бредъ? Можетъ быть. Но отвратительный бредъ? Этого я не допускаю. Я понимаю въ этомъ толкъ больше вашего. Произведеніе сильно волнуетъ и трогаеть меня, и ваши слова не убъдятъ меня, что ничего подобнаго нътъ въ дъйствительности". Болъе ненормальные идутъ дальше: "Мы чувствуемъ всъми своими нервами красоту произведенія; вы этого не чувствуете; темъ хуже для васъ. Витесто того, чтобы сознаться въ своемъ невъжествъ, дикости и тупомъ филистерствъ, вы хотите отрицать реальность нашихъ чувствъ. Если и есть здёсь помешанный, то это вы сами". Исторія цивилизаціи учить насъ, что душевно-больные возбуждають часто горячіе восторги, и въ теченіе стольтій и даже тысячельтій царять надъ мыслями и чувствами милліоновъ людей, иногда потому только, что удовлетворяють назравшей, хотя и болазненной, потребности. Противъ всего, что доставляетъ людямъ наслажденіе, безсильны доводы разсудка. Вырождающіеся, какъ психически ненормальные, могутъ быть предоставлены собственной судьбв. Спасти и исправить ихъ нельзя. Они будуть буйствовать еще изсколько времени и затъмъ исчезнутъ". Но такъ какъ ихъ болъзнь не только неизлёчима, но и крайне заразительна, то даже западно-европейскіе ученые настойчиво требують совершеннаго изолированія ихъ отъ здоровыхъ элементовъ общества, какъ изолируются карантиномъ зачумленныя и неблагополучныя мъстности. Нужно заботиться о томъ, чтобы спасти отъ заразы здоровыхъ, если уже нельзя спасти этихъ несчастныхъ неизльчимыхъ больныхъ, обреченныхъ на погибель.

Впрочемъ, и среди увлекающихся лжеученіемъ Толстого не всѣ должны быть признаны безнадежными, потому что зло это "охватило не только тѣхъ, кто, въ силу органическаго предрасположенія долженъ быль попасть въ водовороть, но и многихъ павшихъ жертвою моды, введенныхъ въ заблужденіе. Вернуть этихъ заблудившихся на истинный путь, говоритъ Нордау 1), надежда

<sup>1)</sup> Вырожденіе, стр. 439.

еще не потеряна", и предоставлять ихъ на произволъ судьбы было бы безнравственно и жестоко. "Этимъ легкимъ больнымъ или здоровымъ, попавшимъ въ съти новыхъ словъ, бъгущимъ туда, куда спъшитъ толпа, необходимо доказатъ" всю ложь самаго ученія, "нужно сорвать съ него маску, въ какой оно является передъ міромъ и раскрыть его во всей жалкой наготъ" 1), лишить его ореола новизны, на которую оно не имъетъ никакого, права и показать до очевидности, что оно предлагаетъ взгляды, уже отвергнутые здравымъ человъческимъ разумомъ.

Въ частности для борьбы со зломъ, которое причиняется обществу лжеученіемъ Толстого, и для оздоровленія самаго общества люди истинно-ученые и благоразумные даже въ западной Европъ указывають намъ на слъдующія средства: 1) Энергическія, своевременныя и благоразумныя міры со стороны правительства, такъ какъ, оставивъ теоретическую почву, лжеученіе Толстого перешло на чисто практическую и стремится лишь къ тому, чтобы расшатать основы семейной, общественной и государственной жизни; 2) опроверженія и разоблаченія лжи въ ученіи Толстого съ указаніемъ на его разрушительный характеръ путемъ литературнымъ и чрезъ публичныя чтенія; 3) распространеніе въ обществъ здравыхъ и истиню христіанскихъ понятій и, наконецъ, 4) воспитаніе и школьное образованіе юношества на началахъ здравыхъ и разумныхъ, вполнъ согласныхъ съ духомъ истиннаго христіанства. Отвергать разумность и цълесообразность этихъ средствъ нельзя. Прискорбно и для русскаго общества будеть только гибельно, если мы не пожелаемъ или не съумбемъ воспользоваться мудрыми совбтами благоразумныхъ людей.



Вырожденіе, стр. 441.

### очеркъ содержанія книги екклезіаста.

Книга Екклезіаста съ самаго древняго времени и до самаго послѣдняго не перестаетъ вызывать самыя разнообразныя о себъ сужденія. Одни (напр. іудейскіе раввины 1), христіанскіе еретики, противъ которыхъ боролся Филастрій еп. Бресчіанскій)2), упрекали ея автора въ эпикуреизмѣ, другіе (напр. Тилеръ) 3) въ эпикуреизмѣ и стоицизмѣ, третьи (Мафріанъ Абулфарагій, жившій въ 13 въкъ 4) въ пиоагоренямъ Эмпедокла, четвертые (Клейнертъ) 5) въ заимствованіяхъ изъ произведеній египетскихъ, пятые (напр. Пфлейдереръ) 6) въ следовании Гераклиту, и, наконецъ, шестые (Де-Ветте, Люрсъ, Августи и др.) 7) въ скептицизмѣ, эпикуреизмѣ и фатализмѣ. Многіе толкователи находили въ этой книгъ грубыя противоръчія въ ученіи о воздаяніи, безсмертіи, мудрости, благѣ и смыслѣ жизни и старались объяснить ихъ тъмъ, что видъли въ ней или соединение отрывковъ разныхъ авторовъ (Гроцій, Павлюсъ, Нахтигаль) или сводъ мыслей одного автора, написанныхъ въ разное время въ различных душевных настроеніях (Шмидть, Вистонь, Шпонь. Циркель) или драматическое произведеніе, въ которомъ выво-

<sup>1)</sup> Cp. Ern. Elster, Commentar üb. d. Prediger Salomo. 1855 s. 35. Knobel, Commentar üb. d. Buch Koheleth. 1836, s. 99.

<sup>2)</sup> Cp. Elster-s. 35 H Knobel-s. 101-102.

<sup>3)</sup> Cp. Menzel, Der griesch. Einfluss auf Prediger u. Weish. Salomons. 1889, s. 12.

<sup>4)</sup> Ср. Knobel—s. 102. М. Абулфарагій считаль Соломона современником в Эмпедовла.

<sup>5)</sup> Cp. Menzel-s. 12.

<sup>6)</sup> Cp. Menzel-s. 13.

<sup>7)</sup> Cp. Knobel—s. 103; Elster—s. 21—22.

датся лица съ противоположными взглядами (Бл. Іеронимъ, Св. Григорій Нисскій, изъ новыхъ-Гердеръ, Эйхгориъ, Бергсть, Павлюсъ и отчасти Шенкель) 1). А въ самомъ пониманіи общей идеи книги и ея цъли такое разнообразіе, что, по словамъ Эльстера, почти ни одинъ экзегетъ не сходится вполнъ съ другимъ 2). Причина столь широкаго разнообразія мивній о книгв Екклезіаста кроется не столько въ трудности пониманія отдёльныхъ мъстъ ея, --- на это толкователь ея не въ правъ жаловаться, --- сколько въ выдающейся трудности связать всё частныя мысли Екклезіаста съ главной его идеей такъ, чтобы первыя, не противоръча себъ, служили развитіемъ второй. Самое естественное на первый взглядъ отношеніе мыслей оказывается недівствительнымъ при чтеніи слёдующаго стиха или главы, что и побуждаеть часто толкователя предпочесть одни разсужденія автора другимъ и, игнорируя последнія, на первыхъ обосновать главную мысль. Отсюда научный интересъ всякаго новаго труда касательно этой книги заключается въ настоящее время не столько въ выясненіи отдёльныхъ мыслей и ихъ обоснованіи, сколько въ уясненіи главной идеи книги и общаго смысла ея. На эту сторону мы и обратимъ особенное вниманіе въ предлагаемомъ очеркъ содержанія, къ которому и приступимъ.

Въ жизни народовъ съ более или менее развитымъ самосознаниемъ бываетъ пора, когда среди всеобщаго напряженнаго искания счастия, среди мучительныхъ заботъ и суетливой деятельности вдругъ раздается скептический вопросъ: что же такое счастие? Вопросъ этотъ не миновалъ и сознания издея, несмотря на то, что его и днемъ и ночью охранялъ столь строгий воспитатель, каковъ былъ законъ Моисеевъ. Такъ какъ последний повидимому не одобрялъ подобныхъ скептическихъ вопросовъ—впрочемъ только повидимому, потому что въ действительности было не такъ,—то въ самомъ глубокомъ интересе затронутый вопросомъ о счастии духъ издея решился обсудить его



<sup>1)</sup> Cp. Elster-s. 9-27; Schenkel, Bibel-Lexikon. 3. B. s. 550-556.

<sup>2)</sup> Цит. соч. стр. 9. Здѣсь на стр. 9—27 можно найти и довольно подробную исторію этихъ пониманій. Стр. 42—50 и 185—194 въ книгѣ Олесницкаго (Опытъ критико—экзегетическаго изслѣдованія. Книга Екклезіастъ) представляетъ собою почти исключительно дословный переводъ кн. Эльстера.

помимо своего пъстуна, наединъ, самостоятельно. Величаншимъ плодомъ этой работы и явилась книга Екклевіаста. Что действительно этотъ вопросъ, а не какой другой, занималь автора означенной книги, явствуетъ изъ самаго начала ея, именно изъ 3 стиха 1-й главы, гдв Екклезіасть спрашиваеть себя: "что пользы (mah Ithron) человеку отъ всёхъ трудовъ его, которыми трудится онъ подъ солицемъ?" Вопросъ этотъ въ одинаковой почти формъ повторяется имъ четыре раза (1, 3; 3, 9; 5, 15; 6, 11). Предлагая его, Екклезіастъ искалъ "подъ солнцемъ"--т. е. въ сферъ натуральныхъ условій, въ предълахъ земной жизни,---не тъхъ временныхъ и частныхъ радостей, которыхъ найдется немало у каждаго, но счастія въ высшемъ смыслі этого слова, такого счастія, которое, поддерживая постоянно жизнерадостное, невозмутимо блаженное настроеніе духа, грёло бы и свётило человъку въ продолжение всего его существования, т. е. счастія поднаго и вічнаго. Такъ какъ жизнь не знала такого счастія, и вопросъ о немъ не приходиль еще къ ясному сознанію, то на языкъ Екклезіаста не нашлось соотвътствующаго его понятію слова. Поэтому Екклезіастъ пользуется новымъ словомъ ни разу въ священномъ писаніи не встречающимся и притомъ неизвъстнаго кория. Слово это Ithron. По болье или менье согласному мнынію всыхы лексикографовы и экзегетовъ оно значитъ собственно "то, что остается", "нъчто непреходящее и продолжающееся". Бл. Іеронимъ вопросъ таһ Ithron переводить словами: "что остается (quid superest)?" А Св. Григорій Нисскій перефразироваль его такъ: "какое изъ видимыхъ благъ пребываетъ всегда тъмъ же?" Итакъ, уже въ самомъ словъ Ithron Екклезіастъ указаль главную черту искомаго счастія, его постоянство и устойчивость. Потребность въ такомъ счастіи у Екклезіаста не случайная, и мысль о немъ не есть плодъ его празднаго воображенія и мечта избалованнаго сердца. Это потребность всъхъ людей, и Виновникъ ся Богъ. "Видълъ я, говоритъ Екклезіастъ, эту заботу (т. е. заботу объ Ithron ср. ст. 9), которую даль Богъ сынамъ человъческимъ, чтобы они упражнялись въ томъ" (3, 10). Если такъ, то и вопросъ объ Ithron не есть вопросъ случайный и личный, но вопросъ жизни, вопросъ всего человъчества. Для

насъ этотъ вопросъ о въчномъ счастіи подъ солнцемъ заключаетъ въ себъ внутреннее противоръчіе. Но Екклезіастъ, слишкомъ мало, какъ увидимъ, знавшій о въчной жизни, но въ тоже время ясно сознававшій потребность въчнаго счастія, не замътилъ этого противоръчія.

Какъ же решаеть онъ этотъ вопросъ? Такъ какъ ответа на него Екклезіасть не находиль въ законъ Моисеевомъ, по крайней мере такого, который удовлетворяль бы его, то онъ решаетъ его при посредствъ върою просвътленнаго разума на основавіи собственнаго опыта и наблюденія надъ міромъ и людьми. Онъ является не столько органомъ непосредственнаго откровенія и пророкомъ, сколько священнымъ философомъ. "Все это, говорить онь о себь, испыталь я мудростью-обратился я сердцемъ своимъ къ тому, чтобы узнать, изследовать мудрость и разумъ-вотъ это я нашелъ, испытывая одно за другимъ" (7, 28-27). Этоть самостоятельный путь изследованія сказался уже въ томъ внашнемъ обстоятельства, что въ книга Екклезіаста совсёмъ не встречается имени Ісгова, спеціально употребляющагося для обозначенія Бога откровенія, и ніть упоминанія объ израильской исторіи и откровеніи. При этомъ, философскій методъ Екклезіаста не дедуктивный, а индуктивный. Онъ исходить не изъ общихъ понятій и отвлеченныхъ сужденій, но изъ доступнаго всемь опыта. "Я видель", "я увидаль"--постоянная формула Екклезіаста. Философствуя не для философіи, а для жизни, онъ не могь основываться на апріорныхъ сужденіяхъ, мало пригодныхъ къ жизни, но долженъ быль опереться на действительный внутренній опыть каждаго и не столько сообщать нъчто новое, сколько приводить къ ясному сознанію то, что таилось уже въглубинь человыческаго духа. Его слово не нуждается, поэтому, въ какихъ либо доказательствахъ, ибо непреложное свидетельство истинности его читатель находить въ своемъ сердцъ и совъсти. Въ этомъ величіе Екклезіаста.

Итакъ съ вопросомъ о томъ, достижимо ли для человъка Ithron, Екклезіастъ обращается сначала къ минувшимъ поксльніямъ. Если Ithron въчно, то разъ достигнутое предшествующими покольніями оно жило бы среди людей, измънивъ къ лучшему всъ физическія и историческія условія ихъ жизни; и

прежде всего это отразилось бы на природъ, въ зависимости отъ которой стоитъ человъкъ. Но что же находитъ Екклезіастъ? Онъ видитъ, что "родъ проходитъ, и родъ приходитъ, а земля пребываеть во въки" (1, 4). Смънилось много поколъній съ ихъ непрестанными усиліями достичь Ithron, пересоздать міръ, проклятый Богомъ, сдёлавъ его снова раемъ, а между тёмъ мірь все тоть же, что и быль; тоже круговращеніе главныхъ міровыхъ стихій, соединяющее въ себъ и постоянное движеніе и не менъе постоянное однообразіе. "Восходить солице и заходить солнце и спъшить къ мъсту своему, гдъ оно восходить; идеть вътеръ къ югу и переходить къ съверу, кружится, кружится на ходу своемъ, и возвращается вътеръ на круги свои. Всв рвки текуть въ море, но море не переполняется; къ тому мъсту, откуда ръки текутъ, онъ возвращаются, чтобы опять течь" (1, 5-7). Такому движенію вокругь, но не впередъ, подвергнуты вст вещи въ мірт. Око и ухо человтческое не въ состояніи воспринять, а слово человъческое-выразить всего безцёльнаго, безпрогрессивнаго движенія вещей (-8). Въ этомъ круговращении ничего нътъ новаго, что было бы результатомъ попытокъ прежнихъ покольній достичь Ithron. "Что было, то и будеть; что делалось, то и будеть делаться, и неть ничего новаго подъ солнцемъ. Бываетъ нѣчто, о чемъ говорятъ: "смотри. воть это новое", но (это) было уже въ въкахъ, бывшихъ прежде насъ" (-9. 10). Это не бол $^4$ е, какъ ошибка памяти (-10). На самомъ дълъ все, что есть въ природъ противодъйствующаго счастію человъка, то таковымъ остается и впредь останется, и чего недостаеть ей, того и не будеть. "Кривое не можеть сделаться прянымь; и чего неть, того нельзя считать" (—15) 1). Ту же безрезультатность стремленія дюдей къ Ithron

<sup>1)</sup> Эльстеръ (цит. соч. стр. 41), следуя Бл. Іерониму (Тр. К. Д. А. 1880. І. стр. 6), а за нимъ Деличь (Bibl. Commentar üb. d. poetischen Bücher d. Alt. Тевтат. 4 В. 1876. в. 228—229) и Олесниций (цит. соч. стр. 282) думаютъ, что противоположеніе смени поколеній постоянству земли въ ст. 4 инфетъ целью придать более трагизма изображенію несовершенства человіческой жизни сравнительно съ жизнью природи. Но въ такомъ случав 4 стихъ стоитъ вив связи съ последующими стихами, изображающими постоянную смену явленій. Лучше поэтому вмёстё съ Генгетенбергомъ (Prediger Salomo, 1859, в. 50) и съ Вангеманиюмъ (цит. соч. стр. 67) въ постоянствъ земли и однообразнихъ движеніяхъ стихій ви-

видитъ Екклезіасть и въ жизни человъческой. Этою, какъ и природою, управляютъ столь же неизмённые, неотвратимые волею человъка, законы. "Всему свое время, говоритъ Екклезіастъ, и время всякой вещи подъ небомъ. Время рождаться, время умирать; время насаждать, и время вырывать посаженное; время убивать, и время врачевать; время разрушать, и время строить; время плакать, и время смінться; время сътовать, и время плясать; - время любить, и время ненавидёть; время войнё, и время миру" (3, 1-4.7). Подобно явленіямъ физическимъ и явленія жизни человъческой чередуются съ самою строгою последовательностью такъ, что одно явленіе вызываеть другое себ' противоположное. Ність ничего хорошаго, рядомъ съ которымъ не было бы худого. Нътъ такой радости, которая не предполагала бы соотвётствующаго ей по силв горя, подобно тому какъ восходъ солнца предполагаеть его заходь, приливь предполагаеть отливь. Фасі удо χύχλον είναι τά άνθρώπινα πράγματα, сказаль и Аристотель 1). Итакъ въ жизни человъчества, какъ и въ жизни природы, нътъ ничего новаго, нётъ приближенія къ искомому Ithron, не смотря на всъ усилія прежнихъ родовъ.

Но достигалось ли Ithron въ эпоху самого Екклезіаста? Чтобы отвътить на этотъ вопросъ, и отвътить убъдительно, Екклезіастъ, въ которомъ, по его собственнымъ словамъ, соединялись всъ когда либо доступные для человъка дары счастія, слава, мудрость, власть и богатство со всъми прелестями жизни, долженъ былъ представить собственный опытъ, изложить свою исповъдь. Онъ это и дълаетъ.

"И предаль я сердце мое тому, чтобы изслёдовать и испытать мудростью все, что дёлается подъ небомъ" (1, 13). Но эта мудрость скоро оказывается для него не Ithron, а источникомъ нравственныхъ мученій. Это—"тяжкая мука, которую даль Богъ сынамъ человёческимъ, чтобы мучиться ею" 2). Она

дъть доказательство того, что смънившіеся покольнія не оставили никакихъ слъдовъ своего существованія въ природь, не измънили ее къ лучшему, вслъдствіе чего человъку приходится въ устроеніи счастія начипать съ начала и такимъ образомъ въчно повторять исторію сизифа.

<sup>1)</sup> У Квобеля цит. соч. стр. 114.

<sup>2)</sup> Русскій переводъ этого міста (1, 13) не точень. Слова "тяжкая мука" отно-

истинное мученіе для человіка; когда ему приходится обнажать въ мірів и въ человівкі безобразіе и ничтожество, прикрывающееся видимой красотой и целесообразностью, разочаровываться въ своихъ мечтахъ, измвнять своимъ прежнимъ убъжденіямъ. Даже и тамъ, гдф предметомъ изледованія служить мірь вив его отношенія къ людямь, Екклезіасть ничего не нашель кром'в мучительного сознанія ограниченности человвческаго ума и неспособности его проникнуть въ тайны мірозданія. "Тогда увидівль я, - что человінь не можеть постигнуть дълъ, которыя делаются подъ солнцемъ; сколько бы человекъ ни трудился въ взследованіи, онъ все таки не постигнеть этого" (8, 17). Отсюда исканіе Ithron въ мудрости и познаніи есть не болбе, какъ "погоня за вътромъ, потому что во многой мудрости много печали, и кто умножаетъ познанія, умножаеть скорбы" (1, 17—18). 1) Главное же-то, что одна участь мудраго и глупаго-смерть. Говорять въ утіненіе мудрымъ объ историческомъ безсмертін, но это неправда. "Мудраго, говорить Екклезіасть, ве будуть помнить вёчно, какъ и глупаго; въ грядущіе дни все будеть забыто, и увы! мудрый умираеть наравнъ съ глупымъ" (2, 16). "Къ чему же я сдълался очень мудрымъ? (2, 15).

Не найдя Ithron въ мудрости, Екклезіасть ищеть его въ "глупости". Онъ разсказываеть о себъ: "вядумаль я въ сердцъ своемъ услаждать виномъ тъло мое и, между тъмъ какъ сердце мое руководилось мудростью, придержаться и глупости, доколъ

сится не въ дѣламъ человъческимъ, какъ думаютъ Гитцигъ и Ганъ, но къ мудрости (Кнобель, Вангеманкъ, Эльстеръ и др.).

<sup>1)</sup> Выраженіе reuth ruach, соотв'ятствующее слав. "провзволевіе духа" и русск. "томленіе духа", переводится различно. Одни (пер. Халдейскій, Сирскій и Вульгата) производя встр'ячающееся лишь у Еквлезіаста слово reuth оть гааh бушевать, разламивать—переводять: томленіе, возненіе духа. Другіе (Акила, Осодотіонь и Симмахь), производя оть гааh възначеніе пасти, переводять "пасеніе в'ятра" (первые два—νομή πνέθματος, третій βоскупс а́νέμου). Третьи, производя оть того же глагола съзначеніемь домогаться, переводять или "стремленіе в'ятра" "затім в'ятряная" (LXX—προαірьсіє «νευγατος) или "погомя за в'ятромь" (большинствомь новыхь толковивовь). Посліднія два пониманія витють за себя болію филологическихь основаній, производя гецін оть гааh болію соотв'ятствують контексту и витють весьма близкое параллельное м'ясто вь кн. пр. Ос. 12, 1, въ словахь: "Ефремь пасеть в'ятерь— (гааh гецін).

не увижу, что хороню для сыновъ человъческихъ, что должны были бы они дёлать поль небомь въ немногіе дни жизни своей. Я предприняль большія дела; построиль себе домы, посадиль себъ виноградники, устроиль себъ сады и роши; -- пріобръль себъ слугъ и служанокъ, и домочадцы были у меня:--собралъ себъ серебра и золота и драгоцънностей отъ царей и областей: завелъ у себя пъвцовъ и пъвицъ и услажденія сыновъ человъческихъ-женъ и наложницъ; 1)-чего бы глаза мои ни пожелали, я не отказываль имъ; не возбраняль серацу моему никакого веселія" (2, 10). Но и здісь Екилезіасть не нашель того, чего искалъ. Всякое удовольствие по мъръ того, какъ самочувствіе свикалось съ нимъ, притуплилось. По свойственной человеку особенности-желать того, чего неть, душа Екклезіаста жаждала всегда новых удовольствій, каждый мигь она желала лучшаго; а "лучше", какъ извёстно, врагъ "хорошо". Отсюда и въ его жизни не было такого момента, которому овъ могъ бы сказать: "стой!" Когда же фантавія его истощаласьвсему есть предъль-въ придумывании новыхъ наслаждений, тогда въ немъ должно было явиться то мучительное настроеніе, которое характиризуется, какъ "хотвніе хотвній", и неразрывно съ чувствомъ отвращенія къ жизни и пресыщенія. "И оглянулся я на всь дела мои, которыя сделали руки мон,--и вотъ все суета 2) и погоня за вътромъ, и нътъ Ithron подъ соли-



<sup>1)</sup> Въ 8 ст. слово Schiddah и мн. Schiddoth переводится различно. LXX, Вультата, Іеронимъ (въ толкованіи) и слав. пер., производя отъ хад. Scheda, переводить "веночерним и виночерпици". Другіе, Лютеръ и русск. перев., производя слово отъ арабскаго кория, нереводить: "разния музимальния орудія". Третьи, производн отъ Schadad—господствовать, переводить: госпожу и госпожъ. Такъ Михаэлисъ, Кнобель, Вангеманнъ, изъ русскихъ—еп. Филаретъ. Четвертые (Генгстенбергъ, Эльстеръ, изъ русскихъ—Олесницкій), производя отъ араб. Schadid (полнота) или евр. Schadah (течъ), переводить: "полноту и обиліе насхажденій сыновъ человіческихъ" т. е. иножество женъ и наложницъ. Слово Schidda встрічается лишь у Екклезіаста (2, 8): Поэтому съ увіренностью опреділить значеніе его нельзя. Однако смислъ стиха заставляетъ отдать предпочтеніе одному изъ двукъ послідникъ переводовъ, такъ какъ, говоря словани Михаэлиса, "почти невіроятно, чтобы Соломонъ въ разсказъ о своихъ чувствейникъ удовольствіякъ могь забыть о жевшинахъ".

<sup>2)</sup> Еврейское hebel производять или оть habal—быть ничтожинив, отсюда hebel—ничтожество, или оть калдейскаго habal—разгорячаться, димиться, отсюда hebel—парь, димъ, дуновеніе. Въ послёднемъ по преимуществу смыслё употреб-

цемъ (2, 11); о смъхъ сказалъ я: глупость! а о веселів: что оно дъласть? (2, 2). И нашель я, что горче смерти женщина; —мужчину одного изъ тысячи я нашель, а женщину между всъми ими не нашелъ" (7, 26. 28).

Если-же слава, богатство и соединенныя съ ними блага не дають Ithron, то темъ более не можеть дать его самый трудь. "Ибо что будетъ имъть человъкъ отъ всего труда своего и заботы сердца, что трудится онъ подъ солнцемъ" (2, 23). Върнаго-ничего. Результатъ труда не зависитъ отъ самого человъка, а обусловливается временемъ и случаемъ. "И видълъ (я) подъ солнцемъ, что не проворнымъ достается успфшный бътъ, не храбрымъ-побъда, не мудрымъ-хлъбъ, и не у разумныхъ-богатство, и не искуснымъ-благорасположение; но время и случай для всёхъ ихъ" (9, 11). Трудъ человёка самъ по себъ настолько безрезультатенъ, что "не во власти человъка, говоритъ Екклезіасть, и то благо, что ёсть и пить и услаждать душу свою отъ труда своего" (2, 24). Даже и пріобретенное благо принадлежить не ему собственно, а жизни (ср. 5, 14). При смерти обладателя оно переходить къ наследнику (2, 18). "И кто знаетъ, мудрый ли будетъ онъ или глупый?" (2, 19). Это ли то Ithron, то чуждое сомнъній, неувъренности, боязни за будущее, всегда ясное, безмятежное счастіе, какого искалъ Екклевіастъ? "И вовненавидёлъ я жизнь, потому что противны стали всв двла, которыя двлаются подъ солнцемъ, ибо все суета и погоня за вътромъ. И возненавидълъ я весь трудъ свой, которымъ трудился подъ солнцемъ" (2, 17-18). Таковъ былъ печальный выводъ Екклезіаста изъ собственнаго опыта.

Но не довъряя ему, онъ все съ тъмъ же вопросомъ объ Ithron обращается къ своимъ современникамъ. Здъсь ему бросается въ глаза прежде всего крайняя внутренняя обособленность личностей, полное отсутствіе нравственнаго единенія. Каждый чело-

длется оно въ св. писаній (ср. Ис. 57, 13; Іов. 7, 16; Прит. 21, 6 и др.) и Талмудъ (ср. Делича цит. соч. стр. 228). Впрочемъ разница между указанными значеніями формальная, такъ какъ оба они выражають понятіе преходящаго, ничтожнаго, недъйствительнаго, призричнаго, первое—отвлеченно, второе—конкретно. LXX и Геронимъ придали слову первое значеніе (первые перевели ματαιοτος, второй чалітая). Всь остальные древніе переводчики перевели словомъ άτμός или отціс (паръ, дуновеніе).

въкъ хочетъ быть для себя цълымъ міромъ и въ своихъ заботахъ о счастін не замъчаетъ другихъ. "И увидълъ (я) еще суету подъ солицемъ: есть единъ и нъсть втораго (4, 7-8). Естественныя следствія этого-зависть (4, 4) и несправедливость, жертвою которой являются бъдные и угнетенные (4, 1), дълаютъ жизнь настолько несоответствующею идеё Ithron, котораго всё нщуть, что "ублажиль я мертвыхь, которые давно умерли, более живыхъ, которые живутъ досель; а блажение ихъ обоихъ тотъ, кто еще не существовалъ, кто не видалъ злыхъ дълъ, какія ділаются подъ солнцемъ" (4, 2-3). Но если глубоко несчастны эти обиженные и угнетенные, то могутъ ли быть довольны своей судьбой тъ, которые снискиваютъ себъ счастіе потомъ и кровью другихъ, къ которымъ не отказался бы причислить себя и Екклевіасть? Эти едвали еще не далве отъ Ithron, чёмъ тё несчастные. Живя по слепому инстинкту общему съ природой, не въря въ какой либо иной порядовъ мірозданія, они сами свободно включають жизнь свою въ границы стихійныхъ явленій, въ предълы эмпирическаго бытія. Они сами приравнивають себя къ животнымъ и конецъ своего бытія вынуждаются видеть тамъ, где кончается и бытіе животнаго. Въ нихъ ничего не остается такого, опираясь на что они могли бы обосновать свою надежду на что либо лучшее. "И сказалъ я въ сердцъ своемъ: (это т. е. неправда происходить) для сыновъ человическихъ, чтобы испыталъ ихъ Богъ, и чтобы они видели, что они сами по себе животныя: потому что участь сыновъ человъческихъ и участь животныхъ одна, какъ тв умираютъ, такъ умираютъ и эти, и одно дыханіе (ruah --дыханіе, жизненная сила, оживляющая тёло) у всёхъ, и нёть у человъка преимущества предъ скотомъ; потому что все суета" (3, 18-19). "Кто знастъ, духъ сыновъ человъческихъ, восходить ли вверхъ, и духъ животныхъ, сходить ли внизъ, на землю? (—21) 1).



<sup>1)</sup> Вопросъ Евклезіаста не виражаєть отрицанія безсмертія духа человіческаго (какъ думаєть Кнобель), ибо истина безсмертія со всею ясностью утверждаєтся въ словахъ Екклезіаста "н возвратится прахъ въ землю, чімъ онъ и былъ, а духъ возвратится въ Богу, Который и даль его" (12, 7). Онъ виражаєть только ту мисль, что для людей, живущихъ исключительно натуральною жизнью, вопросъ

Итакъ все отвергъ Екклезіастъ: и мудрость, и трудъ, и славу, и власть, и знаніе, и искусство и правду на землів. Жизнь потеряла для него свой смыслъ и стала предметомъ ненависти и отвращенія. Мы не удивляемся, если Іовъ подъ страшными ударами судьбы прокляль день своего рожденія: то быль полусознательный вопль страдальца; но тоть, который, испытавь всь наслажденія жизни, съ полнымъ сознаніемъ и самообладаніемъ говорить о своей ненависти къ жизни, тотъ уже на краю пропасти крайняго пессимизма, готовый нравственно посягнуть на себя. Одного недоставало ему, чтобы дойти до конца отрицанія. Но онь этого не сделаль; и это было его спасеніемь. Въ глубинъ его духа подъ безиравственимии опытами надъ жизнью танлась еще въра въ Бога и Его правосудіе. Поэтому, когда отрицаніе Екклезіаста прошле по всему подсолнечному міру и готово было идти далье, въ немъ воскресла прежияя въра и освътила собою все, совершающееся подъ солнцемъ. Все конечное стало казаться ему лучше, выше и чище, когда онъ уврълъ носящагося надъ этимъ конечнымъ Духа Божія. Овъ поняль, что, разсматривая мірь, какъ существующій самъ по себъ, и жизнь человъческую, какъ управляющуюся временемъ и случаемъ (до 24 ст. 2-й гл. Екклезіастъ ни разу не упомянулъ имени Божія) и ища счастія въ сферф конечнаго, въ то время, какъ Богъ вложилъ въ сердце его въчность 1), онъ тъмъ

о временноми или вичноми бытіи должени всегда оставаться открытыми; естественная и раціональная точка зринія должна дать отвить скорие отрицательный. Вы такоми положеніи быль ийкоторое время и самь Екклезіасть вы описанных опытахь своихь нады жизнью. Нівоторые изы экзегетовь: Розенмилеры, Генгетенбергы и др. всліды за Мазоретами вы 21 ст. вопросительное не вийсто хатефы-патаха пунктирують его какы члены камецень, заміняющимь собою патахь ст. слідующимь дагешемы преды verbum gutturale. Вопрось на такомы случай принимаеть слідующій виды: "кто знасть духь сыновы человіческихь, который восходить горі, и духь скота, который идеть внизь, вы землю". Но не смотря на то что этоть переводы облегчаеть пониманіе стиха, все же онь не возбуждаеть кы себі особепнаго довірія вслідствіе того, что всі древніе переводы: LXX, Халдейскій, Сирскій и Вульгата, читають здісь вопросительную частвиу.

<sup>1)</sup> Евкл. 3, 11. Слово olam въ ст. 11 один (LXX, Ганссенъ, Делвчь, Вангемаянъ, Генгстенбергъ, изъ русскихъ-Олесницкій, равно какъ и слав.) переводитъ словонъ "въчность"; другіе (Вульгата, Іеронимъ, Лютеръ, Михаэлисъ, Гроцій, Эвальдъ, Эльстеръ, Кнобель, а также русскій перев.) переводитъ словонъ "міръ"; третьи (Гаабъ, Гитцигъ), читая это слово съ иной пунктуаціей, переводитъ сл.

самимъ унизилъ и обезличилъ себя самаго и лишилъ міръцвлесообразности, жизнь человвческую-смысла. Для возстановленія послёдняго необходимо было поставить себя въ связь съ въчнымъ, и на немъ, а не на временномъ, обосновать свою жизнь и стремленіе къ счастію. На місто міросознанія должно стать богосознаніе, постоянное, живое сознаніе действія въ мірів Высшей Силы. Только это послівднее могло сообщить ту устойчивость, ясность и ровность настроенію, которой недоставало Екклезіасту. Такъ совершился въ Екклезіасть тотъ перевороть, въ силу котораго предъ нами является теперь не прежній скептикъ, эпикуреецъ и фаталистъ, но человъкъ, глубоко и жизненно върующій. Уже въ концъ 2-й гл. замътны проблески воскресшей въ немъ въры, но чемъ ближе къ концу книги, тъмъ сильнъе и шире становится его въра. Однако это не значить, что описанный перевороть въ Екклезіастъ совершался въ то время, когда онъ писалъ уже книгу. Частая невыдержанность и непоследовательность въ изображении своего жизненнаго опыта показываеть, что этоть опыть описань Екклезіастомъ по памяти, а не съ натуры, чёмъ объясняется и употребленіе прошедшаго времени глаголовъ.

То новое міровозрѣніе, къ которому пришелъ Екклезіастъ, названо имъ мудростью. Въ чемъ заключается она и какое благо доставляетъ она человѣку, Екклезіастъ подробно изображаетъ въ совѣтахъ и наставленіяхъ къ своему читателю, являсь такимъ образомъ въ новой роли учителя. Мудрый въ каждомъ опытѣ своей и чужой жизни видитъ обнаруженіе двухъ факторовъ, воли человѣка и воли Того, Кто нарекъ имя всему существующему (ср. 6, 10); онъ сознаетъ, что препираться съ Тѣмъ, Кто сильнѣе его, невозможню (ср. 6, 10). "Все, что дѣлаетъ Богъ, то пребываетв во вѣкъ; къ тому нечего прибавлять, и отъ того нечего убавить" (3, 14). Никто не можетъ выпрямить то, что Онъ сдѣлалъ кривымъ (ср. 7, 13). Но сама



вразумъ", четвертие, наконецъ,— Нахтигаль, еп. Филаретъ, — переводять сл. "покровъ". Но то обстоятельство, что слово это вообще въ св. писаніи и въ частности въ ки. Екклезіаста (1, 4, 10; 2, 16; 3, 14; 9, 16 и др.) обыкновенно употребляется въ значеніи "вѣчность", заставляетъ признавать первый переводъ единственно правильнымъ.

совъсть подскажетъ мудрому, что неотвратимыя волею человъка пути Промысла справедливы. "Я знаю, что благо будетъ боящимся Бога; — а нечестивому не будетъ добра" (8, 12. 13). Далье же этого человыкь не можеть проникнуть въ Провидвніе. Онъ не знасть будущаго и цвлей настоящаго (ср. 3, 11; 11, 5; 7, 14). Поэтому онъ не можеть сказать, что для негоблаго, и что-зло (6, 12). Видимое благо можетъ оказаться зломъ, а зло-благомъ. Убъдившись въ томъ, что судьба человъка въ рукахъ Божінхъ (9, 1), мудрый оставляетъ всв тъ безпокойныя заботы и боязливыя ожиданія будущаго, которыя, ни къ чему не приводя, портятъ настоящее. Зачёмъ во всё дни свои ъсть "въ потьмахъ, въ большомъ раздражении, огорченіи и досад'ь?" (5, 16). Не употребляеть онь и тіхь болівзненныхъ усилій для обезпеченія будущаго, въ которыхъ напрасно надрываются силы, незаконно забывается настоящее. "Кто передвигаетъ камни, тотъ можетъ надсадить себя; и кто колетъ дрова, тотъ можетъ подвергнуться опасности отъ нихъ. Если притупится топоръ, и если лезвее не будетъ отточено, то надобно будеть напрягать силы; мудрость умветь это исправить" (10, 9-10). Зная, что будущее опредъляется Провидъніемъ, мудрый свою ближайшую задачу и върное средство къ обезпеченію будущаго видить въ пріобретеніи благоволенія Божія. Исполняя запов'єди Божін (ср. 8, 5) и об'єты (5, 3-4), онъ даже въ совершеніи обрядовъ настолько внимателенъ, что наблюдаетъ за ногой своей, когда идетъ въ храмъ (ср. 4, 17). Спокойный за будущее, онъ ищетъ радостей въ настоящемъ. Если Богъ посылаетъ ему дни благополучія, онъ съ благодарностью къ Богу наслаждается благомъ (ср. 7, 14). Онъ встъ съ веселіемъ хлѣбъ свой, пьетъ въ радости сердца вино свое, считая то и другое за даръ Божій (9, 7). Онъ наслаждается жизнью съ женою, которую далъ ему Богъ на всв суетные дни жизни его подъ солнцемъ (9, 9). Во всякое время одежды его свътлы, и елей не оскудъваетъ на главъ его (9, 8). "Сладокъ ему свътъ, и пріятно для глазъ его видъть солнце" (11, 7). Мудрый не измышляетъ себъ наслажденій, и не развиваетъ въ себъ неестественной потребности и изощреннаго вкуса. Онъ не живетъ ожиданіями и надеждами, зная, что въ такомъ случав онъ никогда не испытаетъ чувства удовлетворенія, такъ какъ на смъну однихъ ожиданій почти въ самый моменть ихъ исполненія являются другія, такъ что вся внутренняя жизвь человъка представляетъ собою послъдовательную смъну однихъ ожиданій и надеждъ другими. Онъ цінить то, что есть, живетъ настоящимъ и наслаждается уже однимъ сознаніемъ, что онъ живетъ, видитъ міръ Божій и можетъ бсть, пить и трудиться. Если же Богъ посылаеть ему дни несчастія, то онъ размышляеть (7, 14). Зная, что несчастіе отъ Бога, онъ примиряется съ нимъ, какъ съ темъ, что быть должно, и чего небыть не можетъ. Не считая же себя компетентнымъ въ вопрост, что благо и что зло, и увтренный, что это лучше знастъ Богь, мудрый не считаеть несчастіе за таковое, такъ какъ при печали лица сердце ублажается (7, 3). Онъ даже намъренно ищеть того, что возбуждаеть печаль. Онь предпочитаеть день смерти дню рожденія, домъ плача дому пира, сттованіе сміху, обличенія мудрыхъ піснямъ глупыхъ (7, 1—6). Покорный Промыслу, мудрый и въ несчастіи бываеть счастливее глупаго въ счастін.

Та же въра въ святое Провидение проникаетъ и отношение мудраго къ людямъ. Смотря съ точки эрвнія требованій Божественной правды, мудрый находить, что "нёть человёка праведнаго на землъ, каторый дълалъ бы добро и не гръшилъ бы" (7, 20), и что онъ самъ, по свидетельству собственной совести, не составляетъ исключенія изъ этого печальнаго факта (-22). Это сознаніе всеобщей неправды, не омрачая славы Творца, который "сотворилъ человъка правымъ" (7, 29), вызываетъ въ мудромъ снисходительность къ людямъ (7, 16) и заставляетъ его воздерживаться отъ гнвва (7, 9) и осужденія (6, 21). Сознаніе нравственнаго сходства людей побуждаеть его искать единенія съ людьми. Онъ знаетъ, что "двоимъ лучше, нежели одному-ибо если упадеть одинь, то другой подниметь товарища своего. Но горе одному, когда онъ упадетъ, а другого нътъ" (4, 9-10). Увъренный, что отъ судьбы другихъ зависить и его судьба, онь содействуеть благополучію ихь. "Отпускай хаббъ твой по водамъ, потому что по прошествіи многихъ дней опять найдешь его. Давай часть семи и даже восьми, ибо не

знаешь, какая бёда будеть на землё" (11, 1—2). Если мудрый встрёчается съ фактомъ благоденствія грёшниковъ и несчастія праведниковъ, онъ примиряется съ нимъ въ увёренности, что Богъ воздастъ каждому по его заслугамъ (8, 11—13).

Такъ, благодаря живому чувству зависимости отъ Провидънія, мудрый получаеть возможность наслаждаться всъмъ тъмъ, что есть хорошаго въ міръ, безъ боязливаго опасенія за будущее, и терпъливо, спокойно переносить всъ удары судьбы, далекій отъ того, чтобы проклинать жизнь и завидовать умершему или несуществующему. Но есть ли это полное, абсолютное счастіе? Достигаетъ ли мудрый Ithron? Это могло бы быть только въ томъ случав, еслибы это счастіе никогда не покидало мудраго и было бы въчнымъ. Но такъ ли это?

Отвіть на этоть вопрось стояль въ зависимости отъ ученія Екклезіаста о загробной жизни. Но такъ какъ это ученіе понимается различно, то Екклезіасту приписывають разные отвёты на поставленные вопросы. Большинство древнихъ и новыхъ экзегетовъ находять у Екклезіаста ученіе о воздаяніи за гробомъ, не только гръшникамъ, но и праведникамъ. Мы не согласны съ этимъ мибніемъ и видимъ въ немъ внесеніе христіанскихъ идей въ толкованіе книги. Прежде всего слівдуетъ сказать, что прямыхъ указаній на ученіе о загробномъ возданни гръшникамъ и праведникамъ-вътъ. Всъ приводимыя для подтвержденія мивнія, что это ученіе свойственно Екклезіасту, міста, напр. 8, 11—13; 11, 9; 3, 17 и др., содержать общую мысль о возданніи безъ указанія на то, гдѣ оно имфетъ мъсто, въ земной ли живни или загробной. Особенно часто ссылаются на 3, 17: "и сказалъ я въ сердцъ своемъ: праведнаго и нечестиваго будетъ судить Богъ, потому что время для всякой вещи и судъ надъ всякимъ дёломъ тамъ". Русскій переводъ произвольно, хотя и курсивомъ вставилъ слово судъ, соответствующаго которому неть въ подлинникв. Правильный переводъ этого мъста даетъ Макарій: "ибо время всякой вещи и всякому делу тамъ". Соответствующее русскому тамъ scham Вульгата переводитъ tunc, а Іеронимъ in tempore judicii. Но во первыхъ scham есть собственно нарвчіе мъста, а не времени; во-вторыхъ неудобно сказать: время всякой

вещи-тогда т. е. въ извъстное время. "Тогда" должно указывать на извъстное уже изъ предыдущаго время, но ранъе не было ръчи о немъ. Поэтому, переводъ Вульгаты и Геронима слёдуеть признать невернымъ. Переводя scham словомъ "тамъ", одни видять въ немъ повтореніе стоящаго въ предшествующемъ стих в слова "тамъ" т. е. на судв человъческомъ, другіе относять его къ ближайшему имени elohim и переводять у Бога; причемъ смыслъ получается такой: вопреки желанію людей видьть воздание непосредственно за преступлениемъ, Богъ опредвлиль извъстное время для развитія зла и его наказанія. Какъ въ первомъ, такъ и во второмъ пониманіи не дается яснаго указанія на возданніе за гробомъ 1). Сопоставьте теперь съ этими неопредвленными мъстами слъдующие стихи, въ которыхъ Екклезіастъ говорить о загробной жизни, и посмотрите, могутъ ли они допускать рядомъ съ собой учение о загробномъ воздажнім грешникамъ и праведникамъ. Въ 9 гл. 10 ст. Екклезіастъ говорить своему читателю и въ тоже время ученику: "все, что можетъ рука твоя, делай но силамъ, потому что въ могилъ (Scheol), куда ты пойдешь, нътъ ни работы, ни размышленія, ни знанія, ни мудрости". Въ гл. 6 ст. 4 и 5 онъ называетъ шеолъ мъстомъ тьмы, мрака и вокоя. Въ гл. 9 съ 4 ст. по 6, сказавъ, что участь праведниковъ и грешинковъ одна-смерть, онъ указываеть на преимущество живого надъ умершимъ въ слъдующихъ выраженіяхъ: "кто находится между живыми, тому есть еще надежда, такъ какъ и ису живому лучще нежели мертвому льву. Живые знають, что умругь, а мертвые ничего не знають, и уже нъть имъ воздаянія, потому что. память ихъ предана забвенію; и любовь ихъ, и ненависть ихъ и ревность ихъ уже исчезли, и нътъ имъ болъе части во въки ни въ чемъ, что дълается подъ солнцемъ". Столь ясно выраженный Екклезіастомъ взглядъ на состояніе душъ умершихъ, какъ на состояніе полужизни, съ ничтожными признаками со-



<sup>1)</sup> Дедерлейнъ и Гитцигь вивсто Scham тичають Sam и переводить: "всему назначиль Вогь свое время". Но хоти мысль при такомъ переводъ ясиве, однако его следуеть оставить на ответственности его защитниковъ, такъ какъ экзегетъ безъ особенной нужды и основаній не виветъ права изменять древнюю пунктуацію, принитую всёми древними переводами.

знанія и чувства, --- взглядъ, какъ изв'єстно, общебиблейскій, если не считать очень немногихъ пророческихъ мъстъ, о которыхъ упомянемъ ниже, --- и столь же ясное отрицаніе воздаянія въ шеоль-не оставляють мьста сомньнію въ томъ, что Екклевіасть говорить только о возданній въ земной жизни 1). Если съ чемъ можетъ еще мириться учение его о шеоле, такъ это съ мыслыю, что грешникъ, благоденствующій на земле, получить такъ сказать естественное воздаяние въ шеолъ; о воздаяніи же праведнику въ шеоль не можеть быть рычи. Но, говорять, безь этого предположенія ученіе о возданнік въ этой жизни стояло бы въ противоръчіи съ фактами благоденствія грешниковъ и страданій праведниковъ. Это противоречіе действительно есть, и было бы удивительно, если бы не было. Оно имътъ свое основание не въ недостаткъ мыслительной силы Екклезіаста, а въ самой жизни, въ сопоставленіи ея съ общимъ върованіемъ въ правосудіе Божіе, обнаруживающееся въ этой жизни, --- върованіемъ, самымъ непреложнымъ образомъ утверждаемымъ закономъ Монсеевымъ. Противоречіе это долженъ былъ чувствовать каждый болбе или менбе мыслящій и вбрующій іудей. Многіе псалмы (напр. 37, 49 и 73 по евр. библ.) н книга Іова спеціально занимаются разрѣшеніемъ этого противорѣчія. Но это имъ не удается. Они успѣваютъ липь до нѣкоторой степени примирить върующаго съ печальными опытами-жизни, выходя главнымъ образомъ изъ идеи неисповъдимости путей Промысла и проистекающей отсюда покорности ему. Творецъ возвышеннъйшаго произведенія, какова книга Іова, послів всіхъ глубокихъ разсужденій, ничего не находитъ лучшаго для заключенія своей книги, какъ пов'єствованіе о возвратившемся къ Іову счастін, чёмъ въ послёдній разъ подтвердиль мысль о возданній въ этой жизни. Не заставили опыты

<sup>1)</sup> Общебиблейское ученіе о шеоль, какт мьсть для праведниковъ и грьшниковъ, можеть показаться на первый взглядь отстальнь по сравненію съ върованіемь языческих религій въ воздалніе грьшникамъ и праведникамъ за гробомъ; на самомъ же дьль оно было выраженіемъ свойственнаго откровенной религіи глубокаго сознанія того, что человьчество, нарушивши въ лиць Адама первозаповъдь, за преступленіе которой Богь изрекъ приговоръ: "Смертію упреши", не имьсть уже права на что либо лучшее, чьмъ состояніе души въ шеоль, даже и при относительной праведности людей.

жизни измѣнить ученіе о возданніи и Екклезіаста. Вслѣдствіе чего и ему не удалось разръшить указаннаго противоръчія. И можеть быть никто не сознаваль этого такъ ясно, какъ онъ самъ. "Это то и худо, говоритъ онъ, во всемъ, что дълается подъ солнцемъ, что одна участь всёмъ" и праведникамъ и гръшникамъ (9, 3). Можетъ показаться страннымъ, какъ Екклезіасть не смогь дать разрешеніе этому противоречію, распространивъ проявленіе правосудія Божія и на загробную жизнь, разъ онъ призналъ безсмертіе духа? На самомъ же деле это было не такъ легко. Трудность заключалась въ невозможности представить себъ душу связи съ теломъ, чрезъ которое посредствуются все ея проявленія на земль, душу имьющую такую же дьйствительную жизнь, какую она имъла въ тълъ. Для этого необходимо было бы предположить возсоединение духа съ тёломъ, каковое предположение не могло явиться путемъ логическаго мышленія при видь разрушающагося тыла умершаго. Если даже для христіанскаго совнанія непонятно состояніе души, разлучившейся съ теломъ, въ виду того, что все отправленія человеческаго духа при жизни стоять въ самой тёсной связи съ физіологическими функціями, и если эта загадка загробной жизни разрёшается только въ учени о всеобщемъ воскресении, то тъмъ болъе это последнее необходимо было для ветхозаветнаго человека. И дъйствительно учение объ освобождении душть праведныхъ изъ шеола въ В. Завътъ всегда неразрывно съ пророчествомъ о воскресеніи. Такъ можеть быть въ пс. 15; Іов. 19, 25-27, и несомивню у Исаін (26, 19), Іезекінля (видвніе костей гл. 37) и Ланіила (12, 2).

Сдёлавъ необходимое отступленіе, мы опять возвращаемся къ вопросу, есть ли то благо, какое мудрый находить въ жизни, благо вёчное, абсолютное, или что таже Ithron? Отвётъ на этотъ вопросъ очевиденъ. То благо, которое сопровождаетъ человека лишь до гроба, не есть благо вёчное—Ithron, но есть благо временное и относительное. Оно есть лишь tob. Въ оправданіе этой терминологіи мы должны замётить слёдующее. Слово Ithron имёстъ у Екклезіаста двоякое значеніе: 1) нёчто остающееся, сберегающееся, непреходящее, и 2) преимущество,

превосходство. Въ первомъ случай (1, 3; 3, 9; 5, 15; 6, 11) это понятіе имветь симсль бевотносительный и общій; во второмъ (2, 13; 5, 8; 7, 11. 12; 10, 10), соединяясь съ родит. существ. -- относительный и употребляется при сравненіи двухъ предметовъ. Въ первомъ случав оно можетъ значитъ хорошо, во второмъ-лучше. Въ первомъ смыслѣ это слово всегда стоить съ отрицаніемь или въ вопросв, содержащемь въ себъ отрицательный отвёть; во второмъ смыслё оно употребляется положительно. Превосходство одной вещи предъ другой Екклезіастъ признаетъ, но безотносительное благо онъ отрицаетъ. Что же касается слова tob прил. хорошій, инфющаго и значеніе существ. благо, то оно большею частью употребляется въ положительныхъ сужденіяхъ. Такъ этоть предикать постоянно приписывается наслажденію всть и пить (напр. 2, 24; 3, 12. 22) и мудрости (7, 11). Это благо - tob несравнимо съ Ithron. Первое есть лишь слабое отражение второго. Оно въ сравнении съ нимъ суета и не можеть удовлетворить потребности человека къ счастію. Мудрость, напримеръ, лучше глупости, какъ лучше видеть глазами, чемъ бродить душою. Но и это по отношению къ Ithron ¿суста (ср. 6, 9). Благо Есть и пить то, что даруеть Богь, но и это суета (ср. 2, 24-26). Хороши дътство и юность, но и это суета (ср. 11, 10).

Итакъ, на вопросъ mah Ithron Екклезіастъ не далъ положительнаго отвъта. Много данныхъ было у него къ его разръшенію, но онъ не смогъ воспользоваться ими. Съ напряженнымъ вниманіемъ взеръ его устремляется за область подселнечную и силится найти тамъ разръщеніе непонятной загадки
жизни, его мысль такъ близко подходитъ къ гранивамъ иното
міра, что такъ и думается: вотъ сейчасъ она вступитъ въ этотъ
міръ, но ничего не видитъ онъ тамъ, кромъ непроницаемаго
мрака, ни одинъ лучъ надежды не освъщаетъ ему тьмы, и омъ
въ безсиліи снова опускается подъ солнце и повторяетъ обычное "суета суетъ, все суета" (12, 8). Съ этимъ Екклевіастъ
замолкъ.

В. Мышцынг.

# ВВРА и РАЗУМЪ

# ЖУРНАЛЪ ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 12.

ІЮНЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοούμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Іюня 1894 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павловъ*.

# РѢЧЬ

#### Преосвященнъйшаго Амвросія

#### Влагочестивъйшему ГОСУДАРЮ ИМПЕРАТОРУ АЛЕКСАНДРУ АЛЕКСАНДРОВИЧУ,

предъ освященіемъ храма, на мѣстѣ чудеснаго событія 17 октября 1888 года \*).

#### Влагочестив в йшій Государь!

Подъ мудрымъ и твердымъ правленіемъ Твоимъ, мы такъ привыкли чувствовать себя въ безопасности при всѣхъ треволненіяхъ нашего времени, что когда достигла до насъ страшная вѣсть о болѣзни Твоей, намъ казалось, будто земля заколебалась подъ нашими ногами. И мы молились о Тебѣ не только общею молитвою въ храмахъ Божіихъ, но и каждый въ глубинѣ своего сердца: Господи, спаси Царя! Но при всемъ смятеніи духа, не покидала насъ вѣра, что Господь, запечатлѣвшій Тебя особымъ призваніемъ и исторгшій здѣсь изъ самыхъ челюстей смерти, не попуститъ болѣзненному повѣтрію похитить Тебя у насъ, среди только что развивающихся во всей силѣ подвиговъ мирной, но побѣдной Твоей дѣятельности для блага Твоего народа. И воть мы съ радостью срѣтаемъ Тебя цвѣтущаго здра-

<sup>\*)</sup> Освященіе совершено 14 іюня 1894 года.

віемъ, утѣшеннаго счастливыми событіями въ благословенной Семьѣ Твоей и пришествіемъ на настоящее торжество отвѣчающаго, какъ всегда, благоволеніемъ и любовію на любовь народа, соорудившую этотъ храмъ. "Господь, услышавшій насъ въ день печали, да услышитъ и гласъ нашего благодаренія и радованія о Тебѣ: слава Тебъ Богу, благодътмелю нашему во въки въково!"

## Преосвященный Оеофанъ, бывшій епископъ Владимірскій.

Впрою разумпваемв (Евр. 11, 3).
Корень премудрости, еже боятися Господа (Спрах. 1, 20).
Разумв премудраю яко потопь умножится (Спрах. 21, 16).

Не много іерарховъ въ церкви не только русской, но и вселенской является такихъ, которые въ самые лучшіе годы своей общественной жизни и дъятельности, исключительно ради подвиговъ иноческой добродетели, ради уединеннаго беседованія съ Богомъ, добровольно оставляли паству свою и широкій путь общественнаго служенія для узкаго и продолжительнаго пути затворимчества. Еще менте въ церкви вселенской и русской представляется такихъ примёровъ, въ которыхъ самое затворничество оставившаго свою паству іерарха становилось обильнымъ н сладкимъ источникомъ ученія, чистыми струями напоявшаго церковь. Таковы были, напримъръ, - въ церкви вселенской св. Исаакъ Сиринъ, въ церкви русской-святитель Тихонъ Задонскій. Къ числу такихъ немногихъ ісрарховъ принадлежитъ и въ Бозъ почившій 6 января текущаго года преосвященный Өеофанъ, бывшій епископъ Владимірскій и Суздальскій. Имя его хорошо извъстно и глубоко чтится во всей Россіи; не безъизвъстно и за предълами ея, особенно на православномъ востокъ. Въ Россіи многіе, весьма многіе, съ его кончиною, потеряли, самый, такъ сказать, источникъ, въ которомъ они черпали для себя все, необходимое для духовной жизни ихъ, и съ которымъ тесно связана была самая ихъ духовная жизнь; для нихъ преосвященный Өеофанъ, хотя, въ

последнія десятилетія и незримый лицемъ своимъ, быль по истинъ духовный отецъ, возродившій ихъ въ истиню-христіанскую жизнь и съ отеческою же любовію и заботливостію поддерживавшій въ нихъ эту жизнь съ помощію единственнаго, оставшагося, при его затворничествъ, не прегражденнымъ, пути, -- письменных с с ношеній. Его многочисленныя писанія и для всёхъ православныхъ христіанъ нашего времени им'вютъ самый глубокій жизненный смысль и многообъемлющее значеніе. Воплощая въ себ'в строго православнаго учителя Церкви, облеченнаго во всеоружіе глубокаго знанія и яснаго пониманія слова Божія и свято-отеческаго, церковнаго преданія, и въ то же время такое глубоко-жизненное и животворное значеніе имъя для современнаго общества, преосвященный Өеофанъ является живымъ, нагляднымъ обличителемъ того поверхностнаго, хотя и довольно распространеннаго въ извъстныхъ общественныхъ кругахъ взгляда на православную нашу церковь, что будто она безжизненна, связана путами бездушнаго формализма, мертвой обрядности и т. п. Въ немъ счастливо соединились глубина мудрости, высота разума и истинная ученость съ силою и простотою въры и словеснаго выраженія и непоколебимостію упованія истиннаго христіанина, стойкость убіжденія съ обиліемъ любви христіанской. Весьма поучительно посему пристальные и глубже взглянуть на жизнь этого епископазатворника и на его vченie 1).

I.

Преосвященнъйшій Өеофанъ, въ мірѣ Георгій Васильевичъ Говоровъ, родился 10 января 1815 года <sup>2</sup>) въ селѣ Чернавскѣ, Елецкаго уѣзда Орловской губерніи. Отецъ его, Василій Ти-

<sup>1)</sup> Свъдънія о жизии и учено-литературной дългельности преосвященняго Өеофана можно находить, напримъръ, въ *Церковныхъ Въдомостияхъ*, издав. при Св. Сунодъ, за 1894 г. №№ 3, 4, 8, 10, 12 и 15;—въ *Церковномъ Въстиникъ* за 1894 г. №№ 3, 4, 8, 10, 12 и 15;—въ *Церковномъ Въстиникъ* за 1894 г. №№ 3, 4 и дальн. и др. Въ настоящемъ нашемъ очеркъ, кромъ этихъ и другихъ печатнихъ изданій, мы пользовались и иткоторими неизданными досель источниками.

<sup>2)</sup> См. о семъ въ примъчания къ статъ в о преосв. Өеофант, помъщенной въ № 12 Перковных въдомостей. Этимъ исправляются опибки и недоразумъна относительно числа и года рождения почившаго, встръчающияся въ некрологахъ его.

можеевичь Говоровь, быль священникомь въ этомъ сель. Въ той же губернін и въ томъ же убядь было много и другихъ, болбе или менъе близкихъ сродниковъ преосвященнаго Өеофана 1). Первоначальное образованіе свое, послів домашней подготовки подъ руководствомъ родителей, Г. В. Говоровъ получиль въ Ливенскомъ духовномъ училище Орловской же епархіи, а среднее, -- въ Орловской духовной семинаріи, въ которую изъ училища поступиль въ 1829 году и въ которой окончиль курсъ въ 1837 году съ отличнымъ успѣхомъ. Уже въ семинаріи, отличаясь успёхами въ ученіи, онъ отличался и образцовымъ поведеніемъ, при чемъ особенностію его поведенія было стремленіе къ уединенію и къ воспитанію въ себ'в духа кротости и молчаливости. Эта особенность, это стремление еще болье развились въ немъ во время обученія его въ Кіевской духовной академін, куда онъ, какъ лучшій воспитанникъ семинарін, посланъ былъ семвнарскимъ начальствомъ, для полученія высшаго богословскаго образованія, въ означенномъ 1837 г. Въ теченіе всего курса своего образованія въ академіи, т. е. въ 1837-1841 годы, онъ также постоянно отличался и выдающимися способностями, и величайшимъ усердіемъ къ занятіямъ вауками и вообще къ исполненію студенческихъ своихъ обязанностей и образцовымъ поведеніемъ. Наиболіве любимыми предметами занятій его въ академіи были науки богословскія и въ особенности Священное Писаніе и церковное красноръчіе, блестящимъ представителемъ котораго тогда въ академіи быль самъ ректоръ ея (до 10 октября 1839 года), знаменитый проповъдникъ епископъ Иннокентій, что впослъдствіи архіепископъ Херсонскій († 1857), а преподавателемъ-также извъстный профессоръ Я. К. Амфитеатровъ († 1848), авторъ "Гомилетики" и "Бесъдъ объ отношении церкви къ христіанамъ"; Священное же Писаніе преподаваль молодой и даровитый баккалаврь, впоследствін членъ С.-Петербургскаго духовно-цензурнаго комитета, архимандрить Фотій (въ мірѣ Григорій Щиревскій). Г. В. Говоровъ отлично писалъ сочиненія и пропов'єди, но не обладая



<sup>1)</sup> Такъ напр. въ самомъ селѣ Чернавскѣ долгое время былъ священникомъ зать преосв. Өеофана (женатый на его сестрѣ) извѣстный проповѣдникъ, отецъ Александръ Крутиковъ, собраніе проповѣдей котораго вышло въ свѣтъ въ 1856 г.

сильнымъ голосомъ, не блисталъ ихъ произношениемъ. "Мы учились вибстб, -- говориль о немъ впоследствіи товарищъ его по академін, покойный митрополить Московскій Макарій († 1882),--и никто лучше его не писалъ, только по скромности своей онъ не могъ читать громко своего сочиненія 1). Въ то же время и по связи съ тъмъ въ инспекторскихъ въдомостяхъ 2) Говоровъ постоянно отличаемъ былъ, какъ "весьма скромный", "поведенія честнаго", "отличающійся благонравіемъ, исправностію въ отношеніи своихъ обязанностей, любовію къ богослуженію" и какъ "подающій приміръ другимъ" 3). Окруженный монашествующими, и въ Кіевв вообще, и въ самой Академіи въ частности и видя высокіе примёры строго иноческаго образа жизни и подвижничества въ самомъ первостоятель Кіевской церкви, митрополить Филареть, въ ректорь Академіи архимандрить Іеремін 4) и другихъ монашествующихъ, Г. В. Говоровъ, уже издавна чувствовавшій влеченіе къ иноческому житію, на последнемъ году своего академическаго образованія окончательно решиль принять монашество. Октября 1 дня 1840 года онъ обратился къ начальству академическому съ прошеніемъ, въ которомъ, между прочимъ, писалъ: "Имъя постоянное усердіе къ занятію богословскими предметами и къ уединенной жизни, я, чтобы соединить то и другое на предлежащемъ мною служении церкви, положилъ обътъ посвятить жизнь свою монашескому званію" и т. д. 5) Согласно этому прошенію, въ следующемъ 1841 году 15 февраля онъ и постриженъ быль въ монашество съ именемъ Өеофана. Чинъ постриженія

<sup>1)</sup> См. Дерков. Въдомости за 1894 г. № 8, стр. 251 Прибавленій.

<sup>2)</sup> Инспекторами Кіенской духовной академін за 1837—1841 годы были архимандриты: Григорій (Миткевичь), впоследствін архіепископъ Калужскій († 1881); Димитрій (Муретовъ), впоследствін архіепископъ Херсонскій († 1883) и Іоанникій (Горскій), впоследствін архіепископъ Варшанскій († 1877).

<sup>3)</sup> См. въ посвященной "Памяти преосв. Өеофана" статъв В. П. Рыбинскаго, въ Трудах Кіев. Дух. Академіи 1894 г. № 3, стр. 422.

<sup>4)</sup> Между темъ какъ строго-подвижническая жизнь митрополита Кіевскаго Филарета и безъ особыхъ доказательствъ хорошо известна, о преосв. Іеремів, впоследствів епископе Нижегородскомъ (+1884), см. въ этомъ отношеніи Чтемія в Общ. люб. духов. просв. за 1890 г. ч. ІІІ, отд. 2, стр. 1 и дал.

<sup>5)</sup> См. въ помянутой статьъ Рыбинскаго, составленной на основание документальныхъ данныхъ.

совершенъ быль въ Свято-Духовской церкви Кіево-Братскаго монастыря (гдв помъщается и самая академія) ректоромъ академін архимандритомъ Іереміею. За то же время изъ студентовъ Академіи постригли въ монашество еще троихъ. Послів постриженія всі молодые ученые монахи отправились въ Кіево-Печерскую Лавру къ извёстному строгимъ благочестіемъ и подвижничествомъ старцу іеросхимонаху Пароенію, духовному совътнику митрополита Филарета и духовнику митрополита и Лавры, умному молитвеннику. Старецъ встретилъ ихъ, по воспоминаніямъ самого преосвященнаго Өеофана, такими словами: "вотъ вы ученые монахи; набравши себъ правилъ, помните, что одно нужнъе всего: молиться и молиться непрестанно умомъ въ сердцѣ Богу, вотъ чего добивайтесь" 1). Эти слова старцаподвижника глубоко запали въ душу новопостриженнаго инока Өеофана, и стремленіемъ къ возможному осуществленію ихъ въ жизни опредълялась вся дальнъйшая дъятельность преосвященнаго Өеофана. Вскоръ по пострижении въ монашество, именно 6 апръли 1841 года, 26-летний инокъ Өеофанъ, темъ же Іереміей, въ то время уже епископомъ Чигиринскимъ, викаріемъ Кіевской митрополін, въ большомъ Успенскомъ соборъ Кіево-Печерской Лавры, рукоположенъ былъ въ іеродіакона, а 1 іюля того года, имъ же, въ Кіево-Софійскомъ соборъ,--и въ іеромонаха. -- Между тімъ и въ то время, какъ совершалась такая существенная перемёна въ жизни молодого студента, онъ долженъ былъ и довершать свое академическое образованіе писаніемъ курсового сочиненія. Тему для таковаго сочиненія онъ избралъ именно по одному изъ любимыхъ своихъ предметовъ академическаго курса, -- по Св. Писанію, и написалъ сочинение подъ заглавиемъ: Обозръние подзаконной религии. Сочинение было вполнъ одобрено академической конференцией. и, въ числъ другихъ, было отослано въ св. Сунодъ, который отдаль ихъ, по примъру прежнихъ лътъ, на выстій судъ знаменитому святителю Филарету, митрополиту Московскому; и



<sup>1)</sup> См. въ Душенол. Чтени за 1894 г., № 3, стр. 521—522. О значени, какое вить въ старецъ Пароений въ духовномъ совътъ Кіевскаго митрополита Филарета см. напр. въ письмахъ послъдняго къ помянутому преосв. Іеремін, въ Чтеніяхъ въ Общ. моб. дух. просв. за 1886 г. ч. ІІІ, отд. 3, стр. 107.

такой строгій цівнитель, какимъ быль этотъ святитель, о сочиненіи іеромонаха Өеофана даль следующій отзывъ: "Сочиненіе сіе заключаеть въ себ'я столько св'яд'яній и соображеній о законъ Моисеевомъ, что онъ служать достаточнымъ свидътельствомъ познаній сочинителя, дающихъ ему право на степень магистра", при чемъ не преминулъ еще и отмътить, какъ "способность сочинителя" писать сочиненія, такъ и въ особенности его "стремленіе къ идеальнымъ соображеніямъ" 1). Послъдствіемъ такого одобренія было то, что іеромонахъ Өеофанъ быль поставленъ по списку однимъ изъ первыхъ магистровъ, имъя товарищами своими по курсу такихъ выдающихся дъятелей недавняго прошлаго, какъ первенецъ курса, весьма даровитый, но, къ сожаленію, рано скончавшійся (въ 1846 году) профессоръ Кіевской духовной академін Андрей (въ монашествъ Михаилъ) Монастыревъ, упомянутый выше митрополитъ Московскій Макарій (въ мірѣ Михаилъ Булгаковъ) и др.

Съ окончаніемъ академическаго курса, для отца Өеофана начинается многольтнее и многообразное служение церкви, отечеству и наукъ на разныхъ поприщахъ, и ближе всего-на учебно-воспитательномъ, по духовному въдомству. Въ августъ 1841 года, т. е. почти прямо по окончаніи курса, іеромонахъ Өеофанъ назначенъ быль, еще до утвержденія въ степени магистра богословія, исправляющимъ должность ректора Кіево-Софійскихъ духовныхъ (приходскаго и увзднаго) училищъ, при чемъ ему поручено было и преподаваніе латинскаго языка въ высшемъ отдъленіи сихъ училищъ. Но не долго суждено было ему служить въ мъстъ своего высшаго образованія. Уже въ декабръ слъдующаго 1842 года онъ перемъщенъ быль на должность инспектора и профессора логики и психологіи въ Новгородскую духовную семинарію, и здёсь утверждень быль въ ученой степени магистра. Затемъ чрезъ два года, именно 13 декабря 1844 года, одновременно съ темъ какъ упомянутый товарищъ его по академіи, въ то время іеремонахъ Макарій назначенъ быль инспекторомъ С.-Петербургской духовной академін,



<sup>1)</sup> См. Собраніе мнъній и отзывовъ митропол. Моск. Филарета, т. дополв., стр. 102. 103. Спб. 1887.

о. Өеофанъ определенъ быль на должность баккалавра той же академін по каоедр' нравственнаго и пастырскаго богословія. Кром'в этой должности на него возложены были и обязанности помощника инспектора и труды по участію въ Комитетъ, занимавшемся разсмотреніемъ конспектовъ наукъ семинарскаго образованія. Но не къ научной дізтельности, а къ горнему міру, къ равновнічльной жизни, къ всецівлому богомыслію болве всего тяготвла душа его. "Ученою должностью начинаю тяготиться до нестерпимости, --- писаль онъ отъ 3 марта 1847 года къ вышеупомянутому преосвященному Іереміи, своему рукоположителю.—Пошелъ бы въ церковь, да тамъ и сидълъ" 1). Вскоръ и представилось для его дъятельности болъе сродное его душѣ поприще. Въ Іерусалимѣ Русское правительство рѣшило учредить духовную миссію, въ видъ представительства при Іерусалимскомъ православномъ патріархѣ, но безъ всякаго политическаго значенія, а лишь съ поклонническимъ характеромъ, и во главъ этой миссіи-послать туда, уже знакомаго съ востокомъ, архимандрита Порфирія (Успенскаго), скончавшагося въ 1885 году въ санв епископа Чигиринскаго. Къ этой-то миссін, въ качествъ члена ея, добровольно, изъ религіозной склонности, и пожелалъ примкнуть о. Өеофанъ, въ то время уже соборный іеромонахъ Александроневской Лавры. Согласно прошенію, онъ уволенъ быль отъ всёхъ академическихъ должностей и съ разръшенія Св. Сунода, въ августъ 1847 года, отправился въ Іерусадимъ въ составв означенной миссіи "для поклоненія св. м'істамъ и для исполненія возложенныхъ на него особыхъ порученій". Въ этомъ смысль, еще отъ 28 іюля означеннаго 1847 года, ректоръ С.-Петербургской духовной академін, епископъ Евсевій, писаль къ профессору Московской духовной академіи А. В. Горскому: "Отецъ Порфирій, вашъ землякъ 2), опять ъдеть въ Іерусалимъ; въ сопутстви ему нашъ баккалавръ, товарищъ здешнему о. Инспектору в), iером. Өеофанъ, и еще два воспитанника изъ Семинаріи, -- подъ ви-



См. Чтенія въ Общ. люб. дуж. просв. 1887 г. ч. ІІІ, стр. 31—32 "Матеріадовъ для исторіи Русской церкви".

<sup>2)</sup> И о. Порфирій Успенскій в А. В. Горскій были родомъ Костромичи.

<sup>3)</sup> Makapin (Byarakoby).

домъ богомольцевъ; а цъль-тамъ остаться и образовать миссію. Не спросиль я; можеть быть, завдуть и къ вамъ. Всв вдутъ непринужденно. О. Өеофанъ прекрасный монакъ и аскетъ. Отправятся, кажется, около половины августа" 1). Некоторыя обстоятельства однакоже задержали будущую миссію, и всв означенныя здёсь лица отправились въ Герусалимъ уже въ октябръ 1847 года. Не смотря на разнаго рода препятствія и затрудненія, которыя имъ пришлось встрітить и испытывать въ Герусалимъ, они честно исполняли свое дъло и много потрудились для намівченных имъ цівлей въ теченіе почти цівлыхъ семи летъ, пока Крымская война не заставила Россію отозвать свою миссію изъ Іерусалима въ 1854 году. Іеромонахъ Өеофанъ вернулся въ Петербургъ и 12 апреля 1855 года быль назначень снова баккалавромь С.-Петербургской духовной академіи по канедръ церковнаго законовъдънія на мъсто извъстнаго канониста архимандрита Іоанна, впослъдствіи епископа Смоленскаго († 1869); и вскоръ же за свои труды и заслуги по званію члена Іерусалимской миссіи, возведенъ былъ въ санъ архимандрита. Но уже 12 сентября того же 1855 года архимандритъ Өеофанъ назначенъ быль на должность ректора Олонецкой духовной семинаріи, и опять не на долго. Мая 21 дня 1856 года, по окончаніи Крымской войны, онъ назначенъ былъ снова на востокъ, въ качествъ настоятеля Посольской церкви въ Константинополф; а чрезъ годъ съ небольшимъ, именно 13 іюня 1857 года, опять возвращенъ былъ въ Россію и определенъ на высокую и вместь ответственную должность ректора С.-Петербургской духовной академіи и профессора догматическаго богословія въ ней на місто товарища своего по Кіевской академін епископа Макарія, назначеннаго на Тамбовскую епархію 2). Вмівстів съ тівмъ онъ назначенъ быль и блюстителемь за преподаваніемь закона Божія въ свет-



<sup>1)</sup> Прибавл. кв Твор. Св. Отцевь 1886, XXXVII, 731.

<sup>2)</sup> Было предположение ректоромъ С.-Петербургской дух. академи назначить ректора Московской дух. академии, архимандрита Евгения; но это предположение оставлено, и назначенъ былъ о. Өеофанъ. Объ этомъ узнаемъ изъ неизданнаго досель и хранящагося въ библіотекъ Московской дух. академин письма тогдащняго викарія С.-Петербургскаго епископа Ревельскаго Агафангела къ проф. Моск. дух. академи А. В. Горскому отъ 24 мая 1857 года.

скихъ учебныхъ заведеніяхъ столицы и ея окрестностей. По многосложности занятій, сопряженных съ званіемъ ректора анадемін, онъ векорів же отказался отъ чтенія лекцій по догматическому богословію, тэмъ болье, что кромь обычныхъ ректорскихъ обязанностей, осложнявшихся для него именно особенными условіями того времени кипучей реформаціонной деятельности и тревожнаго настроенія умовъ, въ которое ему пришлось быть ректоромъ академіи, онъ долженъ быль посвящать свои силы и время еще такимъ особымъ занятіямъ, какъ председательство въ учрежденныхъ при академіи комитетахъ по переводу Св. Писанія на русскій языкъ, возобновленному въ 1858 году, и по изданію Византійскихъ историковъ въ русскомъ переводъ. А между тъмъ, ко времени его ректорства, приспъло еще одно весьма важное событіе въ жизни академіи. потребовавшее отъ ректора последней особыхъ заботъ и напряженія силь, особенной зоркости, вниманія и осторожности въ ту пору волненій среди учащейся молодежи, обнаружившихся отчасти и среди воспитанниковъ ввъреннаго ему учебнаго завеленія. Разумбемъ 50-летній юбилей С.-Петербургской духовной академіи, состоявшійся 17 февраля 1859 года. Въ ту пору широкаго провозглашенія свободы во всемъ и, между прочимъ, свободы печати, свътская печать особенно сильно забила тревогу борьбы со встмъ дореформеннымъ, якобы негоднымъ вовсе, при чемъ подвергала это дореформенное жестокому осмъянію. Враждебнымъ отношеніямъ и осмівнію въ світской печати, между прочимъ, подвергались и духовенство и духовныя училища. Ничемъ не обуздываемыя, подобныя проявленія печатнаго слова весьма заразительно могли действовать на умы учайщейся молодежи, и уже не задолго до юбилея, именно въ октябрь 1858 года, въ самой академін Петербургской между студентами обнаружилось движеніе, неблагопріятное установившемуся порядку. Ректоръ академіи, архимандрить Өеофанъ не могь и не желаль скрыть этого, равно какъ и своихъ опасеній за предстоящее, отъ тогдашняго митрополита Новгородскаго и С.-Петербургскаго Григорія, который самъ былъ и воспитанникомъ, и наставникомъ и начальникомъ той же академіи, при томъ въ самые начальные годы существованія ея. Тогда почтенный старецъ, митрополить Григорій, въ одинь изъ воскресныхъ дней, въ ноябръ 1858 года, самъ прибылъ въ академическую церковь къ объднъ и послъ объдни, обратись къ собравшимся въ академическій заль студентамь, убъядаль ихъ остаться върными своему воспитанію и призванію и не увлекаться ложными внушеніями, нав'вваемыми со стороны людей неблагонамъренныхъ 1).—Благодарение Богу, юбилей сощелъ спокойно и съ подобающею торжественностію. Въ то время еще здравствовали лица, не только современныя открытію академін въ 1809 году, но и принимавшія то или другое участіє въ жизни академіи въ годъ открытія ея: не только живы были нъкоторые воспитанники перваго курса ея (1809-1814), каковы, кромѣ самого митрополита Григорія, были: протопресвитеръ В. И. Кутневичъ, протојерей Г. П. Павскій, архіепископъ Разанскій Гаврінлъ (Городковъ), но и здравствовалъ наставникъ и начальникъ этихъ самыхъ воспитанниковъ I курса, маститый митрополить московскій Филареть. Какъ почтительный ученикъ и давній другь его, митрополить Григорій нарочито послалъ въ Москву къ митрополиту Филарету инспектора академін архимандрита Епифанія (Избицкаго) 2) для приглашенія святителя на юбилейное торжество. Митрополить Филаретъ, по болъзни и другимъ неудобствамъ, не могъ лично прибыть на юбилей дорогой ему академін, на пользу которой, въ теченіе десяти літь (1809—1819), онь положиль лучшія свои силы, но прислаль съ о. инспекторомъ, въ благословение, икону Божіей Матери и знаменательное привътственное на имя митрополита Григорія, по случаю юбилея, письмо, которое и читано было на самомъ юбилейномъ торжествъ 3). Ректоръ же академін, архимандрить Өеофань, приготовиль къ юбилейному торжеству весьма знаменательное по мысли, тову и направле. нію и сильное по выраженію слово для произнесенія съ цер-

<sup>1)</sup> См. И. А. Чистовича, С.-Петербуріская духовная академія за посмеднія 30 лить (1858—1888), стр. 9. Спб. 1889.

<sup>2)</sup> Магистра XX курса Московской духовной академін, митроподитомъ Филаретомъ в рекомендованнаго на должность инспектора С.-Петерб. дух. академін,

См. у Чистовача въ помянут. сочинени, стр. 11; въ Духов. Бестдъ за 1859 г., ч. V, стр. 289—299 и др.

ковной канедры. Въ этомъ словъ, которое и произнесъ о ректоръ въ юбилейный день (17 февраля 1859 года) въ академической церкви за литургією, совершенною митрополитомъ Григоріемъ соборне, пропов'ядникъ, им'я въ виду, и самое празднуемое событіе, и вышеуказанный характерь времени, на которое пало это событіе, рішаеть вопрось объ основныхь задачахъ высшаго богословскаго училища въ такое мудреное время, устанавливая ту точку эрвнія на предметь въ рвшеніи этого вопроса, что между темъ какъ и инославныя исповеданія (папизмъ и протестантство), и міръ внішній, и світскіе люди главную похвалу для себя видять въ такомъ понятіи объ усовершенствованіи (прогрессъ) ученія и дъятельности, по которому все должно итти впередъ, измѣнять свои первоначальныя основы, и въ ученіи и въ д'ятельности представителей православія должно быть главнымъ предметомъ заботы и ревности то, чтобы сохранить \_наше ученіе, каково оно было въ началь, страшась грознаго суда, изреченняго Апостоломъ: аще мы, или Ангель съ небесе благовыстить вамь паче (не сказаль: противное, но-паче, т. е. что нибудь еще, кром' благов ствованнаго, что нибудь бол ве того) еже благовъстихом вамь, анавема да будеть (Гал. 1, 8)". И въ этомъ смысле далее раскрываеть значение юбилейнаго торжества. "Болве двадцати отрожденій 1) дало наше заведеніе въ это пятидесятильтие и благодарение Господу, если и послъднія у насъ таковы же по духу, какъ и первыя, не представляя ни излишествъ, ни недостатковъ, не уклоняясь ни на десно, ни на шуе. — Такъ ли это? — Вотъ мы всв здвсь — и первые 2) и последніе; все, предстоя Богу въ союзе мира, свидетельствуемъ, что вси единъм духом выпоихомся (1 Кор. 12, 13), кромъ развъ тъхъ, иже от наст изыдоша, но не быша от наст. Мы.

<sup>1)</sup> Т. е. курсовъ академическихъ, четырехгодичныхъ (въ С.-Петербургской духовной академіи только первый курсъ быль 5-годичнымъ), съ выпускомъ каждаго взъ нихъ, по тогдашнему, чрезъ два года. Юбилейный годъ былъ годомъ окончанія ХХІІІ курса (1855—1859).

<sup>2)</sup> Изъ первыхъ на юбилев присутствовали: упомянутые питомцы І курса, митрополить Григорій, протопресвитеръ В. И. Кутневичь и протоіерей Г. П. Павскій, воспитанникъ ІІІ курса (выпуска 1819 г.) протоіерей И. М. Наумовъ, воспитанникъ V курса (вып. 1828 г.) протопресвитеръ В. Б. Бажановъ, воспитанникъ VI курса (вып. 1825 г.) архіепископъ Казанскій Асанасій (Соколовъ) и др.

последніе, учимся у первыхъ, первые руководятъ, остерегаютъ, держать нась въ должныхъ пределахъ. Такъ-единая истина переходить изъ пятидесятильтія въ пятидесятильтіе, изъ рода въ родъ, изъ въка въ въкъ.... Человъческія ученія все стремятся къ новому, растутъ, развиваются,--и естественно: ибо они не имъютъ истивы, а только ищутъ ее. И пусть ищутъ, если только найдуть что прочное. Для нась и истины, и пути къ истинъ опредълены однажды на всегда. Мы обладаемъ истиною, и весь трудъ у насъ обращается на усвоеніе, а не на открытіе ея.-Тамъ стало закономъ: впередъ, впередъ!-А относительно нашего ученія свыше изречено: стойте... неподвижни пребывайте. Если что остается намь, то только утверждаться и утверждать другихъ.-- Въ этомъ отношеніи и нашему ученію свойственно движеніе-расширеніе; но не въ области истины, а въ области обладаемыхъ истиною и покорныхъ ей". И соотвътственно этому проповъдникъ далбе развиваетъ мысль о важности долга проповъди слова Божія, миссіонерской дъятельности, въ борьбъ съ невъріемъ, неправославіемъ и неправомысліемъ, а равно и вольномысліемъ, посягательствомъ на віжовівчныя истины ученія Христова, особенно въ то время. "Ни для кого не тайна, -- говорить проповъдникъ, -- что наше время есть время какого-то броженія, похожаго на разложеніе (химическое) стихій въ вещественномъ міръ. - Но какъ послъднее всегда, говорять, сопровождается своего рода соединеніями, мало зам'єтными подъ видимыми нестройными движеніями стихій: такъ своего рода соединенія духовныя должны происходить и вынё среди насъ". И проповъдникъ призываетъ къ единодущію въ ревности по Бозъ, по истинъ силою слова, немолчно проповъдуемаго, особенно пастырями и особенно въ то время, "когда овцы гласно начати возставать на пастырей", призываеть къ проповеданію истины "въ храмахъ и домахъ, въ общихъ собраніяхъ и частныхъ беседахъ, устно, письменно, печатно. Мы светъ міра,заключаетъ онъ свое слово: будемъ свътить. Мы-соль: да не обуяемъ!" 1) По случаю юбилея академіи самъ архимандрить



<sup>1)</sup> См. слова С.-Петербуріской духовной академіи ректора архимандрита Өеофана, стр. 19—27. Спб. 1859.

**Феофанъ** Всемилостивъйше пожалованъ былъ орденомъ св. Владиміра 3-й степени.

Но вскоръ же послъ юбился академіи произошла и новая перемъна въ служебномъ положении архимандрита Өеофана, предшествующими передвиженіями по служов уже привыкшаго къ такимъ переменамъ, навыкшаго покоряться воде Божіей о своей судьбъ. Между тъмъ какъ его товарищъ по академіи Кіевской, изв'ястный намъ преосвященный Макарій, въ то время епископъ Тамбовскій, перем'вщенъ быль на Харьковскую архіерейскую канедру, архимандрить Ософань быль назначень на его мъсто во епископа Тамбовскаго и Шацкаго, т. е. прямо на самостоятельную архіерейскую канедру, тогда какъ и помянутый его товарищь и большая часть другихъ архіереевъ его времени начинали свое епископское служение въ звании викарієвъ. Нареченіе его состоялось 29 мая, а хиротонія 1 іюня 1859 года. Вървчи своей, сказанной при наречени, выражая и покорность вол'в Божіей, сказавшейся въ избраніи его на высшую ступень священнослуженія, и смиренное сознаніе своихъ немощей, новонареченный во епископа бросаетъ взглядъ и на пройденный дотоль путь служенія своего. "Частыя и неожиданныя перемёны въ моемъ служеніи, и въ началё и особенно въ последнее время, пріучили быть безмолено покорнымъ всякому назначенію, подобясь шару, безъ треска катающемуся туда и сюда, по направленію сообщаемых ему ударовъ.--И Богь не оставляль своею помощію. Пусть теперь неизвістность новаго будущаго положенія и служенія болье, нежели смущаеть. Но какъ и въ будущемъ всемъ будетъ править та же десница, которая милостиво хранила въ прошедшемъ: то, съ преданностію повергаясь въ руцѣ Бога живаго, благонадежно успоконваюсь въ св. вол'в Его. Итакъ, буди воля Божія, -- и благословенно буди имя Бога, спасающаго насъ, ими же въсть, судьбами!" 1). Самая хиротонія архимандрита Өеофана во епископа совершена была въ Троицкомъ соборъ Александроневской Лавры, митрополитомъ Григоріемъ, въ сослуженіи съ архіепископомъ Черниговскимъ Филаретомъ (Гумилевскимъ), епис-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. Духов. Беспду за 1859 годъ № 23, ч. VI, стр. 326. Сн. Слова преосв. Өеофана кв Тамбовской пасты в 1859 и 1860 юдахв, стр. 6. Спб. 1861.

копомъ Тверскимъ Филовеемъ (скончавшимся въ 1882 году въ санъ митрополита Кіевскаго) и Агаоангеломъ, епископомъ Рез вельскимъ, викаріемъ С.-Петербургской митрополіи, что впоследствін-архіепископомъ Волынскимъ († 1876). Не более вакъ чрезъ мъсяцъ послъ своей хиротоніи преосвященный Өеофанъ и прибыль въ Тамбовъ, на новое место служения своего, и 5 іюля того же 1859 года говориль тамъ первое свое слово "при вступленіи на паству". Въ этомъ слові, срітал паству апостольскимъ приветствіемъ: Благодать ваме и мире да умножатся, пропов'вдникъ указываетъ на обязательныя взаимныя отношенія между собою, какъ архипастыремъ, и паствою и прежде всего съ своей стороны, по подобію пастырей и учителей древней вселенской Церкви Христовой, излагаетъ исповъдание върм и далье, по связи съ тъмъ, указываетъ кто могъ бы быть познанъ и наименованъ какъ противникъ таковаго исповъданія во всёхъ пунктахъ сего послёдняго, заключивъ слово опять апостольскимъ же благожеланіемъ, заимствованнымъ изъ посланія къ Ефесеямъ 1, 17—19 <sup>1</sup>).

Много трудовъ предлежало новорукоположенному епископу Өсофану въ его новомъ служении. Труды увеличивались для него и новостію весьма важнаго и отв'єтственнаго служенія епископскаго, при томъ, какъ мы замъчали, прямо на самостоятельной, не им'вышей викарія, канедрі, и тіми особенными условіями и обстоятельствами, при которыхъ ему приходилось совершать это служеніе. То время было временемъ введенія въ силу, действіе и жизнь разнаго рода реформъ не только въ гражданской, но и по связи съ ней и въ церковной жизни нашего отечества. На всё эти реформы епархіальному архіерею нужно было такъ или иначе отзываться. Главивника реформа прошлаго царствованія, --- крестьянская, повлекла за собою многія нововведенія и по духовному в'ядомству, усилила потребность въ образованіи не только народа, но и самого духовенства; а усилившаяся въ ту-же реформенную эпоху гласность -аквры вонака на новыя и фропріятія опять и епархіальное начальство, помимо заботъ о правильномъ веденіи такъ называемыхъ



<sup>1)</sup> См. тв-же Слова къ Тамбов. пастеп, стр. 8-14.

текущихъ дълъ епархіальнаго управленія и помимо трудовъ, на которые вызывали особые, часто непредвиденные случаи въ епархіальной жизни и діятельности. Такъ одною изъ первыхъ заботъ для Тамбовскаго архипастыря была забота о подъемъ народнаго образованія, объ увеличеніи церковно-приходскихъ школъ. объ устроеніи и благольпіи храмовъ Божіихъ--- этихъ древнѣшихъ и наилучшихъ училищъ духовнаго просвѣщенія, о проповъданіи слова Божія, о поддержаніи и возвышеніи уровня образованія въ самыхъ духовно - учебныхъ заведеніяхъ епархіи, долженствовавшихъ выпускать изъ себя достойныхъ служителей церкви и учителей народа. И изъ многихъ распоряженій преосв. Өеофана по спархіи мы видимъ, какъ ревностно онъ заботился обо всемъ этомъ, поощряя священниковъ открывавшихъ школы при церквахъ, награждая или представляя къ наградамъ ревнующихъ о проповъди слова Божія изъ нихъ, также какъ и мірскихъ жертвователей на храмы Божін и церковно-приходскія школы, самъ въ себ'я являя образецъ неутомимаго пропов'ядника слова Божія, посъщая духовно-учебныя заведенія епархіи и подвигая діло процвітанія ихъ, и т. д. Въ четырехлётній періодъ его управленія Тамбовскою епархією (1859—1863) много было сооружено и освящено храмовъ Вожінхъ, много было открыто школъ, часто являлись неожиданные, болже или менже щедрые жертвователи на то и на другое. Между прочимъ съ самаго начала вступленія своего на Тамбовскую паству преосв. Өеофанъ возымълъ заботливую мысль объ учрежденіи и открытіи училища для дізвицъ духовнаго званія въ Тамбовъ, какъ центръ епархіи, имъвшей свыше 4000 лицъ бълаго духовенства, имъвшей нъсколько учебныхъ заведеній для сыновей этого духовенства, но не имъвшей училища для дочерей его, которыя могли быть полезны своимъ образованіемъ не только семействамъ самого же духовенства, но и народному просвещению. Мысль эта не чужда была и предшественникамъ преосв. Өеофана на Тамбовской епархіи, какъ напр. преосв. Николаю (Доброхотову), управлявшему ею съ 1841 по 1857 годъ, но до него не приведена была въ исполнение. И только преосв. Өеофанъ, заручившись болъе или менъе прочными данными въ видъ пожертвованій отъ

разныхъ лицъ землею и деньгами 1), возбудилъ о томъ ходатайство предъ Св. Сунодомъ, оффиціальнымъ порядкомъ. Св. Синодъ, "вполнъ раздъляя предположение" преосвященнаго Тамбовскаго о необходимости учрежденія въ г. Тамбов'в означеннаго училища, отъ 7/26 февраля 1862 года и опредълилъ "испросить Высочайшее соизволеніе, какъ на покупку у г-жи Мигриной для означеннаго училища дома съ землею и строеніями, такъ и на укрѣпленіе за училищемъ жертвуемой г-жею Рындиною 80 десятинъ земли" и за тъмъ "поручить преосвященному Өеофану поступить по закону о крепостных вактахъ" 2). Разными формальностями и работами надъ приспособленіемъ пом'вщеній для училища дъло нъсколько позатянулось. Однако еще преосв. Өеофанъ успълъ подать рапортъ (отъ 6 августа 1863 г.) въ Св. Сунодъ объ открытіи училища, хотя открыто оно было, по указу Св. Сунода вследствіе этого рапорта, уже по отбытін преосв. Өеофана изъ Тамбова, при его преемникъ, преосв. Өеодосів (Шаповаленко). А сколько сооружено и освящено было при епископъ Ософанъ Храмовъ Божінхъ по спархін Тамбовской, для дознанія о томъ достаточно взглянуть на два выпуска сборника проповъдей преосв. Ософана ка Тимбовской пастов, въ которыхъ находимъ 11 проповедей его самаго, сказанныхъ по случаю освященія или закладки Храмовъ Божінхъ, а между тъмъ, какъ само собою разумъется, не всъ же храмы освящаль самь преосвященный и не при всякомь освящении имълъ возможность говорить проповъдь. За тъмъ, въ бытность преосв. Өеофана епископомъ Тамбовскимъ и по его ходатайству, нанали быть издаваемы Тамбовскія Епархіальныя Видомости (съ 1 іюля 1861 года) 3), въ которыхъ, кромъ обще-

<sup>1)</sup> Особенно важными были пожертвованія упомянутаго прессв. Николол (пребывавшаго въ то время на поков) въ 1348 р. деньгами и г-жи Рындиной въ 80 десятинъ земли и въ значительной суммъ денегъ.

<sup>2)</sup> См. Тамбов. Епарх. Впдом. за 1861-1862 г. № 49.

<sup>3)</sup> Бывъ начаты съ 1 іюля 1861 года, Тамбовскія епархіальныя вѣдомости вели годовую нумерацію свою (по 2 книжки въ мѣсяцъ) до 1 іюля 1862 г., когда начали новую нумерацію; но съ 1 января 1863 года Вѣдомости, начавъ новую нумерацію, пошли обычнымъ ежегоднымъ порядкомъ изданія. Поэтому-то первый годъ изданія Тамб. Еп. Вѣдомостей былъ 1861—1862, второй (1862 г.) былъ только полугодичнымъ и липь съ 1863 года они стали выходить полнымъ и столь знакомымъ для всѣхъ годичнымъ порядкомъ.

церковныхъ, государственныхъ и епархіальныхъ изв'єстій, распоряженій и проч., печатались, съ одной стороны, разныя учено-литературныя статьи наставниковъ Тамбовской духовной семинаріи, при которой издавались и самыя "Віздомости" 1), и разныхъ лицъ духовенства Тамбовской епархіи, а съ другой,проповеди и статьи самого преосв. Ософана. Кроме того, въ видахъ воспособленія духовенству своей спархіи при исполненін имъ долга-пропов'єданія слова Божія, преосв. Өеофанъ въ 1862 году сдълалъ распоряжение о томъ, чтобы при Тамбовскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ, въ особомъ приложеніи и съ особою нумерацією страницъ, печатался постепенно "Сборникъ краткихъ поученій изъ святыхъ Отцевъ", который такимъ образомъ могъ бы составить изъ себя особую книгу въ рукоководство для священниковъ; а въ отношении къ церковноприходскимъ школамъ онъ, при особомъ распоряжении, издалъ даже нарочитыя правила для нихъ 2).

Къ числу особыхъ обстоятельствъ и событій, въ которыхъ преосв. Өеофану, въ бытность его епископомъ Тамбовскимъ, приходилось принимать то или другое участіе, принадлежать следующія, частію скорбныя, частію радостныя, частію же заботливыя: 1) льтомъ 1860 года въ Тамбовской епархіи, при сильной засухъ, были особенно частые и опустошительные пожары наводившіе ужась на жителей, которые выбирались изъ домовъ своихъ, покидали обычныя занятія и т. д. Пожары сильные были и въ самомъ Тамбовъ и въ увздныхъ городахъ и въ селеніяхъ Тамбовской епархіи. Г. Борисоглівоскъ, напр., выгоріль на половину. Пожары не щадили и церквей и монастырей. И среди этого народнаго бъдствія преосв. Өеофанъ явился истиннымъ ангеломъ Тамбовской церкви. Словомъ проповѣди онъ успоканвалъ жителей, утвшалъ бъдствующихъ, вразумлялъ о мърахъ и способахъ къ пресъчению и предупреждению бъдствія и т. п. 3), а особыми ходатайствами предъ Св. Сунодомъ



Редавторомъ былъ ревторъ семинарія архим. Геннадій (нынѣ епископъ, пребывающій на покоѣ).

<sup>2)</sup> См. № 4 *Тамбов. Еп. Въдомостей* за 1862 г. Тамъ же № 43 за 1861—1862 г. См. особое распоряжение преосв. Өеофана относительно учениковъ дух. семинаріи.

<sup>3)</sup> Проповъди преосв. Өеофана «по случаю пожаровъ», числомъ девять, про-

испрашивалъ пособія для многихъ лицъ изъ ввъреннаго ему духовенства, потерпъвшихъ отъ пожаровъ, каковое пособіе и было назначаемо не разъ изъ духовно-учебныхъ капиталовъ, находящихся въ распоряжени Св. Сунода 1). 2) За то въ слъдующемъ 1861 году Тамбовская епархія вибств со всею Россіею утішена была радостным событіем открытія мощей святителя Тихона, епископа Воронежскаго и Елецкаго, почивающихъ въ Задонскомъ Богородицкомъ монастыръ. По первоначальному распоряженію высшаго духовнаго начальства, для участія въ открытіи св. мощей, назначенномъ на 13-е августа упомянутаго года (день кончины святителя Тихона), указаны были только три архіерея: митрополить Новгородскій и С.-Петербургскій Исидоръ, архіепископъ Воронежскій и Задонскій Іосифъ и епископъ Курскій и Бългородскій Сергій (нынъ митрополитъ Московскій); но за тёмъ, по особому Высочайшему повельнію, объявленному чрезъ Оберъ-Прокурора Св. Сунода, графа А. П. Толстого, и преосв. Өеофанъ, епископъ Тамбовскій, 10 августа 1861 года отправился на открытіе св. мощей Тихона Задонскаго 2). Величественное и вмёстё въ высшей степени умилительное зрълище представляло собой это великое событіе въ жизни и исторіи церкви Русской 3), далеко не часто встръчающееся вообще и еще ръже представляющее удобствъ и возможности для личнаго и ближайшаго въ немъ участія, каковое досталось на долю преосв. Өеофана, чрезъ то получившаго какъ бы высшее освящение своего епископства въ числъ немногихъ ісрарховъ нашей церкви того времени. 3) Къ тому же 1861 году относится заботливое дёло о безпорядкахъ въ Дивбевскомъ женскомъ монастырв, который хотя принадлежалъ (и нынъ принадлежить) Нижегородской епархіи по іерархическому подчиненію своему, но бывъ основанъ старцемъ Сера-

изнесенныя въ разныхъ мѣстахъ Тамбова и Тамбовской епархін, составили собой особый рядъ, помѣщенный на страницахъ 218—255 перваго выпуска Словъ къ Тамбовской пастеть.

Свъдънія о семъ мы находимъ въ «Тамбов. Епарх. Въдомостяхъ» за 1861— 1862 годы.

<sup>2)</sup> См. Тамбов. Епарх. Впдом. 1861—1862 г. № 7.

<sup>3)</sup> См. о семъ, со словъ покойнаго владыки, митрополита Исидора, сказанное въ Письмахъ митр. Филар. Моск. къ архим. Антонію IV, 305—307. М. 1864.

фимомъ, известнымъ подвижникомъ Саровской обители Тамбовской епархіи и находясь въ ближайшемъ и по мёстности и по внутреннему устройству своему отношении къ Саровской обители, въ 1861 году, вследствие возникшихъ въ немъ безпорядковъ, на время причисленъ былъ къ Тамбовской епархіи. Безпорядки въ Дивъевскомъ монастыръ, имъвшемъ въ то время до 500 сестеръ, возникли, какъ открылось изъ следственнаго о нихъ дъла, главнымъ образомъ подъ вліяніемъ неблагоразумныхъ и даже незаконныхъ действій Саровскаго і еромонаха Іоасафа, который, почитая себя ученикомъ и продолжателемъ дъла старца Серафима въ отношении къ Дивъевской обители, очень смъло и даже не безъ вреда для правственности сестеръ сей обители действоваль и распоряжался въ ней, вліяя и на выборы начальницы (игуменіи) монастыря по своему произволу; безнаказанностію же такихъ своихъ отношеній и дъйствій пользовался благодаря поддержкъ, которую имълъ въ преосвященномъ Нижегородскомъ Нектарів, также находившемся подъ его вліяніемъ и даже имъвшемъ его въ качествъ духовника своего. Дело о Дивеевскихъ безпорядкахъ, решение котораго высшею властію предоставлено было мудрости святителя Филарета, митрополита Московскаго, согласно мивнію послідняго, окончилось темъ, что помянутый Іоасафъ удаленъ быль отъ непосредственнаго вліянія на Дивъевскій монастырь, самый монастырь на нёсколько мёсяцевь изъять быль изъ вёдвнія и подчиненія власти Нижегородскаго епископа и переданъ въ въдъніе преосвященнаго Өеофана, который возстановилъ въ немъ порядокъ и правильность отношеній его къ обители Саровской; начальницею (игуменіею) утверждена избранная огромнымъ большинствомъ (400 противъ 100) Елисавета Ушакова, избранница же Іоасафа Гликерія Лодыженская была устранена отъ начальствованія въ обители и т. д. 1).



<sup>1)</sup> Обо всёмъ этомъ, равно какъ и о иногихъ другихъ подробностяхъ Дивёвескаго дёла см. въ Собраніи митній и отзыв. митр. Москов. Филарета, томъ V, стр. 41—42, 86—89, 94, 106—107, 113—118; 121—123, 134—136, 142—144, 171—172, 187—199, 202—210; Письма митр. Моск. Филар. кв Высоч. Особамъ и др. лицамъ. I, 103—104; II, 98—99; 105—107, 109, 241—242;—Письма митр. Филарета кв архимандр. Антонію, IV, 282—283, 310, 313—314, 319—320, 324, 326 и др.

Вообще же говоря, четырехлётнее пребывание преосв. Өеофана на Тамбовской пастве одною изъ самыхъ светамхъ полосъ проходить по исторіи Тамбовской епархіи, а Тамбовская паства съ великою скорбію разставалась съ своимъ архипастыремъ, сохраняя самое отрадное о немъ воспоминаніе. Не даромъ, когда предшественникъ его по Тамбовской каседръ, уже известный намъ преосв. Макарій (Булгаковъ) оставляль Тамбовскую паству (въ 1859 году) и когда всё жители г. Тамбова, прощаясь съ нимъ, плакали, сокрушались и говорили, что никогда его не забудуть, преосв. Макарій сказаль имъ: "а я скажу вамъ, что забудете меня очень скоро, если къ вамъ будетъ назначенъ епископъ Өеофанъ. Это замъчательный человъкъ" 1). Имя преосв. Өеофана для Тамбовской епархіи и по управленію ею и по долговременному, многоплодному въ духовномъ отношеніи пребыванію его въ преділахъ ея осталось и пребудеть незабвенно. Прощаясь съ своею первою, по истинъ возлюбленною паствою, преосв. Өеофанъ излилъ предъ нею чувства свои, выразилъ свое понятіе о ней и взаимныхъ отношеніяхъ ихъ въ слові, сказанномъ 18 августа 1863 года, послів служенія въ Храм'в Божіемъ. "Не долго я наслаждался любовію вашею, --- говориль онь въ этомъ словь, обращаясь къ слушателямъ; но и за то благодареніе приношу Господу и добротъ вашей, - за эти не долгіе дни покойной среди васъ жизни. Всеправящая десница Божія, сведши насъ вибств, такъ сочетала души, что можно бы и не желать разлученія. Но какъ тому же Господу угодно было такъ положить на сердив твиъ, въ рукахъ коихъ сін жребін перемінь, то надобно благодушно покориться опредъленіямъ Божінмъ.—Не скоро вышло изъ устъ моихъ слово: какъ Богъ по сердцу положитъ, но ему надлежало выдти, и жалбя о разлучении, не жалбю о сказанномъ. Ибо это и значить ввергать участь свою въ руки Божів,--самое безопасное хранилище и самое мощное носило. Потому, какъ самъ я говорю, такъ и васъ прошу произнести отъ сердца: буди воля Божія!" И далье, предлагая необходимое архипастырское наставленіе, во многихъ и ясныхъ чертахъ характе-



<sup>1)</sup> Церков. Впоомости за 1894 г. № 8, стр. 250—251 "Прибавленій".

ризуеть пройденный путь служенія своего на Тамбовской паствъ и отношенія свои къ ней и ся къ нему. "Азъ убо теку по написанному о мив, -- говорить онъ. Васт же предаю Богови, и слову благодати Его, могущему назидати и дати вамъ наслъдіе во освященных вспых (Дівян. 20, 32). Слово благодати вівдомо вамъ. О чемъ и была наибольшая забота моя, какъ не о томъ, чтобъ не обинуясь сказать вамъ всю волю Божію (Деян. 20, 27)?" Дъйствительно, проповъдание слова Божия преосв. Өеофанъ поставляль самымь первымь долгомь своего архипастырскаго служенія и, какъ мы помнимъ, къ тому же подвигаль подчиненныхъ ему пастырей ввъренной ему епархіи. Онъ ревностно пропов'ядываль слово Божіе, не смотря на то, что, какъ мы уже отчасти знаемъ, не обладалъ силою голоса для громкаго произношенія. При всемъ томъ слово его, шедшее отъ сердца дышавшее глубокимъ и кръпкимъ убъждениемъ, горячею любовію къ Богу и ближнимъ, къ тому же, какъ всегда, отличавшееся простотою, привлекало множество слушателей, въ особенности изъ среды простого народа. Святитель Өеофанъ на столько овладъваль вниманіемъ слушателей, что въ храмъ, гдъ онъ говорилъ проповъдь, водворялась мертвая тишина среди присутствующихъ, какъ бы цвнившихъ особый трудъ святителя, при слабомъ голосъ съ апостольскою ревностію проповъдывавшаго слово Божіе, такъ что посему слабый голосъ проповъдника ясно слышенъ былъ даже въ самыхъ отдаленныхъ, крайнихъ частяхъ храма. Этимъ и объясняются дальнъйшія всльдь за вышеприведенными слова прощальной проповъди его: "Благодарю васъ отъ сердца, -- говорилъ онъ слушателямъ,---что за немощь плоти моей вы не уничижили немощнаго слова моего, но усердно внимали слышанному. Ваше вниманіе утішало и ободряло меня. И молю Господа, да сохранить Онъ въ васъ навсегда сіи искреннія ваши чувства къ своимъ пастырямъ, коихъ свидътелемъ былъ и я въ краткое время служенія моего среди васъ". А за тімь, о своемь служеній и объ отношеній къ нему паствы заметиль: "вы ведвете, что никогда же вт словеси ласканія быхомт кт вамт (1 Сол. 2, 5). Потому не заподозрите въ искренности, если приложу къ вамъ слово Господа о внимательныхъ къ своему па-

стырю овцахъ, кон глася его слычаать и по немь идуть, яко видять глась его (Іоан. 10, 4), архипастырь-проповъдникъ внушаетъ паствъ слушать и преемниковъ его по архипастырству, чуждаго же гласа лжеученій, кривотолкованій и проч. не слушаться. Такъ въ отношеніи къ вірт. Такъ же и въ отношенін къ добродътели. Это онъ самъ назваль "завъщаніемъ" своимъ оставляемой имъ паствів. Выразивъ потомъ свои благожеланія ей, онъ говорить въ заключеніе слова: "Остается сказать и еще одно слово: простите. Вы въдаете, каковъ я быль у вась. По мфрф силь моихь, я заботился являть себя исправнымъ, но, какъ человъкъ---могъ ошибаться и падать. Простите, Господа ради, если кого оскорбилъ чвиъ, онеправдовалъ или соблазниль. Нъкогда всв мы предстанемъ предъ судилищемъ Христовымъ и должны будемъ дать отчетъ за сей, хотя краткій, срокъ нашихъ взаимныхъ отношеній. Очистимъ убо себя взаимнымъ всепрощеніемъ. Простите меня, а мнв и прощать некого и нечего; ибо кром'в добра ничего не видълъ отъ васъ и въ васъ". Подлинно, издавна свойственная преосвященному Өеофану кротость, невлобіе и смиреніе самымъ нагляднымъ образомъ проявились въ его первое архипастырство. Никто никогда не слыхалъ отъ него гровнаго слова начальника: напротивъ, для каждаго находилось у него теплое, любвеобильное слово. Его кротость не нарушалась даже и тогда, когда ему приходилось получать оскорбленія отъ кого либо изъ низшихъ членовъ клира. Онъ не помнилъ зла, а помнилъ только добро. И это кроткое, любвеобильное обращение его съ подчиненными и со встии вообще въ многочисленной паствт его облагораживающимъ образомъ дъйствовало на подчиненныхъ, возбуждая и развивая въ нихъ самихъ любовь и уважение къ архипастырю и укрѣпляя ревность къ надлежащему исполненію своихъ обязанностей. Прощальное слово свое преосв. Өеофанъ заключилъ просьбою о молитвъ за него и архипастырскимъ благословеніемъ паствѣ 1).

И. Корсупскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Слова преосв. <del>Чеофана кв Тамбовской паство, вып. 2, стр. 214—220. Москва, 1867.</del>

## ОЧЕРКИ

деятельности пастыря Церкви Христовой по примеру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образь дажь вамь, да якоже Азь... и вы творите" (Іоан. 13, 15).

(Продолжение \*).

## очеркъ пятый.

До сихъ поръ мы изображали такія свойства и качества личности и жизнедеятельности пастыря, какія онъ должень являть всегда и вездъ среди людей, чтобы въ глазахъ всъхъ и каждаго стяжать себъ авторитетъ истинно добраго пастыря душъ человическихъ. Но выше мы уже говорили, что отдильныя чедовъческія личности не похожи одна на другую, потому что у каждаго человъка, кромъ общечеловъческихъ духовныхъ свойствъ и качествъ, есть еще свойства и качества особыя; личныя. И если въ своей дъятельности среди людей, пастырь церкви долженъ имъть въ виду первыя, то не долженъ онъ, съ другой стороны, опускать изъ вниманія и последнихъ (см. введеніе § 2 и оч. І, § 6). Такимъ образомъ, вступивъ на извъстный приходъ, пастырь церкви долженъ изучить своихъ пасомыхъ не только со стороны ихъ общечеловъческихъ, но и личныхъ свойствъ и особенностей. Всѣ различія между людьми удобно сводятся къ двумъ категоріямъ-А: различія по внёшнимъ состояніямъ, обусловливаемыя общественнымъ положеніемъ, поломъ, возрастомъ, родомъ занятій пасомыхъ и т. п.; В: различія по внутреннимъ состояніямъ и отношеніямъ людей къ царствію Вожію.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 5, 1894 г.

## Отдѣленіе А:

Обращение пастыря Церкви съ людьми первой категоріи.

1. Обращение съ людьми, власть импющими. Будучи членомъ и устроителемъ царства Божія, пастырь церкви въ то же время есть и членъ царства земного, человъческаго, --- онъ есть гражданинъ государства. Если же такъ, то онъ, наравив со всвии другими гражданами государства, обязанъ подчиняться существующему государственному строю и порядку, --- долженъ повиноваться государственнымъ законамъ и лицамъ, власть имъющимъ. Христосъ-Спаситель прямо заповедалъ всемъ людямъ, а въ частности-и пастырямъ церкви, "воздавать Кесарево Кесарю и Божіе Богу". Свою заповъдь Онъ утвердилъ примъромъ личнаго повиновенія властямъ; Онъ подчиняется суду синедріона, приговору Пилата, прихоти Ирода-видеть Его. Вообще въ Его сношеніяхъ съ лицами начальствующими мы нигдъ не видимъ, чтобы Онъ отказывался воздать имъ должное почтеніе. Правда, Онъ молчалъ предъ синедріономъ и Пилатомъ, когда взводились на Него различныя обвиненія, молчаль, когда Пилать вопрошаль Его объ истинь, молчаль на всь вопросы Ирода; но это Онъ дълалъ не изъ презрънія или неуваженія къ ихъ власти, а только потому, что самозащита и отвъты на вопросы были бы въ данномъ случав безполезны съ точки зрвнія нравственнаго состоянія вопрошавшихъ (Лук. 22, 67-68). Извъстенъ также случай, когда Христосъ-Спаситель назвалъ Ирода-Антипу лисицей (Лук. 13, 32). Но, во-первыхъ, такое названіе Ироду, по скольку знасть его исторія, вполн'в прилично; во-вторыхъ, Іисусъ Христосъ, по своему происхожденію и мъсту своего рожденія, собственно не быль подданнымъ Ирода, и свою фразу: "пойдите и скажите этой лисицъ" Онъ сказалъ про Ирода, какъ про частнаго человъка, ибо уже покидалъ его область, "направляя путь къ Іерусалиму" (ст. 22). Въ третьихъ, наконецъ, названіе Ирода "лисицей" не должно намъ казаться страннымъ, потому что и Иродъ, по своимъ отнощеніямъ къ царствію Божію, принадлежаль къ числу лицъ, съ которыми необходимо, какъ ниже увидимъ, именно прещеніе, да и Іисусъ Христосъ употребилъ такое названіе изъ ревности

о славъ Божіей, такъ какъ Иродъ въ данномъ случаъ хотълъ вившаться въ чисто божественное, только Христу-Спасителю принадлежавшее дело, а именно-хотель насильственно прекратить назначенное Промысломъ Божінмъ время для проповѣди Евангелія на земль. Точно также изъ ревности о славь Божіей дважды изгналь Христосъ-Спаситель торжниковъ изъ храма (Іоан. 2, 13-21; Лук. 19, 45-48), дабы тёмъ, которые больше другихъ обязаны были чтить святыню Храма, то есть, храмовымъ начальникамъ, чрезъ такое изгнаніе торжниковъ напомнить объ ихъ обязанностяхъ въ отношеніи къ Богу. Что касается Св. апостоловъ, то они также всюду заповъдывали любовь и повиновеніе властямъ предержащимъ (напр. 1 Тим. 2, 1-3; 1 Петр. 2, 17; Рим. 13, 1-5), и свою заповъдь подтверждали примеромъ личнаго имъ повиновенія, признавая, напр. ихъ право суда надъ собою. Въ обращении съ ними они были всегда почтительны, какъ это видно напр. изъ ръчи Св. апостола Павла предъ Иродомь-Агриппою и правителемъ Фестомъ (Деян. 26, 1-29), а также и изъ того, что когда тотъ же Св. апостолъ назвалъ первосвященника, не зная, что онъ первосвященникъ, "стѣною подбѣленною", и когда его упрекнули за то, что онъ поносить первосвященника, то онъ нашель нужнымь снять съ себя этоть упрекь, сказавъ: "я не зналъ, что онъ-первосвященникъ"; ибо написано: начальствующаго въ народъ твоемъ не злословь (Исх. 22, 28) (Дъян. 23, 3-5). Въ то же время, когда лица, власть имфющія, вторгались въ порученное имъ Христомъ-Спасителемъ дело, съ целію его разстроить или погубить, Св. апостолы твердо противились этому, говоря: "должно повиноваться больше Богу, нежели человъкамъ" (Дъян. 5, 29). Изъ сказаннаго ясно, какъ пастырь церкви долженъ вести себя съ лицами высокопоставленными: не вившиваясь въ ихъ политическія дёла, всегда будучи съ ними въжливъ и почтителенъ, именно какъ съ носителями власти, онъ въ то же время твердо и ръшительно долженъ отстаивать порученное имъ стъ Бога дело, если бы они захотели чемъ нибудь повредить ему. Такъ, напр. если бы какой свътскій сановникъ захотълъ вмъшаться во внутреннюю жизнь общества, подлежащую собственно въдънію пастыря церкви, то есть, жизнь

религіозно-правственную, захотіль бы напр. уничтожить какое-нибудь церковное богослуженіе или объявить нравственнымъ то, что по закону Христову безнравственно, пастырь церкви обязань воспротивиться ему и дать понять ему, что онъ не имъетъ права измънять того, что установлено Богомъ и поручено попеченіямъ церкви. Правда, такимъ обращеніемъ съ сильными міра сего пастырь церкви можетъ иногда навлечь на себя ихъ нерасположеніе къ себь; но мужество, доходящее до самопожертвованія, при защитъ порученнаго ему дъла Христова отъ всякихъ нежелательныхъ стороннихъ посягательствъ, составляетъ его непремънную обязанность.

2. Обращение ст людьми различных возрастовт. Здёсь ны встрвчаемся съ наставленіемъ Св. ап. Павла Св. епископу Тимофею: "старца не укоряй, но увъщавай, какъ отца; младшихъ, какъ братьевъ; старицъ, какъ матерей, мододыхъ, какъ сестеръ, со всякою чистотою" (1 Тим. 5, 1-2). Старцамъ следуетъ оказывать сыновнее почтеніе потому, во первыхъ, что они у всъхъ народовъ пользуются обыкновенно почтеніемъ и авторитетомъ (напр. у грековъ-герусія, у римлянъ-сенаторы, а у евреевъ почтеніе къ старцамъ было прямо узаконено-Лев. 19, 32); такимъ образомъ они уже привыкли къ такому почтенію, и имъ было бы очень горько, когда кто-нибудь, хотя бы и пастырь церкви, сталь бы обращаться съ ними какъ-нибудь непочтительно-сурово, оскорбительно и унизительно для нихъ. И горечь такого обращенія съ ними чувствовалась бы ими тімъ сильнее, чемъ моложе самъ пастырь церкви: "молодо да зелено,---не нужно бы такъ то говорить со мною", подумаетъ иной старецъ про такого молодого, но не уважительнаго и дерзкаго учителя. То же самое, во вторыхъ, могутъ подумать про него и другіе, воспитанные въ уваженіи къ старцамъ, могуть подумать и-соблазниться и даже обиду, нанесенную старцу непочтительнымъ съ нимъ обращениемъ, принять за свою личную обиду. Наконецъ, извъстно, что старые люди впадаютъ иногда въ упрямство. Такое упрамство зависить оть того, что ихъ взгляды и склонности слишкомъ сильно укореняются вслёдствіе долголётней привычки къ нимъ. Чтобы побъдить такое упрямство, чтобы пробить себъ дорогу въ душу, кругомъ обставленную долго-

летними привычками, какъ некоторыми часовыми, необходимо уважать, хотя бы на первое время, эти слабости стариковъ; а когда доступъ къ ихъ душъ будеть найденъ, когда пастырь церкви самъ будетъ уже пользоваться, за снисходительность къ старческому возрасту, любовію и уваженіемъ, онъ можеть тогда приняться и за нежелательныя въ старцахъ качества, чтобы искоренить ихъ постепенно. Въ противномъ случав, сурово и оскорбительно для привычныхъ взглядовъ и склонностей старика напавъ на эти последнія сраву, можно вызвать въ немъ упрямство и даже нерасположение къ себъ. Людей молодыхъ нужно учить какъ братьевъ, то есть, любовно, кротко и дружественно, какъ братьевъ во Христъ. Какъ старцамъ опасно упрямство, такъ юношамъ свойственна дерзость, горячность; "чтобы не раздражать свойственной (юности) продерзости... обличение должно смягчаться духомъ кротости и любви" (Св. Злот.). Точно также и потому же самому следуеть обращаться и съ юницами, т. е. молодыми девицами и женщинами. Считаемъ нужнымъ подробиве сказать объ обращении съ последними.

3. Обращение съ женщиной. Что особенно обращаетъ на себя внимание въ обращении Христа-Спасителя съ женщиною, этовозвышенный взглядъ на нее, какъ человъка, взглядъ, котораго чуждъ быль мірь до-христіанскій, и который вполив усвояеть ей то же человъческое достоинство, какъ и мужчинъ. Такъ, Спаситель считаеть женщину наравит съ мужчиной способной къ воспріятію высокихъ божественныхъ истинъ: не разъ мы видимъ Его окруженнаго, при проповеди Евангелія, женщинами и нигдъ не видимъ примъра, чтобы Онъ лишалъ женщину возможности поучаться у Него, или чтобы Онъ находилъ излишнимъ для нея такое поученіе. Мы видимъ даже, что женщинъ-самарянкъ онъ первой открываетъ такія высокія истины, какъ тъ, что Онъ-прореченный Мессія, что служеніе Вездъсущему Духу-Богу не должно ограничиваться какою-либо мъстностію и выражаться лишь въ извъстныхъ обрядахъ, а должно совершаться на всякомъ мёстё въ духе и истинъ. Нарушеніе женіциной правственнаго закона, какъ и нарушеніе его мужчиной, ділается предметомъ Его суда, вміняется ей, какъ проступокъ: "иди и не гръщи", говоритъ Онъ ей такъ же, какъ и мужчинъ. Насколько Христосъ-Спаситель рекомендоваль уважение къ чистотъ женщины, видно уже изъ того, что нескромный, страстный взглядъ на нее, соединенный съ плотскимъ сердечнымъ влеченіемъ къ ней, объявленъ великимъ грехомъ прелюбоденнія. Такъ относился Христосъ-Спаситель къ чистотъ женщины, конечно, потому, что она необходима, какъ свидътельствуетъ и исторія, для чистоты всего человъческаго общества, чистоты, являющейся причиной его благоденствія. Бракъ женщины признанъ Христомъ-Спасителемъ по идев святымъ, нерасторжимымъ таинствомъ. Это, конечно, потому, что отъ прочности брачнаго союза женщины зависить нравственное развитие и судьба нашихъ дътей, являющихся нашими преемниками въ качествъ членовъ государства и носителей на земл'в царствія Божія. Кром'в уваженія, Христосъ-Спаситель оказываль къ женщинъ, какъ и къ мужчинъ, любовь свою. Онъ благотворилъ ей такъ же широко, какъ и мужчинъ: училъ ее, цълилъ ея педуги, питалъ ее, облегчаль ея материнскія и сестринскія скорби, вырывая изъ пасти смерти умершихъ дътей и братьевъ ея; при ея паденіяхъ милосердо прощалъ ее; за ея горячую привязанность къ Себъ, выражавшуюся, между прочимъ, въ ея глубокой скорби о крестной смерти Его и разлукъ съ Нимъ. Онъ первую ее утъщаетъ явленіемъ Своимъ по воскресеніи Своемъ. Мало того, Онъ обращался съ женщиной всегда мягче и, такъ сказать, деликативе, нежели съ мужчиной. Прикасается къ Нему кровоточивая тайно, ибо стыдно ей сознаться въ бользии своей. И Онъ, испытавъ, насколько было нужно, въру ея, щадитъ ея стыдливость, не разоблачая характера бользни ея, и отпускаетъ ее полнымъ любви и участія словомъ: "иди, дочь моя! въра твоя спасла тебя". Нигдъ въ евангеліяхъ мы не встрвчаемъ такихъ грозныхъ обличеній женщины и осужденій ея, какія Господь направляль иногда противъ мужчинъ. И нужно сказать, что женщина заслужила такую любовь Его къ себъ: въ числъ враговъ Христовыхъ мы нигдъ въ евангеліяхъ не встръчаемъ женщины. Напротивъ, даже язычница, жена Пилатова, лично не знавшая Інсуса, своимъ женскимъ сердцемъ предугадывала, Кто-Онъ, и ходатайствовала о Его освобожденіи. Когда вели Его на Гол-

гову, женщины рыдали въ своей тяжелой скорби объ участи Сына Печали, не ваботясь о томъ, что враги Его могли за эти знаки сочувствія въ Нему сділать имъ что-либо нехорошее. Всв подобныя явленія изъ евангельской исторіи и обращеніе Христа-Спасителя съ женщиной обусловливаются, конечно, самой природой женщины: мягкая, нажная, съ преобладающей стихіей чувства, душа женщины менбе мужеской податлива на все грубое и жестокое; своимъ сердцемъ она иногда пойметь и усвоить то, что недоступно уму мужчины. Вследствіе нъжности и мягкости всей своей природы, женщина является въ посланіяхъ апостольскихъ "сосудомъ слабымъ", хрупкимъ, обращение съ которымъ требуетъ величайшей осторожности и деликатности. Поставивъ женщину, во исполнение приговора Божія (Быт. 3, 16), въ отношенія зависимости отъ мужчины н подчиненія ему, Св. апостолы всюду однако требують въ отношеній къ ней снисходительности, участія, мягкости, деликатности, доброжелательности, попечительности и любви, --особенно же въ тъхъ случаяхъ, когда дъло идетъ именно о принадлежащихъ ей одной, какъ женщинъ, свойствахъ ея природы. И съ точки зрвнія этой последней, такое именно обращеніе съ женщиной представляется самымъ целесообразнымъ: сама живя, главнымъ образомъ, чувствомъ, преимущественно же чувствомъ любви, которой такъ много нужно ей имъть въ отношеніи къ мужу и дътямъ, сама мягкая, нъжная и деликатная по природъ своей, она болъе способна слушаться именно того, въ обращении котораго съ нею сквозитъ любовь и участіе къ ней. И неръдко тамъ, гдъ для мужчины необходимы жезль и палица, въ отношеніи къ женщинъ для тъхъ же случаевъ, достаточно елея милосердія, участія и любви; неръдко тамъ, гдъ жезлъ и палица исправляютъ мужчину, они только надломять, а не подклонять женщину подъ иго закона Христова. Конечно, есть и женщины, съ которыми необходимо иногда обращение твердое и даже суровое; но во всякомъ случав пусть оно практикуется только какъ исключение, въ отношеніи къ такимъ именно натурамъ, о которыхъ пастырю церкви хорошо извъстно, что такое обращение съ ними именно необходимо по ихъ качествамъ. Заметимъ здесь еще, что въ

разсмотренномъ уже нами месте (Тим. 5, 2,), где апостолъ рекомендуетъ учить молодыхъ дъвицъ и женщинъ, какъ сестеръ, онъ добавляетъ: "со всякою чистотою". Зачёмъ такое добавленіе? Совъть: учить молодыхъ дъвицъ и женщинъ со всякою чистотою дается Св. апостоломъ въ виду того, что люди весьма склонны заподозръвать чистоту отношеній мужчины, хотя бы и пастыря церкви, особенно молодого, къ женщинъ, особенно молодой и красивой. Вотъ и нужно пастырю церкви, обизанному вообще быть "образомъ чистаго житія" для своего стада, обращаться съ такими женщинами такъ, чтобы стоять выше всякихъ подозрѣній. Во-вторыхъ, такой совѣть дается пастырю церкви и ради предупрежденія его самого отъ дъйствительныхъ увлеченій такими женщинами. Въдь и пастырь церкви-человъкъ, и его межетъ порою уязвлять и плънять такъ обаятельная для мужчинъ красота женская. Такія увлеченія могуть сильно вредить дізму пастыря церкви. Чтобы не дать имъ воли и власти надъ собою, онъ долженъ пресъкать ихъ при самомъ ихъ зарожденіи и далеко прогонять ихъ отъ себя, когда невольно онъ въ себв ихъ почувствуетъ. "Апостолъ присовокупиль: "со всякою чистотою", научая при телесномъ целомудріи сохранять и душевное, и не допускать въ себя никакого вреда посредствомъ зрвнія или слуха" (блаж. Өеодор.).

Н. Румянцевъ.

(Продолжение будеть).

## Русскій штундизмъ, въ связи съ сектантствомъ Харьковской спархіи.\*)

I.

Понятіе о штундизмі. Связь штундизма съ сектантствомъ Харьковской епархів. Происхожденіе и развитіе штундизма. Причини появленія штундизма среди южноруссовъ. Лучшія литературныя произведенія о штундів.

Штундизмъ въ средв нашего малорусскаго народа, всегда отличавшагося своею преданностію Православной Церкви, представляеть такое печальное и неожиданное явленіе, что оно требуетъ наибольшаго вниманія отъ современныхъ пастырей Православной Церкви. Взволновавъ почти весь южный край Россіи, это пагубное лжеучение съ каждымъ днемъ грозитъ новою побъдою среди простодушныхъ, но пытливыхъ умомъ южноруссовъ. Конечный результать распространенія штундистской секты --- это, какъ увидимъ ниже, уничтожение основъ религиозной, нравственной и семейно-общественной жизни православняго мірянина, чтившаго Церковь, любившаго семью и отечество. Другими словами: штундизмъ не ставить отдёльно однихъ религіозныхъ-чисто догматическихъ вопросовъ, а обнимаетъ весь строй жизни православнаго мірянина, силится преобразовать Церковь, семью и общественный быть православнаго христіанина. Это-язва, которая кладеть глубокія раны въ организмъ установившагося религіозно-соціальнаго быта православныхъ. Вотъ почему штундивмъ представляетъ для Церкви и государства опасную силу, съ которой нужно бороться не только оружіемъ проповёди, но и правительственными мёрами.

<sup>\*)</sup> Эта статьи, какъ имъющая важное значеніе для Харьковской епархін, издается еще и отдільными оттисками. Настоятели церквей, въ приходахъ которикъ есть штундисты, могуть безплатно получать изъ редакціи или изъ миссіонерскаго совіта отдільные оттиски этой статьи.

Къ глубокому сожалънію, въ послъднее время штундизмъ появился и въ нашей Харьковской епархіи. А потому, предлагая мъстному духовенству общую характеристику штундистскаго лжеученія съ обличеніемъ его, мы будемъ имъть въ виду и тъ данныя, которыя представляютъ намъ документы мъстной Духовной Консисторіи, а также наши личныя наблюденія надъжизнію и въроученіемъ сектантовъ, существующихъ въ предълахъ Харьковской епархіи.

Штундизмъ получилъ свое названіе отъ нъмецкаго слова Stunde—часъ, который посвящается штундистами чтенію слова Божія и пінію. Первоначально имя "штундистовъ" было усвоено немецкимъ братствамъ "штунде" въ Германіи. Братства эти возникли въ Германіи по иниціативъ лютеранскаго пастора Филиппа - Якова Шиенера († 1705 г.), который, въ противовъсъ безплоднымъ преніямъ современныхъ богослововъ, началъ пропов'ядывать нравственное возрожденіе, и задумаль основать общество истинных христіань-братьевь, долженствующихъ жить въ благочестін (піэтизмъ). Примъръ Шпенера вызвалъ подражаніе, и въ Германіи быстро стали возникать новыя братства-штунде. Въ 1817 году, вместе съ выходцами изъ Вюртемберга, эти братства были перенесены и къ нашимъ нъмцамъ-колонистамъ южной Россіи 1). Здёсь братства "штунде" получили широкое развитіе сперва среди нѣмцевъ-колонистовъ, а съ 60-хъ годовъ настоящаго столътія и среди мъстныхъ малороссовъ. Члены нъмецкихъ братствъ "штунде", недовольствуясь общественнымъ богослужениемъ въ кирхъ, собирались въ извъстные часы (Stunde) въ частныхъ домахъ, гдъ духовныя бесвды пастыря съ пасомыми принимали болбе интимный и непринужденный характеръ. Религіозный характеръ такихъ собраній обратиль на себя вниманіе и нашихь православныхь и наши малороссы съ любопытствомъ стали посещать собранія своихъ сосъдей-колонистовъ. А это послъднее обстоятельство повело къ тому, что наши южноруссы стали устранвать, по образцу нѣмецкому, и свои собственныя религіозныя собранія и, такимъ образомъ, усвоили себъ то же название штунды, штундовыхъ братствъ или штундистовъ.

<sup>1) «</sup>Штундисты на югь Россін», В. В—въ, Церк. Въстникъ, 1882 г. № 42, стр. 10.

Современный намъ штундивмъ признаетъ Св. Писаніе единственнымъ благодатнымъ средствомъ, дарованнымъ Господомъ для спасенія человъка. По ученію штундистовъ, человъкъ спасается върою въ Бога и Спасителя Інсуса Христа, -- върою, которую Самъ Богъ подаетъ человъку. Руководствомъ въры должно служить личное, доступное каждому понимание Св. Иисанія. Поэтому штундисты отвергають Св. Преданіе и всё таинства Православной Церкви, установленныя въ ней Самимъ Богомъ для нашего спасенія. Вмісті съ тімь штундизмь отвергаеть церковную ісрархію и всё тё догматы и обряды Православной Церкви, которые, по его понятію, не имфють основанія въ Св. Писанін: почитаніе Св. Креста, иконъ, мощей, праздники, посты и проч. Вообще говоря, штундистское въроучение имъетъ болье отрицательный характерь, нежели положительный: отвергнувъ Православную Церковь съ ея таинствами и обрядами, штундизмъ и до сихъ поръ не выработалъ себъ строго-опредъленной, цъльной системы върочченія и голословно утверждаеть лишь важность своего общаго требованія-жить по евангельски.

Вопросъ о происхожденіи и развитіи собственно южнорусскаго штундизма рѣшается изслѣдователями его различно. Но какъ бы онъ ни рѣшался, его нельзя считать исчерпаннымъ: штундизмъ есть явленіе, возникшее подъ вліяніемъ чрезвычайно разнообразныхъ и сложныхъ условій. И потому физіономія штундизма и до сихъ поръ окончательно не выяснилась: множество фракцій его, при самомъ возникновеніи ихъ, часто другъ друга исключаютъ. Это послѣднее обстоятельство въ свою очередь ведетъ къ тому, что часть нашей литературы считаетъ штундизмъ все еще находящимся въ періодѣ броженія неопредѣленныхъ отношеній къ Церкви. Между тѣмъ какъ главная фракція штундизма широкой волной разлилась уже среди южноруссовъ и, ставъ особнякомъ отъ Церкви, наноситъ православному населенію существенный вредъ въ религіозномъ, семейномъ и общественномъ отношеніяхъ.

Одни изследователи штундизма считають его явленіемъ самобытнымъ, возникшимъ на почве русскаго раціонализма, на почве техъ личныхъ народныхъ условій, которыя благопріятствовали возникновенію и развитію любой раціоналистической

секты среди нашихъ южноруссовъ. Другіе же изследователи говорять, что штундизмъ обязанъ своимъ происхожденіемъ нізмецкой пропагандъ религіозныхъ ученій, - півтизму, анабаптизму, и проч. Несомивнию, что ивмецкие сектанты оказали большое вліяніе на появленіе штундизма среди нашихъ южноруссовъ. Вліяніе это было сильно если не въ смыслі прямого насажденія опредвленнаго сектантскаго вфроученія, то во всякомъ случав въ смысле подрыва авторитета Православной Церкви, въ смыслв пробужденія среди православныхъ критическаго отношенія къ догматамъ Церкви, къ ея традиціоннымъ обычаямъ и установленіямъ, и, затімъ, въ смыслі подчиненія православныхъ южноруссовъ вліянію протестантскихъ идей вообще. Съ другой стороны, несомновно и то, что штундизмъ нашелъ себъ среди нашихъ южноруссовъ благодарную почву, подготовленную мъстными бытовыми и религіозными условіями. Какъ справедливо говоритъ одинъ изъ лучшихъ изследователей штундизма, свящ. А. Рождественскій, условія, создавшія почву для штундизма, лежали въ жизни приходскихъ общинъ до-реформеннаго періода 1). Въ 50-хъ и въ началів 60 годовъ настоящаго столътія, т. е. ко времени появленія штундизма, среди русскаго народа было весьма распространено известное религіозное броженіе, выразителями котораго были секты немоляковъ, воздыханцевъ, хлыстовъ, молоканъ и проч. Такимъ же выразителемъ религіознаго броженія среди русскаго народа, естественно, явился и штундизмъ 2). Условіями, создавшими почву для штундизма, были: во-первыхъ, религіозно-правственное невѣжество нашего народа въ связи съ недовфріемъ къ духовенству и, во вторыхъ, крипостная реформа 1861 года въ связи съ религіознымъ броженіемъ въ сектантскомъ міръ.

Что касается перваго условія, — религіозно-правственнаго невъжества нашего народа въ связи съ недовъріемъ къ духовенству, то таковое условіе созидалось путемъ весьма разнообразныхъ и столько же неприглядныхъ сторонъ быта нашихъ южноруссовъ. Народныя школы въ до-реформенный періодъ вре-

<sup>1) &</sup>quot;Южнорусскій штундизиъ" свящ. А. Рождественскаго С.-Петербургь, 1889 год. стр. 13.

<sup>2)</sup> Тамъ-же стр. 19.

мени были слишкомъ мало распространены. Такъ въ Кіевской губернін, гді штундизмъ обнаружиль себя особенно різко, въ концъ 60-хъ годовъ на 34,000 населенія приходилась одна школа и одинъ учащійся на 1050 чел. 1). Церковное учительство также не могло всецвло несть тяжесть просвещения темной массы народа, обладавшей грубыми, полуязыческими обычаями и суевъріями. Матеріальная необезпеченность духовенства, обдность и многолюдность приходовъ, очень часто удаленныхъ отъ храма, въ свою очередь вліяли на неусп'яхъ церковнаго учительства. Есть извъстіе, что сельское духовенство того времени, "вынужденное необезпеченностію своего положенія погружаться въ бездну заботъ о содержаніи себя и своихъ семействъ, мало имъло возможности къ исполненію своихъ высокихъ пастырскихъ обязанностей" 2). На это указываетъ и протестантскій пасторъ Бонекемперъ, котораго уличаютъ въ пропагандъ штундизма среди южноруссовъ. Бонекемперъ полагаетъ, что штунда развилась среди малороссовъ потому, что догматы и обряды Православной Церкви не были понятны простому народу, а православное духовенство, будучи необезпечено матеріально, не им'вло времени надлежащимъ образомъ вести дело религіознаго просвъщенія народа. Такое положеніе дъла, по словамъ Бонекемпера, не могло удовлетворить религіознаго чувства русскаго крестьянина, который и пошель просить наставленія въ въръ у нѣмецкихъ штундистовъ 3). Замѣчаніе Бонекемпера отчасправедливо. Религіозно- нравственное невъжество нашего народа въ указанный періодъ времени-несомнѣнно: народъ не владълъ пониманіемъ ни религіи, ни нравственности. Въ "Херсонскихъ Епархіальныхъ Вёдомостяхъ" говорится о времени кръпостничества: "въра народа во все Святое безсознательна. Онъ называетъ себя христіаниномъ и не можеть дать отчета, почему такъ называется; онъ молится Богу, болтая только языкомъ, ограждая себя крестнымъ знаменіемъ машинально; онъ содержить праздники и посты, го-



<sup>1)</sup> Тамъ-же стр. 20.

<sup>2)</sup> Тамъ-же стр. 21.

<sup>3) &</sup>quot;О причинахъ появленія раціоналистическихъ ученій штунды и нѣкоторыхъ другихъ подобнихъ сектъ" А. Ушинскаго, Кіевъ 1884 год. стр. 42.

вветь, почитаеть святыхь, покланяется иконамь,---и все это двлаетъ потому, что такъ двлали его предки и такъ поступать ему заповъдали. На христіанскихъ святыхъ опъ переноситъ грубыя представленія язычества, называя ихъ богами" 1). Къ этому мы добавимъ, что однородныя указаннымъ явленія были замъчены нами и теперь среди населенія тъхъ мъстъ нашей епархіи, гдв штундизмъ особенно усиливается. Можно безъ преувеличенія сказать, что въ тыхь приходахь нашей епархін, где дело народнаго образованія поставлено прочно (напримеръ, въ Старобъльскомъ убздъ, гдъ, сверхъ земскихъ школъ, числится болье 70 церковно-приходскихъ училищъ), опасность штундистской пропаганды--- не страшна. И наоборотъ: села, съ недостаточнымъ количествомъ народныхъ училищъ или неправильной постановкой ихъ, быстро увлекаются пропагандой штундивма. Изъ селъ этой категоріи достаточно указать на слободу Снёжковъ-Кутъ (Валковскаго уёзда), гдё штунда свила себъ прочное гнъздо. Население этой слободы представляетъ печальную картину въ религіозно-правственномъ отношевіи. Многіе изъ жителей слободы не имфютъ правильнаго понятія о таинствахъ и обрядахъ Православной Церкви. Таинство елепомазанія принимають за простой обрядь приготовленія къ смерти, равный обычному омовению усопшаго. Таинство брака считаютъ церковнымъ актомъ, за которымъ еще не следуетъ брачная жизнь супруговъ, вступающихъ въ таковую лишь посль извыстных полуязыческих перемоній. Молитвы, заповыди и символъ въры многіе читаютъ въ искаженномъ видь. Понятія о трезвости и собственности имъютъ смутныя и проч.

На ряду съ религіозно-правственнымъ невѣжествомъ нашего народа, условіемъ, создавшимъ почву для штундязма среди южноруссовъ послужило недовъріе народа къ духовенству. Это недовъріе создано было на почвѣ матеріальной необезпеченности нашего духовенства. Получая добровольную плату за требоисправленіе, наше духовенство не всегда оказывалось на высотѣ своего призванія: окудость доброхотныхъ даяній и дороговизна жизни и воспитанія дътей приводили нѣкоторыхъ пастырей къ столкновеніямъ



<sup>1) «</sup>Южнорусскій штундвамъ» свищ. А. Рождественскаго, С.-Петербургь, 1839 г. стр. 26.

съ прихожанами изъ-за насущнаго куска хлеба. Прихожане, изведавшіе тяжесть требуемой духовенствомъ платы, естественно, теряли уваженіе къ своимъ пастырямъ, иногда имъвшимъ и другіе случайные пороки. А личныя качества духовенства: любостажаніе, вымогательство, нерадініе къ службі и другіе пороки всегда оставляли глубокое впечатлёніе въ умахъ колеблющихся въ въръ. Говоря о нъмецкомъ сектантствъ, Пальмеръ замъчаетъ: "требуется, чтобы духовное лицо, по своей собственной винъ, не давало права сектантству обвинять церковь въ томъ, что ея служители дурно проповъдують и поучають паству, проникнуты наемническимъ духомъ и мірскими помыслами. Многократно и съ очевидностію можно доказать, что усиленію сектантства предпествовало время духовнаго небреженія со стороны пастырей церкви 1). Это заключение следуеть применить къ нашему русскому сектантству, которое является живымъ протестомъ противъ Православной Церкви въ лицъ ея духовенства. Этотъ протестъ-обнаруживается штундистами уже въ самомъ началв пропаганды лжеученія среди православныхъ. Явившись въ домъ сосъда-православнаго, штундистъ умъло подыскиваетъ темные факты изъ жизни духовенства и заявляетъ, что въра православная съ ея обрядами и церемоніями нужна не Богу, а духовенству, жаждущему поборовъ. Православный слушатель сознаеть иногда справедливость укоровъ духовенству, начинаетъ терять доверіе къ своему пастырю, а отсутствіе критической оцінки слышаннаго довершаеть дібло совращенія православнаго простолюдина въ секту.

Вторымъ условіемъ, создавшимъ почву для штундизма среди южноруссовъ, была крѣпостная реформа 1861 года, въ связи съ религіознымъ броженіемъ въ сектантскомъ мірѣ. Крѣпостное право сдерживало разнузданность нашего народа. А съ отмѣной крѣпостничества темная масса народа, своеобразно понимая свою волю, предалась грубой распущенности нравовъ въ семейной и даже общественной жизни. Такъ называемые могарычи (угощенія водкой) сдѣлались необходимыми въ правосудіи сельскихъ судей и при всякаго рода общественныхъ сдѣлкахъ.



<sup>1) «</sup>О причинахъ появленія раціоналистическихъ ученій штунды и нъкоторыхъ другихъ подобныхъ сектъ» А. Д. Ушинскаго, Кіевъ, 1884 г. стр. 56.

Православные обряды (освященіе домовъ, погребеніе, свадьбы, крестины) также стали сопровождаться грубыми попойками со всёми ихъ неприглядными послёдствіями для нравственности семейной и общественной. И воть этоть-то разгуль, слишкомъ мало сдерживаемый церковнымъ и школьнымъ учительствомъ, производить глубокое впечатленіе среди народа. Реакціей нравственной распущенности является религіозное броженіе, ищущее выхода изъ правственной тьмы. Извёстно, напримірь, что почти всъ главные вожаки штундизма пережили эту бурю безнравственныхъ увлеченій и разгуловъ и, ставъ на путь сомнъній, пришли къ сектантству (Рабошапка, Ратушный, братья Цибульскіе и проч.). Вожаки харьковскихъ сектантовъ (Гончаренко, Погребнякъ, Мазгунъ, Сифлинъ) говорили намъ, что, уходя изъ Православія въ секту, они желали уйти отъ порочнаго общества, погрязшаго въ пьянствъ, воровствъ, разбояхъ и проч. 1).

Далье, крестьянская реформа 1861 года, давъ крестьянину права свободнаго человъка, не могла каждому дать полное матеріальное обезпеченіе замлей. Отсюда среди крестьянства является развитіе отхожаго промысла и бливкое знакомство съ матеріальной нуждой. Въ то же время довольство намцевъколонистовъ, съ ихъ образцовымъ ховяйствомъ, возбуждаетъ зависть южноруссовъ. И нашъ малороссъ-флегматикъ, слишкомъ мало дорожившій своею національностію и слишкомъ сильно падкій на легкое матеріальное обезпеченіе, скоро поступается національнымъ чувствомъ, а съ нимъ вмъсть и религіозно-нравственнымъ достояніемъ. Въ результать является броженіе умовъ среди южноруссовъ, которые недовольны своимъ житьемъ-бытьемъ, недовольны Церковію и ся порядками и представляють себъ нъметчину и ея въру образцовыми. Услужливые нъмецкіе сектанты ловко воспользовались такимъ настроеніемъ южноруссовъ. Они начали искусную пропаганду штундизма на почев братской благотворительности во всвжъ ея видахъ. Въ то же время нъмцы ловко воспользовались и вышедшимъ въ свътъ русскимъ переводомъ Библін. Видя, что



<sup>1) «</sup>Дѣло Харьковской духовной консистории», по Валковскому уѣзлу, 1891 г. № 10.

нашъ южноруссъ не понимаетъ церковно-славянскаго языка и не учился по немъ истинамъ въры, услужливый нъмецъ-штундистъ беретъ въ руки русскій Новый Завътъ и толкуетъ малороссу по своему о въръ, возбуждая жадное любопытство слушателя внятнымъ и понятнымъ чтеніемъ Св. Писанія порусски. Можно безъ преувеличенія сказать, что теперь почти ни одинъ изъ штундистовъ не обходится безъ русскаго перевода Св. Писанія и вовсе отказывается вести бесъду по славянскому тексту Библіи. Мы были свидътелями глубокихъ заблужденій штундистовъ, которые въ бесъдъ съ нами охотно черпали изъ русскаго перевода Библіи и совершенно становились втупикъ, когда читали имъ непонятный славянскій текстъ, который они отвергали, какъ неправильный и тенденціозный.

Всё вышеуказанныя условія вмёстё взятыя и послужили къ переходу нашихъ южноруссовъ въ штунду: южноруссъ сперва потерялъ довёріе къ Православной Церкви, а затёмъ сжился съ протестантскими идеями, которыя и усвоилъ себё подъфирмой штундизма.

Быстрому росту штундизма среди южноруссовъ въ первую пору его развитія помогли два ретивыхъ нёмецкихъ пастора Бонекемперъ. Это видно уже изъ того, что мъстомъ первоначальнаго появленія штундизма быль Одесскій увздь, Херсонской губерніи и исходнымъ пунктомъ, откуда распространялось это религіозное движеніе-колонія Рорбахъ,-міто службы указанныхъ пасторовъ-- Іоанна и Карла Бонекемперъ. Іоаннъ Бонекемперъ, бывшій пасторомъ въ Рорбах съ 1824 года, подготовилъ почву своему сыну и преемнику Карлу, а этотъ последній, прибывшій въ Россію изъ Америки въ 1867 году, занялся правильной организаціей нізмецких в братствъ "штунде" на югъ Россіи, а затъмъ обратилъ свое вниманіе и на нашихъ малороссовъ. Пользуясь у последнихъ значительнымъ доверіемъ, Карлъ Бонекемперъ вздумалъ сдёлать малороссовъ истинными христіанами и сталъ завлекать ихъ въ братство друзей Божіихъ или штунду 1). Для этого Бонекемперъ старался, при каждомъ улобномъ случай, поучать православныхъ, указывая имъ идеалъ



<sup>1) &</sup>quot;Обянченіе заблужденій штундизма". И. Тромцкаго, Кіевъ, 1890 г. стр. 9.

жизни въ Евангеліи, экземпляры котораго въ русскомъ переводъ охотно раздавалъ православнымъ слушателямъ. Правда, Бонекемперь оправдывался предъ г. Ушинскимъ, въ своей миссіонерской діятельности среди православныхъ: онъ отрицалъ свою пропаганду протестантскихъ идей и выставлялъ виновниками таковой немецкихъ колонистовъ, къ которымъ православные будто обращались за наставленіемъ въ въръ 1). Но оправданію Бенекемпера върить нельзя: нъмецкіе колонисты, на пропаганду которыхъ указываетъ Бонекемперъ, -- это покорные слуги и исполнители воли своего уважаемаго наставника-Бонекемпера. Но такъ или иначе, Бонекемперъ и нѣмецкіе колонисты, о дъятельности которых васвидетельствоваль самъ Бонекемперъ, умѣло повели дѣло: пропагандистская дѣятельность Бонекемпера и колонистовъ быстро возрастила штундистское зерно на русской почев. Наши южноруссы толпами стали посъщать собранія штунды, охотно выслушивали наставленія протестантскихъ ораторовъ, делились съ ними своими впечатленіями, и въ результате колонія Рорбахъ (около 1863 года) является первой провозвёстницей штундизма, который отсюда сразу охватываеть пять убздовъ Херсонской епархів: Херсонскій, Одесскій, Ананьевскій, Елисаветградскій и Вознесенскій 2). Крестьянинъ села Основы (Одесскаго увзда), Михаилъ Ратушный явился первымъ помощникомъ Бонекемпера и основателемъ штундизма въ Одесскомъ убядъ. Другіе крестьяне-Онищенко и Рябошапка (теперешній епископъ штундистскій) въ свою очередь последовали примеру Ратушнаго и занялись усердной пропагандой того же лжеученія.

Впрочемъ, штундизмъ до семидесятыхъ годовъ не имѣлъ еще того характера, какой пріобрѣлъ впослѣдствіи: указанные штундистскіе проповѣдники, насаждая протестантскія идеи, мирились еще съ православнымъ характеромъ религіозной жизни своихъ послѣдователей, не покидавшихъ ни Церкви, ни ея таниствъ и обрядовъ. Но вотъ, около семидесятыхъ годовъ, религіозное броженіе среди южнорусскихъ нѣмцевъ-колонистовъ при-

<sup>1) &</sup>quot;О причинахъ появленія раціоналистическихъ ученій штунды н нѣкоторыхъ другихъ подобныхъ сектъ", А. Д. Ушинскаго, Кіевъ, 1884 г. стр. 15.

<sup>2) &</sup>quot;Обличеніе заблужденій штундизма". Н. Троицкаго, Кіевъ, 1890 г. стр 11.

нимаетъ острый характеръ. Это брожение совпало по времени съ такимъ же религіознымъ броженіемъ среди русскаго народа. Религіозное броженіе среди німцевъ вызвало у нихъ пропаганду баптизма (Ондра, Шульцъ и друг.). Такая же пропаганда баптизма коснулась и малороссовъ, жившихъ по найму у нъмцевъ-колонистовъ. Баптивмъ быстро сталъ распространяться среди нъмцевъ-колонистовъ, а съ тъмъ вмъстъ и среди нашихъ штундистовъ. Роль баптизма по отношенію къ штундизму была чрезвычайно важна. До пропаганды баптизма наши штундисты, какъ мы сказали, еще не прекращали общенія съ Православною Церковію. А когда появился баптивиъ, онъ далъ штундизму вившиюю организацію секты, и штундисты вступають отсюда на самостоятельный путь и становятся въ опповицію Православной Церкви. Первоначально баптизмъ появился въ деревив Карловкъ, Херсонской губерніи. Крестьянинъ Евфимъ Цимбалъ первый принялъ крещение 11 июня 1869 г. 1). Затемъ баптизмъ сталъ распространяться далее, и указанный выше штундистъ Иванъ Рябошанка также былъ перекрещенъ и въ свою очередь перекрестилъ Михаила Ратупнаго съ 48 последователями его. Вследь за этимъ Ратушный 28 ноября 1871 года подалъ Высокопреосвященному Одесскому Димитрію прошеніе, гдв заявляль о принятів съ своими последователями крещенія и объ отділеніи ихъ отъ Православной Церкви <sup>2</sup>). Съ этого времени штундисты усвояють себв баптистскіе обряды (водное крещеніе, преломленіе хліба, бракосочетаніе) и окончательно прекращають общение съ Православною Церковью. Никакія увітшанія духовенства, ни административныя взысканія и привлеченіе къ суду за кощунство надъ обрядами Православной Церкви съ этого времени не останавливаютъ фанативма штундистовъ, открыто заявляющихъ свое отчужденіе отъ Церкви. Съ отдъленіемъ отъ Церкви, Ратушный, Рябошапка, Коваль и другіе принимають званіе пресвитеровъ или "старшихъ братьевъ", совершаютъ среди штундистовъ требы и ведутъ свои метрическія записи и книги о рожденіи, бракъ и

<sup>1) &</sup>quot;Южнорусскій штундизмъ" свищ. А. Рождественскаго, С.-Петербургъ, 1889 года, стр. 101.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 103.

погребеніи. Въ 1873 году м'встнымъ начальствомъ въ сел'в Любомірк'в были отобраны такого рода книги у пресвитера Рабошапки. Въ то же время "старшіе братья" являются ходатаями предъ правительствомъ по д'вламъ штундистскихъ общинъ. Въ томъ же 1873 году пресвитеръ Ратушный, уполномоченный штундистами деревни Основы, дервнулъ подать даже на Высочайшее имя просьбу о дарованіи штундистамъ "вольности религіи").

Но баптистскіе обряды не были приняты всёми сектантами. Нъкоторыя штундистскія общины находили баптистскую обрядность излишнею. Въ то время, какъ одни изъ штундистовъ приняли баптистскій обрядь безь всякой критической оцівнки его, другія общины, въ силу своего крайнаго раціонализма, начинають сомніваться въ пользі обряда. Въ результать, изъ прежней фракціи старо-штундистовъ или иначе-штундо-баптистовъ выделяется новая фракція, такъ называемаго младо-штундизма. Младо-штундизмъ, идя логически правильнымъ раціоналистическимъ путемъ, пришелъ къ совершенному отверженію обрадовъ, какъ наружныхъ и никому ненужныхъ знаковъ. Надо креститься, заявляють младо-штундисты, живою водой, которую Христосъ предлагалъ самарянкъ у колодца, а не мертвой; надобно преломлять духовный хлёбъ и проникаться словомъ Божіниъ, чтобы и наше слово было согласно съ деломъ. Мало ли на свёте таких в людей, которые крестились въ воде и каждый годъ причащались по нъсколько разъ, но это ихъ нисколько не освобождаеть отъ грежовь и они попрежнему преисполнены пьянства, распутства и всякой мерзости. Привнающіе водное крещеніе, продолжають штундисты, "обоготворили воду", понимая буквально слова Евангелиста; но отчего же не понимать въ буквальномъ смыслё и "огонь" въ томъ тексть, гдь сказано, что Христось "будеть крестить Духомь Святыма и огнема (Лук. 3, 16)". "Взяли бы, да и жели людей на кострахъ для очищенія ихъ оть греховь, какъ сожгли Гусса и другихъ нашихъ братьевъ", --- заключаютъ младо-штундисты 2). Вместе съ темъ младо-штундисты пришли къ отрицанію значенія "старшихъ братьевъ" въ общинъ.



<sup>1) &</sup>quot;Штундисты на югь Россів" В. В-въ, Церковный Въстникъ, 1882 года, № 43, стр. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Штундясты" В. Маврицкаго. Православное Обозрѣніе 1881 год. томъ І, стр. 360—361.

Такимъ образомъ, баптизмъ, оказавъ штундизму помощь въ дълъ отдъленія отъ Православной Церкви, въ то же время произвель въ средъ штундистовъ раздъленіе: одни изъ штундистовъ приняли обрядъ, а другіе отвергли. Такимъ путемъ образовалось двъ главныхъ фракціи южно-русскаго штундизма: староштундистская или штундо-баптистская и чисто штундистская или младо-штундистская. Эти двъ главныхъ фракціи штундизма въ свою очередь делятся на новыя группы, такъ какъ каждый изъ вожаковъ группы привносить въ свое учение что-нибудь новое, отличающее данную группу отъ другихъ. Но различіе это - несущественное и касается болве положительной стороны ученія штундистовъ. Что же касается отрицательной стороны ученія, то въ этомъ отношеніи всё группы штундистскихъ сектантовъ солидарны между собою: Православная Церковь, православная семья и общество одинаково ненавистны всъмъ штундистамъ.

Продолжимъ указаніе містностей, гді распространялся штундизмъ. Изъ Херсонской губерніи штундизмъ проникъ въ Кіевскую губернію. Здёсь въ трехъ селеніяхъ Таращанскаго уёзда,-Плосскомъ, Чаплинкъ и Косяковкъ, онъ свилъ себъ прочное гиводо, служившее разсадникомъ лжеученія въ окружности, при содействіи извёстных пропагандистовъ-крестьянъ: Герасима Болабана, Якова Коваля, братьевъ Цибульскихъ и друг. Въ 1882 году штундизмъ проникъ и въ самый городъ Кіевъ. Вибств съ твиъ штундизиъ появился въ губерніяхъ: Волынской, Могилевской, Подольской, Тифлисской, Иолтавской, Екатеринославской и друг. Изъ сосёдней Екатеринославской губернін штундивить быль занесень и въ Харьковскую епархію. Первыя свёденія о появленіи штундизма въ нашей епархіи восходять къ половинъ восьмидесятыхъ годовъ. Но въ первое время штундивиъ въ нашей епархіи проявлялся робко. Містное населеніе епархіи принимало пропов'ядниковъ штундизма не вполив дружелюбно. Бывали случан даже народнаго самосуда надъ штундистами, которые терпъли отъ населенія публичные побои и издёвательства 1). Но воть среди жителей Харьков-



<sup>1) «</sup>Дало Харьковской дух. консисторіи», по Изкискому утаду, 1890 г. № 58.

ской епархіи случайно появляется нёсколько книгоношь изъ Екатеринославской губернів. Эти книгоноши-штундисты, посізщая глухія села Харьковской епархін, обратили на себя вниманіе населенія своею благотворительностію, .начиная отъ бевмездной раздачи книгъ духовнаго содержанія и до крупной денежной помощи включительно. Наши малороссы, падкіе на всякую даровую новизну, а главнымъ образомъ на матеріальную помощь темныхъ благожелателей, начали охотно принимать подарки и настолько же охотно выслушивали первую штундистскую проповъдь 1). Одновременно съ этимъ, указанные книгоноши подыскали удобные участки земли и закупили ихъ въ собственность несколькихъ вожаковъ секты, переселившихся къ намъ изъ сосъдней Екатеринославской губерніи. Въ результать въ Харьковской епархіи, съ половины восьмидесятыхъ годовъ, появляется штунда, которая свила себъ прочное гитадо въ слободахъ Валковскаго увзда-Снвжковомъ-Кутв, Ковягахъ и Кантакузовъ 2). Слободы эти расположены на весьма близкомъ разстояніи другь отъ друга и этимъ представляють больтое удобство въ общенію штундистовъ между собою. Другой главный пунктъ штундизма-ото слобода Рай-Александровка, Изюмскаго уфада, куда въ концф 1889 г. переселились штундисты Екатеринославской губерніи, купивъ себъ 630 десятинъ земли. Особенность всёхъ указанныхъ сектантовъ состоить въ следующемъ. Сектанты Изюмскаго уезда-то штундо-баптисты или старо-штундисты, среди которыхъ есть несколько семействь коренныхъ баптистовъ, прикрывающихъ своимъ именемъ всю сектантскую общину. Эти сектанты, въ количестве 21 семьи (въ 120 чел.), жительствують въ отдельномъ хуторе Ореховатке, принадлежащемъ слободъ Рай-Александровкъ. Пропагандистская дъятельность ихъ, благодаря энергіи и трудолюбію мостнаго священника, пока не имъетъ серьезныхъ послъдствій, хотя и быль уже случай совращенія въ секту одного изъ м'естныхъ жителей-рядового Василія Сфраго 3). Что же касается сектантовъ Валков-

<sup>1) «</sup>Дъло Харьковской дух. консисторія», по Змісискому увзду, 1892 г. № 215.

<sup>2) «</sup>Дѣло Харьковской дух. консисторів», по Валковскому увзду, 1891 г. № 10; а также 1892 г. № 337; 1893 г. № 327 в № 393.

 <sup>«</sup>Дѣло Харьковской Дух. Консисторін», по Изюмскому уѣзду, 1890 г. № 58.

скаго увзда, то вев они принадлежать къ фракціи младо-штундистовъ, т. е. отрицающихъ почти всякую обрядность въ дълъ религіи и даже ту, которая свойственна штундо-баптизму. Сектанты Валковскаго уфзда, по своему характеру, слишкомъ дерзки и фанатичны. Пропагандистская деятельность ихъ не знаетъ предвловъ: они съ упорнымъ ожесточениемъ стараются съять зло среди всёхъ лицъ, имеющихъ съ ними житейское общеніе. Въ короткое время они успъли насадить штунду и за предълами своего увяда: въ Харьковскомъ, Зміевскомъ, Сумскомъ и Богодуховскомъ убздахъ 1). А три года тому назадъ младоштундизмъ появился и въ самомъ городъ Харьковъ. Всъхъ своихъ последователей въ Харьковской епархіи младо-штундисты насчитывають до 200 человъкь. Пропагандистами этой секты въ нашей епархін являются крестьяне: Гончаренко, Погребнякъ, Рославлевъ и Мазгунъ. Поименованные вожаки сектантовъ отличаются большимъ фанатизмомъ, не поддаются никакимъ пастырскимъ усъщаніямъ и своимъ дервкимъ поведеніемъ производять непріятное впечатлініе. Главный изъ нихъ крестьянинъ Георгій Гончаренко производить впечатавние больного фанатика-психопата: въ бесфайсь нами, Гончаренко не разъ принимался чистосердечно рыдать, сожалёя "о заблужденіяхъ" Православной Церкви и о томъ, что пастыри Церкви посуетились въ несмысленномъ сердце своемъ". Въ то же время Гончаренко не упускалъ случая, чтобы грубо понздеваться надъ обрядами и обычаями Церкви. Для одной изъ беседъ Гончаренко былъ доставленъ къ намъ сельскимъ посыльнымъ. Увидъвъ, что посыльный взялъ у насъ благословеніе, Гончаренко грубо зам'єтиль, что "этого не должно быть" и, протинувъ намъ свою руку для обыкновеннаго рукопожатія, хотфль "на дфлф показать, --- какъ надо брать благословение у священниковъ". Эта беседа Гончаренко была цёлымъ рядомъ грубыхъ издъвательствъ надъ Православною Церковію и закончилась обычными рыданіями Гончаренко, выразившими безсильную алобу жалкаго штундиста. Изъ бесёды съ Гончаренко мы убъдились въ полномъ невъжествъ главаря нашихъ сектантовъ.

Digitized by Google

<sup>1) «</sup>Діло Харьковской Дух. Конспсторін», по Харьковскому уізду, 1892 года № 244 и 1893 года № 722; по Змісвскому уізду 1892 года № 215; и по Богодуховскому уізду 1892 года № 165 и № 247.

Гончаренко показалъ крайнюю скудость познаній по интересующимъ его вопросамъ върм. Многое изъ Св. Писанія Гончаренко перевиралъ, а многое и вовсе было неизвъстно ему, плохо владъющему грамотой <sup>1</sup>).

Для болье успышной борьбы съ штундизмомъ, мы рекомендуемъ духовенству нашей епархіи следующія лучшія сочиненія о штундъ, изданныя отдъльными книгами. Первое мъсто въ ряду сочиненій о штундь, безспорно, принадлежить почтенному труду священника А. Рождественского-"Южнорусскій штундизмъ", С.-Петербургъ, 1889 года. Трудъ этотъ представляетъ цънный вкладъ въ нашу духовную литературу и принадлежить перу талантливаго ученаго изследователя. Сочиненіе А. Рождественскаго отличается научностію, полнотою матеріала, строгостію его критической оцънки и прочими достоинствами солиднаго сочиненія. Трудъ свящ. А. Рождественскаго принадлежить къ числу сочиненій историческаго характера и заключаеть въ себъ исторію происхожденія и развитія штундизма и его ученія. Но въ немъ есть и полемическая часть, -- разборъ в вроученія штундистовъ въ связи съ ученіемъ Православной Церкви. Сочиненіе свящ. А. Рождественскаго, въ 285 страницъ убористой печати, заключаеть въ себъ введение и два отдъла: первый отдель изъ 3 главъ и второй изъ 4 главъ съ отдельнымъ заключеніемъ. Въ введеніи авторъ даетъ общее понятіе о штундизмі, характеризуеть рукописныя и печатныя данныя о штундв и устанавливаеть задачу и планъ своего изследованія. Первый отділь книги излагаеть внішнюю исторію штундизна: 1-я глава говорить о происхождении его, 2-я заключаеть исторію штундизма отъ начала 60-хъ годовъ до начала 70-хъ, и 3-я глава издагаеть состояніе штундизма съ 70-хъ годовъ по 1887 годъ. Второй отделъ разсматриваетъ внутреннюю исторію штундизма: 1-я глава говорить объ ученіи штундистовъ, 2-я представляетъ разборъ въроученія штундистовъ, 3-я говорить о богослужении штундистовъ и 4-я знакомить читателя съ организаціей штундистскихъ общинь и бытомъ сектантовъ. Въ особомъ заключении авторъ говорить о своевременности



<sup>1) &</sup>quot;Дъло Харьковской Дух. Консисторін", по Харьковскому уваду, 1892 г. № 244.

изследованія штундизма и касается общихъ положеній, относящихся къ вопросамъ о возникновеніи и распространеніи этого лжеученія.

Второе сочиненіе, весьма пригодное православному пастырю въ дълв борьбы съ сектантствомъ, это-лОбличение заблуждений штундизма. Опыть подробнаго разбора лжеученія сектантовъштундистовъ", Кіевскаго миссіонера И. Троицкаго, Кіевъ, 1890 г. Трудъ этотъ, какъ показываетъ его названіе, обличительнаго характера и является прекраснымъ опытомъ полнаго и систематическаго разоблаченія штундистскихъ заблужденій. Трудъ И. Троицкаго заключаеть въ себъ 250 печатныхъ страницъ. Въ предисловіи авторъ говорить о своемъ намфреніи помочь пастырямъ Церкви въ дёлё обличенія штундистовъ и предлагаетъ характеристику выдающихся литературныхъ произведеній о штундь. Первый отдыль книги И. Тронцкаго говоритъ о происхождении и развитии штундизма и о планъ и методъ обличенія заблужденій штундистовъ. Второй отдъль книги представляеть подробное обличение лжеученія штундистовъ по вопросу о словъ Божіемъ, о Церкви, ея таинствахъ и обрядахъ.

Изъ отдъльно изданныхъ сочиненій о штундъ укажемъ еще слъдующія: "Въроученіе малорусскихъ штундистовъ, разобранное на основаніи Св. Писанія въ бесъдахъ православнаго мірянина съ сектантами" А. Ушинскаго, Кіевъ, 1886 года,—и того же автора "О причинахъ появленія раціоналистическихъ ученій штунды и нъкоторыхъ другихъ подобныхъ сектъ въ сельскомъ православномъ населеніи и о мърахъ противъ распространенія ученія этихъ сектъ", Кіевъ, 1884 года. Объ поименованныя книги А. Ушинскаго имъютъ несомнънный интересъ для православнаго духовенства и особенно первая изъ нихъ, которая знакомитъ съ основаніями въроученія Косяковскихъ и Чаплынскихъ сектантовъ, хотя—нужно замътить—въ книгъ нъть строгаго разграниченія между штундизмомъ и баптизмомъ.

Трудъ Д. Протасова—"Разборъ вѣроученія русскихъ штундистовъ", Тула, 1890 года, заключающій въ себѣ 157 страницъ, представляеть прекрасный опыть подробнаго разбора лжеученій штундистовъ о Св. Писаніи и Св. Преданіи, о Церкви и ея таинствахъ и обрадахъ.

Трудъ кіевскаго миссіонера, протоіерея І. Леонова—"Сужденія и толки штундистовъ и опроверженіе ихъ", Кіевъ, 1890 года, заключающій въ себъ 140 страницъ, также съ пользою можетъ служить духовенству въ дълъ борьбы съ штундизмомъ.

Есть полезныя св'єд'єнія о Св. Преданіи, о почитаніи Св. Креста, Св. угодниковъ и мощей въ книг'є священника Н. Быстрова "Бестам о разныхъ истинахъ Православной въры противъ молоканъ и сродныхъ имъ сектантовъ: штундистовъ, баптистовъ и друг.", Пенза, 1889 года.

Есть еще отдёльное сочиненіе—"Штунда. Подробный разборъ и опроверженіе ученія штундистовъ" протоіерея Д. Склобовскаго, Москва, 1888 года. Но эта небольшая брошюра, въ 51 страницу, не оправдываеть своего заглавія и слишкомъ мало говорить о лакеученіи штундистовъ.

Что же касается журнальных статей о штунде, то таковых въ настоящее время существуетъ не мало. Указатель таких в статей желающе могутъ находить въ "Литературе исторіи и обличенія русскаго раскола" О. Сахарова, выпускъ первый, Тамбовъ, 1887 года, и выпускъ второй, С. Петербургъ, 1892 года. Эти две книги представляютъ собою систематическій указатель весьма многихъ, вышедшихъ въ светъ, книгъ, брошюръ и журнальныхъ статей по расколу и вообще сектантству.

Свящ. Л. Твердохльбовъ.

(Продолжение будеть).



# ВЪРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ

# ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

при

харьковской духовной семинарій.



T. I.—4. II.

ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія. 1894.

### ОГЛАВЛЕНІЕ

#### CTATEЙ

БОТОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

### "ВЪРА и РАЗУМЪ".

### ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ.

Преосвященный Өеофанъ, бывшій епископъ Владимірскій (продолженіе).—И. Корсунскаго (стр. 1—27, 609—649, 683—731 и 759—795) 1).

Русскій штундизмъ въ связи съ сектантствомъ Харьковской епархіи (продолженіе).—свящ. Л. Твердохлибова (стр. 28—44 и 161—194) <sup>2</sup>).

Папство, какъ причина раздѣленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію (продолженіе).— N.N. (стр. 45—66, 81—100, 246—254, 306—332, 364—390, 431—455, 508—534 и 551—572) <sup>3</sup>).

Слово въ день тезоименитства Благочестивъйшей ГОСУДА-РЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ӨЕОДОРОВНЫ. — Преосвященнаго *Амеросія* (стр. 67—80).

Палестинская Церковь до IV въка. — Я. Яцковскаго (стр. 101—122).

Изложеніе и разборъ католической доктрины о свътской власти папъ.—А. Кедровскаго (стр. 123—160 и 207—232).

Очерки дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и свв. Его апостоловъ (по писаніямъ Новаго Завъта) (продолженіе).—*Н. Румянцева* (стр. 195—206, 233—245, 333—342, 391—410 и 456—472) <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> См. въ 1-й части страницы 787-808.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ 1-й части страницы 817-834.

<sup>3)</sup> См. въ 1-й часте страницы 111-128, 233-261 и 458-482.

 $<sup>^4</sup>$ ) См. въ 1-й части страницы 45-64, 157-175, 262-272, 301-316 и 809-816.

Ультрамонтантское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно (продолженіе).—свящ. І. Арсеньева (стр. 273—305) 1).

Западная средневъковая мистика и отношение ея къ католичеству (продолжение). — А. Вертеловского (стр. 343—363, 411—430, 492—507, 535—550 и 650—665).

Религіозное и научное воззрѣніе на природу. — K. (стр. 473—491).

Мученическая кончина св. Іоанна Крестителя.—В. Покровскаю (стр. 573—608).

Привътствія Преосвященнъйшему Амвросію, Архіепископу Харьковскому, по случаю пятидесятилътняго его юбилея (стр. 666—672).

Слово, произнесенное въ день тезоименитства Благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНД-РОВИЧА. О родительскомъ благословеніи.—Преосвященнаго Амеросія (стр. 673—682).

Чудотворный образъ Каплуновской Божіей Матери.—Свящ. Н. Стеллецкаго (стр. 732—742).

Слово, произнесенное въ недѣлю предъ Рождествомъ Христовымъ. О чадородіи.—Преосвященнаго Амеросія (стр. 743—758).

Нѣсколько историческихъ фактовъ мнимаго преслѣдованія ученыхъ людей во имя Христіанства.—Свящ. Ст. Остроумова (стр. 796—806).

<sup>1)</sup> См. въ 1-й части страницы 27-44, 343-376 и 599-630.

# ВВРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

### 1001

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА:

посавднее сочинение графа Л. Н. Толстого.

# "ЦАРСТВІЕ БОЖІЕ ВНУТРИ ВАСЪ".

(Критическій разборъ).

Цѣна 60 коп. съ пересылкою.

Складъ изданія въ Харьковской Духовной Семинаріи. Съ требованіями надобно обращаться: въ Харьковъ, въ редакцію журнала "Въра и Разумъ" при Харьковской Духовной Семинаріи. Жители же г. Харькова съ требованіями могутъ обращаться: въ нижную лавку при Харьковскомъ Покровскомъ Монастыръ и въ книжную лавку при Харьковск. Каеедральномъ Соборъ. Книгопродавцамъ обычная уступка.

#### ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Ультрамонтантское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно (продолженіе).—свящ. *І. Арсеньева* (стр. 273—305) <sup>1</sup>).

Западная среднев вковая мистика и отношение ея къ католичеству (продолжение). — А. Вертеловского (стр. 343—363, 411—430, 492—507, 535—550 и 650—665).

Редигіозное и научное воззрѣніе на природу. — K. (стр. 473—491).

Мученическая кончина св. Іоанна Крестителя.—В. Покровскаю (стр. 573—608).

Привътствія Преосвященнъйшему Амвросію, Архіепископу

### CHARLES BE CHECK HOUSE WHATEAL

opportunition by many equipment of the property

# .HAPUTSIE BORIE BHYTPN BACD".

### Цъна 60 ист. ст. пересылною.

Укать область в дал гор, повето в Духо дост бемперрія. Св. прубовай зап. дал до обращення. Вв. Харьковь пр. пр. сесте сро пунавде. ПКП ра и Газумый при Харьков-се осой Духованія за весту да сестри Пінцели по пу барькова съ пребованія за весту да сераниз дест въ книжкую лавку при Харьковскимь Покровском Монастырь и въ книжную лавку оди Харьковски базаду сенома Соборъ. Пликопролившемь базаду сенома устушна

<sup>1)</sup> См. въ 1-й части страницы 27-44, 343-376 и 599-630.

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 13.

ІЮЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

. Позволено цензурою. Харьковт, 15 Іюля 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

## Преосвященный Ософанъ, бывшій епископъ Владимірскій.

Впрою разумньваемь (Евр. 11, 3).

Корень премудрости, еже боятися Господа (Сирах. 1, 20).

Разумь премудраю яко потопь умножится (Сирах. 21, 16).

#### (Продолжение \*).

Прощаніе преосв. Өеофана съ Тамбовскою паствою происходило 18 августа. Ибо еще 22 іюля Государемъ Императоромъ утвержденъ былъ докладъ Св. Сунода о бытіи преосв. Өеофану епископомъ Владимірскимъ и Суздальскимъ. Назначая его на столь важную и общирную епархію, какъ Владимірская, Св. Сунодъ имълъ въ виду то, что преосв. Өеофанъ, какъ епископъ Тамбовскій, "настоящимъ своимъ служеніемъ снискаль потребную опытность для управленія столь обширною епархією" 1), какова Владимірская, въ которой уже въ 1864 году, по свъдвніямъ містной консисторіи, было 1254960 лицъ обоего пола жителей и въ томъ числъ свыше 20 тысячь лицъ обоего же пола, принадлежавшихъ къ духовному сословію, 20 мужскихъ и 8 женскихъ монастырей съ 467; монашествующихъ мужскаго н 659 женскаго пола, 1156 церквей и т. д.-Еще въ іюлъ 1863 года состоялось удаленіе бывшаго Владимірскаго епископа Іустина (Михайлова) на покой сперва въ Борковскую пустынь, а потомъ, по его просьбъ, въ Боголюбовъ монастырь Владимірской же епархіи 3); и хотя съ сожальніемъ прощались Влади-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 12, за 1894 г.

<sup>1)</sup> См. Тамбов. Епарх. Видомости за 1863 г. № 18.

<sup>2)</sup> Преосв. Іустинъ скончался на поков въ 1879 году.

мірны съ преосв. Ічстиномъ, однако узнавъ о назначеніи къ нимъ на его мъсто преосв. Өеофана, утъшились и слыша весьма благопріятные о послёднемъ отзывы, получаемые изъ Тамбова, съ нетерпвніемъ ждали его прибытія во Владиміръ 1). Наконенъ преосв. Өеофанъ прибылъ во Владиміръ 31 августа означеннаго 1863 года и на слъдующій же день, т. е. 1 сентября, вступилъ въ общение съ своею новою паствою; общение выразилось въ священнодъйствіи и словъ съ церковной каоедры. "Первое совершивъ съ вами священнодъйствіе, -- говориль онъ обращаясь къ новой паствъ, -- первое мое обращаю къ вамъ слово..... Се всеправящая десница Божія указуеть мий пастырское среди васъ служение, - и даетъ вамъ во мит пастыря, а мит въ васъпаству. Благословимъ Господа такъ благоволившаго о насъ!-Что до васъ, то вы, конечно, не имфете другихъ осязательныхъ побужденій къ благодаренію, кром'в общей запов'вди-о всемъ благодарить. Я же въ новомъ моемъ назначении вижу особенную ко мнв милость Божію, по преизбытку немощей моихъ умножающую благодать свою на мив. Ввдая долгое во Христв пребываніе новой моей паствы 2), великіе труды подъятые ею въ служеніи Господу, а паче великіе Божін дары, изліянные на нее въ прославлении святыхъ ея мужей, въ нетлънныхъ мощахъ, чудотворныхъ иконахъ и неоднократно бывшихъ чудесныхъ благодъяніяхъ Божіихъ 3), я вхожу какъ бы въ рай благодати, какъ бы готовое жилище Божіе, и исполняюсь благонадежіемъ на скорую помощь мнѣ въ подъятіи трудовъ пастырства. Теперь пусть немощна молитва моя, ее восполнять просіявшіе здёсь святые, нынё на небе у престола Божія предстоящіе, кои обычно о васъ молясь и меня да примутъ подъ милостивый покровъ свой. Пусть не богать я мудростію діятельною, ее замвнять долгольтнимь опытомь установившеся среди васъ спасительные порядки жизни. Пусть безсильно слово

<sup>1)</sup> См. Письмо изъ Владиміра въ *Правосл. Обозрвніц* за 1863 г. т. XII, стр. 86 "Замѣтовъ".

<sup>2)</sup> Владимірско-Суздальская епархія существуєть съ половины XII въка, между тізмъ какъ Тамбовская открыта лишь съ 1682 года.

<sup>3)</sup> Во всёхъ этихъ отношеніяхъ Владниірско-Суздальская епархія далеко превосходить Тамбовскую.

мое къ созданію душъ вашихъ, --- вм'ясто и его будутъ назидать васъ долгіе ряды предковъ вашихъ, сильныхъ въ въръ и благочестіи, громче всякаго слова пропов'ядающих о спасительномъ пути. Приводя все сіе на память, какъ не возблагословлю Господа, вступая въ небезъотвътное духовное общение съ вами. - Говорю впрочемъ такъ, братіе, -- продолжаетъ однако слово свое новый Владимірскій архипастырь, - не за тімь, чтобъ сложивъ всв орудія добраго пастырствованія предаться покою, но затемъ, чтобъ чувствуя подъ собою утвержденную почву дерзновенные вступить въ дёло, и благонадежные дыйствовать. Ибо кто бы и куда бы ни быль послань въ земныхъ паствахъ, всегда къ нему можетъ итти, какъ указаніе ціли, слово апостола Павла къ Титу: да недокончанная исправиши (1, 5). Я долженъ принять на себя сей урокъ, и пріемлю. Не подразуивнайте однакожъ въ семъ слове самонаденныхъ обещаній. Все отъ Бога-и начинаніе, и исполненіе. Ему въ молитвахъ предадимъ души наши, Его мановеніямъ внимая и отъ Него чая укрыпляющей помощи, безъ жальнія однакожь и своихъ силь. Это законь одинаково неотложный и для меня и для васъ". И за тъмъ, призывая паству къ единодушію и единомыслію, указываетъ основныя, православною церковію утвержденныя, начала върованія и жизни христіанской, вопреки лжеученіямъ о семъ многихъ современниковъ, и этимъ начадамъ какъ самъ объщаеть следовать въ своей архипастырской деятельности, такъ и паству убеждаеть подчиняться и твиъ помогать ему, своему архипастырю, въ успвшномъ прохожденіи имъ своего среди нихъ архипастырскаго служенія, первымь долгомъ котораго онъ поставляетъ проповъдание слова Божія и изъявленіе воли Божіей паств'в чрезъ сіе проповъданіе. "Въ заключеніе помолимся, братіе, --- говоритъ проповъдникъ-архинастырь, да благословить Господь сіе новое лъто нашей жизни и да даруетъ намъ во взаимномъ внинаніи другь ко другу дружелюбно пройти уреченное нашему сожитію время во славу Божію и общее всёхъ насъ спасеніе. Покровъ Матери Божіей, молитвы всёхъ святыхъ, здё почивающихъ, да осфияютъ насъ и непрестанно согрфвая да

возбуждаютъ на труды и укръпляють въ нихъ. Аминь" 1). И подлинно много трудовъ предстояло новому Владимірскому архипастырю, отнюдь не меньше, нежели на паствъ Тамбовской. Однако опыть служенія на пастві Тамбовской въ то же время быль для него и какъ бы путеводною звездой на новомъ мъстъ архипастырского служенія. Отъ того, помимо многаго новаго, мы видимъ, въ служеніи преосв. Өеофана на Владимірской архіерейской каоедрів, много и такого, что уже видъли отъ него на каоедръ Тамбовской. Такъ, прежде всего и ближе всего, и во Владиміръ съ его епархіею, также какъ и прежде, преосвященный Өеофанъ ревностно проповедываль слово Божіе, заботливо относился къ проповеданію слова Божія священниками епархіи, поощряя наградами напболъе ревностныхъ въ семъ изъ нихъ и т. д. За три года своей бытности Владимірскимъ архипастыремъ (1863 — 1866) онъ произнесъ проповъдей даже болъе, нежели за четыре года бытности епископомъ Тамбовскимъ 2). Ревность его къ проповъданію слова Божія отм'вчена была уже на самыхъ первыхъ поракъ. "Вскорв по прівздв,-писано было о немъ чрезъ два мѣсяца по прибытіи его во Владиміръ, изъ Владиміра въ Москву,-преосвященный Ософанъ произвелъ впечатлёніе на здёшнее общество своими проповъдями. Каждое служение свое онъ сопровождаетъ архипастырскою бесёдою. Его слово овладёваетъ вниманіемъ слушателей до того, что даже при слабости его голоса слышно послъднему нищему у церковнаго порога; рвчь такъ общепонятна, что привлекаетъ множество слушателей изъ простого народа. Постоянный проповъдникъ изъ ученыхъ (изъ двухъ, о коихъ мы писали въ февралъ, остался уже одинъ), а иногда и чередные проповъдники, по распоряженію преосвященнаго, говорять свои поученія за всенощнымъ бдівніемъ при архіерейскомъ же служеніи в). И какъ по началу, такъ и въ последующее время, ревность преосв. Өеофана къ пропов'єданію слова Божія не угасала, а напротивъ даже какъ

<sup>1)</sup> См. Слова преосв. Өеофана кв Владимірской пастет, стр. 1—6. Владимірь, 1869.

<sup>3)</sup> По изданіямъ 1861—1869 гг. къ Тамбовской паствѣ произнесево было до 110 проповѣдей, а къ Владвијрской—138.

<sup>3)</sup> Правоса. Обозр. 1863, XII, 86-87 отд. "Замътовъ".

бы усиливалась все болбе и болбе, для чего святитель пользовался, и во Владимірь, и въ епархіи всякимъ удобнымъ случаемъ 1). За темъ, какъ въ Тамбове одною изъ задушевныхъ заботъ его отечески-любвеобильнаго и благопопечительнаго сердца была забота о подъемѣ народнаго образованія, о поднятін уровня образованія духовенства епархіи и особенно о дарованіи этого высокаго блага дочерямъ духовенства чрезъ учрежденіе училища для дівиць духовнаго званія: такъ и во Владиміръ. Кромъ энергическаго содъйствія ръшенію назръвавшаго тогда вопроса о преобразованіи мужскихъ духовноучебныхъ (низшихъ и среднихъ) заведеній, учрежденіемъ постояннаго комитета по сему делу при местной духовной семинаріи <sup>2</sup>), кромѣ довершенія начатаго при его предшественникъ преосв. Іустинъ устройства семинарскаго общежитія 3) и другихъ меропріятій подобнаго рода, преосв. Өеофанъ весьма ревностно заботился и объ открытіи во Владимірв училища для дъвицъ духовнаго званія на всю епархію (это-теперешнія такъ называемыя епархіальныя женскія училища). Но между темъ какъ въ Тамбовъ ему самому не судилъ Господь дожить, въ качествъ Тамбовскаго архипастыря, до открытія таковаго училища, во Владимірь онъ не только дожиль до такого радостнаго событія, освятивъ и храмъ въ семъ учелищѣ 4), благословивъ начало ученія въ немъ, но и видёлъ первые добрые плоды ученія въ немъ, самъ произведіни экзаменъ въ семъ

Для этого достаточно взглянуть на случан произнесенія словь и річей къ Владимірской пастві, означенные въ Сборникі ихъ помянутаго изданія 1869 г.

Срав. о семъ въ той же корреспонденців изъ Владиміра, въ Правосл. Обовр. 1863, XII, 87.

<sup>3)</sup> См. тамъ же, стр. 88—89. Постройка зданія для сего началась еще въ 1860 г. (См. тамъ же, стр. 88). Освященіе этого зданія состоялось 3 ноября 1863 г. Слово преосв. Өеофана по сему случаю, весьма значительное, см. въ означ. Сборникъ, стр. 75 и дал.

<sup>4)</sup> См. о семъ въ Владимір. Епарх. Видомостях за 1865 г. № 5, стр. 280 и дал. части неоффиціальной. См. тамъ же, стр. 268—272 текстъ сказаннаго при семъ преосв. Өеофаномъ слова къ воспитанницамъ, весьма простаго по изложенію, но въ то же время глубоко назидательнаго. Срав. текстъ того же слова и въ помянутомъ Сборникъ изданія 1869 г., стр. 558—561 и здъсь же, на стр. 561—562 —трогательную модитву по сему случаю, составленную преосв. Өеофаномъ для молебствія. Открытіе состоялось 11 февр. 1865 г.

училищъ и оставшись весьма доволенъ успъхами ученицъ 1). Далье, какъ въ Тамбовъ преосв. Ософанъ способствовалъ началу дела изданія "Тамбовскихъ Епархіальныхъ Ведомостей", такъ и во Владиміръ. По его почину, съ самыхъ первыхъ дней послѣ прибытія его во Владиміръ, возникло о семъ дѣло, и преосв. Өеофану хотълось, чтобы изданіе не имъло характера "Епархіальных в Відомостей", а носило характерь ежемісячнаго духовнаго журнала, по примъру Харьковскаго "Духовнаго Въстника", починъ изданія котораго принадлежаль преосв. Макарію, его товарищу по академіи, съ несколькими отделами, содержаніе которыхъ было бы следующее: истолкованіе Св. Писанія, церковная исторія, церковное богослуженіе и археологія; библіографія и смёсь, причемъ послёднюю предполагалось наполнить внутреннею корреспонденціею епархіи по текущимъ дъламъ и вопросамъ. Для этого журнала преосв. Өеофанъ предполагалъ завести даже свою типографію 2). Но предположенію объ изданіи такого журнала не суждено было осуществиться. Вивсто духовнаго журнала, высшею духовною властію разрівшено было издавать обычныя и для другихъ епархій "Владимірскія Епархіальныя Ведомости", начавшія выходить въ себтъ съ 1 января 1865 года по двъ книжки въ мъсяцъ обывновеннаго формата и съ обычною для такихъ изданій программою. Однако много и новаго предстояло преосвященному Өеофану во время служенія его на Владимірской архіерейской каеедръ. Такъ изъ обще-государственныхъ реформъ, имъвшихъ соприкосновеніе и съ церковными ділами, главнійшею была Земская реформа. Высочайше утвержденное 1 января 1864 года "Положеніе о губернскихъ и убздныхъ земскихъ учрежденіяхъ" въ 1865 году повелено было ввести и въ пределахъ Владимірской губерній, о чемъ дано знать, какъ светскому, такъ и духовному начальству губернін. Въ первомъ же засъданін от-

<sup>1)</sup> См. о семъ въ твхъ же "Вѣдомостихъ" за 1866 г. № 14 отъ 15 іюля описаніе самаго зкламена (годичнаго) в успѣховъ ученицъ, на стр. 786—790 неоффиціальной части, а въ № 13, стр. 740—741 той же части объявленіе благодарности преосв. Ософана начальницѣ училища (А. И. Березовской) и всему учебно-воспитательному личному составу училища.

<sup>2)</sup> См. Правосл. Обозр. за 1863 г. ч. XII, стр. 89-90, "Заметовъ".

крытаго 4 мая 1865 года Временнаго Губернскаго Комитета по сему дёлу читанъ быль, послё молебствія, слёдующій отзывъ преосв. Өеофана, на имя начальника губерніи: "Ваше Превосходительство, Милостивый Государь! Богъ да благословить начало трудовъ вашихъ по учрежденію, объщающему намъ такъ много добра и да сохранитъ Онъ въ васъ и сотрудникахъ вашихъ и во все время вашихъ занятій тотъ же духъ, съ какимъ вы приступаете къ нимъ. Въ благословение вамъ будетъ вручена о. протоіереемъ икона Божіей Матери, именуемая Максимовскою, изображающая явленіе Божіей Матери митрополиту Максиму, которымъ онъ былъ воодушевленъ на подъятіе трудовъ при возстановленіи въ нашихъ странахъ церковныхъ порядковъ, разстроенныхъ нашествіемъ Монголовъ" 1). Въ соотвътствіе такому отношенію архипастыря къ дълу земской реформы, и подчиненный ему органъ печати-Владимірскія Епархіальныя Віздомости, съ одной стороны, высказались ясно о важности и значеніи земскихъ учрежденій для всёхъ вообще и въ частности для духовенства 2), а съ другой-способствовали знакомству съ самымъ "Положеніемъ" о земскихъ учрежденіяхъ пропечатаніемъ текста ихъ на своихъ страницахъ 3).--Затемъ, такія особыя обстоятельства, какъ кончина Государи Наследника Цесаревича Великаго князя Николая Александровича 12 апр. 1865 и последовавшее за нею провозглашение Наследникомъ Престола Великаго князя Александра Александровича, нынъ благополучно царствующаго Государя Императора, покушеніе на жизнь Государя Императора Александра Николаевича 4 апреля 1866 года и под. вызывали преосв. Өеофана на соотвътствующія архипастырскія дъйствія и распоряженія, преимущественно, какъ само собою разумъется, молитвою сопровождаемыя. Но, по случаю событія 4 апрыля 1866 года, преосв. Өеофанъ отъ своего лица и отъ лица всего епархіальнаго духовенства, ему подчиненнаго, писаль и особое письмо на имя Оберъ-Прокурора Св. Сунода графа Д. А. Тол-

Владим. Епарх. Впдом. 1865 г. № 11, стр. 579 приміч. въ части оффиціальной.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Владим. Епарх. Вид. 1865 г. № 1, стр. 27 и дал. части неоффиціальной.

<sup>3)</sup> Тамъ же, № 11 и дал. оффиціальной части.

стого, въ коемъ просиль его повергнуть къ стопамъ Его Величества выражение вфриоподданническихъ чувствъ своихъ и духовенства по случаю чудеснаго избавленія жизни Государя отъ злодъйскаго покушенія. Это выраженіе чувствъ доведено было до свѣдѣнія Государя Императора г. Оберъ-Прокуроромъ и Государь Императоръ Высочайше повельть соизволиль благодарить за сіе, о чемъ Оберъ-Прокуроръ и сообщилъ преосв. Өеофану въ отвътномъ письмъ 1). Кромъ того, на основании и въ исполнение вышедшаго въ 1864 году указа Св. Сунода объ учрежденіи православныхъ церковныхъ братствъ, по распоряженію преосв. Өеофана, въ концѣ того же 1864 года открыто было Богоявленское православное братство въ слободъ Мстеръ, Вязниковскаго уъзда Владимірской губерній, съ преимущественною целію содействовать ослабленію раскола по епархіи, въ Мстеръ особенно прочно свившаго себъ гнъздо. Въ дъйствіяхъ этого братства съ самаго основанія его, преосв. Өеофанъ принялъ самое теплое, живое и дъятельное участіе 2), и письмами одушевляя дъятелей его на благое дъло и денежными пожертвованіями способствуя усиленію его средствъ и архипастырскими распоряженіями содійствуя его процвітанію и успъхамъ его дъйствій. Но и этого мало. Еще до открытія Мстерскаго Братства, путешествуя по епархін, преосв. Өеофанъ и въ Вазниковскомъ соборъ и въ самой Мстеръ говорилъ проповеди, прямо направленныя противъ раскола и къ уясненію задачь будущаго Братства 3). Онъ же затьмъ способствоваль открытію училища при этомъ Братстве.--Но и помимо того много заботъ лежало на архинастыръ Владимірской епархіи по благоустройству послідней. Напр. его очень озабочивало устроеніе храма при архіерейскомъ домів 4), и съ помощію Божією это устроеніе совершилось, ять утіменію любителя молитвы преосв. Ософана.

<sup>1)</sup> Сн. Владим. Епарх. Впд. 1866, № 11, стр. 563-565 части оффиціальнов.

<sup>2)</sup> См. Извлеченіе взъ отчета Братства за первый годъ существованія его на стр. 1325 "Владим. Епарх. Вѣд." за 1865 г. № 23 части неоффиціальной.

<sup>3)</sup> Слова къ Владим. Пастов, стр. 414 и дал. и 416 и дал.

<sup>4)</sup> Воспоминанія А. Г. Говорова (племянника преосв. Өсофана) о преосв. Өсофана въ Душеп. Чтеніи за 1894 Ж. 5—6, стр. 54.

Однако всё эти и подобныя заботы архипастырскія, имёя въ себъ много благодътельнаго и отраднаго для самого преосв. Өеофана, не могли не отвлекать его духа отъ сосредотсченнаго углубленія въ себя, отъ чединеннаго беседованія съ Богомъ въ молитвъ умной, такъ давно вожделъннаго его сердцу; даже часто онъ нарушали его высокое духовное настроеніе, доставляли скорбь его любвеобильному сердцу. Ибо, кромъ того, что епархіальныя распоряженія, естественно, нередко касались предметовъ далеко не духовныхъ (напр. денежныхъ капиталовъ, церковнаго имущества, хозяйственныхъ расходовъ по архіерейскому дому и под.), ему часто невольно приходилось прибъгать къ различнымъ мърамъ наказанія техъ или другихъ провинившихся духовныхъ лицъ (и преосв. Өеофанъ обыкновенно поручалъ другимъ, напр. ключарю собора, делать выговоры и под.). Поэтому онъ какъ бы только выжидалъ установленнаго 25-лътняго срока для выслуги пенсіи, чтобы совершенно удалиться на покой отъ всёхъ этихъ заботъ и попеченій для безпрепятственнаго служенія единому Богу и спасенію своей души въ уединенной молитвъ. Этотъ срокъ наступалъ въ 1866 году. Вмѣстѣ съ тѣмъ, еще будучи епископомъ Тамбовскимъ, преосв. Өеофанъ, если можно такъ выразиться, облюбовалъ себъ и мъсто для такого покоя-Вышенскую пустынь, одну изъ немногихъ строго соблюдавшую древніе иноческіе и богослужебные уставы. Съ сею цёлію онъ обратился въ Св. Сунодъ съ прошеніемъ объ увольнени его на покой отъ дълъ епархіальнаго управленія по разстроенному здоровью и о назначеніи ему м'яста пребыванія въ означенной пустыни. Св. Сунодъ, указомъ отъ 5 іюля 1866 года, далъ знать Владимірской духовной консисторіи, что преосвященный Өеофанъ, согласно его прошенію, 17 іюня того же года Всемилостивъйше уволенъ отъ управленія Владимірскою епархією, съ назначеніемъ его настоятелемъ въ Шацкую, Тамбовской епархіи, общежительную Вышенскую пустынь, а на его місто Владимірскимъ архипастыремъ назначенъ архіепископъ Волынскій Антоній 1). Можно себѣ представить скорбь, какая обняла сердца всехъ Владимірцевъ при этомъ известіи

<sup>1)</sup> Владим. Епарх. Впд. 1866, № 15, стр. 795 части оффиціальной.

объ удаленіи отъ нихъ любимаго и любвеобильнаго архипастыря. 24 іюля, въ воскресенье, въ 9 часовъ утра, на обычный благовъстъ къ поздней литургіи, Владимірцы, какъ передаетъ очевидецъ--современникъ 1), начали стекаться въ величественный соборъ Успенскій въ большомъ многолюдствь. Всь знали, что идуть въ последній разь видеть и слышать архипастыря любимаго, и потому всв шли съ предварительнымъ грустнымъ настроеніемъ сердца. Владыка, обыкновенно прівзжавшій къслужбамъ по первымъ ударамъ колокола, на этотъ разъ какъ бы нарочито прівхаль нісколько позже обыкновеннаго (чтобы дать возможность собраться еще большему числу молящихся). После заамвонной молитвы онъ сказалъ глубоко-трогательное слово на прощание съ любимою паствою, въ которомъ, изъявивъ благодарность Богу за Его милости къ нему, явленныя въ трехлътнее управленіе его Владимірскою епархіею, и Владимірцамъ за ихъ любовь къ нему, за ихъ "внимание къ немощному слову" его, за ихъ ревность къ благоленію храмовъ Божінхъ и т. д., архипастырь говориль слушателямь: "Не попъняйте на меня, Господа ради, что оставляю васъ. Отхожу не ради того, чтобъ вынужденъ былъ оставить васъ. Ваша доброта не допустила бы меня переменить вась на другую паству. Но какъ ведомый, ведусь на свободное отъ заботъ пребываніе, ища и чая лучшаго, какъ это сродно естеству нашему. Какъ это могло обравоваться, -- не берусь объяснять. Одно скажу, что кром' внышняго теченія событій, опредёляющихъ наши дёла, есть внутреннее изм'вненіе расположеній, доводящих до изв'єстных р фшимостей. Есть, кром'в внишней необходимости, необходимость внутренняя, --- которой внемлеть совъсть и которой не сильно противоръчить сердце. Находясь въ такомъ положении, объ одномъ прошу любовь вашу, оставляя суждение и осуждение сдъланнаго уже мною шага, --- усугубить молитвы ваши, да не отщетитъ Господь чаянія моего и даруетъ мить, хоть не безъ трудовъ, обръсти искомое мною. И я буду молиться о васъ"... Сдълавъ за темъ, по обычаю, краткое архипастырское наставленіе



<sup>1)</sup> Протоіерей Н. И. Флоринскій, въ статьв: "Прощаніе съ паствою и отъвздъ преосв. Өеофана изъ Владиміра", въ *Владим. Епарх. Вид.* 1866. № 15 ч. неофф., стр. 843 и дал. Статья вышла и отдъльною брошюрою.

о храненіи правой віры и доброй нравственности, проповідникъ замътилъ: "это небольшое напоминание прошу принять, какъ последнее завещание". Въ заключение прощальной беседы, какъ и въ Тамбовъ при прощаніи съ паствою, преосв. Өеофанъ просилъ прощенія у всіххъ 1). Глубокая тишина, прерываемая лишь сдавленными вздохами и тихими рыданіями, давала возможность слушателямъ прощальной беседы архипастыря разслышать каждое слово ея. У многихъ показывались на глазахъ слезы во время и послъ произнесенія ея. Послъ литургіи и благодарственнаго молебствія священникь (нын'я протоіерей) Н. И. Флоринскій произнесъ отъ лица всей Владимірской паствы глубоко-осмысленную и сердечную рвчь на прощание съ архипастыремъ. Прощаніе, за тёмъ слёдовавшее, было самое трогательное. Всв чувствовали, что разстаются, какъ двти съ любимымъ отцемъ. По такой однако же любви къ архипастырю онъ упрошенъ былъ нъсколько замедлить свое отбытие изъ Владиміра и еще отслужить литургію въ соборѣ 27 іюля, по окончаніи коей все Владимірское духовенство отправилось въ покои преосвященнаго, и здёсь каоедральный протоіерей О. М. Надеждинъ отъ лица всего Владимірскаго духовенства произнесъ не большую, но глубоко прочувствованную рычь архипастырю <sup>2</sup>); 28 іюля преосв. Өеофанъ отслужня раннюю литургію въ своей домовой церкви, имъ же устроенной и благоукрашенной, при чемъ новую и также сердечную рычь произнесъ послѣ напутственнаго молебна экономъ архіерейскаго дома іеромонахъ Моисей. Помолившись за тёмъ, владыка прямо изъ церкви отправился въ путь, оставивъ Владиміръ и сопровождаемый множествомъ народа. При путешествін чрезъ преділы Владимірской епархіи преосв. Өеофанъ имівль лишь краткій отдыхъ и небольшія остановки въ нікоторыхъ містахъ, при чемъ вездъ съ искреннею любовію и глубокимъ сожальніемъ



<sup>1)</sup> См. Владим. Епарх. Ввд. 1866 № 15, стр. 844—846. Поливе въ собранів словъ въ Владим. Паствъ, стр. 682—684 упомянутаго въданія 1869 г.

<sup>\*)</sup> Оть 27 івля, означенняго 1866 г. преосв. Өеофанъ н ректору Московской дух. академін протоіерею А. В. Горскому писаль: "се отъёзжаю. Помолнтесь". Письмо, изъ неизданныхъ досель, хранится въ архинъ А. В. Горскаго въ библіотекъ Московской дух. академін.

быль встречаемь и провожаемь, а въ г. Вязникахъ благочинный священникъ Василій Богородскій также сказаль ему річь 1). Простившись здёсь въ настоятельскихъ покояхъ Благовещенскаго Вязниковскаго монастыря съ мёстнымъ и провожавшимъ его изъ Владиміра духовенствомъ и преподавъ ему последнее святительское благословение съ выражениемъ благодарности за усердное и исправное его служение при немъ, владыка чрезъ Муровъ отправился въ Вышенскую пустынь на безмолвное пребываніе. Во всёхъ рёчахъ, которыя произносились предъ липемъ отъёзжавшаго владыки на прощаніе, выражалась неподдъльная искренность, горячая любовь, невольное удивленіе и благоговъніе къ предпріемлемому имъ подвигу самоумаленія, признаваемы были безспорно его личное высокое благочестіе, какъ достоподражаемый примёръ для паствы, его "истиннохристіанская кротость и мудрость, которыя являль онъ всемь, даже и не способнымъ цвнить и чувствовать оныя", и т. д.

И вотъ святитель, съ такими высокими личными достоинствами, въ полномъ разцвътъ мужества (преосв. Өеофану въ то время только что исполнилось 50 лёть отъ роду), добровольно предаваль себя всецело въ жертву Богу, Ему вполне посвящаль себя, все пріобретенное дотоле и все имевшее быть плодомъ дъйствія сокрытыхъ въ немъ духовныхъ силъ и духовнаго опыта. На первыхъ порахъ, если мы припомнимъ, преосв. Өеофанъ былъ уволенъ на покой въ Вышенскую пустынь съ званіемъ настоятеля ея. Съ этимъ званіемъ соединялись, конечно, извъстныя и въ его положеніи не лишвія права; но соединялись и обязанности не только по духовному управленію обителією и братією, но и по зав'ядыванію монастырскимъ хозяйствомъ и проч. А между темъ душа добровольнаго отшельника жаждала совершеннаго безмолвія, уединенія и беседованія съ однимъ только всевидящимъ Богомъ. Поэтому, вскоръ же по прибытіи на Вышу, именно въ сентябръ 1866 г. преосв. Өеофанъ просилъ Св. Сунодъ уволить его отъ управленія обителью и исходатайствовать ему пенсію, такъ какъ "скудость содержанія въ обители и хлопотливые способы добывать его

<sup>1)</sup> См. Владим. Епарх. Выд. за 1866 г. № 16, стр. 905.

не дадуть ему покоя при управленіи обителью". Вмість съ тыть онъ просиль: 1) "предоставить ему право служить, когда пожелаеть; 2) оставить за нимъ какое-либо вліяніе на монастырскія власти, бевъ вмішательства въ діла монастырскаго управленія и 3) оставить за нимъ занимаемый имъ флигель съ тъмъ, чтобы обитель какъ приспособила этотъ флигель къ помѣщенію его, поправляла что каждогодно потребуется и отопляла, такъ и помогала ему, преосвященному, въ добываніи нужнаго къ трапезв или даже и доставляла всю трапезу". Св. Сунодъ, опредъленіемъ 19-28 сентября того же 1866 г., постановиль исполнить всв прописанныя выше желанія преосв. Өеофана, съ подчинениемъ ему братии Вышенской пустыни по церковно-служебной части, и назначиль ему пенсію по 1000 р. въ годъ со дня увольненія на покой т. е. съ 17 іюня того же года. Съ тъхъ поръ началась его истинно подвижническая жизнь въ "свободномъ отъ заботъ пребывании", продолжавшаяся затемъ целыхъ 27 летъ. При этомъ до 1872 года такая жизнь святителя была открытая для обитателей и посътителей Вышенской пустыни; ибо святитель, какъ рядовой инокъ, исполняль всв иноческіе уставы и порядки: ходиль ко всвыь службамъ Божіимъ, въ великіе праздники и воскресные дни самъ служилъ соборне, съ архимандритомъ и братіею обители, литургію, и т. д. Но съ 1872 года, когда устроена была малая церквица, во имя Богоявленія Господня, въ его келліяхъ, онъ совершенно удалился отъ сношенія съ людьми сторонними: кром'ь келейника, прислуживавшаго ему, его изръдка навъщали только настоятель обители и духовникъ; со всъми же остальными людьми онъ съ техъ поръ сносился лишь письменно. И только въ 1879 году болезнь глазъ сделала, для него необходимою повздку въ Москву, чтобы посовътоваться со врачами-спеціалистами; но и при этомъ онъ навъстилъ только своего товарища по академіи, митрополита Московскаго Макарія, да посътиль святыни Московскія для поклоненія, а пребываніе имъль въ домъ Аеонскаго монастыря на Большой Полянкъ, никого не принимая къ себъ кромъ своего сродника (племянника А. Г. Говорова) и некоторых иноковь, имевших ближайшее къ нему отношеніе по его пребыванію въ означенномъ домѣ 1). По возвращеніи же изъ Москвы на Вышу, опять продлилась прежняя затворническая жизнь въ усдиненномъ бесѣдованіи съ Богомъ однимъ,—и такъ до самой блаженной кончины, послъдовавшей, по знаменательному совпаденію, въ день Богоявленія Господня 2) текущаго 1894 года.

Какъ проходила жизнь святителя Ософана въ затворъ?—Уже до 1872 года, т. е. до посвященія себя полнему затвору, преосв. Өеофанъ въ тъхъ, немногихъ впрочемъ, случаяхъ, когда являлся предъ людьми, т. е. во время богослуженій, даваль ясно всёмъ, хотя сколько нибудь вкусившимъ духовной жизни, понять, что главная цёль его затвора и главное упражненіе его добровольнаго подвига-молитва. Онъ твердо помнилъ заповъдь Кіевскаго старца Пареенія, что одно нужнее всего: молиться и молиться непрестанно умомъ въ сердцѣ Богу, и этого болѣе всего: добиваться. И онъ уже давно вкусилъ сладость молитвы. Мы не забыли, конечно, что уже въ 1847 году онъ высказывалъ свое завътное желаніе, среди ученыхъ занятій: "Пошелъ бы въ церковь, да тамъ и сиделъ". И после, где онъ ни служилъ, отъ іеромонашескаго до архіерейскаго сана, всегда быль самымь теплымъ молитвенникомъ. Еще болбе, разумбется, въ затворб. Свидътель-очевидецъ, одинъ изъ иноковъ Вышенской обители, весьма хорошо выразился о немъ въ этомъ отношении, сказавъ, что онъ "горель, какъ свеча или неугасимая лампада предъ ликами Христа, Богоматери Заступницы и святыхъ Божінхъ" а); когда онъ посъщаль Богослуженіе, то, по свидътельству того же инока, "стоялъ благоговъйно, тихо, не озирансь никуда, бодренно, какъ воинъ предъ царемъ, такъ и онъ предъ Христомъ Царемъ небеснымъ, очи свои закрывалъ, ради собранности ума и сердца въ молитев; случалось, послв литургіи,

<sup>1)</sup> См. воспоменанія А. Г. Говорова о преосв. Өеофан' въ Душеп. Чтеніи за 1894 г. № 5 -6, стр. 54—55.

<sup>2)</sup> И самое вия: Сеофанъ указываеть на Богоявленіе и церковь Богоявленія въ велліяхъ преосвященнаго на Вышь и другія обстоятельства дають невольное впечатльніе такого совпаденія. Не даромь и въ велліи затворника—святителя, по вончинь его, найдена писанная имъ самимъ на полотнь икона Богоявленія Господня-

<sup>3)</sup> См. въ Душен. Чтении за 1894 г. № 3, стр. 527. (Изъ Тамбов. Епарх. Въ-дом. 1894 г. № 6).

подносившій владыкѣ, антидоръ стоялъ предъ нимъ минуты двъ, и погруженный въ молитву богомолецъ открывалъ очи и бралъ поднесенное". Когда онъ совершалъ богослужение самъ, то своимъ благоговъніемъ вселялъ благоговъніе и въ сослужащихъ. "Едва ли кто изъ насъ, иноковъ Вышенскихъ, когда либо слышаль во св. алтаръ какое стороннее слово изъ устъ святителя Өеофана, кром' последованія богослужебнаго. И поученій онъ не говориль, но самое служеніе его предъ престоломъ Божінмъ было живымъ поученіемъ для ізсіхъ. Бывало среди върующаго простого народа только и слышны сердечные вздохи умиленія и возгласы: Господи помилуй" 1). Когда съ 1872 года послѣ Пасхи преосв. Өеофанъ удалился въ полный затворъ, тогда и самое священнослужение онъ совершалъ одинъ, наединъ съ Богомъ: келейникъ принесетъ ему заблаговременно все необходимое для совершенія литургіи (просфоры, церковное вино и проч.) и удаляется, а владыка, въ первые десять лётъ полнаго затвора, каждый воскресный и праздничный день, а въ последнія одиннадцать леть ежедневно, въ урочное время, совершалъ Божественную литургію, "въ сослужении святыхъ ангеловъ". На вопросъ одного изъ ближайшихъ учениковъ -- почитателей его, какъ онъ служитъ литургію, онъ отвічаль: "служу по служебнику молча, а иногда и запою". Но когда другой почитатель его, инокъ, выразилъ желаніе присутствовать при совершеній имъ келейнаго богослуженія, чтобы пріобщиться изъ святительскихъ его рукъ, то онъ отклонилъ исполнение этого желания 2), не желая нарушить объта своего въ затворъ (полномъ). Келейная церквица преосв. Өеофана была рядомъ съ его рабочимъ кабинетомъ. Здёсь онъ, не сокращая, когда нужно было, молитвеннаго подвига своего, особенно же умной молитвы, обыкновенно и по преимуществу занимался другими упражненіями, тесно связанными съего затворническою жизнію. Сюда прежле всего относится Богомысліе, въ широкомъ смыслѣ понимасмое. Это-то Богомысліе между прочимъ и имъло плодомъ своимъ тъ многочисленныя писанія его, которыя всъ безъ исключенія—духовнаго содержанія и о которыхъ

<sup>1)</sup> См. тамъ же, стр. стр. 527-528.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 535. 536.

мы еще будемъ говорить впоследствіи. Многія изъ его писаній были и плодомъ, выраженіемъ его истинно-христіанской любви къ ближнимъ. Разумъемъ въ особенности его письма къ разнымъ лицамъ. Ежедневно получалъ онъ отъ 20 ло 40 писемъ и отъ собратій по архіерейству, и отъ вельможъ, и отъ сродниковъ, и отъ разнаго рода нуждающихся, и всфмъ спѣшилъ какъ можно скорве отвътить, кому словомъ совъта, вразумленія, назиданія, кому разрішеніемъ его недоуміній, кому просто вложениемъ денежной помощи и т. д. Предъ праздниками Рождества Христова и Пасхи, получивъ пенсію, онъ почти всю ее разсылаль по почтв разнымь бъднымь и горемыкамъ, оставляя себъ лишь немногое на необходимыя потребы. Конвертовъ по 10-ти и болъе за разъ денежныхъ приходилось тому же. упомянутому выше, иноку, сдавать на почту. А другимъ онъ разсылалъ безмездно книжки свои. Въ отвътныхъ же письмахъ своихъ онъ всегда старался угадывать именно и ближе всего духовныя потребности вступавшихъ съ нимъ въ переписку и въ этомъ смысле по преимуществу отвечать, хотя писаль самымъ простымъ, задушевнымъ тономъ. И такъ какъ его духовная опытность собственная была весьма обширна, то письма его были и служать настоящимь цёлительнымь бальзамомъ для многихъ страждущихъ душъ, глубокимъ назиданіемъ не только для искавшихъ сего последняго, но и для встхъ вообще нуждающихся въ духовномъ руководствт, утвержденіи, вразумленіи и т. д., источникомъ истинной мудрости созердательной и практической, сокровищницею многоразличныхъ познаній, направленныхъ однако же къ единой спасительной цёли. Въ свободные отъ чисто духовныхъ и умственныхъ занятій часы или въ минуты утомленія отъ сихъ занятій святитель-затворникъ упражнялся, подобно многимъ древнимъ подвижникамъ, въ разнаго рода рукодъліяхъ. Онъ самъ писалъ въ одномъ случать: "Нельзя все духовнымъ запиматься: надо какое-либо не хлопотливое рукодёліе имёть. Только браться за него надо, когда душа утомлена, и ни читать, ни думать, ни Богу молиться не способна" 1). Въ такихъ случаяхъ онъ зани-



<sup>1)</sup> Душеп. Чтен. 1894, № 3, стр. 538.

мался живописью, резьбою, токарнымъ, столярнымъ, переплетнымъ и другими мастерствами и во многихъ изъ этихъ занятій преуспъваль изрядно. Племяннику своему (по брату) А. Г. Говорову 1) онъ въ разное время подарилъ многія изъ своихъ работъ подобнаго рода, и онъ представляютъ очень хорошій видъ, всегда какъ бы одухотворенный особою, высокою идеею, а въ нъкоторыхъ случаяхъ изобличаютъ и прямо настоящаго мастера и глубокаго знатока дела. Таковы напр. у А. Г. Говорова его работы превосходныя иконы: Спасителя, несущаго Крестъ, Казанской Божіей Матери и св. великомученицы Варвары (ангела супруги А. Г. Говорова). Таковы же разныя и другія вещи и вещицы его работы и переплетенныя имъ книги, хотя самъ онъ всегда, по обычаю, очень скромно, даже смиренно отзывался объ этихъ своихъ работахъ. Напр. посылая чрезъ него въ 1876 г. сродникамъ его жены книжки свои, онъ пишетъ: "переплесть у насъ некому. Я и самъ переплетчикъ, да ужъ очень плохой, негожъ для Москвы" 2); а между тъмъ переплетенныя имъ книжки имфютъ прекрасный и тщательно отделанный видъ 3). Въ другой разъ, посылая ему другія вещи своей работы, пишетъ ему (отъ 5 сентября 1878 года): "Насилу успълъ я коечто сработать-и посылаю. Тебъ подчасникъ и большая книгоразръзка; прочее все твоей супругъ: подчасникъ, маленькая книгоразръзка, этажерка на рабочій ей столъ для разныхъ вещицъ при работъ; подсвъчникъ со свъчею горящею-есть игольникъ: свъчу повернуть-она снимется. А подсвъчникъ съ чернымъ пьедесталомъ-обоимъ вамъ въ моленный уголъ. Потяни за шпильку.--и выйдеть. На шпильку втыкать маленькія свідки. Всв вещицы со склейками. Клей разсохнется, —и вещь разорится. Тогда распусти клею-и опять вставь, и вещь исправится. Чашечки подчасниковъ вертятся на винтъ. Если разслабнутъ, отодрать бархатку, и винтъ подвинтить. Если винтикъ развертитъ дырку, надо купить винтикъ немного потолще, и винтить. Крылья, что въ большой книгоразрезке-вялы и мо-

<sup>1)</sup> Занимающему должность судебнаго пристава при Мосвовскомъ Окружномъ судъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Душеп. Чтен. 1894, № 4, стр. 573.

<sup>3)</sup> Образець переплета его работы ны видыл у студента Московской дух. академія о. С. І. Никольскаго, одного изъ участниковь отпъванія преосв. Өеофана.

гутъ сломаться. Поосторожнъй. Но если сломается, —распустить клею и приклеить, нисколько не подстригая разлома, а какъ есть. Икону пришлю чрезъ недълю или двъ. Пусть высохнетъ хорошенько" 1). Такъ могъ говорить только близко знакомый съ дъломъ. Да и вообще безъ тъхъ или другихъ занятій святитель-затворникъ не проводилъ времени. "Я не умъю понять, —писалъ онъ тому же племяннику еще въ 1874 г., — какъ можно быть безъ какого-либо дъла. Или голова работлетъ, или руки. А пустопорожняго времени чтобы не было. И скуки не будетъ. И мысли никакія въ голову не полъзутъ" 2).

Въ числѣ иконъ, которыя писалъ самъ преосв. Өеофанъ въ своемъ затворѣ, послѣ кончины его, была найдена икона святителя Тихона Задонскаго во весь ростъ еще немного не окончениая. И это обстоятельство, и то, что преосв. Өеофанъ еще юношею ходилъ за 100 верстъ отъ своей родины на поклоненіе къ мѣсту погребенія свято чтимаго имъ угодника Божія до прославленія послѣдняго, а потомъ Господь судилъ ему, какъ мы знаемъ, присутствовать и при открытіи святыхъ мощей его въ 1861 году, равно какъ и то, что онъ и въ своихъ сочиненіяхъ часто упоминаетъ творенія святителя Тихона или мнѣнія его, въ примѣръ приводитъ его и под., и другимъ настойчиво совѣтуетъ читать его творенія, руководиться его мнѣніями и т. п. з),—все это даетъ понять, что примѣръ святителя Тихона сильное имѣлъ воздѣйствіе на преосв. Өеофана въ его рѣшимости предаться возможно полному уединснію въ затворѣ.

Келліи святителя-затворника въ Вышенской пустыни нахолись въ двухъ-этажномъ флигелъ, примыкающемъ къ монастырской оградъ. Въ нижнемъ, каменномъ, этажъ этого флигеля помъщается монастырская просфорня и двъ братскихъ келліи, а въ верхнемъ, деревянномъ и было помъщеніе для преосв. Өеофана. Если до кончины его это помъщеніе было недоступно наблюденію стороннихъ людей, то по кончинъ свя-



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 574. 575. Ивона—Божіей Матери Казанская, колія съ чудотворной Вышенской. Срав. тамъ же выше, стр. 574.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 572.

См. напр. въ Письмах о христіанской жизни, вып. 3-й, стр. 10, 325; вып. 4-й, стр. 30 и др. Спб. 1860.

тителя-затворника оказалось возможнымъ увидёть, гдё и какъ жилъ почившій, чемъ онъ занимался и т. д. И прежде всего, келлін его отличались величайшею простотою во всемъ, во всей своей обстановки: стины безъ обоевъ, потемнили отъ времени, мебель почти вся простая деревянная и только кровать складная, желізная, диваны березоваго дерева съ жестяными сидъньями, но и то все дешевое и ветхое, а въ иныхъ случаяхъ и самодъльное. Такія же дешевыя и ветхія принадлежности одъянія, посуды и проч. Что подороже изъ принадлежностей архіерейскаго сана (митры, панагіи и проч.) и богослуженія (священные сосуды, облаченія и т. д.), изъ одеждъ и другихъ вещей въ оставшемся имуществъ почившаго, то, безъ сомнънія, представляеть собой приношенія ему оть почитателей его. Много осталось въ келліяхъ преосв. Өеофана его изділій, каковы: рёзная деревянная панагія, рёзной деревянный крестъ и др.; равно также остались и орудія его разнообразныхъ опытовъ и рукодълій, какъ-то: два ящика съ инструментами токарными, столярными, переплетными; палитра для красокъ и кисти; фотографическій аппарать; станокь для выпиливанія изъ дерева, верстакъ, токарные станки; телескопъ, два микроскопа, анатомическій атлась, географическіе атласы и т. д. Ибо онъ считаль не только полезнымь, но и нужнымь, какь для себя, такъ и для другихъ и познанія въ области естественныхъ наукъ, раскрывающія тайны премудрости Божіей въ природъ внъшней и въ самомъ человъкъ. "Хорошо уяснить себъ строеніе растеній, животныхъ, особенно человіка, и законы жизни, въ нихъ проявляющейся, --- говориль онъ, --- великая во всемъ этомъ премудрость Божія! Неизслідимая"... А за тімь всего боліве было въ келліяхъ почившаго-книгъ разнаго рода, по разнымъ отраслямъ наукъ и въдънія, не только духовныхъ, но и свътскихъ, по части богословія, философіи, исторіи и т. д. И при томъ по всему видно было, а сочиненія почившаго и ясно доказываютъ, что большая часть этихъ книгъ не лежали праздно на своихъ мъстахъ въ келліяхъ святителя-затворника, а были, ныя въ постоянномъ, другія же въ болье или менье частомъ употребленіи въ его рукахъ. Много духовной пищи доставляли онъ почившему, не заботившемуся о пищъ тълесной, и эта

духовная пища, претворяемая въ достояніе его собственнаго ума, служила въ послъднемъ обильнымъ источникомъ духовнаго питанія для всего православнаго міра. Видно, много времени изъ жизни почившаго посвящаемо было чтенію и изученію большинства изъ этихъ книгъ, когда и одному писанію нужно было много посвящать времени, чтобы написать столько сочиненій и писемъ, сколько написано было почившимъ. А между тъмъ не мало времени требовали и священнослуженія съ моленіями и рукодълія. Не много минутъ требовалось на удовлетвореніе тілесных нуждь сна и бодрствованія такому подвижнику духа. Не затъйливъ былъ порядокъ обыденной жизни его, хотя и строго наблюдаемъ былъ. Обыкновенно съ вечера, какъ замъчено было раньше, келейникъ заготовляль вино и просфоры для служенія литургіи, которое за последніе годы было ежедневное, равно какъ и облачение. По окончании литургии, святитель легкимъ стукомъ давалъ знать келейнику о времени утренняго чая. Въ часъ дня быль у него объдъ, за которымъ, въ последніе годы, святитель въ скоромные дни вкушаль только по одному яйцу и по стакану молока. Въ четыре часа по полудни чай, а ужина не было. Въ посты, конечно, еще болъе усиливалось тёлесное воздержаніе подвижника-святителя, котораго питали и окрыляли только духовныя занятія и молитвенные подвиги. Молитвы святителя приносимы были имъ не о себъ только и за спасеніе своей души, но и о людяхъ. Въ высшей степени трогательное зрълище представилъ собой алтарь келейной церквицы его, въ которомъ близъ жертвенника, по кончинъ святителя, найденъ быль привъшеннымъ къ стънъ мъшечекъ, весь наполненный записочками къ преосвященному разныхъ лицъ, съ просъбами помянуть ихъ и сродниковъ ихъ у престола Божія...

И этотъ молитвенникъ почилъ на въки. Свъча жизни его земной догоръла. Еще за нъсколько времени до кончины замъчаемы и замъчены были нъкоторыя явленія бользненности, служившія предвъстниками того, что совершилось 6 января текущаго года, хотя и не препятствовавшія святителю до самыхъ послъднихъ дней предъ кончиною бодренно возставать на дъло свое, или точнъе, Божіе. Еще отъ 9 марта 1892 года

писаль онь одному изъ своихъ близкихъ сродниковъ: "про мое нездоровье вамъ не тфми словами сказали. Было головокруженіе сильное, -- місяца три. Оно укротилось, но закваска его осталась, и неръдко отрыгается. Въ связи съ нимъ отупъніе головы и безпамятство... и еще-италіанское da far niente 1). Это миъ очень нравится-послъднее-то.-И мы русскіе не прочь полениться" 2). Какъ ни шутливо закончиль преосв. Өеофанъ свъдъніе о своемъ нездоровью, однако все показывало, что его тълесная храмина близилась къ разрушенію. Въ 1893 году бользненность еще болье усилилась, недомоганія сдылались болъе частыми, хотя преосвященный Өеофанъ и продолжалъ по прежнему свои затворническіе подвиги, велъ прежній образъ жизни. Но вотъ съ 1 января текущаго 1894 года и обычный порядокъ жизни его нъсколько разстроился. Не всегда въ опредъленное время святитель даваль знакъ (легкимъ стукомъ) о времени чая или объда... Наканунъ кончины, 5 января, владыка, чувствуя слабость, попросиль келейника помочь ему пройтись по комнать. Келейникъ провель его нъсколько разъ, но владыка, утомившись, отослаль его и легь въ постель. Въ самый день кончины святитель совершиль по обычаю Божественную литургію и затёмъ кушалъ утренній чай; но къ объду не давалъ условнаго знака долъе обыкновеннаго. Келейникъ заглянулъ въ рабочій кабинетъ святителя и зам'єтивъ, что онъ сидитъ и что-то пишетъ, не сталъ безпокоить его напоминаніемъ. Чрезъ полчаса владыка подаль условный знакъ къ объду (это было въ половинъ 2-го часа по полудни), но за объдомъ скушалъ лишь половину яйца и полъ стакана молока. Не слыша стука къ чаю, келейникъ 3) снова заглянулъ въ комнату владыки въ половинъ пятаго и увидъль его лежащимъ на кровати. Хотя на минуту и мелькнула мысль у келейника, что быть можеть святитель легь отдохнуть, однако любящее

<sup>1)</sup> Ничего недъланіе, праздность.

<sup>2)</sup> Изъ ненапечатаннаго досель письма къ племянивку преосв. Өеофана по сестръ, кандидату Моск. дух. академін И. А. Крутикову, нынъ преподавателю Ефремовскаго духовнаго училища.

<sup>3)</sup> Келейникъ этотъ (Евлампій), 27 лътъ, прислужнвавшій преосв. Өеофану, такъ быль преданъ ему, что послів его кончины, отъ печали 9 дней не принималь пища, а чрезъ двів неділи и самъ скончался.

сердце подсказало ему, что въ этомъ было нѣчто другое. Подойдя къ святителю, онъ увидалъ, что тотъ уже почилъ навѣки, при чемъ лѣвая рука лежала на груди, а правая сложена какъ бы для архіерейскаго благословенія...

Тотчасъ же дано было знать о семъ настоятелю пустыны архимандриту Аркадію и другимъ, кому нужно, въ Тамбовѣ и Петербургв. Тело почившаго опрятано было по надлежащему и облечено въ архіерейскія одежды. При облаченіи на лицѣ блаженно почившаго явно для всехъ присутствовавшихъ просіяла блаженная улыбка... 1) Три дня въ келейной церкви простояло тёло почившаго и затёмъ еще три дня въ соборё обители до его погребенія, - и тавніе не коснулось его: святитель имълъ видъ спокойно спящаго человъка. При первомъ же извъстіи о кончинъ чтимаго всьми святителя, во множествъ стали притекать въ обитель почитатели его для поклоненія тълу его. Число ихъ чёмъ далёе, тёмъ болёе увеличивалось, и въ день погребенія, 12-го января, народа было несмѣтное множество. Погребеніе по чину совершаль самь преосвященный Тамбовскій Іеронимъ въ сослуженіи настоятеля обители архимандрита Аркадія, Шацкаго соборнаго протоїерея и прочаго духовенства, въ большомъ числѣ собравшагося 2). Были слышны плачъ и рыданіе и вопль многихъ среди присутствовавшихъ, изъ коихъ многіе потеряли въ почившемъ своего благодітеля, наставника, отца духовнаго. Многіе приходили и пріфажали за 200, 300 и болъе верстъ для отданія послъдняго долга почившему. Но само собою разумвется, несравненно болве того людей чувствовали утрату 6 января, не присутствуя при погребеніи почившаго въ этотъ день святителя. И такъ какъ самое огромное большинство ихъ никогда и не видали его при жизни, то скорбь ихъ особаго рода. "Она не выражается воплями о разлукъ, а глубоко ложится на душъ, затрогивая самыя сокровенныя движенія сердца, проникая до тайниковъ духовной жизни, до той области духа, для которой почившій именно и быль необходимъ, какъ великій наставникъ, какъ яркій свъточъ,



і) См. Душеп. Чтен. 1894, № 4, стр. 702. Срав. тамъ же, выше.

<sup>2)</sup> До 50-ти свищеннослужителей отпівали почившаго.

горъвшій яркимъ всеозаряющимъ свътомъ среди возникавшихъ внутреннихъ смутъ, среди мглы колебаній и сомнѣній, какъ мощный помощникъ въ борьбѣ съ внѣшними, а главное—внутренними невзгодами 1) Такое значеніе почившаго, конечно, выработалось съ теченіемъ времени и опредѣлялось во многомъ, при условіяхъ времени, въ которыя онъ жилъ и дѣйствовалъ, чертами личнаго характера его, также окрѣпшаго съ теченіемъ времени въ опредѣленный образъ. Соберемъ же эти черты прежде нежели перейти къ разсмотрѣнію его ученія по сочиненіямъ его.

Господь наделиль преосв. Өеофана въ изобили и духовными дарами, и внѣшнимъ благообразіемъ. Роста онъ былъ не большого, въ движеніяхъ быль довольно быстръ, но всегда скроменъ, лице имълъ чистое, пріятное, взглядъ светлый, ласковый, носъ правильный, волосы темнорусые, а въ старости съдые, не густые на головъ и довольно длинная полуокладистая борода окаймляли его лице и дълали его весьма типичнымъ. Нависшія нъсколько брови не мъшали ласковости взгляда, и лицо святителя при разговоръ часто освъщалось пріятною улыбкою. Отсутствіе изысканности въ одеждъ, простота во всемъ и, между прочимъ, въ пріемахъ, въ обращеніи, тонъ річи живой, по временамъ шутливый, а при разсужденіи о предметахъ возвышенныхъ-серьезный, довершали внишнюю сторону его образа, съ перваго раза располагая каждаго въ его пользу, но въ то же время и невольно внушая уваженіе, даже благоговініе къ нему. Характерна его манера-закрывать очи съ цълію собранности духа или дабы не видъть или не слышать чего либо суетнаго. Однажды упомянутый раньше Вышенскій инокъ, по духовной нуждъ своей придя къ преосв. Өеофану въ его затворъ и увидавъ его ласковость и веселость, осмълился сообщить ему одну новость невинную изъ жизни монашеской... Святитель вдругъ закрылъ глаза свои, сидълъ какъ бы погруженный въ молитву, и ни слова не промолвилъ на эту новость. Прошло нъсколько минуть, опомнился принесшій новость, что погрышиль, и владыка, открывъ очи, началъ разговоръ, но по обычаю "о еди-

<sup>1)</sup> Душеп. Чтен. 1894, № 3, стр. 516-517.

номъ на потребу, спасеніи души, о немощахъ и неисправленіяхъ, о томъ, какъ жить и благоугождать Господу... Когда надо было прекратить бесёду, то святитель даваль о семъ знакъ погружениемъ внутрь себя молитвеннымъ. Воздохнувъ изъ глубины души, скажеть: Господи помилуй, Боже нашь, помилуй наса! И уйдетъ какъ бы внутрь себя предъ лице сердцевъдца Господа... закроетъ очи и сидитъ молча... Тогда посетитель вставаль, просиль прощенія и благословенія, и уходиль" 1). Въ такихъ вифшнихъ чертахъ и манерахъ светились черты виутренняго, духовнаго, нравственнаго образа святителя Өеофана. Его высокій, отъ природы світлый и въ то же время весьма гибкій умъ, строго дисциплинированный школьнымъ воспитаніемъ, никогда не отличался однако же привязанностію къ излишней формалистикъ въ мышленіи, къ такъ называемому схоластицизму, и всегда сохраняль свою самобытность, отличался простотою, естественностію и ясностію, д'влавшею его сочиненія доступными для всехъ классовъ народа. При этомъ весьма живое воображеніе, въ связи съ обширною начитанностію, зоркою наблюдательностію и глубокою опытностію, доставляло богатство образовъ, живость и наглядность, такъ сказать, выпуклость плодамъ его даже самой отвлеченной умственной работы, и потому-то эти плоды такъ удобочитаемы для всякаго въ его сочиненіяхъ, такъ завлекательны, можно сказать, какъ далеко не многія произведенія ученыхъ умовъ удобочитаемы, а темъ болъе завлекательны. Но этого мало сказать о плодахъ его умственной работы. Они прямо, сказать можно, душеспасительны, не только отвъчають на запросы простой любознательности, но и удовлетворяють сокровеннайшимъ и наилучшимъ требованіямъ ума. Это отъ того, что въ нихъ светится не одинъ умъ, а и сердце производителя ихъ, его постоянное стремленіе и направленіе и мыслить и говорить лишь о единомъ на потребу, что, въ свою очередь, свидетельствуетъ и о добромъ, прямомъ направленіи его воли. Еще въ курсовомъ сочиненіи преосв. Өеофана замъчена была его способность и склонность къ идеальнымъ соображеніямъ. Его идеальная настроенность,



<sup>1)</sup> Душеп. Чтен. 1894, № 3, стр. 536—537.

въ связи съ религіозностію, воспитанною съ детства, и его самого постоянно держала и въ писаніяхъ побуждала держать всякое слово вдали отъ всего низменнаго, нравственно не подобающаго,--- на высотъ, на которой обыкновенно бываетъ такъ трудно удержаться людямъ съ живымъ воображениемъ, но не глубоко религіознымъ и не обладающимъ такою идеальною настроенностію, не воспитавшимъ такъ строго воли своей въ религіозно-нравственномъ направленіи. Но всего действенные въ почившемъ было его прекрасное, любвеобильное сердце. Издавна замъчалась въ немъ кротость, мягкость, миролюбіе, составлявшія, повидимому, родовую черту его, какъ члена фамиліи Говоровыхъ. Поэтому всегда строгій къ себъ, онъ быль чрезвычайно снисходителенъ къ немощамъ другихъ и по любви къ ближнимъ, истинно христіанской, изыскиваль всё способы къ направленію немощныхъ на путь спасенія и утвержденія въ добромъ направленіи. И мы не забыли, конечно, того, какъ онъ даже въ качествъ епархіальнаго начальника, избъгалъ случаевъ самолично дълать выговоры, поручая другимъ дёлать это. Не мене кротости замечательно и смиреніе его. Одинъ священникъ чрезъ инока Вышенскаго просиль у святителя Өеофана наставленія себъ, какъ ему поучать своихъ прихожанъ. "Ну кто я такой, чтобы давать другимъ наставленія, отвічаль смиренный учитель, пусть береть Св. Тихона твореніе и читаеть въ церкви и довольно съ него "1). Обладая высокими достоинствами нравственности, онъ ниже всего и всъхъ судилъ о себъ самомъ, и не осуждалъ самъ никого, не любилъ и пересудовъ такъ же, какъ и ссоръ. И по естественному чувству и по заповъди Апостола (1 Тим. 5, 8) онъ особенно любвеобильное попечение имълъ о родныхъ своихъ, которыхъ у него много. "Владыка всегда интересовался судьбою своихъ родныхъ, —пишетъ одинъ изъ этихъ последнихъ, 2) особенное участіе принималь въ важныхъ случаяхъ ихъ жизни, и какая нужна помощь, оказываль ее въ ту же пору-деньгами ли, совътомъ ли. или ходатайствомъ. Все это дълалъ стара-



Душеп. Чтен. 1894, № 3, стр. 536. Срав. далѣе, здѣсь же, еще случай смиренія.

Упоменутый выше племянникъ преосвященнаго И. А. Крутиковъ въ письмъ
къ составителю настоящаго очерка.

тельно и чрезвычайно спѣшно, и до тѣхъ поръ не успокоивался, пока не успъвалъ какъ нибудь помогнуть. Если самъ не могъ сдълать что нибудь, то просилъ другихъ, имфющихъ возможность 1). Вообще онъ желалъ знать положение всъхъ родныхъ; если съ къмъ непосредственно не списывался, то стороною отъ другихъ узнавалъ, даже разспрашивалъ. Благопріятную матеріальную обстановку для нихъ, какъ живущихъ въ міръ, считалъ необходимою, для того, чтобы жизненный ихъ путь не быль стропотень; и потому самъ старался устроить оную. Но туть же даваль знать, чтобы они не забывали единаго на потребу, -- спасенія души, которое должно надъ всвиъ господствовать 2). Любвеобильность сердца почившаго святителяего благостность, милостивость простирались на всёхъ 3), о чемъ свидътельствуетъ ясно уже одна общирная переписка его, ко, торую онъ самъ первый никогда не прекращаль, отвъчая на каждое письмо по возможности тотчасъ же. И не одно только размышленіе холоднаго ума, а живой собственный опыть внушиль ему, безь сомнинія, ти многія строки его писаній, гай говорить онь о значени сердца въ жизни и дъятельности человъка. Объясняя напр. извъстное мъсто изъ посланія Св. Апостола Павла къ Римлянамъ (2, 15) о язычникахъ, что они являють дыло законное написаное въ сердцахъ своихъ, спослушествующей имъ совысти и проч., преосв. Өеофанъ говоритъ: "Ибо всегда первое внушение на добро исходитъ изъ сердца. Встрътился страждущій, -- изъ сердца исходить состраданіе, располагающее облегчить его участь. Видить кто обижающаго,изъ сердца исходитъ неудовольствіе на него съ понужденіемъ защитить обижаемаго. Получить кто благодьяніе, -- сердце ис-



<sup>1)</sup> Таковы напр. выбющіяся у насъ подъ руками, не изданных досель, письма преосв. Өсофана къ ректору Моск. дух. академін протоїсрею А.В. Горскому, съ выраженісмъ въ нихъ заботъ объ учившихся въ означенной академін племяння-кахъ его Н. А. и И. А. Крутиковыхъ.

<sup>2)</sup> Письмо, вонечно, не напечатано. Сравн. также письма преосв. Өеофана къ А. Г. Говорову и воспоменанія последняго о преосв. Өеофане, напечатанныя въ Душеп. Чтен. за 1894 г. Ж. 4, 5 и 6.

<sup>3)</sup> Только лжеумствованія, лжеименное знаніе и нам'тренное противлевіе истин'я правиламъ правственности возбуждали въ немъ гитвъ и нещадівіе, а безсознательныя заблужденія вызывали сожалітніе.

полняется благодарностію къ благод'втелю. Пришло помышленіе о Богь, -- въ сердць чувствуется благоговьйное Ему поклоненіе и преданность, хотя бы не имѣлъ кто правыхъ понятій о Божествъ 1)", и т. д. Вообще, святитель-затворникъ всегда и во всемъ, во всёхъ отношеніяхъ быль и представляется личностію самою симпатичною, привлекательною, а будучи личностію ума возвышеннаго, мудрости и опытности глубочайшей, познаній неисчерпаемыхъ, религіозности истинно христіанской и самой искренней, направленія строго-православнаго, нравственности безупречной, онъ является и истиннымъ свътильникомъ церкви, учителемъ православія, нравственности и всёхъ добродётелей христіанскихъ. Девственность же его, постничество и умерщвленіе плоти еще болье возвышали духъ его, которому чрезъ то и вслъдствіе того открываемы были отъ Господа такія глубины и тайны відінія Божественнаго и человъческаго, какія не всегда бывають доступны обыкновенному человъческому уму. Въ немъ обитала премудрость Божія, по выраженію посъщавшаго его въ затворъ Вышенскаго инока 2). И эта-то премудрость яснъе и полнъе всего выразилась въ его многочисленныхъ писаніяхъ.

И. Корсунскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> См. преосв. Өеофана Толкованіе первыть восьми ілавь посланія св. ап. Павла кв Римлянамь, стр. 156—157. Москва, 1890 (изд. 2-е).

<sup>2)</sup> Cu. Aymen. 4men. 1894, № 3, ctp. 537.

## Русскій штундизмъ, въ связи съ сектантствомъ Харьковской спархіи.

(Продолжевіе \*).

## II.

Въроученіе штундистовъ. Отрицательная и положительная стороны въроученія. Обряды и богослуженіе штундистовъ. Нравственность штундистовъ. Политическія чалнія штундизма.

Въроучение южнорусскихъ штундистовъ проникнуто протестантизмомъ въ самой грубой формъ, какую могъ онъ получить въ средъ нашихъ южноруссовъ. Усвоивъ себъ протестантскія идеи, наши южноруссы не могли, однако, сообщить своему новому върованію строго-опредъленной системы въроученія. Догматическая часть положительнаго штундистскаго въроученія не развита, а съ тъмъ вмъстъ не развита и нравственная сторона, которая ограничивается, какъ мы замътили выше, голословнымъ требованіемъ штундистовъ жить "по Евангелію". Что же касается отрицательной стороны ученія штундистовъ, то таковая имъетъ болъе опредъленную физіономію.

Штундисты считають единственнымъ руководствомъ вѣры Св. Писаніе и внушеніе Духа Божія. Это мнимое внушеніе выражается у нихъ личнымъ, произвольнымъ пониманіемъ Св. Писанія. Поэтому штундисты отвергають руководство Церкви и Св. Преданія, какъ измышленіе человѣческое, не согласное будто бы съ Св. Писаніемъ. Сектанты говорятъ, что само слово Божіе побуждаетъ научать и вразумлять другъ друга, безъ ру-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1894 г., № 12.

ководства Церкви, "псалмами, славословіем и духовными писнями" (Колос. 3, 16). Штундистъ Гончаренко заявлялъ намъ, что "отцы Церкви осуетились въ несмысленномъ сердцѣ своемъ" и потому всякое руководство Церкви и пастырей въ дѣлѣ спасенія человѣка должно быть отвергнуто. При такомъ воззрѣніи штундисты отвергаютъ всѣ таинства Православной Церкви, существующія въ ней къ усвоенію спасенія человѣкомъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ отвергаютъ они церковную іерархію и всѣ тѣ догматы и обряды Православной Церкви, которые, по ихъ мнѣнію, не имѣютъ основанія въ Св. Писаніи,—почитаніе Св. креста, иконъ, храмовъ, Св. ангеловъ, угодниковъ и мощей, молитвы за усопшихъ, праздники, посты и проч.

Отвергая Православную Церковь, штундисты говорять, что Церковь съ ея таинствами, обрядами и іерархіей обязана своимъ происхожденіемъ лукавому разуму человъческому. Штундисты называютъ Церковь блудницею, сидящею на водахъ многихъ, дочерью Вавилона (Апок. 17, 1—2; Псал. 136, 8—9). Членовъ священной іерархіи называютъ всевозможными оскорбительными именами и считаютъ ихъ тъми самыми книжниками и фарисеями, которыхъ обличалъ Господь (Мате. гл. 23). Православныхъ епископовъ штундисты называютъ саранчею, жезлъ архіерейскій—ключемъ отъ кладезя бездны (Апок. 9, 1—3), а православные священники, по словамъ штундистовъ, это—дармовды, вымогатели, лънтяи, народные обольстители, лжепророки 1).

Таинства Православной Церкви, какъ благодатныя средства для человъка, штундисты отвергаютъ совершенно и признаютъ ихъ измышленіемъ Церкви и духовенства. Штундисты отвергаютъ православное крещеніе дѣтей, потому что для крещенія требуется предварительное покаяніе и наученіе истинамъ вѣры крещаемыхъ (Матө. 28, 19). О таинствѣ миропомазанія сектанты говорятъ, что оно имѣло мѣсто только въ апостольскія времена (Дѣян. 8, 14—16). Таинство евхаристіи штундисты отвергаютъ, считая заповѣдь Спасителя—"сіе творите въ Мое воспоминаніе" (Лук. 22, 19)—за выраженіе сущности евха-



<sup>1) &</sup>quot;Южнорусский штундизмъ" свящ. А. Рождественского, Спб., 1889 г., стр. 180.

ристін, какъ простого воспоминанія крестныхъ событій. Сектантъ Гончаренко кощунственно заявлялъ намъ, что Голгооская жертва не должна быть повторяема, и Православная Церковь суетно въруетъ въ пресуществление трактирнаго вина въ кровь Христову. Другой Харьковскій сектанть говориль намъ: "Спаситель разъ былъ обагренъ кровію и вновь распинать Его въ церкви на престолъ не слъдуетъ". О таинствъ священства штундисты говорять, что богоучрежденность этого таинстваменве всего доказательна, такъ какъ нигдв въ Св. Писаніи не говорится о томъ "строгомъ распорядки церковной іерархіи, который такъ ловко управляеть теперь темною массой народа". Таинство показнія штундисты отвергають, потому что Апостоль заповъдаль каяться Отцу Небесному, исповъдуя гръхи "друга преда другома", а не предъ священниками (Іак. 5, 16). Бракъ, по мивнію сектантовъ, также не имветъ таинственной силы и есть простой союзъ или договоръ брачущихся лицъ. Наконецъ, что касается таннства елеосвященія, то таковое отрицается сектантами, какъ не установленное Самимъ Інсусомъ Христомъ. На наше указаніе на ясность апостольскаго свидътельства о таинствъ елепомазанія (Іак. 5, 14-15), Харьковскіе штундисты отвінали, что тайнство туть надо понимать въ духовномъ смыслъ. Елей-ото слово Божіе и слово утъщенія, которое могуть дать болящему ближніе.

Отрицая внѣшнее богопочтеніе, штундисты считають существованіе православных храмовь излишнимь, такъ какъ Богь, говорять штундисты, "не вз рукотворенных храмах живеть" (Дѣян. 7, 48) и Богу надо поклоняться "вз духть и истинь" (Іоан. 4, 24). Сектанты глумятся надъ храмами, называя ихъ идольскими капищами, хлѣвомъ, свинною берлогою и проч. 1) Харьковскіе сектанты говорили, что православные священники дорожать храмомъ, какъ "овощнымъ влагалищемъ", откуда они получаютъ себѣ щедрую провизію и проч.

Штундисты не почитаютъ Св. ангеловъ, считая послъднихъ обыкновенными людьми. Ходатайство за насъ Св. угодниковъ и молитва за усопшихъ, по мнънію сектантовъ, также не имъ-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 184.

ютъ основанія въ Св. Писаніи. Почитаніе Св. иконъ штундисты яростно отвергаютъ. Надъ иконами сектанты глумятся, называя ихъ "нѣмыми идолами" и "болванами", воспрещенными еще законодательствомъ Моисея. Глумленіе штундистовъ надъ иконами не знаетъ предъла: они топчутъ иконы ногами, выкалываютъ глаза, кидаютъ въ печь, употребляютъ для хозяйственныхъ надобностей, какъ обыкновенныя дощечки и проч. 1).

На крестъ Господень сектанты смотрять, какъ на постыдное орудіе казни Спасителя, какъ на висфлицу, къ которой пригвождено Христомъ проклятіе міра. Харьковскіе сектанты говорять, что какъ для всякаго человъка орудіе его наказанія, -плеть, розга,-не можеть быть предметомъ почитанія, такъ и почитание православными креста Господу не угодно. Крестное знаменіе штундисты называють печатью антихриста, а священниковъ носящихъ на себъ кресты, вторичными распинателями Христа 2). Одинъ харьковскій сектанть, на требованіе священника поціловать кресть, заявиль, что віруеть въ Евангеліе и потому не будеть цёловать "бездушных видоловъ". Другой харьковскій сектанть, въ подобномъ же случать, говорилъ, что не будетъ цъловать золота и серебра, потому что Богъ не подобенъ волоту или серебру (Дѣян. 17, 29). О праздникахъ и постахъ сектанты умствуютъ, что нигдъ въ Св. Писаніи не предписано соблюдать таковые, и все это есть простое измышленіе пастырей Церкви, желающихъ держать народъ въ повиновеніи ради корыстныхъ видовъ.

Что касается положительной стороны ученія штундистовъ, то она отличается скудостію, запутанностію и неопредѣленностію. Это объясняется тѣмъ, что штундизмъ есть достояніе темной, полуграмотной толпы народа, которая не можетъ осмыслить своего новаго вѣрованія. Отмѣтимъ наиболѣе главныя черты этого ученія.

Характеръ штундистскаго ученія опредёляется слёдующими словами вёроисповёданія чаплинскихъ сектантовъ: "мы вёруемъ", говорятъ чаплинскіе штундисты, "что сей новый завётъ,

<sup>1)</sup> Танъ же, стр. 186.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 184.

который долженъ быть напечатанъ въ сердцѣ, — сей законъ духа долженъ сдѣлать всѣхъ человѣковъ духовными, — и что внутренняя религія заключается въ служеніи Богу духомъ и истиною" 1). Это — основная черта штундистскаго вѣроученія, по которой сектанты и именуютъ себя "духовными христіанами" и "евангеликами", долженствующими жить "по духу Евангелія". На этомъ основаніи штундисты, какъ мы видѣли, отвергли видимую сторону Церкви съ ея обрядами, и на этомъ же основаніи дальнѣйшее ученіе штундистовъ носить тотъ же духовный характеръ.

Истинный свёть богопознанія, по словамь сектантовь, черпается въ Св. Писаніи "по духу Божію" или "озаренію свыше". Это духовное озареніе, о которомъ говорится и въ чаплинскомъ исповъданіи 2), служить у штундистовь главнымь руководствомъ въ дълъ толкованія Св. Пасанія. Другими словами: благодаря въръ въ "озареніе свыше", штундисты допускають самый грубый произволь въ дёлё толкованія и пониманія Св. Писанія. Мы были свидётелями толкованія двумя сектантскими вожаками одного и того же текста въ самой противоръчивой формъ, и каждый сектантъ горячо убъждалъ насъ въ справедливости своего толкованія "по озаренію Духа Святаго". Эта въра въ "озареніе Духомъ Божінмъ", въра въ "въдъніе Божіе", возбуждающая массу народа до фанатизма, замъчается у многихъ штундистовъ. Есть извъстіе, что сектантъ Онищенко говориль о своихъ откровеніяхъ. Могилевскій штундисть Ильченко говориль о своемъ "виденіи", когда онъ съ женой и дочерью "при звукъ гуслей принялъ Духа Святаго" 3). Харьковскій сектантъ Гончаренко письменно увъряль въ воспріятіи имъ "Дужа Божія" и въ тесномъ общеніи съ Господомъ.

Штундисты, считающіе себя находящимися въ непосредственномъ общеніи съ Божествомъ, именуютъ свое общество истинною церковію, которая, не имъя религіозныхъ церемоній, жи-



<sup>1) &</sup>quot;Въроучение малорусскихъ штундистовъ, разобранное на основани Св. Писани" А. Ушинскаго, 1886 г. Киевъ, стр. 182.

<sup>2)</sup> Tanz me, 179.

<sup>3) &</sup>quot;Южнорусскій штундизмъ" А. Рождественскаго, С.-Петербургъ, 1889 года, стр. 193 въ примъчаніи.

ветъ любовію и благодатію 1). Штундисты вірять, что ихъ общество управляется Духомъ Святымъ, имъя главою Самого Інсуса Христа <sup>2</sup>). Чтобы получить спасеніе и воспользоваться искупительными заслугами Спасителя, человъку, по ученію штундистовъ, необходимо вступить въ эту истинную церковь, т. е. въ число штундистовъ. Для этого, по ученію сектантовъ, необходимо принять крещение или "купель покаяния", которая "возрождаетъ въ новаго человъка" 3). Эта "купель покаянія", по словамъ младо-штундистовъ, не есть водное крещеніе: "мы", говорится въ чаплинскомъ исповеданіи, "не пойдемъ къ берегамъ Горданскимъ и многимъ водамъ Салимскимъ; а мы крестимся въ Господа нашего Інсуса Христа, который умеръ за насъ и воскресъ, и мы съ Нимъ умираемъ и воскресаемъ върою; и върчемъ, что купель наша была гробомъ Христовымъ... въруемъ, что въ смерть креститься, по выраженію Апостола Павла, значить умереть для гръха и міра, и покаяніемъ воскреснуть славою Отца" 4). И далее: "мы веруемъ, что водою мы можемъ омыть тёло по наружности, а не душу, не волю, не умъ, не совъсть" 5). "Надо креститься", говорятъ штундисты. "живой водой, которую Христосъ предлагалъ самарянкъ у колодца, а не мертвой" 6).

Впрочемъ, отвергая крещевіе, одни изъ штундистовъ не крестятъ дѣтей (напримѣръ, Харьковскіе сектанты), а другіе (въ Кіевской губерніи) совершаютъ крещеніе надъ младенцами. Кстати замѣтимъ здѣсь, что мы, въ бытность свою въ Кіевѣ, не могли узнать тѣхъ основаній, въ силу которыхъ допускается крещеніе дѣтей кіевскими сектантами. Послѣдніе увѣряли насъ, что таковое крещеніе будто бы вызываемо было простымъ желаніемъ получить метрическое свидѣтельство ребенку и вообще дать дѣтямъ, какъ выражались штундисты, "паспортныя права

<sup>1) &</sup>quot;Въроучение малорусскихъ штундистовъ, разобранное на основани Св. Писанія" А. Ушинскаго, Кіевъ, 1886 г. стр. 184.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 188.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 208.

<sup>4)</sup> Танъ же, стр. 208

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, стр. 210.

<sup>6) &</sup>quot;Штундисты" В. Маврицкаго, Православное Обозрѣніе, 1881 года томъ І, стр. 360—361.

въ обществъ". Аналогичный случай извъстенъ и въ Харьковской епархіи: одинъ сектантъ, ради полученія нужнаго документа, лицемърно присоединился къ Церкви; а съ пріобрътеніемъ документа вновь сталъ въ ряды штундистовъ 1).

Крещеніе у штундистовъ служитъ главною раздѣлительною чертою между старо-штундистами и младо-штундистами. Староштундисты имѣютъ у себя обрядъ воднаго крещенія, совершаемаго ими надъ взрослыми, т. е. могущими имѣтъ сознательную вѣру. Поэтому православныхъ, переходящихъ въ секту, староштундисты (за немногими исключеніями) перекрещиваютъ, какъ крещенныхъ въ дѣтствѣ, безъ сознанія вѣры. Отсюда староштундисты называются еще штундо-баптистами или штундовыми баптистами. Между тѣмъ младо-штундисты или ново-штундисты совсѣмъ отрицаютъ необходимость воднаго крещенія и довольствуются вышеуказаннымъ "покаяніемъ", называемымъ ими "купелію покаянія" и замѣняющимъ крещеніе.

На ряду съ крещеніемъ, какъ простымъ обрядомъ принятія въ сексту новыхъ членовъ, у штундистовъ существуетъ "св. вечеря" или "причащеніе". "Св. вечеря", по ученію штундистовъ, есть также простой обрядь, не имъющій таинственной силы и состоящій въ простомъ преломленіи хліба съ виномъ въ воспоминаніе страстей Христовыхъ. Причащеніе же Тѣла и Крови Христовой штундисты понимають въ духовномъ смыслъ. Подъ плотію и кровію Христовою въ евхаристіи сектанты разумівють не дъйствительное Тъло и Кровь Спасителя, а слово Божіе. "Мы", говорится въ чаплинскомъ исповъданіи, принимаемъ Его живыя слова и пріобщаемся Его плоти и крови, какт говорить Спаситель: слушающий слово Мое и върующий въ пославшаго Меня импеть жизнь въчную (Іоан. 5, 24)... мы въруемъ что Іисусъ Христосъ-хлебъ жизни... Спаситель есть виноградная доза, отъ которой это вино, которое мы должны пить... Слово Божіе сильнъе всего наружнаго..., ибо вино обмануло многихъ, которые надъются на него, во спасеніе своей души. потому пророкъ и укоряетъ (Осіи 1, 13—14, 9, 2)<sup>и 2</sup>).



<sup>1) &</sup>quot;Дѣло Харьковской Духовной Консисторів", по Изюмскому уѣзду, 1890 года № 58.

<sup>2) &</sup>quot;Въроучение малорусскихъ штундистовъ, разобранное на основани Св. Инсанія" А. Ушинскаго, Кіевъ, 1886 год. стр. 236.

Есть у штундистовъ еще другіе обряды. Иногда у нихъ употребляется гласная исповёдь предъ общиною. Но эта исповёдь, по изъясненію харьковскихъ сектантовъ, встрёчается рёдко и вызывается преступленіями противъ штундистскихъ общинъ (выдача властямъ пропагандистовъ секты, похищеніе братской кассы и проч.).

Православное таинство священства у нѣкоторыхъ штундистовъ замѣняется обрядомъ рукоположенія, какъ простымъ внѣннимъ знакомъ общественнаго приговора или избранія (при помощи голосованія или жребія) на должность епископа, пресвитера и діакона. При этомъ избранныя должностныя лица различаются не по степенямъ іерархіи, а по роду преимущественной дѣятельности и отвѣтственности предъ общиною. Епископъ есть главный пропагандистъ секты и управитель общиной, пекущійся о ея благосостояніи, а пресвитеры и діаконы—совершители обрядовъ секты и устроители религіозныхъ собраній, гдѣ и изъясняють слушателямъ слово Божіе.

Обрядъ бракосочетанія у штундистовъ совершается иногда чрезъ руковозложеніе "старшихъ братьевъ", а иногда безъ него, при общемъ хоровомъ пъніи религіозныхъ стиховъ и пъсней.

Погребеніе также состоить въ пініи, соотвітствующихъ случаю, стиховъ и въ чтеніи избранныхъ мість Св. Писанія.

Богослуженіе штундистовъ не имѣетъ ни опредѣленной формы, ни опредѣленнаго времени и мѣста. Наибольшимъ однообразіемъ отличается обрядъ преломленія хлѣба. А остальныя богослужебныя собранія зависятъ отъ степени молитвеннаго настроенія молящихся: чѣмъ болѣе въ собраніи лицъ, желающихъ "держать молитву" и чувствующихъ "вдохновеніе" толковать Св. Писаніе, тѣмъ долѣе затягивается собраніе: произносятся безтолковыя импровизированныя молитви, толкованія Св. Писанія и проч. Что касается мѣста богослужебныхъ собраній, то штундисты избирають для собраній обыкновенный жилой домъ, не имѣющій никакихъ особенностей въ убранствѣ, исключая скамеекъ для молящихся и покрытаго бѣлой скатертью стола съ Библіей въ русскомъ переводѣ. Иногда богослуженіе отправляется въ одномъ опредѣленномъ домѣ, и въ такомъ случаѣ на содержаніе молитвеннаго дома

собираются среди сектантовъ пожертвованія. Но въ большинствъ случаевъ мъста богослужебныхъ собраній мъняются, о чемъ членовъ братства увъдомляють особые въстовые наканунъ собраній. Перемъной мъста собраній штундисты избъгають преследованія со стороны полицейских властей. Въ силу этой же причины не существуеть у штундистовъ и строго определеннаго времени богослужебныхъ собраній, хотя такимъ временемъ избирается по преимуществу воскресный день-утро. вечеръ или ночь, смотря по удобству. По словамъ Харьковскихъ сектантовъ, собранія бывають преимущественно въ воскресные дни, а также въ праздники, признаваемые сектантами на основаній указаній Новаго Завета: въ Св. Пасху, Рождество Христово, Преображение Господне, Вознесение и проч. Здёсь кстати замётимъ, что если штундисты избёгаютъ появленія полиціи въ собранія, то это не значить, что они маскирують свое отпаденіе отъ Православной Церкви. Штундисты, наоборотъ, охотно допускаютъ въ свои собранія православныхъ лицъ, въ надеждъ найти себъ среди нихъ послъдователей, и каждый штундисть всюду открыто заявляеть о своей измѣнѣ Православію. Своими же собраніями штундисты боятся оказаться предъ властями нарушителями общественной тишины.

При своемъ богослуженій, штундисты употребляють Библію и особенно Новый Завётъ въ русскомъ переводе. Но есть у штундистовъ и свои особыя книги для молитвенныхъ собраній. Къ числу сектантскихъ богослужебныхъ книгъ принадлежать: "Голосъ въры или собраніе духовныхъ пъсней", --книга наиболже употребительная у сектантовъ и замжняющая имъ православный "требникъ"; затъмъ слъдуютъ брошюры: "Любимые стихи", "Радостныя пъсни Сіона", "Приношеніе православнымъ христіанамъ", всевозможные рукописные "псалмы", "духовныя пъсни" и проч. Изъ поименованныхъ книгъ у насъ имъются подъ руками первыя три книги, отобранныя у харьковскаго сектанта Лаврика. Первая изъ нихъ, ..., Голосъ въры или собраніе духовныхъ пъсней", издана въ Новороссійскъ въ 1882 г.. съ дозволенія цензуры, но безъ обозначенія имени автора, н заключаетъ въ себв псалмы въ стихахъ и молитвенныя обрядовыя песни (погребальныя, венчальныя и проч.). Вторая н третья книги,— "Любимые стихи" и "Радостныя пѣсни Сіона", изданы въ С.-Петербургѣ въ 1882 году, съ дозволенія цензуры и также безъ обозначенія имени автора, и заключають въ себѣ различныя духовныя пѣсни и стихи 1).

Молитвенныя собранія или богослуженіе у штундистовъ совершается следующимъ образомъ. Предварительно члены братства получають чрезъ въстовыхъ увъдомление о времени и итств собранія. При этомъ указывается, будеть ли происходить "преломленіе хлѣба", или же простое молитвенное собраніе. Когда сектанты соберутся въ назначенномъ дом'в, т'в же въстовые занимають сторожевые посты около дома и братство открываетъ собраніе. Если "преломленіе хлібов" не назначено, то собраніе занимается чтеніемъ и пініемъ молитвъ, духовныхъ пъсней и толкованіемъ Св. Писанія. Такое собраніе можетъ состояться и безъ вожаковъ секты или "старшихъ братьевъ", "пресвитеровъ" и проч. А. Я. Дородницынъ передаетъ подробности штундистскаго простого собранія, въ которомъ ему пришлось присутствовать. Когда въ приготовленной избъмужчины заняли свои мъста на лавкахъ по правую сторону, а женщины по левую, воцарилась глубокая тишина. "Старшій братъ" Филимонъ троекратно произнесъ: "Боже, милостивъ буди намъ гръшнымъ" и, обращаясь къ женъ своей Харитинъ, сказалъ: "Начинай Харитина". Харитина, откашлявшись въ руку, начала штундовую пъснь:

> "Здѣсь мы, братья, собрались Богу имиъ честь воздать, Пусть святая благодать Преисполнить намъ сердца".

Послѣ первыхъ стиховъ къ Харитинѣ присоединились голоса остальныхъ сектантовъ, и въ стройномъ хорѣ полились слова духовной иѣсни. Затѣмъ снова воцарилось глубокое молчаніе и "старшій братъ" Филимонъ предложилъ прочесть восьмую главу посланія Апостола Павла къ Римлянамъ. Собраніе съ большимъ вниманіемъ слушало "старшаго брата", съ трудомъ разбиравшаго гражданскую печать. Объясненіе прочитаннаго



<sup>1) &</sup>quot;Дѣло Харьковской Духовной Консисторіи", по Зміевскому уваду, 1892 г. № 215.

состояло въ томъ, что брались отдёльные стихи и разъяснялся ихъ буквальный смыслъ. Братья и сестры, склонивъ головы на грудь, слушали проповёдника съ глубокимъ вниманіемъ; у нъкоторыхъ изъ нихъ на глазахъ показались слезы. Проповёдникъ, стараясь выражаться литературно, употреблялъ выраженія, едва ли понятныя самому проповёднику. Напримёръ, изъясняя 5—9 стихи, проповёдникъ говорилъ: "мы теперь живемъ въ божественномъ домостроительстве не по плоти, а по духу. Кто живетъ по плоти, тотъ не можетъ угодить Богу, потому что стремительность нашей плоти имъетъ нечисть, если духъ не держить баланцу" и проч. Проповёдь свою ораторъ заключилъ словомъ—"аминь", и собраніе отвътило ему: "аминь". Тогда та же Харитина начала пъснь:

"Отче нашъ, благодаримъ, Что Свое Ты далъ намъ слово; Дай же силу немощнымъ Весть по оному жизнь нову".

По окончаніи благодарственной пізсни, все собраніе преклонило колівна, а одна изъ женщинъ начала "держать молитву", которая у штундистовъ бываетъ большею частію импровизированною. Во время молитвы всё присутствующіе становились на колівни, сложивъ на груди руки, и оставались въ такомъ положеніи до окончанія молитвы. Затівмъ снова началось півніе духовныхъ пізсней, прерываемое общимъ колівнопреклоненіемъ, до тізхъ поръ, пока желающаго "держать молитву" не находилось 1).

Если же собраніе штундистовъ назначается для "преломленія хлѣба", то въ собраніи обязательно присутствуютъ главари секты, и богослуженіе принимаетъ болѣе торжественный характеръ. Поютъ болѣе хоромъ, а запѣваетъ одинъ изъ вожаковъ. Когда предлагается чтеніе изъ Евангелія объ установленіи таинства Евхаристіи, то представитель собранія, изображающій собой пресвитера, прочитавъ слова: "пріимите, ядите; сіе есть Толо Мое" (Мато. 26, 26), передаетъ діакону тарелку съ нарѣзаннымъ хлѣбомъ. Діаконъ разноситъ хлѣбъ присутствующимъ, или же просто тарелка передается сектантами



<sup>1) &</sup>quot;Воскресное чтеніе" 1890 года. № 20, стр. 319—321.

другъ другу. Въ это время собраніе поетъ изъ книги "Духовныхъ пѣсней":

"Когда, Христе, Ты смерть Свою Ученикамъ явлилъ,
Тогда Ты за вечерею Взялъ хлибъ, благословилъ
И, преломивъ, роздалъ имъ всемъ,
Къ нимъ говоря сіе:
Прівмите и ядите всѣ,
Се Тъло есть Мое".

Затемъ пресвитеръ продолжаетъ чтеніе Евангелія. По произнесеніи словъ: "пейте изъ нея всть" (Мате. 26, 27), діаконъ беретъ чащу съ виномъ и передаетъ собравшимся. Пока чаша переходитъ изъ рукъ въ руки присутствующихъ, собраніе поетъ:

> Такъ же съ виномъ Ты чашу взилъ, Благодаривъ, дая Свовиъ ученикамъ, сказалъ: Сіе есть Кровь Моя, Прівмите, пейте изъ нея Всѣ, ибо эта кровь За васъ изливаема Въ прощеніе грѣховъ" и проч. 1).

Пресвитеръ и діаконъ берутъ себѣ хлѣбъ и вино послѣ всѣхъ присутствующихъ. Затѣмъ слѣдуютъ обыкновенно благодарственныя молитвы и собраніе оканчивается, а иногда предлагается желающимъ чтепіе Св. Писанія съ объясненіями.

Штундисты проповъдуютъ идеально—правственную жизнь "по Евангелію". Но какъ сами шдундисты выполняютъ нравственный евангельскій идеалъ, объ этомъ взгляды печати расходятся. Одни считаютъ штундистовъ людьми высоконравственными, не знающими пьянства, воровства, разврата и прочихъ пороковъ, встръчающихся въ средъ православныхъ. А другіе утверждаютъ діаметрально противоположное. Такое противоръчіе печати объясняется тъмъ, что штундизмъ въ пору увлеченія имъ, дъйствительно обуздываетъ разгульнаго человъка и заставляетъ его временно уклоняться отъ пороковъ и страстей. Штундистская добродътель въ этомъ случав является простою

<sup>1) &</sup>quot;Южноруссый штундизмъ" свящ. А. Рождественскаго, С.-Петербургъ, 1889 г. стр. 255—256.

реакціей среди разгульной черни, изв'ядавшей порокъ во всей его наготъ. А вслъдъ за этой реакціей наступаетъ неръдко новая реакція, еще большій разгуль и порокъ, неискусно сдержанные на время. Подтвердимъ эту мысль примърами. О. Козакевичь, изучившій жизнь штундистовь, говорить, что они "немиролюбивы, злобны, мстительны, безнравственны... и запятнали свое имя въ обществъ клеветою, мошенничествомъ, пьянствомъ, прелюбодъяніемъ, преимущественно воровствомъ и даже разбойничествомъ". "Ложь и обманъ, хитрость и лукавство", по сообщенію Херсонскихъ Епархіальныхъ Відомостей, -, синонимы любого штундиста". Кіевскій миссіонеръ о. Леоновъ называетъ штундистовъ "самочинными беззаконниками", которые, "подъ благовиднымъ предлогомъ чтенія Евангелія", "внесли въ мирную и чистую семейную жизнь необузданный разврать, уничтоживъ святость брака". Миссіонеръ Чепурной также говоритъ о свальномъ гръхъ, существующемъ у штундистовъ 1). Количество сектантовъ въ Харьковской епархін-ограничено. И между тъмъ они успъли уже выдълить изъ среды своей нравственныхъ уродовъ въ лицъ одного семейства, обвинявшагося недавно Харьковскимъ Окружнымъ Судомъ въ свальномъ грфхф.

Что же касается вожаковъ секты, то они стяжали себъ громкую извъстность въ темныхъ дълахъ. Рябошапка, Ратушный, Коваль и другіе главари штундистовъ прекрасно умъли поживиться на чужой счетъ и нъкоторые изъ нихъ побывали въ тюрьмъ за разныя преступленія.

Въ частности, семейной жизни въ христіанскомъ смыслѣ штундисты не признаютъ. Родители и дѣти у сектантовъ именуютъ другъ друга братьями и сестрами, потому что у всѣхъ Отецъ одннъ—Богъ, а мать—земля <sup>2</sup>). То же мы замѣтили и среди Харьковскихъ сектантовъ съ тою особенностію, что пылкая молодежь особенно кичится равенствомъ съ стариками, а эти послѣдніе, находясь въ уничиженіи, начинаютъ тяготиться плодами рукъ своихъ. Естественно, поэтому, что съ отрицаніемъ

<sup>1) &</sup>quot;Южнорусскій штундвзмъ" А. Рождественскаго, С.-Петербургъ, 1889 года, стр. 271—272.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 187.

штундистами христіанской семьи, у нихъ является разладъ семейный и, какъ мы видёли, даже иметъ мёсто свальный грёхъ.

Будучи неблагонадежны въ правственномъ отношеніи, штундисты—неблагонадежны и въ отношеніи политическомъ: они вообще отрицательно относятся къ современному соціально-политическому строю. Эта неблагонадежность сектантовъ въ политическомъ отношеніи выражается двоякимъ образомъ: въ германофильствъй въ соціально-демократическихъ чаяніяхъ штундистовъ.

Что касается германофильства сектантовъ, то таковое не подлежить сомнънію. Нъкоторые наблюдатели штундизма и въ томъ чисдъ г. Велицинъ констатируютъ политическую подкладку штундизма, ставя пропаганду его нъмецкими колонистами въ связь съ замысломъ нёмцевъ распространить германское владычество среди русской національности. По наблюденіямъ г. Велицына, посттившаго около 250 немецкихъ колоній, колонисты не ограничиваются тімь, что отрывають русскій народъ отъ Православія и отъ Россіи, но изъ пропов'єди штунды делають орудіе германизаціи русскаго населенія. Штундистъ перестаетъ быть русскимъ и становится нѣмцемъ. Онъ выносить изъ избы образа и портреты Государя и на ихъ мъсто ставить портреты штундоваго царя Вильгельма и его бывшаго канцлера Бисмарка. Дълу превращенія русскаго въ нъмца много помогаетъ матеріальная благотворительность пропагандистовънъмцевъ. Русскій крестьянинъ, видя свою бъдность и благосостояніе німца-колониста, думаеть, что для улучшенія своего быта необходимо сделаться немцемъ. И немцы прекрасно эксплоатирують такое настроеніе нашего крестьянина. Они оказываютъ широкую матеріальную помощь обратившимся изъ Православія въ штунду. На этой почвѣ нѣмцы позволяють себѣ грубыя выходки. Г. Велицынъ сообщаеть извёстный пріемъ, который ему лично случалось наблюдать. Немецъ, обыкновенно, даеть совыть русскому положить подъ деревомъ рубль и помолиться по-штундистски, т. е. отвратясь отъ иконъ, чтобы Богъ сдёлаль чудо превращенія рубля въ пять рублей. Простодушный крестьянинъ удаляется для молитвы, или просто выжидаетъ нъсколько минутъ; нъмецъ тъмъ временемъ кладетъ подъ дерево вмъсто рубля пять рублей, и крестьянинъ, находящій посл'в молитвы деньги, в'врить чудесной находк'в 1). Объ этомъ же пріемѣ мы слышали и отъ харьковскихъ сектантовъ, которые передавали намъ о широкой благотворительности штундистекихъ пропагандистовъ. Такъ, по словамъ харьковскихъ сектантовъ, у пропагандистовъ существуетъ правильно организованная общинная касса, которая удовлетворяеть всв претензіи и нужды штундистскихъ пропагандистовъ и общинъ. О существованіи штундистскихъ кассъ есть еще извъстіе со словъ бывшаго штундиста. По этому извъстію, желающій поступить въ секту сперва является къ штундистскому кассиру, который и заносить имя его въ книгу. Если пришедшій-бѣднякъ или разорившійся, то касса выдаеть ему пособіе годичное, въ размъръ 300 рублей, или по 25 рублей въ мъсяцъ, пока тотъ не обзаведется хозяйствомъ 2). Не удивительно поэтому, что еще въ первое время существованія штундизма сектанты одного села, на требованіе власти о прекращеніи собраній, задорно отвѣчали: "заплативъ за недозволенныя намъ сборища больше 800 рублей штрафу, мы еще готовы заплатить въ десять разъ больше, но все-таки будемъ собираться" 3). Но, проповъдуя штундизмъ, пропагандисты въ то же время возвъщають русскимъ, что скоро прійдетъ німецкій царь и завоюетъ югъ; тогда всъхъ русскихъ изгонятъ, а принявшіе штунду и нъмцы будутъ блаженствовать. И вотъ, съ одной стороны, страхъ германскаго нашествія, а съ другой, --- удовлетвореніе корыстолюбивыхъ стремленій нашего крестьянина, -создають твердую почву германофильству штундизма 4). И штундисты мечтають, что рано или поздно всюду будеть одна штундовая въра. Изъясняя въ посланіи Ап. Павла къ Римлянамъ 1—5 стихи 13-й главы и въ Евангеліи Марка 13—17 стихи 12-й главы, штундисты говорять: "Христось повельль давать подать кесарю, а кесарь этотъ быль святой анабаптисть, штундовый нёмець. И вотъ изъ всего этого очень ясно видно, чтобы мы почитали

<sup>1) &</sup>quot;Воскресное Чтеніе" 1890 г. № 10, стр. 169—170.

<sup>2) &</sup>quot;Штундизмъ и пашковщина". «Въра и Разумъ», т. І, ч. І, стр. 186.

<sup>3) &</sup>quot;Штувдисты на югь Россів" В. В—въ, "Церковный Вестникъ", 1882 год. № 43, стр. 10.

<sup>4) &</sup>quot;Воскресное Чтеніе" 1890 г. № 10, стр. 170.

штундовыхъ анабаптистовъ царей и начальниковъ, которые еще будутъ; а также (въ будущемъ) штундовскимъ анабаптистскимъ кесарямъ, т. е. царямъ давали подати, но никакъ не православнымъ царямъ. А такъ какъ теперь ихъ (т. е. православныхъ царей) еще година и область темная, а штундо-анабаптистской братіи еще малая сила противъ православныхъ, то необходимо стараться какъ можно исправнъе платить подати... чтобы не могли замътить, что всъ мы, отступившіе отъ Православія, подълались и правительству православному невърными").

Далъе, штундизмъ есть явление весьма сложное. Германизація представляеть только одну изъ сторонъ штундизма. Поэтому многіе изследователи находять, что штундизмь является не только измѣною русскому правительству и германофильствомъ, но даже-измъною правительству вообще, --носить въ себъ элементы соціально-демократическіе. Законность существованія властей штундисты отвергають. Правда, по словамь однихъ сектантовъ, на землъ нътъ другой власти, кромъ Божіей, и потому земныя власти сектантами не признаются и не отвергаются. Но, по понятію большинства сектантовъ, "власть имъють ть, которые побогаче и сильнъе другихъ, что никакого начальства, никакихъ наказаній. остроговъ не нужно 2). Штундисты ждуть свободы, равенства и раздёла имуществъ. Они мечтають, что настанеть время, когда все имущество, -- земля, магазины съ товарами,—"все будетъ общее" 3). Священникъ слободы Чаплинки утверждаеть, что въ его приходъ нынъшніе сектанты уже давно искали удобнаго случая выйти изъ-подъ опеки всякой власти, какъ духовной, такъ и гражданской. Священникъ с. Лъсовичъ говоритъ: "я убъжденъ, что наши штундисты въ перемънъ религии ищутъ не спасенія души, а независимости отъ узаконенной власти-духовной и гражданской. Это уже подтверждалось многими фактами въ судебныхъ процессахъ. Въ основъ штундизма лежитъ политическая подкладка, выработанная соціализмомъ, но пока она еще содержится этимъ

<sup>1) &</sup>quot;Южнорусскій штундизми" А. Рождественскаго, Сиб., 1889 г. стр. 206-7.

<sup>2)</sup> Tanz-me, ctp. 187-188.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, стр. 206.

обществомъ въ глубокой тайнъ". Благочинный о. Трезвинскій въ своихъ сообщеніяхъ о штундѣ также развиваетъ ту мысль, что штундизмъ есть замаскированное религіей, коммунистическое ученіе соціалистовъ, такъ какъ среди сектантовъ бродятъ иден коммунистическаго и соціалистическаго характера о свободѣ, равенствѣ и раздѣлѣ имуществъ. На съѣздѣ противораскольническихъ миссіонеровъ (въ 1887 году въ Москвѣ) было констатировано, что штундисты "относятся крайне враждебно къ Государю Императору и ко всему строю русской, не только религіозной, но и гражданской—общественной жизни", стремятся ниспровергнуть русскую самобытность въ религіозной, гражданской и семейной жизни и добиться новыхъ формъ жизни<sup>1</sup>).

Наконецъ, есть извъстіе, что сектанты относятся отрицательно къ клятвъ, присягъ, къ судебнымъ учрежденіямъ и къ воинской службъ. Одинъ сектантъ, на основаніи 1 посланія Ап. Павла къ Кориноянамъ, гл. 6, ст. 1—6, говорилъ о необходимости сектантамъ судиться у себя самихъ, а не у православныхъ. Другіе сектанты считаютъ войну зломъ, запрещеннымъ въ Евангеліи и воиновъ—разбойниками <sup>2</sup>). Харьковскіе сектанты, Сумскаго уъзда, держатся этого же взгляда на воинскую службу и охотно предпочитаютъ понесть кратковременное тюремное заключеніе, нежели исполнять воинскую повинность.

Свящ. Л. Твердохлибовъ.

(Продолжение будеть).



<sup>1) &</sup>quot;Воскресное Чтеніе" 1890 г. № 28, стр. 441—443.

<sup>2) &</sup>quot;Южнорусскій штундизмъ" А. Рождественскаго, Спб., 1889 г., стр. 188.

## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

## Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Продолжение \*).

Ложно толкуя и искажая святоотеческіе тексты, римскіе богословы извращають ученіе и св. Григорія Назіанзина, все ученіе котораго въ отношеніи къ св. Петру можеть быть кратко выражено въ слідующемъ тексті: "Ты видишь, говорить онъ, 1) какъ среди учениковъ Христа, которые всі были равно великими, возвышенными и достойными избранія, онъ названъ быль камнемь, а ради этого по своей впрп (sur sa foi) сталь основаніемъ церкви". Но святой учитель не говорить, что церковь должна быть создана на личности Петра, но на его впрп; и на вірів не субъективной, которая должна была такъ печально ослабіть въ минуты тройного отреченія, но на вірів объективной, то есть, на вірів въ божество Христа, которое онь исповідоваль.

Римляне приводять еще свидътельство св. Григорія Нисскаго, который выражается такъ: <sup>2</sup>)

"Прославляемъ память св. Петра, который есть глава (chef) апостоловъ, и въ немъ чествуемъ другихъ членовъ церкви; ибо на немъ церковь Божія утверждается, такъ какъ, въ силу преимущества, полученнаго имъ отъ Господа, онъ есть твердый и крѣпкій камень, на которомъ Спаситель создалъ свою церковь".

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1894 г. № 7.

<sup>1)</sup> Св. Григор. Назіанз., Разс. 26.

<sup>2)</sup> Григор. Нисс. Похвал. слово св. Стефану.

Этотъ переводъ принадлежитъ римскимъ богословамъ; но вотъ буквальный переводъ съ греческаго:

"Прославляемъ память Петра, который есть глава апостоловъ; а *вмъстъ съ нимъ* прославляемъ и другихъ членовъ церкви. И церковь Божія *укръплена*, ибо въ силу дара, сообщеннаго Господомъ Петру, онъ сталъ крѣпкимъ и *болье* твердымъ камнемъ, на которомъ Спаситель устроилъ церковъ" <sup>1</sup>).

Своимъ переводомъ римскіе богословы пытаются сообщить идею, будто Петръ получилъ исключительное преимущество, сдѣлавшее его единственнымъ основаніемъ Церкви. Св. Григорій положительно отвергаетъ усвояемыя ему заблужденія слѣдующими страницами, заимствованными изъ той же самой рѣчи, которую они приводять въ искаженномъ видѣ:

"Сегодня мы преимущественно совершаемъ память тъхъ, которые блистали великимъ и ослъпительнымъ блескомъ благочестія, то есть: Петра Іакова и Іоанна, которые суть князья апостольского служенія... Апостолы Господни были свътилами, освъщавшими все, что находится подъ небомъ. Ихъ князья и г. шоы, Петръ, Іаковъ и Іоаннъ, коихъ память мы прославляемъ нынъ, пострадали различнымъ образомъ... Праведно въ этотъ же день прославлять и тъхъ людей, которыхъ мы назвали, не только потому, что они были единодушны въ своемъ проповъданіи, но и по причинъ равенства ихъ достоинства (тоу биотироу).

"Онъ (Петръ), занимающій первое мьсто (протобдатує) и глава апостольскаго общества, милостиво удостоился славы, соотвътствующей его достоинству, будучи прославленъ страданіемъ, подобнымъ страданію Спасителя... Но у Іакова отсъчена голова, такъ какъ онъ желалъ обладать главою Христа, который дъйствительно есть (очтос) его глава, ибо глава человъку есть Христосъ, и въ то же время Онъ есть глава всей церкви.

"Они (апостолы) суть основанія церкви, колонны и столны



<sup>1)</sup> Μνημονευεται Πέτρος κεφαλή των 'Αποςτολων, καὶ συνδοξάζεται μεν ἀυτω τα λοιπά μέλη τῆς ἐκκλησίας, ἐπιστηρίζεται δέ ἡ ἔκκλησία τοῦ Θεοῦ. Οὖτος γάρ ἐστι κατὰ την δοθείσαν ἀυτῶ παρὰ τοῦ κυρίου δωρεὰν, ἡ ἀρραγης και σχυρωτάτη πέτρα εφ' ῆν την εκκλησίαν ὁ Σωτήρ ὡκοδόμησε. (Greg. Nyss.).

истины. Они суть постоянные источники спасенія, изъ коихъ текутъ обильные потоки божественнаго ученія".

Усвоивши одинаковыя наименованія Петру, Іакову и Іоанну, св. Григорій прибавляєть:

"Наконецъ, мы сказали все это не для униженія другихт апостолово, но для засвидетельствованія добродьтели техь, о которыхъ мы возвъщаемъ, или, лучше говоря, дабы воздать общую похваму вспыт апостоламт. Такимъ образомъ, всё эти наименованія, всё эти хваленія, усвояемыя св. Григоріемъ Петру, Іакову и Іоанну, относятся не къ достоинству ихъ апостольства, такъ какъ достоинство это одно и то же у всёхъ апостоловь, но только ка личной добродьтели иха. Онъ пиательно старается не оставить никакого сомнёнія въ действительной силь этихъ хваленій и силь ученія о подлинномъ равенствь апостоловъ, ибо прибавляеть: Въ отношеніи къ истинъ догмата, они (апостолы), будучи подобными членами, представляють одно и то же тело, и если славится одине члене, какъ говорить апостоль (1, Кор. XII, 26), то просмеляются и всы другіе. И какъ труды ихъ для религін были общими, такъ и почести, пріобр'втенныя ими за пропов'вданіе в'вры, общи у нихъ.

"Для чего, говорить еще святой учитель, безразсудно будемъ стараться выражать то, что превыше нашей силы и будемъ усиливаться достойно прославлять добродътель апостоловъ? Наши хваленія относятся не къ Симону (Петру), бывшему рыболову, но къ его твердой въръ, которая служить опорою церкви. Мы превозносимъ также не сыновей Заведея (Іакова и Іоанна), но Воанергесъ, то есть, сыновей грома.

Итакъ, не личность Петра есть камень Церкви, но вѣра, которую онъ исповѣдалъ, то есть, что *Iucycs Христосз есть* Сына Божій, или вѣра въ божество Христа, которое онъ засвидѣтельствовалъ.

Между греческими отцами нътъ ни одного, который излагаль бы ученіе, отличающееся отъ ученія Златоуста и Григорія Нисскаго. Святой Кириллъ Александрійскій ясно говоритъ: "слово камень имъетъ лишь нарицательное значеніе; оно означаетъ не иное что, какъ только непоколебимую и очень твер-

дую въру ученика" 1). Эти выраженія ръшительно не позволяють приписывать святому учителю митніе, утверждающее на этомо слово столь великія преимущества. Однако же защитники современнаго папства приводять это въ свою пользу. Они ссылаются еще на слъдующее мъсто: "Онъ (Іисусъ Христосъ) научаеть своего ученика, что Самъ Онъ и есть тотъ, кто знаетъ всъ предметы прежде ихъ созданія, Онъ возвъщаеть ему, что имя его будеть не Симоно, но Петро, давая этимъ словомъ разумъть, что Онъ создасть свою Церковь на немъ, какъ на камить, какъ на твердъйшей скалъ 2).

Учить ли св. Отець, что исключительно Петрь будеть основаніемь Церкви? Нѣть, ибо въ другомъ мѣстѣ ³) онъ говорить, что "Петръ и Іоаннъ были равны честію и достоинствомъ". Еще въ иномъ мѣстѣ, онъ наставляеть, что "Христосъ есть фундаменть для всѣхъ и непоколебимое основаніе, на которомъ всѣ мы созданы въ духовное зданіе" ¹). Училъ ли онъ еще, что преимущества Петра перешли къ епископамъ Рима? Нѣтъ, ибо онъ не дѣлаеть объ этомъ ни малѣйшаго упоминанія. А въ такомъ случаѣ, зачѣмъ римскіе богословы призывають его въ свои свидѣтели? Мы видѣли, что примѣненіе слова камень къ личности Петра не доказываеть, будто этотъ апостолъ пользовался исключительными преимуществами; тѣмъ болѣе оно не доказываеть, будто римскіе епископы суть наслѣдники этого апостола.

Св. Кириллъ, относительно преимуществъ св. Петра, не преподавалъ другого ученія, кромѣ ученія ученой Александрійской 
школы. Одинъ изъ вождей этой школы, Климентъ, громко возвѣщалъ, что первенство, въ смыслѣ власти, не существовало 
среди апостоловъ. "Когда ученики, говоритъ онъ 5), спорили 
между собою о первенствъ, то Іисусъ Христосъ заповѣдалъ имъ 
равенство, говоря: Надобно, чтобы вы сдѣлались дѣтьми". И 
Оригенъ не преподавалъ иного ученія. Римскіе богословы за-

<sup>1)</sup> Св. Кирилъ Александр., О Трошф, кн. IV.

<sup>2)</sup> Св. Кирилль, на Св. Іоанна, кн. 11, гл. XII.

<sup>3)</sup> Онъ же, письмо кв Несторію.

<sup>4)</sup> Онъ же, на Исаію.

<sup>5)</sup> Климентъ Александр. Stromat., кн. V, § 5.

имствують у него нѣкоторые тексты, въ которыхъ повидимому онъ примѣняетъ къ личности Петра наименованіе камия; но они проходять молчаніемъ то мѣсто, гдѣ онъ ясно выражается: "Если вы думаете, говорить онъ 1), что Богъ воздвигъ все зданіе своей церкви только на Петрѣ, то что вы скажете объ Іоаннѣ, сынѣ громовомъ? что вы скажете о каждомъ изъ апостоловъ? Осмѣлитесь ли вы сказать, что врата адовы не одолѣютъ Петра въ частности, но одолѣютъ остальныхъ апостоловъ? Не ко встамъ ли относятся слѣдующія слова: Врата ада не одольють ее? Не осуществились ли они на каждомъ изъ апостоловъ?"

Таково также было ученіе Кирилла Александрійскаго, върнаго преданію всёхъ отцовъ.

Изъ числа ихъ мы упомянемъ только объ ученіи святого Василія Кессарійскаго. Напрасно римляне стараются основаться на его авторитеть; достаточно прочитать его, чтобы пріобръсть убъждение, что онъ никогда не дълалъ изъ апостола Петра камия церкви, какъ претендують на это преверженцы папства. "Домъ Господень, говорить онъ 2), воздвигнутый на вершинъ горъ, есть церковь, по мысли Апостола, который говорить: Подобаеть знать, какт надобно вести себя вт дому Божіемь, который есть церковь Бога живаго. Основанія церкви находятся на святыхъ горахъ, ибо она создана на основаніи апостоловъ и пророковъ. Одною изо этихо горо быль Петръ, на каковой скаль (pierre) Господь объщаль создать свою церковь. Справедливо высокія души, возвышающіяся надъ земными вещами, названы горами. Душа же блаженнаго Петра была названа возвышенным камнемь, поелику импьла крппкие корни въ въръ и твердо и мужественно переносила удары, нанесенные ей испытаніемъ".

Св. Василій заключаеть отсюда, что подражая этой въръ и этому мужеству, и мы будемъ горами, на которыхъ домъ Господень будеть возвышаться.

Нъкоторые западные отцы четвертаго и пятаго въковъ по-

<sup>1)</sup> Оригенъ, Толков. на Св. Матв.

<sup>2)</sup> Св. Василій, на 11 гл. Исаів.

видимому болѣе благопріятствовали папской власти, чѣмъ отцы восточные. Но въ сущности, нисколько. Мы уже представили ученіе Тертулліана, святого Кипріана, святого Иларія Поатьерскаго, святого Льва. Ученіе Амвросія, Августина, Оптата. Іеронима, было тождественное.

По свидътельству блаженнаго Августина, святой Амвросій отнесъ, въ своихъ гимнахъ, слово камень къ личности апостола Петра, что и послужило для него самаго тогда поводомъ къ подобному же толкованію. Но святой Амвросій самъ объясняется въ другихъ мъстахъ своихъ сочиненій слъдующимъ образомъ: 1) "Въра есть основаніе церкви, ибо не о личности, а о върго Петра было сказано: врата ада не одольють ее; исповъданіе въры побъдило адъ". Итакъ истина, исповъданная Петромъ, есть основаніе церкви, и никакое обътованіе не было даровано его личности, а слъдовательно, и его въръ субъективной.

Среди текстовъ святого Амвросія, Римъ утверждается преимущественно на слёдующемъ: <sup>2</sup>) Вопрошающій Господь не недоумѣваетъ; Онъ вопрошаетъ не для узнанія, но для наученія, кто естъ тотъ, котораго Онъ оставляетъ прежде восшествія на небо, какъ бы викаріемъ своей любви... Иботакъ какъ онъ одинъ изъ всёхъ высказалъ исповѣданіе, то и
предпочтенъ предъ всёми... Въ третій разъ Господь уже не
спрашиваетъ: преданъ ли ты Мню (m'affectionnes—tu)? но любишь ли Меня (m'aimes—tu)? И тогда онъ ввѣряетъ ему, какъ
въ первый разъ, не агнцевъ, которые имѣютъ надобность въ
млечной пищѣ; не маленькихъ овецъ, какъ во второй разъ; но
Онъ приказываетъ ему пасти всѣхъ, дабы, будучи болѣе совершеннымъ, онъ и управлялъ болѣе совершенными".

Приведши этотъ текстъ, римскіе богословы съ важностію говорятъ: кто же эти овцы, болье совершенныя, какъ не остальные апостолы?—Затъмъ они предполагають, что папа замъщаетъ святого Петра, а епископы замъщаютъ апостоловъ и отсюда они приходятъ къ заключенію, что епископы суть овцы въ отношеніи къ папъ.



<sup>1)</sup> Св. Анвросій, О воплощеніи.

<sup>2)</sup> Св. Анвросій, на сванил. Луку и passim.

Сказалъ ли святой Амвросій хотя бы одно слово, которое могло бы подтверждать подобные выводы? Онъ не усвояеть никакого догматическаго значенія тому, что говорить о Св. Петрѣ; онъ предлагаетъ лишь толкование таинственное и благочестивое; онъ не думаетъ смѣшивать апостоловъ, которые суть пастыри, съ овцами; онъ еще меньше думаеть о преимуществахъ епископовъ Рима, о чемъ онъ не дълаетъ ни малъйшаго упоминанія. И вотъ на такихъ то шаткихъ основаніяхъ хотять создать столь высокое зданіе! Святой Амвросій, подобно святому Иларію Поатьерскому, приписываеть названіе камня то личности Петра, то его въръ, то чаще всего предмету его въры. Онъ усвояеть (это названіе) его личности только переносным образомъ и въ отдаленномъ смыслъ. "Іисусъ Христосъ, говоритъ онъ, есть камень. Онъ не лишилъ благодати этого наименованія своего ученика, назвавши его Петромъ, такъ какъ онъ от камня заимствовалъ твердость и кръпость своей въры. Употреби же и ты свои усилія, чтобы стать камнемъ; твой камень---это твоя въра, и въра---вотъ основаніе Церкви. Если ты камень, то ты останешься въ церкви, потому что церковь устроена на кимню". Это толкованіе оставляеть ли хотя бы тёнь сомнёнія относительно смысла, какой святой Амеросій усвояеть этому пресловутому слову, на которомъ римляне строятъ удивительный монументъ папскихъ преимуществъ? Почему Петръ получилъ это названіе? "Потому, присовокупляеть святой Амвросій, что церковь создана на въръ Петра". Но на какой въръ? на въръ ли личной, нли на истинъ, въ которую онъ увъровалъ? Святой Амвросій отвъчаеть въ томъ же мъстъ: "Петръ названъ такъ потому, что первый положиль основание выры между народами". Проповъдовалъ ли онъ свою личную преданность? Этого нельзя утверждать. Итакъ это была истина, въ которую онъ увъровалъ и которую проповъдовалъ, и именно эта истина есть основание церкви.

Творенія святого Амвросія полны свидѣтельствъ противъ папскихъ притязаній. Мы могли бы привесть много текстовь, но для какой надобности? Достаточно бросить общій взглядъ на его творенія, чтобы быть убѣжденнымъ, что нельзя ссы-

мы ограничимся приведениемъ следующаго текста, въ которомъ онъ излагаетъ свое вероучение о первенстве Петра.

Объясняя следующія слова посланія къ Галатамъ: Я ходиль вы Іерусалимь видьть Петра, онъ выражается следующимъ образомъ: "Прилично было Павлу идти видёть Петра. Почему? потому ли, что Петръ былъ его начальникомъ или начальникомъ другихъ апостоловъ? Нетъ, но потому, что среди всёхъ апостоловъ онъ былъ первымь, которому Господь вверилъ попеченіе о церкви. Потому ли, что обязанъ былъ получить распоряженіе или посланничество отъ Петра? Нетъ, но дабы Петръ зналъ, что Павелъ получилъ такую же власть, какая дарована была и ему самому".

Святой Амеросій такъ объясняеть следующія другія слова: Уэнивши, что власть возвъщать евангеліе язычникам ввырена мин: "Онъ (Павелъ) называетъ только Петра и сравниваетъ себя только съ нимъ, ибо, какт Петрт получилт первенство для основанія церкви среди іудеевь, такъ Онъ, Павель, подобнымъ же образомъ, былъ избранъ имъть первенство въ дълъ основанія церкви среди язычниковъ". Далве онъ пространно развиваеть эту идею, которая въ конецъ разрушаеть папскія притязанія. Въ самомъ діль, по Амвросію, Римъ, который не принадлежаль іудеямь, какъ никто этого не оспариваеть, славился первенствомъ не Петра, но Павла. Наконецъ, это болѣе согласно съ историческою истиною, ибо доказано, что Павелъ пропов'ядываль евангеліе въ Рим'в прежде Петра; что первые два епископа были поставлены Павломъ; что преемство его Петромъ восходить только къ Клименту, третьему римскому епископу.

Наконецъ, въ какомъ смыслѣ Амвросій понимаетъ слово первенство? Онъ не связываетъ съ нимъ никакой идеи чести или власти, ибо онъ положительно говоритъ: "когда относительно Петра услышитъ слъдующія слова: Что скижещь о мию, кто я? припоминая его почетное мѣсто, то (разумѣй, что) онъ пользовался первенствомъ, первенствомъ исповѣданія, а не почести, первенствомъ вѣры, а не чиноничалія (ordre)<sup>и 1</sup>). Не значить

<sup>1)</sup> Св. Амвросій, О воплощеніи.

ли это отвергать всякую идею первенства въ томъ смыслѣ, какъ ее понимаютъ римляне? Итакъ римскіе богословы злоупотребляютъ авторитетомъ Св. Амвросія.

Не менѣе они злоупотребляютъ авторитетомъ и бл. Августина. Этотъ учитель, правда, говоритъ 1): "Петръ, который нѣсколько раньше исповѣдалъ Христа Сыномъ Божіимъ и который, за это исповѣданіе, названъ камнемъ, на которомъ должна быть создана Церковь и пр.", но онъ самъ же и объясняетъ себя во многихъ другихъ своихъ сочиненіяхъ. Приведемъ нѣсколько примѣровъ 2): "Петръ получилъ это названіе отъ Господа для обозначенія Церкви; ибо Христосъ и есть каменъ, а Петръ есть народъ христіанскій. Каменъ (pierre) есть главное слово, вотъ почему (слово) Петръ происходитъ отъ камня, а не каменъ отъ Петра, какъ слово Христосъ не про-исходить отъ христіанина, но христіанинъ отъ Христа. Итакъ, говоритъ онъ, ты Петръ, и на этомъ камнъ Я создамъ Церковъ Мою. Я создамъ тебя на Мнѣ, а не буду созданъ на тебѣ".

"Церковь, говорить еще блаженный Августинъ в), создана на камию, откуда Петръ заимствовалъ свое имя. Камень есть Христосъ, и на этомъ то фундаментъ и самъ Петръ долженъ возвышаться". Въ книгъ своихъ Поправоно (Retractationes), блаженный учитель выражается следующимъ образомъ 4): "Въ этой книгь я сказаль въ одномъ мъсть, по поводу апостола Петра, что Церковь создана на немъ, какъ на камию. Этотъ смыслъ воспъвается большимъ числомъ стиховъ блаженнаго Амвресія, который говорить, припоминая пѣтуха: "Когда онв запълъ, камень Церкви оплакалъ свое паденіе. Но я знаю, что очень часто затёмъ я усвоялъ словамъ следующій смыслъ: когда Господь сказаль: Ты еси Петро и на семо камить создамь церковь Мою, Онъ разумьль подо этимь камнемь то, что исповъдаль Петрь, говоря: Ты Христост, Сынт Бога живаю; такъ что Петръ, названный такимъ образомъ этимо камиемо, представляль лище Церкви, которая создана на этомъ камнъ

<sup>1)</sup> Бл. Август. на псаломе LXIX; посл. ке Галат.

<sup>2)</sup> Онъ же, Слово XIII, о словь Божіемь.

<sup>3)</sup> Онь же, Тракт. 124, на Іоан.

<sup>4)</sup> Онъ же, De Retract., lib. 1, c. XXI.

и которая получила ключи царствія небеснаго. Въ самомъ дѣлѣ, Онъ не сказалъ ему: ты камень, но ты Петръ. Камень есть Христосъ; Петръ за свое исповъданіе, тождественное съ исповъданіемъ всей Церкви, былъ названъ Петромъ. Изъ этихъ мнѣній, пусть читатель избираетъ наиболье въроятное".

Такимъ образомъ, блаженный Августинъ не порицаетъ ни того, ни другого толкованія, сообщаемаго тексту: Ты еси Петръ и пр.; но ечевидно онъ признаетъ лучшимъ тотъ смыслъ, который былъ допускаемъ имъ чаще всего, что не помѣшало римскимъ богословамъ цитировать блаженнаго учителя въ пользу перваго толкованія, допущеннаго имъ лишь одинъ разъ, отъ котораго онъ отказывается, формально не осуждая его.

Подобно св. Кипріану, блаженный Августинъ учить, что Петръ представляль церковь, что онъ быль образомь церкви. Отсюда онъ не заключаетъ, будто вся церковь была резюмирована вт немт, но что напротивъ, онъ лично не получилъ ничего, и что все, дарованное ему, даровано церкви 1). Таковъ истинный комментарій этого вірованія отцовь; Петрь изображам церковь, когда Інсусъ Христосъ обратился къ нему или когда Господь говориль съ нимъ. Блаженный Августинъ допускаеть, это вёрно, что Петрь пользовался первенством, но онъ самъ объясняетъ, что онъ разумѣлъ подъ этимъ словомъ. "Онъ не имъль, говорить Августинь, первенства надъ учениками (in discipulos), но среди учениковъ (in discipulis). Его первенство среди учениковъ, было таким же, каким было первенство Стефана среди діаконовт. Онъ называеть Петра первымь (primus), какъ Павла называетъ посмыднимь (novissimus), что подаеть лишь идею времени. Подлинно эта идея принадлежить блаженному Августину, ибо въ томъ текств, которымъ римляне столько злоупотребляють по причинъ того, что блаженный Августинъ усвояетъ въ немъ первенство Петру,онъ формально говорить, что Петръ и Павель, первый и последній, были равны честію апостольства 2). И такъ св. Петръ, по блаженному Августину, получиль только ту превосходную милость, что быль первыме призване ке апостольству. Это от-

<sup>1)</sup> Serm. CXVIII et CCCXVI de Divers.; serm. X. in Petr. et Paul. Tract. 124, Ioan et alib.

<sup>2)</sup> Бл. Август., serm. X in Petr. et Paul.

личіе, коимъ почтилъ его Господь, составляеть его славу, но не сообщаеть ему никакой власти.

Блаженный Августинъ, по мнѣнію римскихъ богослововъ, признаваль верховный авторитеть римской церкви, говоря, что первенство апостольского престола всегда было у ней въ силъ 1). Но что онъ подразумъвалъ подъ этими словами? Достовъренъ фактъ, что Африканская церковь, подъ вліяніемъ самого Августина, который быль ея оракуломъ, съ силою писала епископу Рима для отвращенія его отъ дальнійшаго принятія въ свое общеніе техъ, коихъ она отлучила, какъ онъ сдълалъ это для нъкоего Anniapia 2); ибо онъ не можетъ поступать подобнымъ образомъ, не нарушая каноновъ Никейскаго собора. Будучи далекою отъ признанія верховнаго авторитета Рима, церковь Африканская, въ согласіи съ блаженнымъ Августиномъ, отказала римскому епископу въ титулъ summus sacerdos (верховный священника). И такъ, блаженный Августинъ не признаеть верховной юрисдикціи римской церкви. Что же разуньть онь подъ верховенством апостольства? Онь не оставляеть въ этомъ отношении никакого сомпънія. Въ самомъ дълъ, усвоивши Св. Павлу апостольское верховенство, подобное верховенству Петра, онъ замъчаеть, что оно превыше епископата. "Кто не знаеть, говорить онь, что верховенство апостольства должно быть предпочитаемо всему епископату 3). Конечно, епископы признаются преемниками апостоловъ; но они не унаследовали апостольского служенія, они не участвуютъ и въ нѣкоторыхъ высшихъ преимуществахъ, принадлежавшихъ первымъ апостоламъ Христа. Это тъ преимущества, которыя составляють апостольское верховенство, нераздёльно принадлежавшее и первымъ апостоламъ. И титулъ князя-апостола усвояется отцами церкви имъ безразлично. И такъ всякая апостольская церковь, то есть, сохранившая законное преемство апостольства, сохранила и первенство канедры, то есть, апостольскаго ученія. Блаженный Августинь утверждаеть, что римская церковь, въ его время, сохраняла это преемство апостольскаго ученія. Доказываеть ли это, что онъ при-

<sup>1)</sup> Ba. Abryct. Epist. ad Episcop. Donatist.

<sup>2)</sup> Epist. Episcop. afric. ad Celestin. et Conc. Carth. 111.

<sup>3)</sup> B. Abryct., serm. X in Petr. et Paul.

знаеть за нею авторитеть верховный, вселенскій въ управленіи Церковію? Конечно, нѣть. Онъ такъ быль далекъ отъ признанія этого авторитета, что отсылаеть Донатистовь преимущественно къ апостольскимъ церквамъ Востока для убѣжденія въ ихъ заблужденіи, не потому, будто онъ думаль, что церковь римская не унаслѣдовала апостольскаго наставленія,—мы видѣли противоположное этому,—но потому что Римъ, замѣшанный въ спорѣ съ Донатистами, не представляеть столькихъ гарантій безпристрастія, какъ апостольскія церкви Востока.

Блаженный Августинъ, не признававшій за Римомъ права вмѣшиваться въ простыя дисциплинарныя разногласія въ Африканской церкви, еще болъе былъ далекъ отъ признанія (за нимъ) учительной власти. Во многихъ своихъ сочиненіяхъ онъ изложиль правило впры, но никогда, по этому поводу, онъ не упоминаль объ учительной власти церкви Рима. Правило въры, по его возгрѣнію, состонтъ въ постоянном и единодушном согласіи всёхъ перквей. Его ученіе тождественно съ ученіемъ Тертулліана, и оно, такъ сказать, скопировано Викентіемъ Лиринскимъ, коего удивительное Увъдомление въ совершенствъ резюмируетъ ученіе первыхъ пяти вѣковъ по этому основному вопросу. Въ виду этого великаго ученія, такъ точно формулированнаго отцами, въ которомъ не заметно ни малейшаго мерцанія римской власти, ученія, которое, напротивъ, діаметрально противоположно этой мнимой власти, трудно понять, какъ приверженцы папства осмълились изобръсть свою систему, ибо они должны были понять, что этимъ поставляють себя въ прямое противоръчіе съ вселенскимъ преданіемъ.

Римскіе богословы крикливо приводять два другія мѣста изъ блаженнаго Августина. Въ первомъ, блаженный учитель обращается къ Пелагіанамъ и говорить имъ: 1). "Относительно вашего дѣла, два собора послали (свои рѣшенія) апостольскому престолу, рѣшенія возвратились оттуда: опло покончено, да благоугодно будетъ, чтобы прекратилось также и заблужденіе!" Папскіе приверженцы такъ переводять это мѣсто. Римъ сказаль, дпло покончено: Roma locuta est, causa finita est. Выраженіе Римъ сказаль, Roma locuta est, суть чистыя измышле-



<sup>1)</sup> Bs. Abryct., serm. 131, de Verb. Evang.

нія; ихъ нётъ у блаженнаго Августина. Второе выраженіе: домо покончено, находится у него; но мы сей-часъ увидимъ его смыслъ.

Второе мѣсто, аналогичное съ первымъ, выражено слѣдующимъ образомъ: "Ваше дѣло покончено, говоритъ онъ Пелагіанамъ 1), посредствомъ компетентнаго суда еписконовъ, сообща; вамъ не остается ничего другого, какъ только подчиниться высказанному рѣшенію, или прекратить ваше безпокойное безчинство, если вы отказываетесь отъ него.

Первый текстъ относится къ 419 году, когда Пелагіане были осуждены двумя Африканскими соборами и папою Инно-кентіемъ 1-мъ. Второй—къ 421 году, когда двадцать восемь пелагіанскихъ епископовъ аппелировали къ вселенскому собору, по поводу рѣшенія, поразившаго ихъ. Итакъ, по мнѣнію римскихъ богослововъ, папское осужденіе, подтверждающее осужденіе Африканскихъ соборовъ, имѣло учительную власть, которую не могла ослабить аппеляція къ вселенскому собору, итакъ Римъ пользовался верховнымъ и неотмѣняемымъ авторитетомъ въ догматическихъ вопросахъ.

Эти заключенія не точны. Прежде всего, блаженный Августинъ не смотрёль на рёшеніе Рима, какъ на неотмёняемое. Въ самомъ дёлё, говоря о вопросё перекрещиванія, онъ утверждаеть, что св. Кипріанъ имёль права противопоставлять свое върованіе вёрованію папы Стефана, и говорить, что онъ самъ не высказался бы такъ ясно объ этомъ вопросё, если бы вселенскій соборь еще не рёшиль его 2). Въ то же время онъ признаеть, что Стефанъ имёль на своей сторонѣ гораздо большее число единомышленниковъ.

Обращаясь къ Донатистамъ, онъ говоритъ имъ, что послъ осужденія соборомъ въ Римѣ, у нихъ остается еще одна надежда на соборъ полный, или вселенскій, къ которому они могутъ аппелировать 3). Итакъ онъ не смотрѣлъ на сужденіе папы, высказанное даже на соборѣ, какъ на неотмѣняемое и безаппеляціонное.

Кром'я того, надобно зам'ятить, что по д'ялу Пелагіанъ, блаж. Августинъ упоминаеть одина только разв о римскомъ суд'я, въ



<sup>1)</sup> Bs. Abryct., Cont. Julian, lib. 111.

<sup>2)</sup> Блаж. Августвиъ, lib. II, de Baptismat, cont. Donat, lib. de Baptismat. Cont. Petil.

<sup>3)</sup> Онъ-же, Epist. 4.

первомъ приведенномъ текстѣ. Во второмъ, и во всѣхъ другихъ, онъ говоритъ только о судѣ, высказываемомъ всѣми епископами, и въ частности епископами Восточными 1). Итакъ, доводъ блаж. Августина есть слѣдующій: Вы осуждены повсюду, на Востокѣ и на Западѣ, для чего же вамъ аппелировать къ церкви, соединенной на соборѣ, когда всѣ (частныя) церкви единодушны въ вашемъ осужденіи? Пелагіане оправдывались рѣшеніемъ, высказаннымъ въ ихъ пользу папою Зосимомъ, преемникомъ Иннокентія. Что же отвѣчаеть имъ Августинъ? "Если бы я согласился (чего однако нѣтъ), что римская церковь судила подобнымъ образомъ о Келестинѣ и Пелагіѣ, и что она одобрила ихъ ученіе, то отсюда слѣдовало бы только что римскій клиръ сталъ измѣнникомъ" 2).

Подобный отвътъ не ниспровергаеть ли весь тезисъ, который ультрамонтане хотели бы построить на тексте блаж. Августина-искаженном и дополненном ? Онъ не исключаеть Рима изъ суда надъ Пелагіанами, потому что эта церковь есть апостольская и составляеть часть вселенской; но его доводь тёмъ . не менъе состоить въ слъдующемъ выражении: "Куда вы пойдете? говорить онъ Пелагіанамъ; не видите ли вы повсюду, куда только ни направитесь, воинство Іисуса Христа, которое поражаеть вась на всякомъ мёстё, въ Константинополё ли, въ Африкъ ли, и во всякой, самой отдаленной странъ"? 3) Наконецъ доказательствомъ того, что даже въ Римъ, равно какъ и въ остальной церкви, не смотръли на решение Иннокентия, какъ на окончание дъла, служитъ то, что это самое дъло, послъ его рѣшенія, было изслѣдуемо въ самомъ Римѣ папою Зосимомъ, преемникомъ Иннокентія; что оно было изследуемо частными церквами на большомъ числъ соборовъ; наконецъ снова было изследуемо на вселенскомъ соборе Ефесскомъ, который разсудиль дело и утвердиль рышеніе, высказанное въ Риме и повсюду, гдв двло было изследовано 4).

Наконецъ, достаточно знать, какимъ образомъ папа Инно-

<sup>1)</sup> Ohb-me, lib. I. Cont. Julian.

<sup>2)</sup> Онъ-же, lib. 11.

<sup>3)</sup> Блаж. Августинь, lib. II, Cont. Julian.

<sup>4)</sup> Epist., Conc. Eph. ad Caelest. V, Et. St. Prosp. Op.; Phot. Biblioth. Cardinal Noris, Hist. Pelag., lib. II, ch. IX; edit. rom.

кентій І-й быль призываемь высказаться по делу Пелагія, чтобы быть убъжденнымъ, что римскіе богословы злоупотребляють текстомъ блаж. Августина. Африканскіе епископы на двухъ соборахъ осудили забдужденія Пелагія, не справляясь съ Римомъ и его ученіемъ. Пелагіане противопоставили имъ тогда римское върованіе, признаваемое ими согласнымъ съ ихнимъ. Послъ этого Африканскіе епископы написали къ Иннокентію, спрашивая его-върно ли утверждение Пелагіанъ. Тъмъ болье надобно было поступить такъ, что въ самомъ деле Пелагіане имъли большое вліяніе въ Римъ 1). Епископы писали папъ не для того, чтобы испросить у него решеніе, руководственное для нихъ, но чтобы заставить замолчать тёхъ, которые предполагали, что въ Римъ держатся ереси. Иннокентій осудиль ересь; это и побудило блаж. Августина сказать: "Вы предполагаете, что Римъ стоитъ за васъ; Римъ осуждаетъ васъ; вы осуждены также и всеми остальными перквами; дело покончено. Вместо испрашиванія въ Рим'є решенія, Африканскіе епископы указывають пап'в на поведеніе, котораго онь должень держаться среди этихъ событій <sup>2</sup>).

Итакъ римскіе богословы злоупотребляють текстомъ блаж. Августина; *частію же они измыслили его* по требованію своей системы.

Одинъ текстъ, представляющійся съ перваго раза очень благопріятствующимъ римскимъ притязаніямъ, принадлежитъ св. Оптату Милевскому, который приводится римскими богословами при всёхъ удобныхъ случаяхъ. Вёрно истолкованный однако же этотъ текстъ не более имъ благопріятствуетъ, какъ и тексты другихъ отцовъ. Св. епископъ Милевскій возсталъ противъ Донатистовъ, учредившихъ свое епископство въ Римъ. Онъ хотълъ имъ доказать, что ихъ епископство не законное. Съ этою цълію онъ долженъ былъ установить, что единственно законное епископство есть то, которое по прямой линіи идетъ отъ впостоловъ; ибо существуетъ только одно апостольство, коего Петръ изображаетъ единство; и все, что находится внѣ апостольской каведры, то есть, апостольства, не можетъ заявлять

<sup>1)</sup> Epist. Synod. Cartag. ad Innocent. int. S. Aug. op. Aug. Epist. 191 et 194; Possid., int. op. Aug. S. Prosp. Chron. ad ann. 418.

<sup>2)</sup> Epist. quinque Episcop. int. Aug. op.

притязанія на законность. Принимая это во вниманіе, св. Оптатъ такъ обращается къ своему противнику 1).

"Ты не можешь отвергать и ты знаешь, что епископская каоедра съ самаго начала была дана Петру въ городъ Римъ; что на эту каоедру возсълъ Петръ, вождь всъхъ апостоловъ; ты знаешь, по какой причинъ онъ названъ Петромъ, дабы пребывая на этой каоедръ единымъ, сохраняемо было единство повсюду, въ виду опасенія, чтобы каждый изъ прочихъ апостоловъ не заявлялъ притязанія на одну каоедру; наконецъ, дабы тотъ признаваемъ былъ отщепенцемъ и гръшникомъ, кто поставилъ бы другую каоедру противъ этой единственной каоедры".

Для блага единства, говорить онъ еще <sup>2</sup>), блаженный Петръ, для котораго было достаточно, чтобы по отречени отъ своего Господа получить прощеніе, онъ удостоился еще быть превознесеннымъ предъ всёми апостолами и одинъ получилъ ключи Царствія Небеснаго, чтобы сообщить ихъ другимъ".

Св. Оптать спорить съ человъкомъ, который отрицаеть единство священноначалія и его апостольское происхожденіе. Чтобы его убъдить, онъ указываеть ему на Римъ, единственную апостольскую церковь, коей апостольское происхожденіе на западъ было безспорно; онъ показываеть ему, что Петръ, который былъ символомъ священническаго единства, основалъ Римскую кафедру; что, слъдовательно, онъ долженъ находиться (въ общеніи) съ этою кафедрою, если хочетъ пребывать въ единствъ и апостольскомъ служеніи; но отсюда до власти надъ всею церковію, далеко.

Совокупность всёхъ разсужденій святого Оптата доказываеть, что въ предшествующемъ тексть онъ имъль въ виду ту цёль, которую мы указали.

"Нашъ ангелъ 3), говорить онъ, ведетъ свое начало отъ Петра, а вашъ ведетъ начало только отъ Виктора 4). Обратитесь, если вамъ угодно, къ семи ангеламъ, существующимъ въ Азіи; обратитесь къ нашимъ сотоварищамъ, то есть, къ



<sup>1)</sup> S. Optat, liv. II, Cont. Parm.

<sup>2)</sup> Liv. I, Cont. Parm.

<sup>3)</sup> Онъ намекаетъ на амелост церквей, которые въ Апокалинсисъ означаютъ епископовъ.

<sup>4)</sup> Это быль епископь, поставленный Донатистами въ Римъ.

тъмъ церквамъ, къ которымъ писалъ св. Іоаннъ и съ которыми вы не находитесь въ общеніи. Всякій же, кто пребываеть внъ семи церквей, тоть есть чужедый; если вы имъете кого либо изъ ангеловъ семи церквей, съ которымъ состоите въ единеніи, то посредствомъ его вы находитесь въ общеніи съ остальными ангелами, а чрезъ нихъ со всъми церквами; а посредствомъ церквей и съ нами. А если этого нътъ, то вы не обладаете всеменскимъ характеромъ церкви, и вы не истинные каволики".

Таковъ правильный анализъ доказательствъ святого Оптата. Онъ не старается въ своемъ сочинении доказывать, что Римскій законный епископъ обладаетъ властію вселенскою; онъ устанавливаетъ только, что (епископъ этотъ) по прямой линіи нисходитъ отъ апостоловъ и что его противникъ донатистъ не есть законный епископъ; онъ доказываетъ, что апостольскія церкви Востока находятся въ общеніи съ апостольскимъ епископомъ Рима и, слёдовательно, Донатисты не находятся въ каволическомъ или вселенскомъ единеніи. Поистинъ, мы не видимъ, какимъ образомъ подобное ученіе можетъ быть приводимо въ доказательство притязаній современнаго папства. Скоръе, по справедливости, можно пользоваться этимъ доказательствомъ противъ папскихъ притязаній.

Мы обозрѣли важнѣйшіе тексты, на которыхъ ультрамонтане и совершенные галликанцы основывають свои системы касательно папства. Первые видять въ нихъ папскую автократію; вторые умперенную монархію, коей папа есть вождь, не абсолютный и непогрѣшимый, но подчиненный законамъ и опредѣленіямъ соборовъ. И тѣ и другіе дурно истолковали тексты и извлекли изъ нихъ ложныя заключенія; достаточно противопоставить ихъ одни другимъ, чтобы опровергнуть ихъ. Единственные факты, вытекающіе изъ этихъ текстовъ, суть слѣдующіе: 1) святой Петръ былъ первымъ между апостолами, но это званіе не давало ему власти; 2) святой Петръ, вмѣстѣ съ святымъ Павломъ, способствовалъ основанію Церкви въ Римѣ; 3) эта, слѣдовательно, церковь обладаетъ апостольскимъ престоломъ.

Изъ этихъ фактовъ приверженцы папской власти хотятъ заключать, что римскіе епископы, по праву преемниковъ святого Петра, унаслѣдовали преимущества этого апостола. Не

тексты не подтверждають ни преимуществъ, усвояемыхъ ими святому Петру, ни наследія, полученнаго епископомъ Рима. Этотъ епископъ не есть наследникъ Петра, какъ не есть наследникъ и Павла; онъ пользовался только епископствома въ той церкви, гдё эти апостолы совершали свое апостольское служение. Петръ и Павелъ скончались въ Римъ; и хотя своею смертію они прославили эту церковь, но этимъ не зав'ящали ей наследія своего апостольства, равно какъ и другіе апостолы не оставили его церквамъ, въ которыхъ скончались. Преимущества, которыя должны продолжаться въ церквахъ, завъщаны не смертію апостоловъ, но посвященіемь; вотъ почему апостолы посвятили и поставили епископовъ во всъхъ основанныхъ ими церквахъ, въ Римъ, какъ и въ другихъ мъстахъ. Такъ, по свидътельству намятниковъ первыхъ въковъ, первыме епископоме Рима быль Линь, а не святой Петрь. Римское епископство восходить только къ Лину, и это епископство имфетъ свое начало прежде всего въ апостольствъ Павла, который посвятиль первыхь двухь епископовъ, а потомъ въ апостольстве Петра, посвятившаго Климента, который быль избрань на римскій престоль по смерти Анаклета и спусти долгое время послъ кончины св. Петра. Подобнымъ же образомъ и епископы Антіохійскіе беруть свое начало въ апостольств'в Петра и Павла; епископы Александріи тоже восходять къ Петру чрезъ Марка, который быль посланникомъ и ученикомъ этого апостола. Другіе апостольскіе престолы, какъ то: Іерусалима, Смирны, Византіи и т. п., подобно римскому, имъють свое начало отъ того или другого апостола. Ихъ епископство тоже есть апостольское, но не есть апостольство.

Прежде окончанія этого изследованія ученія отцовъ четвертаго и пятаго века, мы должны упомянуть, въ форме возраженій, о некоторыхъ текстахъ блаж. Іеронима, которые, по видимому, благопріятствують крайнимь папскимъ притязаніямъ.

Предварительно замѣтимъ что 1) хотя бы слова этого учителя надобно было бы понимать буквально, то и тогда они не доказывали бы ничего, ибо этотъ учитель остается одинъ противъ всѣхъ, а мнѣніе только одного учителя даже отца церкви абсолютно не доказываетъ ничего въ отношеніи къ ка- еолическому ученію; 2) нельзя понимать буквально текстовъ

блаж. Іеронима, не поставляя его въ противоръчіе съ самимъ собою.

Пиша къ папъ Дамазу, другу и покровителю своему, Іеронимъ выражается слъдующимъ образомъ: 1) "Хотя ва́те величіе меня устрашаеть, но ваша благость ободряеть. Я испрашиваю у священника жертвы спасенія, у пастыря помощи, необходимой овцъ. Я говорю преемнику рыбаря, ученику креста. Не слъдуя ни за какимъ первымъ, развъ только за Христомъ, я нахожусь въ общеніи съ Вашимъ блаженствомъ, то есть, съ каеедрою Петра; я знаю, что на этомъ камнъ создана церковь. Кто не ъстъ агнца въ этомъ домъ, тотъ нечистъ; кто не обрътается въ Ноевомъ ковчегъ, тотъ погибнетъ во время пото па... Я не знаю Виталія; я отвергаю Мелетія; я не знаю Павлина 2). Кто не жнетъ съ вами, тотъ расточаетъ жатву, то есть, онъ не со Христомъ, а съ антихристомъ". Затъмъ спрашиваетъ, долженъ ли онъ говоритъ о Божественныхъ Упостасяхъ, или долженъ молчать.

Обращаясь къ Дамазу, римскимъ дамамъ и въ частности къ Евстохіи, блаж. Іеронимъ выражается о Римскомъ престолъ, почти въ томъ же смыслъ.

Надобно ли понимать его слова буквально, или же надобно видѣть въ нихъ ласкательство по отношенію къ папѣ Дамазу? Въ словахъ этихъ тѣмъ болѣе надобно видѣть ласкательство, что Дамазъ представилъ Іерониму доказательства не только своего покровительства, но и дружбы. Какъ бы то ни было, достовѣрно, что ихъ нельзя понимать буквально, не поставляя блаж. Іеронима въ противорѣчіе съ самимъ собою. Прежде всего надобно замѣтить, что онъ признаетъ въ Церкви только одного перваго, Іисуса Христа; кромѣ того, онъ называетъ св. апостола Петра камнемъ, на которомъ основана Церковь и въ то же время утверждаетъ, что Іисусъ есть единый камень и что названіе вторичныхъ камней равно принадлежитъ всѣмъ апостоламъ и пророкамъ. "Камни, говоритъ онъ, должны быть понимаемы въ смыслѣ пророковъ и апостоловъ. Церковъ есть камень, который утверждается на болье твердомъ камнъ" з).

<sup>1)</sup> Блаж. Іеронинь, Epist. 57 ad Damas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Намекъ на разногласіе въ церкви Антіохійской.

<sup>3)</sup> Блаж. Іерониць, adv. Iovin.

Онъ учитъ, что Церковь представляется апостолами и пророками въ томъ смыслѣ, что она основана на тѣхъ и другихъ, super prophetas et apostolos constituta. Впрочемъ, въ своемъ письмѣ къ Дамазу, онъ повидимому говоритъ, что Цетръ есть основаніе Церкви съ исключеніемъ всѣхъ другихъ.

Но быть можеть онъ допускаль, что Петръ обладаль нѣкоторымъ верховенствомъ, какъ бы основою Церкви? Нѣть, потому что онъ положительно говорить противное: "Крѣпость Церкви, говорить онъ, утверждается на нихъ (пророкахъ и апостолахъ) одинаковымъ образомъ"). Онъ называеть св. Петра княземъ апостоловъ, но онъ говоритъ также: "Онъ (Христосъ) показываетъ намъ Петра и Андрея, князей апостоловъ, поставленныхъ быть проповѣдниками Евангелія".

Главенство св. Петра состоить ли во власти, какъ это можно заключать изъ письма къ Дамазу? Іеронимъ объясняется въ слъдующемъ мъстъ 2): "Что можно приписать Аристотелю, чего нельзя было бы найти у Павла? или Платону, что не принадлежало бы Петру? Какъ этотъ послъдній былъ княземъ философовъ, такъ Петръ былъ княземъ апостоловъ, на которомъ была устроена церковь Господня, какъ на кръпкой скалъ". Въ другомъ мъстъ 3), онъ представляетъ св. Павла говорящимъ: "Я ни въ чемъ не ниже Петра, ибо мы посвящены тъмъ же Богомъ для одного и того же служенія". Очевидно, что тотъ, кто ни въ чемъ (in nullo) не ниже другого, равенъ ему во всемъ.

Римскіе богословы не могуть отрицать, что св. отцы вообще учили о равенство апостоловь между собою; относительно этого пункта, преданіе единодушно. Нельзя привесть ни одного отца Церкви, который преподаваль бы иное ученіе. Но римскіе богословы стараются не давать значенія столь важному факту. Они надёются выйти изъ затрудненія, причиняемаго подавляющимь свидётельствомь отцовь, слёдующимь различеніемь: апостолы были равны, говорять они, во отношеніи ко постольству, но не во отношеніи ко первенству 4). Но это

<sup>1)</sup> OHL-Re, adv. Iovin.

<sup>2)</sup> Онъ-же, adv. Pelag. lib. I, c. IV.

<sup>3)</sup> Ohr-me, Comment. in Epist. ad Galat.

<sup>4)</sup> Дабы насъ не обвинили въ ложномъ усвоеніи этого различенія среди римской партіи, мы заявляемъ, что его можно находить у богослови, пользующагося большимъ авторитетомъ въ этой партіи, у О. Перроне; Tract. de Loc. Theol. part. I, Sect. II, cap. I, Difficult. respons ad 6.

первенство, какъ его понимаютъ въ Римѣ, можетъ ли существовать вмѣстѣ съ какимъ бы то ни было равенствомъ? Очевидно, нѣтъ. Отцы не могли учить о равенствѣ апостоловъ, не отрицая верховенства одного среди нихъ. Они учили объ этомъ равенствѣ безъ всякаго ограниченія. Итакъ, римскіе богословы искажаютъ ихъ свидѣтельство, прибѣгая къ различенію, которое лишаетъ его абсолютнаго характера.

Но не усвояеть ли Іеронимъ Римскому престолу преимуществъ исключительныхъ, какъ можно думать на основани его писемъ къ Дамазу и Евстохіи? Вотъ что говорить святой учитель въ другомъ письмѣ 1).

"Не должно думать, будто городь Римъ составляеть Церковь, отличную отъ Церкви всей вселенной: Галлы, Британія, Африка, Персія, Востокъ, Индія, всё варварскіе народы признають божество Іисуса Христа и сохраняють одно правило истины: Если надобно искать авторитета, то вселенная горадо больше одного города. Повсюду, гдё существуеть епископъ, будсть ли онъ находиться въ Римё или въ Евгев, въ Константинополь или Реджіо, въ Александріи или Танаись, онъ обладаеть тьмо же авторитетом, тымъ же достоинствомь, получивши то же священство. Сила, условливаемая богатствомь, и скромность положенія, къ которому приводить бъдность, не дълають епископа ни болье, ни менье великимь".

Можно ли выразиться болье ясно, что правило выры находится только въ цыломъ епископскомъ обществы, а не въ Римы; что Римскій епископъ есть только епископъ и что онъ не болье самаго скромнаго епископа Церкви; что принадлежащая епископу сила, по причины богатствы, не дылаеть его выше другихъ?

Не должно ли утверждать, что блаж. Іеронимъ во всёхъ своихъ сочиненіяхъ постарался опровергнуть свои письма къ Дамазу?

Но, присовокупляють римскіе богословы, панскія преимущества до такой степени были признаваемы, что даже еретикъ Іовиніанъ упоминаеть о нихъ. Въ самомъ дѣлѣ, желая доказать блаж. Іерониму, что брачное состояніе выше состоянія дѣвства, онъ говорить ему: "Святой Іоаннъ былъ дѣвственникомъ, а святой Петръ былъ женать; воть почему Інсусъ Хрис-

<sup>1)</sup> Блаж. Іеронимъ, Epist. 146 ad Ev.

тосъ предпочелъ св. Петра св. Іоанну, создавая на немъ свою Церково! Римляне останавливаются на этомъ и не приводять отвъта блаж. Іеронима Іовиніану. Но этотъ пріемъ не доказываетъ ихъ добросовъстности, какъ это очевидно. Вотъ отвътъ блаж. Іеронима 1). "Если Онъ предпочтительно удостоилъ Петра предъ Іоанномъ этого почетнаго отличія, то это потому, что неприлично было возложить его на юнаго Іоанна, или лучше—на дитя, какимъ былъ Іоаннъ,—не возбуждая ревности. Но какъ Петръ есть апостолъ, такъ и Іоаннъ. Одинъ женатъ, другой дъвственникъ. Но Петръ есть молько апостолъ, а Іоаннъ апостолъ, евангелистъ и пророкъ".

По совъсти, разсуждаль ли бы блаж. Іеронимъ подобнымъ образомъ, если бы о первенствъ Св. Петра онъ имълъ идею, какую въ Римъ имъютъ о папъ? Онъ плохо опровергалъ бы Іовиніана, еслибы признавалъ первенство Петра какъ-либо иначе, а не старшинствомъ, въ силу котораго онъ былъ представителемъ апостольскаго общества и символомъ единства; ибо онъ основываетъ свое доказательство па слъдующемъ безспорномъ фактъ; Петръ, подобно другимъ апостоламъ, былъ только апостоломъ. Если бы Іовиніанъ думалъ иначе, то доказательство блаж. Іеронима было бы смъшнымъ. Но блаженный учитель полагаетъ слъдующее главное начало своего доказательства: надобно ли поставлять св. Іоанна превыше св. Петра по причинъ его качествъ: евангелиста и пророка, если св. Петръ былъ вождемъ и княземъ апостоловъ въ томъ смыслъ, какой Римъ усвояетъ этимъ выраженіямъ теперь?

■ Послѣ представленной нами картины постояннаго и вселенскаго преданія первыхъ пяти церковныхъ вѣковъ, остается только изумляться, когда слышишь кардинала Орси <sup>2</sup>) утверждающимъ, будто папскимъ притязаніямъ можно противупоставлять тексты только изолированные и не содержащіє смысла кафолическаго преданія; когда слышишь всѣхъ приверженцевъ папства доказывающими, будто кафолическое преданіе стоитъ на сторонѣ ихъ системы, и преимущественно въ первые вѣка!

N. N.

(Продолжение будетъ).

<sup>1)</sup> Блаж. Іероний, Liv. 1, Cont. Iovin.

<sup>3)</sup> Opcu, Infaillibilitas Rom. pontif.

# ВВРА и РАЗУМЪ

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 14.

ІЮЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



#### харьковъ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Іюля 1894 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павлов*ъ.

# СЛОВО

### Преосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго,

въ день тезоименитства Благочестивъйшей ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ӨЕОДОРОВНЫ.

### О свободъ чувства.

Всящьмя храненіемя блюди свое сердце: отв сих бо исходища живота (Притч. 4. 23).

Со времени распространенія въ христіанскомъ міръ, такъ называемыхъ, свободныхъ наукъ (съ XVI-го стольтія по Рождествь Христовь) и высвобожденія человъческаго знанія изъ подъ руководства Божественнаго Откровенія, досель проповъдуются учеными людьми всевозможные виды свободы. Прежде всего появилось ученіе о свободъ разума, т. е., о правъ каждаго человъка мыслить и въровать по своему; потомъ-учение о свободъ воли, т. е. о правъ каждаго распоряжаться собою, ни отъ кого независимо, по своему усмотрѣнію; наконецъ, въ наше время получило широкое распространение учение о свободъ чувства, которому будто бы человъкъ долженъ слъдовать безъ сопротивленія, не взирая ни на какія препятствія. Первая,—неограниченная свобода ума выразилась съ начала въ искажении христіанскихъ догматовъ, и потомъ въ невѣріи и отрицаніи Христа Спасителя, и Бога Творца и Промыслителя, и міра духовнаго, и въчной жизни, и суда Божія. Вторая, —свобода воли—разразилась противленіемъ власти родительской и правительственной, государственными переворотами, мятежами и убійствами. Послѣдняя,—свобода чувства, или правильнѣе: свобода сердца—на нашихъ глазахъ обнаруживается въ крайнемъ разливѣ нравственнаго развращенія, въ грубѣйшихъ порокахъ и плотскихъ страстяхъ. Каждый изъ этихъ видовъ свободы—одинъ можетъ погубить человѣка, но всѣ вмѣстѣ въ полномъ развитіи несомнѣнно погубятъ и все человѣчество.

Единственное средство спасенія міра христіанскаго, какъ и вообще всего міра, состоить въ искреннемъ обращеніи къ вѣрѣ во Христа Искупителя съ послушаніемъ Его заповѣдямъ. Начало этого обращенія должно быть положено именно въ ограниченіи свободы чувства, или сердца, и въ его очищеніи; такъ какъ только за его просвѣтлѣніемъ и умиротвореніемъ открывается и свободный доступъ къ душѣ человѣческой вѣры, и кроткое послушаніе ея внушеніямъ, и исправленіе жизни.

По этому особенному значенію сердца въ нашей дѣятельности и по гибельнымъ послѣдствіямъ новаго ученія объ его неограниченной свободѣ, мы признаемъ полезнымъ, по силамъ нашимъ, разобрать это ученіе. Новое выраженіе: "свобода чувства" мы признаемъ неправильнымъ. Оно введено въ употребленіе, чтобы новымъ словомъ обозначить новое, какъ будто доселѣ неизвѣстное ученіе. Между тѣмъ во всѣ времена словомъ: "чувство" въ наукахъ о человѣкѣ обозначалось частное ощущеніе тѣлесное, или духовное. или даже органъ тѣлесныхъ ощущеній, каковы: эрѣніе, слухъ и проч. Потому мы это неточное слово будемъ замѣнять словомъ: "сердце", какъ наиболѣе полно выражающимъ заключающееся въ немъ понятіе.

Что же называется сердцемъ?

Сердцемъ называется способность духа человъческаго

принимать впечатленія изъ міра вещественнаго и духовнаго, и въ особенности чувствовать внутреннее свое состояніе подъ вліяніемъ этихъ впечатліній. Извістно, что впечатленія, волнующія наше сердце, разделяются на два вида: пріятныя и непріятныя, и вследствіе техъ, или другихъ мы испытываемъ удовольствіе и благосостояніе, или непріятности и страданія. Такъ какъ непріятныя состоянія духа ст'єсняють и разстроивають его жизнь, а пріятныя содъйствують его оживленію и возбужденію, то, какъ и всякое живое существо, мы ищемъ ощущеній пріятныхъ и отвращаемся отъ страданій. Въ умноженіи пріятныхъ ощущеній и утвержденіи ихъ въ себѣ на всю жизнь мы полагаемъ наше счастіе, а скопленіе скорбныхъ и тягостныхъ ощущеній почитаемъ за несчастіе. И такъ какъ, по справедливому суду разума, всякое живое существо получило бытіе на радость жизни, а не на страданіе: то на этомъ основывается право всякаго разумнаго созданія и, слъдовательно, право всякаго человъка искать себъ счастія въ томъ, въ чемъ онъ его полагаетъ. Отсюда и выводится ученіе по свобод' чувства", или о прав' каждаго человъка безпрепятственно стремиться къ тому, въ чемъ онъ видитъ свое благополучіе. "Чувство свободно", говорять последователи новых ученій, — "ничто и никто не долженъ задерживать его законнаго стремленія къ удовлетворенію его потребностей!"

Такъ ли это? — Провъримъ этотъ взглядъ сначала на основаніи опыта и прямо слъдующихъ изъ него выводовъ и умозаключеній, потомъ приведемъ и ученіе божественнаго Откровенія, какъ о природныхъ свойствахъ нашего сердца, такъ и о проявленіи этихъ свойствъ въ нашей жизни. Отсюда увидимъ и значеніе его неограниченной свободы.

Сердце имъетъ только одинъ признако для опредъ-

ленія достоинства каждаго избираемаго имъ предмета: пріятность, или непріятность производимаго имъ впечатльнія. Очевидно, признакь недостаточный. Извыстный предметь, -- человъкъ-ли то, или вещь, -- одною своею стороною, или качествомъ, можетъ производить на насъ-пріятное впечатльніе, но въ то же время онъ можеть имъть и много другихъ свойствъ, которыхъ сердце не видить, но которыя впоследствіи окажуть непріятное на него вліяніе. Отсюда происходять ошибки въ выборъ предметовъ привязанности сердца. Ежедневные опыты такихъ оппибокъ мы видимъ въ выборъ супруговъ, или друзей по влеченію сердца, безъ должнаго разсужденія, за которыми нерѣдко послѣ восторговъ и радостей слѣдуетъ печальное разочарованіе и за нимъ разрывы связей, сопровождающиеся огорчениями и бъдствіями. Это знали и древніе образованные язычники; поэтому кумира, означавшаго сердечную привязанность, они изображали съ завязанными глазами.

Далье, -- самыя роковыя и гибельныя ошибки нашего сердца, замъчаемыя въ опытъ, оказываются въ предпочтеніи наслажденій чувственныхъ и плотскихъ духовнымъ и разумнымъ. Отсюда происходитъ и выборъ предметовъ нашихъ привязанностей и нашихъ занятій наиболье изъ области чувственной жизни въ ущербъ избранію предметовъ духовныхъ, питающихъ любознательность разума, возвышающихъ наше нравственное настроеніе и сообщающихъ самому сердцу, вмѣсто бурныхъ, страстныхъ плотскихъ наслажденій, тихія и непрестающія радости и утітенія научныя, религіозныя и эстетическія. Это мы видимъ съ особенною ясностію въ настоящее время въ господствующемъ нынъ стремленіи къ обогащенію, роскоши, развлеченіямъ, непрестанной смѣнѣ удовольствій и въ изобрѣтеніи наслажденій наиболье раздражающихъ чувственность.

Когда чувственность получаетъ перевъсъ, во всъхъ движеніяхъ нашего сердца, тогда сердце наше обнаруживаетъ влеченія крайне безпорядочныя и гибельныя. Такъ какъ плотскія скоропроходящія наслажденія стремленіямъ нашего духа къ неизмѣнному счастію удовлетворить не могутъ: то является потребность перемънять предметы наслажденій въ той мысли, что эта смъна продлить и упрочить наше счастіе, какъ это мы видимъ въ частой смънъ привязанностей у развращенныхъ людей обоихъ половъ и въ непрестанной смѣнѣ развлеченій у людей праздныхъ и разсъянныхъ. Частая смъна и повтореніе однородныхъ удовольствій производить навыкъ къ нимъ, по времени обращающийся въ страсть, которая особенно усиливается, когда наслажденія соединяются съ сильными нервными возбужденіями тела, каковы: сладострастіе, пьянство, азартныя игры и т. под. При усиленіи страсти и притупленіи чувствительности нашего организма къ обычнымъ наслажденіямъ является потребность усиливать эти впечатленія, разнообразить ихъ, зачемъ нередко следуетъ потеря вкуса къ наслажденіямъ естественнымъ и исканіе противуестественныхъ, что было, по изображенію Апостола Павла, въ древнемъ язычествъ (Рим. 1, 24-27) и что къ несчастію замъчается и нынъ во многихъ, даже просвъщенныхъ христіанскихъ странахъ.

При такомъ извращенномъ состояни сердца оно получаетъ преобладание надъ всъми нашими духовными силами. Оно порабощаетъ нашъ умъ, заставляя придумывать новыя наслаждения и находить для нихъ средства; воспламеняетъ воображение, наполняя его нечистыми образами, преслъдующими человъка и днемъ и ночью и въ свою очередь питающими страсти, если не удовлетворениемъ ихъ, то мечтаниями о предметахъ наслаждений; оно подчиняетъ себъ волю, убивая ея силу сопротивляться страсти, такъ что человѣкъ, какъ рабъ, повинуется преступнымъ влеченіямъ своего сердца; оно заглушаетъ совѣсть, которая умолкаетъ предъ порывами страстей, перестаетъ обличать порокъ и открываетъ двери ко всѣмъ преступленіямъ. Таковы свидѣтельства опыта и наблюденій надъ дѣятельностію нашего сердца, получившаго свободу и не управляемаго разумомъ. Но справедливость требуетъ сказать, что самые эти опыты стали для насъ ясны и убѣдительны, главнымъ образомъ, по указаніямъ божественнаго Откровенія.

Слово Божіе, указавъ намъ основную причину всѣхъ нашихъ заблужденій и несчастій въ поврежденіи природы человъческой первороднымъ гръхомъ (чего не знали языческіе философы), -- съ особенною силою изображаетъ растленіе нашего сердца. Самъ Господь Іисусъ Христосъ съ трогательною простотою и ясностью указываетъ на неумънье нашего сердца выбирать достойные предметы его привязанностей: "не собирайте себъ со-"кровищъ на землъ, говоритъ Онъ, гдъ моль и ржа "истребляють, и гдв воры подкапывають и крадуть; но "собирайте себъ сокровища на небъ, гдъ ни моль, ни "ржа не истребляють, и гдв воры не подкопывають и "не крадутъ". (Мате. 6, 19. 20). Тутъ же Онъ указываетъ и тотъ роковой поворотъ, который происходитъ во всей нашей жизни вслёдствіе утвердившихся привязанностей сердца: "гдъ сокровище ваше, тамъ будетъ и сердце ваше" (21), т. е. сердце туда будеть стремиться со всеми силами души вашей, где будуть предметы его привязанностей.

Съ особенною силою Господь изображаетъ нравственное состояніе людей, у которыхъ умъ и совъсть задавлены плотскими страстями и самое сердце потеряло чувствительность къ чистымъ духовнымъ впечатлъніямъ, даже такимъ, какія сообщало слушателямъ всесильное

слово Самого Сына Божія. Указывая на невфрующихъ іудеевъ, Господь сказаль: "сбывается надъ ними про-"рочество Исаін, который говорить: слухомъ услышите "и не уразумъете; и глазами смотръть будете и не уви-"дите. Ибо огрубъло сердце людей сихъ, и ушами съ "трудомъ слышатъ и глаза свои сомкнули, да не уви-"дятъ глазами и не услышатъ ушами, и не уразумбютъ "сердцемъ и да не обратятся, чтобы Я исцълилъ ихъ". (Мате. 13, 14—15). Что сердце человъческое, загруженное страстями, всегда одно и то же, что люди съ такимъ сердцемъ, еще въ глубокой древности, какъ и въ настоящее время, потъщались и глумились надъ провозвъстниками слова Божія, -- это видно изъ книги пророка Іезекіиля, гдѣ приводятся слова самаго Бога, сказанныя пророку: "а о тебъ, сынъ человъческій, сыны "народа твоего разговаривають у стънь и въ дверяхъ "домовъ, и говорятъ одинъ другому, братъ брату: пой-"дите и послушайте, какое слово вышло отъ Господа. "И они приходять къ тебъ, какъ на народное сход-"бище, и садится предъ лицемъ твоимъ народъ Мой, "и слушають слова твои, но не исполняють ихъ; ибо "они въ устахъ своихъ дълаютъ изъ этого забаву, сердце "ихъ увлекается за корыстію ихъ. И воть, ты для нихъ, "какъ забавный пъвецъ съ пріятнымъ голосомъ и хо-"рошо играющій; они слупіають слова твои, но не испол-"няютъ ихъ". (Іезек. 33, 30—32).

И плотскія удовольствія и страсти, которыми увлекаются люди съ развращеннымъ сердцемъ, всегда были одни и тѣ же: и пиры, и ночныя гульбища, и преступныя связи... "Всѣ они пылаютъ прелюбодѣйствомъ", говоритъ пророкъ, "какъ печь, растопленная пекаремъ" (Осіи 7, 4). "Не заснутъ, если не сдѣлаютъ зла: пропадетъ сонъ у нихъ, если они не доведутъ кого до паденія" (Притч. 4. 16). Но самое глубокое разъясненіе того значенія, какое имъеть наше испорченное сердце во всей нашей нравственной дъятельности, даль намъ всевидящій сердцевъдецъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Все, говорить Онъ, что омрачаеть и оскверняеть нашу жизнь пороками и преступленіями "изъ сердца исходить". "Ибо "изъ сердца исходять злые помыслы, убійства, прелю-"бодъянія, любодъянія, кражи, лжесвидътельства, хуле-"нія" (Мато. 15, 18—19).

Остановимся на каждомъ словъ этого божественнаго наставленія.

"Отъ сердца исходять злые помыслы, убійства. прелюбодъянія и любодъянія". Здъсь мы прежде всего видимъ столь нужное по нашему времени разъясненіе причинъ такъ умножающихся въ наше время разводовъ, или "разъвздовъ" супруговъ въ разныя стороны, съ бросаніемъ дітей на произволь судьбы, которые оправдываются главнымъ образомъ "свободою чувства". Говорять: "сдълана ошибка въ выборъ мужа или жены, и потому дальнъйшее сожительство невозможно". Но въ этомъ выборъ они были свободны; сначала жили вивств и любили другь друга; откуда же явилось желаніе разойтись, когда можно было и потерпъть недостатки другъ друга, и примириться съ трудностими, неизбъжными въ нашей жизни? - Но. можетъ быть, сердце одного, или обоихъ супруговъ давно было развращено чтеніемъ сочиненій, разжигающихъ страсти; но ранняя и излишняя свобода въ обращеніи половъ давно приготовила для нихъ доступъ къ лицамъ, способнымъ соблазнить ихъ; но они давно перестали считать гръхемъ воззръние на сторонняго человъка "съ вождельніемь", которое такъ строго запретиль намъ Господь (Мате. 5, 28—29); но они не позаботились узнать и исполнять церковныя правила "супружескаго

цъломудрія"; они не научились подавлять злые помыслы силою воли и молитвою о помощи Вожіей; они полюбили волненія страсти и жаждуть ихъ повторенія,—и воть послъднимъ исходомъ свободы, или распущенности чувства является до брака "любодъяніе", а въ бракъ "прелюбодъяніе". Затъмъ вновь заключаемыя не законныя связи требуютъ расторженія прежнихъ законныхъ.

Отъ сердца исходятъ "злые помыслы и убійства". Ревность къ сопернику, отнимающему предметь сердечной привязанности, мщеніе за отклоненіе одного искателя руки избранной особы и предпочтение ему другаго, увлеченіе страстію, доходящее до умоизступленія, —не часто ли нынъ бываютъ причиною убійствъ и самоубійствъ? А всв прочіе злые помыслы, влекущіе къ хищеніямь, убійствамь, возникають не оть жажды ли того же развращеннаго сердца къ привычнымъ наслажденіямъ? Человъкъ необразованный грабить и убиваетъ, чтобы добыть деньги на продолжение пьяной и распутной жизни, увлекаемый страстями безъ дальнихъ размышленій; а образованный, влекомый теми же страстями, крадеть и убиваеть, оправдывая себя правами на удобства и наслажденія жизни, которыя онъ, какъ человъкъ, имъетъ наравнъ со всъми, по его мнънію, раньше его захватившими средства къ роскошной жизни.

Нужно ли еще объяснять, какая тьма лжи и лжесвидѣтельствъ покрываетъ, или стремится покрыть всѣ эти преступленія? Ложь передъ своею совѣстію, ложь предъ соучастниками, которыхъ подговариваютъ къ преступленіямъ, ложь предъ жертвами, которыя заманиваются въ мѣста, удобныя для грабежа и убійства, ложь предъ слѣдователями при открытіи преступленія,—лжесвидѣтельство на судѣ для оправданія себя и товарищей по преступленіямъ, лжесвидѣтельство для погубленія тѣхъ, кому нужно отомстить за открытіе истины,—

и можно ли перечесть вст случаи, гдт требуется преступникамъ ложь и лжесвидътельства?—Но что сказать о томъ повальномъ стремленіи къ разрушенію, убійствамъ, которое овладъло современными соціалистами и анархистами? Въ нихъ ложь обратилась въ лжеученіе, оправдывающее преступленія, какъ средства преобразовать современный, ненавистный имъ міръ; грабительства и убійства направляются не на частныхъ только людей, а на цълыя государства, съ ихъ правительствами и со всъми учрежденіями; они жаждуть овладъть достояніемъ всьхъ, добывшихъ себъ средства жизни собственнымъ трудомъ, чтобы жить привольно; только поглотивши цёлый міръ, они надёются утолить свой голодъ и жажду наслажденій. Намъ, въ наше знаменательное въ исторіи время, доводится видіть своими глазами поразительное оправданіе словъ Христа Спасителя о томъ, сколько зла могутъ извергать на землю "свободныя", или вырвавшіяся изъ подъ власти совъсти и закона, развращенныя сердца человъческія (Map. 7, 21-23).

Къ удивленію нашему всѣ преступленія, совершаемыя по влеченіямъ развращеннаго сердца, завершаются еще, по словамъ Господа, "хуленіями",—ни для чего не нужными и никакому злодѣю не приносящими пользы. Отъ Бога они отреклись, святой законъ Его оставили; они, по слову Апостола, "свободны отъ правды" (Рим. 6, 20),—для чего же еще нужны имъ хулы на Бога, на святую вѣру. на перковь, на священные уставы и обычаи, какъ это мы слышимъ нынѣ отъ людей развращенныхъ, не только невѣжественныхъ, но и ученыхъ и образованныхъ?—Это законъ жизни, неотразимо дѣйствующій вездѣ и во всѣ времена: кто не съ Богомъ, тотъ противъ Бога. Самыя плотскія помышленія, по существу своему, суть "вражда противъ Бога", какъ говоритъ Апостолъ (Рим. 8, 7). Всё, что эти помышленія обличаеть, что препятствуеть ихъ исполненію, что противоръчить складу жизни, установляемому людьми, преданными чувственности, всё имъ ненавистно, всё желали бы они уничтожить. Отсюда происходять и гоненія на христіанскія школы, и на священныя изображенія въ нихъ, и на учебники Закона Божія, и на благочестивыхъ учителей. Въ самыхъ дѣтяхъ христіанскаго настроенія они видять своихъ враговъ, и въ лицъ ихъ готовы перестроить весь міръ. Но въ основаніи всего этого лежить еще глубже другой законь: никакое развращение не можеть истребить въ душъ человъка тайное сознаніе бытія Божія и страха къ Богу, такъ какъ и сами виновники всякаго зла-, бъсы", по слову Апостола Іакова, поневолѣ "вѣруютъ и трепещутъ" (Іакова 2, 19). Что же остается развращеннымъ людямъ?---Богу не быть нельзя; убъжать отъ Него тоже, — остается хулить святое Имя Его. И св. Іоаннъ Богословъ въ Откровеніи о последнихъ временахъ міра слышаль, какъ врагь Божій "отверзаетъ уста свои для хулы на Бога, чтобы хулить имя Его" (Апокал. 13, 6), и какъ люди, поражаемые бъдствіями, "хулили Бога Небеснаго отъ страданій своихъ и язвъ своихъ, и не раскаялись въ дълахъ своихъ" (Апок. 16, 11).

Такъ страшна необузданная свобода сердца, прикрываемая нынѣ мягкимъ словомъ "свободы чувства". Потому то древній многоопытный мудрецъ такъ настойчиво совѣтуетъ: "больше всего хранимаго храни твое сфрдце, потому что въ немъ источники жизни". И Господь Іисусъ Христосъ называетъ сердце сокровищницею, гдѣ хранится добро, но гдѣ можетъ скопиться и зло: благій человъкъ отъ благаго сокровища сердца своего износить благая, а злый человъкъ изъ злаго сокровища сердца своего износить въ злаго сокровища сердца своего износить собирать въ эту сокровищницу добро и наполнять ее только добромъ.

И во-первыхъ, мы должны помнить, что намъ, христіанамъ, возрожденнымъ по заслугѣ Христовой благодатію святыхъ таинствъ, даны "сердце новое и духъ новый" (Іезек. 11, 19). Это богоданное сердце мы вносимъ въ жизнь чистымъ, невиннымъ, способнымъ принимать всъ святыя впечатльнія истины, добра, любви. Это доказывають христіанскія дети, такъ легко и охотно принимающія отъ матерей первые уроки богопочтенія и молитвы, и при должномъ наблюденіи-такія кроткія, дов'трчивыя и прямодушныя. Наша обязанность хранить ихъ сердца и окружать ихъ и людьми, и предметами, и занятіями, и удовольствіями, способными сообщить имъ только чистыя впечатленія. Ясно, что раннее знакомство дътей до укръпленія ихъ разума и свободы съ такъ называемыми "тайнами жизни", съ развлеченіями, наполняющими ихъ воображение неблагообразными картинами, съ удовольствіями при раннемъ сближеніи половъ, пробуждающими прежде времени плотскія потребности, -- съ людьми нецёломудренными въ слове и обращеніи, зараженными ложными ученіями и набитыми, такъ называемыми "либеральными" мыслями и фразами, -всё это поведеть къ растленію невинных сердецъ и заложить въ нихъ съмена страстей.

Потомъ мы должны быть убѣждены, какъ для блага—собственнаго, такъ и для дѣтей нашихъ, что не то хорошо. что нынѣ всѣ дѣлаютъ, а что признано добрымъ истинными христіанами всѣхъ временъ; не то прекрасно, что подъ обольщеніемъ новизны является сегодня, а что призналъ такимъ Богъ, даровавшій намъ новое сердце. Не думайте, что при религіозномъ направленіи и благочестивыхъ навыкахъ человѣкъ обрекается на внутреннюю сухость, на скуку, на одичаніе и отчужденіе отъ людей; нѣтъ, это такъ кажется людямъ плотскимъ и разсѣяннымъ. Напротивъ, этимъ путемъ сердце наше направляется къ чистымъ и неистощимымъ наслажде-

ніямъ сокровищами разума и знанія, красотами природы, произведеніями благородных в искусствъ, а что всего важите, красотою нравственной чистоты и добродътели. Человъкъ благочестивый не останется безъ общества, но изберетъ себъ не тъ кружки, гдъ веселятся до самозабвенія и утраты нравственнаго приличія, а гдъ проводять время разумно и съ пользою, отдыхають благопристойно, наслаждаются умфренно и чисто. Пріобрътеніе познаній и опытовъ для благоустроенія общественной жизни, утъшеніе успъхами въ благотворной діятельности, радость о счастіи ближнихъ, своевременно устроенная и мирная семейная жизнь, здоровье и крѣпость силъ душевныхъ и тѣлесныхъ, внутренняя гармонія духа и миръ сердца и совъсти, --- несравнимыя ни съ какими плотскими удовольствіями, -- вотъ плоды чистоты сердца и правильнаго его настроенія.

Но кто похвалится чисто импти сердце, или кто дерзнеть рещи чиста себе быти оть гръха? (Притч. 20, 9). Недостаточно получить доброе направленіе; надобно выдержать его до конца жизни; такъ какъ при злоупотребленіи своею свободою мы всегда подвергаемся опасности утратить чистоту сердца. На всъхъ степеняхъ нравственной дъятельности встръчаютъ насъ искушенія на гръхъ, въ видъ собственных злыхъ помысловъ и внъшнихъ соблазновъ и прираженій: христіанскіе подвижники даже говорять, что, по мъръ совершенствованія человъка ожесточаются и усиливаются и враги его. Очевидно, вся внутренняя жизнь наша есть неустанная борьба для очищенія нашего сердца. Ясно также, что эта борьба можетъ быть ведена успъшно не среди людскаго шума, житейской суеты и свътскихъ развлеченій, а въ глубинъ благоговъйно и молитвенно настроеннаго духа. Мы забываемъ, что въра наша призываетъ насъ не къ холодному только признанію бытія Божія, не къ разсудочнымъ только убъжденіямъ въ истинахъ религіи и разсужденіямь о нихь, а къ внутреннему, живому и непрестанному общенію сердца нашего съ живымъ и всегда присущимъ намъ Спасителемъ нашимъ, чтобы, по Апостолу, "Христосъ вселился вѣрою въ сердца наши" (Еф. 3, 17). Его обымать любовію сердца, Его молить: сердце чисто созижди во мнп, Боже, къ Нему взывать въ минуту опасности паденія, подобно утопающему Петру: Господи, спаси мя, (Мате. 14, 30) вотъ гдѣ наша сила для охраненія сердца, какъ крѣпости неприступной для враговъ нашихъ: обышедше обыдоша мя, говоритъ Псалмопѣвецъ, и именемъ Господнимъ противляхся имъ (Пс. 117, 11).

Съ этой точки зрѣнія видна и истинная свобода нашего сердца. Съ очищеніемъ его отъ вредныхъ помысловъ, съ охлажденіемъ къ скоропроходящимъ наслажденіямъ земной жизни, съ укрѣпленіемъ противъ внѣшнихъ прираженій, оно "какъ птица, избавившаяся отъ сѣти ловцовъ" (Пс. 123, 7), возносится къ созерцанію красотъ міра духовнаго въ свѣтлыхъ образахъ высшей жизни, начертанныхъ въ словѣ Вожіемъ, оно начинаетъ дышать чистымъ воздухомъ царствія небеснаго и въ молитвенномъ устремленіи къ Богу каждому изъ насъ становится понятнымъ, а для истинныхъ подвижниковъ оправдывается и опытами обѣтованіе: блажени чистіи сердцемъ, яко тіп Бога узрять (Мато. 5, 8).

И это размышленіе о новомъ ученіи относительно нашего сердца, какъ и всякое противухристіанское движеніе нашего времени. полезно заключить предостереженіемъ, даннымъ на всѣ времена христіанамъ св. Апостоломъ Павломъ: "не сообразуйтесь съ вѣкомъ "симъ, но преобразуйтесь обновленіемъ ума вашего, "чтобы вамъ познавать, что есть воля Божія, благая, "угодная и совершенная" (Рим. 12, 2). Аминь.

## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Продолжение \*).

V.

Власть римских спископова ва теченіе местого, седьмого и восьмого в'якова.

Мы видъли прежде, что вселенскіе соборы Константинопольскій и Халкидонскій дали константинопольскому епископу второе мъсто во вселенскомъ епископатъ, и что римскій епископъ св. Левъ возсталъ противъ этого постановленія, по слъдующей причинъ: постановленіе это измъняло іерархическій порядокъ, установленый на первомъ вселенскомъ соборъ, въ Никеъ.

Можно думать, что причиною несогласія у св. Льва дъйствительно было уваженіе къ канонамъ. Но его преемники безъ сомнънія руководились иною причиною. Они боялись, чтобы константинопольскій епископъ не превзошелъ ихъ вскоръ по своему первенству; они должны были тъмъ болъе имъть въ виду эти опасенія, что Халкидонскій соборъ въ основаніе римскаго первенства полагалъ достоинство города Рима, столицы имперіи. А Римъ съ каждымъ днемъ терялъ вліяніе. Западная римская имперія падала подъ ударами варваровъ; Римъ послъдовательно переходилъ въ руки различныхъ народностей, которыя почти до послъдняго признака уничтожили его минувшее величіе. Константинополь сдълался единственнымъ центромъ имперіи и возрасталъ въ блескъ по мъръ того, какъ Римъ па-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», 1894 г., № 13.

далъ. Съ другой стороны, императоры каждый день давали константинопольскимъ епископамъ новыя преимущества, которыя увеличивали ихъ вліяніе; между тѣмъ какъ епископы римскіе оставались какъ бы забытыми ими. Итакъ естественно было, что римскіе епископы являлись ревнивымы къ преимуществамъ и почестямъ своихъ константинопольскихъ собратовъ и что эта ревность обнаруживалась въ необходимыхъ сношеніяхъ, долженствовавшихъ происходить между ними. Естественно было также, что константинопольскіе епископы являлись гордыми въ отношеніи къ римскимъ, которые обладали только наружнымъ первенствомъ и лишь воспоминаніемъ о славъ, съ каждымъ днемъ тускнъвшей болье и болье.

Таково было начало борьбы, происходившей между престолами римскимъ и константинопольскимъ въ теченіе шестого, седьмого и восьмого вѣковъ; и такова была причина, заставившая римскихъ епископовъ способствовать учрежденію новой Западной имперіи, въ которой они могли, благодаря новымъ императорамъ, сообщить своему первенству развитіе. превзошедшее первенство престола константинопольскаго.

Не должно опускать изъ виду эти общія соображенія, когда хотять понять исторію напства и борьбу, которая привела къ разрыву Западной и Восточной Церквей. Неоспоримо, что императоры Константинополя старались усилить вліяніе епископовъ этого города. Съ этою целію они обнародовали иножество декретовъ, а императоръ Зенонъ объявилъ двадцать восьмое правило Халкидонскаго собора даже закономъ государства. Государи новой, Восточной имперіи расчитывали увеличить свою собственную славу, окружая блескомъ и могуществомъ (епископскій) престоль своей столицы. Вследствіе такого положенія, константинопольскій епископъ сталъ предъ ними необходимымъ посредникомъ, не только въ отношеніи къ другимъ восточнымъ епископамъ, по и въ отношеніи къ Западу; онъ сделался столь могущественнымъ, что вошло въ обычай избирать его среди членовъ императорской фамиліи или въ средъ фамилій, наиболье знаменитыхъ.

Первоначально константинопольскій епископъ пользовался только почетнымъ титуломъ въ силу третьяго правила второго

вселенскаго собора (381). Спустя нёсколько времени императоръ Феодосій Младшій обнародоваль два закона, чтобы сообщить ему действительную власть надъ провинціями Азіи и Иллирика. Халкидонскій соборь (451) даль этимъ законамъ свое церковное освященіе и распространилъ власть константинопольскаго епископа надъ Понтомъ и Оракіею, вследствіе церковныхъ смуть, волновавшихъ эти страны. Константинопольскій епископъ призналъ даже себя въ правъ распространить свою юрисдикцію и на другіе патріаршіе престолы Востока.

Надобно обратиться къ пятому столетію, чтобы найти начало этихъ домогательствъ.

Въ 476 г. на престолъ Константинопольскомъ былъ Акакій, а на престол'в Римскомъ Симилицій. Василискъ, согнавши съ императорского трона Зенона, объявиль себя расположеннымь къ еретикамъ, осужденнымъ на Халкидонскомъ соборъ и возвратилъ изъ изгнанія Тимовея Элура, Александрійскаго епископа-еретика, и Петра Фулона, епископа-еретика Антіохійскаго, изъ коихъ и тотъ и другой былъ низложенъ на основаніи каноническихъ постановленій. Симилицій писалъ къ Василиску, противъ (этихъ) еретиковъ; онъ въ то же время писалъ къ Акакію, чтобы склонить императора къ изгнанію Тимовея, и чтобы отклонить этого государя отъ созванія новаго собора 1). Но Василискъ былъ низложенъ, и Зенонъ снова взошелъ на императорскій тронъ. Акакій послаль діакона къ римскому епископу, чтобы условиться съ нимъ относительно принятія необходимыхъ мфръ для уврачеванія церковныхъ золъ. Симплицій ему отвічаль, что послів Бога одина только императорь можетъ уврачевать ихъ, и что этотъ государь долженъ обнародовать приказъ. объ изгнаніи Тимовея и Іоанна Антіохійскаго, который вытёсниль еретика Петра и стоиль столько же, какъ и этотъ, и чтобы наконецъ изгналъ всвхъ еретичествовавшихъ епископовъ, враговъ Халкидонскаго собора.

Надобно замътить, что если бы за римскимъ епископомъ признавали власть вселенскую и абсолютную, какую ему усволють теперь, то онъ не имълъ бы надобности въ императорскомъ

<sup>1)</sup> CM. Simplic. Epist., we coopanin P. Labbe, t, IV; Evar., Hemopis.

посредничествъ для возстановленія въ Церкви порядка и уваженія къ законамъ. Похитители епископскихъ престоловъ и низложенные епископы не имъли бы столь многочисленныхъ приверженцевъ.

Симплицій искаль посредничества Акакія предъ Зенономъ для полученія желательнаго ему приказанія и для отлученія отъ Церкви тѣхъ, которые были осуждены на изгнаніе. Императоръ издаль декретъ, желаемый Симплиціемъ и Акакіемъ, и созвалъ соборъ Восточныхъ епископовъ, который отлучиль бы еретичествовавшихъ епископовъ, и въ частности Петра и Іоанна, похитителя Антіохійскаго престола, и Тимовея Александрійскаго. Соборъ писаль къ Симплицію, прося его не принимать въ общеніе никого изъ тѣхъ, кого онъ осудилъ. Тогда Симплицій съ своей стороны отлучилъ ихъ и увѣдомилъ Акакія о своемъ рѣшеніи, прося обязать императора, чтобы онъ привелъ въ исполненіе обнародованный имъ декретъ объ изгнаніи.

Тимовея Элура, разслабленнаго лѣтами и болѣзнію, оставили умереть въ Александріи. Послѣ его смерти, его приверженцы избрали Петра, по прозванію Моггос; но императоръ Зенонъ изгналъ его, и на Александрійскомъ престолѣ возстановилъ Тимовея Солофакіола, который несправедливо былъ изгнанъ изъ Александріи 1). Такимъ образомъ три епископа: Рима, Константинополя и Александріи находились въ совершенномъ общеніи и взаимно поддерживали себя.

Но вотъ Антіохійскій епископъ, зам'встившій двухъ похитителей—Петра и Іоанна, былъ убитъ во время мятежа, такъ какъ Антіохійская церковь была глубоко раздѣлена, и религіозныя партіи вели жестокую войну между собою. Чтобы испросить прощеніе у императора, антіохійцы согласились отказаться отъ своихъ правъ избранія и просили Зенона избрать имъ епископа. Императоръ избралъ Стефана, который былъ посвященъ въ Константинополѣ Акакіемъ. Это избраніе не было согласно съ канонами; въ Константинополѣ это знали такъ же хорошо, какъ въ Римѣ; но извиняли себя обстоятель-



<sup>1)</sup> Теперь римскій дворъ такъ мало знаетъ факты, что въ сочиненіи, обнародованномъ имъ противъ Восточной исркеи, подъ именемъ г. Пичипіоса, овъ выставляетъ Петра Моггоса патріархомъ Антіохійскимъ. См. ч. І, гл. 11.

ствами и извъстили папу о совершившемся, дабы онъ не отказался войти въ общение съ новымъ епископомъ. Симплицій согласился съ темъ, что сделали императоръ и Акакій, сильно однако же настаивая на томъ пунктъ, что подобное избраніе, противоръчащее Никейскимъ канонамъ, не должно служить оправдывающимъ примъромъ. Въ Константинополъ согласились съ этимъ; тъмъ не менъе достовърно, что смуты Антіохійской и Александрійской церквей способствовали распространенію вліянія константинопольскаго епископа на всю восточную церковь; потому что императоръ по необходимости вмѣшивался въ эти смуты и въ церковныхъ делахъ пользовался епископомъ, находившимся при немъ, совъты котораго онъ легко получалъ. Симплицій замізчаль этоть успізхь соперничествующаго престола; вотъ почему онъ такъ заботливо апеллировалъ къ канонамъ, желая не допустить, чтобы вмѣшательство Акакія перешло въ обычай.

Между тъмъ, когда Стефанъ померъ, императоръ избралъ преемникомъ ему Календіона, и Акакій совершилъ надъ нимъ посвященіе. Календіонъ, по обычаю, обратился съ общительною грамотою къ римскому епископу, который и вошелъ въ общеніе съ нимъ 1).

Больше было затрудненій относительно александрійскаго престола, послѣ смерти Тимовея Солофакіола. Преемникъ его, Іоаннъ Талайа, былъ правильно избранъ и посвященъ; но Акакій объявилъ себя противъ него, убѣдилъ императора въ томъ, что Іоаннъ не достоинъ епископства, и склонилъ отдать престолъ Петру Молосу, что въ глазахъ его было средствомъ къ возстановленію мира; ибо Моггосъ, вмѣстѣ съ своими приверженцами, обѣщалъ отказаться отъ своего противленія Халкидонскому собору и утверждалъ, что вѣрные не будутъ отвергать его, когда онъ канонически будетъ возстановленъ. Римскій епископъ не раздѣлялъ мнѣній Акакія и объявилъ, что, не вступая въ общеніе съ Іоанномъ Талайей, онъ никогда не признаетъ законнымъ епископомъ Петра Моггоса. Зенонъ не



<sup>1)</sup> Въ сочиненія, цитированномь выше, смѣшивають общительныя грамоты съ испрашиваніем посвященія; а это доказываеть, что римскій дворь не лучше знаеть каноническое право, какъ и историческіе факты. См. Ч. І, гл. 111.

приняль въ расчетъ его объявленія и возстановиль Петра Моггоса. Акакій вступиль съ нимъ въ общеніе, будучи обмануть православными заявленіями этого дурного епископа.

Іоаннъ Талайа, ушедши изъ Александріи, прибылъ въ Антіохію и въ Римъ. Въ обоихъ этихъ городахъ онъ заявилъ тяжскія обвиненія противъ Моггоса, и быль принять въ общеніе Календіономъ и Симплиціемъ. Онъ писалъ къ Акакію, испрашивая и у него общенія; но тотъ отвѣтилъ ему, что онъ не признаетъ его законнымъ епископомъ Александріи. Симплицій тотъ-часъ написалъ Акакію, поридая его за то, что онъ вошелъ въ общение съ Моггосомъ. Симплицій померъ прежде полученія отвіта от Константинопольскаго епископа (483). Преемникомъ его былъ Феликсъ, предъ которымъ Іоаннъ Талайа тотъ-часъ же сталъ защищать свое дёло. Іоаннъ написалъ памятную записку (memoire) противъ Акакія и Феликсъ созвалъ въ Римъ соборъ, на которомъ было ръшено, что Акакій должень отвічать на записку Іоанна и провозгласить анаөему Петру Моггосу. Эти решенія были отосланы императору 1). Въ своихъ письмахъ, написанныхъ къ Зенону и Акакію, Феликсъ горько жаловался на то, что изъ Константинополя даже не отвъчали на письма его предшественника касательно церковныхъ смутъ въ Александріи. Зенонъ угрозами и ласками склонилъ посланныхъ Феликса войти въ общеніе съ Акакіемъ и Петромъ Моггосомъ: но противники этихъ двухъ епископовъ донесли въ Римъ на этихъ легатовъ и они были низложены. Они доставили два письма, въ которыхъ Акакій и Зенонъ объясняли свое поведение въ отношении къ Петру Моггосу, и опровергали обвиненія, коихъ объектомъ быль этотъ епископъ.

Этотъ ходъ дъла оскорбилъ папу, и папа тотъ-часъ созвалъ соборъ италіанскихъ епископовъ для отлученія и низложенія Акакія. Свое ръшеніе онъ объявилъ ему и подписался слъдующимъ образомъ: "Феликсъ, епископъ святой киволической церкви Рима".

Сужденіе, высказанное объ Акаків, было ничтожно и антиканонично, потому что оно было произнесено вив того м'вста,



<sup>1)</sup> Феликсь, Epist., въ собранія Р. Labbe, t. IV; Еваг. Церк. Ист.

гдѣ находился обвиняемый и безъ участія восточныхъ епископовъ, необходимыхъ судей въ этомъ случаѣ. Кромѣ того, въ рѣшеніи слышенъ былъ очень страстный тонъ; наконецъ, въ немъ Феликсъ домогается присвоить своему престолу Рима титулъ каволическаго, то есть, вселенскаго, чтобы внушить мысль, будто его власть простирается на всю Церковь.

Отсюда ясно, что хотя римскіе епископы не усвояли себъ, какъ говоритъ св. Григорій В., титула каволическаго или вселенскаго, предложеннаго имъ Халкидонскимъ соборомъ: тъмъ не менъе, спустя немного времени послъ этого собора, уже стремились присвоить своему престолу не одинъ лишь титулъ почетный, но и вселенскую власть, что было столько же противно нам'треніямъ собора, какъ и преданію всей перкви. Римскій епископъ оказался тёмъ боле расположеннымъ къ преувеличенію своихъ преимуществъ, что Акакій быль болье вліятельнымъ при направленіи церковныхъ дёлъ на Восток'є; онъ являлся тёмъ болёе страстнымъ, чёмъ болёе константинопольскій епископъ быль ревнивъ въ отношеніи къ нему. Акакій съ презрѣніемъ отвергъ рѣшеніе римскаго епископа и отказался даже принять его. Когда нъсколько епископовъ высказались противъ него, то онъ ихъ низложилъ; Римъ, съ своей стороны, отлучилъ его привержендевъ. Послъ смерти Акакія, случившейся въ 489, разногласіе продолжалось по этому поводу. Кто сталъ бы сомнъваться, что соперничество Рима не имъло большаго значенія въ его сопротивленіи Акакію, тому достаточно прочитать то, что писаль папа Геласій въ 495 г. Когда этоть пана получиль отъ Дарданскихъ епископовъ письмо, въ которомъ ему говорили, что приверженцы Акакія преимущественно оправдываются неправильностію решенія, постановленнаго противъ него на соборъ италіанскомъ: то Геласій, въ отвъть имъ, ссылался на Халкидонскій соборъ, который напередъ осудилъ всъхъ отвергающихъ соборъ 1). Но вопросъ именно и состо-



<sup>1)</sup> Итакъ Римъ низложилъ Акакія подъ ложнымъ предлогомъ его несогласія съ Халкидонскимъ соборомъ; а это обличасть во лжи утвержденіе, содержащееся въ выше цитированиомъ сочиненіи, что никакой догматическій вопросъ не подвергался пререканіямъ между Римомъ и Константинополемъ во времена Акакія. См. Ч. 1, гл. 111.

яль въ томъ, чтобы знать-нарушиль ли Акакій уваженіе къ Халкидонскому собору, стараясь прекратить смуты, которыя возникли на Востокъ по поводу этого собора. Фактъ достовърный, что Акакій, усиливаясь прекратить эти смуты и оказываясь терпимымъ въ отношеніи къ людямъ, ничуть не жертвовалъ канолическимъ ученіемъ, определеннымъ въ Халкидонъ. Не менъе неоспоримо, что люди, осужденные сначала въ Константинополъ, а потомъ въ Римъ, никогда не видъли своихъ обвинителей противоръчащими другъ другу; что они имъли очень многочисленныхъ приверженцевъ; что они были осуждаемы, изгоняемы, преследуемы императорскою властію, строгости которой римскіе епископы постоянно требовали, какъ въ этомъ увъряютъ ихъ письма. Итакъ, нътъ ничего удивительнаго, что Акакій, даже послѣ своей смерти, быль почитаемь на Востокъ великимъ и святымъ епископомъ и что ръшеніе италіанскаго собора противъ него было признаваемо какъ-бы не существовавшимъ. Геласій очень дурно отв'ячаль на возраженіе епископовъ Дарданскихъ относительно незаконности этого ръшенія. Изъ мести, онъ проявиль много страстности, усиливаясь опровергнуть доказательство въ пользу Акакія, заимствованное отъ важности константинопольскаго престола. "Мы посмѣялись, говоритъ онъ, 1) надъ преимуществомъ, какое они (епископы Востока) хотять присвоить Акакію, потому что онъ быль епископомъ императорскаго города. Не жилъ ли долгое время императоръ въ Равеннъ, въ Миланъ, въ Сирміумъ, въ Триръ? Епископы этихъ городовъ, выступали ли поэтому за предълы, предписанные имъ древностію? Когда дъло идетъ о достоинствъ городовъ, то епископы второстепенныхъ и третьестепенныхъ престоловъ (могутъ) имъть больше достоинства, чвиъ епископъ города, который не имъетт даже права на митрополію. Иное діло власть світской имперіи, иное діло распределение церковныхъ достоинствъ. Какъ бы ни былъ малъ городъ, онъ не умаляетъ величія присутствующаго тамъ государя; равнымъ образомъ и присутствіе императора не перемѣняетъ церковнаго порядка, и этотъ городъ скорбе долженъ вос-



<sup>1)</sup> Tenacin, Epist. ad. Episcop. Dard.

пользоваться подобнымъ преимуществомъ для сохраненія религіозной свободы, оставаясь спокойнымъ въ своихъ предвлахъ".

Что же однако служило основаніемъ достоинства римской церкви? Геласій не могъ указать иного, кром'в Никейскаго собора. Но одинъ вселенскій соборъ не имёль ли такихъ же правъ, какъ и другой, тоже вселенскій? Если въ Никев церковь установила ісрархическій порядокъ въ такомъ видь, что Римъ и Александрія были выше Антіохіи и Іерусалима, потому что ихъ престолы имъли больше важности: то почему Халкидонскій соборъ не им'влъ права поставить Константинополь выше Александрін и даже Рима? Если по духу Никейскаго собора, Римъ и Александрія должны были преимуществовать передъ Антіохією и Іерусалимомъ и это, очевидно, только по причинъ политической ихъ важности, какъ очень хорошо говоритъ объ этомъ соборъ Халкидонскій: то почем у же Константинополь ставшій болье важнымь, чьмь Александрія, когда сдылался, столицею имперіи, не могъ быть вознесенъ въ іерархическомъ порядкъ выше? Геласій не отвъчаль на вопрось, говоря объ императорскихъ резиденціях въ Триръ, Миланъ, Равеннъ и Сирміумъ, потому что эти города никогда не были царственными городами или столицами, подобно Риму и Константинополю. Онъ доводитъ свою страстность до того, что отрицаетъ за Константинополемъ простое наименование митрополіи, потому что древняя Византія не была ею. Такимъ образомъ, осуждая и обвиняя Акакія за мнимое отверженіе Халкидонскаго собора, Римъ стремился попрать ногами опредъленія того же самаго собора. Какая важность въ томъ, что папа Левъ протестовалъ противъ этихъ опредъленій, подъ предлогомъ опредъленій Никейскихъ; тъмъ не менье достовърно, что Халкидонскія опредёленія им'єють силу, равную Никейскимъ, потому что этотъ соборъ равно есть вселенскій.

Мы не раскрываемъ наконецъ всёхъ историческихъ ошибокъ и всёхъ ложныхъ утвержденій Геласіева письма; мы хотимъ только установить, что чёмъ болёе Константинополь усиливался по своему вліянію, тёмъ болёе Римъ хотёлъ унизить его. Понятны мотивы этого. Римъ находился подъ властію варваровъ; съ каждымъ днемъ онъ терялъ свое обаяніе, напротивъ того, для Константинополя наступила эпоха блеска.

Въ одномъ изъ своихъ сочиненій противъ Акакія <sup>1</sup>) Геласій возвращается къ опредѣленію Халкидонскаго собора, усвоившаго второе мѣсто въ церкви Константинопольскому епископу. Онъ заявляеть, что это опредѣленіе не имѣетъ силы, такъ какъ оно было отвергнуто римскимъ престоломъ. Но въ такомъ случаѣ, зачѣмъ же этотъ престолъ полагаетъ въ основу своей аргументаціи Никейскій соборъ, какъ имѣющій для него высшій авторитетъ, которому самъ Римъ долженъ подчиняться? Не потому ли это, что Никейскій соборъ былъ вселенскимъ? Но развѣ Халкидонскій соборъ не былъ тоже вселенскимъ, и его авторитетъ развѣ не былъ равенъ авторитету собора Никейскаго?

Очевидно Римъ, вслъдствіе своей антипатіи къ Константинополю, поставилъ себя въ тупикъ. Чтобы выйти изъ него, у него оставалось одно средство: провозгласить, что его авторитетъ проистекаетъ отъ Бога и выше авторитета соборовъ; это направленіе мыслей онъ и принялъ. Сначала онъ утверждалъ это робко и въ прикровенныхъ словахъ, потомъ открыто, когда увидълъ благопріятный случай.

Папскія намфренія стали обнаруживаться въ письмахъ и папскихъ инструкціяхъ, касающихся того, что относилось къ смутамъ, причиненнымъ мнимымъ низложениемъ Акакія. Почти весь Востокъ смотрълъ на это ръшение, какъ на ничтожное. Папы же держались его и смешивали это дело съ деломъ Халкидонскаго собора, чтобы сообщить ему больше важности; однако же ученіе, господствовавшее даже въ этихъ документахъ, было то, что только соборз можеть положить основание для примиренія; а это исключало идею власти центральной и верховной, будеть ли то въ Римв, или въ иномъ мъств. Эта же идея господствуеть преимущественно въ сочиненіяхъ Геласія и Гормизда, которые особенно занимались смутами на Востокъ 2). Миръ былъ возстановленъ въ 519 г., но подъ условіемъ новаго разсмотрънія дъла съ той и другой стороны, съ равнымъ авторитетомъ. Когда папа Іоаннъ І, въ 525 г., по приказанію Өеодосія, царя Италін, прибыль въ Константинополь, чтобы жаловаться на аріанъ: то быль приглашенъ служить литургію



<sup>1)</sup> Геласій, Трактать обь анавемь.

<sup>2)</sup> См. ихъ письма въ Собраніи Соборова Р. Labbe, t. IV.

въ день Пасхи. Онъ принялъ предложение, но подъ условиемъ, чтобы ему предоставили возстдать на первом мъсть. Никто не оспаривалъ у него этого преимущества; но предъявленное имъ требование показываетъ въ папствъ большую озабоченность по предмету римскаго первенства. Епископъ константинопольскій быль тогда богать и вліятелень; напротивь того, епископъ Рима, подчиненный капризамъ еретичествовавшихъ царей, быль на столько бъдень, что Агапить, будучи обязань, въ 536 г., отправиться по приказанію Теодата, Готскаго короля. въ Константинополь, долженъ былъ продать часть священныхъ сосудовъ, чтобы имъть необходимыя для путешествія деньги. Агапитъ съ почестями былъ принятъ императоромъ Юстиніаномъ. Императрица возвела въ то время на Константинопольскій престоль Анеима, епископа Требизондскаго, извъстнаго своими привязанностями къ заблужденіямъ Евтихія. Находившіеся въ Константинопол'в епископы воспользовались прибытіемъ папы, чтобы открыть съ нимъ соборъ противъ Аноима, который лучше соглашался возвратиться на свою, Требизондскую епархію, чіть обнародовать канолическое исповъдание въры. Мина, избранный на его мъсто клиромъ и народомъ, утвержденный императоромъ, былъ посвященъ папою. Замъчаютъ, что въ одномъ письмъ восточныхъ епископовъ, они даютъ Агапиту название Отща Отцево и патриарха, а въ письмъ монаховъ ему усвоено даже название архіепископа древияго Рима и вселенскаго патріарха 1). Эти наименованія были чисто почетныя, во вкуст эпохи, преимущественно же на Востокъ. Наименование Отиа Отиовъ усвояли всъть епископамъ, которыхъ хотели почтить преимущественнымъ образомъ. Такимъ образомъ этотъ титулъ ничего не говоритъ въ пользу власти, которую не сообщали бы самыя страны.

Споры относительно *Трехъ Главъ* представляютъ неопровержимое доказательство въ подтверждение того, что мы утверждаемъ.

Со времени Халкидонскаго собора, Востокъ наполненъ былъ живъйшими спорами, среди которыхъ предавались всъмъ силлогистическимъ тонкостямъ. Одни открыто искажали ученіе

<sup>1)</sup> См. эти сочиненія въ Собраніи Соб., t. V.

собора, чтобы опровергать его съ большимъ успъхомъ; другіе оспаривали его православіе, поставляя его въ противоръчіе съ соборомъ Ефесскимъ и съ ученіемъ св. Кирилла. Обвиненія последняго рода возникали изъ того, что Халкидонскіе отцы казалось подавали мысль, будто они одобряли ученіе Өеодора, епископа Мопсустскаго, письмо Ивы и сочинение Осодорита противъ анаоематизмъ св. Кирилла. Императоръ Юстиніанъ много занимался богословскими спорами прежде всего по расположенію къ нимъ, а также потому, что различныя партіи, желая имъть его на своей сторонъ, обращались къ его суду. Онъ полагалъ, что нашелъ, наконецъ, средство примирить умы по предмету Халкидонскаго собора, посредствомъ отверженія недоразумьній, коихъ причиною были три выше указанныя сочиненія, и посредствомъ осужденія ихъ; это онъ и сдёлалъ на самомъ деле. Эти то три сочиненія известны подъ названіемъ Трехъ Главъ. Въ нихъ конечно можно находить несторіанскія тенденцін; но авторовъ не было на лицо для выясненія всего этого и дело шло только о томъ, чтобы осудить несторіанизмъ въ этихъ сочиненіяхъ.

Юстиніанъ послалъ ко всёмъ епископамъ осужденіе Трехъ Главъ, съ требованіемъ подписать его. Одни согласились на это, но другіе воспротивились, признавая это осужденіе лишь возстаніемъ противъ Халкидонскаго собора. Папа Вигилій былъ обязанъ Юстиніаномъ сдёлать тоже въ Константинополѣ. Отказавшись присоединиться къ осужденію, онъ соглашался однако съ нимъ, не причиняя ущерба Халкидонскому собору. Эта осторожность не удовлетворила враговъ собора, и не извинила осужденія въ глазахъ другихъ. Епископы Африки, Иллирика и Далматіи, не считая огромнаго числа другихъ епископовъ, отдёлились отъ общенія съ Вигиліемъ. Африканскіе епископы торжественно отлучили его на соборѣ (551 г.) 1).

Эти факты, не вдаваясь въ полную оцѣнку возбужденнаго вопроса, достаточно громко говорятъ, что въ шестомъ вѣкѣ не смотрѣли на римскаго епископа, ни какъ на непогрѣшимаго, ни какъ на иентръ каеолическаго единства; что этотъ центръ



<sup>1)</sup> См. Facundi *Op.* Изданіе Р. Sirmond; статьн, относящіяся въ этому ділу, см. въ Собраніи Соборово Р. Labbe, t. V: Церк. Ист. Еваг. и Өеоф.

полагали только въ чистой и православной *впрты* и въ соборъ, представлявшемъ всю Церковь.

Вигилій, испугавшись излившагося на него осужденія, просиль императора созвать вселенскій соборь для прекращенія разногласія. Юстиніань согласился съ этимь и созваль епископовь. Вигилій возвратиль себі данную имь подпись, и всі согласились, что будуть хранить молчаніе до соборнаго опреділенія.

Итакъ въ Римъ, какъ и въ другихъ мъстахъ, непогръшимый учительный авторитетъ видъли только въ епископатъ, единственномъ истолкователъ вселенскаго върованія.

Вигилій отказался присутствовать на засёданіяхъ собора подъ предлогомъ, что западные присутствують на немъ не въ столь большомъ числю, какъ восточные. Ему замютили, что въ Константинополь было тогда больше епископовъ, чемъ было ихъ на другихъ вселенскихъ соборахъ. Затрудненіе, возбужденное Вигиліемъ, доказываетъ, что онъ не считалъ себя въ правѣ, своимъ присутствіемъ или чрезъ делегатовъ, сообщить вселенскій характеръ собору, какъ это утверждають теперь въ Римъ. Тъмъ не менъе Вигилій отослалъ собору свое мнъніе о Трехъ Главахъ и воспротивился ихъ осужденію. Соборъ не далъ никакого значенія его сопротивленію, тщательно изследоваль три сочиненія и осудиль въ нихъ ученіе, какъ противоположное ученію предшествовавшихъ соборовъ, и именно собора Халкидонскаго, который торжественно быль признань вселенскимъ въ томъ же смыслъ, какъ соборы Никейскій, Константинопольскій и Ефесскій.

Прежде представленія своего рѣшенія, соборъ припоминаетъ свой образъ поведенія въ отношеніи къ Вигилію. "Благочестивѣйшій Вигилій, говоритъ онъ 1), находясь въ этомъ городѣ, принималъ участіе во всемъ, что дѣлалось относительно Трехъ Главъ, и много разъ осуждалъ ихъ живымъ голосомъ и сочиненіями. Затѣмъ онъ письменно согласился прибыть на соборъ и вмѣстѣ съ нами изслѣдовать ихъ, дабы провозгласить общее опредѣленіе. Когда императоръ, послѣдуя нашему соглашенію, увѣщевалъ насъ собраться: то мы должны были просить Вигилія



<sup>1)</sup> Соборъ Констант., засъд. 8, въ Собран. Р. Labbe.

исполнить свое объщаніе, представляя ему въ примъръ апостоловъ, которые, не смотря на то, что каждый изъ нихъ въ частности исполненъ былъ Духомъ Святымъ и не имвлъ надобности въ совъщанія, не захотъль однако же рішить слідующій вопросъ: "надобно ли обръзывать явычниковъ" и ръшилъ не иначе, какъ только въ общемъ собраніи и подтвердивши свои мнѣнія текстами Писанія. Отцы, засъдавшіе пъкогда на четырехъ соборахъ, слёдовали примёру древнихъ и сообща рёшали вопросы относительно еретиковъ; потому что имто другого средства узнать истину вт вопросихт въры. Каждый, по Писанію, им'ветъ надобность въ помощи своего брата; и когда два или три собраны во имя Его, Інсуса Христа, то Онъ пребываетъ среди нихъ. Итакъ, мы часто приглашали Вигилія, съ этою же самою цілію и императоръ посылаль къ нему своихъ чиновниковъ; однако же онъ объщаль высказать свое суждение относительно Трехъ Главъ только частнымо образомо. Выслушавши этотъ отвъть, мы подумали то, что сказаль Апостоль: каждый отдасть за себя опичеть Богу, и, съ другой стороны, мы побоялись осужденія, угрожающаго тімь, которые соблазняють братьевь свонхь".

Соборъ извъщаетъ затъмъ обо всемъ, что было сдълано для изслъдованія Трехъ Главъ; онъ осуждаетъ ихъ, провозглашая свое почитаніе Халкидонскаго собора. Этимъ мудрымъ ръшеніемъ, пятый вселенскій соборъ отвътилъ на обвиненія, которыя люди увлекающіеся распространяли среди западныхъ касательно дурныхъ намъреній большинства его членовъ. Въ то же время онъ отвътилъ на предлоги, которыми противники Халкидонскаго собора пользовались для отверженія ръшеній этого святого собранія. Такимъ образомъ онъ могущественно способствовалъ прекращенію разногласій.

Вигилій поняль, что онъ ошибался, защищая дурное ученіе подъ предлогомъ уваженія, которое онъ заявляль въ отношеніи къ Халкидонскому собору. Спустя шесть мѣсяцевъ послѣ закрытія собора, онъ писаль къ Константинопольскому патріарху Евтихію письмо, въ которомъ сознавался, что онъ нарушиль любовь, отдълившись от братьевъ. Онъ прибавляеть, что не должно стыдиться отреченія (отъ заблужденія), когда узнаешь истину. "Изслѣдовавши, говорить онъ, дѣло о Трехъ Главахъ, я нашелъ ихъ достойными осужденія". Далѣе онъ высказывается

противъ тѣхъ, которые защищаютъ ихъ, и осуждаетъ свои собственныя сочиненія въ защиту ихъ. Затѣмъ онъ обнародовалъ пространную записку въ доказательство того, что Три Главы содержатъ дурное ученіе <sup>1</sup>). И онъ вошелъ въ общеніе съ тѣми, которыхъ прежде анаоематствовалъ, и миръ былъ возстановленъ.

Пятый вселенскій соборъ не былъ созванъ и не находился подъ предсёдательствомъ римскаго епископа, хотя и присутствовавшаго въ городѣ, когда происходили засѣданія. Засѣданія этого собора происходили не только безъ этого епископа, но и противъ него. Однако же опредѣленія этого собора были признаваемы каноническими и самъ папа подчинился имъ послѣ нѣкоторыхъ затрудненій, которыя имѣли свое начало въ незнаніи фактовъ. Востокъ присоединился къ собору, такимъ образомъ соборъ собирался безъ папы и противъ папы, и все же имѣлъ вселенскій характеръ.

Всѣ обстоятельства этого великаго историческаго факта не доказываютъ ли съ очевидностію, что въ шестомъ вѣкѣ, даже въ Римѣ, не знали тѣхъ мнимыхъ преимуществъ, которыя теперь приписываютъ папству?

Разногласіе, происходившее въ концѣ того же вѣка между Іоанномъ Постникомъ, преемникомъ Евтихія на Константино-польскомъ престолѣ, и папою св. Григоріемъ В., яснѣйшимъ образомъ устанавливаетъ ту же истину.

Мы уже замѣтили, что титулъ вселенскаго дарованъ былъ ради почести римскому епископу Халкидонскимъ соборомъ; что папа Феликсъ любилъ усвоять своему престолу титулъ вселенскаго въ томъ-же смыслѣ; и что, по крайней мѣрѣ, восточные называли папу Агапита патріархомъ вселенскимъ. Безъ сомнѣнія, этими предшествовавшими фактами оправдывали себя въ Константинополѣ. Императоры старались возвыситъ патріарха своей столицы, которую они называли новымъ Римомъ, на ту же степень чести, какою пользовался древній Римъ,—предоставляя патріарху второе мѣсто, на единственномъ основаніи древняго обычая. Въ этихъ видахъ императоръ Маврикій далъ Іоанну Постнику титулъ патріарха вселенскаго.



<sup>1)</sup> См. сочин. это въ Собраніи Соборов Р. Labbe, t. V.

Напа Пелагій II, а затімь его преемникь, Григорій Великій, протестовали противь этого титула. Григорій писаль тогда тіз знаменитыя письма, которыя столь рішительно осуждають современное папство. Представимь ніжоторыя выдержки.

Въ началъ своего епископства, Григорій послалъ общительныя грамоты Іоанну Константинопольскому, Евлогію Александрійскому, Григорію Антіохійскому, Іоанну Іерусальмскому, и другу своему Анастасію, прежнему патріарху Антіохійскому. Если бы онъ смотрель на себя, какъ на верховнаго вождя церкви, если бы онъ считалъ себя вождемъ по праву божественному: то конечно онъ обратился бы къ патріархамъ, какъ къ подчиненнымъ; и въ его окружномъ посланіи можно было бы находить нъкоторые следы его верховенства. Но это совершенно не такъ. Онъ пространно разсуждаетъ объ обязанностях епископа и онъ не думаеть говорить о правахъ, соединенныхъ съ епископскимъ достоинствомъ. Въ особенности онъ настаиваеть въ немъ на епископскомъ долгв не предаваться заботамъ о внёшнихъ дёлахъ и оканчиваетъ свое окружное посланіе испов'яданіемъ віры, дабы доказать, что находится въ общеніи съ остальными патріархами и чрезъ нихъ со всею церковію 1). Это умолчаніе св. Григорія о мнимыхъ правах папства уже весьма знаменательно само по себъ, и римскимъ богословамъ затруднительно объяснить его. Что же они противопоставять самимъ письмамъ, которыя мы переведемъ въ извлеченіи, и въ которыхъ св. Григорій самымъ точнымъ образомъ осуждаетъ основную идею, которую хотятъ сообщить намъ о папствъ, то есть, о великомъ характеръ папской власти?

"Григорій Іоанну, епископу Константинопольскому.

"Пусть припомнитъ Ваше Братство миръ и согласіе, которыми наслаждалась церковь, когда вы были возведены въ священное достоинство. Поэтому я не понимаю, какимъ образомъ вы осмълились послъдовать внушенію гордости и попытались усвоить титулъ, который можетъ произвесть соблазнъ въ умахъ всъхъ братьевъ. Я тъмъ болъе удивляюсь этому, когда припоминаю, что вы предавались бъгству, чтобы избъжать епископ-



<sup>1)</sup> CB. Григорій, папа, Epist. 21, lib. 1.

ства. Однако же, вы хотите теперь пользоваться титуломъ, какъ если бы вы стали бъжать въ противоположную сторону, въ область честолюбивыхъ желаній. Вы, который прежде говорили, что не достойны епископства, какъ только были возведены въ него, то, презирая своихъ братьевъ, честолюбиво усвояете одному себъ титулъ епископа. Мой предшественникъ, блаженной памяти Пелагій, обратился къ Вашей Святынъ съ очень важными замвчаніями по этому предмету. Онъ отвергъ, по причинъ усвоеннаго вами гордаго и высокомърнаго титула, дъянія собора, созваннаго вами изъ за дъла брата и соепископа нашего Григорія, и онъ запретиль входить въ общеніе съ вами архидіакону, котораго онъ, по обыкновенію, послаль ко двору константинопольскому. Послъ смерти Пелагія, будучи призваннымъ къ управленію церковію 1) вопреки моему недостоинству, я старательно убъждаль Ваше Братство, не только писаніями, но и живымъ голосомъ, сначала чрезъ моихъ посланныхъ 2), а за-темъ чрезъ нашего общаго сына, діакона Сабиніана, отказаться отъ подобнаго надменія. Я запретиль этому последнему входить въ общение съ вами, если вы откажетесь повиноваться (obtempérer) моему требованію (demande), дабы внушить Вашей Святынъ стыдъ къ вашему честолюбію, прежде чъмъ я вступлю на каноническій путь, если только стыдъ не исцелить васъ отъ гордости, столь нечестивой и столь преступной. Какъ прежде ампутаціи надобно слегка дотрогиваться къ ранъ, я васъ прошу, я васъ умоляю, я требую съ возможною для меня магкостію, чтобы Ваше Братство воспротивилось всёмъ льстецамъ, которые усвояютъ вамъ названіе ошибочное и чтобы вы не соглашались приписывать себъ титулъ, столько же безсмысленный, какъ и гордый. По истинъ, я плачу; и въ глубинъ моего сердца я приписываю своимъ гръхамъ то, что мой брать не захотьль обратиться къ смиренію, онъ, который быль возведень въ епископское достоинство, чтобы приводить къ смиренію души другихъ; что тотъ, кто учитъ

<sup>1)</sup> По ученію св. Григорія, епископъ принимаєть участіє въ управленів церковію, власть же пребываєть въ епископать.

<sup>2)</sup> Епископъ римскій посылаль пословь къ Константинопольскому двору, съ тъхъ поръ, какъ этотъ городъ сделился резиденцією императоровъ.

истинъ другихъ, не захотълъ ни выучиться ей самъ, ни сочувствовать, вопреки моимъ просьбамъ, тому, о чемъ я старался.

"И такъ, подумайте, я прошу васъ, что этимъ неразумнымъ надменіемъ, миръ всей церкви возмущенъ и вы являетесь врагомъ благодати, дарованной всемв сообща. Чъмъ болье вы будете возрастать въ этой благодати, тъмъ болье будете униъ жать себя въ своихъ глазахъ; вы станете наконецъ столь велики, что будете далеки отъ похищенія этого сумасброднаго и гордаго титула. Вы будете тъмъ болье богаты, чъмъ менье будете грабить своихъ братьевъ въ свою пользу. Итакъ, возлюбленный братъ, любите смиреніе отъ всего вашего сердца; только оно поддерживаетъ согласіе среди братьевъ и охраняетъ единство во святой вселенской Церкви.

"Когда апостоль Павель услышаль некоторых верных говорящими: "я ученикт Павла, я ученикт Аполлоса, а я Петра: то не могъ безъ ужаса смотръть на подобное растерзаніе тъла Господня съ усвоеніемъ членовъ многимъ главамъ, и онъ воскликнуль: развы Павель распялся за вась? или, развы вы крестились во имя Павла? Если онъ не желалъ, чтобы члены тъла Господня по частямъ были соединены съ другими главами, кромь главы Христовой, хотя эти главы были апостоловь: то что вы скажете Христу, Который есть глава вселенской церкви? Что скажете вы Ему на страшномъ судъ, -- вы, который своимъ титуломъ вселенскій, хотите подчинить себ'я вс'яхъ Его членовъ? Кому, скажите мић, я прошу васъ, --кому подражаете вы этимъ негоднымъ титуломъ, какъ не тому, который, презирая легіоны сопутствовавшихъ ему ангеловъ, усиливался взойти на вершину, дабы не быть подчиненнымъ никому и самому оставаться превыше другихъ, который говорилъ: взойду на небо; вознесу тронг мой превыше звъздт небесныхт; поставлю престоль мой на горах союза, в сторонь аквилона. Взойду превыше облаковь, буду подобень Всевышнему?

"Что такое ваши братья, всё епископы вселенской церкви, какъ не звёзды небесныя! Въ самомъ дёлё, ихъ жизнь и ихъ наставленія сіяютъ сквозь людскіе грёхи и заблужденія, какъ сіяютъ звёзды сквозь мракъ ночи. Когда, посредствомъ честолюбиваго титула, вы хотите вознестись превыше ихъ, и унизить ихъ званіе сравнительно съ вашимъ: то что говорите вы,

какъ не слъдующія слова: "взойду на небо, вознесу тронт мой превыше звъздъ небесныхъ?" Всв епископы не суть ли облака, изливающія дождь наставленій и испещренные блескомъ своихъ добрыхъ дёлъ? Ваше Братство, презирая ихъ и усиливаясь попирать ихъ своими ногами: что говорите вы, какъ не слъдующее слово древняго врага: "взойду превыше обликова?" Что касается меня, когда я вижу все это, не смотря на мои слезы, то я страшусь тайнаго суда Божія; мои слезы текутъ въ большомъ обиліи, мои стенанія исходять изъ моего сердца по той причинъ, что господинъ Іоаннъ, этотъ столь святой человъкъ, столь великій постникъ и смиренномудренникъ, прельщенный ласкательствомъ своихъ приближенныхъ, могъ дойти до такой степени гордости, что посредствомъ своего негоднаго титула усиливается сдёлаться подобнымъ тому, кто горделиво желая быть равнымъ Богу, потерялъ дарованную ему благодать богоподобія, и лишился истиннаго блаженства, потому что честолюбиво возжелаль ложной славы. Петръ, первый изъ апостоловъ и членя святой и вселенской Церкви, Павелъ, Андрей, Іоаннъ-не суть ли главы извъстныхъ народовъ? И однако же всь они суть члены подъ единою главою. Чтобы сказать все однимъ словомъ, святые до закона, святые подз закономз и святые подъ благодатью-всв они не составляють ли твла Господня? Не суть ли они члены Церкви? Но среди нихъ нътъ ни одного, кто хотълъ бы называться вселенскима. Пусть же Ваша Святыня сознается, какъ вы надмеваетесь, когда требуете титула, котораго ни одинъ изъ нихъ не имълъ гордости усвоять себъ!

"Развъ, Ваше Братство, не знаете, что досточтимый соборъ Халкидонскій давалъ почетный титулъ вселенскаго епископамъ того апостольскаго престола, коего я, волею Божіею, состою служителемъ? И однако же никто изъ нихъ не хотълъ дозволить, чтобы ему давали этотъ титулъ, изъ опасенія усвоеніемъ особенной почести въ епископскомъ достоинствъ не показаться отказывающимъ въ этомъ всъмъ (остальнымъ) братьямъ.

"...Господь, желая склонить къ смиренію сердца еще слабыхъ учениковъ своихъ, сказалъ имъ: "кто хочеть занять первое мъсто среди васъ, пусть будеть меньше всъхъ; а это ясно показываетъ, что кто дъйствительно возвышается, тотъ

смиряетъ свои помыслы. Итакъ, будемъ опасаться обръстись въ числъ тъхъ, которые домогаются первыхъ мъстъ на сонмищахъ, привътствій въ общественныхъ мъстахъ, и которые любятъ называться учителями среди людей. Въ самомъ дълъ, Господь сказалъ своимъ ученикамъ: "Не называйтесь учителями, ибо у васъ одинъ Учитель, а вы всъ братья. Не называйтесь также отцами, ибо у васъ одинъ Отецъ".

"Итакъ, что же вы скажете, возлюбленный братъ, на страшномъ судѣ,—вы, который желаете называться не только отцомъ, но и вселенскимъ отцомъ во всемъ мірт? Поостерегитесь злаго навожденія; избѣгайте всякаго соблазнительнаго совѣта. Конечно, необходимо, чтобы происходими соблазны, но горе тому, чрезъ кого приходитъ соблазнъ. Вслѣдствіе вашего преступнаго и исполненнаго гордости титула, Церковь раздѣлена и сердца всѣхъ братьевъ приведены въ соблазнъ.

"...Я старался не разъ и не два, посредствомъ моихъ посланныхъ и смиренными словами, уничтожить гръхъ, совершенный противъ всей Церкви; теперь же я пишу самъ. Я не опустилъ ничего, что обязывало меня сдълать смиреніе. Если же вмъсто исправленія я достигну только презрънія, то мнъ остается только одно средство—апеллировать къ Церкви."

Изъ этого перваго письма Григорія В. видно: 1) что церковная власть пребываєть во епископать, а не въ томъ или другомъ епископѣ, какъ бы ни было высоко его положеніе въ церковной іерархіи; 2) что Григорій В. защищалъ противъ Іоанна Константинопольскаго не свое частное дъло, но дъло самъ, а долженъ былъ предоставить его на судъ Церкви; 4) что титулъ вселенскаго епископа противорѣчитъ слову Божію, и есть титулъ гордый и преступный; 5) что никакой епископъ, не смотря на высоту своего положенія въ церковной іерархіи, не можетъ претендовать на вселенскую власть, безъ захвата правъ всего епископата; 6) что никакой епископъ въ Церкви не можетъ выдавать себя за отца всѣхъ христіанъ, не усвояя себѣ титула, противорѣчащаго Евангелію, гордаго и преступнаго.

N. N.

(Продолжение будетъ).

## ПАЛЕСТИНСКАЯ ЦЕРКОВЬ ДО IV ВЪКА.

Начало христіанской Церкви въ Палестинъ относится къ первоначальному появленію христіанства. Уже по вознесеніи Господа Іисуса Христа Церковь Его является въ Іерусалимъ въ числѣ 120 душъ 1) съ Богоматерью и Апостолами, которые неразлучно пребывають въ горницъ, ожидая обътованнаго сошествія Св. Духа. Въ день же Пятидесятницы Апостолъ Петръ изъясненіемъ относящихся къ этому дню пророчествъ обратилъ ко Христу 3000 2), а исцъленіе хромого, совершенное Петромъ н Іоанномъ, затъмъ увеличило еще христіанскую общину на 5000 душъ 3). Скоро община върующихъ въ Іерусалимъ до того увеличилась, что Апостолы не успъвали исполнять всъхъ обязанностей своего служенія въ Церкви, почему около 34 года, для завъдыванія хозяйственными дълами Церкви, они избрали семь діаконовъ 4), а высшее блюстительство за всей христіанской общиной въ Іерусалимъ было поручено особому лицу, съ названіемъ епископа. Избраніе такого лица въ это время было очень необходимо, такъ какъ, призванные для всемірной проповеди, Апостолы въ скоромъ времени должны были оставить Іерусалимъ и въ этомъ случав христіанская община осталась бы здёсь безъ надежнаго руководителя. Чтобы обезпечить, такимъ образомъ, будущность юной Іерусалимской Церкви, Апостолы поставили Іерусалимскимъ епискомъ св. Апостола Іакова,

<sup>1)</sup> Дѣян. 1, 16.

<sup>2)</sup> Двян. 2, 41.

<sup>3)</sup> Двян. 4, 4.

<sup>4)</sup> Дѣян. 6, 1-6.

брата Господня, отъ котораго епископская каеедра въ Іерусалимъ и ведетъ свое начало 1).

Въ писаніяхъ апостольскихъ не сохранилось никакихъ указаній относительно личности перваго Іерусалимскаго епископа, но у Евсевія по этому предмету сохранились отрывки изъ сочиненій Егезиппа, писавшаго свою исторію около 150 года по Р. Х. 2), т. е., только спустя 50 летъ после Апостоловъ, когда еще было живо истинное предание о первомъ епископъ Іерусалимской Церкви. По этимъ извъстіямъ, св. Апостолъ Іаковъ быль сынъ Іосифа отъ первой его жены, бывшей за нимъ прежде обрученной ему Маріи 3). Вообще, преданіе древней Церкви, сохраненное Оригеномъ въ толкованіи на Матоея, Епифаніемъ въ Анкоратъ, Кирилломъ Александрійскимъ въ Глафирахъ, увъряетъ, что св. Апостолъ Іаковъ, первый епископъ Іерусалимскій, шзвістный подъ именами Младшаго и Праведнаго, быль сынь Іосифа Обручника, почему, какъ отецъ его назывался отцомъ Іисуса Христа, такъ и онъ называется братомъ Господнимъ по плоти. Название Малаго или Младmaro 4) могло придаваться ему или по отношенію къ другимъ Іаковамъ (Іакову Зеведееву и Іакову Алфееву, бывшимъ въ числѣ двѣнадцати), или же по отношенію къ его апостольскому достоинству, такъ какъ онъ принадлежалъ къ числу семидесяти. Названіе же Праведнаго св. Іаковъ получилъ еще при жизни за свою высоко-добродътельную жизнь 5). Скромная личность этого Апостола, и почти незамътная при жизни Іисуса Христа на земль, съ самаго начала образованія первенствующей христіанской Церкви начинаетъ пользоваться преимущественнымъ уваженіемъ и голосомъ даже среди апостоловъ, принадлежащихъ къ лику двънадцати. За преданность ко Господу Самъ Інсусъ Христосъ отличаетъ Іакова особеннымъ благоволеніемъ, удостоивъ его особаго Своего явленія, какъ передаетъ объ этомъ Апостолъ Павелъ въ 1 посланіи своемъ къ Кориноянамъ 6).

<sup>1)</sup> Евсев. Церк. Истор. книга 4, глава V.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евс. Ц. И. 4, XXII.

<sup>3)</sup> Тамъ-же 2, L

<sup>4)</sup> Maps. XV, 40.

<sup>5)</sup> Евс. Ц. И. 2, XXIII.

<sup>6)</sup> XV, 4-7.

Въ Церкви существовало даже преданіе, что онъ принялъ архипастырскій санъ отъ Самого Інсуса Христа <sup>1</sup>).

Когда, съ избраніемъ епископа, какъ лица, которое бы въдало верховный надзоръ за Церковію, Апостолы сложили съ себя ближайшія заботы о Церкви, они могли уже болье посвящать времени на проповъдь; вслъдствіе этого число върующихъ въ Іерусалимъ значительно умножилось и даже многіе изъ іудейскихъ священниковъ обратились ко Христу<sup>2</sup>). Это, конечно, не могло не устрашить современныхъ представителей ічдейства; и вотъ послів убіенія архидіакона Стефана, они открыли сильное гоненіе на христіанъ, поставивъ во главъ его ревностнаго фарисейскаго ученика Савла. Жестокости этого гоненія заставили вірующих уходить изъ Іерусалима, въ которомъ оставались только одни апостолы 3), а остальные върующіе разс'вялись по селеніямъ Іудеи и Самаріи, гдв и явились проповъдниками Христова ученія. Успъшной проповъди христіанства въ Самаріи особенно благопріятствоваль общій національный строй, который существоваль здісь. Составившись изъ различныхъ народностей, Самаряне въ своемъ религіозномъ быту представляли смфсь язычества и іудейства. Они никогда не были строгими ревнителями закона Моисеева; не признавали также пророческихъ книгъ, хотя и върили въ пришествіе Мессіи 4). Вследствіе этого, появившійся въ Самаріи діаконъ Филиппъ безъ труда обратилъ ко Христу множество Самарянъ и между ними Симона волхва <sup>5</sup>), котораго Ириней называетъ отцомъ всъхъ ересей 6), и изъ ученія котораго, по увъренію того же отца 7), гностицизмъ затъмъ развилъ свою систему. Когда объ обращени Самарянъ стало извъстно въ Іерусалимъ, то Апостолы послали къ нимъ Петра и Іоанна, которые преподали имъ благодатные дары Св. Духа 8) и этотъ фактъ впервые

<sup>1)</sup> EBC. Ц. И. 7, XIX.

<sup>2)</sup> Дѣяв. VI, 7.

<sup>3)</sup> Дѣян. XIII, 1.

<sup>4)</sup> Ioan. IV, 25.

<sup>5)</sup> Дѣян. VIII, 5-24.

<sup>6)</sup> Противъ ересей. Кн. 3, пред.

<sup>7)</sup> Тамъ-же. Кн. 2, пред.

<sup>8)</sup> Дъян. VIII, 14-15.

показалъ апостоламъ, что не однимъ только іудеямъ надлежитъ пользоваться благодатію Божіею. Какъ бы въ подтвержденіе этого, около того же времени Духъ Божій повельль Филиппу крестить евнуха Евіопской царицы 1), которому, по свидътельству Евсевія 2), первому изъ язычниковъ были сообщены тайны Божественнаго ученія. Скоро за этими обращеніями послідовало чудесное обращение ко Христу самого Савла, и, пользуясь наступившимъ въ Церкви миромъ 3), апостолы разошлись по Іудев. Во время этой проповеди Петру случилось виденіе, окончательно разъяснившее апостоламъ, что различіе національностей не должно служить препятствіемь къ просвъщенію христіанствомъ, почему онъ въ Кесаріи и крестиль сотника италійской когорты, по имени Корнилія 4). Когда въсть объ этомъ пришла въ Іерусалимъ, то находившіеся здёсь апостолы, вмъстъ съ Іаковомъ, епископомъ Іерусалима, не зная объ Откровеній, бывшемъ Петру, обратились къ нему съ упрекомъ за то, что онъ ходилъ къ необрѣзаннымъ. Объясненіе Петра успокоило Герусалимскую Церковь 5) и послъ этого апостолы заключили, что настало время имъ разойтись для всемірной пропов'єди; по крайней мірь, въ Іерусалимь посль этого мы встръчаемъ только Петра, Іакова Зеведеева и Іоанна, которые, - только трое изъ двънадцати, - остались на нъкоторое время благовъствовать въ странъ 12 колънъ Израилевыхъ. Юная же Іерусалимская Церковь пребывала подъ верховнымъ блюстительствомъ своего архипастыря. На первыхъ порахъ самостоятельнаго существованія, ей суждено было подвергнуться тяжелымъ испытаніямъ. Въ 44 году, голодъ, постигшій при Клавдіи всю вселенную 6), коснулся и Іудеи, —и Іерусалимскіе христіане спаслись отъ голодной смерти, только благодаря пророчеству Агава, давшему возможность запастись пособіями со стороны Антіохійской христіанской общины 7). Въ томъ же

<sup>1)</sup> Тамъ-же, ІХ, 38.

<sup>2)</sup> Ц. И. 2, 1.

<sup>3)</sup> Дъян. ІХ, 1-31.

<sup>4)</sup> Дѣян. Х.

<sup>5)</sup> Тамъ-же XI, 1—18.

<sup>6)</sup> Евс. Ц. И. 2, VIII.

<sup>7)</sup> Двян. XI, 27—29.

44 году они подверглись гоненію со стороны ревнителей іудейской религіи, которые поняли теперь, что новое христіанское общество стремится вмъсто древней религіи поставить новую. По ихъ навътамъ, Иродъ Агриппа, внукъ Ирода Великаго, съ титуломъ царя соединявшій власть надъ всей Палестиной,--который заботился о національныхъ интересахъ іудеевъ и желалъ быть популярнымъ, -- возбудилъ гоненіе на христіанъ. Св. Апостолъ Іаковъ Зеведеевъ, братъ Іоанна Богослова, былъ жертвою этого гоненія. Видя, что смерть его пріятна іудеямъ, Иродъ велёль затёмъ и Апостола Петра заключить въ темницу, съ намъреніемъ осудить его на смерть въ угожденіе народу, но Ангелъ Господень ночью освободилъ Петра отъ оковъ и вывель изъ темницы 1). Послъ скоро послъдовавшей затъмъ смерти Ирода (44 г.), изъеденнаго червями, Палестина снова стала управляться римскими прокураторами, которые по политическимъ соображеніямъ менте всего были склонны поддерживать всякіе порывы къ религіознымъ распрямъ и преследованіямъ. Въ Іерусалимской Церкви насталъ миръ и она имъ воспользовалась, для решенія одного изъ важнейшихъ вопросовъ, какой только могъ быть возбужденъ въ это время,-именно о томъ, какое значеніе долженъ имъть для христіанъ ветхозавътный законъ Моисеевъ.

Въ 51 году въ Антіохію, гдё пропов'єдывали о Христ'є Ап. Павелъ и Варнава, пришли н'єкоторые іудеи изъ увітровавшихъ во Христа. Здісь они узнали, что изъ язычниковъ уже образовалась значительная община вітрующихъ, которые, однако, были крещены безъ кроваваго обряда обрізанія,—самой существенной, по закону Моисея и по мнітнію іудеевъ, печати поклонниковъ истиннаго Бога. Будучи ревностными исполнителями закона отцевъ своихъ, они были возмущены таковымъ нарушеніемъ буквальнаго закона Моисеева и потому, вопреки Павлу и Варнавь, стали говорить, что для спасенія человітка не достаточно одной вітры и крещенія, а необходимо еще и обрізаніе. Что бы окончательно рітшть этотъ споръ, по взаимному соглашенію, рітшено было отправиться въ Іерусалимъ къ Апостоламъ



<sup>1)</sup> Дъян. XII, 1-17.

на авторитетный судъ ихъ, какъ чрезвычайныхъ сосудовъ благодати Св. Духа, которымъ уже никто не могъ возражать, такъ какъ они были непосредственными учениками Самого Господа. Въ Іерусалимъ также было не мало ревностныхъ защитниковъ обрядоваго закона Моисеева, главнымъ образомъ изъ фарисейской секты, которые, увъровавъ во Христа, не оставили прежнихъ своихъ возарвній. Когда они открыто высказали Церкви свое мнъніе, что для язычниковъ обязательно обръзаніе и исполненіе всего обрядоваго закона, то, для разсмотрівнія этого дёла, собрались бывшіе въ Іерусалим' апостолы, Петръ, Іоаннъ и Іаковъ Праведный, а также пресвитеры Церкви. (51 или 52 года). На этомъ соборъ послъ преній выступиль съ ръчью апостолъ Петръ, который, указавъ на фактъ обращенія Корнилія, вывель заключеніе, что Богь не положиль различія между ічдеями и язычниками, и затёмъ прибавиль, что излишне возлагать на увфровавшихъ язычниковъ иго закона Моисеева. Рачь его приводить въ тяжелое раздумье защитниковъ обрядности, но и они начинають убъждаться, что для Духа Божія нъть различія между обръзаніемъ и необръзаніемъ. Умолкаетъ все собраніе и начинаеть слушать Варнаву и Павла, разказывающихъ о знаменіяхъ и чудесахъ, какія сотвориль чрезъ нихъ Богъ среди язычниковъ. Этимъ еще болъе собрание убъядается, что вны вна обрядность іудеевъ потеряла свое значеніе для върующихъ во Христа, -и тогда начинаетъ говорить Іаковъ, всеми уважаемый епископъ Іерусалима. Онъ не указываетъ на факты обращенія язычниковъ, а держится исключительно на почет ветхозавътныхъ пророчествъ. Желая примирить объ стороны, онъ право язычниковъ на спасеніе благодатію доказываетъ предсказаніями пророковъ, -- а запрещеніемъ того, что возмущаеть совъсть іудея, -- дізаетъ уступку закону Монсееву. Предложеніе епископа Іерусалимскаго послъ этого было принято всъми, -- такъ какъ оно не оскорбляло совъсти іудео-христіанъ и не стъсняло совъсти христіанъ изъ язычниковъ, --- и о постановленіяхъ собора решено было сообщить христіанамъ Антіохіи, Сиріи и Киликіи особымъ посланіемъ 1).

<sup>1)</sup> Дъян. XV, 1-30.

Іерусалимскій епископъ и послѣ собора не пересталъ употреблять всё свои усилія на то, чтобы водворить миръ въ Церкви, нъсколько нарушенный пререканіями, которыя подали поводъ къ собору. Не смотря на опредъленный характеръ соборныхъ постановленій, христіане изъ іудеевъ никакъ не могли понять истиннаго ихъ смысла, а потому продолжали сохранять свои іудейскія заблужденія. Такъ, они полагались чрезиврно на ввру въ пришедшаго Мессію, -- считая ее одну достаточною для спасенія, при происхожденіи отъ Авраама, -- и не считали нужнымъ дёлъ милости и закона. Потомъ, приписывая чрезвычайное значение своему происхождению отъ Авраама, они были увфрены, что только они одни имфютъ право вступить въ Царство Божіе. Отсюда-ихъ гордость и самонадъянность, относившаяся къ внъшнимъ преимуществамъ, а въ особенности къ богатству; отсюда-и самоувъренность, что они-лучшій народъ въ средъ другихъ и потому имъютъ право на преимущественное положение среди прочихъ народовъ. Такъ какъ бъдственное положение, въ которомъ іуден находились въ это время, представляло совершенную противоположность ихъ чаяніямъ, то понятно, поэтому, съ какимъ нетерпеніемъ должны были они переносить случавшіяся бідствія, --- въ какія сомнівнія и колебанія должны были впадать они, не видя исполненія своихъ желаній. Понятно также, какъ, подъ вліяніемъ взглядовъ на свое мнимое превосходство, развивалось среди этихъ христіанъ презрѣніе къ однимъ, предпочтеніе другихъ, зависть, ссоры, страсть къ учительству, самонадъянность. Въ виду такого-то нравственнаго состоянія христіанъ изъ іудеевъ, св. Іаковъ Праведный поспъщаетъ къ нимъ съ словами увъщанія, совъта, обличенія и наставленія. Онъ пишетъ къ нимъ соборное посланіе, въ которомъ предлагаетъ правила нравственной деятельности, указываетъ примеры и средства къ достиженію ціли христіанской жизни, научаеть ихъ обязанностямъ взаимной любви, а также указываетъ, какъ вести себя среди современныхъ политическихъ событій 1).



<sup>1)</sup> Кром'в посланія, Св. Іаковъ оставняє посл'є себя чинъ литургів, которую онъ совершаль въ Іерусалим'є и которая изв'єстна подъ его именемъ. Писатель сочиненія, изв'єстнаго подъ именемъ "Постановленій Апостольскихъ", представляєть его устроителемъ вечерняго, утренняго и дневного богослуженія (гл. 35—44).

Архипастырская д'ятельность Іакова Праведнаго, направденная исключительно ко благу христіанской общины, привлекала къ нему сердца всъхъ христіанъ. Личная его потребность, въ силу которой онъ ходиль въ храмъ Іерусалимскій по субботамъ и вообще исполнялъ Моисеевы обряды, сообщала ему высокій авторитеть въ глазахъ христіанъ изъ іудеевъ; постоянное же свидътельство о Христъ, пріобрътавшее въровавшихъ изъ разныхъ іудейскихъ сектъ, действовало самымъ благотворнымъ образомъ на христіанъ изъ язычниковъ, видъвшихъ въ св. Іаковъ достойнаго представителя христіанской церкви. Благодаря такому своему личному характеру и характеру всей вообще своей д'ятельности, Іерусалимскій епископъ пріобр'яль великое значение въ Іерусалимъ, чъмъ возбудилъ противъ себя фарисейскую партію. И воть, когда Павель, обвиняемый Іерусалимскими іудеями, потребоваль себъ суда у Кесаря и отправленъ былъ Фестомъ въ Римъ, -- тогда, потерявъ надежду на исполненіе замысловъ противъ Павла, іудеи обратились на св. Іакова Праведнаго. Очевидно, іудеямъ важно было въ это время лишить іерусалимскую церковь главы, безъ которой дальнъй шее существование христіанъ они считали невозможнымъ. Постороннія обстоятельства благопріятствовали этому. Въ 62 году въ Палестинъ не было римскаго правителя; по смерти Феста назначенъ былъ Альбинъ, который долго не прівзжаль изъ Александріи, на м'єсто своего назначенія. Воспользовавшись этимъ обстоятельствомъ, первосвященникъ Ананъ Младшій захватиль въ свои руки всю власть и употребиль ее противъ христіанства. Въ праздникъ Пасхи св. Іаковъ Праведный быль сброшень съ кровли храма и затёмь убить валькомь суконщика за то, что открыто исповедалъ Інсуса Христа Богомъ въ то время, какъ первосвященническая партія требовала отъ него пледилнито отбеления отъ врви во Христа 1). Желая насытить свою ненависть противъ христіанства, первосвященникъ обратилъ затъмъ преслъдованіе на іерусалимскихъ христіанъ, и многіе изъ нихъ были тогда умерщвлены 2). Гоненіе,

<sup>1)</sup> Евс. Ц. И. 2, XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Флав. Древ. іуд. XX, 8.

открытое іудеями, а также различныя бёдствія, сопровождавшія разрушеніе Іерусалима, были причиною того, что мёсто Іакова Праведнаго было замівщено только по разрушеніи Іерусалима, когда миновала опасность, висівшая надъ головою всякаго, такъ какъ въ конців шестидесятыхъ годовъ Палестина была подвержена всімъ ужасамъ кровопролитной войны.

Выведенные изъ терпинія жестокостію и притисненіями римскихъ прокураторовъ, а также подстрекаемые зилотами, представлявшими крайнюю національную партію, іудеи, не смотря на сопротивленіе царя своего, Агриппы Младшаго, возмутились противъ Римлянъ въ концъ правленія Нерона т. е. именно въ то время, когда страна уже достаточно была терроризована ужасами сикаріевъ, различныхъ пророковъ и лже-Мессій 1). Разбойническія шайки Менаима, Симона, Іоанна и Елеазара произвели страшную междоусобную войну, которая очень много помогла Римлянамъ. Правитель Сиріи, Цестій Галлъ, при помощи Агриппы, вступилъ въ Іерусалимъ и уже осадилъ храмъ, но, не надъясь взять его, удалился въ Антипатриду. Тогда Неронъ отправилъ въ Іудею Веспасіана. Тотъ успълъ овладъть уже всъми главнъйшими городами, какъ вдругъ получиль извъстіе о смерти Нерона и быль провозглашень императоромъ. Тогда осаду Іерусалима онъ поручилъ сыну своему Титу, который предъ Пасхой въ 70 году осадилъ его и чрезъ полгода совершенно разрушилъ. Храмъ былъ сожженъ, а отъ города остались только часть западной ствиы и три башни 2). Во время ужасовъ этой войны, христіане, помня пророчество Іисуса Христа 3), а также вследствіе Откровенія, бывшаго, какъ передаетъ Евсевій 4), славнійшимъ мужамъ Церкви, -- бъжали изъ Герусалима въ горы и поселились въ окрестностяхъ Перейскаго города Пеллы, который по своему географическому положенію, какъ лежавшій въ пустынѣ и притомъ населенный язычниками, представляль единственное м'ьсто, куда можно было убъжать отъ ужасовъ войны. Когда опас-

<sup>1)</sup> Eвс. Ц. И. 2, XXI.

<sup>2)</sup> Флав. Объ іуд. войнь.

<sup>3)</sup> Me. XXIV, 16.

<sup>4)</sup> Ц. И. 3, V.

ность отъ войны затъмъ миновала, община христіанъ въ Пеллъ позаботилась объ избраніи себь епископа, и вотъ по общему ръшенію всьхъ жившихъ въ Палестин'в Апостоловъ и учениковъ Господнихъ, на мъсто Іакова Праведнаго былъ избранъ Симеона 1), который, по свидетельству Егезиппа 2), быль двоюродный брать Господень, какъ сынъ Клеопы, дяди Господня и брата Іосифа Обручника. При этомъ избраніи соперникомъ Симеону оказался Өевуопсъ, который самъ домагался епископскаго званія, но ему вся Церковь предпочла Симеона, потому что тотъ быль двоюродный брать Господа 3). Избранный въ епископы, Симеонъ, равно какъ и всё родственники Іисусовы по плоти, принужденъ былъ долго скрываться, такъ какъ Веспасіанъ, послѣ разрушенія Іерусалима, приказалъ разыскивать всъхъ потомковъ Давида, чтобы не оставалось соискателя царской короны въ Іудев 4). После преследованій Веспасіана Симеонъ еще долго управлялъ Іерусалимскою Церковію, утвердившеюся въ Пеллъ, но исторія не сохранила какихъ-либо извъстій объ его дъятельности. Въ 106 г. Богъ сподобиль его принять мученическій вінець оть рукь язычниковь. По свидътельству Егезиппа, на него донесли Траяну, что онъ христіанинъ и потомокъ царя Давида, и это было причиною того, что его подвергли жестокимъ мученіямъ, которыя онъ переносиль съ удивительнымъ терпъніемъ, а затъмъ его пригвоздили ко кресту 5). Послъ Симеона, менъе, чъмъ въ течение 30 лътъ, епископскій престоль Іерусалимской Церкви занимало 13 лиць и всв происхожденія іудейскаго. Исторія ничего не передаетъ объ ихъ дъятельности, сохранивъ только имена ихъ. Мъсто Симеона заняль Іусть; за нимъ следовали: Закхей, Товія, Веніаминь, Іоаннь, Матоіась, Филиппь, Сенека, Іусть 2-й, Левій, Ефресь, Іосифь и Іуда 6). Это число епископовь, въ такой короткій періодъ управлявшихъ Іерусалимскою Церковію,

<sup>1)</sup> Тамъ-же 3, II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же 3, XXXII.

<sup>3)</sup> Евс. Ц. И. 4, ХХИ.

<sup>4)</sup> Tama-me 3, XXII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Евс. Ц. И. 3, XXXII.

<sup>6)</sup> Евс. Ц. И. 4, У.

заставляетъ думать, что многіе изъ нихъ умерли насильственною смертію, и что вообще гоненія на христіанъ въ это время были не рѣдкость. Евсевій свидѣтельствуеть, что предводитель возмутившихся іудеевъ, Варъ-Кохба, предавалъ жестокимъ мученіямъ христіанъ, если они не хотѣли отречься отъ Христа и злословить Его 1).

По свидътельству Спартіана 2), Императоръ Адріанъ, желая уничтожить національную обособленность Іудеевъ, запретиль имъ обръзаніе. Это запрещеніе виъсть съ слухами о томъ, что императоръ желаетъ обратить Іерусалимъ въ римскую колонію 3), произвело страшную революцію въ Іудев. Героемъ этой революціи быль неизвъстный человъкь, получившій по имени своего отечественнаго города имя Варъ-Козибы, а раввиномъ Акибою, ---который хотълъ видъть въ немъ Мессію, --- названный Варъ-Кохба (звізда), по приміненію къ пророческимъ словамъ: возсіяєть зв'єзда отъ Іакова (Числ. XXIV, 17). Съ в'єрою въ его мессіанское достоинство, собрались около него всв іудеи, способные носить оружіе, и если Діонъ Кассій 4) и преувеличиваеть, опредёляя его силы въ 580,000 человёкь, то во всякомъ случав несомнвино, что Варъ-Кохба стояль во главв страшной арміи. Разбивъ первыя, посланныя противъ него, римскія войска, онъ надъль на себя царскія регаліи и приказаль чеканить монету съ надписью "за освобождение Іерусалима". Скоро однако счастіе перешло на сторону Римлянъ. Варъ-Кохба погибъ неизвъстнымъ образомъ, и Адріанъ жестоко наказалъ Іудеевъ. Для того, чтобы лишить ихъ всякой надежды на возстановление политической самостоятельности, онъ повелълъ сгладить съ лица земли старую столицу Іудейскаго царства и даже уничтожить ея имя. На мъстъ Іерусалима и храма въ 134 году прошелъ плугъ въ знакъ того, что для іудейскаго народа все покончено. Элія Капитолина, новый городъ, построенный по приказанію Адріана, быль расположень къ свверу отъ прежняго, на мъсть прежнихъ предмъстій, и іудеямъ,

<sup>1)</sup> Тамъ-же 4, VIII.

<sup>2)</sup> Жизн. Адр. гл. 13.

<sup>3)</sup> Діонъ Кассій. 69, 12.

<sup>4) 69, 14.</sup> 

подъ страхомъ смертной казни, запрещено было переступать черту новаго города 1). Такимъ образомъ Іерусалимъ, — мъсто великихъ христівнскихъ событій, совершенно лишился древнихъ своихъ обитателей. Тогда Адріанъ рішился заселить новопостроенный городъ Элію, христіанскими выходцами изъ Іерусалима, жившими въ Пеллъ 2). Вообще, этотъ императоръ былъ расположенъ къ покровительству христіанъ, отчасти, быть можетъ, потому, что зналъ, какъ они гонимы были при Варъ-Кохов, отчасти, быть можеть, вследствие апологии, поданной ему Кодратомъ, епископомъ Анинскимъ. Этимъ расположеніемъ и объясняется, между прочимъ, благосклонный къ христіанамъ рескриптъ его на имя проконсула Минуція Фундана въ 135 году 3). Пользуясь сравнительно благосклоннымъ отношениемъ къ себъ правительства, христіане поселились въ біздномъ містечкі Элін, имъя во главъ Марка, перваго іерусалимскаго епископа изъ язычниковъ, которымъ и продолжалось законное преемство Іакова Праведнаго и Симеона 4).

Внѣшнія бѣдствія, которымъ подвергалась Іерусалимская Церковь въ концѣ перваго и началѣ второго столѣтія, дѣлали положеніе ея еще болѣе тяжелымъ потому, что около этого времени въ ней сталъ выдѣляться элементъ, постоянно нарушавшій спокойное теченіе ея жизни, это элементъ—еретическій. По свидѣтельству Егезиппа 5), до смерти Симеона Іерусалимская Церковь пребывала чистою и непорочною, и если были люди, посягавшіе на чистоту спасительнаго ученія, то они оставались во мракѣ неизвѣстности. Когда же священный ликъ Апостоловъ различно окончилъ жизнь и когда поколѣніе людей, удостоившихся непосредственно слышать слово Самого Господа Іисуса Христа, прешло, тогда, подъ вліяніемъ обмана лжеучителей, началась крамола послѣдователей нечестиваго ученія. Ободрясь тѣмъ, что уже нѣтъ въ живыхъ ни одного Апостола, еретики начали лжеименное свое знаніе открыто противоставлять проповѣди

<sup>1)</sup> EBC. II. H. 4, VI.

<sup>2)</sup> Епифан. lib. de ponderibus et mensuris.

<sup>3)</sup> Евс. Ц. И. 4, VIII.

<sup>4)</sup> Тамъ-же 4, VI; 5, XII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Евс. Ц. И. 3, XXXII.

истины. Появилось множество секть <sup>1</sup>) и въ каждой изъ нихъ были свои лжехристы, свои лжепророки, свои лжеапостолы, которые "испорченнымъ ученіемъ раздъляли единство Церкви".

Начало еретическихъ возврвній въ Іерусалимской Церкви относится къ очень раннему времени, именно ко времени Апостольскаго собора, постановленія котораго не были приняты, какъ некоторыми христіанами изъ язычниковъ, такъ и очень многими христіанами изъ іудеевъ. Вскоръ посль собора одинъ изъ семи діаконовъ, по имени Николай, поставилъ себъ задачей противодействовать собору и явился начальникомъ еретиковъ, Николаитовъ, уча, что безразлично употреблять ту или другую пищу и что прелюбодъяніе не есть еще зло 2). Это возгрѣніе Николантовъ было, очевидно, направлено противъ той части соборнаго постановленія, которая имёла своимъ основанісмъ іудейскій законъ. Другая же часть этого постановленія, составленная въ духъ ученія ап. Павла, произвела особое впечатлівніе на представителей фарисейства, которые никакъ не могли отръшиться отъ мысли о важности и необходимости для христіанина всего ветхозавѣтнаго закона. На нихъ не произвело надлежащаго впечатлвнія и посланіе Павла, написанное уже послѣ смерти Іакова, въ которомъ онъ доказывалъ значеніе Новаго Завета въ отношении къ Ветхому, имевшему прообразовательное значеніе 3). Первоначально, впрочемъ, взглядъ этихъ іудействующихъ христіанъ не представляль різкаго противоръчія съ обще-дерковнымъ ученіемъ и потому не имълъ характера ереси. Но когда христіанство освободилось отъ узкихъ формъ ічдейства и во II-мъ въкъ выступило на путь свободнаго развитія, іудействующіе христіане не посп'яли за быстрымъ ходомъ его и отдёлились отъ него въ виде назорейской секты. Имя назореевт первоначально усвоялось всёмъ вообще христіанамъ 4), но когда въ конці 1-го віжа, вмісті съ разрушеніемъ Іерусалима, іудейству быль нанесенъ смертель-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Eвс. Ц. И. 4, XXII.

<sup>2)</sup> Ирин. Прот. ерес. 1. 26. § 3; Епиф. О ерес. 25; Евс. Ц. И. 3, XXIX.

<sup>2)</sup> Kb Esp. ocof. class VI, VII, VIII, IX s X.

<sup>4)</sup> Дѣян. XXIV, 5.

ный ударь и въ христіанствъ получиль перевъсь элементь языческій, это имя удержалось іудействующими. Къ сектв назореевъ принадлежала болъе умъренная часть христіанъ изъ іудеевъ. Они признавали Інсуса Христа Мессіею и Богомъ, допускали его сверхъестественное рожденіе; на ряду съ ветхозавътными книгами пользовались и Евангеліемъ Матеея, только на еврейскомъ языкъ. Обязывая христіанъ изъ іудеевъ къ исполненію закона Моисеева, они требовали этого и отъ остальныхъ христіанъ; давали также особенное предпочтеніе Апостоламъ Петру и Іакову Праведному, признавая въ то же время Ап. Павла учителемъ Божественной мудрости для язычниковъ 1). По справедливости можно сказать поэтому, что назореи были преемники христіанъ изъ іудеевъ, ссылавшихся на авторитетъ св. Іакова Праведнаго. Крайности іудео-христіанства нашли полное свое выражение въ сектъ евіонеевъ. Название это первоначально принадлежало всёмъ вообще христіанамъ; позже же было перенесено на еретическую секту. Можеть быть, названіе это усвоено было еретикамъ, какъ порицаніе, вследствіе умственной ихъ бъдности, или же, что гораздо въроятнъе, сами еретики усвоили себъ это имя, желая представить себя истинными последователями Христа (евіонъ, знач. нищій). Идя впередъ въ последовательномъ развитии іудео-христіанскихъ идей, евіониты низвели христіанство на степень іудейства. Они признавали обязательно необходимымъ для всъхъ христіанъ соблюдение Моисеева закона, считая поэтому Апост. Павла, возстававшаго противъ этого, отступникомъ отъ въры. Признавая Христа за Мессію, они видъли въ Немъ не Бога-Искупителя, а только великаго пророка, подобнаго Моисеею, который пришелъ проповъдать о наступленіи своего царства, въ которое войдуть только іудеи. Отрицая во Христъ Божественное достоинство, евіониты считали Его простымъ человѣкомъ, сыномъ Іосифа и Маріи, получившимъ Божественную Силу и достоинство Мессіи только въ крещеніи. Смерть Іисуса Христа не имъла, поэтому, у нихъ искупительнаго значенія; она воо-



<sup>1)</sup> Взгляды назореевъ извъстны изъ такъ наз. Лже-Клементинъ, нъсколькихъ бесъдъ, (около 20), ложно приписываемыхъ Св. Клименту Римскому.

душевляла ихъ только надеждою скораго вторичнаго пришествія Его на землю, чтобы основать тысячельтнее земное царство <sup>1</sup>).

Нъчто сходное съ евіонитствомъ представляеть третья секта і удействующихъ еретиковъ, извъстныхъ подъ именемъ елкезаитова, которые имъли своимъ средоточнымъ пунктомъ пустыни за Мертвымъ моремъ. Въ міросозерцаніи елкезантовъ (елказай, знач. сокровенная сила Божія) есть уже элементы міросозерцанія языческихъ религій, такъ что они составляють, какъ бы переходъ къ язычествующимъ гностикамъ. Космическое различеніе мужскаго и женскаго начала указываеть на иностицизмо, запрещеніе мясной пищи-на ессейство, совершеніе крещенія -- на христіанство. Крещеніе совершалось у нихъ во имя Отца, Сына и семи свидътелей, различныхъ стихій, что указываетъ на восточный натурализмъ. Христосъ, по взгляду елкезаитовъ, точно такъ же, какъ и у евіонитовъ, простой человѣкъ, подобный ветхозавётнымъ пророкамъ. Деятельность его у нихъ ограничивалась только ученіемъ и притомъ не о чемъ-либо новомъ, но о томъ, что по преданію знали ессеи, которые среди всеобщаго религіознаго помраченія сохранили ученіе, сообщенное Моисеемъ. Вообще, по сущности своей, ересь елкезантовъ занимаетъ средину между евіонействомъ и гностицизмомъ, почему елкезанты и называются иногда свіонитами—гностиками <sup>2</sup>).

Кромѣ этихъ еретическихъ сектъ съ нѣсколько опредѣленнымъ міровоззрѣніемъ, въ Палестинѣ въ началѣ 2-го вѣка существовало множество другихъ. Исторія не сохранила до нашего времени ихъ ученіе и нужно думать, что по сущности своей оно склонялось, то къ евіонейству, то къ гностицизму. Каждый, сколько-нибудь даровитый еретикъ образовывалъ около себя особый кружекъ, которому сообщалъ свое имя. Только этимъ и можно объяснить то обиліе еретическихъ сектъ, которыя мы находимъ въ Палестинѣ, по изображенію Іустина философа 3) и Евсевія 4). Исторія не сохранила для насъ ка-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ирин. Прот. ерес. 1. гл. 26, § 2. Епиф. О ерес. XXX, § 1, 2, 3; Евс. Ц. И. 3, XXVII; 6, XVII.

<sup>2)</sup> Міровоззрѣніе элкезантовъ изображено въ Лже-Клементинахъ; о нихъ упоминаетъ также Епифаній (О ерес.); Евсеній въ Ц. И. 6, XXXVIII.

<sup>3)</sup> Разг. съ Триф. § 80.

<sup>4)</sup> IL. II. 4, XXII.

кихъ-либо указаній относительно того, чтобы предстоятели Іерусалимской Церкви употребляли какія-либо міры противъ еретиковъ. Никакихъ полемическихъ сочиненій, написанныхъ противъ еретиковъ епископами Палестинской Церкви, до насъ не дошло; дошло только одно сочиненіе, направленное противъ іудействующихъ,—это "Разговоръ съ Трифономъ іуденниномъ", оно принадлежитъ не предстоятелю Палестинскихъ церквей, а только Палестинскому уроженцу 1), Іустину философу, ученая діятельность котораго принадлежитъ скорте всему христіанскому міру, чты одной Палестинть.

Обращаясь затемъ къ изображенію церковной жизни Палестины со времени окончательнаго разрушенія Іерусалима при Адріанъ (134 г.) до конца 3-го въка, мы прежде всего замъчаемъ, что Іерусалимская Церковь совершенно теряетъ свое прежнее значеніе, какимъ она пользовалась въ 1-мъ вѣкѣ. Въ это время первенствующее значение получили церкви главныхъ областныхъ городовъ, вслъдствіе гражданско-административной важности этихъ последнихъ. Церковь же Іерусалимская, пріютившаяся въ незначительномъ мъстечкъ Эліи, очевидно, не имъла никакихъ правъ на подобное значеніе. Еще съ начала утвержденія римскаго владычества въ Палестинъ, особенную политическую важность пріобрела Кесарія Палестинская. какъ резиденція римскихъ намъстниковъ, и епископъ Кесаріи. какъ главнаго административнаго центра Палестины, дълается, поэтому, самымъ вліятельнымъ въ провинціи. Однако исторія не сохранила никакихъ извъстій о жизни Кесарійской церкви и преемствъ јерархіи въ ней въ первые два въка: первыя извъстія о Кесарійскихъ епископахъ появляются не ранъе конца 2 въка.

Но исторія никогда не забывала Іерусалимской Церкви во вниманіе къ великому ея прошлому. Не смотря на незначительность вліянія, какое имѣли предстоятели Іерусалима въдѣлахъ общецерковныхъ, исторія продолжала сохранять ихъ имена, хотя и ничѣмъ не замѣчательныя. Вслѣдствіе этого мы



<sup>1)</sup> Іуствиъ р. въ началѣ 2 в. въ Флавіи Неаполійской, гдѣ древній Сижемъ. (Разговоръ съ Триф. §§ 1—8).

знаемъ, что послѣ Марка, избраннаго епископомъ при Адріанѣ (по счету 16), епископами іерусалимскими были: Кассіанъ, Публій, Максимъ, Юліанъ. Гаій, Симмахъ, Гаій 2-й, Юліанъ 2-й, Капитонъ, Валентъ, Долихіанъ, Нарциссъ 1), (по счету 28), при которомъ Палестинская церковъ приняла самое дѣятельное участіе въ рѣшеніи вопроса о времени празднованія Пасхи.

Вопросъ о Пасхъ быль возбуждень вслъдствіе разности во времени празднованія этого великаго дня Христіанской Церкви. Нѣкоторыя восточныя церкви, особенно церкви Малоазійскія, правдновали Пасху вибстб съ евреями 14 Нисана, въ какой бы день недели это число не приходилось, и съ этого дня прекращали постъ. Все же прочія церкви держались другого обычая и праздновали годичную память Воскресенія Христова въ первый воскресный день послъ 14 Нисана. Каждая изъ этихъ сторонъ имъла основание для своего празднования въ предании. Споръ о времени празднованія Пасхи вызваль сильное волненіе во многихъ церквахъ. По этому поводу многіе епископы писали разъяснительныя посланія и созывали соборы. Особенно Викторъ, епископъ Римскій, видѣвшій въ обрядовой разности разность догматическую, въ посланіи, написанномъ отъ лица римскаго собора, настаивалъ на одновременномъ празднованіи Насхи всеми церквами, именно въ первый воскресный день послѣ 14 Нисана. Въ отвѣтъ на это посланіе и въ защиту своего преданія Поликрать, епископь Ефесскій, написаль къ Виктору посланіе отъ лица малоазійскихъ епископовъ; въ немъ онъ защищалъ свой обычай темъ, что празднуетъ Пасху по Евангелію, т. е. въ тотъ день, когда ее вкушалъ Господь. Получивь это посланіе, Викторь пытался отлучить малоазійскія церкви, какъ еретическія 2), но противъ этого возсталъ Ириней, епископъ Ліонскій. Въ это же время епископы Палестины, т. е. Нарциссъ Герусалимскій и Өеофилъ Кесарійскій, къ которымъ присоединились еще Кассій Тирскій, Кларъ Птолемандскій и другіе, написали въ 191 г. окружное посланіе, въ которомъ ивложили преданіе, какое приняли отъ Апостоловъ

<sup>1)</sup> Евс. Ц. И. 4, XII.

<sup>2)</sup> Eвс. Ц. И. 5, XXIV.

ихъ церкви по вопросу о времени празднованія Пасхи <sup>1</sup>). Голосъ епископовъ Палестины, ссылавшихся на авторитетъ Апостоловъ, не прекратилъ однако разногласій въ Церкви и церкви малоазійскія все еще продолжали праздновать Пасху по своему древнему обычаю. Споръ былъ прекращенъ на первомъ вселенскомъ соборъ.

Обращаясь за-тымъ къ внутренней жизни Іерусалимской Церкви, мы должны остановиться прежде всего на следующихъ событіяхъ. Въ 211 году, въ Іерусалимъ возникло недоразумъніе между епископомъ и паствой. Нашлись люди, которымъ не нравилась строгость и высоко-нравственная жизнь Нарцисса, н они обвинили его въ жизни 2), недостойной епископа. Хотя никто этому не върилъ, однако Нарциссъ не могъ перенесть хулы клеветниковъ и, издавна возлюбивъ уединенную жизнь, ушель изъ своей Церкви и пробыль много лёть въ неизвъстности, такъ что никто не зналъ, гдв онъ находился. Вследствіе долгаго его отсутствія, епископы сосёднихъ церквей решили тогда замъстить его и избрали на его мъсто Дія, бывшаго по счету 29. Дій, впрочемъ, не долго епископствовалъ, и послѣ его смерти на епископской каоедръ преемственно возсъдали Германіона и затімъ Гордій. Въ епископство Гордія въ Іерусалимъ появился Нарциссъ; неожиданность его появленія посль продолжительнаго отсутствія, а также невинность, доказанная во время его удаленія, хотя несомнѣнная и прежде, заставили Герусалимскую Церковь смотръть на него еще съ большимъ уваженіемъ, чёмъ прежде. Когда Гордій умеръ, скоро по возвращении Нарцисса, его стали умолять занять свой престолъ 3). Но онъ до того былъ старъ, что не могъ выполнять обязанностей своего служенія. Тогда некоторыми изъ братін, прославившейся святостію жизни, быль слышань голось, повельвающій выйти изъ города и избрать епископомъ перваго, кого встрётять. Согласно этому божественному указанію, вёрующіе вышли изъ города и встретили Александра, епископа изъ Каппадокіи, который, по освобожденіи изъ темницы, шель въ Іеру-

<sup>1)</sup> Eвс. Ц. И. 5, XXV.

<sup>2)</sup> Тамъ же 6, IX.

<sup>3)</sup> EBC. II. H. 6, X.

салимъ, чтобы посътить мъста, освященныя кровію Богочеловъка. Александръ не принадлежалъ къ какой-либо частной церкви, но облеченный саномъ епископа, продолжалъ служеніе апостоловъ и быль епископомъ народовъ 1). Избранный епископомъ Герусалима и утвержденный въ этомъ епископами другихъ церквей, онъ поселился въ Герусалимъ здѣсь церковію вмість съ Нарциссомъ 2). управлялъ Какъ человъкъ, получившій образованіе въ Александріи подъ руководствомъ Климента 3), 'Александръ посвятилъ себя въ Іерусалимъ научно-образовательной дъятельности, для чего основалъ у себя богатую библіотеку, въ которую собраль значительное количество церковныхъ твореній 4). Поэтому, во время преследованія, возбужденнаго Александрійскою Церковію противъ Оригена, онъ всегда держалъ сторону последняго и вследствіе этого входиль въ сношенія съ Александрійскимъ епискономъ, Димитріемъ 5). Достигнувъ глубокой старости, Александръ въ гоненіе Деція (251 г.) былъ приведенъ на судъ проконсула въ Кесаріи и здёсь, заключенный въ темницу, почилъ въ узахъ. Преемникомъ по епископской каоедръ Іерусалима ему быль Мазабанг 6).

Въ епископство Александра Палестинская Церковь была вовлечена въ исторію оригенизма и это имѣло не малое вліяніе на общій ходъ ея жизни. Обладая обширною ученостію, полученною въ Александріи, а также изъ путешествій по Палестинъ и Греціи, Оригенъ въ 217 г. былъ приглашенъ однимъ аравійскимъ княземъ "для собесъдованія". Въ короткое время окончивъ здѣсь свою миссію, онъ спѣшилъ возвратиться въ Александрію, но междоусобная война, случившаяся въ это время въ городъ, заставила его бъжать въ Палестину, гдѣ онъ и утвердился. Мѣстные епископы просили Оригена бесъдовать и изъяснять Священное Писаніе всенародно, хотя онъ и не былъ

<sup>1)</sup> Геттэ. Ист. Церкви т. 2, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евс. Ц. И. 6, XI.

<sup>3)</sup> Евс. Ц. И. 6, XIV.

<sup>4)</sup> Тамъ-же 6, XX.

<sup>5)</sup> Тамъ-же 6, XIX.

<sup>6)</sup> Tanz-me 6, XXXIX.

еще пресвитеромъ. Это вызвало обмънъ посланій между Палестинскою Церковію и Церковію Александрійскою, епископъ которой, Димитрій, жаловался Александру Іерусалимскому и Өеоктисту Кесарійскому на то, что палестинскіе епископы дозволили Оригену церковную проповедь. Епископы Палестины оправдывали себя примфрами изъ преданія. Скоро послѣ этого Оригенъ оставилъ Палестину и явился въ Александрін 1), гдъ, однако, пробыль недолго, такъ какъ быль высланъ въ Ахаію, для вразумленія какихъ то еретиковъ, возмутившихъ Церковь. По пути въ Ахаію онъ забхаль въ Кесарію Палестинскую и здёсь Өеоктистъ и Александръ, во вниманіе къ достоинствамъ Оригена, рукоположили его во пресвитера 2). По возвращени изъ Ахаіи, Оригенъ оставался въ Александріи не более двухъ лътъ и въ 231 г. поселился въ Кесаріи Палестинской. Въ это время въ Александрійской Церкви противъ Оригена состоялось два собора 3), и послъ второго изъ нихъ Димитрій писаль по встить Церквамъ посланія, въ которыхъ объявляль Оригена лишеннымъ священства и отлученнымъ отъ Церкви. Опредъленіе это безъ возраженія было принято въ большей части Церквей и только Церкви Азіатскія не согласились съ нимъ и продолжали считать Оригена ученымъ и благочестивымъ пресвитеромъ и даже, ему одному, какъ учителю, епископы Палестины поручили изъяснение Божественнаго Писанія и все, относящееся къ церковнымъ поученіямъ 4). По смерти своего недоброжелателя, Димитрія, Оригенъ не возвратился въ Александрію, хотя на епископской канедръ тамъ сидълъ другъ его, Ираклій. Онъ на столько свыкся съ своимъ положеніемъ въ Палестинъ, и именно въ Кесаріи, что ръшилъ въ ней продолжать свою ученую деятельность, начатую въ Александріи. Въ этомъ отношени для насъ имъетъ особый интересъ ученая его переписка съ знаменитымъ писателемъ и изследователемъ еврейскихъ и христіанскихъ древностей, Африканомъ, который жилъ въ Эммаусъ. Африканъ, извъстный, какъ первый соста-

<sup>1)</sup> Esc. II. H. 6, XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ-же 6, XXVI.

<sup>3)</sup> Фотій, Библіот. 118.

<sup>4)</sup> Enc. II. H. 6, XXVII.

витель христіанской исторін (хрочографіа), повидимому, считаль за честь обращаться къ Оригену за разъясненіемъ нѣкоторыхъ вопросовъ, какъ напр. исторіи о Сусаннѣ, которую онъ считаль подложною и вымышленною и Оригенъ отвѣчалъ ему, доказывая, что исторія о Сусаннѣ имѣетъ всѣ признаки своей подлинности 1). Среди многосторонней ученой дѣятельности въ 251 г. Оригена коснулось гоненіе Деція и ему пришлось испытать много мученій. Правда по смерти Деція онъ былъ освобожденъ изъ темницы, по обезсиленный старостію (69 л.) и мученіями, онъ въ 254 г. умеръ въ христіанскомъ общеніи съ церковію въ Тирѣ.

Продолжительное пребываніе въ Палестинъ такого человъка, какъ Оригенъ, не прошло безслъдно въ судьбахъ просвъщенія Палестинской Церкви. Часть свъдъній, какими обладала Александрія, была перенесена въ Кесарію Палестинскую, гдъ Оригенъ и основалъ школу. Достойнымъ замъстителемъ Оригена въ этой школъ явился пресвитеръ Памфилъ, одинъ изъ самыхъ образованнъйшихъ мужей конца 3 въка. Онъ основалъ въ Кесаріи богатую библіотеку, въ которую были собраны списки Свящ. Писанія и твореній отеческихъ, а также всъ творенія Оригена. Въ этой то библіотекъ Іеронимъ видълъ Евангеліе отъ Матеея на еврейскомъ языкъ, сохраненное нозареями 2).

Послѣ Александра, епископство котораго было современно пребыванію Оригена въ Палестинѣ, епископомъ Іерусалима былъ Мазабанъ <sup>8</sup>). Дѣятельность его прошла безслѣдно для исторіи. Въ его время умы всѣхъ епископовъ занималъ вопросъ о падшихъ, который поднялся послѣ раскола Новаціана въ Римѣ. Для этого въ Антіохіи и составлялся въ 252 г. соборъ изъ восточныхъ епископовъ, но намъ неизвѣстно, принималъ ли тамъ участіе епископъ Іерусалима, такъ какъ въ посланіи къ Корнилію, подписанномъ епископами, созывавшими соборъ въ Антіохіи, между прочими, упоминается только Өеоктистъ изъ Кесаріи Палестинской <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> EBC. 6, XXXI.

<sup>2)</sup> Іеронимъ. О знам. муж. гл. 75; письмо 41.

<sup>3)</sup> Евс. Ц. И. 6, XXXIX.

<sup>4)</sup> Tan. 6, XLVI.

Преемникомъ Мазабана быль Именей, извъстный своимъ участіемъ на соборахъ по делу Павла Савпосатскаго, одного изъ Сирійскихъ епископовъ, который, развивая мысль Савеллія о личномъ единствъ Божества, училъ, что Інсусъ Христосъ былъ только человекомъ, подобнымъ по сущности своей всёмъ людямъ. Для разсмотрѣнія этой ереси въ 263 г. составился соборъ изъ множества епископовъ, между которыми особенно выдовались Фирмиліанъ Неокесарійскій, Григорій и Авинодоръ изъ Понта, Николіасъ Никомидійскій, а также Именей Іерусалимскій и Өеотекнъ изъ Кесаріи Палестинскій. Этому собору, однако, не удалось разоблачить заблужденій Павла и только въ 269 г. на второмъ соборъ въ Антіохіи пресвитеръ Мельхіонъ посредствомъ діалектическаго спора торжественно изобличилъ его въ ереси. Послъ осужденія ереси, по этому поводу было ко всемъ епископамъ Церкви отправлено посланіе, подписанное главными епископами, между которыми после Елена Тарсійскаго, повидимому, предсёдательствававшаго на соборё, первое мъсто занимаетъ Именей Герусалимскій, а третье-Осотекнъ Кесарійскій 1).

До насъ не сохранилось какихъ - либо извъстій, характеризующихъ жизнь Палестинской Церкви къ концу 3-го въка. Посль бурныхъ гоненій при Деціи, Галлъ и Валеріанъ (253—260 г.) <sup>2</sup>), со вступленіемъ на престолъ Галліена (260 г.) до конца 3-го въка вся Церковь эта пользовалась глубокимъ миромъ. На время язычество притихло, собираясь въ скоромъ времени объявить христіанству послъднее, но самое ужасное и продолжительное гоненіе, открывшееся въ послъдніе годы царствованія Деоклетіана (284—305). Епископскій престолъ Іерусалима въ это время занималъ Цамода; когда же онъ почилъ, его мъсто занялъ Эрмонъ, послъдній изъ іерусалимскихъ епископовъ, жившихъ предъ этимъ гоненіемъ <sup>3</sup>).

И. Яцковскій.



<sup>1)</sup> Евс. Ц. И. 7. XXVII—XXX.

<sup>2)</sup> Въ гоненіе Валеріана въ Кесаріи Палестинской прославились исповъдничествомъ в, бывъ преданы на събденіе звърямъ, украсились Божественнымъ мученичествомъ четыре человъка: Прискъ, Малхъ, Александръ и одна женщина изъсекты Маркіона. Евс. Ц. И. 7, XII.

<sup>3)</sup> Евс. Ц. И. 7, XXXII.

## ВъРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 15.

АВГУСТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



## ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозиолено цензурою. Харьковъ, 15 Августа 1894 года.

Временно-исправл. должность цензора,
Протојерей Павель Солнцевъ.

## Изложеніе и разборъ католической доктрины о свътской власти папъ.

Папская доктрина вообще и о свётской власти папъ въ частности не была созданіемъ отдёльныхъ лицъ, занимавшихъ римскій первосвященническій престоль, а была прямымъ результатомъ всей исторической жизни римскаго народа. Римскій народъ издавна, почти съ самаго момента возникновенія римскаго государства, мечталь уже о господствъ надъ всъми народами міра. Онъ не покинуль этой своей гордой мечты и тогда, когда оставиль свое язычество и сделался народомъ христіанскимъ. Стремленіе римской церкви и ся первъйшаго епископа къ господству надъ всеми другими церквами и епископами, историческая наука, въ лицъ многихъ своихъ представителей, поставляла и поставляеть въ связь съ этимъ, можно сказать, національнымъ стремленіемъ римскаго народа. Абсолютная власть, на которую изъявляеть притязание римскій первосвященникъ, желающій забрать въ свои руки всь "сущія власти", не только духовныя, но и свётскія, эта абсолюгная власть вполн'в аналогична тому всемогуществу, котораго искалъ и отчасти достигь римскій языческій императорь, подчинившій себ'в на нівкоторое время почти весь тогдашній историческій міръ. Замізчательно, что это тождество абсолютизма папскаго и языческаго-императорскаго простирается даже до сходства въ именахъ и словахъ. Подобно тому, какъ римскій императоръ былъ pontifex maximus и признавался "живымъ закономъ, который отъ Бога посланъ людямъ", и въ мірѣ не было ничего, что бы

имъло самостоятельность рядомъ съ нимъ: подобно этому и папа именуется pontifex maximus, и его власть "безъ мѣры и числа"; онъ можетъ объявить правомъ, что ему угодно, и можетъ другихъ лишить этихъ правъ, если найдетъ это нужнымъ. Какъ римскій языческій императоръ быль высшею свътскою властью и вмъстъ высшею духовною, такъ и римскій папа желаеть быть обладателемъ и господиномъ "обоихъ мечей" --- духовнаго и свътскаго. Одна которая либо изъ этихъ властей, пусть она будетъ хоть и высшею, недостаточна для того абсолютизма, который вошель въ плоть и кровь римскаго народа и сделался необходимымъ признакомъ самого его понятія о высочайшей земной власти. Такимъ образомъ, притязанія римскихъ папъ на свътскую власть и свътское господство въ міръ есть наслъдіе отъ древняго языческаго Рима, породившаго самую идею абсолютизма власти. Все различіе въ этомъ отношеніи между древнимъ-языческимъ и новымъ-христіанскимъ Римомъ-только въ томъ, что центръ тяжести абсолютизма былъ перенесенъ съ императора на верховнаго первосвященника. Въ существъ же ръшительно никакой разницы нътъ.

Унаследовавъ отъ древняго Рима идею абсолютиема власти и задавшись мыслью сделаться и духовными, и светскими владыками міра, папы действують въ высшей степени последовательно въ осуществленіи своего церковно-политическаго идеала; съ энергіей и настойчивостью идуть къ намівченной цівли, соображаясь, при этомъ, съ историческими обстоятельствами и умъло извлекая отовсюду для себя выгоды. Папы очень хорошо сознавали, что свътская власть, сосредоточенная въ лицъ римскаго императора, какъ центръ и главъ всего западнаго міра, какъ наслъдникъ римскихъ языческихъ цезарей, можетъ церейти въ ихъ руки только путемъ продолжительной и упорной борьбы. За успъхъ этой послъдней сначала не было почти никакихъ ручательствъ. Но вотъ одно, можно сказать, чисто случайное обстоятельство дало папамъ первый благопріятный починъ въ успъхъ предстоявшей имъ многовъковой борьбы съ верховными представителями свътской власти и еще больше возбудило ихъ властолюбивыя стремленія къ сосредоточенію последней въ своихъ рукахъ. Это-подарокъ апостольскому престолу франкскимъ майёрдомомъ Пипиномъ Короткимъ небольшой, области въ Средней Италіи, составлявшей прежде нам'встничество византійскихъ императоровъ, такъ называемый Равенскій экзархать, -- области, отнятой у лонгобардскаго короля Астульфа и отданной св. Петру (756 г.). Этотъ земельный подарокъ достался папамъ за услуги папы Захаріи и его преемника Стефана III, оказанныя Пипину въ его узурпаторскомъ захвать франкской короны у послъдняго Меровинга, Хильдерика III, который вийсти съ своимъ сыномъ Теодоромъ, съ соизволенія святвищаго первосвященника, быль заключень въ монастырь. Преемникъ Стефана, папа Адріанъ, склонилъ Карла Великаго нанести лангобардскому королевству окончательный ударъ. Императоръ Карлъ, получившій римскій императорскій титуль и корону отъ напы Льва III, непосредственнаго преемника папы Адріана, осадиль въ Павіи лангобардскаго короля Дезидерія и тімь нанесь Ломбардіи смертельный ударъ. Карлъ Великій подтвердилъ и умножилъ подарокъ Пипина, прибавивъ къ нимъ Сполетто 1). Этотъ то подарокъ двухъ коронованныхъ Карловинговъ былъ первымъ шагомъ папъ къ борьбъ за свътскую власть, шагомъ, возбудившимъ у римскихъ первосвященниковъ надежды на мірское владычество и всѣ соединенныя съ нимъ заманчивыя выгоды.

Сдёлавъ первый шагь къ своему идеалу, папы, не смотря на всё трудности, пошли къ нему дальше. Они вступили съ императорами въ открытую борьбу, которая продолжалась съ удивительною настойчивостью съ той и съ другой стороны до самаго XIV в. Слёдить за этой интересной исторической борьбой не входитъ прямо въ нашу задачу. Для нашей цёли достаточно отмётить только главнёйшихъ поборниковъ папскаго церковно-политическаго идеала, при которыхъ онъ получилъ свое высшее теоретическое развитіе, или былъ болёе или менёе близокъ къ своему практическому осуществленію. Это—три, рёзко



<sup>1)</sup> Хронвка Анастасія Библіотекаря утверждаеть, что Карль отдаль папів Корсику, Сардинію, Лигурію, Венецію и Беневенть. Instit. hist. eccles. Iacobi Ruttenstock, t. II р. 140. См. у П. Срітенскаго— "Критическій анализь главнічні шихь ученій объ отношеніяхь между церковью и государствомь". Москва 1877 г., стр. 88.

выдающіяся, личности въ ряду римскихъ понтифексовъ: Николай I (858-867 гг.), Григорій VII (1073-1085) и Иннокентій III (1198—1216).—Николай I, названный отъ своихъ современниковъ вторымъ Иліею, первый изъ папъ олицетворявшій въ себь идеаль главенства и самодержавія римскаго епископа во вселенской Церкви, первый же быль болье рызкимъ выразителемъ папскаго теократическаго принципа. Свое мірское властолюбіе онъ обнаружиль уже тімь, что съ епископскою митрою соединиль царскій вінець. Воспользовавшись идеями Лженсидора (которыя мы увидимъ въ своемъ мѣстѣ), этотъ папа первый открылъ прямую борьбу съ императорскою властью не только за независимое положение церковной власти, но и за преобладаніе ея надъ первою. Дъйствительно, папа Николай достигъ того, что весь католическій міръ покорно преклониль голову предъ апостольскимъ престоломъ. -- Григорій VII, имъвшій сильное вліяніе еще до вступленія своего на престоль на всёхъ преемниковъ Николая I, своихъ предшественниковъ, открыто, предъ встмъ міромъ, провозгласилъ папскій церковно-политическій идеаль въ его крайнемъ развитіи и непріятныхъ для императорской власти выводахъ. Гильдебрандтово міросозерцаніе всякому, болье или менье знакомому съ исторіей среднихъ въковъ, извъстно. "Если престолъ св. Петра ръшаетъ и судить о небесномъ и духовномъ, то тъмъ болъе о земномъ и свътскомъ", такъ писалъ Григорій ко всъмъ върующимъ христіанамъ германской имперін въ письмъ, адресованномъ на имя Герміана, епископа г. Меца. А такъ какъ въ каждомъ государствъ долженъ существовать высшій авторитетъ, то священная власть, которая, по Григорію, не изобрътена, подобно королевской, сынами міра, не знавшими Бога, а установлена Самимъ Богомъ и въ честь Его-эта священная власть ръшаетъ и судить не рядомъ съ государствомъ, а надъ государствомъ. "Поэтому, всѣ князья и власти земнаго шара подвластны, по мивнію Григорія, князю апостоловъ". Ан. Петра "Господь нашъ Інсусъ Христосъ, Царь славы, поставилъ княземъ надъ королевствами міра". Весь міръ есть, слъдовательно, собственность св. Петра и всякое мірское господство

основывается на пожалованіи отъ него, высшаго сюзерена 1). Такимъ образомъ, по воззрѣнію Григорія, христіанство есть одно великое государство, глава котораго-папа, служащій источникомъ всякой власти-и духовной, и свътской. Ему передана Христомъ чрезъ св. Петра вся полнота власти. Короли и князья суть его чиновники, какъ и архіепископы и епископы, только тѣ въ свътскихъ, а эти въ духовныхъ дълахъ. Эта система Григорія VII оставалась папской системой во всю последующую исторію не только среднихъ вековъ, но и самыхъ новъйшихъ. Римскіе богословы только развили её въ деталяхъ и постарались дать ей возможно полное обоснованіе. Григорій VII въ своей жизни и діятельности быль вполнів въренъ своему міросозерцанію. Большая часть европейскихъ государей старалась получить корону изъ его рукъ, обязуясь быть върными римской церкви. "Понтификатство Григорія, по замѣчанію Ланфрэ, составляло эру, о которой папство прежде мечтало, а впоследствіи сожалело" 2). Идеаль Григорія VII нашель себъ еще болье полное осуществление въ папство Иннокентія III, который заставиль предъ собою даже трепетать монарховъ. Побъдоносная борьба его съ нъкоторыми государями, дерзнувшими заподозрить всемогущій абсолютизмъ римскаго первосвященника, на нѣкоторое время сломила императорскую власть и подклонила её подъ тяжелую деспотическую руку всемогущаго монарха-теократа. То было время величайшаго сіянія апостольскаго престола, распространявшаго свой ослъпительный блескъ далеко за предълы города св. Петра,блескъ, при которомъ совершенно померкъ свътъ императорскихъ троновъ. Этотъ блескъ какъ будто ослепилъ весь католическій міръ, начиная съ низшихъ клириковъ и кончая монархами, разумъ которыхъ покорно согласился съ безумнымъ обожествленіемъ папы, провозгласившимъ себя живымъ представителемъ Бога на землъ, какъ бы замънившимъ Его собою въ управлении міромъ.



<sup>1)</sup> Ep. I, 63. Cm. I. Delitzsch. Das Lehrsystem der romanischen Kirche. Gotha 1875 r. crp. 287-288 m 290.

См. Н. Я. Бѣляева—"Логматъ папской непогрѣшимости". Вып. І. Казань 1882 г., стр. 92.

Но ни одинъ изъ трехъ великихъ поборниковъ папскаго церковно-политическаго идеала не дерзнулъ провозгласить своего превратнаго принципа догматомъ, необходимымъ для спасенія. Это сделаль папа Бонифацій. Онь, въ крайнемъ своемъ ослепленіи, возвелъ принципъ папскаго господства надъ всею вселенною въ религіозный догмать. Въ такомъ именно смыслъ должно, кажется, понимать заключительныя слова его знаменитой будлы "Unam Sanctam": "объявляемъ, изрекаемъ и установляемъ, что для всякой твари ръшительно необходимо для спасенія подчиниться римскому понтифексу" і). При этомъ пап'в папство добилось признанія со стороны главы имперіи, что апостольскій престоль есть источникь императорской власти. Альбрехтъ І въ письмъ, изданномъ въ Нюренбергъ 17 іюля 1303 года, формально и решительно призналь, что право избирать римскаго короля и будущаго императора предоставлено нъкоторымъ церквамъ и свътскимъ князьямъ апостольскаго престола, отъ котораго короли и императоры, бывшіе и будущіе, получають власть свътскаго меча, для награды добрыхъ" 2). Это быль побъдный день папства въ его борьбъ за обладаніе и господство надъ свътскою властью. Побъда папскаго церковно-политическаго идеала, однако не надолго сделала его осуществившимся историческимъ фактомъ. Въ томъ же году разразился и судъ. Папъ, которому пришлось торжествовать день, видъть который желали болъе славные его предшественники,этому пап'т выпала несчастная доля испытать и пораженіе, послѣ чего уже никогда папство не могло возвратить своего прежняго могущества. Заявленіе французскаго короля Филиппа IV Красиваго, "что во временныхъ делахъ они-королине подчинены никому... думающихъ же иначе онъ считаетъ безумными", нанесло папству болбе сильный ударъ, чемъ та историческая пощечина, отъ которой сошель съ ума папа Бони-



<sup>1)</sup> Porro subesse romano Pontifici omni humanae creaturae declaramus, dicimus et diffinimus omnino esse de necessitate salutis. См. y Delitzsch'a, Das Llhrsystem, стр. 277—278; а также Fend I. Moulart. Kirche und Staat oder die beiden Geubalten. Mainz. 1881 г., стр. 217.

<sup>2)</sup> Фред. Маассенъ. Девять главъ о свободной церкви и о свободъ совъсти (перев. съ предисловіемъ проф. Н. Суворова). Ярославль, 1812 г., стр. 137.

фацій (1303 г.). Послѣ этого въ исторіи папскаго всевластія начинается поворотъ въ обратную сторону, который, наконецъ, кончается тѣмъ, что папа лишается и Пипинова подарка. Послѣднее произошло въ 1870 г. при Піѣ ІХ, первомъ Ватиканскомъ узникѣ. Но римскій первосвященникъ и послѣ этого не оставилъ своихъ теократическихъ мечтаній. Гильдебрандтово міросозерцаніе еще и теперь краситъ дни ватиканскаго узника, продолжающаго мечтать во снѣ и наяву о двухъ мечахъ и о двухъ коронахъ.

Наша задача собственно изложить папскую доктрину о свътской власти римскихъ первосвященниковъ и представить критическій ея разборъ,—задача, какъ очевидно, не историческаго, а спекулятивнаго характера. Но въ виду того, что папская доктрина, со всею совокупностью ея церковно-политическихъ идей, есть система чисто историческая и, какъ такая, не можетъ быть отдълена отъ той исторической канвы, на которой она соткала свои узоры, ръзко отдълившіе ее отъ православія; то и при самомъ изложеніи папской доктрины, а равно также и при ея разборъ, намъ неръдко придется вступать на историческую почву. Пока же достаточно и того немногаго, что выше сказано. А теперь обратимся къ самой папской доктринъ о свътской власти римскаго первосвященника въ томъ ея развитіи и обоснованіи, какое она успъла получить, благодаря папистическимъ богословамъ, въ настоящее время.

T.

Въ основъ папской доктрины о свътской власти римскаго епископа лежитъ такъ называемый теократическій принципъ. Вся папская доктрина построена на этомъ именно принципъ. Поэтому, ультрамонтаны обыкновенно начинаютъ дъло съ обоснованія своего теократическаго принципа и затъмъ уже приходятъ къ самому изложенію своей доктрины. Этому же плану послъдуемъ и мы.

Исходнымъ пунктомъ для ультрамонтанъ въ обоснованіи ими своего теократическаго принципа служитъ то положеніе, что единственно истинная форма государственнаго устройства есть монархическая. Каждое государство должно быть организовано

по формъ монархическаго правленія. Даже весь христіанскій міръ и вообще весь міръ-такъ какъ наступить такое время, когда Евангеліе будеть пропов'тано всей твари — должень представлять изъ себя одну великую всемірную монархію 1). Теперь-такъ какъ въ каждомъ христіанскомъ государствъ двъ власти-духовная и светская, церковная и государственная, то спрашивается, которая изъ нихъ должна уступить свое первенство на право занять сначала христіанскій, а затімь и всемірный монархическій тронъ? Или что тоже-которая изъ двухъ, существующихъ въ мірѣ властей, должна будеть подчинить себъ другую, государственная или церковная? Отвъть на этоть вопросъ, по мивнію ультрамонтанскихъ богослововъ, слишкомъ очевиденъ для всякаго, истинно, върующаго христіанина: церковная власть, какъ несравненно и во всъхъ отношеніяхъ превосходящая светскую, должна стоять выше последней, должна поставить ее въ зависимость отъ себя, сдёлать её просто своею служанкою и, вооружившись двумя мечами, духовнымъ и матеріальнымъ, возсёсть на всемірномъ троне, распространяя отсюда блескъ свой на весь шаръ земной.

Верховенство духовной власти надъ свътскою ультрамонтанскіе богословы основывають на превосходствъ первой предъ послъднею по самому существу, по ихъ происхожденію, объему, цъли и средствамъ къ осуществленію оной, и наконецъ, по продолженію. Скажемъ о каждомъ изъ этихъ преимуществъ въ отдъльности.

Церковь по своему существу есть такое универсальное, чрезвычайное, благодатное общество, внѣ котораго никто не можетъ имѣть надежды на спасеніе. Члены церкви соединены между собою и съ Самимъ Богомъ внутренними, такъ сказать, органическими узами. Это есть общество, хотя изъ людей состоящее и для людей Богомъ учрежденное, но есть не столько общество человѣческое, сколько божественное. Государство же есть общество людей чисто человѣческое, члены котораго соединены между собою чисто внѣшнимъ союзомъ, тождествомъ своихъ



<sup>1)</sup> H. von Hardt. Magnum oecumenicum. Constantiense consilium. Francfurti et Dipsiae. 1697—1700 г.і. I, 836; III, 18; VI, 119. См. у Т. Надимова—"Вопросъ о папской власти на Константскомъ соборъ". СПБ. 1890 г., стр. 85.

внъшнихъ интересовъ, --- общество, внутри котораго дается только безопасность отъ вившнихъ и внутреннихъ враговъ и надежда на земное благополучіе. Словомъ, церковь по своему существу и по своей природъ есть институть, относящійся къ области божественной и сверхъестественной, государство же-къ области человъческой и чисто естественной; въ одной дъйствуютъ высзаконы божественные, а въ другомъ-чисто естественные и человъческіе, на столько далекіе отъ первыхъ, на сколько далека бледная копія отъ своего оригинала. Такое именно существенное превосходство церкви предъ государствомъ разумъли нъкоторые св. отцы и церковные учители, когда первую безконечно возвышали надъ вторымъ. Таковъ, напр., св. Амвросій, бл. Августинъ, св. Златоустъ и св. Григорій Назіанзинъ 1). "Духовная власть Церкви, писаль, напр. св. Златоусть, также возвышается надъ временною властью, какъ небо надъ землею 2). Эту же мысль, очевидно, выражали и знаменитые поборники папскаго принципа, Григорій VII и Иннокентій III, когда любили сравнивать духовную власть съ солнцемъ, а свътскую съ луной. "Должно признать, писалъ папа Бонифацій VIII въ своей знаменитой булль Unam Sanctam, что духовная власть по достоинству и благородству на столько же превосходитъ временную власть, на сколько духовныя вещи превосходять вещи временныя" 3). Спорить противъ этого положенія въ его общей формъ, конечно, не могъ и не можетъ ни одинъ върующій христіанини ни тогда, ни теперь. Церковь въ идей, дійствительно, по своему существу, по своему достоинству, несравненно превосходить всякое, хотя бы наилучшее изъ государствъ.

Церковь, говорять далъе ультрамонтаны, превосходить государство и по своему происхожденію. Прежде всего—по времени возникновенія. Тогда какъ церковь стала существовать изначала, съ самаго момента сотворенія первыхъ людей; государство возникло долгое время спустя послъ появленія человъка 4). Государство возникло только тогда, когда настала

<sup>1)</sup> Маассень, стр. 67.

<sup>2)</sup> Homil XV in II Cor. n. 4. Op. t X. col. 508, edit. Migne. Cm. y Moulart'a, crp. 166.

<sup>3)</sup> Moulart, crp. 166 n Delitzsch, crp. 278.

<sup>4)</sup> Archiv für katolisches Kirchenrecht, 1882 r. crp. 253-254.

нужда въ защить отъ внышнихъ враговъ, т. е. посль уже грыхопаденія человъка. Далъе-по виновнику происхожденія. Церковь получила свое бытіе непосредственно отъ Бога, тогда какъ государство, по межнію крайнихъ папистовъ, совсжиъ не божественнаго происхожденія. Оно возникло на землъ, говорять они, первоначально въ лицъ Канна, путемъ насилія надъ другими людьми, грабежа и убійства. "Государство есть результатъ отчаянія въ достиженіи вічной жизни и чрезмірной привязанности къ временнымъ благамъ" 1). Всъ вообще государства, по мнёнію этихъ крайнихъ папистовъ, основываются всегда на насильственномъ порабощении одного человъка другимъ, на звърскомъ нападеніи и покореніи одного народа другимъ народомъ. Эту мысль о не божественномъ происхожденіи государства, кажется, первый выразиль папа Григорій VII въ упомянутомъ уже нами письмъ къ Герміану, еп. города Меца. Григорій писаль здісь Герміану: "Кто не знасть, что короли и герцоги имфють свое начало оть токъ людей, которые, не зная Бога, стали съ слепою корыстью и ненасытнымъ притязаніемъ господствовать надъ подобными себъ гордостью, хищеніемъ, измѣною, убійствомъ, наконецъ всѣми пороками, по побужденію князя въка сего" 2). Впрочемъ, паписты болье умъреннаго направленія не соглашаются съ этимъ. Они доказываютъ возможность божественнаго и даже непосредственно божественнаго происхожденія государства 3). Да и самъ Григорій VII въ другое время признаваль божественное проискождение свътской верховной власти 4). Тъмъ не менъе, ученіе о не прямо божественномъ происхожденіи государственной власти до сихъ поръ продолжаетъ держаться у крайнихъ ультрамонтанъ. Они и теперь еще утверждають, что государственная власть произошла изъ народнаго права, а не изъ естественнаго, и темъ менъе божественнаго. Непосредственно же божественное происхождение они усвояють власти целаго народа, или собствен-



<sup>1)</sup> Hardt, III, 18; I, I, 17. Cm. y Hamemoba, ctp. 27, 88.

<sup>2)</sup> Delitzsch, crp. 288.

<sup>3)</sup> Hardt, VI, 119—120; Goldast. Monarchiae S. Romani Imperii, 1476. Twancfordiae 1621 г. См. Налимова, стр. 89.

<sup>4)</sup> Ep. VIII, 21. Cu. y Delitzsch'a, crp. 288.

но идей власти; конкретную же форму этой власти производять изъ воли народа. Особенно ісзуиты горячо заступаются за идею народнаго верховенства, которой и усвояють непосредственно божественное происхожденіе. Еще Беллярминь выражаль мысль, что світская верховная власть покоится прежде всего и первоначально въ народі, въ коммунитеті, и что только народь передаеть принадлежащую ему власть опреділеннымь личностямь 1). Въ посліднее время, въ 1882 г., католическій богословь Рабань снова повториль мысль о посредственно божественномъ происхожденіи государственной власти. Онъ говорить, что государство только посредственно божественнаго пронсхожденія и возникло по необходимости, долгое время спустя послів появленія на землів человіска. Церковь же непосредственно учреждена Богомъ и существуєть изначала; поэтому ей принадлежить "важность и первенство бытія" 2).

Перковь превосходить, далье, государство по объему своей власти. Власть церкви универсальна; она простирается на весь міръ и всёхъ людей, какъ вёрующихъ, такъ и невёрующихъ. Господь Інсусъ Христосъ, посылая апостоловъ въ міръ на проповъдь, сказалъ имъ: "Мнъ дана всяка власть на небеси и на земли. Шедше научите вся языцы, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Св. Духа" (Мо. XXVIII, 18-19). Этими словами Христосъ указалъ на весь міръ, какъ на территорію для апостольской проповёди; духовной власти св. апостоловъ Онъ подчиниль всв народы, которыхъ они должны собрать подъ Христово знамя. Этими словами Христосъ, между прочимъ, показалъ и то, что апостольская власть и вообще церковная-проистекаетъ изъ власти Самого Его. "Обратите вниманіе, говорить ультрамонтанскій богословь Либераторь, какъ Онъ (т. е. Христосъ) связываетъ последующее съ предыдущимъ: "Мић дана всяка власть на небеси и на земли. Шедше научите вся языцы"... Посольство и власть апостоловъ есть ис-



<sup>1)</sup> De laicos, c. VI, 3. См. y Delitzsch'a. Стр. 287. Вотъ подленныя слова Беллярмина: Secundo nota, hane potestatem immediate esse tanquam in subjecto in tota multitudine.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rabanus. Verhältniss des modernen Staates zur Kirche. Ст. въ Archiv für katol. Kirchenrecht. 1882 г. стр. 253—254.

ключительно изліяніе Его Собственной власти. Поэтому Онъ и выражается такимъ образомъ: "якоже посла Мя Отецъ, и Азъ посылаю вы" (Іоанн. ХХ, 21), -- это еще одно болье сильное доказательство, заключаетъ Либераторъ, что посольство апостоловъ и посольство Христа стоятъ на одной линіи" 1). Если же апостолы въ отношении къ своему посольству стоятъ дъйствительно на одной линіи со Христомъ, а Богочеловъкъ-Інсусъ, безспорно, имълъ власть надъ всемъ міромъ, то такая же универсальная власть, очевидно, должна принадлежать и св. апостоламъ. Итакъ, церковная власть простирается на весь міръ земной, ибо церковь имфетъ обнять всфхъ людей. Этого совершенно нельзя сказать ни объ одной изъ государственныхъ властей. По объему своей власти государство всегда ограничено: не было, нътъ и не можетъ быть ни одного мірового государства, которое бы распространило свою власть на всъ народы земные 2). Исторія человічества показала, что какъ бы ни было велико и могущественно государство, оно въ концв концовъ всегда распадается. Это подтвердилось на всвхъ величайшихъ государствахъ прошлаго-отъ Вавилонскаго до Римскаго включительно.

Церковь превосходитъ государство и по цѣли п по средствамъ къ осуществленію оной. Цѣль церкви—вѣчная, небесная; цѣль государства—временная, земная. Сообразно съ цѣлью и средства церкви внутреннія, направляющіяся на самый духъ человѣка; средства же государства внѣшнія, касающіяся только тѣла 3). Этотъ аргументъ приводился въ доказательство верховенства церкви надъ государствомъ еще Өомою Аквинатомъ 4). Онъ говорилъ, что цѣлью всѣхъ человѣческихъ обществъ служитъ то, чтобы жить сообразно съ добродѣтелью. Между тѣмъ, это не есть конечная и высшая цѣль человѣка. Высшею цѣлью для него служитъ вѣчное блаженство въ Богѣ; это же должно быть конечною цѣлью и всякаго человѣческаго общества. "Если

<sup>1)</sup> Th. Weber. Staat und Kirche nach der Leichnung und Absicht der Ultramontanismus. Breslau. 1873 r., c7p. 29-30.

<sup>2)</sup> Rabanus. Archiv f. k. K., ctp. 225-226.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Archiv f. k. K., стр. 245—246; 257—259.

<sup>4)</sup> De regimine principum. 1, 14. Cm. Delitzsch, crp. 279.

бы, продолжаетъ Оома Аквинатъ, можно было приходить къ этой цёли только силами человёческой природы, то руководительство людей къ ней необходимо относилось бы къ обязанности царя. Но, такъ какъ человъкъ достигаетъ своей пълиблаженства въ Богъ-не по силъ своей добродътели только, но по силь "силы Божіей", по слову апостола (Рим. VI, 23) 1), то и руководительство къ этой цели-не человеческое дело, а Божественное. Такимъ образомъ, заключаетъ Оома Аквинатъ, это руководительство принадлежить тому Царю, который-не просто человъкъ, но и Богъ; Который дълаетъ насъ чадами Божіими и приводить къ небесному прославленію. Этимъ духовное отличается отъ земнаго. "На превосходство цёли церковной предъ цёлью государственной указывають и паписты позднёйшаго и даже настоящаго времени, напримъръ: Антонелли, Гергенрётеръ 2), Рабанъ 3), Астромовъ 4), Либераторъ и др. "Церковь основана, говоритъ, напримъръ Либераторъ 5), не для того, чтобы служить партикулярнымъ цёлямъ... ея назначеніе руководить къ универсальной и высшей конечной цёли всей человёческой жизни. И потому-то именно, что эта цёль универсальна, она имътъ право и вліяніе на всь отдъльныя цели, которыя стоять съ ней въ связи". - Подобно тому, какъ цёль церкви есть цёль высшая, сверхъестественная, универсальная; такъ и средства, которыми она ведетъ къ ней людей, тоже-высшія и универсальныя. Это, выражаясь словами Либератора, - "любовь разума къ познанію истины и направленіе воли къ любви добра" 6). Слёдовательно средства церкви вполне сообразны съ разумно-свободною волею человъка. Между тъмъ какъ государство прибъгаетъ для осуществленія своей чисто временной цёли къ принудительнымъ мёрамъ. Всё государственные законы, по мивнію ультрамонтань, носять принудительный и даже карательный характеръ.

Наконецъ, церковная власть превосходитъ государственную

<sup>1)</sup> Вибсто словъ: "сила Божія" по слав. тексту: "даръ Божій".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ Антонелли и Гергенрётерѣ у Delitzsch' a, стр. 280.

<sup>3)</sup> Rabanus. Archiv f. k. K., стр. 245—6, 257—9.

<sup>4)</sup> Julien Astromoff. Du Pouvoir temporal. Rome. 1885 г. стр. 23 и д.

<sup>5)</sup> Weber. crp. 32 u 92.

<sup>6)</sup> Ibid. стр. 92.

и по своему продолженію. Власть церкви имѣетъ продолжиться до самаго мірового конца, ибо церковь будетъ существовать до конца временъ; тогда какъ государственная власть временна, ибо жизнь государствъ измѣряется только десятками столѣтій.

Такъ-то церковь во всъхъ отношеніяхъ превосходитъ государство, какъ общество людей высшее послѣдняго и по существу
и по объему своей власти, по цѣли и по средствамъ къ ея
осуществленію, и наконецъ, по продолженію. Какъ общество
высшее просто гражданскаго общества, церковь должна подчинить себѣ государство, сдѣлать его своею правою рукой въ
проведеніи и исполненіи своихъ законовъ и рѣшеній, направленныхъ къ достиженію ея высшей конечной цѣли. Такимъ
образомъ, превосходство церкви предъ государствомъ склонило
ультрамонтановъ въ пользу подчиненія послѣдняго первой.
Церковь должна быть, по ихъ воззрѣнію, источникомъ объихъ
властей—и духовной, и свѣтской.

Этотъ выводъ, къ которому приходятъ ультрамонтаны, очевидно, держится съ одной стороны, на томъ положеніи, составляющемъ ихъ исходный пунктъ, что монархическая форма государственнаго устройства есть единственно истинная, съ другой-что Церковь Христова есть не просто церковь, но и совершеннъйшее государство, ибо только при этомъ условіи она можетъ дать міру монархическую власть съ двумя мечами-духовнымъ и матеріальнымъ, церковнымъ и свътскимъ. Ультрамонтанамъ, следовательно, было необходимо дальше доказать эти два положенія. Они, действительно, и стремятся къ этому. Въ оправдание своего перваго положения они ссылаются на монархическую власть Тріединаго Бога, отъ Котораго собственно и происходить всякая законная земная власть, тоже, слёдовательно, долженствующая быть монархическою. Это, по мысли папы Бонифація VIII, долженъ признать всякій, "если только онъ не въритъ, подобно манихеямъ въ два начала" 1). Что же касается второго положенія, то ультрамонтаны прямо и принципіально рішительно ничімь не обосновывають его, хотя вы своихъ сочиненіяхъ и не скупятся на употребленіе такихъ



<sup>1)</sup> Въ буллѣ Unam Sanctani. См. Delitzsch, стр. 275—277 или Moulart, стр. 216—224.

выраженій, что "церковь есть государство хат'є ζοχήν 1), "государство государствъ" 2) и т. под. Вмёсто того, чтобы прямо доказывать, что церковь есть не просто церковь, но и совершеннёй шее государство, они стараются найти догматическія и историческія доказательства, что видимый глава церкви, римскій первосвященникъ, не только можетъ, но и долженъ быть источникомъ объихъ властей и духовной, и свътской. Въ доказательствахъ этого послёдняго положенія ультрамонтанскіе богословы слишкомъ однообразны.

Прежде всего, всегда они въ этомъ случав исходятъ изъ ученія о главенств'в и нам'єстничеств'ь папы, которому подчинены всё царства и власти земныя, слёдовательно должны быть подчинены и свётскіе правители. Такимъ образомъ, они думають вывести право папы на свётское главенство въ мірь изъ самаго понятія о его понтификатствъ. "Было бы абсурдно. конечно, говоритъ Либераторъ, утверждать, что Христосъ сдълалъ св. Петра земнымъ княземъ. Но въ этомъ утверждевіи и не нуждается ультрамонтанизмъ. Ему довольно, что Христосъ сдёлалъ св. Петра папою и высочайшимъ главою своей церкви въ ультрамонтанскомъ значении этого слова. Отсюда уже само собою следуеть, что св. Петру было передано Христомъ вмёстё съ понтификатствомъ и все то, что признавалось необходимымъ следствіемъ и обязательнымъ условіемъ для отправленія его, по схоластическому положенію: qui dat esse, dat consequantia ad esse" 3). Ультрамонтаны развивають эту мысль следующимъ образомъ. Папа, говорятъ они, есть наместникъ Христа и Христа не уничиженнаго, а прославленнаго, Того Христа, Которому "дана всяка власть на небеси и на земли" (Ме. XXVIII, 18). Какъ намъстнику Христа, папъ принадлежитъ вся власть въ этомъ мір'є; онъ есть глава, которому подчинены всв народы и царства; онъ есть обладатель и собственникъ всего земного шара. Господь Іисусъ Христосъ, при Своемъ вознесеніи, на св. ап. Петра, а, следовательно, и на папу, его непосредственнаго преемника, перенесъ всю полноту

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Delitzsch, стр. 268 и друг.; Astromoff, стр. 22.

<sup>2)</sup> Astromoff, стр. 21 и др.; Weber, стр. 41—44.

<sup>3)</sup> Weber, ctp. 62.

Своей Богочеловъческой власти, такъ что папа всецъло замънилъ Его Самого въ отношении къ церкви. Въ этомъ именно смыслъ должно понимать ультрамонтанскія наименованія папъ "голосомъ Божінмъ", "живымъ органомъ непостижимаго Божественнаго Духа", "высочайшимъ и непогръшимъйшимъ учителемъ мудрости и силы", "голосомъ Божінмъ, говорящимъ среди людей" 1) и т. под. "Папа, по представленію ультрамонтанскихъ богослововъ, справедливо говоритъ г. Налимовъ, совивщаетъ въ своей личности одновременно и вселенскую церковь, по крайней мёрё, все живое и активное въ ней, и Самого Господа Інсуса Христа, какъ источникъ всей благодатной силы... Въ результать же всего является живымъ представителемъ Бога на земль, какъ бы замьняющимъ Его въ управлении христіанскимъ міромъ" 2). Такое лицо, очевидно, вполеть можетъ и должно быть источникомъ той и другой власти-и духовной, и свътской.

Къ этимъ чудовищнымъ, доходящимъ до грубаго обоготворенія, представленіямъ о пап'в присоединяется обыкновенно указаніе на папскія буллы и декреты, объявлявшіе подчиненіе всякаго созданія пап'т необходимымъ для спасенія. Во главъ всъхъ этихъ буллъ и декретовъ, безспорно, должна быть поставлена-"Unam Sanctam Ecclesiam" Бонифація VIII, въ которой, какъ въ фокусъ, собрано все, что только высказано было папистами по данному вопросу и раньше, и послъ Бонифація. Намъ нётъ нужды приводить эту буллу сполна и буквально; достаточно только кратко передать ея знаменитое содержаніе. Посл'є разъясненія, что церковь им'єсть одну лишь главу---Петра и затъмъ его наслъдника, и послъ вывода потомъ (изъ Лук. XXII, 38 и Ме. XXVI, 52), что Петръимъетъ власть надъ обоими мечами, духовнымъ и светскимъ, следуетъ такое мъсто: "Такимъ образомъ, оба меча во власти церкви, свътскій и духовный; но тотъ извлекается за церковь, этотъ практикуется самою церковью; этоть рукою священниковь, тоть рукою царей и воиновъ, но по совъту и дозволенію священниковъ. Одинъ мечъ долженъ быть подчиненъ другому, и свът-



<sup>1)</sup> Weber, crp. 81.

<sup>2)</sup> Налимовъ, стр. 91.

ская власть должна быть подчинена духовной... Эта власть, хотя дарована человъку и людьми отправляется, -- не человъческая, но скорье божественная, данная Петру изъ Божественныхъ Устъ и въ немъ и его наследникахъ твердо обезпеченная Темъ, Кого Камень исповедаль; такъ какъ Господь сказалъ ему: "еже аще свяжещи на земли, будетъ связано на небесъхъ, и еже аще разръшиши на земли, будетъ разръшено на небесъхъ (Ме. XVI, 19). Поэтому, всегда кто противится этой, Богомъ учрежденной власти, тотъ противится божественному порядку; если онъ, подобно манихеямъ, только не признаетъ двухъ началъ, что мы считаемъ ложью и еретичествомъ... Итакъ, мы объявляемъ, изрекаемъ и установляемъ, что для всякаго созданія рішительно необходимо для спасенія подчиниться римскому понтифексу" 1). Въ этой булль, такимъ образомъ, высказывается рёшительная необходимость подчиненія пап'ь всьхъ живущихъ во вселенной подъ опасеніемъ потерять въчное спасеніе; причемъ не дълается ровно никакого различія между правителями и подданными. Не указывается даже и того, какихъ отношеній касается это подчиненіе, и, следовательно, молчаливо предполагается, что оно простирается на всё рёшительно отношенія. Это подчиненіе, по разъясненію ультрамонтанскихъ богослововъ, действительно, простирается на целаго человъка, какъ разумно-нравственную личность; слъдовательно, на все, что касается человъка, какъ такого. Оно простирается, значить, и на отношенія индивидуальныя, соціальныя и государственныя 2).

Булла Бонифація VIII, объявлявшая необходимымъ для спасенія подчиненіе папѣ всякой человѣческой твари, считалась всѣми прежними папистами высказанной ех cathedra и, слѣдовательно, имѣющей общеобязательное церковное значеніе 3). Она была подтверждена потомъ на 5-мъ Латеранскомъ соборѣ, считаемомъ римскою церковью вселенскимъ. Папа Левъ X, предсѣдательствовавшій на этомъ соборѣ, подтвердилъ и одобрилъ ее. "Для спасенія нужно, говорить онъ, чтобы всѣ вѣру-

<sup>1)</sup> Moulart, crp. 216-224; Delitzsch, crp. 275-277.

<sup>2)</sup> Moulart, crp. 202; Weber, crp. 32.

<sup>3)</sup> Delitzsch, crp. 277.

ющіе христіане подчинялись папѣ. Такъ мы научены свидѣтельствомъ св. Писанія и св. Отцовъ, и такъ высказался нашъ предшественникъ блаженной памяти Бонифацій VIII въ своемъ опредѣленіи, начинающемся "Unam Sanctam". Ради спасенія душъ, во имя высочайшаго авторитета римскаго папы и этого святого престола, и на основаніи единства и власти церкви, его невѣсты, мы симъ вновь подтверждаемъ (innovamus) упомянутое опредѣленіе и, вмѣстѣ съ одобреніемъ его настоящимъ св. соборомъ, одобряемъ (арргоратив)" 1). "Не должно ли эту буллу, утвержденную двумя папами и одобренную соборомъ, признать догматическою?", спрашиваетъ Либераторъ 2).

Кромъ папскихъ буллъ, объявлявшихъ подчинение всякаго созданія пап' необходимымъ для спасенія, съ выводомъ отсюда, что, следовательно, и светскіе государи должны быть также подчинены римскому первосвященнику, ультрамонтаны прибѣгаютъ къ самому св. Писанію и въ немъ думаютъ найти доказательство положенія, что папа можеть и должень быть источникомъ объихъ властей-не только духовной, но и свътской. Всь мьста св. Писанія, въ которыхъ приписывается Христу царское достоинство или говорится о церкви, какъ царствъ (Ис. II, 2-4; IX, 6-7; X, 1-10; Іезек. XXXIV, 23-24; Дан. II, 44; VII, 22-27; Ис. LV, 4-5; Агг. II, 7-8; Лук. I, 32-33; II, 32; Aп. I, 5; XVII, 14; Фил. II, 10 и Рим. XIV, 11),-всв эти мъста переносятся ультрамонтанами и на папу, какъ наместника Христова 3). Если Інсусъ Христосъ. говорять они, есть вмёстё первосвященникь и царь, то и папа также-первосвященникъ и царь. Какъ "царская власть Христа простирается на всю природу, на всёхъ людей и на все народы, на все человъчество и на всъ націи, какъ на ихъ главы, такъ и на ихъ сочленовъ"; подобно этому и царская власть папы простирается на весь міръ, со всёмъ его многомилліоннымъ населеніемъ 4).

Ультрамонтаны указывають, далье, на многія библейскія лица,

<sup>1)</sup> У Weber'a, стр. 25.

<sup>2)</sup> Ibid. стр. 26.

<sup>3)</sup> Moulart, стр. 202—203; Weber, стр. 36—44.

<sup>4)</sup> Moulart, ibid.

которыя съ духовною властью соединяли вмѣстѣ и свѣтскую; и въ этомъ думаютъ видѣть доказательство того, что и папа также вполнѣ можетъ быть источникомъ объихъ властей. Они указываютъ въ данномъ случаѣ, обыкновенно, на Мелхиседека, Моисея, Илія, Маккавеевъ и др. ¹).

Папа не только можетъ, но и долженъ быть источникомъ объихъ властей-и духовной, и свътской, потому что послъдняя, говорять ультрамонтаны, ръшительно ему необходима для безпрепятственнаго и независимаго отправленія своего первосвященнического служенія. Пап' неприлично быть подданнымъ какого-либо государя. Положеніе подданнаго не соединимо съ духовнымъ главенствомъ римскаго первосвященника. "Папа есть намъстникъ Христа, Который есть не только священникъ, но и царь царей и господь господей. Поэтому, какъ, спрашиваетъ Либераторъ, безъ противоръчія себъ можно считать его подданнымъ кого-либо? Если же нельзя никоимъ образомъ представить его въ человъческомъ обществъ подданнымъ, то какое другое соціальное положеніе прилично ему, какъ не положеніе верховнаго господина? Кто утверждаетъ противное, продолжаетъ Либераторъ, тотъ говоритъ или какъ невъжда, или же какъ человъкъ злонамъренный 2). Положение подданнаго стъсняло бы, говорять ультрамонтаны, ту духовную свободу, по которой папа, ни отъ кого не завися, могъ бы безпрепятственно обращаться, когда нужно, съ совътомъ, наставленіемъ или обличеніемъ ко всёмъ государямъ и народамъ,---стёсняло бы безпрепятственное отправление имъ своего первосвященническаго служенія. Эту мысль, между прочимъ, выразилъ папа Пій ІХ въ ръчи отъ 20 апръля 1849 г. "Католическая церковь, говорилъ онъ здёсь, основанная и учрежденная Господомъ Христомъ, чтобы пещись о въчномъ благъ людей, въ силу своего божественнаго учрежденія получила форму совершеннъйшаго общества; она должна пользоваться такою свободою, чтобы, при отправленіи своего святаго служенія, не подчиняться никакой государственной власти. И такъ какъ она для правильнаго поль-

<sup>1)</sup> Delitzsch, crp. 273-274.

<sup>2)</sup> Weber, стр. 61 и д.

зованія своею свободою нуждается въ средствахъ, которыя соотвѣтствовали бы положенію и потребностямъ времени, то по чрезвычайному совѣту Божественнаго Провидѣнія случилось то, что, какъ только рушилась римская имперія и распалась на многія государства, римскій папа, котораго Христосъ поставилъ главою и средоточнымъ пунктомъ всей Своей Церкви, получилъ свѣтское господство. Чрезъ это Самъ Богъ въ высшей степени мудро позаботился о томъ, чтобы, при множествѣ и разнообразіи свѣтскихъ владыкъ, папа пользовался такою политическою свободой, которая рѣшительно необходима для бевпрепятственнаго отправленія его божественной власти, авторитета и юрисдикціи во всемъ мірѣ" 1). Такимъ образомъ, по мысли папы Пія ІХ, безъ пособія свѣтской власти не можетъ держаться духовная самостоятельность и верховенство папы.

Далфе, ультрамонтаны пытаются доказать, что право римскаго папы на объ власти, духовную и свътскую, искони было признаваемо за нимъ всею вселенскою церковью, не исключая и самихъ представителей свётской верховной власти, императоровъ. Въ этомъ случав прежніе ультрамонтаны прибегали къ нъкоторымъ письменнымъ документамъ, которые потомъ были оставлены папистами позднъйшаго времени, какъ несомнънно подложные. Кром' многих таких документов, которые говорять собственно о главенствъ римскаго первосвященника въ Церкви Христовой и во всемъ христіанскомъ мірѣ и потому служать только косвеннымь подтвержденіемь права папы на свътскую власть, -- каковы напр.: Constitutum Silvestri, Synodus Sinuessana, Pesta de Xysti purgatione et Polychronii ierosolymitani accusatione et expugnatione, Diber pontificalis 2) и т. п.,--кромѣ этихъ документовъ, приводились и такіе, которые прямо говорять о свътской власти римскаго епископа. Это—Donatio Constantini и такъ навываемыя "Исидоровы декреталін". Donatio Constantini, или "Дареніе императора Константина Великаго папъ Сильвестру" содержитъ въ себъ разсказъ о томъ, что первый христіанскій императоръ, принялъ



<sup>1)</sup> Delitzsch, crp. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Н. Я. Бъляевъ, стр. 69-76.

крещеніе отъ папы Сильвестра, отдалъ Римъ и вообще Западъ въ въчное духовное и свътское владъніе римскаго первосвященника и поэтому будто бы самъ рѣшился перенести свою столицу на Востокъ-въ Византію. Здёсь особенно интересно слъдующее мъсто. Императоръ Константинъ, исчисливъ почести, привиллегіи и другія преимущества, предоставляемыя папамъ вмёстё съ правомъ, какъ верховной духовной, такъ и верховной светской власти надъ Римомъ и вообще Западомъ, прибавляеть: "что касается насъ, говоритъ онъ, мы нашли приличнымъ перенести нашу имперію на восточныя провинціи и на территорію Византіи, потому что тамъ, гдв царь небесный поставилъ верховную духовную власть и главу христіанской религіи, было бы весьма неумъстно, чтобы царь земной сохраняль свое земное могущество" 1). На Donatio Constantini ссылался уже папа Левъ IX, предшественникъ знаменитаго Григорія VII. Считая этотъ документъ подлиннымъ, онъ утверждаль, что императорь Константинь пожаловаль римскимь нанамъ, въ лицъ св. Сильвестра, императорскую власть и знаки императорскаго достоинства<sup>2</sup>). Папа Григорій IX (1227—1241) доказываль этой дарственной грамотой, что "представитель князя апостоловъ, управляя священствомъ и царствомъ душъ, долженъ удерживать господство и надъ внёшними вещами и тёлами во всемъ міръ". Въ силу этой, данной ему, власти апостольскій престолъ перенесъ, затъмъ, трибуналъ императорства съ грековъ на германцевъ и власть меча пожаловалъ Карлу Великому 3). Но императоръ Константинъ не впервые далъ апостольскому престолу светскую государственную власть, какъ ошибочно утверждаль это папа Левь IX. Эта власть, говорять ультрамонтаны, дана папамъ уже Самимъ Христомъ вмъстъ съ понтификатствомъ; Константинъ же только призналъ её и покорился ей. "Не только священническое, но и королевское единовластительство основаль Христось, писаль папа Иннокентій IV (1243—1254), -- передавъ св. Петру и его наследникамъ вместе бразды небеснаго и земнаго царства. Константинъ же, вступивъ

<sup>1)</sup> Ланфрэ. Политическая исторія папъ. См. у Срвтенскаго, стр. 86-87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маассенъ, стр. 131.

<sup>3)</sup> Маассенъ, стр. 131.

чрезъ принятіе Христіанской въры въ католическую церковь, свое безпорядочное властительство, осуществлявшееся имъ доселѣ правопротивнымъ образомъ, смиренно положилъ въ руки церкви и обратно получиль отъ намъстника Петра упорядоченную волею Божіею императорскую власть, съ тъмъ, чтобы употреблять её теперь законнымъ образомъ, въ наказаніе злодъямъ, въ награду добрымъ. Власть матеріальнаго меча, по слову Господа, также принадлежитъ Петру; въ потенціи она находится у церкви, а осуществляется чрезъ перенесеніе ея на императора 1). Документъ, извъстный подъ названіемъ "Исидоровыхъ декреталій" устанавливаетъ такой юридическій строй церкви, при которомъ, съ одной стороны, клиръ стоитъ внъ всякаго вліянія государственной власти, а съ другой-права митрополитовъ и соборовъ, помъстныхъ и даже вселенскихъ, доводятся почти до нуля. Папы по этому документу являются внъ всякаго суда, какъ верховные властители, не только въ духовной, но и въ свътской области 2). Всъ эти документы въ настоящее время уже оставлены ультрамонтанскими богословами, такъ какъ наука съ несомнънностью доказала ихъ очевидную подложность. Но современные паписты по прежнему утверждають, что древняя вселенская церковь и даже сами свътскіе правители всегда признавали за папами право на свѣтскую власть въ христіанскомъ мірф. Въ отношеній къ западному христіанскому міру они обыкновенно ссылаются на то золотое время въ исторіи панства, когда папы безконтрольно распоражались императорскими и королевскими коронами; когда они стояли на вершинъ своего свътскаго могущества, которое тогда всёми или, по крайней мёре, большинствомъ было признава-

<sup>1)</sup> Ibid. Замічательно, что дарственная грамота Константина Велекаго долгое время даже на Востокі считалась подленною. Вальсамоні (въ Схолів къ Номованону въ XIV тит. къ VIII с. I) и Властарь (въ Синтагмі) поміщають эту грамоту, только въ доказательство права на світскую власть Константинопольскаго патріарха, на томі основанін, что вселенскій Константинопольскій соборь 381 г. и Халкидонскій 451 г. уравняли Константинопольскаго патріарха съ римскимъ. Donatio Constantini приводить и нашь Стоглавъ, хотя въ очень сокращенномъ виді (гл. 60), въ числі аргументовъ въ пользу неприкосновенности церковнаго відомства. Въ полномі виді вошло это "Дареніе" въ Кормчую, будучи присоединено къ ней въ качестві введенія.

<sup>2)</sup> Н. Я. Бъляевъ, стр. 84-91.

емо за ними. Въ отношении же къ восточной половинъ они ссылаются на многихъ византійскихъ императоровъ, признававшихъ будто бы превосходство предъ собою римскаго понтифекса. Такъ они особенно указывають на Константина Великаго и Юстиніана. Перенесеніе Константиномъ столицы съ Востока на Западъ паписты по прежнему продолжають объяснять изъ того мотива, что первый христіанскій императоръ хорошо сознавалъ, что неприлично сохранять свое земное могущество тамъ, гдъ царь небесный поставиль высшую христіанскую власть. Юстиніанъ также будто бы всегда отдаваль первенство въ управленіи христіанскимъ міромъ римскому первосвященнику. Въ одномъ письмъ къ послъднему этотъ императоръ писалъ, что "онъ всегда считалъ своимъ долгомъ доводить до свёдёнія римскаго епископа все, что относится до состоянія церквей, и подчинить ему всёхъ священниковъ Востока, какъ главъ всъхъ святыхъ церквей" 1). По словамъ ученаго кардинала Питры, теократическія идеи папства царили въ головахъ грековъ въ періодъ времени отъ IX до XII стольтія <sup>2</sup>). Такъ ультрамонтанскіе богословы доказывали, что папа издревле признаваемъ былъ вселенскою церковью имъющимъ право на свътское господство въ христіанскомъ міръ. Это признавали будто бы за нимъ даже сами императоры.

Такимъ образомъ, теперь представлялось доказаннымъ и то положеніе, что церковная власть не только можетъ, но и должна бытъ источникомъ объихъ властей—и духовной, и свътской. Между тъмъ, свътская власть по самому существу своему не можетъ быть такимъ двойнымъ источникомъ. Представители ея не обладаютъ духовною властью; они, слъдовательно, не могутъ быть властителями церковными, а отсюда имъ не можетъ принадлежать и право на монархическое верховенство въ міръ. Верховенство же церковной власти, или, что тоже, на ультрамонтанскомъ языкъ—верховенство римскаго папы—



<sup>1)</sup> Ideoque omnes sacerdotes universi orientalis tractus et subjicere et unire sedi vestrae sanctitatis properavimus... quae caput est omnium sanctorum ecclesiarum. L. 8. Cod. I, I. Ep. ad. Ioh... См. Маассена, Предисл. проф. Н. Суворова, стр. XXVII.

<sup>2)</sup> Des canons et des collections canoniques de l' Eglise grecque. Paris 1858 r., crp. 60. Cm. Maaccena, ibid, crp. XIX.

установлено, какъ заключали ультрамонтаны, закономъ естественнымъ, божественнымъ и каноническимъ $^{1}$ ).

Христіанскій міръ, согласно церковно-политическому воззрѣнію ультрамонтанъ, долженъ устроиться по формѣ монархическаго правленія. Монархомъ долженъ быть римскій папа, какъ такой, который, въ качествъ намъстника Христа и преемника св. ап. Петра, облеченъ объими властями-и духовной, и свътской. Онъ долженъ подчинить себъ всъ народы и царства. Когда вся вселенная будеть просвъщена свътомъ св. Евангелія, онъ возсядеть на всемірномъ монархическомъ тронъ и отсюда будетъ следить своимъ бдительнымъ и непогрешимымъ окомъ за тёмъ, чтобы всё власти направляли людей къ единой, великой, конечной цёли бытія, блаженству въ Богё и съ Богомъ. Онъ объединитъ собою объ существующія власти-и духовную, и свётскую, и приведетъ ихъ въ гармонію; послё чего, опираясь на оба свои меча, духовный и матеріальный, поведеть человъчество въ чертоги рая. Тогда прекратится пагубное раздъленіе между духовною и свътскою властью міра. Тогда не будетъ одна власть разрушать то, что, при помощи большихъ усилій, достигаеть другая. Тогда земная жизнь людей-личная, семейная и общественная приметъ свой надлежащій видъ, проникнется высокими христіанскими идеями. И тогда-то собственно наступить то земное царствіе Божіе, которое Спаситель пришель дать людямъ. Словомъ, тогда утвердится миръ и благоволеніе въ людяхъ. И для всего этого нужно очень немногое: нужно только то, чтобы государство подчинило себя церкви; признало законы церкви своими законами, власть церкви своею властью. Если же государство не подчинится церкви, то оно уничтожитъ само себя и на немъ исполнится слово св. Писанія: "они вътеръ посъяли и пожнутъ бурю" (Ос. VIII, 7) 2).—Таковы надежды ультрамонтанъ, возлагаемыя ими на осуществление своего теократическаго принципа.

Установивъ принципъ, лежащій въ основѣ своей доктрины, паписты переходятъ далѣе къ самому изложенію ея. Они под-



<sup>1)</sup> Hardt, III, 13; у Налимова, стр. 86.

<sup>2)</sup> Rabanus. Archiv f. k. K. ctp. 280.

робно изображають, въ чемъ должно состоять то подчинение государства церкви, котораго требуеть ихъ теократический принципъ. Къ болве подробному изложению этого церковно—политическаго воззрвния папистовъ мы и переходимъ.

Идеаломъ церковно-политическаго устройства является у ультрамонтанъ такое подчинение церковью государства, при которомъ последнее всецело зависело бы отъ первой; первая же была бы совершенно независима ни отъ кого и ни отъ чего. Въ частности, подчинение государства церкви должно состоять въ следующемъ: во 1-хъ, все христіанскіе государи получаютъ свою законную власть только отъ папы, внъ связи съ которымъ власть ихъ является актомъ насилія одного человъка надъ другимъ и не имъетъ ровно никакого юридическаго значенія; во 2-хъ, они обязаны проводить свое законодательство въ духъ церковныхъ каноновъ и папскихъ распоряженій; въ 3-хъ, обязаны давать церкви помощь въ видъ принудительныхъ мъръ, необходимыхъ для исполненія церковныхъ распоряженій; въ 4-хъ, сами должны во всемъ подчиняться высшему надзору церковной власти и ей же подчинять всё свои учрежденія, особенно же учебныя и воспитательныя; въ 5-хъ, наконецъ, они не имфютъ совершенно никакого права вмфшиваться въ церковныя дёла, особенно же привлекать духовенство къ платежу податей и налоговъ, къ исполненію государственныхъ повинностей и обязательствъ, и даже къ своему суду. Скажемъ о каждомъ изъ этихъ требованій въ отдільности.

Идеалъ церковно-политическаго устройства, за который ратуютъ папскіе богословы, во главъ съ своимъ непогръшимымъ первосвященникомъ, требуетъ, прежде всего, какъ сказано,— чтобы государи получали свою власть отъ папы. Государственная власть становится законною только въ томъ случаъ, если признаетъ её единственно законная земная власть, власть церковная, или, что тоже, папская. Папа есть единственное лицо, которое имъетъ право узаконять всякое подчиненіе однихъ лицъ другимъ. Безъ его узаконенія всякое такое подчиненіе является актомъ насилія одного человъка надъ другимъ 1). Такъ какъ



<sup>1)</sup> Hardt, III, 18; I, I, 17. У Налимова, стр. 27.

кром' церковной власти н'тъ никакой другой законной и такъ какъ всякое подчинение однихъ лицъ другимъ должно быть узаконено церковью, то, поэтому, всё свётскіе правители и должны испрашивать утвержденія своей власти отъ напы. Власть ихъ и послѣ этого въ сущности принадлежить не имъ, а самому папъ, который отдаетъ ее имъ въ пользование подъ извъстными только условіями и съ цёлью, чтобы они были замёстителями папы въ своихъ странахъ и безпрекословными исполнителями его распоряженій 1). Вслідствіе этого, въ той містности, гдіз находится самъ папа, не должно быть еще никакой другой власти, кромѣ ero 2). И императоръ Константинъ Великій, какъ мы видёли, по ультрамонтанскому воззрёнію, исполниль только свою обязанность, когда передаль папамь въ непосредственное управленіе Западную имперію и Римъ 3). Такимъ образомъ, императоръ и вообще свътскіе государи, являются по этому возэрьнію, такими же чиновниками и вообще служебными органами папы, какими служать для него архіепископы и епископы, только тъ въ свътскихъ, а эти въ духовныхъ дълахъ; всъ они должны быть подчинены папъ. "Всъ князья и власти земного шара, писаль папа Григорій VII, какъ мы видёли, подвластны князю апостоловъ". Писатель XII в., одинъ изъ самыхъ выдающихся лицъ того времени, Іоаннъ Салисбери писалъ то же самое, только въ иныхъ, еще более резкихъ словахъ, въ своемъ политико-моральномъ сочиненіи, которому онъ далъ имя-Роlicraticus: "Князь, говорилъ онъ здёсь, получаетъ власть изъ руки церкви, хотя сама она ръшительно не имъетъ меча крови или, върнъе, имъетъ, только носитъ его не сама, а рукою князя, на котораго она возложила власть тылесного принужденія, оставивъ для себя самой, въ лицъ епископовъ, власть въ духовныхъ делахъ. Следовательно, князь есть служитель священства и имфетъ назначениемъ осуществлять ту часть (въ общемъ смыслъ) религіозныхъ функцій, заниматься которыми непосредственно не соотвътствовало бы достоинству священ-

<sup>1)</sup> Hardt, I, V, 100; 135-7. У него же, стр. 88.

<sup>2)</sup> Martene et Durand. Veterorum scriptorum et monumentorum... amplissima collectio. Parisiis 1724—83 гг. VII, 972. См. у Надимова, стр. 89.

<sup>3)</sup> Hardt, III, 198-9; VI, 118. У него же, ibid-Маассень, стр. 131.

ства" 1). Словомъ, всѣ свѣтскіе государи, по папскому воззрѣнію, могутъ получить свою власть только отъ папы, которому она принадлежитъ по божественному установленію, и только по добровольному усмотрѣнію римскаго епископа она вручается имъ. Папа, владѣющій обоими мечами, духовный оставляетъ въ своемъ непосредственномъ распоряженіи, а свѣтскій отдаетъ императору и другимъ государямъ 2). Государи, уже получившіе власть по народному праву, должны просить утвержденія ея папою. Это утвержденіе имѣетъ значеніе поредачи имъ въ пользованіе собственно принадлежащей папѣ свѣтской власти и оно налагаетъ на нихъ извѣстныя обязательства 3).

Получивъ свою власть отъ главы христіанскаго міра, государь, прежде всего, обязанъ проводить свое законодательство въ дух'в Христовой церкви. Папа Пій IX въ Силлабус'в осудилъ положеніе, лежащее въ основъ современнаго гражданскаго законодательства, что гражданскіе законы могутъ уклоняться отъ требованій христіанскаго, моральнаго и каноническаго права 4). Государь, прежде чёмъ провести какой-либо законъ, долженъ былъ представить его на утвержденіе папы. Это, весьма стёснительное для государственной власти требованіе, мотивируется ультрамонтанами тімь, что собственно только одинъ папа служитъ источникомъ всякаго закона. Хотя вмъсть съ государственною властью онъ даетъ свътскому государю и право на изданіе законовъ чисто гражданскаго характера, но и послѣ этого верховный надзоръ за законодательствомъ принадлежитъ, все-таки, папъ же. Поэтому, чтобы государственная власть не издала какого-либо закона, нарушающаго интересы религіи и нравственности, всякій законъ, прежде его проведенія, долженъ быть представленъ на утвержденіе римскаго епископа. Папа — въ правъ не утвердить закона, идущаго въ разръзъ съ канонами и интересами церкви, и не

<sup>1)</sup> Маассенъ, стр. 130.

<sup>2)</sup> Hardt, III, 240, 674, 848—9; Martene. Collectio VII, 971. См. Надвиова, 86 стр.

<sup>3)</sup> Hardt II, 463—5; Annales ecclesiastici (1872—74 гг.), 92—93. У него же, стр. 87.

<sup>4)</sup> Philosophicarum rerum morumque scientia, itaque civiles leges possunt et debent a divina et ecclesiastica autoritate declinare (π. 57). CM. Delitzsch, cτp. 283.

только въ правѣ, но даже, въ силу своего первосвященническаго долга, прямо обязанъ его отвергнуть 1). Исторія папства представляєть множество примѣровъ, когда римскіе первосвященники отмѣняли постановленія высшей свѣтской власти, противорѣчившія ихъ церковно-политическимъ стремленіямъ. Папа Левъ X въ буллѣ "Pastor aeternus" отъ 19 декабря 1516 г. отвергъ прагматическую санкцію и запретилъ всякое употребленіе ея подъ страхомъ продолжительнаго отлученія отъ церкви и долгаго изгнанія. Иннокентій X въ буллѣ "Lelo domus" отвергъ тотъ членъ вестфальскаго договора, которымъ предоставлявась свобода религіи и культа еретикамъ аугсбургскаго исповъданія. Пій ІХ въ рѣчи отъ 22-го іюня 1868 года отвергъ австрійскіе законы, предоставлявшіе полную свободу мнѣнія, печати, религіи, совѣсти и ученія 2).

Государь, получившій свою власть отъ папы, долженъ быль, далье, давать римской церкви помощь въ видь принудительныхъ мъръ, необходимыхъ для осуществленія ея цълей 3). Такъ-онъ долженъ былъ защищать церковь даннымъ ему матеріальнымъ мечемъ отъ невърныхъ и еретиковъ. Въ этомъ отношении государи могли пользоваться самостоятельно своею властью. Во всъхъ же другихъ случаяхъ они должны были только исполнять распоряженія папы, который только одинъ имълъ законную власть объявлять невърнымъ и еретикамъ наступательную войну. Защита же всецьло относилось къ обязанности свътскаго государя, который носиль, поэтому, и соотвётствующіе титулы: адвоката церкви, защитника, покровителя и т. п. Какъ защитникъ церкви отъ невърныхъ, еретиковъ и всъхъ вообще ея враговъ, государь долженъ, по ультрамонтанскому воззрѣнію, держаться по отношенію ко всёмъ имъ точки зрёнія религіозной нетерпимости 4). Исторія папства представляєть опять не мало примъровъ, когда римская церковь во времена преслъдо-

<sup>1)</sup> Schulte. Das katolische Kirchenrecht. Th. II: System des allgemeinen Kirchenrechtes. Giessen 1856 г., стр. 46 в дал. См. у Delitzsch'a, стр. 283.

<sup>2)</sup> Delizsch, crp. 284.

<sup>3)</sup> Harde, I, 442; 827—8; III, 178—9; II, 174,—463—4; Martene, Collectio, VII, 971; Annales ecclesiastisi, XXVII, 106. См. у Надимова, стр. 86.

<sup>4)</sup> Philipps. Kirchenrecht. Bnd. II, crp. 515. Delitzsch, c. 281.

ванія еретиковъ и въ въка ужасовъ инквизиціи требовала отъ свътскихъ государей кровавыхъ услугъ. Она просила у нихъ полицейской или военной помощи и даже услугъ государственныхъ палачей. Папа Пій IX въ Энцикликъ отъ 8 декабря 1864 г. приложение въ государствъ принципа свободы совъсти и культа и отказъ свътской власти давать церкви принудительныя и кровавыя услуги презрительно и иронически назвалъ именемъ "натурализма". Принцип вър отерпимости и свободы культа осуждень имъ также и въ Силлабусъ. Впрочемъ, въ последнее время, когда на человека, говорящаго такія речи. стали смотръть неблаговолительно, ультрамонтаны, скръпя сердце, сделали уступку духу времени. Въ последнее время и съ ихъ стороны стали слышаться голоса въ пользу свободы религіи и культа. "Можно, такъ говорилось, вводить свободу религін тамъ, гдѣ требуетъ этого общее благо; гдѣ иначе произошло бы величайшее вло: гав вообще есть для этого надлежащая необходимость". И туда, гдъ уже была введена эта свобода, изъ Рима шли предписанія, чтобы она строго и свято соблюдаема была всёми католиками 1). Но при этомъ всякій разъ прибавляли, что такое положение дъла не должно считать идеальнымъ. Напротивъ, оно есть только крайнее средство при печальномъ въяніи времени; оно есть только уступка больному духу въка, уступка, находящая свое оправдание въ томъ, что иногда бываетъ невозможно требовать отъ больного общества исполненія самаго разумнаго требованія <sup>2</sup>).

Государь, далье, обязань во всемь подчиняться надзору высшей церковной власти и ей же подчинять всв свои государственныя учрежденія, особенно же учебныя и воспитательныя. Когда говорится, что государь обязань подчиняться высочайшему надзору церковной власти, или что тоже, на ультрамонтанскомъ языкъ, папъ, то подъэтимъ разумъють не духовный только надзоръ, или надзоръ тайный, внутренній, принадлежащій папъ, какъ верховному пастырю, но и надзоръ свътскій, внъшній,

<sup>1)</sup> Hergenröther. Katolische Kirche und christlicher Staat in ihrer geschichtli chen Entubicklung und in Beziehung auf Fragen der Legenubart. Freiburg in Br. 1872 г., 639 стр. и д. См. Delitzsch, стр. 282.

<sup>2)</sup> Ibid. 646 и д. 748. У того же, ibid.

принадлежащій папъ, какъ верховному мірскому владыкъ 1). Всв действія светской верховной власти, какъ частныя, личныя, такъ и общественныя, царскія, подчинены надзору папы или пастырскому, или правительственному. Пастырскій надзорь имъетъ своимъ результатомъ тайный судъ, происходящій на внутреннемъ форумъ, форумъ совъсти, покаянія; правительственный же надзоръ имъетъ своимъ результатомъ судъ на внъшнемъ форумъ, судъ, могущій привести судимаго къ лишенію общественнаго положенія и должности. Итакъ, государь, не только какъ индивидуумъ, но и какъ правитель, находится подъ двойнымъ верховнымъ надзоромъ римскаго первосвященниканадзоромъ пастырскимъ и правительственнымъ. - Надзоръ папы простирается и на всъ государственныя учрежденія, особенно же на учебныя и воспитательныя. Папа Пій ІХ въ грамотъ къ еп. Фрейбургскому отъ 14 іюля 1864 г. обнаружившееся въ обществъ стремление отдълить школу отъ церкви назвалъ "гнусными происками" и "безбожнымъ домогательствомъ". Въ Силлабуст онъ требовалъ для церкви права вмешиваться въ школьную дисциплину, въ распределение лекцій, присужденіе степеней, въ выборъ и одобрение учителей<sup>2</sup>). Первое изъ этихъ требованій-требованіе верховнаго надзора папы за правительственною ділтельностью світскихъ государей-ультрамонтанскіе богословы мотивирують тімь, что ність ни одного государственнаго действія, которое было бы лишено моральнаго значенія; его нельзя отділить отъ нравственной личности государя, какъ человъка. А такъ какъ всъ дъйствія, относящіяся къ религіозно-правственной области, прямо подчинены въдънію церковной власти, то не могутъ быть изъяты отсюда и дъйствія государя, какъ правителя, --- д'яйствія общественныя и царскія. Папа судить о мотивахъ и намереніяхъ этихъ действій, узнаетъ о ихъ моральномъ достоинствъ и, смотря по степени ихъ важности, переноситъ на внутренній или вившній форумъ. Второе свое требованіе-требованіе надзора папы надъ всёми государственными учрежденіями -- ультрамонтаны также мотивируютъ тъмъ, что "не можетъ существовать ни одной полити-

¹) Moulart, стр. 167—168.

<sup>2)</sup> Delitzsch, crp. 282.

ческой институціи, которая болье или менье не имъла бы моральнаго основанія" 1). "Существуеть ли, спрашиваеть Либераторь, какая-либо политическая институція, которая не входила бы въ сферу нравственности? Мы до сихъ поръ, говорить онъ, были того мнънія, что всякая институція, каковы бы ни были ея занятія, всегда покоится на разумномъ принципь, и что всякій принципъ назначенъ для осуществленія, есть, поэтому, руководственное правило и относится, слъдовательно, къ моральному порядку" 2).

Наконецъ, государь, получившій свою власть отъ римскаго первосвященника, обязывался не вмѣшиваться рѣшительно ни въ какія церковныя дёла. Что собственно ультрамонтаны разумъють подъ послъдними, разъяснение этого можно находить у Либератора. Онъ говоритъ, что "должно различать три класса дълъ, касающихся человъка, какъ члена общества. Во 1-хъ дъла чисто духовныя, какъ-то: Богопочитаніе, совершеніе таинствъ и т. п., предоставленныя исключительно церковной власти. Во 2-хъ, дела смешанныя, которыя въ разныхъ отношеніяхъ принадлежать и религіозному и вивств гражданскому порядку, какъ-то: бракъ, погребение умершихъ, благотворительная деятельность и т. п., предоставленныя объимъ властямъ, но такъ, что церковная власть имбетъ преимущество и прямо вившивается въ нихъ, или чтобы утвердить, или чтобы отмънить то, что противоръчитъ божественному и каноническому закону. Наконецъ, въ 3-хъ, дъла чисто свътскія, которыя никоимъ образомъ не относятся къ священнымъ предметамъ и не служать духовной цёли, какь то: распоряженія касательно войскъ, податей, гражданскаго суда; эти дъла подчинены прямо государственной власти, но тъмъ не менъе косвеннымъ образомъ, какъ обыкновенно говорятъ, съ точки зрѣнія грѣха, они подлежать церковному суду, если бы законы, ихъ опредъляющіе, благопріятствовали безнравственности или были вредны въ какомъ-либо отношении духовному благу народовъ" 3). Такимъ образомъ, только первый классъ делъ, названныхъ Ли-

<sup>1)</sup> Weber, ctp. 107.

<sup>2)</sup> Ibid, стр. 189 и дал.

<sup>3)</sup> Weber, ctp. 76.

бераторомъ "чисто духовными", --- вотъ тѣ церковныя дѣла, вмъшиваться въ которыя не имбетъ решительно никакого права свътская государственная власть. Римскій первосвященникъ въ правъ вмъшиваться ръшительно во всъ государственныя дъла или прямо, или косвенно; государственная же власть-не въ правъ вмъшиваться въ дъла чисто церковнаго характера; и въ дъла смъщанныя, причисленныя Либераторомъ ко второму классу, она вмішивается только съ позволенія папы и, при этомъ, по прямой своей обязанности, когда нужно, оказывать церкви помощь. Дела спорныя, т. е. такія, которыя по своей неопредъленности не могутъ быть отнесены ни къ одному изъ указанныхъ классовъ, должны быть предоставлены церковной власти, на томъ основаніи, что "область дёль, о которыхъ судить церковь или собственно папа, заключаеть въ себъ всъ предметы, касающіеся віры и нравственности", и, поэтому, онъ будто бы имъетъ больше правъ постановлять ръшенія относительно спорныхъ дълъ 1). Это положение, впрочемъ, само собою уже понятно, если папа имфетъ право вмфшиваться такъ или иначе во всв государственныя определенія и распоряженія, и, смотря по тому, способствують ли они, или противорьчать его церковно-политическому взгляду, утверждать или отмёнять ихъ.

Изъ положенія, что государь не имѣетъ права вмѣшиваться въ дѣла церкви, слѣдуетъ масса новыхъ требованій, которыя предъявляютъ ультрамонтаны свѣтской власти. Всѣ эти требованія сводятся, впрочемъ, къ одному общему требованію полной независимости церковной власти отъ государственной. Если государственная власть, какъ выше показано, во всемъ рѣшительно прямо или косвенно должна находиться въ зависимости отъ власти церковной, то очевидно, что послѣдняя не можетъ и не должна находиться въ какой-либо зависимости отъ первой. Поэтому, ультрамонтаны горячо протестуютъ противъ притязаній современной государственной власти поставлять въ зависимость папскія распоряженія отъ своего одобренія (Placetum regium и Ехеquatur). Они говорятъ, что никто во всемъ мірѣ, кромѣ самого папы, не имѣетъ права отмѣнять папское распо-

<sup>1)</sup> Weber, cpp. 74.

ряженіе, а равно издать законъ обязательный для него <sup>1</sup>). Урбанъ VIII изрекаетъ отлученіе на всякаго, кто сталъ бы почему-либо задерживать обнародованіе папскихъ буллъ и грамотъ. Пій ІХ говоритъ объ удивительномъ безстыдствѣ людей, утверждающихъ, что папскіе акты и декреты, касающіеся религіи, требуютъ санкціи и одобренія или даже согласія свѣтской власти. Поэтому, онъ осудилъ въ Силлабусѣ современное государственное Placetum regium <sup>2</sup>). Въ позднѣйшее время богословъ Рабанъ также протестовалъ противъ этого государственнаго права. По его мнѣнію, оно имѣетъ своимъ основаніемъ ложное недовѣріе къ церкви, несправедливое подозрѣніе, будто она, это божественное учрежденіе, пользуясь своими правами, можетъ дѣлать такія рѣшенія и постановленія, которыя стоятъ въ противорѣчіи, какъ съ истинными правами индивидуумовъ, такъ и вообще съ его собственнымъ благосостояніемъ <sup>3</sup>).

Тъмъ болъе государственная власть не имъетъ ръшительно никакого права надъ самими личностями духовенства. Послъднее подчинено только своему духовному владыкъ, римскому первосвященнику. Духовенство свободно отъ всякаго подчиненія представителямъ свътской власти 4). Іезуитъ Эммануилъ Са училъ, что на возмущеніе клирика противъ короля не должно смотръть, какъ на преступленіе противъ Его Величества, такъ какъ онъ не подчиненъ королю 5). Папы требовали, чтобы духовенство было освобождено отъ всъхъ налоговъ и податей. Еще папа Бонифацій VIII въ буллъ Clericis laicos отъ 25 декабря 1296 года объявлялъ, что безъ согласія папы ни одно духовное лицо не можетъ быть обложено какимъ-либо налогомъ и податью. Пій ІХ осудилъ въ Силлабусъ положеніе, утверждающее, что свобода церкви и церковныхъ лицъ отъ податей произошла изъ гражданскаго права 6). Ультрамонтаны требу-

<sup>1)</sup> Hardt, I, V, 110; II, 22; VI, 76, 120. У Налимова, стр. 65.

<sup>2)</sup> Delitzsch, crp. 268-9.

<sup>3)</sup> Archiv f. κ. Κ. 1882 r., cτp. 274 -278.

<sup>4)</sup> Hardt, I, 923—4; III, 178, 179; 240—8; 674; 848—9. Martene. Collectio, VII, 972. См. у Надимова, стр. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Huber. Das Papsthum und der Staat. München 1870 г., стр. 81. См. y Delitzsch'a, стр. 272.

<sup>6)</sup> Ecclesiae et personarum ecclesiasticarum immunitas a jure civili ortum habuit (nro. 31). Cs. y Ioh. Delitzsch'a, crp. 271.

ютъ, далье, чтобы все духовное сословіе было освобождено отъ воинской повинности. Тотъ же Пій ІХ осудиль въ своемъ Силлабусъ и положение, говорившее, что "безъ всякаго нарушения естественнаго права и справедливости, личный иммунитеть клириковъ отъ военной службы можетъ быть уничтоженъ; этого уничтоженія требуетъ государственный прогрессъ, особенно въ государствахъ съ либеральнымъ режимомъ" 1). Это положеніе было осуждено также и отцами Ватиканскаго собора 2).--Наконецъ ультрамонтаны требуютъ, чтобы духовенство было ръшительно свободно отъ всякаго светскаго суда. Духовенство подсудно только суду церковному, вмѣшиваться въ который гражданская власть не имфетъ ровно никакого права. На этомъ основаніи ультрамонтанскіе богословы горачо протестуютъ противъ притязаній современной государственной власти принимать дёла съ церковнаго трибунала на своемъ форуме (Recursus ad principem или Appellatio tamquam ab abusu, appel comme d'abus) 3). Они не находятъ достаточно сильныхъ выраженій, чтобы по достоинству порицать это современно-государственное право 4). Этого требованія ультрамонтаны не оставили и по сію пору в). Они мотивирують его темь, что "трибуналъ церкви выше трибунала государственнаго; только высшій трибуналь можеть пересматривать діла низшаго", а не наоборотъ  $^{6}$ ).

Если уже духовенство вообще свободно отъ всякаго подчи-



<sup>1)</sup> Absque ulla naturalis juris et aequitatis violatione potest abrogari personalis immunitas, qua clerici (въ смысяв сословія) ab onere secundae exercendaeque militiae eximuntur; hanc vero abrogationem postulat civilis progressus, maxime n societate ad formam liberalis regiminis constituta. У Delitzsch'a, стр. 271.

<sup>2)</sup> Quin etiam eos ipsos, qui in sortem Dei vocantur, a sancta sua vocatione per vim avellere et iniquissima lege subjicere militiae seculari alicubi vertiti non sunt. Cm. y Delitzsch'a crp. 271.

<sup>3)</sup> Delitzsch, стр. 268-9.

<sup>4)</sup> Liberator... y Weber'a, стр. 178 и д. Philipps. Kirchenrecht. Bnd. III, стр. 561. У Delitzsch'a стр. 269. Либераторъ называетъ его "святотатственной узурпаціей" и т. под.

b) Syllabus nro 31: Ecclesiasticum forum pro temporalis clericorum causis sive civilibus sive criminalibus omnino de medio tollendum est, etiam inconsulta et reclamante apostolica sede. Cm. y Delitzsch'a, crp. 271.

<sup>6)</sup> Liberator... y Weber'a, стр. 75.

ненія государственной власти, то тімь боліве, конечно, свободенъ отъ этого подчиненія самъ верховный епископъ, самъ папа. Последняго никакая земная власть не имеетъ права судить. "Если бы даже, говорить католическій монахь Граціань, папа уличался въ томъ, что онъ не радить о своемъ и о ближнихъ своихъ спасеніи, что въ своихъ дъйствіяхъ онъ безполезенъ и безпеченъ, и, сверхъ того, бываетъ такъ равнодушенъ къ добру, что не только вредить себъ и всъмъ, но еще толпами влечетъ въ самое дно ада цёлые народы, где вместе съ собою долженъ подвергнуть ихъ великимъ и въчнымъ казнямъ: то и въ этомъ случав никто изъ смертныхъ не смветъ осуждать его преступленій, потому что онь, имфя право судить всъхъ, самъ никъмъ не долженъ быть судимъ 1). Папа не только свободенъ отъ всякаго подчиненія государственной власти, не только не можетъ быть судимъ ею, но даже самъ можетъ судить ее, объявлять противъ нея крестовый походъ, имфетъ право, въ крайнемъ случав, лишать государей ихъ власти и разръшать ихъ подданныхъ отъ присяги 2). Исторія папства временъ Григорія VII и Иннокентія III представляєть не мало прим'тровъ этого папскаго суда надъ западными государями, дерзавшими возставать противъ высочайщаго авторитета римскаго первосвященника. Поздиве папа Павель IV въ буллв Cum ex ароstolatus officio отъ 15 февраля 1555 года писалъ следующее: "отъ полноты апостольской власти санкціонируемъ, объявляемъ, опредъляемъ и установляемъ, что князья, короли и императоры, если они будутъ виновны въ еретичествъ или схизмъ, добровольно ли склонившись къ нимъ, или будучи увлечены другими, должны быть лишаемы своего господства, королевства и императорства безъ всякаго права на вторичное его занятіе" 3).--Въ случаяхъ борьбы между государемъ и папою, върующіе христіане, по ультрамонтанскому воззрѣнію, должны становиться безъ всякаго сомнънія на сторону послъдняго. Въ этихъ слу-

<sup>1)</sup> Corpus juris canonici, emendatum et notis illustrarum Gregorii XIII, pont. max. jussu editum. Decreti Gratiani, p. I, Distinctio XL, c. VI См. у Срътенскаго, стр. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hardt, III, 690; VI, 119—20; Martene. Collectio VII, 683—4; Annales, XXVI, 519—22. См. у Налимова, стр. 87.

<sup>3)</sup> Delitzsch, crp. 285.

чаяхъ они должны руководствоваться апостольскимъ изреченіемъ, что "Бога должно слушать больше, чёмъ людей" (Деян. V, 29); ибо "отношенія всякаго католика къ папъ, говоритъ Либераторъ, не отличаются отъ техъ, которыя связывають людей съ Богомъ" 1). Тогда предполагалось возможнымъ такое заявленіе государю со стороны своихъ подданныхъ: "ты не желаешь повиноваться тому, кто утвердиль тебя въ санъ царя, и мы не намфрены также повиноваться тебф 2). Папа въ этихъ случаяхъ разръшалъ подданныхъ отъ присяги, данной своему государю. Это право папъ ультрамонтанами мотивируется темъ. что папа стоитъ выше всъхъ законовъ и, поэтому, онъ можетъ въ нужныхъ случаяхъ, по своему усмотренію, делать и изъятія изъ нихъ: самъ можетъ не соблюдать данныхъ клятвъ и объщаній и другихъ освобождать отъ исполненія ихъ. Не говоря уже о томъ, что папа стоитъ выше гражданскихъ законовъ, которымъ не подчинено все вообще духовенство, но даже основа положительныхъ законовъ, законъ естественный, также не обязателенъ для него: и изъ него папа можетъ, какъ стоящій выше общаго права, дълать исключенія 3). Собственное объщаніе папы, какъ сказано, даже скрупляемое имъ клятвою, не имъетъ для него обязательной силы и исключительно отъ его доброй воли зависитъ исполнение его 4). Папа Григорій XII, немедленно по своемъ вступленіи на престоль, торжественно, въ слухъ всего міра, заявиль объ этомъ своимъ католическимъ христіанамъ 5). По ультрамонтанскому воззрѣнію, папа есть лишь орудіе, въ которомъ живеть и управляеть церковью Самъ Христосъ; его постановленія равны по степени обязательности Св. Писанію. Поэтому, нътъ ничего непоследовательнаго и въ томъ, что папа стоитъ выше всёхъ законовъ и можетъ дёлать необходимыя по какимъ-либо частнымъ причинамъ исключенія изъ нихъ. Подданные какого-либо государя, разръшенные папою

<sup>1)</sup> У Weber'a, стр. 79.

<sup>2)</sup> Martene. Thesaurus novus anecdotorum. Lutetiae Parisiorum 1717 г., II, 1176. См. у Налимова, подстроч. прим. на стр. 89.

<sup>3)</sup> Hardt, II, 298; VI, 106-7; 120-121. У Налимова, стр. 18.

<sup>4)</sup> Martene. Collectio, VII, 710; 762; 853. Thesaurus novus anecdotorum, II 1180, 1188—9; Annales, XXVII, 20—21. См. у Налимова, стр. 18.

b) Martene. Collectio VII, 762. Cm. y nero me, ctp. 66.

отъ присяги, послъ этого уже ничъмъ не обязаны своему прежнему верховному повелителю. Они могутъ активно противиться ему и устраивать даже революціи 1). Либераторъ кратко замъчаеть по этому поводу, что "невърность порождаеть невърность и царствованіе, которое возстаетъ противъ церкви, будетъ им'єть и подданныхъ. которые противятся ему".-Вирочемъ, ультрамонтаны въ своихъ воззрѣніяхъ на отношеніе подданныхъ къ свътской власти идутъ еще дальше: они не только допускаютъ революціи противъ государя въ тёхъ случаяхъ, когда онъ противится папъ, но даже и тогда, если онъ просто не угоденъ народу. Уже Оома Аквинатъ защищалъ революціи противъ тиранническаго правительства и даже оправдываль убійство тиранновъ, коль скоро оно происходило по волѣ всего народа, а не отдёльнаго человъка <sup>2</sup>). Защитниками убійства тиранновъ являются также и многіе изъ іезунтовъ, напр. Молина, Сальмеронъ, Валенцій, Цуарецъ и Маріана 3). Исторія папства знаетъ примъры, когда сами папы практиковали это положеніе своей доктрины. Пій V, напр., самъ подкупиль убійць противъ англійской королевы Елизаветы. — Такимъ образомъ, ученіе ультрамонтанъ о свътской власти римскаго первосвященника дошло до такого пункта, дальше котораго оно уже и идти не можетъ. Папа распоряжается не только властью государей, но онъ владъетъ даже жизнью и смертью ихъ. Государи вполнъ и во всемъ зависять отъ папы, который самъ независимъ ни отъ кого и ни отъ чего.

Таково церковно-политическое воззрѣніе ультрамонтанъ. Въ основѣ его, какъ мы видѣли, лежитъ теократическій принципъ, а главнымъ базисомъ служитъ ученіе о папѣ, какъ намѣстни-кѣ Христа, царѣ царей и господѣ господей. Ученіе о свѣтскомъ главенствѣ папы есть необходимый моментъ ученія о духовномъ его главенствѣ, о его намѣстничествѣ Христовомъ

<sup>1)</sup> Liberator. Y Weber'a, crp. 83.

<sup>2)</sup> Summa theol. p. II 2 qu. XLII, art II. Ad tertium discendum, quod regimen tyrannicum non est justum, quia non ordinantur ad bonum commune, sed bonum privatum regentis. Et ideo perturbatio hujus regiminis non habet rationem seditionis. Cm. y Delitzsch'a, crp. 286.

<sup>3)</sup> Huber. Das Papsthum und der Staat. München 1870 г. сгр. 42 и д., 50 и д. Hergenröther, стр. 497. См. v Delitzsch, ibid.

и о наслёдничестве св. ап. Петра. Мы не будемъ говорить о разныхъ школахъ, которыя такъ или иначе варіируютъ это ученіе о свётскомъ главенстве римскаго первосвященника, о такъ называемыхъ системахъ прямой власти (potestas directa ecclesiae in temporalia) и косвенной власти (potestas indirecta). Не будемъ говорить потому, что въ основе объихъ этихъ системъ лежитъ одинъ и тотъ же принципъ и оне разнятся между собою только въ некоторыхъ деталяхъ, а не по существу. Заметимъ только, что система прямой светской власти папы боле верна своему принципу, чемъ вторая система, которая останавливается на полдороге и не исчерпываетъ своего принципа до конца. А теперь обратимся къ критическому разбору папской церковно-политической доктрины.

А. Кедровскій.

(Овончаніе будеть).

## Русскій штундизмъ, въ связи съ сектантствомъ Харьковской спархіи.

(Окончаніе \*).

## III.

Разборъ въроученія штундистовъ. Заключеніе.

Штундисты считають Св. Писаніе единственнымъ источникомъ въроученія и отвергаютъ Св. Преданіе, какъ излишнее въ дёлё руководства человёка ко спасенію. Въ доказательство своего лжеумствованія штундисты ссылаются на множество мъстъ Св. Писанія, будто бы исключающихъ необходимость Св. Преданія. Чтобы видіть неосновательность такихъ ссылокъ, укажемъ главныя изъ нихъ, именно: Лук. 16, 29-31; Галат. 1, 8; Псал. 118, 5; Апок. 22, 18; Іоан. 5, 39 и проч. Въ первомъ текстѣ, Лук. 16, 29-31, читаемъ: "Авраамъ сказалъ ему (богатому): у нихъ есть Моисей и пророки; пусть слушають ихьи. Но изъ этого текста вовсе не следуетъ, чтобы мы не слушали Преданія, равно какъ нѣтъ указанія на то, чтобы следовать только одному закону Моисееву и писаніямъ пророковъ. Въ противномъ случат, намъ пришлось бы исполнять весь ветхозавътный законъ съ его жертвоприношеніями, обръзаніемъ и проч. Истинный смыслъ приведеннаго изреченія тотъ, что богачъ съ братьями напрасно извинялъ свою безпечность въ дълъ спасенія, имъя еще при жизни довольно средствъ, указанныхъ Моисеемъ и пророками для избъжанія мъста адскихъ мученій. Въ следующей ссылке штундистовъ, Галат. 1,

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 13, за 1894 г.

8, читаемъ: "если бы даже мы, или ангель съ неба сталь благовъствовать вамъ не то, что мы блиговъствовали вамъ, да будеть анавема". Завсь также ничего не говорится о томъ, что Св. Писаніе должно быть для насъ единственымъ руководствомъ въ дълъ въры. Апостолъ только запрещаетъ добавлять что-либо новое, несогласное съ благовъствованіемъ Христовымъ и вовсе не говоритъ противъ Православной Церкви, принимающей Св. Преданіе. Въ 118 псалмъ ст. 5, читаемъ: "о, если бы направились пути мои къ соблюденію уставовъ Твоихъ". Въ этихъ словахъ пророкъ Давидъ выражаетъ желаніе направить путь свой къ соблюденію уставовъ Божінхъ, но не говорить, что эти уставы заключаются только въ одномъ Писаніи. Въ Апокалипсисв, (глава 22, ст. 18), читаемъ: "и я также свидътельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложить что кь нимь, на того наложить Богь язвы, о которых написано вы книгь сей". Завсь Апостолъ говоритъ о пророчествахъ своей книги, превышающихъ человъческое разумъніе, къ которымъ и воспрещаетъ что-либо прилагать. Отсюда еще не следуеть, что не должно прилагать Преданія къ Св. Писанію. Въ евангеліи Іоанна гл. 5, ст. 39 читаемъ: "изслъдуйте Писанія, ибо вы думаете чрезъ них имьть жизнь вычную; а они свидытельствують о Мнь". Вопреки желанію сектантовъ, изъ этихъ словъ также ясно, что Господь не потому ссылается на Писанія, чтобы находиль ихъ единственнымъ источникомъ богопознанія, а потому только, что противники Господа думали чрезъ Писанія имъть жизнь въчную. Таковы и прочія ссылки сектантовъ на Св. Писаніе, которымъ они тщетно силятся доказать свое лжеученіе.

Между тёмъ само Св. Писаніе убъждаетъ насъ въ необходимости для вёры и жизни Св. Преданія. Апостолъ Павелъ писалъ своимъ духовнымъ чадамъ: "стойте и держите преданія, которымъ вы научены или словомъ, или посланіемъ нашимъ". (2 Солун. 2, 15). Этими словами Апостолъ ясно заповъдуетъ христіанамъ держаться устныхъ преданій наравнъ съ Св. Писаніемъ. Въ этомъ же посланіи Апостолъ повельваетъ Солунянамъ "удаляться всякаго брата, поступающаго безчиню, а не по преданію" (2 Солун. 3, 6). И тотъ же Апостолъ запо-

въдуетъ Тимоеею сохранять преданія (1 Тимое. 6, 20) и хвалить Коринескую церковь за върность ея Преданію: "хвалю вась, братіе, что вы все мое помните и держите преданія такв, какв я передаль вамь" (1 Корине. 11, 2). Не имъя возможности сказать что-либо серьезное противъ указанныхъ четырехъ свидътельствъ Св. Писанія о Преданіи, штундисты говорятъ, что въ приведенныхъ текстахъ слово "предавіе" употребляется въ смыслѣ "Писаніе". Но этого не допускаетъ содержаніе приведенныхъ мъстъ. Сверхъ того, въ первоначальномъ греческомъ текст'ь Св. Писанія въ указанныхъ м'естахъ говорится не о письменномъ благовъствованіи, не о Писаніи (γραφή, ἐπιστολή), а объ устной передачь наставленія, о Преданіи (παράδοσις). Необходимость этого Преданія естественна была при самомъ учрежденіи Церкви Христовой. Спаситель училь учениковь и народъ не письменно, а устно. Точно также и первая апостольская пропов'ядь была устная, и лишь со временемъ появляется письменность. Но и въ Св. Писаніи заключены были не всѣ дѣла и не все ученіе Господа. Спаситель, по воскресенін своемъ, въ теченіе 40 дней являлся ученикамъ и устроялъ Церковь. И егангелистъ Іоаннъ прямо свидътельствуетъ: "многое и другое сотвориль Іисусь: но если бы писать о томь подробно, то думаю, и самому міру не вмъстить бы написанных книго" (Іоан. 21, 25). Дела и ученіе Св. Апостоловъ также не всв записаны въ свящ, книгахъ. Апостолъ Павелъ говорить о себь, что онь "три года день и ночь" поучаль каж- . даго изъ ефесскихъ пастырей (Дъян. 20, 31); а многіе апостолы не оставили вовсе писаній. Ясно отсюда, что въ діль богопознанія и спасенія человъка Св. Преданіе-необходимо.

Впрочемъ, сами штундисты въ этомъ случав непоследовательны и допускаютъ глубокое противорвчіе. Они признаютъ истинно апостольскимъ ученіемъ ни болве, ни менве, какъ 27 техъ новозаветныхъ книгъ, которыя принимаетъ и Православная Церковь. Между темъ известно, что въ определеніи канона новозаветныхъ книгъ основаніемъ служило то самое Преданіе, которое такъ ненавистно штундистамъ.

Что касается жалкаго мудрованія сектантовь, будто бы въ дълъ пониманія Св. Писанія ими руководить Духъ Святый или "духовное озареніе", то самообольщеніе штундистовъ въ данномъ случаї—очевидно. "Духовное озареніе" у штундистовъ было бы справедливо, если бы, во-первыхъ, оно сопровождалось истинными чудесами и, во-вторыхъ, если бы "озаренные свыше" штундисты не имъли массы противоръчій въ толкованіи Св. Писанія.

Штундисты отвергаютъ Церковь Православную съ ея іерархіей. Сектанты видять образь православной іерархіи въ апокалипсической саранчъ (Апок. 9, 1-11). Они находятъ, что православные пастыри-это самозванцы и фарисеи, которые обманывають народь и которыхь обличаль Господь (Мато. 23). По мнвнію сектантовъ, члены Церкви Христовой должны быть всъ равны, такъ какъ одинъ Отецъ у всъхъ и одинъ Наставникъ-Христосъ (Мато. 23, 9-10). Слепые штундисты не хотять видеть истинный смысль указанныхь мёсть Св. Писанія. Откровеніе Іоанна Богослова говорить не о пастыряхъ православныхъ, а о злыхъ духахъ, которые своею жестокостію уподобляются саранчъ. Точно также и обличительная ръчь Спасителя въ 23 главъ евангелія Матося разумьсть не пастырев Церкви, а современныхъ Христу фарисеевъ. Въ этой ръчи Господь осуждаетъ тъхъ іудейскихъ лицемъровъ, которые ставили исполнение обрядоваго закона Моисеева выше духа закона. "Воскрылія одежда", упоминаемыя въ обличительной ръчи Спасителя (ст. 5),---это не широкіе рукава рясы нашего духовенства, какъ толкуютъ штундисты, а особыя кисти въ одеждъ еврейской съ цвътными нитями. "Хранилища" въ томъ же 5 стихъ--это не жилыя и хозяйственныя постройки, которыми упрекають духовенство штундисты, а особыя повязки съ словами закона Моисеева, которыя носили на лбу и на рукахъ евреи. Далье сектанты утверждають, что всь члены въ Церкви должны быть равны, такъ какъ одинъ Наставникъ и Отецъ у всъхъ---Христосъ. Но Св. Писаніе ясно отличаетъ пастырей и пасомыхъ. Апостолъ Павелъ пишетъ евреямъ: "повинуйтесь наставникамъ вашимъ и будъте покорны, ибо они неусыпно пекутся о душах вашихъ" (Евр. 13, 17). Тотъ же Апостолъ просить Солунянь "уважать трудящихся" у нихъ и "предстоятелей въ Господъ (1 Солун. 5, 12). И въ другомъ мъстъ Апостоль говорить, что эту честь предстоятеля въ Господъ "никто самъ собою не пріемлеть, но призываемый Богомь, какъ и Аароне" (Евр. 5; 4). Штундисты влонамфренно забывають, что заповъдь-не называться отцами и учителями народасказана была Спасителемъ въ то время, когда Онъ обличалъ книжниковъ и фарисеевъ за ихъ горделивое желаніе предсъдать на сонмищахъ и усвоять себъ незаслуженное имя учителей. Въдь отцы плотскіе потому отцы, что рождають детей для жизни земной, телесной. Точно также и пастыри Церкви называются отцами духовными потому, что рождають своихъ чадъ-пасомыхъ въ жизнь духовную. Если бы наименованіелотецъ" было не угодно Богу, то Господь не заповъдалъ бы намъ почитание родителей - "отца" и матери. Апостолъ Павелъ пишетъ Филимону: "прошу тебя о сынь моемъ Онисимь, котораго родиль я вы узакы моихы" (Филим. 1, 10). Точно также Апостолъ именуетъ "сыномъ" и Тимоея (1 Тимое. 1, 2), котораго, какъ и Онисима, крестилъ и, следовательно, Апостолъ быль для нихь "отцомъ духовнымъ". Спаситель однажды сказаль: "ньте никого, кто оставиле бы доме, или братьеве, или сестерь, или отца, или мать, или жену, или дътей, или земли, ради Меня и Евангелія, и не получиль бы нынь, во время сіе, среди гоненій, во сто крать болье домовь, и братьевь и сестерь, и отцовь, и матерей, и дътей, и земель, а въ въкъ грядущем жизни вычной (Марк. 10, 29-30). По этимъ словамъ Господа, върующій и последующій Христу пріобретаетъ въ Церкви Его множество отцовъ, т. е. наставниковъ въ въръ и совершителей таинъ Божіихъ.

Богоучрежденность Православной Церкви и ея іерархіи ведеть свое начало отъ Самого Спасителя. Еще на испов'яданіе Апостола Петра Господь отв'ячаль: "Я создамь церковь Мою, и врата ада не одольють ен" (Мато. 16, 18). И Самъ Спаситель положиль начало и основаніе для Церкви, когда избраль 12 учениковь на дёло служенія Церкви и, учредивъ таинства, даль ученикамь повельніе: "идите, научите всть народы, крести ихь во имя Отца, и Сына, и Св. Духа, уча ихь соблюдать все, что Я повельль вамь; и воть Я сь вами во всть дни до скончанія въка" (Мато. 28, 19—20). И апостолы, исполняя

волю Спасителя, проходять города и страны съ проповъдію евангелія и поставляють для Церкви еписконовь, пресвитеровь и діаконовъ (Дівян. 6, 5-6; 14, 23; 20, 28). На это штундисты замѣчаютъ что Св. Писаніе одинаково называетъ всехъ верующихъ "царственныма священствома" (1 Петр. 2, 9) и "священниками" (Апок. 5, 10), и потому православная ісрархія есть измышление человвческое. Но въ указанныхъ мъстахъ Св. Писанія вірующіе называются такъ не въ томъ смыслів, какой усвояется пастырямъ Православной Церкви, а въ томъ, что христіане, какъ освященные благодатію Св. Духа въ таинствахъ, имъютъ 'дерзновеніе священнодъйствовать отъ себя духовно, возносить Богу молитвы непосредственно, принося Ему самихъ себя въ жертву живую и благоугодную (Римл. 12, 1). Что же касается священства церковнаго, то таковое есть достояніе не каждаго мірянина, а только избранныхъ лицъ, облагодатствованныхъ въ особомъ таинствъ священства. Богоучрежденность этого таинства священства, сообщающаго человъку благодатное дарованіе на служеніе Церкви, открывается и изъ словъ Ап. Павла, который писалъ Тимовею: "не неради о пребывающемь въ тебъ даровании, которое дано тебъ по пророчеству, ст возложениемт рукт священства" (1 Тимов. 4, 14); и еще: "напоминаю тебъ возгръвать даръ Божій, который въ тебь чрез мое рукоположеніе (2 Тимов. 1, 6).

Отвергая священство церковное, штундисты въ то же время отвергаютъ спасительность всѣхъ таинствъ Православной Церкви. оставляя у себя немногіе обряды. Вчастности, отвергая таинство крещенія, штундисты говорятъ, что православное крещеніе не имѣетъ для себя основаній въ Св. Писаніи, что Господь вовсе не усвоялъ таинственнаго значенія водному крещенію и потому таинство это, говорятъ сектанты, есть измышленіе Православной Церкви, любящей надѣлять простые обряды таинственнымъ значеніемъ. Какъ старо-штундисты, такъ и младоштундисты одинаково признаютъ за крещеніемъ одну только обрядовую сторону. Они видятъ въ крещеніи простой символъ покаянія и вступленія въ секту, при чемъ у многихъ старо-штундистовъ этотъ обрядъ имѣетъ видъ воднаго крещенія, а у младоштундистовъ одной "духовной купели", т. е. простого покаянія.

Но божественное установленіе въ Церкви Христовой таинства крещенія несомнівню. Господь установиль это таинство, когда, искупивь насъ Своею кровію, сказаль ученикамъ своимъ: "дана Мню всякая власть на небъ и на землю. И такъ идите, научите всю народы, крестя ихъ во имя Отца, и Сына, и Св. Духа, уча ихъ соблюдать все, что Я повельлъ вамъ; и се, Я съ вами во всю дни до скончанія выка" (Матө. 28, 18—20). "Кто будетъ выровать и крестится, спасенъ будетъ; а кто не будетъ выровать, осужденъ будетъ" (Марк. 16, 16). И апостолы, получивъ отъ Господа заповідь, крестили вірующихъ (Дівн. 2, 41; 8, 38; 10, 47—48; 16, 15, 33, 18, 8 и проч.).

По ученію Православной Церкви, въ таинствъ крещенія человъкъ получаетъ благодать Божію, невидимо дъйствующую на все существо человъка. Благодать Божія въ крещеніи, вопервыхъ, возрождаетъ или возсозидаетъ человъка; во-вторыхъ, очищаеть отъ гръха, оправдываеть и освящаеть насъ; вътретьихъ, содълываетъ насъ чадами Божінми и членами тъла Христова или Церкви и, въ-четвертыхъ, избавляетъ отъ наказанія за гръхъ и содълываетъ наследниками жизни вечной. Первое и второе дъйствія крещенія на человъка открываются изъ беседы Самого Спасителя съ Никодимомъ. Господь въ бесъдъ сказаль ему: "истинно, истинно говорю тебы: если кто не родится свыше, тото не можето увидьть царствія Божія<sup>и</sup>. Никодимъ замътилъ на это: "кака можета человъка родиться, будучи старъ? неужели можеть онь въ другой разъ войти въ утробу матери своей и родиться?" Спаситель отвъчалъ: "истинно, истинно говорю тебъ: если кто не родится от воды и Луха, то не можеть войти въ царствіе Божіе. Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть духь" (Іоан. 3, 3-6), т. е. какъ до крещенія мы бываемъ плотію, имъя наслъдственную гръховную нечистоту, такъ въ таинствъ крещенія, родившись отъ Духа, дёлаемся чистыми отъ грёха и входимъ въ царствіе Божіе. Сверхъ того, второе дъйствіе крещенія, очищеніе отъ грѣха, оправданіе и освященіе человъка, -- вытекаетъ изъ словъ Ап. Павла, который говоритъ своимъ духовнымъ чадамъ: "и такими (т. е. гръшниками) были нъкоторые изъ васъ: но омылись, но освятились, но оправдались именемъ Господа нашею Іисуса Христа и Духомъ Бога нашего" (1 Корино. 6, 11). Третье таинственное дъйствіе крещенія явствуетъ изъ словъ того же Апостола, который говоритъ христіанамъ: "всю вы сыны Божіи по въръ во Христа Іисуса; всю вы, во Христа крестившіеся, во Христа облеклись; всю вы одно во Христь Іисусь" (Галат. 3, 26—28). Четвертое таинственное дъйствіе крещенія на человъка свидътельствуется словами Спасителя: "кто будетъ въровать и крестится, спасенъ будеть; а кто не будетъ въровать, осужденъ будетъ" (Марк. 16, 16).

Видимую сторону таинства крещенія составляєть троектратное погружение крещаемаго въ воду "во имя Отца, и Сына, и Св. Духа". Самъ Спаситель заповъдалъ апостоламъ крестить людей "во имя Отца, и Сына, и Св. Духа" (Мате. 28, 19). И изъ словъ Его же следуетъ необходимость воднаго крещенія: "если кто не родится от воды и Духа, то не можеть войти въ Царствіе Божіе" (Іоан. 3, 5), — сказаль Господь Никодиму. Понимая слова Спасителя въ ихъ истинномъ смыслъ, апостолы также крестили върующихъ крещеніемъ воднымъ. Такъ, Апостолъ Петръ крестилъ въ водъ сотника Корнилія (Дъян. 10, 47-48), а св. Филиппъ-евнуха царицы Кандакіи (Дізян. 8, 36-38); и точно также въ водъ крестился и самъ Ап. Павелъ (Дъян. 22, 16). Младо-штундисты и нъкоторые изъ староштундистовъ на это отвъчаютъ, что крещеніе не должно быть воднымъ, а духовнымъ, т. е. подъ словомъ "вода" слъдуетъ разумъть "слово" или "наученіе" въръ и покаяніе. Въ подтвержденіе своего мивнія сектанты ссылаются на ивкоторыя міста Св. Писанія. Они говорять, что Св. Писаніе само учить разумъть подъ "водой" учение Христово, какъ это видно изъ словъ Спасителя въ бесъдъ съ самарянкою (Іоан. 4, 10-14). Правда, что у евангелиста Іоанна слово "вода" имбеть духовный смыслъ, какъ поясняетъ это и само евангельское сказаніе. Но отсюда еще не слъдуетъ, что и сказаніе о водномъ крещеніи надо понимать въ духовномъ смыслъ. Далъе, въ подтверждение своего мненія штундисты ссылаются на Мато. 3, 11, Лук. 3, 16, где Креститель Іоаннъ говоритъ: "я крещу васт вт водь вт покаяніе; но идущій за мною сильные меня. Онт будетт крестить васт

Духомо Святымо и огнемо". Эти слова сектанты понимають въ томъ смысль, что Духомъ Святымъ крестится всякій сдушающій слово Божіе, а огнемъ-искренно любящій Бога. Но такое толкованіе слишкомъ произвольное. Слова Іоанна Крестителя о томъ, что Христосъ будетъ крестить "Духомъ Святымь и огнемь и изъясняются въ книгъ Дъяній Апостоловъ въ симслѣ пророчества о сошествіи на учениковъ Христовыхъ Св. Духа въ день пятидесятницы (Двян. 1, 4-5). Можно также разумьть въ словахъ Крестителя указаніе на внутреннее всеочищающее дъйствіе Св. Духа на духъ крещаемаго, который получаетъ очищение отъ гръховъ; обновление и возрождение въ новаго человъка. Затъмъ сектанты указываютъ на Римл. 6, 4-5, находя, что здёсь Апостоль учить о крещеніи въ духовномъ смыслъ. Между тъмъ въ указанномъ текстъ Апостолъ просто указываетъ на способъ совершенія крещенія въ Церкви-погруженіе, и въ этомъ погруженіи въ воду видить образъ погребенія и воскресенія: "мы погреблися ст Нимт крещеніемт ет смерть", т. е. чрезъ погружение въ воду мы какъ бы умерли со Христомъ, а при исхожденіи изъ воды какъ бы воскресди, сдълались обновленными, возродились. Еще указываютъ сектанты на Іов. 9, 30-31, и Іерем. 2, 22. Но въ книгѣ Іова вовсе нътъ ничего о крещении, которое въ то время еще не существовало, а слова Іеремін, - "хотя бы ты омылся и мыломь и много употребиль на себя щелоку, нечестие твое отмычено предо Мною, говорить Господь Богь", - также говорять не о крещеніи, въ то время не существовавшемъ, а о тъхъ обычныхъ тёлесныхъ омовеніяхъ, которыми іудейскіе лицемёры пытались прикрыть свое внутреннее нечестіе.

Большинство старо-штундистовъ, признавая обрядъ воднаго крещенія для взрослыхъ, т. е. имѣющихъ сознательную вѣру, отвергаетъ православное крещеніе младенцевъ, какъ не имѣющихъ таковой вѣры. Основаніемъ къ этому служатъ у сектантовъ слова Спасителя апостоламъ: "идите, научите всю народы, крестя ихъ во Имя Отиа, и Сына, и Св. Духа" (Матв. 28, 19); "кто будетъ въровать и крестится, спасенъ будетъ; а кто не будетъ въровать, осужденъ будетъ" (Марк. 16, 16). На основаніи этихъ словъ, говорятъ штундисты, крещенію должны

предшествовать научение истинамъ въры и самая въра въ Бога; а такъ какъ такого наученія и вёры невозможно сообщить дётямъ, то крещеніе ихъ излишне. На это замътимъ: быть можетъ, такой взглядъ на крещеніе, какъ на символъ вступленія въ штундистскую секту, и справедливъ съ точки зрѣнія сектантовъ. Но мы, православные, исповъдуемъ не пустой обрядъ крещенія, а дійствительное таинство, возрождающее ветхаго человъка, рожденнаго въ первородномъ гръхъ. По ученію слова Божія, всё люди, не исключая и дётей, нуждаются въ очищеніи отъ первороднаго гръха. Поэтому Св. Писаніе прямо говоритъ: "если кто не родится от воды и Духа, то не можеть войти въ царствіе Божіе" (Іоан. 3, 5), т. е. отсутствіе віры у младенцевъ не поставляется здёсь препятствіемъ къ возрожденію ихъ благодатію Св. Духа въ крещеніи. Св. апостолы крестили целыя семейства, напримеръ, домъ Лидіи (Деян. 16, 14-15), домъ Стефановъ (1 Корине. 1, 16) и весь домъ нъкоего стража (Дѣян. 16, 31-33). Весьма въроятно, что въ числъ крестившихся семействъ были и дъти. Наконецъ, по словамъ Спасителя, дътямъ доступно царствіе Божіе (Мато. 19, 14), и еще въ Ветхомъ Завътъ Самъ Богъ признавалъ младенцевъ способными ко вступленію въ завѣтъ съ Нимъ чрезъ обрѣзаніе. Отсюда ясно, что крещеніе дітей, нуждающихся въ очищеніи отъ первороднаго гръха и могущихъ вступать въ завътъ съ Богомъ, необходимо.

Въ связи съ таинствомъ крещенія, въ Православной Церкви совершается таинство муропомазанія, сообщающее человѣку благодатныя силы для укрѣпленія и возрастанія въ жизни духовной. Штундисты отвергаютъ необходимость таинства муропомазанія, ссылаясь на отсутствіе въ Св. Писаніи прямой заповѣди о совершеніи этого таинства. Муропомазывать, говорятъ штундисты, должно духовно, словомъ проповѣди евангельской. Слушающій и внимающій слову Божію, умствуютъ харьковскіе сектанты, помазывается Самимъ Богомъ для жизни христіанской, евангельской. На нашу просьбу уяснить это "помазаніе Божіе для жизни евангельской", харьковскіе сектанты повели абсурдную рѣчь о "Божественныхъ видѣніяхъ и утвержденіяхъ въ вѣрѣ" всѣхъ исповѣдующихъ Евангеліе. По словамъ

сектантовъ, увъровавшіе въ Евангеліе получають отъ Самого Бога "озареніе и силу" къ преуспъянію въ въръ и жизни христіанской. Это "озареніе" наступаеть по мірь наученія человіка истинамъ въры, а иногда бываетъ внезапное, и въ томъ и другомъ случав исключаетъ необходимость православнаго таинства миропомазанія. На это следуеть заметить, что мнящееся штундистамъ "озареніе свыше" составляєть наибольшій произволь въ религіозной жизни сектантовъ: здёсь начало тому слёпому фанатизму, который широко заправляетъ умомъ и волею сектантовъ. Заблужденіе штундистовъ въ этомъ отношеніи очевидно. Божественное установление православнаго таинства муропомазанія не подлежить сомніню. Самь Спаситель обвіцаль даровать вврующимъ въ Него Духа Святаго: "кто втруета ва Меня", говориль Господь, "у того, какт сказано вт Писаніи, изт чрева потекутт ръки воды живой". Изъясняя эти слова Спасителя, евангелисть замечаеть: "сіе сказаль Онь о Духть, Котораго импъли принять върующие въ Него: ибо еще не было на нихъ Духи Святаго, потому что Іисусъ еще не былъ прославленъ" (Іоан. 7, 38-39). Здёсь, очевидно, рёчь не о чрезвычайныхъ дарованіяхъ, а о такихъ дарахъ Духа Святаго, которые необходимы всёмъ вообще вёрующимъ во Христа. И апостолы, по воскресеніи и прославленіи Господа, действительно, преподавали върующимъ въ Него дары Духа Святаго чрезъ руковозложение, скоро замънившееся муропомазаниемъ. Книга Двяній Апостоловъ пов'яствуеть, что когда самаряне крестились, то къ нимъ были присланы Петръ и Іоаннъ, которые, "пришедши, помолились о нихв, чтобы они приняли Духа Святаго. Ибо Онг не сходилг еще ни на одного изг нихг, а только были они крещены во имя Господа Іисуса. Тогда возложили руки на нихв, и они приняли Духа Святаго" (Д'вян. 8, 15-17). Изъ приведеннаго сказанія явствуєть, что этимъ возложениемъ рукъ, соединеннымъ съ молитвою къ Богу, апостолы совершали особенное тайнодъйствіе, отличное отъ крещенія и сообщавшее дары Духа Святаго, необходимые всёмъ пріявшимъ крещеніе, а не дарованія чрезвычайныя, какъ утверждають это штундисты. Но руковозложение было одной формой низведенія Духа Святаго, другою-было муропомазаніе: Ап. Іоаннъ писалъ своимъ духовнымъ чадамъ: "вы импете помазаніе от Святаю, и знаете все... Помазаніе, которое вы получили от Него, вт васт пребываеть, и вы не импете нужды,
чтобы кто училт васт: но какт самое сіе помазаніе учитт васт
всему, и оно истинно и неложно" (1 Іоан. 2, 20, 27). Ап. Павелъ говоритъ Коринеянамъ: "утверждающій же наст ст вами
во Христь и помазавшій наст Богт, который и запечатляля
наст, и далт залогт духа вт сердца наши" (2 Корине. 1, 21—
22). Въ приведенныхъ двухъ мъстахъ апостолы, несомнънно,
говорятъ, объ отдъльномъ таинствъ муропомазанія, которое,
будучи, по выраженію Ап. Павла, "запечатлъніемъ" и "утвержденіемъ", само указываеть на свое самостоятельное значеніе,
отдъльное отъ предшествующаго ему таинства крещенія.

Покаяніе, какъ только сокрушеніе во грѣхахъ, штундисты признають нужнымъ. Но покаяніе, въ смыслів православнаго таинства, они отвергаютъ. Основаніемъ къ этому для штундистовъ служитъ заповедь Апостола: "признавайтесь друга преда другомь вы проступкахы, и молитесь другь за друга, чтобы исцьлиться" (Іак. 5, 16). На основанін этихъ словъ Апостола, говорять штундисты, вовсе нъть нужды въ особомъ таниствъ покаянія и въ устной исповёди грёховъ предъ какими-то отцами и наставниками, которыхъ само Евангеліе отвергаетъ (Мате. 23, 9-10). Такой взглядъ штундистовъ на таинство покаянія несправедливъ. Необходимость таинства покаянія для человъка не подлежитъ сомнѣнію. Крещеніе, очищая человѣка отъ грѣховъ, вводить его въ царство благодати Христовой. Но очистившись отъ гржховъ въ крещеніи, человѣкъ не освобождается отъ следствій прародительскаго греха и наследственной порчи и потому можетъ снова грѣшить. Поэтому Господу угодно было установить въ Церкви новое таинство покаянія, врачующее наши немощи духовныя. Необходимость духовнаго врачеванія указываеть Ап. Іоаннъ: "если говорима, что не импема гръха, обманываемъ самихъ себя, и истины нътъ въ насъ. Если исповъдуемъ пръхи наши, то Онъ (Господь), будучи въренъ и праведень, простить намь гръхи наши и очистить нась оть всякой неправды. Если говоримь, что мы не согрышили, то представляем Его лживым, и слова Его нът в наст (1 Іоан.

1, 8-10). Божественное установленіе въ Церкви этого духовнаго врачеванія или таинства покаянія последовало, когда воскресшій Господь торжественно дароваль апостоламь власть ръшить и вазать гръхи людей. Евангелистъ Іоаннъ повъствуетъ, что Господь, явившись ученикамъ, сказалъ имъ: "миръ вамъ! Какт послалт Меня Отець, такт и Н посылаю васт. Сказавт сіе, дунуль и говорить имь: пріимите Духа Святаго. Кому простите гръхи, тому простятся; на комъ оставите, на томъ останутся" (Іоан. 20, 21 -- 23). Изъ этого повъствованія евангелиста открывается, что Самъ Господь даровалъ апостоламъ и, следовательно, и ихъ преемникамъ, божественную власть прощать и вазать грёхи людей Духомъ Святымъ, т. е. Его невидимою таинственною силою и действіемъ. И православная Церковь, върная ученію Господа, уже со временъ апостоловъ содержала это великое таинство, соединяя невидимое благодатное д'ытствіе его съ видимою стороною таинства-устнымъ исповъданіемъ гръховъ предъ пастырями Церкви.

Что же касается указанія штундистовь на 16-й стихь 5-й главы посланія Ап. Іакова, то смыслъ этого стиха стоить въ тесной связи съ предшествующею речью Апостола. Въ 14 и 15 стихахъ той же главы Апостолъ говорить о таинствъ елеосвященія. Чтобы таинство елеосвященія имідо больше силы для больныхъ, Апостолъ требуетъ отъ нихъ исповъданія гръховъ не предъ Богомъ только, но и предъ другими, т. е. предъ пресвитерами, которымъ однимъ дана власть отпускать грфхи. Кром'в того, штундисты говорять, что Господь уже однажды пострадаль и освятиль людей и, такимь образомь, теперь нъть нужды въ новомъ таинственномъ очищении человъка. Но несомнънно то, что искупленный Христомъ человъкъ нуждается въ благодатныхъ средствахъ къ усвоенію себъ спасенія и однимъ изъ такихъ средствъ служитъ православное таинство покаянія. Замъчание штундистовъ, на основании Мате. 23, 9-10, объ отцахъ и наставникахъ также не имфетъ значенія. Напрасно штундисты соблазняются гръховностію пастырей Церкви и тъмъ болье напрасно считають ихъ пастырями непризванными. Спаситель въ указанномъ мъсть Евангелія запрещаеть желать названій отца и наставника фарисейскихъ.

Штундисты отвергають действительность православнаго таинства евхаристіи. Они учать, что евхаристію должно понимать въ духовномъ смыслъ т. е., что въ таинствъ преподаются не дъйствительныя тъло и кровь Христовы, а обыкновенные хлъбъ и вино, вкушаемые върующими въ простое воспоминание страстей Христовыхъ и въ знакъ или символъ пріобщенія человъка словомъ или ученіемъ Господа. Свое ученіе объ евхаристів штундисты основывають на Іоан. 1, 1; 5, 24; 6, 27, 63; Апок. 17, 3-5; Притч. Соломон. 9, 4-5; Осін 9, 2 и проч. Заблужденія штундистовъ, усвоившихъ себѣ протестантскій образъ мыслей, очевидны. Чтобы видёть ложность ученія сектантовъ въ указанномъ пунктъ, достаточно сослаться на дъйствительность божественнаго установленія таинства евхаристіи Господомъ. Спаситель, еще задолго до установленія евхаристін, далъ ученикамъ Своимъ обътованіе объ этомъ величайшемъ таинствь: "Я есмь хльбъ жизни. Отцы ваши ъли манну въ пустынъ, и умерли. Хльбъ же, сходящій ст небест таковт, что ядущій его не умреть. Я хлыбь живый, сшедшій сь небесь: ядущій хлыбь сей будеть жить во выкь; хлыбь же, который Я дамь, есть плоть Моя, которую Я отдамь за жизнь міра" (Іоан. 6, 48-51). Услышавъ эти слова, іудеи стали спорить между собою, недоумъвая—"какт Онт можетт дать нам пьсть плоть свою" (Іоан. 6, 52). Очевидно, что іуден поняли слова Спасителя въ собственномъ смыслъ, а не въ духовномъ, какъ хотятъ штундисты. И Господь не только ничёмъ не показаль іудеямъ, что они понимаютъ Его слова неправильно, какъ делалъ Онъ въ другихъ случаяхъ, но еще съ большею ясностію отвъчалъ имъ: "истинно, истинно говорю вамъ: если не будете ъсть плоти Сына человъческаго и пить крови Его, то не будете имъть въ себъ жизни. Ядущій Мою плоть и піющій Мою кровь имьетт жизнь въчную; и Я воскрешу его въ послъдній день. Ибо плоть Моя истинно есть пища, и кровь Моя истинно есть питіе. Ядущій Мою плоть и піющій Мою кровь пребываеть во Мню и A въ немъ" (Іоан. 6, 53—56). Въ собственномъ смысл, а не въ духовномъ, поняли слова Спасителя и ученики Его, и многіе изъ нихъ, соблазняясь, жакъ можно вкушать плоть и кровь Учителя своего, сказали: "какія странныя слова! Кто можеть

это слушать?" (Іоан. 6, 60). Тогда Господь, желая убъдить учениковъ въ возможности такого чудеснаго вкушенія, указалъ имъ на другое чудо, -- на будущее свое вознесение на небо (Іоан. 6, 61-62). Обътованіе объ установленіи евхаристіи Господь исполнилъ въ ночь своихъ страданій на тайной вечери съ учениками своими. Совершивъ на этой вечери ветхозавътную пасху, Спаситель "взяль жлыбь и, благословивь, преломиль и, раздавая ученикамь, сказаль: пріимите, ядите: сіе есть тьло Мое. И взявь чашу, и благодаривь, подаль имь и сказаль: пейте изь нея всь, ибо сія есть кровь Моя новаго завтта, за многихъ изливаемая, во оставление грнховъ. Сие творите въ Мое воспоминаніе" (Мато. 26, 26—28, Лук. 22, 19). Преподавая ученикамъ хлѣбъ и вино, Спаситель прямо называетъ преподанное теломъ и кровію Своею. Такъ поняли приведенныя слова Спасителя апостолы, и также понимаетъ ихъ, вопреки лжеученію штундистовъ, и Православная Церковь. Когда среди кориноянъ появились участники въ языческихъ жертвахъ, то Ап. Павелъ писалъ кориноянамъ: "возлюбленные мои, убъгайте идолослуженія. Чаша благословенія, которую благословляємь, не есть ли пріобщеніе крови Христовой? Хлюбъ, который преломляемь, не есть ли пріобщеніе тъла Христова? Не можете пить чашу Господню и чашу высовскую; не можете быть участниками въ трапезъ Господней и въ трапезъ бъсовской" (1 Корине. 10, 14, 16, 21). Противополагая здёсь чашу и трапезу Господни чашъ и трапезъ бъсовскимъ, Апостолъ этимъ самымъ указываетъ на въру христіанъ въ дъйствительное присутствіе въ евхаристіи Самого Христа. Въ томъ же посланіи Апостолъ писалъ о приготовленіи христіанъ къ евхаристіи: "кто будеть есть хлибь сей, или пить чашу Господню недостойно, виновент будетт противт тып и крови Господней. Ибо кто пств и пьеть недостойно, топь пств и пьеть осужденіе себь, не разсуждая о тыль Господнемь. Оть того многіе изв васт немощны и больны, и не мало умираетт (1 Корино.11,27,29-30). Если бы Апостолъ не признавалъ дъйствительнаго присутствія въ евхаристіи Христа, то не называль бы недостойное вкушеніе простого хліба и вина преступленіемъ противъ тіла и крови Христовой. По указаннымъ словамъ Апостола, даже немощи тѣлесныя стоятъ въ связи съ достойнымъ или недостойнымъ причащеніемъ Св. Таинъ, преподаваемыхъ вѣрующимъ во исцѣленіе душъ и тѣлесъ.

Что же касается техъ местъ Св. Писанія, на которыхъ штундисты думаютъ основать свое ученіе о евхаристіи въ духовномъ смысль, то всь такія мыста нисколько не говорять въ пользу штундистскаго лжеученія. Въ первой главь Евангелія (ст. 1) Іоаннъ подъ "словомъ" разумветъ не ученіе Іисуса Христа, а Самого Сына Божія—Второе Лицо Пресвятой Тронцы, какъ это видно изъ стиха 14 той же главы. Въ 24 стих 5-й главы того же Евангелія подъ "словомъ Моимъ" разумфется вообще ученіе Іисуса Христа о спасеніи человъка и о средствахъ къ спасенію-таинствахъ. Въ 27 стихв 6-й главы Евангелія Іоанна подъ "пищей, пребывающей въ жизнь ввиную" разумъются всь духовныя блага, какія Господь даруеть людямь для спасенія и особенно-тьло и кровь Христовы. Въ 63 стихь той же главы Спаситель говорить: "духа животворить; плоть не пользуеть ни мало. Слова, которыя говорю Я вамь, суть духь и жизнь". Въ этихъ словахъ штундисты видятъ особенно ясное повельніе Спасителя понимать всю рычь Его о вкушеніи плоти и крови въ несобственномъ, духовномъ смыслъ (духъ животворитъ"). Но понимать приведенную ръчь Спасителя не въ буквальномъ смыслі не дозволяетъ принятіе этой рвчи въ буквальномъ смысле іудеями, предъ которыми Господь не только не отвергалъ, но еще ясибе утверждалъ свое ученіе о причащеніи плоти и крови (Іоан. 6, 47-56). Когда ученіемъ Спасителя начали соблазняться ученики Его, то Господь указаль на другое чудесное событіе, -Свое вознесеніе на небо и, какъ бы въ поясненіе, добавилъ: "духъ животворить; плоть не пользуеть ни мало. Слова, которыя говорю  $\mathcal{A}$  вамь, суть духь и жизнь" (Іоан. 6, 63), т. е. нужно принимать слова Мои съ върою, ибо они выше всего чувственнаго; пріемлемыя же съ вѣрою, они даютъ жизнь вѣчную 1). Основываясь на 3-5 стихахъ 17-й главы Откровенія Іоанна, 4-5 стихахъ 9-й главы книги Притч. Соломона и 2 стихъ



<sup>1) &</sup>quot;Обличеніе заблужденій штундизма" И. Троицваго, Кіевъ, 1890 год. стр. 121.

9-й главы книги пророка Осіи, штундисты дозволяють себъ чашу и хабоъ евхаристів называть пищею и питіемъ "неразумныхъ и скудоумныхъ" потому, что чаша эта будто бы представляется наполненною мерзостями и нечистотою блудолъйства. Но въ 17-й главъ Откровенія подъ блудницею разумъется не Церковь, а Римъ, а подъ чашей съ мерзостями-гордость и разврать, царившіе въ древнемъ Римі. Во второй ссылкі подъ "неразумными и скудоумными" штундисты также несправедливо разумёють православныхъ. Изъ связи этихъ словъ съ предшествующею річью 9-й главы книги Притч. Соломона открывается, что подъ премудростію, создавшею себъ домъ, разумфется Второе Лицо Св. Троицы - Господь Інсусъ Христосъ (1 Корине. 1, 23-24), подъ домомъ-Церковь (1 Тимое. 3, 15), подъ транезой-таниство св. причащенія и вообще всѣ блага Церкви Христовой (Лук. 22, 30). Подъ слугами-распространители ученія Христова. Неразумные и скудоумныеэто люди, не просвъщенные върою во Христа и не вкусившіе благодати Христовой. Люди эти могуть быть свёдущими въ дълахъ житейскихъ, но по отношению къ тайнамъ и средствамъ спасенія-они должны быть признаны невъждами, ибо "мудрость міра сего", говорить Ап. Павель, песть безуміе предв Богомъ" (1 Корино. 3, 19). Наконецъ, въ третьей ссылкъ сектантовъ на 9-ю главу книги пр. Осіи вовсе ничего не говорится о таинствъ Св. Причащенія. Пророкъ Осія, обличая евреевъ (1 ст.) въ идолопоклонствъ, во 2 стихъ говорить о томъ, что у евреевъ не будетъ ни хлъба, ни вина за ихъ жертвоприношенія языческимъ идоламъ 1). Въ заключеніе разсужденій о евхаристіи, штундисты говорять, что Голгоеская жертва не должна быть повторяема, и вновь распинать Христа въ Церкви на престол'в не следуеть. Но жертва, приносимая Богу въ таинствъ евхаристіи, хотя по существу своему совершенно одна и та же съ жертвою крестною, однако по образу и обстоятельствамъ приношенія отличается отъ жертвы крестной. На крестѣ Господь видимо принесъ свое пречистое тѣло и кровь въ жертву Богу, а въ евхаристіи приносятся они подъ видомъ хлъба

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 126-7.

и вина. На Голгоев принесена жертва чрезъ двиствительное заколеніе Агнца, т. е. жертва кровавая, такъ какъ Господь двиствительно пострадаль, пролиль кровь свою и вкусиль смерть по плоти, а въ евхаристіи жертва приносится чрезъ таинственное пресуществленіе Духомъ Святымъ хлюба и вина въ тюло и кровь Христову,—безъ страданій, безъ пролитія крови, безъ смерти, и потому называется жертвою безкровною и безстрастною, хотя и приносится въ воспоминаніе страданій Спасителя. Крестная жертва совершена въ искупленіе за гръхи всего міра, а жертва безкровная умилостивляетъ Бога только за гръхи тюхъ людей, за которыхъ приносится, и собственно усвояетъ плоды жертвы Голгоеской людямъ, которые способны принять и усвоить ихъ.

Отвергая таинство брака, штундисты считають его простымъ обрядомъ, которымъ закръпляется союзъ брачущихся лицъ. Основаній къ отрицанію таинственнаго значенія брака штундисты не указывають и ссылаются на общее положение своего джеученія, исключающаго всё таниства Церкви Православной. Несомивню, что признание брачнаго союза однимъ простымъ обрядомъ или договоромъ между брачущимися составляетъ большой произволь со стороны штундистовь. Св. Писаніе, на которое любять ссылаться сектанты, свидетельствуеть о таннственномъ значеніи Христіанскаго брака. Спаситель, на вопросъ фарисеевъ-по всякой ли причинь позволительно человъку разводиться съ женою своею",--отвъчаль: "не читали ли вы, что Сотворившій вт ничиль мужчину и женщину сотвориль ихь и сказаль: посему оставить человых отца и мать, и прильпится къ женъ своей, и будуть два одною плотію. Такт что они уже не двое, но одна плоть. И такт, что Богт сочеталь, того человькь да не разлучаеть (Мато. 19, 3-6). Этими словами Господь ясно даетъ разумъть, что вступающихъ въ бракъ соединяетъ невидимо и таинственно Самъ Богъ. Апостолъ Павелъ, излагая въ посланіи къ Ефесянамъ обязанности христіанскихъ супруговъ, пишетъ: "жены, повинуйтесь своимъ мужьямь, какь Господу, потому что мужь есть глава жены, какт и Христост глава Церкви. Но какт Церковь повинуется Христу, такт и жены своимт мужьямт во всемт. Мужья, любите своихъ женъ, какъ и Христосъ возлюбилъ Церковъ и предаль Себя за нее, Тайна сія велика; я говорю по отношенію ко Христу и къ Церкви" (Ефес. 5, 22-25, 32). Въ этихъ словахъ Апостолъ заповъдуетъ, чтобы жены такъ же повиновались своимъ мужьямъ, какъ Церковь повинуется Христу, а мужья такъ же дюбили своихъ женъ, какъ Христосъ возлюбилъ Церковь, и это потому именно, что супружескій союзъ знаменуетъ собою союзъ Христа съ Церковію, и потому бракъ есть тайна великая. Но союзъ Христа съ Церковію исполненъ благодати и святости; слёдовательно, и брачный союзъ христіанскій исполняется тою же всеосвящающею благодатію христовою. Тотъ же Апостолъ, разръшая въ другомъ посланіи женъ умершаго мужа снова вступать въ замужество, заповъдуетъ ей, чтобы это было "ет Господи" (1 Корине. 7, 39), т. е. бракъ христіанскій еще при апостолахъ отличался отъ другихъ брачныхъ союзовъ и заключался именемъ Госполнимъ.

Таинство едепомазанія штундисты также отвергають. Не находя въ Евангеліи прямой заповёди Спасителя о таинстве, штундисты понимають елеосвящение въ духовномъ смыслѣ, т. е. елеемъ для больныхъ считаютъ слово Божіе и слово утъщенія отъ ближнихъ. Но если въ Евангеліи нётъ прямого наставленія Спасителя о елепомазаніи, то это еще не говорить противъ тамиства. Несомивнио, что въ Евангеліи не все записано, чему училъ и что сотворилъ Господь. Евангелистъ Іоаннъ свидътельствуетъ, что "если бы писать о томъ подробно, то и самому міру не вмыстить бы написанных книгв (Іоан. 21, 25). О елепомазаніи ясно говорить Апостоль Іаковь: "боленоли кто изъ васъ, пусть призоветъ пресвитеровъ Церкви, и пусть помолятся надъ нимъ, помазивъ его елеемъ во имя Господне. И молитва въры исцълить болящаго, и возставить его Господь и, если онъ содълаль грыхи, простятся ему" (Іак. 5, 14—15). Божественное установленіе таинства елепомазанія открывается именно изъ того, что Апостолъ говоритъ о елепомазаніи не какъ о чемъ-то новомъ для христіанъ, а только напоминаетъ имъ это цълительное священнодъйствіе, какъ общеизвъстное между ними. Далъе, апостолы, руководимые Духомъ Божіимъ, не могли сами отъ себя устанавливать то, на что не было по-

вельнія Господня. На этомъ основаніи сльдуеть признать, что и таинство елепомазанія установлено Самимъ Господомъ. И потому свидътельство евангелиста Марка, что апостолы, посланные Господомъ на проповёдь, "многих больных мазали масломо и испрыяли" (Марк. 6, 13),--мы также должны принимать за указаніе на божественное происхожденіе елепомазанія. Что же касается штундистскаго умствованія о духовномъ смыслъ елепомазанія, то таковой исключается яснымъ свидътельствомъ Апостола Іакова о способъ совершенія таинства и о следствіяхъ его. Способъ совершенія таниства Апостоль ясно указываетъ въ помазаніи болящаго елеемъ, а не словомъ; а следствіемъ совершенія таинства является уврачеваніе немощей телесных и душевных, чего не могуть дать больному никакія душеспасительныя чтенія слова Божія, никакія любвеобильныя утешенія ближнихь, окружающихь страдальца. Сверхъ того, совершение елепомазания усвояется у Апостола не домашьимъ или друзьямъ, жаждущимъ утъшить больного, а только пресвитерамъ Церкви, какъ богоустановленнымъ совершителямъ таинъ Божіихъ.

Штундисты учать, что христіанство должно быть религіей духовной, т. е. Богу должно воздавать одно внутреннее почтеніе, одно внутреннее поклоненіе. Самъ Господь, говорять штундисты, въ беседе съ самарянкою указаль на такой жарактеръ религін христіанской: "Бог есть Духа: и поклоняющіеся Ему должны поклоняться вт духь и истинь" (Іоан. 4, 24). На этомъ основаніи штундисты отвергле необходимость православныхъ храмовъ, почитаніе св. ангеловъ и угодниковъ, почитаніе св. креста, крестное знаменіе, иконы, возженіе свічей, кажденіе оиміамовъ и вообще всю внѣшнюю сторону христіанскаго богопочтенія. Невърность основного положенія штундистовъ-объ одномъ духовномъ поклоненіи-очевидна сама собой. Смыслъ приведеннаго изреченія Спасителя направляется не къ отверженію вившняго богопочтенія, а къ утвержденію того, что съ пришествіемъ Мессіи служеніе Богу по закону Моисееву. жертвами и обрядами ветхозавътными, --- должно прекратиться и замёниться новымъ, совершеннейшимъ служениемъ. Для этого богослуженія не нужно будеть одно опредъленное мъсто-въ

Іерусалимѣ или на горѣ Гаризинѣ, но оно будетъ совершаться вездѣ "въ духѣ и истинѣ", т. е. внутренно, дѣятельно и искренно, во всей полнотѣ внутренняго и внѣшняго богопочтенія. Религія христіанская есть союзъ Бога съ человѣкомъ, какъ съ существомъ не духовнымъ только, но и духовно-тѣлеснымъ. Человѣкъ не иначе можетъ выражать свою внутреннюю религіозную жизнь, какъ во внѣшней дѣятельности, во внѣшнемъ выраженіи заключеннаго союза съ Богомъ. Отсюда необходимость внѣшняго богопочтенія—понятна.

Въ частности, отвергая необходимость храмовъ, штундисты ссылаются на множество мъстъ Св. Писанія, на которыхъ думаютъ обосновать свое лжеученіе. Укажемъ главныя ссылки сектантовъ: Іоан. 4, 21—24; Дъян. 7, 47—50; 17, 24—25; 1 Корино. 6, 19 и проч.

Первая ссылка на Іоан. 4, 21-24, какъ мы уже видели, вовсе не исключаеть внашняго богопочтенія въ храмахъ. Это открывается изъ цёлаго хода бесёды Христа съ самарянкою. Последняя желала узнать отъ Господа решение спорнаго вопроса о мъстъ поклоненія Богу. Іуден утверждали, что поклоняться Богу следуеть только въ Іерусалиме, а противники ихъ самаряне говорили, что мъстомъ для молитвы долженъ быть храмъ на горъ Гаризинъ. У спорящихъ сторонъ выработалось, такимъ образомъ, понятіе о храмъ, какъ объ исключительномъ мъстопребываніи Божіемъ. И Господь въ бесъдъ съ самарянкою утверждаеть ту мысль, что съ пришествіемъ Мессіи служеніе Богу не слідуеть связывать съ однимь опреділеннымь мъстомъ, но оно будетъ совершаться всюду, во всей вселенной и совершаться будеть въ "духф и истинф", а не по мертвой буквъ закона іудейскаго. Дълать отсюда заключеніе, что храмы вовсе не нужны, -- нътъ основаній. Господь, возвъщая самарянкъ духовное поклонение Богу, выражалъ это поклонение виъшними формами, возводя къ небу очи и руки, преклоняя колъна, повергаясь лицомъ на землю и проч. Говоря самарянкъ о поклоненіи Богу на всякомъ місті, Господь въ то же время чтилъ храмъ Іерусалимскій, какъ видимое місто особеннаго присутствія Божія, и глубоко быль оскорблень поведеніемь міновщиковъ и продавцовъ въ храмъ. Изгнавъ ихъ изъ храма, Господь

указаль на Писаніе: "домъ Мой домомъ молитвы наречется, а вы сдълили его вертепомъ разбойниковъ" (Матв. 21, 12—13).

Въ следующей ссылке сектантовъ на Деян. 7, 47-50 читаемъ: "Соломонъ построилъ Ему домъ. Но Всевышній не въ рукотворенных храмах живет, как говорит пророкт небо престоль Мой, и земля подножіе ногь Моихь. Какой домь созиждете Мнь, говорить Господь, или какое мьсто для покоя Моего? Не Моя ли рука сотворила все сіе?" Въ этой ръчи св. архидіаконъ Стефанъ указываетъ на неправильное понятіе іудеевъ о храмѣ јерусалимскомъ, какъ о единственномъ мѣстѣ богопочтенія. Смыслъ річи таковъ, что хотя Соломонъ и построилъ храмъ Богу, но этотъ храмъ не есть исключительное жилище Бога. И выраженіе: "Всевышній не въ рукотворенных храмахъ живеть" не означаеть, что въ рукотворенныхъ храмахъ, какъ и въ храмъ Соломоновомъ, Богъ не обитаетъ, а значитъ только то, что Онъ не ограничивается однимъ храмомъ, и никакой храмъ, созданный человъкомъ, не можетъ быть исключительнымъ мѣстомь присутствія Божія 1).

Въ другой ссылкъ сектантовъ на Дъян. 17, 24—25 читаемъ: "Бого не во рукотворенныхо храмахо живето, и не требуето служенія руко человыческихо, како бы имьющій во чемо-либо нужду, Само дая всему жизнь, и дыханіе, и все". Въ этой ръчи Ап. Павелъ уясняетъ Авинянамъ неправильное понятіе язычниковъ о храмахъ. Указывая на истинное понятіе о вездъсущемъ Богъ, Апостолъ обличаетъ язычниковъ, будто боги, какъ ограниченныя существа, живутъ въ храмахъ, какъ въ домахъ, требуя услугъ человъческихъ въ принесеніи пищи и проч.

Наконецъ, въ ссылкъ сектантовъ на посланіе къ Кориноянамъ находимъ: "не знаете ли, ито тыла ваши суть храмъ живущаго въ васъ Святаго Духа" (1 Кор. 6, 19). Эти слова Апостола также не исключаютъ существованія Православныхъ храмовъ. Апостолъ Павелъ называетъ тъло человъка храмомъ или обиталищемъ Духа Святаго потому, что христіанинъ освящается благодатію Св. Духа, пребывающею въ человъкъ. Поэтому Апостолъ заповъдуетъ христіанамъ, таинственно соеди-



<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 223.

няющимся съ Господомъ, ходить достойно своего званія и убъгать блуда и другихъ пороковъ, оскверняющихъ христіанина (1 Кор. 6, 15-19). Въ другомъ месте тотъ же Апостоль заповедуетъ христівнамъ служить Богу и теломъ (Римл. 12, 1). А такое служение не только духомъ, но и теломъ находитъ себъ лучшее примънение въ храмъ, какъ мъсть особеннаго присутствія Божія, гдѣ върующіе собираются для молитвы и прославленія Божія. Уже во времена подзаконныя Господь повелълъ поставить Себъ скинію, и когда Моисей устроиль ее, "облако покрыло скинію собранія, и слава Господня наполнила скинію" (Исх. 40, 34). Съ теченіемъ времени, вмѣсто скиніи, Соломонъ устроилъ общирный храмъ, и Господь сказалъ: "очи Мои будуть отверсты и уши Мои будуть внимительны къ молитет на мъстъ семг. И нынъ Я избралг и освятилт домг сей" (2 Пар. 7, 12-16). Второй храмъ іерусалимскій, какъ мы уже видели, глубоко чтиль Самъ Спаситель. А съ учрежденіемъ на землів Церкви Новозавітной, всюду появились христіанскіе храмы, имъвшіе во времена апостоловъ видъ отдъльныхъ молитвенныхъ домовъ, именовавшихся церквами (1 Кор. 11, 18; 14, 34).

Штундисты отвергають призывание въ молитвъ и почитание св. ангеловъ и угодниковъ. По словамъ штундистовъ; для нашего спасенія достаточно заслугъ Інсуса Христа, Который совершиль крестною смертію діло спасенія нашего и Который есть "едина Бога, едина и посредника между Богома и человъками, человькъ Христосъ Іисусъ" (1 Тимов. 2, 5). Самъ Спаситель говориль евангельскому юношь: "никто не блага, кака только одина Бога" (Мате. 19, 17). Вотъ почему, говорять штундисты. Ап. Петръ не принялъ почитанія отъ Корнилія (Дѣян. 10, 25-26), а ангелъ не принялъ почитанія отъ Іоанна Богослова, сказавъ ему: "смотри, не дълай сего; я сослужитель тебт и братьямъ твоимъ. Богу поклонисъ" (Апок. 19, 10). Слъдовательно, заключають штундисты, свять одинь Богь и почитаніе ангеловъ и св. угодниковъ должно быть отвергнуто. Но въ первомъ приведенномъ текстъ Апостолъ хочетъ сказать только то, что спасти родъ человъческій отъ гръха и смерти могъ только одинъ Інсусъ Христосъ, Который въ этомъ смыслѣ и называется у Апостола "единымъ посредникомъ" между Богомъ и людьми. И это вовсе не отнимаетъ у св. угодниковъ посредничества и ходатайства ихъ за людей, -- ходатайства по заслугамъ и благодати Самого Христа. О следующихъ ссылкахъ сектантовъ на Св. Писаніе следуетъ заметить, что Ап. Петръ отклонилъ почитание Корнилия изъ чувства смиренія, а ангелъ отклоняль поклоненіе потому, что хотіль почтить въ св. Апостолъ естество человъческое, возвеличенное Самимъ Богомъ чрезъ воплощение. На ряду съ этимъ въ Св. Писаніи есть много указаній на справедливость почитанія Православною Церковію ангеловъ и угодниковъ Божінхъ. Такъ, Інсусъ Навинъ предъ ангеломъ Господнимъ "палъ лицомъ своимъ на землю и поклонился" (І. Нав. 5, 14). Увидя ангела Господня съ обнаженнымъ мечомъ, "паль Дивидь и старъйшины. покрытые вретищемь, на лица свои" (1 Парал. 21, 16). Сыны пророковъ, увидя Елисея, "поклонились до земли върному рабу и другу Божію" (4 Цар. 2, 15). Съ другой стороны, Св. Писаніе прямо свид'ятельствуеть, что угодники Божін ходатайствують предъ Богомъ за участь людей, еще живущихъ на земль. Объ Іеремін Онія говориль Іудь: "это братолюбець, который много молится о народы и святом породы, Іеремія, пророк Божій (2 Макк. 15, 14). И Самъ Богъ говорилъ пророку Іеремін о евреяхъ: "хотя бы предъ Лице Мое предстали Моисей и Самуиль, душа Моя не преклонится къ народу сему (Іерем. 15. 1). Этими словами Господь показаль, что Монсей и Самунль, давно уже умершіе, могли ходатайствовать предъ Нимъ за евреевъ. Въ Новомъ Завътъ Ап. Петръ объщаеть христіанамъ не прекращать своего попеченія о нихъ и послів смерти своей (2 Петр. 1, 15). Св. Іоаннъ Богословъ въ откровеніи видель на небеси возношение молитвъ святыхъ предъ престоломъ Божимъ (Апок. 5, 8; 8, 3-4). На этомъ основании Православная Церковь чтить св. ангеловь, посылаемыхъ Богомь, для нашего спасенія (Евр. 1, 14), чтить и св. угодниковь Божінхь, какъ слугь Господнихъ, воздавая честь Самому Господу, сказавшему апостоламъ: "кто принимаеть вась, принимаеть Меня; а кто принимаетъ Меня, принимаетъ пославшаго Меня" (Мато. 10, 40). Но особенную честь воздаеть Церковь св. Приснодъвъ Маріи,

ублажая Ее, какъ "честнъйшую херувимъ и славнъйшую безъ сравненія серафимъ". Сама Богоматерь, послужившая великой тайнъ спасенія нашего, пророчески предсказала свою славу: "отнынь будуть ублажать Меня всть роды" (Лук. 1, 48). И это пророчество сбывается воочію предълицемъ всъхъ странъ и народовъ, слышащихъ благовъстіе Христово и вступающихъ въ Церковь.

Отвергая почитаніе святыхъ, штундисты отрицаютъ почитаніе мощей угодниковъ Божінхъ, называя нетлённыя мощи обманомъ со стороны духовенства. Но Церковь Православная въруетъ съ пр. Давидомъ, что Господь не дветъ "святому увидъть тапнія (Псал. 15, 10). Штундисты не хотять видеть множества почивающихъ въ Православной Церкви угодниковъ Божінхъ (въ Кіевъ, Москвъ, Новгородъ и проч.). Церковь чтитъ мощи святыхъ и другіе останки ихъ, потому что Самъ Богъ благоводилъ прославить ихъ знаменіями и чудесами. Св. Писаніе свидътельствуеть, что тёло одного мертвеца, коснувшись костей пророка Елисея, тотчасъ ожило, и мертвецъ всталъ (4 Цар. 13, 21). Милоть Иліи, оставленная имъ Елисею, разверзла прикосновеніемъ своимъ воды Іордана для перехода пророку (4 Цар. 2, 14). Въ новозавътное время платки и опоясанія Ап. Павла, полагавшіеся въ отсутствіе его на недужныхъ и одержимыхъ бъсами, исцъляли бользни и изгоняли злыхъ духовъ (Дѣян. 19, 12).

Штундисты отвергаютъ молитвы за усопшихъ, утверждая, что со смертію прекращается спасительное милосердіе Божіе къ человѣку, какъ это будто бы видно изъ притчи Спасителя о богатомъ и Лазарѣ. Но притча Спасителя не даетъ основаній къ заключенію штундистовъ. Смыслъ этой притчи мы уже видѣли выше. Церковь ветхозавѣтная вѣровала, что по смерти возможно для человѣка милосердіе Божіе (Варух. 5, 9; Товит. 4, 17; Сир. 7, 37). Іуда Маккавей молился за умершихъ и о немъ сказано, что онъ "поступилъ весьми хорошо и благочестно, помышляя о воскресеніи. Ибо если бы онъ не надъялся, что падшіе въ сраженіи воскреснуть, то излишне и напрасно было бы молиться о мертвыхъ. Посему принесъ за умершихъ умилостивительную жертву, да разръшатся отъ гръха" (2 Макк. 12, 39—46). Въ Новомъ Завѣтѣ о возможности прощенія грѣховъ за гробомъ ясно засвидѣтельствовалъ Самъ Спаситель:

"всякій гръхв и хула простятся человъкамъ. Если кто скажеть слово на Сына Человъческаго, простится ему; если же кто скажеть на Духа Святаго, не простится ему ни въ семъ въкъ, ни въ будущемъ" (Мате. 12, 31—32). Изъ этихъ словъ видно, что отпущеніе грѣховъ грѣшникамъ возможно и по смерти, исключая грѣховъ смертныхъ. Такое же заключеніе слѣдуетъ и изъ словъ Ап. Іоанна, что Христосъ имѣетъ теперь "ключи ада и смерти" (Апок. 1, 18), т. е. имѣетъ возможность изводить грѣшниковъ изъ ада. Но-такъ какъ у самихъ грѣшниковъ по смерти нѣтъ мѣста ни для покаянія, ни для заслугъ, то отпущеніе грѣховъ и освобожденіе грѣшниковъ отъ узъ ада можетъ быть только по молитвамъ Церкви, приносящей безкровную умилостивительную жертву за умершихъ.

Штундисты отвергаютъ почитаніе креста Господня и крестное знаменіе. Въ глазахъ штундистовъ крестъ Господень является позорнымъ орудіемъ казни Спасителя, и потому почитаніе креста должно быть отвергнуто. Отрицая почитаніе креста, штундисты ссылаются: на Колос. 2, 14; Галат. 3, 13; Пр. Солом. 14, 8; Евр. 6, 6; Откров. 14, 9-10. На основании первыхъ двухъ ссылокъ сектанты утверждаютъ, что Христосъ пригвоздилъ ко кресту проклятіе наше, и потому и самъ кресть сталь проклятіемь. Но такое толкованіе несправедливо. Христосъ, пригвоздивъ ко кресту рукописаніе гръховъ нашихъ, т. е. уничтоживъ своею смертію тягот вшую надъ людьми клятву, быль на кресть не какъ преступникъ, а какъ Искупитель міра, освятившій честною кровію и самое орудіе смерти-крестъ. Господь молился предъ крестною смертію: "Отче! пришель чась, прославь Сына Твоего, да и Сынъ Твой прославить Тебя" (Іоан. 17, 1). Следовательно, крестъ для Господа былъ не позоромъ, а славою. Точно также и въ представленіи христіанъ св. крестъ долженъ быть не позорнымъ орудіемъ смерти Господа, а славнымъ орудіемъ нашего спасенія. Если для насъ святы всѣ мъста, которыя посътиль на земль Господь, то тъмъ болье должна быть свята Голгова и, въ частности, крестъ Господень, на которомъ совершилось дёло нашего искупленія и освященія. Прообразъ нашего спасенія крестомъ указанъ былъ еще въ Ветхозавётное время, когда молившійся съ распростертыми руками Моисей пообъждаль Амалика (Исх. 17, 11-13), а воздвигнутый мёдный змій избавляль еврейскій народь оть губительнаго нашествія зміні (Числ. 21, 9). Въ третьей ссылкі сектантовъ читаемъ: "а это рукотворное проклято и само, и сдълавшій его проклять за то, что сдълаль, а это тлыное названо Богомв" (Пр. Сол. 14, 8). Въ этомъ текстъ подъ словами-прукотворное", "тлѣнное" сектанты разумъютъ крестъ, который христіане будто-бы обоготворили. Но въ приведенномъ текств говорится не о креств, а объ идолахъ, -- этихъ рукотворенныхъ и табиныхъ богахъ, которымъ язычники дерзали приносить даже человъческія жертвы, какъ это видно изъ последующихъ стиховъ той же главы книги Премудр. Соломона. На основаніи четвертой ссылки, штундисты говорять, что православные, творящіе на себ'ї крестное знаменіе, этимъ самымъ "снова распинають въ себъ Сына Божія и ругаются Ему" (Евр. 6, 6). Но приведенныя слова Апостолъ направляеть не противъ знаменующихъ себя крестнымъ знаменіемъ, а противъ христіанъ изъ евреевъ, отступившихъ отъ въры во Христа и своимъ беззаконіемъ какъ бы снова распинающихъ Господа. Въ пятой ссылкъ сектантовъ на книгу Откровенія Іоанна (гл. 14, ст. 9-10) ръчь идетъ также не о крестномъ знаменіи, какъ думають штундисты, а о знаменіи антихриста, который имфеть явиться при кончинъ міра.

Отвергая почитаніе св. иконъ, штундисты видять въ нихъ простыхъ идоловъ, служение которымъ воспрещено еще законодательствомъ Моисея (Исх. 20, 3-5). Не понявъ правильно заповъди Моисея, штундисты подыскиваютъ еще множество местъ Св. Писанія, въ которыхъ видять отрицаніе иконопочитанія: Двян. 17, 29; Іоан. 1, 18; 1 Іоан. 5, 21; 1 Кор. 8. 4-6; Галат. 4, 8; Откр. 9, 20, а также и всв тв мъста изъ Ветхаго Завъта, въ которыхъ говорится о поклонени идоламъ. Направляя противъ православныхъ первыя двъ заповъди Моисея, штундисты, очевидно, смфшиваютъ понятіе объ иконахъ съ понятіемъ объ идолахъ. Православныя иконы суть изображенія или живаго Бога въ томъ видъ, какъ Онъ благоволилъ явить Себя міру, или св. ангеловъ и прославленныхъ угодниковъ Божінхъ, какъ пособниковъ нашего спасенія. А языческіе идолы-то изображенія часто не существующихъ бездушныхъ тварей, или же предметовъ видимаго міра. Язычники боготворять свои изображенія и поклоняются идоламъ, какъ богамъ. А Православная Церковь, почитая иконы, чтитъ ихъ не какъ боговъ, чтитъ не матеріаль, изъ котораго создана икона, но относить почитаніе къ тъмъ лицамъ, которыя изображены на иконъ. Моисеевы заповъди запрещаютъ именно устройство и поклоненіе языческимъ идоламъ, а не дъйствительнымъ изображеніямъ Господа Бога и Его св. угодниковъ. По свидетельству Писанія, въ Ветхомъ Завътъ Самъ Богъ повелълъ Монсею устроить ковчегъ завъта и поставить его въ важнъйшей части перваго ветхозавътнаго храма, какъ видимый образъ присутствія Бога невидимаго (Исх. 25, 10). И Господь же повельлъ Монсею сдълать для храма изваянныя и истканныя изображенія херувимовъ (Исх. 25, 19-22; 26, 31-33, 37). Устроивъ новый храмъ, Соломонъ также поставилъ въ немъ два, сдёланныя изъ кипариса и позлащенныя, изображенія херувимовъ и изваяль и написаль херувимовь на всехь стенахь храма (3 Цар. 6, 27-29; 2 Парал. 3, 7, 10-13). Господь Богъ не только не осудилъ за это Соломона, но еще выразилъ особенное свое благоволеніе къ строителю храма и къ самому храму, объщая принимать здъсь прошенія молящихся (З Цар. 9, 3). Господь Інсусъ Христосъ, во время земной жизни, неоднократно посъщаль храмь іерусалимскій и никогда не осуждаль священныхь изображеній, бывшихъ въ храмъ. Слъдуя примъру Церкви ветхозавѣтной и наставленію новозавѣтнаго преданія, Православная Церковь и имъетъ теперь приличествующія изображенія Господа Бога, Пресв. Дівы Маріи, св. ангеловъ и угодниковъ Божінхъ, вознося почитаніе отъ изображеній къ тѣмъ лицамъ, которыя изображены на иконъ. Ссылки штундистовъ на Св. Писаніе, будто бы исключающее иконопочитаніе, неосновательны. Въ первой ссылкъ на Дъян. 17, 29, читаемъ: "мы не должны думать, что Божество подобно золоту, или серебру, или камню, получившему образъ отъ искусства и вымысла человъческаго". Изъ цёльной рёчи Ап. Павла къ авинянамъ открывается, что въ приведенныхъ словахъ Апостолъ говорить не объ иконахъ, какъ изображеніяхъ действительныхъ лицъ, а о тъхъ вымышленныхъ идолахъ и изваяніяхъ языческихъ, которымъ поклонялись авиняне. Въ Евангеліи Іоанна гл. 1, ст. 18 находимъ: "Бога не видъл никто никогда". Эта

ссылка сектантовъ направляется къ тому, что Богъ не можетъ быть изображаемъ на иконъ. Но Православная Церковь изображаетъ Бога не въ существъ Его, а такимъ, какимъ Онъ благоволилъ открыть Себя міру въ многочастныхъ и многообразныхъ откровеніяхъ людямъ, и въ особенности-чрезъ Единороднаго Сына Своего Інсуса Христа. Еще сектанты указываютъ на 1 Іоан. 5, 21. Но здёсь ничего не говорится противъ почитанія иконъ: Апостоль запов'єдуєть своимъ духовнымъ чадамъ хранить себя отъ идоловъ языческихъ, съ которыми сектанты несправедливо отожествляють иконы. Сектанты указываютъ на 1 Кор. 8, 4-6. Здёсь также нътъ ничего противъ иконопочитанія. Ап. Павель говорить объ употребленін въ пищу идоложертвеннаго и о языческихъ идолахъ, противопоставляя имъ Единаго истиннаго Бога Отца всехъ и Единаго Господа Інсуса Христа. Въ следующей ссылке сектантовъ, Галат. 4, 8, речь идеть о христіанахъ изъязычниковъ, которые прежде поклонялись языческимъ богамъ, не зная истиннаго Бога. Наконецъ, въ Откровеніи Іоанна 9, 20 также идетъ рѣчь объ идолопоклонникахъ, поклоняющихся бездушнымъ идоламъ и бъсамъ, ничего общаго не имъющимъ съ христіанскими иконами.

По ученію штундистовъ, не следуетъ употреблять при богослуженіи возженія свёчей и свётильниковь и кажденія оиміама, такъ какъ все это, говорятъ сектанты, есть измышленіе язычества. О возженіи світильниковъ предъ иконами въ домахъ штундисты дерзко говорять: "намъ и такъ тъсно, а тутъ еще постояльцы (иконы) по угламъ, корми ихъ масломъ, ставь имъ свъчи, да еще дай попу, когда онъ прійдеть къ тебъ съ молитвою и другими требами" 1). Но штундисты забывають, что Самъ Господь еще въ Ветхомъ Завъть повельлъ первосвященнику іудейскому кадить онміамомъ надъ ковчегомъ завъта и надъ алтаремъ кадильнымъ, находившимся противъ завѣсы, на которой были священныя изображенія херувимовъ (Исх. 30, 7--8; 40, 26, 29). Точно также Господь повельль Моисею возжигать надъ ковчегомъ свётильники и повелёль поставить предъ завъсою храма свътильникъ съ семью свътилами, которыя возжигали священники іудейскіе непрестанно (Исх. 26, 34; Лев. 24, 2—4).



<sup>1) &</sup>quot;ППтундисты" В. Маврицкій, Правосл. Обозр. 1881 год. томъ 1, стр. 366.

Штундисты, признавая праздники, указанные въ Евангелін, и по преимуществу день воскресный, отвергають всё остальные праздники Церкви Православной, называя ихъ измышленіемъ человъческой праздности и літости, измышленіемъ, основаннымъ на Св. Преданів, которое сектанты отвергаютъ. Отрицая праздники, штундисты указывають на слова Спасителя: "зачьмо и вы преступаете заповыдь Божію ради преданія вашего?" (Матв. 15, 3). Изъ этихъ словъ штундисты выводять заключеніе, что праздники Православной Церкви, основанные на Св. Преданіи, нарушають запов'єдь Божію о труд'ь въ угоду Преданію. Но выводить такое заключеніе изъ приведенныхъ словъ Спасителя—несправедливо. Спаситель говориль не о праздникахъ христіанскихъ, а о тёхъ книжникахъ и фариссяхъ, которые, въ угоду преданію старцевъ, дъйствительно нарушали заповъдь Божію о почитаніи родителей и и которые лицемърно укоряли учениковъ Христовыхъ, ъвшихъ хлѣбъ не умытыми руками (Мате. 15, 2-6). Еще сектанты указывають на книгу пророка Исаін, гдь Господь Богь говорить: "новомьсячія ваши и праздники ваши ненавидить души Моя: они бремя для Меня" (Исвін, 1, 14). Но этими словами Господь обличаеть техъ лицемерныхъ іудеевъ, которые, не понимая сущности праздниковъ, понимали ихъ въ смыслъ совершеннаго бездълія и избъгали въ праздникъ творить даже добрыя дъла. Господь Іисусъ Христосъ не только не отмънилъ 4-ю заповъдь Моисееву о праздникахъ, но и освятилъ ихъ Своимъ примъромъ, посъщая въ праздникъ богослужение въ храмъ и творя дела милосердія (Лук. 4, 16; 13, 10—16; Мате. 12, 9-13). Св. Апостолы также оставили намъ примъръ почитанія праздниковъ-участіемъ въ богослуженіи и дълами благотворенія (Дѣян. 20, 7; 1 Кор. 16, 1—3). Что же касается упрека штундистовъ, будто-бы праздники Православной Церкви суть плодъ праздности и лености христіанъ, то этотъ упрекъ исключается понятіемъ о праздникахъ, какъ дняхъ, установленныхъ Церковію не для бездёлія и безцёльнаго времяпровожденія, а въ память нашего искупленія и освященія. Посвящая праздники Господу Богу, Пресвятой Деве Маріи, Св. Ангеламъ и угодникамъ Божіимъ, Церковь воспоминаетъ всю исторію нашего спасенія и, побуждая насъ къ дёламъ милосердія,

утверждаетъ среди христіанъ взаимную любовь другъ къ другу и въру въ искупившаго насъ Господа.

Штундисты отрицають необходимость постовъ и понимають ихъ въ духовномъ смыслъ, т. е. человъкъ, по ихъ ученію, долженъ внутренно совершенствоваться въ терпфніи, по заповфди Евангелія. Существующіе въ Православной Церкви тілесные посты штундисты считають измышленіемь духовенства ради корысти и ради того, чтобы легче было обманывать народъ. "Отъ чего лошадь будетъ лучше работать", многозначительно спрашивають штундисты "отъ овса или соломы, и когда съ нею легче справиться? Такъ и съ человъкомъ, чтобы легче справиться, попы придумали постъ и другіе обряды. Все это одна узда и больше ничего" 1). Основаніе къ отрицанію постовъ Православной Церкви штундисты указывають въ словахъ Спасителя: "не то, что входить вы уста, оскверняеть человька; но то, что выходить изв усть, оскверняеть человыка" (Мато. 15, 11). Но этими словами вовсе не исключается необходимость постовъ. Смыслъ изреченія Господа уясняется въ связи съ цёлою рёчью Спасителя. Господь обратилъ приведенное изреченіе къ темъ книжникамъ и фарисеямъ, которые ставили мелочныя преданія старцевъ выше закона любви къ ближнимъ. Когда лицемърные фарисеи замътили, что ученики Господа неумытыми руками вли хлебъ, Господь выразилъ предъ фарисеями ту мысль, что следуетъ обращать внимание не на внешнюю нечистоту, а на искоренение тъхъ злыхъ и лукавыхъ помысловъ, которые исходять изъ сердца человъческаго (Мато. 15, 19-20). Отрицая посты, сектанты ссылаются еще на 14 главу посланія Ап. Павла къ Римлянамъ. Но и здёсь нётъ ничего, что говорило бы противъ постовъ Православной Церкви. Смыслъ ръчи Ап. Павла открывается въ связи съ тъми обстоятельствами, которыя вызвали разсуждение Апостола о пищъ. Въ своей ръчи Апостолъ желаетъ примирить споры римскихъ христіанъ касательно разныхъ родовъ пищи. Споры эти вызваны были темъ, что въ общество римскихъ христіанъ входили лица изъ іудеевъ и язычниковъ. Христіане изъ іудеевъ, соблюдая Моисеевъ законъ касательно пищи, требовали этого и отъ христіанъ изъ язычниковъ. Между тімь эти послідніе не на-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 369—370.

ходили законными еврейскія требованія и относились къ пищъ безразлично. И вотъ Апостоль, въ 14 главъ посланія къ Римлянамъ, выясняеть христіанамъ изъ іудеевъ, что каждый предметь въ міръ, какъ созданіе Божіе, освященное Христомъ, чистъ самъ по себъ и, слъдовательно, все въ пищу можно употреблять, не опасаясь оскверненія. А христіанамъ изъ язычниковъ Апостолъ даетъ совътъ: если ближній соблазняется родомъ пищи, то ради устраненія соблазна и ради сохраненія христіанскаго мира и любви, лучше не есть мяса и той пищи, которая соблазняеть ближнихъ.

Постъ Православной Церкви, какъ средство къ покаянію и очищенію отъ граховъ, имать основаніе въ Св. Писаніи. Уже въ Ветхомъ Завътъ постились великіе праведники-Моисей, Давидъ, Илія и др. Въ Новомъ Завете Самъ Господь освятиль своимъ примъромъ сорокадневный постъ и оставилъ намъ прямую заповъдь о постъ: "когда поститесь, не будьте унылы, какъ лицемъры: ибо они принимають на себя мрачныя лица, чтобы показаться людяме постящимися. Истинно говорю ваме, что они уже получають награду свою. А ты, когда постишься, помажь голову твою и умой лице твое, чтобы явиться постящимся не предъ людьми, но предъ Отиемъ твоимъ, который втайнь; и Отецъ твой, видящій тайное, воздасть тебь явно<sup>и</sup> (Мато. 6, 16—18). Въ другой разъ, когда апостолы не могли изгнать изъ человъка бъса, Господь сказаль имъ: "сей родъ изгоняется только молитвою и постомъ" (Мато. 17, 21), и твиъ показалъ спасительное значение поста, какъ особаго подвига благочестія. Прим'тру и наставленіямъ Спасителя слідовали и св. апостолы, которые чтили постъ, какъ необходимое молитвенное средство (Дѣян. 13, 3; 2 Кор. 6, 5).

Отвергая клятву, штундисты ссылаются на единственное изреченіе Спасителя: "Я говорю вамь: не клянитесь вовсе. Но да будеть слово ваше: да, да; ньть, ньть; а что сверхь этого, то от лукаваго" (Мато. 5, 34, 37). Но приведеннымы изреченіемы Спаситель запрещаеты легкомысленныя и лицемырныя клятвы, которыми злоупотребляли фарисеи. Вы то же время Господы указываеты своимы изреченіемы тоты идеалы житейскихы отношеній между людыми, какой должены служить для насы предметомы желаній. Но необходимую вы жизни общественной клят-

ву Господь не запрещаетъ. На клятву первосвященника: "заклинаю Тебя Богомъ живымъ, скажи намъ, Ты ли Христосъ, Сына Божій", Господь отвівчаль: "ты сказала" (Мато. 26, 63—64), и этимъ утвердилъ клятву на судъ. Ап. Павелъ въ посланіи -къ Евреямъ говорить, что Богъ въ удостовърение непреложности своего обътованія Аврааму "клялся Самимо Собою" (Евр. 6, 13), и что "моди клянутся высшимь, и клятва во удостовпреніе оканчивает всякій спорт ихт (Евр. 6, 16), т. е. клятва, которая выше простого утвержденія или отрицанія, должна существовать, какъ действіе, необходимо вызываемое испорченностію человіческой природы. И потому Господь, снисходя немощамъ человъка, клялся Самимъ Собою. Ап. Павелъ неоднократно писаль въ своихъ посланіяхъ: "Бога призываю во свидъ*теля*" (2 Кор. 1, 23), "свидътель мнъ Богъ" (Римл. 1, 9) и проч. А это призывание Бога во свидетельство истины словъ Апостола также составляеть клятву, имъющую и теперь аналогичную формулу.

Штундисты, отвергая почитаніе властей, ссылаются на Мато. 17, 24-27; Колос. 2, 15; Галат. 2, 6; 4, 21-31 и проч. Въ Евангеліи отъ Матеея Спаситель говорить, что сыны царевы (т. е. подданные царя) свободны отъ податей. На этомъ основаніи штундисты ждуть освобожденія оть податей и оть подчиненія властямъ вообще. Но смыслъ словъ Господа тотъ, что если земные цари берутъ подати не съ сыновъ своихъ, а съ постороннихъ, то тъмъ болъе Господь долженъ быть свободенъ оть подати, какъ Сынъ Царя Небеснаго. Во второй ссылкъ сектантовъ читаемъ, что Господь, "отняет силу у начальства и властей, властно подверго ихо позору, восторжествоваво надо ними Собою" (Колос. 2, 15). Въ этихъ словахъ Апостола штундисты несправедливо видять уничтожение Господомъ властей. Изъ предыдущихъ стиховъ той же главы открывается, что подъ "начальствами и властями" надо разумьть начала и власти сатанинскія, которыя Господь поб'ядилъ Своею смертію. Наконецъ, ссылка сектантовъ на посланіе Ап. Павла къ Галатамъ также несправедлива. Подъ "знаменитыми" (гл. 2, ст. 6) Апостолъ разумветь не существующія власти, какъ понимають питундисты, а апостоловъ, съ ученіемъ которыхъ согласуетъ и свое ученіе. А въ 21-31 стихахъ 4-й главы Апостолъ говоритъ о свободъ не отъ техъ законовъ, которыми управляется страна, а о свободѣ христіанъ отъ обрядоваго закона Моисеева. О почитаніи властей, существующихъ для блага и мира самихъ же гражданъ, Господь училъ: "отдавайте Кесарево Кесарю, а Божіе Богу" (Матө. 22, 21). Ап. Павелъ писалъ своимъ духовнымъ чадамъ: "всякая душа да будетъ покорна высшимъ властямъ, ибо ньтъ власти не отъ Бога; существующія же власти отъ Бога установлены. Посему противящійся власти противится Божію установленію. Ибо начальникъ есть Божій слуга, тебъ на добро. Если же дълаешь зло, бойся, ибо онъ не напрасно носитъ мечъ; онъ Божій слуга, отмститель въ наказаніе дълающему злое. И потому надобно повиноваться не только изъ страха наказанія, но и по совъсти. Для сего вы и подати платите" (Римл. 13, 1—2, 4—6).

Въ заключение разбора сектантского лжеучения, считаемъ нужнымъ сказать нъсколько словъ о зловредности секты штундистовъ. Какъ мы видёли, штунда должна быть признаваема сектой зловредной, во-первыхъ, въ томъ отношении, что стремится къ ниспроверженію господствующей въ Россіи Православной Церкви, тъсную связь которой съ существующимъ соціально-политическимъ порядкомъ Имперіи подтверждаетъ исторія Россіи. Во-вторыхъ, штунда вредна потому, что разрушаєть основы христіанской семьи: пропов'єдуя мнимо-евангельское равенство старшихъ и младшихъ, штунда воспитываетъ молодое покол вніе въ полномъ неповиновеніи родительской власти и при отсутствіи началь семейной нравственности до приміровь разврата включительно. И, въ-третьихъ, штунда вредна потому, что угрожаетъ очевидною опасностію для общественнаго благосостоянія нашей странъ и государству. Проповъдуя съ особенной настойчивостію, ложно понимаемое, евангельское братство, штундисты ждутъ всеобщей свободы и равенства; ждутъ перемъны правительства, раздъла имуществъ и прочихъ затъй подпольной пропаганды. Въ настоящее время штундистская секта является уже такою общественною силою, которую нельзя игнорировать. Существующія міры, предусмотрівныя нашимь законодательствомъ касательно борьбы съ сектантствомъ, въ дъйствительности не достигають своей цели по отношенію къ штундистамъ.

Свящ. Л. Твердохльбовъ.

### ОЧЕРКИ

дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образв дахв вамв, да якоже Азв... и вы творите" (loan. 13, 15).

(Продолжение \*).

4. Обращение ст дътыми. Дъти пользовались особою любовью Христа-Спасителя. Изъ евангелій мы знаемъ, что Онъ неръдко ласкалъ ихъ и изливалъ на нихъ свои благословенія; когда ихъ не допускали къ Нему, остерегаясь обезпокоить Его, Онъ не одобряль этого. Онъ говориль даже, что тоть, кто приметь одно изъ дътей во Имя Его, приметъ Его Самого (Мр. 9, 37). Мало того, Спаситель требоваль, чтобы и взрослые въ некоторыхъ отношеніяхъ уподоблялись дътямъ по своимъ внутреннимъ качествамъ (Мо. 18, 3-4). Самымъ тяжкимъ преступленіемъ противъ д'втей Спаситель выставляетъ какой бы то ни было соблазнъ ихъ на что-либо дурное: "кто соблазнитъ одного изъ малыхъ сихъ... тому лучше было бы, если бы повъсили ему мельничный жерновъ на шею и потопили его во глубинъ морской (Мо. 18, 6). Такое любовное отношение къ дътямъ и такая осторожность въ обращении съ ними, чтобы какъ-нибудь не соблазнить ихъ чёмъ-либо дурнымъ, весьма естественны и понятны. Дътская душа, еще не закаленная и не загрязненная жизненной борьбой и искушеніями, весьма сравнительно чиста и чутка ко всему истинно доброму и прекрасному. Чистая и нъжная, она болье, чъмъ душа взрослыхъ людей, обладаетъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 12, 1894 г.

тъми свойствами, какихъ особенно требуетъ отъ насъ евангеліе, а именно: довърчивостію, простосердечіемъ, смиреніемъ, непамятозлобіемъ. Напротивъ, въ ребенкѣ почти нѣтъ гордости, тщеславія, зависти, честолюбія и т. под. Въ то же время детская душа мягка, какъ воскъ, изъ котораго можно лъпить, что угодно-потому-то она весьма впечатлительна и воспріимчива, какъ къ доброму, такъ и къ злому. Такая воспрінмчивость ребенка объясняется тёмъ, что онъ, во-первыхъ, не имъетъ еще твердыхъ, ясныхъ и полныхъ понятій о добрѣ и злѣ, а во-вторыхъ-тьмъ, что въ немъ сильно развита подражательность: всякому извъстно, что дитя часто дълаетъ что-либо не потому. что сознаеть, что именно оно делаеть, а просто потому, что видело или слышало, что такъ делаютъ старшіе. Такимъ образомъ, пастырь церкви обязанъ, прежде всего, кръпко любить дътей, какъ первыхъ наслъдниковъ царствія Божія, и, при обращеніи съ ними, особенно опасаться, какъ бы невольно чёмънибудь не навести ихъ на что-либо дурное. Далъе, дътскій возрастъ назначенъ на пріобретеніе различныхъ познаній, научныхъ и нравственныхъ. Поэтому пастырь церкви, какъ учитель вёры и нравственности христіанскихъ, обязанъ пользоваться такъ доступнымъ для его руководства и учительства возрастомъ дътей, чтобы учить ихъ всему доброму и полезному. внёдрять въ нихъ благія сёмена религін Христовой. При этомъ, какъ обязанный быть всегда трезвеннымъ, неусыпно наблюдающимъ за всеми членами своей паствы, пастырь церкви обязанъ "не презирать и единаго отъ малыхъ", обязанъ наблюдать за правильностію развитія и воспитанія дітей, которыя со временемъ смънять собою своихъ родителей и воспитателей на житейскомъ поприщъ. Такъ какъ дъти не самостоятельны, а находятся подъ естественной опекой своихъ родителей и въ зависимости отъ нихъ, то дело ихъ христіанскаго воспитанія пастырь церкви долженъ вести сообща съ родителями, на которыхъ прежде всёхъ возложена Богомъ обязанность---, воспитывать своихъ дётей въ ученіи и наставленіи Господнемъ" (Ефес. 6, 4). По крайней мъръ, Св. апостолы, лично занимавшіеся діломъ наученія дітей закону Божію (напр. Ефес. 6, 1-2), старались побуждать къ тому же и родителей (ст. 4), указывая имъ, какъ именно и чему именно должны они учить своихъ дътей. Чему же, прежде всего, учить ихъ?

Св. апостолы учили, -- а следовательно и пастырь церкви долженъ учить, -- дътей, прежде всего, исполнять пятую заповъдь, во всемъ повиноваться своимъ родителямъ. "Дъти, повинуйтесь своимъ родителямъ въ Господъ, ибо сего требуетъ справедливость. Почитай отца твоего и мать; это первая заповёдь съ обътованіемъ: да будетъ тебъ благо, и будешь долгольтенъ на земль" (Еф. 6, 1—3). Св. апостоль "не бесъдуеть здъсь ни о Христъ, ни о другихъ возвышенныхъ предметахъ, нотому что умы, къ которымъ обращаетъ свою ръчь, еще нъжны; посему же и увъщаніе дъласть краткое, такъ какъ дъти не могуть следить за длиннымъ словомъ; по этой же причине и о царствіи Божіємъ не говорить ни слова: не такому возрасту слушать объ этомъ... Если же кто станетъ доискиваться, отчего апостоль не говорить дётямь о царствіи благодати, а предлагаетъ заповъдь изъ закона Моисеева, тъмъ мы скажемъ, что онъ поступилъ такъ съ ними потому, что если мужъ и жена върны будутъ тому закону, который онъ имъ изложилъ, то для нихъ не будетъ стоить большого труда подчинить и дътей тому же закону... Замъть, какое твердое основание для добродътельной жизни полагаетъ апостолъ, --- и справедливо, --- въ почитаніи и уваженіи родителей! Запретивъ худые поступки и намъреваясь изложить ученіе о добрыхъ дълахъ, онъ заповъдуетъ, прежде всего, почтеніе къ родителямъ; такъ какъ они-для насъ послѣ Бога главные виновники жизни; поэтому они же первые имъютъ право на наше почтеніе, а потомъ-и всѣ прочіе люди. Если же кто не почтителенъ къ родителямъ, тотъ будетъ ли когда-нибудь таковымъ въ отношени къ стороннимъ лицамъ?! (Св. Злат.) 1). Въ пояснение и дополнение этихъ словъ Св. отца церкви мы осмълимся сказать слъдующее: семья представляетъ собою въ маломъ видъ и церковь, и государство. Мужъ, глава семьи, и жена, второй членъ ея, сочетавшись бракомъ во образъ союза Христа съ церковію (Ефес. 5, 32), представляютъ изъ себя какъ бы Христа и церковь. Научаясь повиноваться

<sup>1)</sup> На посл. къ Ефес. беседа 21.

имъ безпрекословно, дитя такимъ образомъ привыкаетъ слушаться, какъ бы Самого Господа и Его Св. церковь. Далѣе, глава семьи—мужъ и вторая въ семьѣ власть—жена представляютъ собою въ маломъ видѣ, какъ бы Государя и его синклитъ, то есть, зависящихъ отъ него правителей и начальниковъ; и повинуясь имъ, дитя такимъ образомъ привыкаетъ повиноваться властямъ и законамъ государственнымъ, быть добрымъ гражданиномъ въ своемъ отечествѣ.

Далье, Св. апостолы убъждали,—слъдовательно и пастырь церкви долженъ убъждать,—родителей—воспитывать своихъ дътей "въ наказаніи и ученіи Господни". Подъ "воспитаніемъ въ наказаніи и ученіи Господни" слъдуетъ разумьть, какъ устныя наставленія въ истинахъ религіи Христовой, такъ необходимыя для дътей, знающихъ вообще очень не многое, такъ и наученіе дътей христіанскимъ добродътелямъ путемъ личнаго примъра со стороны родителей, такъ необходимаго при впечатлительной натуръ дътей и при ихъ еще не развившейся способности понимать отвлеченную человъческую ръчь, внъ наглядныхъ образовъ и примъровъ (личный примъръ родителей и будетъ какъ бы нагляднымъ обученіемъ дътей закону Божію).

По примфру Св. апостоловъ, пастырь перкви долженъ побуждать родителей вести дѣло христіанскаго воспитанія дѣтей въдухѣ любви и свободы: "Отцы, не раздражайте чадъ своихъ" (ст. 4). Апостолъ не сказалъ: любите ихъ; къ этому влечетъ ихъ..... самая природа... Но что говоритъ? "Не раздражайте чадъ своихъ", какъ это дѣлаютъ многіе родители, лишая дѣтей своихъ наслѣдства, оставляя ихъ безъ призрѣнія, обращаясь съ ними жестоко, какъ съ рабами, а не какъ съ свободными... Какъ причину послушанія жены онъ указалъ въ ея мужѣ... умоляя его, между прочимъ, привлекатъ къ себѣ жену силою любви: такъ... въ немъ же полагаетъ причину послушанія дѣтей, когда говоритъ: "но воспитывайте ихъ въ наказаніи и ученіи Господни" (Св. Злат.) 1).

Безъ тёснаго и единодушнаго взаимодействія между пастыремъ церкви и родителями дётей въ дёлё христіанскаго воспи-

<sup>1)</sup> Ibid.

танія последнихъ, это дело не можеть идти правильно и целесообразно. Тѣ благія сѣмена, которыя пастырь церкви будетъ съять въ дътскія души словомъ и примъромъ, могуть не давать соотвътственныхъ всходовъ и плодовъ, если не будутъ укореняться въ сознаніи и душт детей постоянными напоминаніями со стороны родителей и-личнымъ примфромъ послъднихъ. Мало того, эти благія свиена будуть совсвиь замирать въ детской душъ, если родители своимъ словомъ и примъромъ будутъ внушать дътямъ не то, что внушаетъ имъ пастырь церкви: по большей любви къ первымъ и почти всецълой зависимости отъ нихъ, дъти послушаютъ ихъ скорье, нежели послъдняго. Поэтому пастырь церкви должень, прежде всего, самимъ родителямъ выяснять, чему именно и какъ именно они должны учить своихъ дътей, и настойчиво требовать отъ нихъ, чтобы въ этомъ великомъ дълъ они помогали ему и шли съ нимъ рука объ руку. Замътивъ, что какіе-либо отецъ съ матерью нерадять о христіанскомъ воспитаніи своихъ дітей и даже портять ихъ своимъ вліяніемъ, пастырь церкви обязанъ напомнить имъ объ ихъ долгв въ отношеніи къ ихъ двтямъ и пригрозить имъ страшною ответственностію предъ Богомъ и людьми за соблазнъ и порчу "малыхъ сихъ, върующихъ во Христа". Но кромъ семьи, большое вліяніе на нравственность дътей оказываеть то общество, въ которомъ живетъ семья. Поэтому пастырь церкви обязанъ призывать къ благому участію въ дёлё христіанскаго воспитанія дётей и всёхъ членовъ своей паствы. Если онъ не можетъ требовать отъ каждаго-быть вивств съ нимъ учителемъ ввры и благочестія для всвхъ двтей прихода, то всёхъ и каждаго обязанъ призывать къ доброму воздействію на детей личнымъ примеромъ исполненія заповедей Божінхъ и постановленій церкви, или же, по крайней мёрь, отъ всёхъ и каждаго требовать, что бы они при дётяхъ не говорили и не дълали ничего такого, что бы могло соблазнить ихъ. Наконецъ, могучее вліяніе на дёло христіанскаго воспитанія дітей оказываеть школа. Большинство нашихъ дътей, съ весьма юныхъ лътъ, отдаются въ школы, при чемъ нерѣдко они на все время своего образованія изъемлются изъ семьи. Мъсто родителей для такихъ дътей уже заступаютъ

начальники и наставники школъ. Преподавателемъ Закона Божія въ нашихъ школахъ является обыкновенно пастырь церкви. Вотъ въ этомъ званіи законоучителя онъ можеть и долженъ оказать свое доброе пастырское вліяніе на діло образованія и воспитанія дітей. Помимо его непосредственнаго вліянія на это дёло, и словомъ, и примёромъ, какъ учителя Закона Божія и пастыря церкви, онъ можетъ оказать на это дёло и посредственное вліяніе, располагая и другихъ преподавателей школы вести свое дело такъ, чтобы все образование и воспитаніе нашихъ дітей было проникнуто духомъ Христовымъ. У всъхъ еще на памяти то грустное время, когда богословскіе предметы были въ нашихъ светскихъ школахъ, какъ бы въ загонъ. При годичныхъ испытаніяхъ экзаменаціонныя коммиссіи мало обращали вниманія на познанія учениковъ изъ этихъ предметовъ, лишь бы они имъли удовлетворительныя познанія изъ наукъ свътскихъ. Мало того, изъ преподавателей послъднихъ находились и такіе, которые при случав позволяли себв щегольнуть предъ учениками "либеральнымъ" отношеніемъ къ предметамъ въры и нравственности, выставить ихъ, якобы на основаніи данныхъ науки, въ глазахъ учащихся смёшными и не заслуживающими вниманія... Конечно, пастырь церкви, преподавая въ свътской школъ Законъ Божій, обязанъ, на сколько отъ него зависитъ, бороться съ подобными явленіями въ нашей светской школь. Онъ можеть, напр., требовать отъ учениковъ вполнъ основательныхъ свъдъній изъ своего предмета. Онъ можетъ и преподавателей другихъ школьныхъ предметовъ располагать, по мітрі возможности, къ тому, чтобы они, котя бы лишь не говорили при ученикахъ "гнилыхъ словъ" о религін Христовой и такимъ образомъ не соблазняли "малыхъ сихъ"-дътей нашихъ.

Нельзя не порадоваться, что въ настоящее время Правительство стремится къ тому, что бы дать большую долю участія нашимъ пастырямъ церкви въ дёлё религіозно-нравственнаго воспитанія нашихъ дётей и въ школахъ требуетъ отъ послёднихъ основательныхъ знаній по предметамъ вёры и нравственности христіанскихъ. Нельзя этому не порадоваться потому,

что, поступая такъ, Правительство, очевидно, находится на истинномъ пути къ нашему общему благополучію.

5. Обращение съ несчастными вообще. Счастие-вотъ одно изъ словь, имфющихъ какое-то магическое значение для каждаго человъка. То, что обозначается этимъ словомъ, составляеть предметь самыхь завётныхь упованій, самыхь страстныхь вождельній и стремленій всего человьчества. И это, конечно, потому, что человъкъ и созданъ-то для счастія. Можно считать за общепринятое то положеніе, что счастіе субъективно, то есть, каждымъ понимается по своему, такъ что счастій столько же, сколько и отдъльныхъ человъческихъ личностей. Но такое положение ошибочно. Правда, всякій понимаеть счастіе по своему, всякій ищеть его не тамъ, гдв другіе, такъ что каждый имветь свое счастіе. Но истинное понятіе о счастіи и истинная сущность его, конечно, должны быть едины. Истинное счастіе, которое можеть быть доступно каждому человеку и быть такимъ образомъ общечеловечнымъ, лежитъ, по христіанскому воззренію, въ миръ съ Богомъ, совъстію и людьми, достигаемомъ неуклоннымъ исполненіемъ воли Божіей, въ радости о всемъ нравственно-добромъ и прекрасномъ, въ полной преданности волъ Божіей въ здішней жизни. Вотъ такое счастіе единственно истинное и единственно прочное, ибо зиждется на самыхъ коренныхъ основахъ въчной и по природъ своей богоподобной души человъческой. Къ сожалънію, большинство людей не знаетъ про такое счастіе и не стремится къ нему, а полагаетъ свое счастіе не на небъ, а на земль, ищеть его не въ удовлетвореніи святвишихъ потребностей души, а въ удовлетвореніи различныхъ потребностей тела, въ привязанностяхъ и любви къ различнымъ земнымъ предметамъ и лицамъ. Но такъ какъ все земное, въ чемъ люди полагаютъ свое счастіе, не въчно, а скоро преходяще, то и самое счастіе, основанное на привязанности къ земному, весьма изменчиво: сейчасъ человекъ считаетъ себя счастливымъ, а чрезъ часъ онъ потерялъ основу своего счастія, потеряль напр. славу, почести, богатство, любимую женщину, друга, дитя и т. под. и онъ считаетъ уже себя несчастнымъ и неръдко гибнетъ подъ гнетомъ своего несчастія. И всъ, такъ или иначе несчастные, должны быть предметомъ особой попечительности со стороны пастыря церкви: этого требуетъ отъ него Самъ Христосъ-Спаситель и Его св. апостолы. Выше мы уже говорили, что Христосъ-Спаситель и Его св. апостолы никогда не оставляли безъ помощи такъ или иначе несчастныхъ. Такая помощь ими заповъдана и всъмъ христіанамъ, особенно же пастырямъ церкви, заповъдана съ угрозою наказанія за неисполненіе этой заповъди: "Проклятые! Идите въ огонь въчный... ибо Я (въ лицъ всъхъ меньшихъ и несчастныхъ братій вашихъ) алкалъ, и вы не дали Мнъ ъсть; жаждалъ и вы не напоили Меня, былъ нагъ, и не одъли Меня; боленъ и въ темницъ и не посътили Меня" (Ме. 25, 41—45). Какъ же обращаться съ несчастными?

Здёсь необходимо, прежде всего, иметь въ виду слова Спасителя: "пріндите ко мит вст труждающіеся и обремененные, и Я успокою васъ" (Мо. 11, 28). Такое успокоение должно заключаться, прежде всего, въ доставленіи несчастному именно того, лишеніе чего ділаеть его несчастнымь и пользованіе чімь не дълаетъ его преступнымъ: больныхъ, по примъру Христа Спасителя и Его св. апостоловъ, следуетъ врачевать, голодныхъ кормить, нагихъ одъвать, жаждущихъ поить, находящихся въ больниць и въ темниць посыщать, скорбящихъ утышать, нуждающимся въ наученіи и руководствъ подавать таковыя и т. под. Призывая несчастныхъ къ Себъ, какъ къ Источнику успокоенія, Христосъ-Спаситель далее говорить: "возьмите иго Мое на себя и научитесь отъ Меня, ибо Я кротокъ и смиренъ сердцемъ; и найдете покой душамъ вашимъ: ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко есть (ст. 29-30)! Итакъ, основание успокоенія человъческой души, истерзанной несчастіями заключается въ принятіи на себя ига Христова. А это иго состоить въ безусловномъ повиновеніи воль Божіей и всецьлой преданности всеблагому и всеуправляющему Провиденію. Качества же, необходимыя человъку для того, чтобы быть способнымъ принять на себя иго Христово, суть смиреніе и кротость. Смиренномудрый (Мо. 5, 3), считая себя ни во что предъ Богомъ и людьми, обыкновенно не имфеть никакихъ особыхъ, гордымъ

людямъ свойственныхъ, претензій къ жизни: онъ беретъ изъ нея только то, что она даеть ему. При этомъ за все радостное онъ радуется о Господъ, принимая доброе не какъ воздаяніе за свои добродітели, а какъ милость Божію къ себі. Будучи въ то же время кроткимъ, (Мо. 5, 5) смиренномудрый человъкъ, получая отъ жизни что-либо злое, переноситъ его безъ всякаго ропота на Бога, принимая это злое за наказаніе за свои недостатки, безъ всякаго озлобленія на людей, --если это зло савлано ему ими, -- считая въ такомъ случав людей орудіями гитва Божія и предоставляя судъ надъ ними Вседержителю-Богу. Само собою разумвется, что для полнаго повиновенія Богу и всецьлой преданности воль Божіей человъку необходима твердая въра въ Бога. Мароъ, лишившейся нъжно любимаго брата и удрученной поэтому тяжкимъ горемъ, Христосъ-Спаситель указываетъ на въру въ Себя, какъ воскресение и жизнь, будитъ въ ней въру въ непрестающую за гробомъ жизнь человъка, въ которой встрътятся и облобызаются всв любящіе Бога и другь друга. При этомъ пастырь церкви долженъ указывать несчастному на суетпость всъхъ земныхъ попеченій, заботъ, стремленій и привязанностей, на кратковременность, въ сравненіи съ вічностію, всъхъ нашихъ скорбей и лишеній и на мимолетность и непрочность нашего земного счастія, основаннаго на удовлетвореніи нашихъ земныхъ заботъ и стремленій, на привязанностяхъ къ различнымъ земнымъ предметамъ и лицамъ. Сестра Лазаря Мароа, любившая домашнее хозяйство и желавшая получше угостить Своего Божественнаго Гостя, была по своему несчастна, когда никто не помогаль ей въ ея хлопотахъ, ибо боялась, что одна она не успъетъ приготовить все такъ, какъ бы ей хотълось. Христосъ-Спаситель указалъ на всю суетность такихъ ея заботъ и хлопотъ и обратилъ ея взоръ на единственно нужное для человъка и его счастія-на изученіе и исполненіе слова Божія.

Равнымъ образомъ и св. апостолы, какъ это видно изъ безчисленныхъ мъстъ ихъ писаній, въ обращеніи съ несчастными, помогая имъ всъмъ, чъмъ могли, въ то же время выставляли на видъ суетность и ничтожество земныхъ радостей и страданій, будили въ нихъ въру во всеблагой Промысель Божій. побуждали ихъ въ этой въръ показывать терпъніе (2 Петр. 1, 6), указывали имъ на въчную жизнь въ Богъ, въ которой ждеть людей, живущихъ здёсь по Богу, такое счастіе, о которомъ на землъ "не лъть есть и глаголати". Такъ, помогая несчастнымъ, чемъ только можно, возрождая и оживляя въ нихъ твердую въру въ Бога и преданность Его святой воль, указывая имъ на суетность и мимолетность всего земного и научая ихъ смиренію, кротости и терпівнію, пастырь церкви можеть довести несчастнаго до такого душевнаго состоянія, при которомъ онъ спокойно будеть относиться ко всемь земнымъ радостямъ и печалямъ, за все-и за доброе, и за злое-благодари Господа, и въ которомъ онъ найдеть свое истинное счастіе, котораго отравить не смогуть никакія земныя скорби и лишенія. И онъ на опыть узнаеть тогда, что иго Христово, дъйствительно, благо, и бремя Его легко есть. Здъсь могутъ спросить насъ: гдф же пастырю церкви взять матеріальныхъ средствъ на то, чтобы голодныхъ кормить, нагихъ и босыхъ одъвать и обувать, больныхъ лечить и т. под. Ведь пастырь церкви и самъ неръдко, живя на бъдномъ приходъ и имъя многочисленное семейство, нуждается даже въ самомъ необходимомъ. И христіанское ли діло-крыть крышу у другихъ, раскрывая свою собственную. Въ виду возможности подобныхъ разсужденій, мы считаемъ нужнымъ сказать следующее. Во-первыхъ, св. апостолы не имели у себя ничего, а были всемъ богаты, ибо твердо веровали, что Отецъ Небесный Самъ знастъ, что нужно для каждаго человека и Самъ даетъ нужное просящимъ у Него. Во-вторыхъ, "кто возлюбитъ отца или мать, брата или сестру. сына или дочь паче Христа, нъсть Его достоинъ". Въ-третьихъ, пастырь церкви долженъ давать своей семьв и лицамъ нуждающимся, принадлежащимъ къ его паствъ, только то, о чемъ мы молимся въ словахъ молитвы Господней: "хлѣбъ нашъ насущный даждь намъ днесь". И если онъ внимательно всмотрится и въ жизнь своей семьи, и въ жизнь говорящихъ про себя своихъ пасомыхъ, что они нуждаются, то онъ увидить, что и здёсь и тамъ привносится въ жизнь много такого,

что не относится къ числу предметовъ, о которыхъ намъ позволено молиться въ четвертомъ прошеніи молитвы Господней. И никто если не не осудить, то, по крайней мъръ, не будеть имъть никакого права осуждать пастыря церкви за то, что онъ даетъ и своимъ семейнымъ, и своимъ пасомымъ именно только хлебъ насущный: такъ поступали и такъ заповедали поступать Самъ Христосъ-Спаситель и Его св. апостолы. Наконецъ въ дълъ помощи несчастнымъ пастырь церкви можеть руководиться и такимъ примъромъ Христа-Спасителя и Его св. апостоловъ: помогать нуждающимся чемъ бы то ни было при посредствъ другихъ. Христосъ-Спаситель не имълъ ничего; но Онъ принималъ добровольныя пожертвованія отъ другихъ и изъ нихъ помогалъ беднымъ. Святые апостолы также собирали пожертвованія отъ людей состоятельныхъ и распредъляли ихъ нуждающимся. И пастырь церкви пусть поступаетъ также. Заболъетъ бъдный человъкъ-пусть онъ сходитъ къ врачу или фельдшеру и попросить ихъ именемъ Христовымъ помочь больному. Случится какое-нибудь несчастіе у пасомыхъ, напр. неурожай, пожаръ, падежъ скота и т. под. пастырь церкви всегда можеть найти въ своемъ приходъ или по сосъдству съ нимъ людей зажиточныхъ, напр. промышленниковъ, купцовъ, землевладъльцевъ, - и обратиться къ нимъ съ просьбою во Имя Христово-помочь несчастнымъ, чёмъ кто можетъ. Наконецъ, пастырь церкви можетъ, по примъру св. апостоловъ, основавшихъ общественную кассу изъ добровольныхъ пожертвованій въ пользу нуждающихся, (Дівян. 2, 44-45; 14, 32. 34-35), которою зав'ядывали діаконы (6, 2-6), устраивать приходскія попечительства изъ людей чистой нравственности и не зазорной честности, которые, подъ руководствомъ пастыря церкви. могли бы собирать ножертвованія и изъ нихъ удълять нуждающимся. Правда, найдутся люди, которые будутъ осуждать пастыря церкви за то, что онъ какъ бы загребаеть въ данномъ случав жаръ чужими руками; будутъ даже обвинять его въ личномъ обогащении на счетъ собираемыхъ имъ суммъ. Но имъя тотъ нравственный обликъ, черты котораго обозначены во второмъ очеркъ нашего настоящаго труда, сознавая, что онъ въ данномъ случав несетъ на алтарь любви къ Богу и ближнимъ свое личное я, свое самолюбіе, свое человвческое достоинство, которымъ, при просьбахъ за другихъ, нервдко приходится подвергаться тяжелымъ испытаніямъ, пастырь церкви съ чистою совъстію можетъ не обращать вниманія на такіе пересуды: поговорятъ по неразумію или испорченности своей да и перестанутъ, понявъ, наконецъ, что "злѣ глаголали", осуждая неповиннаго.

Н. Румянцевъ.

(Продолжение будетъ).

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 16.

АВГУСТЪ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Августа 1894 года. Временно-исправл. должность цензора, Протојерей Павеля Солицева.

# Изложеніе и разборъ католической доктрины о свътской власти папъ.

(Окончаніе \*).

#### II.

Ультрамонтанскіе богословы, какъ мы видели, начинаютъ свою доктрину о свътской власти римскаго первосвященника съ обоснованія теократическаго принципа, лежащаго въ основъ ихъ доктрины. Исходя изъ положенія, что монархическая форма правленія есть единственно истинная, они склоняются къ подчиненію государства церкви, какъ высшей его во всехъ решительно отношеніяхъ. Этотъ выводъ, какъ уже было замічено, можетъ имъть силу только при доказательствъ двухъ положеній, на которыхъ поконтся весь силлогизмъ: перваго-что монархическая форма правленія есть единственно истинная и второго-что церковь есть не просто церковь, но и совершеннъйшее государство, ибо только въ этомъ случат она можетъ быть источникомъ объихъ властей-и духовной, и свътской. Ультрамонтаны не доказывають, какъ должно, ни того, ни другого изъ этихъ положеній. Посмотримъ ближе на ихъ доказательства и мы тотчасъ убъдимся въ этомъ.

Монархическая форма государственнаго устройства, говорять они, есть единственно истинная потому только, что всякая власть происходить изъ монархической власти Тріединаго Бога 1). Но изъ того, что всякая власть происходить отъ единаго

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» № 15, 1894 г.

<sup>1)</sup> Буквально такого выраженія ність ни у одного изъ папистовъ, но самая мысль встрічается во всіхъ ультрамонтанскихъ сочиненіяхъ, начиная съ Бонифаціевой булли Unam Sanctam.

Бога, еще никакъ нельзя видъть, чтобы эта власть по своей . внѣшней формѣ необходимо была монархическою. Сами же ультрамонтаны, какъ мы видёли, утверждають, что та или другая конкретная форма власти происходить не непосредственно отъ Бога, а изъ народнаго права или же, если не всегда отсюда, то, безъ сомнънія, всегда изъ чисто внъшнихъ естественныхъ условій (историческихъ, соціальныхъ и т. п.). Божественное происхожденіе власти, по ихъ же собственному ученію, простирается только на власть цёлаго народа или даже только на самую идею власти, а не на ея конкретную форму. Вследствіе этого изъ божественнаго происхожденія земной власти слідуеть только тоть прямой выводъ, что всё существующія на землё власти должны быть едины по своей идев, а ничуть не тотъ, что бы всв онв были сосредоточены въ одномъ лицъ, монархъ. Это понятно само собою. Теперь, действительно, объ существующія въ міръ власти-и духовная, и себтская-въ сущности едины по своей идев: та и другая власть заботится о благв человека, только одна власть, свътская, заботится о благъ земномъ (при этомъ не только о телесномъ, какъ ошибочно думаютъ ультрамонтаны, но и о духовномъ и главнымъ образомъ о духовномъ); другая, духовная, -- о благъ небесномъ, не оставляя, конечно, безъ всякаго вниманія и того, что человъку до неба придется жить еще здёсь на землё. Такимъ образомъ, единая по своей идеё власть раздёлена между двумя представителями-духовнымъ и свътскимъ, чтобы одинъ преимущественно заботился о земномъ благъ ввъренныхъ ему людей, другой-и о благъ небесномъ. Тутъ нътъ никакого дуализма, подобнаго манихейскому, какъ думаль это папа Бонифацій VIII, но, наобороть, -- самый строгій монизмъ, монизмъ принципа и идеи. У манихеевъ же былъ, именно, дуализмъ въ ихъ двухъ принципахъ, совершенно противоположныхъ одинъ другому, дуализмъ идеи. Такимъ образомъ, первое положение ультрамонтанской доктрины, служащее ея исходнымъ пунктомъ, положеніе, что монархическая форма государственнаго устройства есть единственно истинная, - это положение по истинъ виситъ на воздухъ безъ всякой точки опоры. Конкретныя формы власти, по ихъ же собственному воззрѣнію, не происходять непосредственно отъ Бога, а создаются самой исторіей челов'вчества; и изреченіе апостола, что "н'ътъ власти, которая была бы не отъ Бога" (Рим. XIII, 1), должно быть относимо не къ конкретной формъ власти, а къ ея идеъ; почему еще ни откуда не видно, чтобы монархическая форма государственнаго устройства была единственно истинною 1).

Поставивши это недоказанное положение во главъ своей доктрины, ультрамонтаны, какъ мы видели, склоняются къ мысли о подчиненіи государства церкви, прежде всего, потому, что церковь выше государства во всъхъ отношеніяхъ: и по существу, и по происхожденію, и по объему своей власти, и по цъли, и по средствамъ къ осуществленію оной, и наконецъ, по продолжению. Замътивъ пока, что ультрамонтаны въ своемъ доказательствъ превосходства церкви предъ государствомъ впадають въ крайность, остановимь наше внимание на указанномъ выводъ. Изъ превосходства царства Божія предъ царствомъ мірскимъ, изъ превосходства спасенія души предъ всякимъ земнымъ счастіемъ, при недоказанности перваго положенія, логически следуетъ только то, что церковь и государство суть двъ различныя по существу области, два различные жизненные порядка, могущіе существовать рядомъ одинъ съ другимъ, образуя свободный единый союзъ, безъ всякаго порабощенія одного другимъ. Дъйствительно, союзъ церкви съ государствомъ можетъ и долженъ быть союзомъ, основаннымъ не на подчинении последняго первой, а на равноправныхъ условіяхъ существованія. Христіанская религія, какъ пропов'єдующая выстую нравственность и идеальную жизнь, должна служить государству въ качествъ основы для его принциповъ, учрежденій и законовъ, т. е. яснъе-государственная власть проповъдуемыя церковью истины въры и нравственности должна признавать за высшее руководство въ своей дъятельности и должна заботиться о примъненіи въ жизни людей закона христіанскаго. Но этотъ долгъ государственной власти есть долгъ истинной свободы, какъ представляеть ее христіанство, а не долгъ вніш-



<sup>1)</sup> Впрочемъ современный намъ папа, Левъ XIII, уже дѣлаетъ уступку въ этомъ отношенів; въ одной изъ новѣйшихъ своихъ энцикликъ онъ уже говоритъ, что католическая церковь признаетъ истиннымъ всякое законное правительство, будетъ ли оно монархическимъ, иле какимъ-лябо инымъ. Ред.

няго принужденія, чего требують ультрамонтаны. Такой же свободный союзь церкви съ государствомь не требуеть, очевидно, непремѣнно монархической теократической формы государственнаго устройства; онъ удобно можеть быть и при двухъ внѣшне независимыхъ другь отъ друга властяхъ—церковной и государственной. Такъ превосходство церковной власти предъгосударственной еще не можеть быть достаточнымъ логическимъ оправданіемъ монархическаго теократическаго принципа.

Въ самомъ доказательствъ этого превосходства церкви предъ государствомъ ультрамонтаны, намфренно или ненамфренно, дълаютъ не мало очень крупныхъ погръщностей. Понятіе ихъ о государствъ весьма несправедливо. Они напрасно думають, что государство призвано заботиться только о телесномъ, временномъ благъ своихъ подданныхъ и больше ни о чемъ. Даже у дикихъ народовъ забота правителей не ограничивается только заботою о телесномъ удобстве своего народа, но всегда боле или менве она привлекаетъ въ себя заботу и о другой сторонъ человъческаго существа-сторонъ духовной. Правители даже дикихъ народовъ всегда заботятся и о духовномъ благъ своихъ народовъ. Какъ бы низко они это благо не понимали, для существа дела это, конечно, безразлично. Ультрамонтаны, очевидно, въ своемъ понятіи о государствъ имъють въ виду не такое государство, какимъ оно должно быть по своей идеъ, но-какимъ оно иногда бываетъ на практикъ, въ самой жизни. Только этимъ можно объяснить многія несправедливыя мысли, расточаемыя ультрамонтанами по адресу государства, въ родъ того, напр., что государство основывается всегда на насильственномъ порабощении одного человъка другимъ, на звърскомъ нападеніи и покореніи одного народа другимъ народомъ и т. под. Государство же по своей идев, какъ известно, прямо должно заботиться о всеобщемъ мирѣ народовъ, устраненіи раздоровъ и войнъ, о всеобщемъ единствъ жизни во всъхъ ея отношеніяхъ, о всеобщей взаимной помощи и братствъ. Нътъ нужды отвергать, что наступить, рано-ли поздно, такое время, когда эта идея истиннаго государства станетъ историческимъ фактомъ. Сравнивая государство съ церковью, ультрамонтаны берулъ не понятіе о государствъ, каковымъ оно должно быть

по своей идет, но извращенную практику государственной жизни. Между тёмъ, церковь въ этомъ случат они понимаютъ въ смыслъ идеальномъ, каковою она должна быть, согласно съ мыслью ея Божественнаго Основателя, забывая, что и она на практикт нертдко бываетъ далека отъ начертаннаго ей идеала. Поэтому и сравнение ультрамонтанъ идеи церкви съ практикою государственной жизни, взятой, при этомъ, съ худшей ея стороны, должно признать въ высшей степени не научнымъ.

Но если бы ультрамонтанамъ даже удалось обосновать свое первое положение о теократической монархіи, какъ единственно истинной; если бы они доказали превосходство церкви предъ государствомъ, разсматривая ту и другое по ихъ идев: то и тогда теократическій принципъ еще не быль бы оправдань, прежде чёмъ не было бы доказано, что церковь Христова есть не просто церковь, но и совершеннъйшее государство; ибо только при этомъ нообходимомъ условіи она можетъ быть источникомъ объихъ властей-и духовной, и свътской. Ультрамонтаны, какъ мы видёли, оставляють это положение уже совершенно безъ всякихъ доказательствъ.--Между тъмъ, церковь никогда не можеть быть государствомъ. Господь Іисусъ Христосъ ни разу не выразиль этой мысли, но даже, напротивь, Онъ прямо говорилъ, что "царство Его не отъ міра сего" (Іоанн. XVIII, 36). Церковь Христова учреждена Богочеловъкомъ для спасенія душъ; она обращается къ свободъ людей. Государство, напротивъ, поддерживаетъ внѣшній юридическій порядокъ, требуетъ и вынуждаетъ повиновеніе. Церковь, какъ редигіозное общество, всецёло основано на свободё, безъ которой религія теряеть всякое свое значеніе; государство же пока не можеть обойтись безъ внёшнихъ принудительныхъ мёръ. Нельзя насильно заставить вівровать и быть нравственнымъ, это есть исключительно дело свободы. Поэтому, церковь вовсе и не нуждается въ томъ, чтобы ей распоряжаться какими-либо принудительными мфрами, не нуждается-чтобы быть государствомъ. Да истинная церковь къ этому никогда и не стремилась. "Церковь православная, справедливо говорить Ю. О. Самаринъ, сознавая себя, какъ живое явленіе, само въ себъ конкретное, никогда не искала осуществиться въ формъ государства. Ка-

толики любять уподоблять церковь душь, а государство тьлу: это сравненіе въ высшей степени ложно. Изъ него можно вывести то заключеніе, что церковь, сама по себъ, не есть живой организмъ, конкретное цълое, а нъчто отвлеченное, одностороннее и неполное; что государство точно такъ же для нея необходимо, какъ твло для души; что идея церкви не воплощается въ ней самой, а внъ ея и т. п. Православная церковь не полагаеть своего призванія въ томъ, чтобы волей-неволей заставить своихъ членовъ выполнять божественные законы, но въ томъ, чтобы воспитать внутри самого человъка чувство духовной любви" 1). Вообще безспорно, что церковь никогда не можетъ быть государствомъ, такъ какъ она не можетъ прибъгать къ принудительнымъ мърамъ. Наоборотъ, разсуждая чисто теоретически, можно допустить, что государство въ концѣ концовъ слилось бы съ церковью, если бы всѣ люди прониклись христіанскою истиною и провели её во всѣ свои взаимныя отношенія. Но если этоть блаженный день настанеть когда-либо здёсь на землё, то онъ настанеть безъ всякаго внъшняго принужденія со стороны церкви; онъ явится результатомъ сознательнаго свободнаго усвоенія Христовой истины, плодомъ долгаго и труднаго перевоспитанія человъчества въ духъ христіанской свободы и любви. Насильно ускорить этого дня невозможно. Можно только пока мечтать объ немъ и этою мечтой красить дни текущей действительности. -- Итакъ, церковь не можетъ быть государствомъ. Если же она не можетъ быть государствомъ, то она не можетъ быть, поэтому, и источникомъ объихъ властей-и духовной, и свътской. Это понятно само собою.

Напрасно ультрамонтаны, вмёсто прямого доказательства своего второго положенія, что церковь есть не просто церковь, но и совершеннёйшее государство,—напрасно стараются найти догматическія и историческія доказательства того, что римскій папа можеть быть источникомъ обёнхъ властей. Они, какъ мы видёли, въ этомъ отношеніи, прежде всего, ссылаются на свой



<sup>1)</sup> Ю. Ө. Самаринъ. Полное собр. соч. т. V. Стефанъ Ягорскій и Өеофанъ Прокоповитъ. Москва, стр. 178 (г. 1880). У Маассена, Введеніе проф. Суворова, стр. XX.

догмать о главенствъ и намъстничествъ папы (чрезъ преемство его отъ св. ап. Петра). Не говоря уже о томъ, что этотъ римскій догмать не имбеть за себя никакого основанія ни въ св. Писаніи, ни въ св. Преданіи и, какъ такой, не есть истинный догмать, скажемъ только, что и онъ еще не служить необходимымъ логическимъ основаніемъ свётскаго главенства папы. Если папа, действительно, замениль собою Христа для церкви; если онъ, дъйствительно, есть ея глава: то и тогда еще не видно, что онъ долженъ быть непременно и светскимъ господиномъ. Господь Іисусъ Христосъ не былъ земнымъ царемъ, а напротивъ былъ вврноподданнымъ римскаго императора. Онъ исполняль свои обязанности по отношенію къ земнымъ властямъ и всегда удалялся отъ народа въ тъхъ случаяхъ, когда этотъ, увлеченный ученіемъ Спасителя и Его чудесами, хотълъ объявить Его своимъ небеснымъ царемъ (Лук. XII, 13-14 и д.; Іоанн. VI, 15). Если ультрамонтаны говорять, что римскій епископъ сталъ зъ совершенно такія же отношенія къ церкви, въ какихъ былъ къ ней Христосъ до Своего вознесенія; если они хотять переносить съ Лица Богочеловъка всъ черты на лицо папы: то должны переносить и эту черту Спасителяповиновеніе и исполненіе государственныхъ обязанностей по отношенію къ верховной власти своего государя.

Ничего не говорить въ пользу свётской власти римскаго епископа и указаніе ультрамонтанскихъ богослововъ на его преемничество отъ св. ап. Петра. И въ этомъ случай должно сказать то же, что было сейчасъ сказано; ибо св. Петръ не былъ больше своего Спасителя. Спаситель не былъ свётскимъ правителемъ, а потому не далъ никакой свётской власти и св. ап. Петру. Этотъ св. апостолъ не имёлъ даже правъ римскаго гражданина, а не то, что правъ свётскаго правителя. Да онъ и не думалъ искать свётскаго господства надъ кёмъ либо. Напротивъ, еще самъ увёщевалъ пастырей церкви и даже умолялъ не господствовать надъ наслёдіемъ Божіимъ, т. е. христіанами (1 Петр. V, 1—3). Св. ап. Петръ писалъ въ своемъ посланіи, чтобы христіане "были покорны всякому человёческому начальству, ради Господа: царю, какъ верховной власти, правителямъ, какъ отъ него поставляемымъ для наказанія зло-

дъевъ и для поощренія дълающихъ добро" (1 Петр. II, 13—14). Писавшій такимъ образомъ, очевидно, не могъ самъ стремиться къ свътскому господству, не могъ завъщать его и своему преемнику.

Такимъ образомъ, указаніе ультрамонтанскихъ богослововъ на главенство и намъстничество папы, каковое онъ получилъ отъ Самого Христа чрезъ своего патрона, св. ап. Петра, никакъ не оправдываетъ притязаній Петрова преемника на свътское главенство надъ христіанами. Если же римскій епископъ хочеть быть не только царемъ духовнымъ, но вмъстъ и царемъ светскимъ, то онъ, значитъ, хочетъ быть для христіанъ не темъ, чемъ былъ для насъ Христосъ, а чемъ то больше Его. Дъйствительно, ультрамонтаны въ своемъ воззръніи на римскаго первосвященника высказывають такія понятія, которыхъ не прилагалъ къ Себъ, да и не могъ приложить даже Самъ Христосъ. Беллярминъ, напр., (римскій богословъ XVII в.) возвышая достоинство папы, утверждаль, что если бы папа запретилъ исполнять добродътели, а напротивъ того приказалъ совершать пороки, то церковь обязана върить, что порокъ есть добродътель, а добродътель-зло, если не хочетъ гръшить противъ совъсти" 1). При такихъ чудовищныхъ представленіяхъ о папъ, очевидно, послъдній можетъ претендовать ръшительно на все. Да мы уже видели, что ультрамонтаны наделяють своего верховнаго епископа даже правомъ, делать изъятія не только изъ законовъ гражданскихъ, не только изъ положительнаго закона естественнаго, но изъ самаго закона божественнаго. Изъ этихъ-то чудовищныхъ представленій о себъ, должно думать, и выходять всё притязанія римскихъ епископовъ на свътское господство въ міръ; ибо папа, какъ сказано, если онъ требуетъ для себя свътскаго господства въ міръ, значитъ не только желаетъ быть образомъ и наместникомъ Христа на земль, но претендуеть быть большимь Христа. Значить, при притязаніяхъ римскаго первосвященника, католическій догматъ о главенствъ и намъстничествъ папы, самъ по себъ, вообще еще не при чемъ, тутъ дъло касается чего-то большаго...



<sup>1)</sup> De contraversis christ. fidei, t. I. Contr. III, Lib. IV, c. V. См. у II. Срътевскаго, стр. 92.

Не при чемъ тутъ, поэтому, и тъ папскія буллы и декреты, въ которыхъ объявлялось подчинение папъ всякаго созданія рішительно необходимыми для спасенія. Папы, писавшіе эти буллы и эти декреты, очевидно, забывали, что для спасенія необходимо подчиненіе пап'ь, какъ пастырю, а вовсе не какъ мірскому господину. Притомъ, снова, кстати, повторяемъ, что самый догмать даже и о духовномъ, т. е. пастырскомъ главенствъ папы въ церкви, прямо противоръчитъ св. Писанію, которое учить, что "большій изъ христіанъ долженъ быть меньшимъ и начальствующій долженъ быть слугой" (Ме. XX, 25-28; Лук. XXII, 25-27). Отсюда о подчиненів пап'в всякаго созданія также не можеть быть и різчи: папа не больше другихъ пастырей церкви, равнаго съ нимъ священнаго сана; онъ глава только въ своей римской церкви и не глава въ другихъ христіанскихъ самостоятельныхъ церквахъ. (Вдаваться въ подробный и обстоятельный разборъ папскаго догмата о главенствъ и наместничестве папы-не входить прямо въ нашу задачу).

Далье, ультрамонтаны, какъ мы видьли, пытаются въ самомъ св. Писаніи найти основанія того, что римскій первосвященникъ не только можетъ, но и долженъ быть источникомъ объихъ властей-и духовной, и свътской. Они, какъ мы видъли, переносять на папу всъ мъста св. Писанія, гдъ приписывается Христу царское достоинство и говорится о церкви, какъ царствв. Действительно, Христосъ нередко представляется въ св. Писаніи въ образѣ царя и правителя народовъ. Особенно такими чертами изображается Онъ въ ветхозавѣтныхъ пророчествахъ, гдв о немъ говорится, какъ о Мессіи, имфющемъ прінти въ міръ. Но всѣ эти мѣста говорять не о земномъ царствъ Мессіи. Въ послъднемъ смыслъ понимали ихъ ошибочно одни только іудеи, которые и соблазнились поэтому, когда увидели своего Мессію въ образе Человека, не имевшаго гдв главу приклонити, Человвка, родившагося въ пастушеской пещеръ и вмъсто мягкаго и чистаго царскаго ложа избравшаго Себъ ясли. Христосъ и явился царемъ, но царемъ не светскимъ, а духовнымъ. Его царская власть состояла въ могуществъ Божественной Истины, которымъ Онъ покорялъ Себъ сердца людей. На вопросъ Пилата: "царь ли еси ты"?—

Спаситель, какъ извъстно, отвътилъ, что Онъ дъйствительно, царь, такъ какъ "на то родился и на то пришелъ въ міръ, чтобы свидътельствовать объ Истинъ" (Іоанн. XVIII, 37). Вотъ-въ чемъ царство Его. Оно, какъ Христосъ разъяснилъ ему же-Пилату,-, не отъ міра сего"; ибо "если бы отъ міра сего было царство Мое, говорилъ Христосъ, то служители мои подвизались бы (ήγονίζοντο) за Меня, чтобы Я не быль преданъ іудеямъ" (ст. 37). Да и вся жизнь Іисуса Христа прямо показываетъ, что Онъ не быль и не желаль быть земнымъ мірскимъ царемъ. Вся Его жизнь отъ самаго момента рожденія до момента позорной смерти раба есть безпрерывный скорбный путь крайняго уничиженія. Между тёмъ Онъ, если бы пожелаль, то могь бы, какъ Онь Самъ говориль, испросить у Отца болье, нежели двынадцать легіоновь ангеловь (Мв. XXVI, 53); могъ бы явиться могущественнъйшимъ царемъ, побъдителемъ всъхъ царствъ міра. Но этого не нужно было для Его Божественной миссіи "свидетельствовать объ истине", ибо эта последняя была могущественна своею внутреннею силою. Что Христосъ не желаль быть царемь земнымь, это особенно наглядно показывають тв два случая изъ Его жизни, когда народъ, Его слушавшій, будучи увлеченъ Его дивнымъ ученіемъ и чудесами, хотёль насильно провозгласить Его своимъ царемъ (Іоанн. VI, 15) и сделать судьей и решителемъ своихъ житейскихъ дёль (Лук. XII, 13-14). Въ первомъ случав Інсусъ, какъ извъстно, празумъвъ, яко хотятъ прінти, да восхитятъ Его и сотворять Его царя, отъиде въ гору единъ"; во второмъ же случав Онъ ответиль человеку, пришедшему просить Его раздёлить наслёдство со своимъ братомъ, слёдующимъ вопросомъ: "кто поставилъ Меня судить или делить васъ?" Въ обоихъ этихъ случаяхъ Спаситель прямо показалъ, что Онъ не на то пришелъ въ міръ, чтобы быть свѣтскимъ правителемъ и господиномъ. Наглядно Онъ это показалъ и тъмъ, что Самъ исполнялъ обязанности подданнаго по отношенію къ своему, притомъ иноплеменному, правителю (Лук. II, 1-6; Мо. XVII, 25-27) и другимъ это заповъдалъ, сказавъ: "воздадите Кесарева Кесареви, и Божія Богови" (Ме. ХХІІ, 21).

Слова Спасителя, обращенныя къ Пилату: "царство Мое не

отъ міра сего" нѣкоторые католическіе богословы пытаются перетолковать въ томъ смыслъ, что Інсусъ Христосъ и не думалъ отрицать ими въ Себъ свътскаго царскаго достоинства; Онъ хотель этимь только сказать, что Свои царскія права Онъ получиль не отъ міра сего, не отъ людей по праву преемства или завъщанія, а непосредственно отъ Самого Бога, Отца Своего. Такъ толкуетъ это мъсто, напр., аббатъ Alix 1). Но неправильность такого толкованія опровергается дальнёйшими словами Спасителя, представляющими разъяснение Его словъ-"царство Moe не отъ міра сего": "если бы отъ міра сего было царство Мое, то служители Мои подвизались бы за Меня, чтобы Я не быль предань іудеямь" (Іоанн. XVIII, 36). Очевидно, что Спаситель отвергалъ не только мірское происхожденіе Своего Царства, но и мірской характеръ Его. Царству Спасителя должны быть чужды тѣ принудительныя внѣшнія мѣры, къ которымъ прибъгаетъ мірская власть. Онъ не мирятся съ самымъ существомъ Его Божественной Миссіи---, свидетельствовать объ истинъ". Это свидътельство по самому существу своему должно оставлять человъческую свободу неприкосновенною; ибо нельзя силою заставить человъка считать что-либо за истину, если онъ въ душт своей считаетъ это противнымъ истинт. Спаситель никогда и не прибъгалъ къ какимъ-либо принудительнымъ внъшнимъ средствамъ и не старался пріобрѣсть свѣтскую власть надъ людьми, чтобы силою ея заставить людей принимать благовъствуемую Имъ истину.

Ультрамонтаны ссылаются, наконецъ, еще на следующее место св. Писанія. На тайной вечери Господь Іисусъ Христосъ обещаль Своимъ ученикамъ "царство" (Лук. XXII, 30) и заповедаль имъ иметь при себе два меча (ст. 38). Подъ этими двумя мечами папскіе богословы разумеють две власти—духовную и светскую; причемъ слова о двухъ мечахъ они относять исключительно къ св. ап. Петру. Но не говоря уже о томъ, что эти слова обращены Христомъ ко всемъ ученикамъ, въ заповеди Его иметь при себе два меча нельзя еще видеть



<sup>1)</sup> См. брошюру: "Современный вопросъ о папствъ" (представляющую переложение французской брошюры: La papauté en presance de l'Evangile et de l'histoire). Свящ. Г. Полъсскій. Спб. 1861 г. стр. 80.

не только повельнія, но даже разрышенія употреблять мечь матеріальный (Ме. XXVI, 52; ср. Іоанн. XVIII, 10—11). Іисусь Христось не разь говориль Своимь ученикамь, что имь должно быть чуждо даже всякое желаніе мірскаго господства (Ме. XX, 25—26; 28; ср. Лук. XXII, 25—27). И въ Своихъ напутствіяхь Онъ имъ объщаль не славу и мірское владычество, а ту чашу, которую Онъ пиль и то крещеніе, которымъ Онъ крестился, т. е. одни страданія (Мк. X, 35—40). Что же касается самаго царства, объщаннаго здъсь Христомъ Своимъ ученикамъ, то и здъсь, какъ вездъ, разумъется царство духовное, состоящее въ тъснъйшемъ общеніи со Христомъ въ будущей жизни (Лук. XXII, 30 ст.).

Такимъ образомъ, ссылка ультрамонтанскихъ богослововъ на тѣ мѣста св. Писанія, гдѣ Христу усвояется царское достоинство и власть надъ народами, не достигаетъ своей цѣли: она ничуть не оправдываетъ притязаній римскаго епископа на свѣтское царствованіе, ибо Христу усвояется въ этихъ мѣстахъ не свѣтская власть мірскаго правителя, а духовная царская власть Небеснаго Божественнаго Свидѣтеля Истины.

То же самое должно сказать и о тёхъ мёстахъ св. Писанія, гдё церковь именуется царствомъ и ей усвояется царская власть.

Напрасно также ультрамонтаны указывають на некоторыхъ священныхъ лицъ, которыя съ духовною властью соединяли и власть свътскую, напр. на Мелхиседека, Моисея и др. Многое, что было умъстно и пригодно для ветхаго завъта, сдълалось непригоднымъ и неумъстнымъ для новаго. Всъ законы, опредъляющіе государственную и соціальную жизнь евреевъ, не обязательны для христіанъ. Христіанство есть система чисто религіозная, а не политическая. Оно не требуетъ для себя необходимо теократической формы устройства, но только такой, которая не была бы препятствіемъ для свободнаго исповѣданія христіанской въры и нравственности. Христіанство можетъ быть удобно исповъдуемо членами каждаго государства, съ какимъ бы то ни было политическимъ устройствомъ. Теократическое устройство не необходимо связывалось также и съ іудейской религіей. Когда еврейскій народь выразиль желаніе имъть у себя свътскаго царя, Господь Богъ повелълъ Самуилу помазать Саула на царство (1 Цар. XV, 1—3). Если Господь и разгивался на это желаніе Своего народа (1 Цар. XII, 18—19), то не потому, что Ему не угодень быль царь, какъ такой, но не угодны были тв мотивы, изъ которыхъ у народа возникло это желаніе. Евреи захотвли имѣть у себя царя, по примѣру языческихъ народовъ, чтобы онъ не только защищаль ихъ отъ вившнихъ враговъ, но и чтобы могъ вести наступательныя войны. Послѣднее было не въ духѣ ветхозавѣтнаго синайскаго законодательства, а первое свидѣтельствовало о недостаткъ у народа надежды на помощь Божію. Между тѣмъ, Господь Богъ многократно повторялъ Своему избранному народу, что если онъ будетъ послушенъ закону Божію, то никакая опасность не постигнетъ его. Вотъ эти то недостойные мотивы, породившіе у народа еврейскаго желаніе просить себъ царя, и были не угодны Богу.

Несправедливо ультрамонтаны, далфе, утверждають, что свътская власть необходима пап' для безпрепятственнаго отправленія своего первосвященническаго служенія, и что ему неприлично будто бы быть подданнымъ какого-либо государя. Въдь Господь Інсусъ Христосъ, а по примъру Его, и св. апостолы не нуждались же въ свътской власти для отправленія своего служенія и не находили для себя ничего неприличнаго въ подданствъ царямъ земнымъ. Христіанская истина, снова повторяемъ, на столько сильна своимъ внутреннимъ содержаніемъ, что она не нуждается въ какихъ-либо внёшнихъ принудительныхъ средствахъ. Но она такова уже по своему существу, что еще долгое время будеть встрвчать препятствія на своемъ пути и противодъйствія со стороны враждебныхъ ей началь. Господь Іисусь Христось говориль Своимъ ученикамъ: "не думайте, что Я пришелъ принести миръ на землю; не миръ пришель Я принести, но мечь. Ибо Я пришель раздълить человъка съ отцемъ его и дочь съ матерью ея, и невъстку съ свекровью ея" (Ме. Х, 34-35). Христіанскій пропов'єдникъ всегда сталъ бы встръчать эти препятствія и противодъйствія со стороны враждебныхъ христіанству вліяній и условій, въ которыхъ совершается жизнь человъка, и тогда, если бы онъ быль облечень светскою властью. Эти вліянія и условія такъ

глубоко лежать въ человъческой природъ и жизни, что христіанству до конца міра придется выдерживать борьбу съ ними и встръчать на своемъ пути все новыя и новыя препятствія. Пока не будетъ преобразовано все человъчество по христіанскому идеалу, до тъхъ поръ будутъ существовать и враждебныя христіанству вліянія и условія жизни; до тъхъ поръ и христіанство будетъ вести духовную борьбу съ ними. Нельзя силою и разомъ уничтожить эти враждебныя христіанству вліянія и условія. Ихъ не уничтожилъ бы и римскій папа, если бы онъ сдълался самымъ могущественнъйшимъ изъ царей земныхъ. Они могутъ исчезнуть естественно и постепенно, по мъръ торжества христіанской истины.

Несправедливо ультрамонтаны утверждають и то, что будто бы право римскаго епископа на свътское господство въ міръ искони было признаваемо всею древнею церковью, даже будто бы самими римскими императорами. Напротивъ, св. Церковь своими канонами прямо возбраняетъ всемъ епископамъ, следовательно, и пап'в даже вм'єшиваться въ народное управленіе, а темъ более быть светскими правителями. "Епископъ или пресвитеръ, или діаконъ-говорится въ 6-мъ ап. правилѣ-да не пріемлеть на себя мірскихъ попеченій; а иначе да будеть изверженъ отъ священнаго чина". Въ 71-мъ ап. правилъ сказано: "Рекли мы, яко не подобаеть епископу или пресвитеру вдаваться въ народныя управленія, но неупустительно быти при дълахъ церковныхъ. Или убо да будетъ убъжденъ сіе не творити, или да будетъ изверженъ. Ибо никто не можетъ двумъ господамъ работати по Господней заповъди (Ме. VI, 24)". Причина этого церковнаго требованія очень понятна: епископы и вообще всв пастыри церкви не должны быть отвлекаемы чвиъ либо отъ прямой своей пастырской обязанности. Нельзя быть хорошимъ пастыремъ и вмъстъ хорошимъ народнымъ правителемъ. Непремънно будутъ упущенія или съ той, или съ другой стороны. Поэтому, отцы церкви всегда настаивали на строгомъ соблюденіи этихъ апостольскихъ правилъ. Въ 269 г. на Антіохійскомъ соборѣ быль осуждень антіохійскій епископь Павелъ Самосатскій, между прочимъ, за то, что онъ, пользуясь покровительствомъ царицы Зиновіи, занимался управленіемъ

государственными дълами и являлся предъ народомъ съ великою пышностью и блескомъ. "Тотъ, кто призванъ къ епископству,писаль знаменитьйшій церковный писатель, Оригень, — тоть призванъ не ко начальствованію, а къ служенію церкви. Вотъ чему учить насъ Слово Божіе. А мы, не внимая или пренебрегая наставленіями Іисуса, превосходимъ иногда въ тщеславной пышности и самихъ языческихъ императоровъ. Мы желали бы имъть даже и тълохранителей, подобно государямъ. Во многихъ церквахъ, особенно же находящихся въ большихъ городахъ, встръчаются такіе пастыри народа Божія, которые утратили всякое сходство съ учениками Іисуса и которые прибъгаютъ къ грубымъ угрозамъ. Богъ, конечно, хочетъ, чтобы преступленія были наказываемы, но не епископами, а свытскими судьями. Епископъ гръшитъ противъ Бога, если онъ деспотически, повелительно обращается со своими братьями, вмёсто того, чтобы служить имъ, какъ слугамъ одного и того же Бога. Соблазны производять ть дурные пастыри, которые ищуть суетной славы и мірских выгода. Пусть тоть, кто управляеть церковью, весь будеть поглощень заботами духовными, но нисколько не мірскими. Інсусъ Христосъ запов'єдуеть отречься ради Него отъ всёхъ земныхъ благъ. Какъ же будемъ мы внушать и разъяснять эту заповъдь народу, мы, которые не только не отказываемся отъ того, что имфемъ, но, напротивъ, еще стараемся пріобръсти и то, чего не имъли до вступленія на свое служеніе" 1). То же самое писаль и Кипріань, еп. Кароагенскій: "Многіе епископы, говориль онь, вмісто того, чтобы наставлять народъ и подавать собою примеръ, нерадять о делахъ Божінхъ, озабочиваются дълами мірскими и стараются только о томъ, какъ бы обогатиться и увеличить свое достояніе. Они исполнены гордости, зависти, раздоровъ; они отреклись отъ міра только на словахъ, но не на дёлё<sup>и 2</sup>). Да и сами древніе римскіе епископы прекрасно сознавали всю несовитстимость свётской государственной власти съ духовнымъ пастырскимъ служеніемъ. Папа Геласій, напр., писалъ следующее:

<sup>1)</sup> Fleury. Histoire ecclesiastique. Liv. IV, ch. 19. См. брошюру: "Современный вопросъ о папствъ", стр. 4-5.

<sup>2)</sup> Ibid. Liv. VIII, ch. 4. См. тамъ же.

"Съ тъхъ поръ, какъ обратились къ Тому, Кто есть истинный царь и вмъстъ истинный первосвященникъ, --- съ тъхъ поръ ни императоръ болъе не назывался первосвященникомъ, ни первосвященникт болье не присвоивалт себъ царскаго достоинства. Богъ, зная слабость человъческую и желая путемъ смиренія вести своихъ върныхъ ко спасенію, отдълиль отправленія одной вдасти отъ другой, чтобы христіанскіе императоры слёдовали руководству первосвященниковъ въ томъ, что относится къ жизни вѣчной, и первосвященники подчинялись императорамь въ дълахъ мірскихъ, - чтобы служащій Богу не вмышивался въ житейскія дыла, а тоть, кто поставлень для этихь дыль, не распоряжался предметами божественными 1).— Властолюбивыя стремленія папъ къ світскому господству стали явно обнаруживаться у нихъ, какъ мы сказали выше, только со второй половины VIII в., когда они получили даръ отъ Пипина (756 г.). До этого же времени они не только считали для себя обязательнымъ подчиняться въ мірскихъ и временныхъ дёлахъ земнымъ властямъ, но даже видъли въ этомъ прямо божественное повельніе. Это должно сказать о папахъ: Геласів, Симмахѣ, Григоріѣ Великомъ и др. 2) Геласій, напр. писалъ слѣдующее въ письмъ къ императору Анастасію, предшественнику Юстиніана, относившемуся къ пап'в и епископамъ съ величайшею гордостью: "Какъ рожденный римлянинъ, я люблю и почитаю въ тебъ, славнъйшій сынъ, римскаго князя... Существують двъ власти, свътльйшій императорь, которыми господски (principaliter) управляется міръ: святъйшій авторитетъ папъ и царская власть. Каждая изг этих властей - главная, высочайшая и независимая от другой въ своей области (utraque principalis, suprema utraque neque in officio suo alteri obnoxia). Обязанность папъ, однако, на столько важнъе, что они на судъ Божіемъ должны будуть давать отчеть о самихъ царяхъ... Затъмъ слъдуютъ строки, что императоръ, какъ и всякій вірующій, должень повиноваться пастырямь церкви "въ

<sup>1)</sup> А. М. Иванцевъ-Платоновъ, "О римскомъ католицизмъ и его отношенияхъ къ православио". Москва 1869 г. ч. II, стр. 206.

<sup>2)</sup> Moulart. Staat und Kirche, crp. 163.

дълахъ, касающихся полученія и разданнія небесныхъ тайнъ". "Ибо-говорится - если служители религи признають твое господство, врученное тебт по повельнію Свыше, въ дуляхъ. касающихся общественнаго порядка и управленія, и повинуются твоимъ законамъ, то не долженъ ли и ты съ такою же предупредительностью повиноваться тёмъ, которые назначены, чтобы совершать св. тайны? 1) Св. Григорій Великій, папа римскій, когда ему поручиль императорь обнародовать на Западъ новоизданный законъ, стоящій, по мнънію св. отца, въ противоръчи съ интересами церкви, писалъ императору: "Такъ какъ я подчиненъ твоимъ приказаніямъ, то я послалъ твой законъ въ разныя части міра; но такъ какъ онъ находится въ несогласіи съ закономъ всемогущаго Бога, то я різшилъ, что моя обязанность сдёлать тебе представление объ этомъ. Я этимъ выполнилъ двойной долгъ, съ одной стороныпокорился императору, а съ другой-во славу Божію выразиль и свою мысль" (т. е. на счеть этого закона) 2). Такъ лучшіе изъ римскихъ напъ не только признавали существовавшее раздъленіе объихъ властей, но и считали своимъ священнымъ долгомъ, въ силу божественнаго повеленія, повиноваться светской верховной власти. Даже позднее-уже тогда, когда власть римскаго первосвященника стала сіять на горизонт'в исторической жизни западнаго католическаго міра, даже и тогда высказывалось неръдко сильное недовольство этимъ новымъ порядкомъ вещей. При пап'в Иннокенті в II (1130-1143), жившемъ полстолътіе спустя послъ знаменитаго Григорія VII, вспыхнуль бунть противь светского правительства папы. Одинь итальянскій клирикъ, Арнольдъ Брешіанскій, вдохновленный высокими идеалами первобытной христіанской церкви, началъ открытую проповъдь противъ свътской власти папъ и вообще вившательства духовенства въ мірскія дёла. Видно недовольство было слишкомъ сильно во всемъ итальянскомъ народъ, если проповъдь клирика произвела настоящее возстаніе противъ

<sup>1)</sup> Epist. VIII ad Anastasium imper. Patrol. lat. t. LIX, col. 42, edit. Migne. Cs. y Moulart'a, crp. 146-147.

<sup>2)</sup> Lib. III, Epist. 65 (alias 92). Op. tom. III, col. 665, edit. Migne. Cm. y Moulart'a, crp. 163.

правленія папы, и только благодаря иностраннымъ государямъ и при помощи наложеннаго на еретиковъ (каковыми были съ точки зрѣнія ультрамонтанской теоріи эти бунтовщики) интердикта, удалось подавить это возстаніе. Виновникъ бунта, клирикъ Арнольдъ, былъ проклятъ на Латеранскомъ соборъ 1139 г., преданъ, по приказанію Фридриха Барбаруссы, сожженію и прахъ его быль брошень въ Тибръ (1155 г.). Въ томъ же XII в. аббатъ Бернардъ Клервосскій, признаваемый на Западъ святымъ и бывшій учителемъ и другомъ папы Евгенія III (1145—1153 гг.), писалъ своему бывшему ученику и другу: никто никогда ни объ одномъ изъ апостоловъ не можетъ доказать, чтобы какой либо изъ нихъ былъ судьею людей, или определителемъ поземельныхъ границъ, или раздёлителемъ владёній. Апостолы были приводимы въ судилища, но сидъли между обвиняемыми и судимыми, а не на судейскомъ мъстъ, судя другихъ. Дъла земныя имъютъ своими судьями царей и князей земли. Зачъмъ же вы преступаете предълы ближняго, зачёмъ ставите вашу пяту на чужую межу? Можеть быть, вы думаете, что св. ап. Петръ оставилъ вамъ имперію или право господствовать? Но св. Петръ не могь дать того, чего самъ не получиль отъ Христа. Можеть быть, онъ оставилъ тебъ и господство? Но слушай, что онъ говорить: -пасите Божіе стадо... не господствуя надъ наслідіемъ Божіимъ, но подавая примъръ стаду" (1 Петр. V, 3). А чтобы ты не подумаль, что Апостоль сказаль это только по смиренію, слушай, какъ Самъ Господь говорить въ Евангеліи: "Вы знаете, что князья народовъ господствуютъ надъ ними, и вельможи властвують ими; но между вами да не будеть такъ: а кто хочеть между вами быть большимь, да будеть вамь слугой" (Ме. XX, 25-26). Одно изъ двухъ: или ты, желая господствовать, похитилъ апостольство, или, давая себъ титулъ "апостольскій", похитиль господство. Если же то и другое хочешь имъть, то то и другое потеряешь". Въ другомъ мъстъ, объясняя папъ, какъ много времени и труда отнимаютъ у него занятія свътскими дълами отъ духовныхъ обязанностей, св. Бернардъ говорить: "я тебя спрашиваю, что значать эти процессы съ утра и до вечера и выслушивание тажущихся сторонъ? Я не сомнъваюсь, что ты самъ оплакиваешь подобный порядокъ дъла;

но слезы были бы напрасны, если бы не позаботился избавиться отъ такой пагубной для тебя дъятельности. Поспъши не только уменьшить или сократить, не только удалить, но и совершенно отвергнуть отъ себя это иго самаго тяжкаго рабства. Что можеть быть болье рабскаго и недостойнаго для званія римскаго первосвященника, какъ постоянно быть занятымъ такими дълами-не говорю каждодневно, но почти ежечасно? Когда же намъ послъ этого заниматься молитвой? Когда учить народъ? Когда заботиться объ устроеніи церкви? Когда размышлять о законъ Господнемъ? Нътъ сомнънія, въ такомъ дворцъ всякій день говорять о законахъ, но Юстиніановыхъ, а не Господнихъ" 1). Такъ св. мужъ, пользующійся на Западѣ высокимъ авторитетомъ, бичевалъ развивающуюся въ римскихъ первосвященникахъ страсть къ светскому господству. Много бы было можно привести и другихъ свидетельствъ, что утвержденіе ультрамонтанъ, будто свётская власть папъ была признаваема всти въ церкви, какъ въ древнее, такъ и въ новое время, время славнаго процветанія папскаго всемогущества, что это утверждение совершенно ложно.

Ультрамонтаны, какъ мы видели, даже утверждають, что ихъ право на свътскую власть въ христіанскомъ міръ было признано первымъ христіанскимъ императоромъ-Константиномъ Великимъ, а затъмъ было признаваемо и всъми послъдующими византійскими императорами. Въ прежнее время ультрамонтаны ссылались въ этомъ случав, видели мы, на два историческихъ документа: Donatio Constantini и "Исидоровы декреталіи". Но подложность обоихъ этихъ документовъ давно уже была достовърно доказана. Donatio Constantini уже въ XV и XVI вв. считалося подложнымъ. Поддълка благочестиваго обманщика, въ мнимомъ служеніи церкви вызвавшаго тінь Константина, была слишкомъ очевидна. Весь разсказъ, содержащійся въ этой "дарственной грамотъ основанъ на фактъ, котораго не было въ дъйствительности: Константинъ Великій крестился не отъ римскаго епископа Сильвестра и не въ Римъ, какъ утверждаетъ Donatio, а отъ Евсевія, еп. Никомидійскаго, и въ самой Ни-

<sup>1)</sup> А. М. Иванцевъ-Платоновъ, стр. 215-216.

комидін; папы Сильвестра въ это время не было уже даже въ живыхъ. Подложность другого историческаго документа, извъстнаго подъ именемъ "Исидоровыхъ декреталій", также давно уже доказана. Этогъ документъ считали подложнымъ всъ лучшіе западные ученые богословы, напр., Бароній, Беллярминъ, Лаббе, Кассартъ, Флери, Перроне, Петавій и др. Современные ультрамонтаны уже не ссылаются ни на который изъ этихъ документовъ. Но и теперь они продолжаютъ еще объяснять фактъ перенесенія Константиномъ Великимъ своей столицы на Востокъ изъ того мотива, что первый христіанскій императоръ хорошо сознавалъ, что неприлично сохранять свое вемное могущество тамъ, гдв царь небесный поставилъ свою выстую христіанскую власть; или, что тоже, ультрамонтаны въ этомъ перенесеніи видять открытое признаніе императоромъ Константиномъ права на свътскую власть римскаго первосвященника. Но такое объяснение указаннаго историческаго факта опровергается уже тъмъ, что и при Константинъ, и послъ Константина до самаго IX в. (до Карла Великаго) Италіей продолжали владъть византійскіе императоры, которые и носили римскій императорскій титулъ.

Что касается, наконецъ, свидътельства ученаго кардинала Питры, что теократическія идеи папства царили въ головахъ грековъ въ періодъ времени отъ ІХ до ХІІ в., то оно, въроятно, основано на слъдующемъ недоразумъніи. Какъ извъстно изъ исторіи восточной церкви, идеаломъ и цълью правительственной политики большинства византійскихъ императоровъ служило единство государственныхъ и церковныхъ нормъ. Это стремленіе обнаружилось еще со времени перваго христіанскаго императора. Константинъ Великій считалъ себя "служителемъ Божіимъ, получившимъ власть отъ Творца для того, чтобы воспитывать подъ Его вліяніемъ родъ человъческій, призвать къ Священнъйшему и подъ руководствомъ Высочайшаго Существа возрастить блаженнъйшую въру (т. е. христіанскую)"1). Отсюда вытекала и его склонность къ проповъдничеству: онъ поучалъ свою чиновную аудиторію проповъдями о религіи, Про-



<sup>1)</sup> Евсевій. Жизнь Константина. II, 28. См. у Маассепа, Предисл. проф. Суворова, стр. XI.

видънія, Искупленіи и т. п. Императоръ Юстиніанъ также старался "государство подчинить законамъ церкви" 1). Это стремленіе къ соглашенію государственнаго законодательства съ церковнымъ характеризуетъ и многихъ другихъ позднёйшихъ византійскихъ императоровъ. Это же стремленіе къ единству государственных и церковных нормъ характеризуетъ также, какъ извъстно, и папскую церковно-политическую доктрину. Но въ этомъ стремленіи тамъ и здісь-величайшая разница. На Востокъ стремленіе привести къ соглашенію государственные и церковные законы исходило изъ доброй воли самихъ императоровъ; на Западъ же папы хотятъ вынудить силою подобный церковный характеръ государственной политики. Тамъ иниціатива принадлежала самимъ верховнымъ представителямъ свътской власти; здъсь же она исходить отъ представителя власти духовной. Но дёло, конечно, не въ томъ, кому принадлежить эта иниціатива, а въ томъ-нарушается, или не нарушается свобода которой либо изъ двухъ властей, самостоятельныхъ и независимыхъ въ своихъ областяхъ? На Востокъ былъ върно понятъ самый принципъ, который долженъ лежать въ основъ отношеній государственной власти къ церковной: это отношение должно быть основано не иначе, какъ на свободъ. Къ сожальнію, византійскіе императоры въ своемъ стремленіи привести къ единству государственные и церковные законы впадали иногда въ крайность: они жертвовали иногда последними законами въ пользу первыхъ, вифшивались сами въ чисто церковныя дёла и тёмъ нарушали принципъ самостоятельности церковной власти. Въ этомъ состояла ихъ ошибка; принципъ же быль понять върно. На Западъ же въ основу отношеній государства къ церкви былъ положенъ совершенно ложный принципъ: такъ какъ свътскіе правители не желали добровольно согласовать, по мфрф возможности, государственное законодательство съ церковнымъ, то нужно, тръшили на Западъ, заставить силою светскую власть делать это, нужно вынудить у нея такое желаніе, а для этого подчинить ее пап'в. Такъ различно было по своему существу стремление свести къ единству



<sup>1)</sup> Э. А. Кургановъ. Отношеніе между церковью и государственною властью въ Византійской вмперіи. Казань 1880 г. стр. 82—83.

государственные и церковные законы на Востокъ и на Западъ. Если бы императоры византійскіе не переступили области, отмежеванной имъ для непосредственнаго завъдыванія; если бы они не стали вмещиваться въ дела чисто церковныя, то ихъ церковная политика заслуживала бы всяческихъ похвалъ, какъ покоющаяся на совершенно истинномъ принципъ. Свътская же политика папъ заслуживаетъ, наоборотъ, таковаго же осужденія, какъ такая, въ основу которой положенъ совершенно ложный принципъ. Религія, которая старается вижшнимъ образомъ подавить свободу человъческой дъятельности, тъмъ уничтожаетъ сама себя. Папство, съ своей церковно-политической доктриной, пропов'т дуетъ именно такую религію. Византійская же ісрархія никогда не учила о подавленіи человіческой свободы; она не низлагала императоровъ съ цёлью побудить ихъ согласовать свое законодательство съ церковнымъ законодательствомъ, не разрѣшала подданныхъ отъ присяги, не постановляла формальныхъ договоровъ о недъйствительности того или другого государственнаго закона, какъ это делали римскіе папы и чего требують они, какъ мы видъли, и теперь въ своей церковнополитической доктринъ. Такова разница между церковно-политическими воззрѣніями восточной и западной іерархіи.

Итакъ, ультрамонтаны несправедливо говорятъ, что будто-бы свътская власть римскаго епископа была признаваема древнею церковью. До VIII въка, когда римскому папъ была подарена Пипиномъ такъ называемая церковная область, о правъ папы на свътское господство въ мірт не было вовсе и ръчи. Во времена Григорія VII и Иннокентія III, действительно, западные государи вынуждены были признать надъ собою господство папы. Самыя историческія обстоятельства сложились такъ, что свътская власть римскаго епископа получила признание со стороны представителей верховной государственной власти. Но и это обстоятельство ничуть еще не служить основаниемъ для существованія світской власти римскаго папы и впредь. Прежнее время, когда свътская власть папы получила признаніе, миновало. Теперь уже не существуетъ государствъ ни Пипиновыхъ, ни Карловыхъ, ни Оттоновыхъ и др., со стороны которыхъ была признана власть папы. Поэтому, ультрамонтаны и вообще напрасно ссылаются на историческое признаніе правъ папы на свётское господство его въ мірѣ. Если бы римскіе епископы въ ихъ правахъ на свётское господство были признаны не только со стороны среднев вковыхъ западныхъ государей, но и со стороны всёхъ вообще христіанскихъ государей, то и тогда это не обезпечило бы имъ свётскую власть на всё времена. Исторія народовъ и государствъ очень подвижна. Что признается исторією въ силу извёстныхъ обстоятельствъ въ одинъ вёкъ, то въ силу другихъ обстоятельствъ можетъ быть отвергнуто въ другой вёкъ.

Такъ или несправедливы, или совсёмъ не сильны доказательства, приводимыя ультрамонтанскими богословами въ оправданіе своего утвержденія, что римскій епископъ не только можетъ, но и долженъ быть источникомъ объихъ властей—и духовной, и свътской.

Ультрамонтаны, такимъ образомъ, не доказали ни одного изъ своихъ положеній, лежащихъ въ основі ихъ теократическаго принципа: ни того, что монархическая форма теократическаго государственнаго устройства есть единственно истинная, ни того, что церковь Христова есть не просто церковь, но и совершеннъйшее государство, при каковомъ только условіи она и можеть дать міру не только духовную власть, но и свътскую. Вмъсто послъдняго положенія, они, какъ мы видели, подставляли другое, что римскій папа можеть и долженъ быть источникомъ объихъ властей, и пытались доказать это подставное положеніе, но и это, какъ мы видёли, имъ не удалось. По всему этому, и папскій теократическій принципъ, за который ратують ультрамонтаны и на которомъ построяють свою церковно-политическую доктрину, по справедливости, должно признать совершенно недоказаннымъ. Какое отсюда следствіе проистекаетъ для самой папской доктрины, это понятно само собою: если не доказанъ принципъ, то не доказана и доктрина, покоющаяся на немъ; эта доктрина должна быть признана, по меньшей мъръ, произвольною, а папскія стремленія къ свътскому господству въ міръ, проистекающія изъ нея, являются не больше, какъ притязаніями, притязаніями честолюбивыми и властолюбивыми, не согласными съ духомъ христіанскаго пастыря (Лук. IX, 55).

Скажемъ въ заключение еще нъсколько словъ относительно тъхъ благъ, которыхъ ожидаютъ ультрамонтаны отъ осуществленія своего принципа, и тъхъ бъдствій, которыми они угрожають міру въ случав неосуществленія этого принципа. Ультрамонтаны надъются, какъ мы видъли, что съ момента сосредоточенія объихъ властей-и духовной, и свътской въ лицъ папы-прекратится то пагубное раздёленіе, которое производять теперь эти власти, будучи самостоятельными и независимыми одна отъ другой въ своихъ сферахъ. Тогда не будеть того, по ихъ мнѣнію, соблазнительнаго явленія, чтобы одна власть разрушала то, что при помощи большихъ усилій созидаетъ другая. Тогда вся земная жизнь людей приметъ согласный и надлежащій видь: и личная, и семейная, и общественная. Тогда вст люди-и правители, и подчиненные - одинаково проникнутся высокими христіанскими идеями. Словомъ, тогда наступить то земное царствіе Божіе, съ его всеобщимъ миромъ и всеобщимъ "благоволеніемъ въ человъцъхъ", царствіе, которое Спаситель принесъ людямъ съ неба. Если же государство не подчинится церкви, то оно, говорятъ ультрамонтаны, уничтожить тымь само себя: настанеть, наконець, такое время, когда "всв общественныя и государственныя основы будуть поколеблены, выступять во всей силъ революціонныя стремленія и страсти, рушатся порядокъ и законъ, падутъ троны государей, исчезнеть мирь между народами, уничтожится собственность, семья, падетъ религія" 1).

Первыя надежды ультрамонтанъ, возлагаемыя ими на осуществленіе своего церковно-политическаго идеала, дъйствительно, очень соблазнительны и заманчивы; вторыя же ожиданія ихъ отъ неосуществленія этого идеала весьма страшны. Но на сколько, однако, тъ и другія основательны?—Относительно основательности первыхъ мы имъли уже случай сказать нъчто выше, именно, — когда разбирали положеніе ультрамонтанъ, что свътская власть необходима папамъ для безпрепятственнаго отправленія ими своего первосвященническаго служенія. Тамъ мы говорили, что христіанство уже таково по самому своему



<sup>1)</sup> Иванцевъ-Платоновъ, стр. 260

существу, что оно еще долгое время будетъ встръчать препятствія на своемъ пути и противодействія со стороны враждебныхъ ему началъ. Человъческая жизнь совершается теперь въ кругу вліяній и условій, враждебныхъ духу христіанства, вліяній и условій, глубоко засъвшихъ во всъ стороны человъческой жизни. Эти вліянія и условія исчезнуть только тогда, когда будетъ преобразовано все человъчество по христіанскому идеалу и будутъ исчезать они естественно и постепенно, по мъръ торжества этого идеала. Нельзя силою, вдругъ и раньше времени уничтожить этихъ враждебныхъ христіанству вліяній и условій; ихъ не уничтожиль бы и папа, если бы сділался могущественнъйшимъ царемъ земнымъ, всемірнымъ царемътеократомъ. Последнее, впрочемъ, наглядно подтвердила и самая исторія папства тёхъ вёковъ, когда папы уже были близки къ осуществленію своего идеала. Утвердили ли на землів миръ и благоволеніе такіе великіе теократы-государи, какихъ дало папство въ лицъ Григорія VII и Иннокентія III, когда апостольскому престолу были подчинены почти всв государи тогдашняго міра? Какіе плоды принесло челов вчеству ихъ всемогущее теократическое правленіе? Отлученіе королей, городовъ и цёлыхъ государствъ, инквизицію со всёми ея кровавыми ужасами, костры, жестокія казни, Варооломфевскую ночь и т. п.,-вотъ что дали міру эти великіе папы. Стоить только взглянуть на эти колосья, ибо всякій злакъ познается по плоду, чтобы усумниться въ тъхъ заманчивыхъ надеждахъ, которыя возлагаются ультрамонтанами на осуществленіе ихъ церковнополитическаго идеала. "Римская церковь, соединявшая въ себъ два правительства, -- скажемъ словами Данта, упала въ грязь, запачкавши себя и свою ношу".

Что же касается тёхъ ужасовъ, которыми ультрамонтаны угрожаютъ въ случаё неосуществленія ихъ церковно-политической доктрины, то и они также вполнё неосновательны. Проходить уже вторая тысяча лётъ, какъ существуетъ христіанство; за все это продолжительное время, за исключеніемъ небольшого промежутка, наполненнаго папскимъ всевластіемъ (XI—XIII вв.),—за все это продолжительное время папы не стояли во главе свётскаго управленія міромъ; но государствен-

ное законодательство и общественный порядокъ не только продолжали существовать, а даже совершенствовались; если нѣкоторые троны государей и королей и пали, то они замѣнились тронами другихъ свѣтскихъ правителей; государственная власть все это время продолжала существовать и даже процвѣтать; поэтому, нѣтъ никакихъ основаній опасаться за ея существованіе и на будущее время.

Всеобщій миръ и всеобщее благоволеніе, которые ультрамонтаны объщають міру, единственно, въ случав сосредоточенія духовной и свътской власти въ однъхъ рукахъ римскаго первосвященника, придутъ сами собою, свободно и постепенно, когда назръеть для нихъ время, когда все человъчество искренно и глубоко проникнется христіанскою истиной. Предвосхитить это время раньше, хотя бы даже силою матеріальнаго меча, съ подавлениемъ человъческой свободы, невозможно. Нужно туть действовать исключительно мечемъ духовнымъ, мечемъ самой христіанской истины; нужно съ любовью насаждать её въ умахъ и сердцахъ людей, не нарушая дорогой для нихъ свободы. Такое насаждение дастъ и иной плодъ... Рано или поздно наступить, наконець, такое время, когда всёми желанные миръ и благоволение водарятся въ міръ. Но это будетъ не тогда, когда разъединенное теперь будетъ соединено какою-либо внъшнею силою, а когда оно соединится свободно и внутренно. Тогда наступить и желанное соглашение государственныхъ и церковныхъ нормъ; государство вступитъ въ прочный внутренній союзъ съ церковью, но не на началахъ подчиненія послідней, а на началахъ свободнаго единенія. Тогда и наступить на землъ то царствіе Божіе, основать которое сходиль на землю Самь Сынь Божій, царствіе, которое будеть только предвичшениемъ еще гораздо большихъ благъ, которыхъ человъчество теперь и представить себъ не можетъ (1 Кор. II, 9; ch. 1 Ioahh. III, 2).

А. Кедровскій.



## ОЧЕРКИ

дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образъ дахъ вамь, да якоже Азъ... и вы творите" (Ioan. 13, 15).

(Продолжение \*).

6. Обращение ст тяжко больными. Тяжко и опасно больные должны быть предметомъ особой попечительности со стороны пастыря церкви. Больной несчастень; следовательно, онь необходимо долженъ привлекать на себя любовь, состраданіе и участіе всёхъ, а прежде всего - пастыря церкви, этого учителя и насадителя любви христіанской. Христосъ-Спаситель и Его св. апостолы никогда не отказывали больнымъ, какъ и всемъ несчастнымъ, въ своей помощи и утъщении. Не говоря уже о тяжкомъ физическомъ состояніи, опасно больной находится обыкновенно и въ весьма тяжеломъ нравственномъ положеніи. Душа его неръдко бываетъ въ это время въ тяжкомъ боренін и полномъ смятеніи. Горькое предчувствіе въчной разлуки со всёмъ, что онъ любилъ на землё, въ чемъ видёлъ цель, счастіе и утіху своей жизни, страхъ самаго процесса умиранія, неизвъстность будущности за гробомъ, страхъ наказанія за грѣхи и за различныя паденія, сознаніе, что никто и ничто не можеть уже удержать его жизнь на земль, -- все это возбуждаетъ въ душт тяжко больного опасныя и грозныя бури, которыя могутъ иногда довести его до опаснаго ропота на Бога, до полнаго отчаннія, до признанія безполезности самой рели-

<sup>\*)</sup> Си. "Въра и Разумъ" № 15, за 1894 г.

гіи и предлагаемыхъ ею утѣшеній. Какъ же обращаться пастырю церкви съ тяжко больнымъ?

Вглядываясь въ обращение Христа - Спасителя съ такими больными, мы видимъ, что различными словами и дъйствіями Онъ прежде всего возбуждалъ въ больномъ въру въ Себя, какъ Источникъ исцеленія. "Веруешь ли, что я могу сделать тебя здоровымъ? Будь тебъ по въръ твоей -- вотъ тъ слова, которыя неръдко говоритъ Спаситель больному до его исцъленія. Св. апостолы также, предварительно исцёленія, возбуждають въ больныхъ въру въ Інсуса Христа. Св. ап. Петръ говоритъ хромому: "во Имя Господа Інсуса Христа встань и ходи", тоесть, если можешь въровать въ Господа Інсуса, то будь здоровъ Его всемогущею силою. Итакъ, пастырь церкви долженъ, прежде всего, возбуждать въ смятенной душт больного чувство въры въ Бога. Для этого, по примъру св. апостоловъ, онъ можетъ указывать изъ Св. Писанія на тв чудесныя событія, которыя совершались вёрою, напр. ветхозавётныхъ праведниковъ, которые "вёрою побёдиша царствія, получита обётованія, заградиша уста львовъ, угасиша силу огненную, избъгоша острея меча, возмогоша отъ немощи... пріяша... отъ воскресенія мертвыхъ своихъ (Евр. 11, 33-35). Остановивъ мысль больного на Богь, пастырь церкви самымъ этимъ отвлечетъ его хотя бы нёсколько отъ удручающихъ его чувствованій и раздумья и такимъ образомъ дастъ ему возможность-подчинить разуму другія разнузданныя стихіи души. Затыть пастырь церкви можетъ указать на любовь Бога къ людямъ и на его милосердіе. чъмъ можетъ возбудить въ немъ бодрость и надежду на помощь Божію. Возбудить такую надежду въ больномъ особенно удобно въ виду того обстоятельства, что всв почти больные. върующіе въ Бога, ждуть надъ собою чуда исцеленія всемогущею силою Божіею. Ободривъ такимъ образомъ больного, пастырь церкви темъ самымъ можеть содействовать облегченію и даже изліченію его болізни, такъ какъ извістно, что бодрость духа даеть организму возможность успёшнёе бороться съ бользнію. Но если больной чувствуеть самъ, что онъ уже не встанеть съ одра бользни, если самъ заводить ръчь о близости своей кончины, то пастырь церкви не долженъ непре-

мънно доказывать ему, что предчувствие его обманываетъ, что Господь ужъ непременно спасеть его отъ смерти. Напротивъ, пастырь церкви долженъ пользоваться развивающимся въ больномъ предчувствіемъ необходимости разлуки съ жизнію, чтобы отпустить его отсюда, какъ христіанина. При этомъ настроеніи больного всего удобнъе предложить ему напутствіе таинствами Покаянія, Причащенія и Елеосвященія. Самое трудное, что приходится переживать умирающему, это-разлука со всёми и всемъ, кого и что онъ любилъ на земле, это - забота о судьбъ покидаемыхъ имъ присныхъ его. Первою обязанностію пастыря церкви и должно быть при этомъ-помочь умирающему оторваться отъ всего земного, дабы онъ лучше могъ сосредоточиться на грядущей въчности. Въ виду этого онъ долженъ указывать умирающему на суетность всего земного, на его безполезность и даже вредъ для его будущей жизни. Не безполезно указать ему при этомъ и на то, что земныя радости, земное счастіе не стоятъ, въ ихъ сущности, того, чтобы сожалеть о нихъ: такъ они непрочны и мимолетны, такъ много за ними и рядомъ съ ними всевозможныхъ страданій, отравляющихъ эти радости, это счастіе. При этомъ следуетъ указать на сокровища въчныя, которыхъ "ни моль, ни ржа не истребляють, ни воры не подкапывають и не крадуть", слъдуетъ указать вперенному уже въ въчность взору больного на свътлыя обители рая, на загробную страну святыхъ, въ которой "нъсть бользнь, ни печаль, ни воздыханіе". Въ виду скорби больного о покидаемыхъ имъ нередко необезпеченными и неустроенными сиротахъ можно указывать ему на Бога, Который болье, чымь естественный отець, попечется о счастіи сироть, если печется даже о птенцахъ врановыхъ, о всякой мелкой пташкъ и былинкъ. Можетъ смущать умирающаго и тяжесть содъянныхъ имъ гръховъ. Въ этихъ случаяхъ лучше всего, возбуждая и поддерживая въ немъ скорбь и плачъ о нихъ, не дать ему дойти до отчаянія, которое такъ гибельно всегда отражается на всей судьбъ человъка. Въ такихъ случаяхъ пастырь церкви долженъ указывать на изв'естные изъ св. Писанія примъры проявленія безграничнаго милосердія Божія въ отношенін къ тягчайшимъ грешникамъ, каковъ напр. былъ одинъ

изъ распятыхъ съ Інсусомъ Христомъ разбойниковъ, какова была прощенная Господомъ блудница. И ни въ какомъ случаъ не следуетъ пугать его лишь однеми муками ада. Это возможно лишь съ нераскаяннымъ гръшникомъ, да и то уже послъ безуспъшности другихъ мъръ къ его раскаянію и убъжденію. Точно также не следуетъ сурово печалить умирающаго, особенно въ томъ случав, когда онъ самъ сознаетъ, что своимъ поведеніемъ самъ довелъ свой организмъ до разстройства, которое должно кончиться смертью. Христосъ-Спаситель никогда не дълаль такимъ больнымъ подобныхъ упрековъ до ихъ исцеленія, ибо самая бользнь уже убъждаеть больного, что онъ самъ виноватъ въ ней. Только тогда, когда больной выздоравливалъ, Господь говорилъ ему: "иди и впередъ не грвти". Вообще, всю бестду съ умирающимъ пастырь церкви долженъ вести такъ, чтобы при последнемъ конце своемъ больной могъ отъ чистаго сердца, съ глубокою върою въ Бога, преданностію Его святой волъ и надеждою на Его милосердіе сказать: "Боже! въ руцъ Твои предаю духъ мой"!

7. Обращение съ преступниками. Пастырю церкви неръдко приходится имъть дъло съ преступниками, то есть лицами, подвергшимися за свои преступленія той или иной карѣ государственныхъ законовъ. Съ христіанской точки зрѣнія преступники, какъ люди, съдящіе во тьмъ и съни смертной, отдавшіе свою волю во власть злого духа, суть люди, болье другихъ несчастные. Поэтому они должны быть предметомъ особой христіанской любви и попечительности со стороны пастыря церкви. И это тъмъ болье, что паства послъдняго иногда и состоитъ только изъ однихъ преступниковъ, какъ это имъетъ мъсто для священниковъ, служащихъ при острожныхъ церквахъ. Какъ же пастырь церкви долженъ обращаться съ преступниками?

Человъку свойственно думать о другихъ по себъ: если кто самъ хорошъ, тотъ и о другихъ думаетъ хорошо и поэтому бываетъ къ нимъ довърчивъ, и — наоборотъ. Несомнънно, что преступники сравнительно испорченнъе другихъ членовъ общества; поэтому они и гораздо недовърчивъе къ людямъ, чъмъ послъдніе. Недовърчивые ко всъмъ, они бываютъ недовърчивы и къ пастырю церкви. Имъ все кажется, что послъдній

неръдко является къ нимъ, какъ агентъ карающаго ихъ начальства, является за тёмъ, чтобы вывёдать ихъ тайны и потомъ открыть послёднія правительству, или - чтобы склонить ихъ действовать такъ, какъ того потребуетъ отъ нихъ начальство и т. п. Въ виду этого и самая разумная и самоотверженная двятельность пастыря церкви въ отношеніи къ преступнику можетъ оказаться безполезною, разбиваясь о недовъріе къ нему преступника. Следовательно, пастырь церкви долженъ, прежде всего, особенно позаботиться о томъ, чтобы снискать себъ всецълое довъріе преступника, дабы послъдній убъдился, что ему хотять только добра и ничего болъе. А такое убъждение можетъ сложиться въ преступникъ только именно благодаря дёламъ любви и милосердія въ отношеніи къ нему. Такъ, пастырь церкви можетъ высказывать искреннее участіе къ положенію заключеннаго, истинную любовь къ нему, какъ несчастному человъку, можетъ удовлетворять различныя не противозаконныя нужды его, помогать, по мфрф силь, его семьф, оставшейся безъ него безъ поддержки, наполнять его скучные досуги какими-нибудь полезными и добрыми занятіями, напр. бесъдами съ нимъ, какъ поступали въ темницахъ св. апостолы, чтеніемъ, доставленіемъ ему подходящей работы и т. п. Истинная и искренняя любовь, какъ мы видёли, есть величайшая сила: она способна не только открыть для довфрчивости къ любящему, но и совершенно переродить сердце и самаго тяжкаго преступника. Бывали примфры, что одно слово участія, въ родъ сказаннаго напр. Спасителемъ со креста благоразумному разбойнику, одно дёло милосердія и любви совсёмъ перерождали души самыхъ закоренёлыхъ злодёевъ и направляли ихъ на новый путь. Но при этомъ пастырь церкви на первыхъ порахъ долженъ избъгать всего, что можетъ въ глазахъ преступника придавать ему видъ именно государственнаго чиновника, -- онъ не долженъ вившиваться пока въ его отношенія къ острожному начальству, къ судебнымъ властямъ и т. под. Пусть преступникъ видитъ въ немъ только пока любящаго его служителя Божія, которому ничего не нужно, кромѣ его души и въчнаго его спасенія. Когда такимъ образомъ преступникъ довърится пастырю церкви и полюбить его, онъ самъ уже

начнетъ заговаривать съ нимъ о своемъ положении. Но на первыхъ порахъ пастырь церкви въ бесёдахъ съ преступникомъ долженъ касаться лишь его общаго нравственнаго состоянія, не затрогивая именно тёхъ его поступковъ, за которыя онъ подвергнутъ заключенію и кар'в законовъ: иначе преступникъ, обыкновенно ревниво хранящій свои преступныя тайны, можетъ заподозрить во всей деятельности въ отношени къ нему пастыря церкви лишь одну цёль-вывёдать отъ него его тайны; а при такомъ подозрѣніи онъ можетъ снова заключиться въ свою раковину недовърія къ пастырю церкви. Затьмъ пастырь церкви можетъ выяснять преступнику значеніе для каждаго человъка и цълыхъ человъческихъ обществъ христіанской нравственности, а также и основанныхъ на ней государственныхъ законовъ. Путемъ такихъ беседъ пастырь церкви легко можетъ довести преступника до того, что онъ самъ заговоритъ о содъянныхъ имъ преступленіяхъ. Тогда можно будеть, на основаніи бесёдъ о значеніи христіанской правственности для человъческихъ личностей и обществъ, показать весь вредъ преступленій какъ для самого преступника, такъ для его семьи и для общества, а также указать и на всю тяжесть ихъ предъ Богомъ и людьми. Такимъ образомъ преступникъ можетъ быть доведенъ до сознанія, что онъ, дъйствительно, не имълъ никакого права дълать преступленія, что онъ дъйствительно дъдаль дурно и теперь достойное по дъламъ своимъ воспріемлеть. И проснувшаяся совъсть, оживившееся чувство правды побудять преступника не запираться, не путать судебную власть, а чистосердечно сознаться въ своихъ преступленіяхъ, раскаяться въ нихъ и глубоко пожалёть о томъ, что онъ сдёлалъ ихъ. Чувство проснувшейся совъсти и сознаніе необходимости удовлетворить оскорбленную преступленіемъ правду могутъ быть въ преступникъ такъ сильны, что онъ не только во всемъ дурномъ раскается и все дурное возненавидитъ, но будетъ просить, какъ съ некоторыми преступниками и бывало, судебныя власти о наказаніи, какъ о милости, хотя бы этимъ наказаніемъ служила даже смертная казнь.

Кстати, скажемъ здёсь нёсколько словъ о тёхъ именно преступникахъ, судебный процессъ которыхъ долженъ кончиться

именно смертною казнію. Смерть всёхъ страшить, въ глазахъ каждаго является обыкновенно чёмъ-то такимъ, чего не должно бы быть въжизни человъческой. Но она не особенно страшна для христіанина, умирающаго въ мирѣ съ своею совѣстію. съ сознаніемъ, что онъ, по мъръ силъ своихъ, старался жить по закону Христову. Не особенно страшна она для человъка, измученнаго болъзнями, надорвавшаго всъ свои силы въ жизненной борьбъ, -- для такого человъка смерть -- "покой мужу". Не страшна она для старика, все пережившаго, все переиспытавшаго, замкнувшагося въ себъ самомъ, въ своемъ внутреннемъ я, которое уже само говорить ему, что пора уходить съ земли въ отечество въчное. Но смерть неръдко на утръ жизни, во цвёте леть, въ полномъ развитіи всёхъ силь, когда міръ манитъ къ себъ безчисленными приманками, влечетъ къ себъ улыбающимся впереди счастіемъ, смерть позорная на эшафотъ, смерть въ раздоръ съ Богомъ, людьми и своею совъстію, въ разладъ съ разумомъ, который говоритъ, что самъ лишилъ себя всего, что такъ хорошо въ этой жизни, - такая смерть по истинъ ужасна. Перспектива такой смерти можетъ повергнуть преступника или въ полное отчаяніе, и тогда придется пастырю церкви обращаться съ нимъ такъ, какъ слъдуетъ обращаться съ отчаявающимися, о чемъ будетъ сказано ниже; или такая смерть можетъ довести человъка до полнаго озлобленія, до готовности возстать противъ Бога и людей. Въ томъ и другомъ случав человекъ погибъ безвозвратно, погибъ, какъ Іуда или какъ не покаявшійся разбойникъ, распятый со Христомъ. Съ такимъ преступникомъ слъдуетъ обращаться такъ же, какъ съ тяжко больными, не имфющими силы, въ виду смерти, оторваться отъ земныхъ привязанностей. Нужно такъ же, какъ и другихъ преступниковъ, доводить его постепенно до сознанія, что судьба его и не могла быть иною, что нужно уже думать не о смерти, а о томъ, что будетъ послѣ нея. Под-. держивая бодрость духа осужденнаго указаніями на безконечное милосердіе Божіе, на тщету всего земного, не исключая и позора, пастырь церкви можетъ довести преступника до того, что онъ, подобно благоразумному разбойнику, внутренно воскликнетъ: "достойное по дъламъ моимъ воспріемлю" и прими-

рится съ своею участію, Богомъ и людьми. И тогда онъ можеть быть спасень для царствія Божія. Случается, что вслідствіе естественнаго несовершенства человіческаго ума, судебныя власти и лица, призываемыя къ суду надъ преступниками, иногда не могутъ добиться отъ подсудимыхъ правды и, вопреки своимъ намереніямъ, осуждають и наказывають иногда, вмёсто дъйствительно виноватыхъ, невинныхъ. Последніе, теряя свою гражданскую честь и права, свою свободу, различныя преимущества жизни, а иногда и самую жизнь, въ то же время сознавая, что они совершенно невинны въ томъ, въ чемъ ихъ обвинили, могутъ озлобиться и какъ бы на смъхъ сдълаться именно настоящими преступниками, чтобы было за что терпъть. Такимъ лицамъ пастырь церкви долженъ указывать, прежде всего, на Христа, невинно осужденнаго и потерпъвшаго, и объяснять, что враги Его ничего бы не могли съ Нимъ сдълать, если бы не было на то воли Божіей; что и невинный страдаеть за преступленія другихь по дійствію Божественнаго Промысла, Который посылаеть на него эти страданія или для укрыпленія его выры въ Бога, или для испытанія его стойкости въ добръ, или, наконецъ, для искупленія различныхъ его собственныхъ гръховъ и проступковъ, которые доселъ ускальзывали отъ людскихъ взоровъ и суда. Затёмъ пастырь церкви долженъ разъяснять, что участь тёхъ, кто, сдёлавъ преступленіе, сваливаеть его на невиннаго, бываеть гораздо злёе участи последняго; что рано или поздно правда выйдетъ наружу, ибо "нъсть тайны, яже не открыется"; что за эти временныя испытанія, за потерю этихъ временныхъ благъ, Господь наградить его благами вёчными, только бы онъ безропотно, кротко и мужественно, съ полной преданностію волѣ Божіей, перенесъ эти испытанія. Но если окажется, что преступникъ дошель до такой степени умственной и нравственной испорченности, что никакія мёры, никакія заботы объ его исправленіи, никакая самоотверженность при этомъ со стороны пастыря церкви не только не достигаютъ цели, но еще вызываютъ глумленія со стороны преступника: то последній долженъ быть признанъ безнадежно погибшимъ, и пастырь церкви долженъ обращаться съ нимъ, какъ съ людьми, не имфющими и

не желающими имъть ничего святого, объ обращении съ которыми будетъ сказано ниже.

### очеркъ шестой.

#### Отдѣленіе — В:

Обращеніе съ людьми, различными по ихъ внутреннимъ состояніямъ и отношеніямъ нъ царствію Вожію.

Кромъ бъдственныхъ внъшнихъ состояній человъка, имъющихъ мъсто въ земной его жизни и лишь косвенно и условно могущихъ неблагопріятно вліять на будущую жизнь его за гробомъ, есть еще бъдственныя состоянія внутреннія, имъющія основу въ самой душть человъка и прямо и безусловно приводящія посл'єдняго къ гибели за гробомъ. Эти духовно б'єдственныя состоянія гораздо важніве первыхъ, ибо они-причина первыхъ и поддаются уврачеванію гораздо труднёе, чёмъ первыя. Люди, подвергшіеся этимъ бъдственнымъ состояніямъ, конечно, гораздо несчастиве первыхъ: нервдко терпя за эти состоянія на земль, они терпять за нихь и въ загробной жизни. Поэтому такіе люди должны быть предметомъ особенно ревностной попечительности и особенно самоотверженной любви со стороны пастыря церкви. Общая характеристика такихъ людей болье или менье отрицательная: это-люди гръховные, которые по ихъ внутреннимъ состояніямъ или совсёмъ неспособны къ жизни по Христу, или почему-либо не обращаются къ такой жизни, или же проходять путь Христовъ съ различными преткновеніями, такъ сказать, о свою же собственную душу.

Различные нравственные недостатки и грѣховныя состоянія людей зависять или отъ недостатковъ, пробѣловъ и погрѣшностей въ области христіанскаго вѣдѣнія (вѣры), или же отъ недостатковъ въ области воли (любви), которая "не еже хощетъ доброе, творитъ, но еже не хощетъ злое, сіе содѣваетъ"; а недостатки въ сферахъ вѣры и любви христіанскихъ отражаются недостатками же и въ области сердца (надежды христіанской). Такимъ образомъ, приступая къ вопросу объ обращеніи па-

стыря церкви, по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ, съ людьми различныхъ внутреннихъ состояній и отношеній къ царствію Божію, мы подраздъляемъ такихъ людей на три вида: а) людей, гръхи которыхъ зависятъ отъ различныхъ несовершенствъ ихъ въры; б) людей, гръхи которыхъ зависятъ отъ несовершенствъ ихъ воли, и в) людей, гръхи которыхъ зависятъ отъ несовершенствъ ихъ христіанской надежды.

Но отдёльно стоятъ люди, которые совсёмъ не имѣютъ ни вѣры, ни христіанской любви и надежды, ни совъсти, никакихъ нравственныхъ навыковъ,—люди, которыхъ по справедливости можно назвать людьми, не имѣющвми ничего святого. О нихъ прежде всего мы и будемъ говорить здѣсь.

Обращение съ людьми, не имьющими ничего святого. Здъсь мы встрвчаемся, прежде всего, съ правиломъ Христа-Спасителя: "Не давайте святыни псамъ и не бросайте жемчуга вашего предъ свиньями, чтобъ они не попради его ногами своими и, обратившись, не растерзали васъ" (Мо. 7, 6). Подъ святыней и жемчугомъ, по объясненію отцовъ церкви, разумфется здёсь все, что относится къ религіи Христовой, какъ то: высокія божественныя истины христіанства, христіанскій нравственный законъ, св. таинства, различныя божественныя установленія, церковные священные обряды и т. под. Песъ и свиньяживотныя, отличающіяся своею нечистоплотностію. Такъ, о первомъ извъстно, что онъ "возвращается на свою блевотину" (2 Петр. 3, 22), не гнушаясь ею. Такимъ образомъ подъ псами следуетъ разуметь людей, неопрятныхъ правственно, не гнушающихся въ себъ ничъмъ, даже самымъ гнуснымъ въ нравственномъ отношеніи, даже любящихъ все такое, отъ чего отвращается нравственное чувство сколько-нибудь привыкшаго къ нравственной опрятности человъка. Свинья-классическій символь грязи и чисто животной жизни: ъстъ, пьетъ, спитъ, валяется во всевозможной грязи, пожираетъ иногда своихъ дътей для удовлетворенія своихъ животныхъ потребностей. Следовательно, подъ свиньями следуетъ разуметь людей, живущихъ только по плоти, для своихъ животныхъ наслажденій, не гнушающихся валяться во всевозможной нравственной грязи, не имъющихъ никакихъ высшихъ интересовъ и стремленій духа; а если последнія когда-либо невольно и вспыхнуть въ ихъ душе слабой и мимолетной искрою, то они сейчась же подавляють ихъ по первому требованію своей животной природы. Итакъ, подъ исами и свиньями следуетъ разуметь именно людей, не имеющихъ ничего святого: это—люди, живущіе только по плоти, только животной стороной своей природы. Какъ же обращаться съ такими людьми?

Когда пастырь церкви доподлинно узнаетъ, что они именно таковы, то онъ не долженъ метать предъ ними бисера, не долженъ совсвиъ проповедывать имъ истину и добродетель христіанскую. Почему такъ? А потому, что они не поймутъ этой проповеди, ибо въ душе ихъ неть ни запросовъ на нее, ни почвы для ея вкорененія. Это-люди, "не могущіе принять того, что отъ Духа Божія, ибо они плотяны и не могуть разум'єть, когда духовно востязуются". Во-вторыхъ, такіе люди могутъ и погубить проповъдника, а вмъстъ съ нимъ пресъчь и его благую деятельность среди другихъ людей. Можетъ случиться, что человъкъ, имъющій у себя собакъ или свиней, иногда погибаетъ отъ нихъ при ихъ кормленіи, когда приноситъ имъ кормъ. При видъ корма въ нихъ пробуждается сильнъйшій животный аппетить. Съ жадностію набрасываются они на принесенный кормъ, но съ перваго же куска чувствуютъ, что кормъ этотъ не по ихъ вкусу. И вотъ, подъ вліяніемъ разгоръвшагося аппетита и злости за его неудовлетвореніе, они бросаются на своего хозяина и разрывають его. Подобное же можеть въ данномъ случай произойти и съ пастыремъ церкви. Видя, что онъ хочетъ что-то предложить имъ, и надъясь, что это будетъ нъчто для нихъ пріятное, люди, уподобляющіеся псамъ и свиньямъ, приготовляются послушать проповъдника и съ удовольствіемъ провести время. Но съ первыхъ же словъ съятеля слова Божія они видять, что онъ говорить имъ совстив не то, что бы хотелось имъ слышать, а нечто для нихъ весьма непріятное, будящее ихъ уснувшую, не дружественно расположенную къ нимъ совъсть, и нъчто для нихъ непривычное и непонятное, а потому и скучное. И вотъ, они могутъ начать прваться отъ ненависти" къ проповъднику, пытаться угрозами заставить его замолчать, употребить даже насиліе, какъ это пытались дёлать и дёлали такіе люди въ отношеніи къ Інсусу Христу и Его св. апостоламъ, могутъ такъ или иначе погубить проповёдника, какъ убили они Господа Іисуса, какъ убивали пророковъ и апостоловъ. Такимъ образомъ пастырю церкви слёдуетъ, по смыслу приведенныхъ и разсмотрённыхъ нами словъ Христа-Спасителя и—на основаніи заповёди апостольской "оберегаться псовъ" (Филип. 3, 2; срав. 2 Тим. 3, 5), избёгать общенія съ такими людьми, воздерживаться отъ бесёдъ съ ними съ цёлію ихъ обращенія.

Но спросять: неужели же этихъ людей, по истинъ вполнъ несчастныхъ, предоставить ихъ собственной судьбъ, неужели оставить ихъ всецъло и навсегда во власти "князя міра сего", дъйствующаго въ нихъ? Нътъ, пастырь церкви долженъ молиться за такихъ людей, и молиться тъмъ пламеннъе, чъмъ меньше у него надежды на ихъ обращеніе: только Единый Богъ своею благодатною и всемогущею силою можетъ обратить такихъ людей на путь истины и добра (см. оч. I, § 2).

Но вотъ вопросъ: люди, о которыхъ идетъ рѣчь, могутъ свой образъ жизин возводить въ общее правило, соблазняя и другихъ жить по-своему; при этомъ, по тѣмъ или инымъ причинамъ, они могутъ иногда быть очень вліятельными въ своемъ приходѣ. Примѣромъ своей жизни и—пользуясь своимъ вліяніемъ, они могутъ подрывать дѣло воспитанія паствы для царствія Божія, могутъ такъ или иначе вредно вліять на своихъ соприхожанъ и такъ или иначе вредить среди нихъ личности священника и его достоинству и авторитету. Какъ же быть въ такихъ случаяхъ?

Въ виду такой злой дъятельности такихъ людей, пастырь церкви, во-первыхъ, обязанъ быть особенно трезвеннымъ, зоркимъ и бдительнымъ (см. оч. I, § 3) стражемъ надъ нравственнымъ благомъ добрыхъ овецъ своего стада. Послъднихъ онъ всячески долженъ охранять отъ соблазна со стороны "волковъ хищныхъ, не щадящихъ стада". Пастыръ церкви долженъ стремиться къ тому, чтобы его добрыя овцы не были младенцами, "колеблющимися и увлекающимися всякимъ вътромъ ученія по лукавству человъковъ, по хитрому искусству обольщенія" (Еф. 4, 14). А для этого онъ постоянно, "благовременно и

безвременно",—и съ церковной кабедры, и въ внѣ-богослужебныхъ собесѣдованіяхъ съ своими пасомыми, долженъ излагать и напоминать имъ религіозно-правственное ученіе Христово, научать ихъ отличать доброе отъ злого, истинно полезное отъ истинно вреднаго, увѣщевать, умолять соблазняющихся и запрещать имъ входить въ нравственное общеніе съ такими людьми. Одновременно съ этимъ пастырь церкви обязанъ и противъ соблазнителей принимать мѣры, рекомендованныя Христомъ-Спасителемъ и Его св. апостолами въ отношеніи къ грѣшникамъ вообще (см. оч. III).

Какая же изъ этихъ мѣръ болѣе приложима къ людямъ, не имѣющимъ ничего святого?

Только послѣдняя мѣра, то есть, отлученіе отъ церкви. Почему такъ? Потому, во-первыхъ, что нравственное состояніе нераскаяннаго и не имѣющаго ничего святого грѣшника таково, что всѣ другія мѣры въ отношеніи къ нему, каковы—увѣщаніе, запрещеніе, различные совѣты и словопренія будутъ идти въ разрѣзъ съ заповѣдію Спасителя—"не метать бисера предъ свиньями"—и заповѣдію св. апостоловъ—"остерегаться псовъ". Во-вторыхъ, эта мѣра представляется единственно приложимою къ такому человѣку въ виду образа дѣйствій Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ въ отношеніи къ нераскаяннымъ грѣшникамъ, страдавшимъ какими-пибудь отдѣльными видами грѣховъ.

Если же съ явными и упорными грѣшниками, грѣшившими лишь тѣми или иными видами грѣха, Христосъ-Спаситель и Его св. апостолы поступали, какъ мы видѣли въ очеркѣ III, такъ строго, то съ людьми, такъ сказать, сплошь грѣховными, не имѣющими ничего добраго и святого, пастырь церкви не долженъ останавливаться, если то будетъ необходимо, предъ самыми строгими мѣрами къ ихъ исправленію или—къ охраненію отъ ихъ вреднаго вліянія другихъ членовъ его прихода.

Н. Румянцевъ.

(Продолжение будеть).



# ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

n l n

## Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Продолжение \*).

Когда Іоаннъ Константинопольскій получиль отъ императора свой титуль *вселенскаго*, то Григорій В. писаль слѣдующее письмо этому императору: 1)

"...Нашъ благочестивъйшій государь поступаетъ мудро. стараясь доставить Церкви миръ для успокоенія своей имперіи, благоволительно приглашая священниковъ къ соглашенію и единенію. Я горячо желаю того же и, сколько отъ меня зависитъ, повинуюсь свътлъйшимъ приказаніямъ государя. Но такъ какъ предметъ касается не моего дъла, а дъла Божія; такъ какъ не я одинъ возмущаюсь, но возмущена вся Церковь; такъ какъ изобрътеніемъ извъстнаго напыщеннаго и высокомърнаго слова нарушены каноны, досточтимые соборы и самыя повельнія Господа нашего Іисуса Христа: то пусть же благочестивъйшій государь пресъчетъ это зло, и если бользнь окажется упорной, пусть свяжеть ее браздами императорской власти. Ограничивая подобныя вещи, вы дадите свободу государству и этого рода пресъченіемъ, уменьшите зло вашей имперіи.

"Всѣ, читавшіе евангеліе знають, что попеченіе о всей Церкви ввѣрено Самимъ Господомъ св. Петру, первому изъ всѣхъ апостоловъ. Въ самомъ дѣлѣ, Онъ ему сказалъ: Петръ, мобишь ми ты меня? Паси овцы мои. Онъ сказалъ ему еще: Ситана желалъ съять тебя, какъ пшеницу; но Я молился о

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 14, за 1894 г.

<sup>1)</sup> Письма св. Григорія, кн. У; письмо 20 (изд. Бенедикт.).

тебь, чтобы не оскудьла выра твом, и ты обратившись, утверди братьевт твоихт. Онъ сказаль ему также: Ты еси Петрт и на семт камнь созижду Церковь Мою и врата ада не одольють ее; и дамт тебь ключи Царствія небеснаго, и все, что свяжешь на земли, будеть связано на небеси; и все, что разрышищь на земли, будеть разрышено на небеси. Итакъ св. Петръ получиль ключи царствія небеснаго; ему дарована власть вязать и рышить; ему ввірено попеченіе о всей Церкви и первенство, и однако же онь не назывался вселенским апостолому. А святышій мужь Іоаннь, мой брать по священству, усиливается принять титуль вселенскаго епископа. И воть я обязань написать и сказать: о, времена! о, нравы"!

Мы не хотимъ пропустить эти слова св. Григорія, не вникнувши во всю ихъ важность. Этотъ великій учитель, какъ очевидно, понимаетъ евангельскій текстъ относительно св. Петра въ смыслъ, самомъ благопріятномъ для этого апостола. Онъ возвышаетъ Петра, какъ имъвшаго первенство въ апостольскомъ обществъ, какъ обязаннаго Самимъ Господомъ пещись обо всей Церкви. Что же онъ выводить отсюда?-Извъстно, какъ разсуждають напы съ тёхъ поръ, какъ злоупотребляють приводимыми имъ текстами, чтобы присвоить себъ въ Церкви власть вселенскую и абсолютную. Прежде всего они усвояють евангельскимъ словамъ смыслъ самый общирный, самый абсодютный, и затёмъ прилагають его къ себё въ качестве преемниковъ св. Петра. Св. Григорій поступаетъ совершенно иначе; онъ сопоставляетъ преимущества Петра съ его смиреніемъ, воспрепятствовавшимъ ему присвоить себъ власть вселенскую; онъ такъ мало думаетъ выставлять себя наслёдникомъ Петра, что указываетъ на примъръ этого апостола только для того, чтобы привесть въ смущение Іоанна Константинопольскаго и всъхъ тъхъ, которые захотъли бы присвоить себъ въ Церкви власть вселенскую. Такимъ образомъ примфромъ св. Петра онъ опровергаетъ власть, которую цапы приписываютъ себъ во имя св. Петра и какъ преемники святого Петра!

Св. Григорій продолжаєть:

"...Защищаю ли я, благочестивъйшій государь, мое собственное дъло при этихъ обстоятельствахъ? Ищу ли я отмщенія

моему частному оскорбленію? Нѣтъ, предметъ касается дѣла Бога всемогущаго, дѣла Церкви вселенской.

"Кто это тотъ, который, совершенно вопреки евангельскимъ заповъдямъ и каноническимъ опредъленіямъ, имъетъ дерзость похищать новый титулъ. Да будетъ благоугодно небу, чтобы только одинъ, не умаляя другихъ, индивидуально желалъ быть вселенскимъ!...

"Церковь константинопольская доставляла епископовъ, впадавшихъ въ бездну ереси и тоже дълавшихся еретиками. Именно изъ ней вышелъ Несторій, который, полагая, что въ Іисусъ Христъ, посредникъ между Богомъ и людьми, существуютъ два лица, дошелъ такимъ образомъ до еврейскаго въроломства. Именно изъ ней вышелъ Македоній, который отвергалъ то, чтобы Духъ Святый былъ Богомъ, консубстанціальнымъ со Отцемъ и Сыномъ. Такимъ образомъ, если кто-либо похищаетъ въ Церкви титулъ, резюмирующій въ себъ всъхъ върующихъ: тогда вселенская Церковь, о богохульство! падетъ вмъстъ съ нимъ, потому что онъ именуется вселенскимъ. Пусть же всъ христіане отвергнутъ этотъ титулъ богохульный, этотъ титулъ, лишающій священнической чести всъхъ пастырей, коль скоро честь эта безразсудно похищается однимъ!

"Дѣло достовѣрное, что этотъ титулъ былъ предложенъ досточтимымъ Халкидонскимъ соборомъ римскому первосвященнику, чтобы почтить блаженнаго Петра, князя апостоловъ. Но никто изъ первосвященниковъ не соглашался пользоваться этимъ исключительнымъ (particulier) титуломъ, изъ опасенія, что если дадутъ нѣчто исключительное одному, то всѣ священники будутъ лишены подобающей имъ чести. Какимъ же образомъ, когда мы не домогаемся честолюбивой славы титула, предложеннаго намъ, другой имѣетъ дерзость присвоять его, котя никто ему не предлагалъ его"?

Это мъсто св. Григорія весьма замъчательное. Прежде всего этотъ святой утверждаетъ, что именно соборъ предоставилъ римскимъ епископамъ честь называться вселенскими; поступиль ли бы этотъ соборъ подобнымъ образомъ съ цълью почтить этихъ епископовъ, если бы думалъ, что уже по праву божественному они обладаютъ вселенскою властію? Святой

Григорій увѣряеть даже, что соборь желаль почтить римскихь епископовь во честь святаго Петра; итакъ онъ не думаль, что вселенския власть переходить къ нимь по преемству ото этого апостола. Церковь римская справедливо славится святымь Петромъ, потому что онъ прославиль ее своимъ мученичествомъ. Такимъ образомъ въ воспоминаніе этого мученичества и во честь перваго изъ апостоловъ вселенскій Халкидонскій соборь предложиль римскимъ епископамъ почетный титуль. Какъ примирить съ этими фактами, засвидътельствованными папою св. Григоріемъ, притязанія современныхъ римскихъ епископовъ, которые по божественному праву признають себя облеченными не только титуломъ вселенскаго епископа, отща всехъ впрующихъ, но и вселенскимъ верховенствомъ?

Эти письма св. Григорія суть неопровержимые памятники, свидѣтельствующіе, что вселенская Церковь тотъ-часъ возстала, какъ только увидѣла въ своихъ нѣдрахъ появленіе перваго мерцанія вселенской власти, покоющейся въ одномъ епископѣ. Вся Церковь понимала, что подобная власть не можетъ установиться безъ того, чтобы весь епископатъ не былъ лишенъ своихъ правъ. Въ самомъ дѣлѣ, по божественному установленію, управленіе Церковію должно быть соборнымъ; такимъ образомъ власть должна пребывать только въ обществѣ законныхъ пастырей, а не въ одномъ пастырѣ исключительно. Нельзя стоять за вселенскую власть одного епископа, не уничтожая принципа божественнаго устройства Церкви.

Вотъ истина, съ очевидностію вытекающая изъ сочиненій папы св. Григорія Великаго.

Объ этомъ же предметь онъ писалъ Евлогію, епископу Александрійскому и Анастасію, епископу Антіохійскому. Онъ имъ говорилъ: "Восемь льтъ тому, когда еще жилъ нашъ предшественникъ, блаженной памяти Пелагій, нашъ собратъ и соепископъ, воспользовавшись случаемъ по другому дѣлу, собралъ синодъ въ городъ Константинополъ и старался присвоить себъ титулъ вселенскаго. Какъ только предшественникъ мой узналъ объ этомъ, онъ послалъ письма, въ которыхъ властію св. апостола Петра, отвергъ дѣянія этого синода".

Римскіе богословы чрезвычайно злоупотребляють этимъ мѣс-

томъ въ пользу своей системы. Если бы они сравнили его съ другими текстами св. Григорія, трактующими о томъ-же предметъ, и со всемъ его ученіемъ, то они были бы убёждены въ двухъ вещахъ: 1) что св. Григорій разумветь здёсь только первенство, дарованное римскому епископу соборами, по причинъ достоинства его престола, прославленнаго мученичествомъ св. Петра, перваго среди апостоловъ; 2) что дъло производилось въ Константинопольскомъ соборъ о частномъ предметъ, касавшемся дисциплины, при которомъ обвиняемый пастырь обратился въ Римъ. Римскій епископъ Пелагій былъ такимъ образомъ окончательнымъ решителемъ этого дела; онъ быль таковымъ въ силу первенства, дарованнаю его престолу; это первенство было усвоено его престолу ради св. Петра; Халкидонскій соборъ тоже, ез честь св. Петра, предложиль римскимъ епископамъ титуль вселенских, какъ учить насъ объ этомъ св. Григорій. Но при этомъ соборъ еще далекъ отъ усвоенія папамъ верховенства по божественному праву, унаслъдованнаго ими по преемству от св. Петра. Римляне все это видять въ вышеприведенномъ текстъ св. Григорія: но они тщательно избъгаютъ приводить другіе тексты, опредъляющіе смысль этого послъдняго и показывающіе намъ подлинное ученіе св. папы. Они часто пользуются подобнымъ пріемомъ при своихъ цитатахъ, заимствованныхъ или изъ соборовъ, или изъ отцовъ церкви. Приведемъ доказательства.

Св. Григорій присовокупляеть:

"Какъ извъстно Вашей Святости, которую я почитаю исключительнымъ образомъ, этотъ титулъ вселенскаго былъ предложенъ святымъ соборомъ Халкидонскимъ епископу апостольскаго престола, коего я есмь служитель по милости Божіей. Но никто изъ моихъ предшественниковъ не хотълъ пользоваться этимъ нечестивымъ словомъ, потому что, въ самомъ дълъ, если какой либо патріархъ будетъ называться вселенскимъ, то этимъ отниметъ патріарийй титулъ у другихъ. Да будетъ же далеко отъ всякой души христіанской желаніе похищать его, хотя бы это было возможно, хотя бы этимъ лишь незначительно уменьшалась честь нашихъ братьевъ! И поелику мы сами отказываемся отъ предложенной намъ чести, то подумайте, какъ позорно насильно похищать ее другому".

Римскіе богословы тщательно остерегаются обращать вниманіе на то місто, гді св. Григорій смотрить на себя, какъ на патріарха, равнаго другимь патріархамь; въ этомъ місті онъ ясно говорить, что если одинь изъ патріарховь объявить себя вселенскимь: то по этому самому другіе уже не будуть патріархами. Это ученіе очень хорошо согласуется съ ученіемь о первенство, дарованномъ римскому патріарху, ради св. Петра и въ воспоминаніе о мученичество, которое претерпіть въ Римі этомъ первый изъ апостоловь, но можеть ли оно согласоваться съ верховенствомъ вселенскимь, переходящимь по божественному праву на римскихь епископовь, чрезь св. Петра, ихъ мнимаго предшественника? Очевидно, ніть.

Св. Григорій продолжаєть излагать ученіе, противоположное современной папской системъ.

"Вотъ почему, говоритъ онъ, Ваша Святость никому не даете въ своихъ письмахъ титула вселенского, дабы не лишить себя принадлежащаго вамъ, усвояя другому честь, которая не принадлежить ему. Что касается меня, то хотя я отдаленъ отъ васъ большими пространствами земли и моря, но я тесно соединенъ съ вами сердцемъ. Уповаю, что таковы же чувства и Вашего Блаженства въ отношеніи ко мив; коль скоро вы любите меня, какъ я люблю васъ, то пространство уже не раздъляетъ насъ. Итакъ благодарение этому горчичному съмени, тому зерну, которое повидимому мало и незначительно и которое распространяя во всё стороны свои вётви, произрастающія изъ одного и того же корня, доставляетъ убъжище всъмъ птицамъ небеснымъ! Благодареніе также этой закваскъ, которая, будучи смѣшана съ тремя мѣрами муки, образуетъ единство массы целаго рода человеческого. Благодарение и этому маленькому камию, который безъ труда оторвавшись отъ горы, занялъ все пространство земли; который распространился для образованія тъла вселенской церкви, приводя родъ человъческій къ единству; который содълаль даже, что различіе разныхъ частей служить къ скрвпленію единства связей.

"Отсюда слъдуетъ, что мы не удалены отъ васъ, ибо мы есьмы едино въ Томъ, Который существуетъ повсюду. Воздадимъ Ему благодарность за то, что Онъ разрушилъ вражду, дабы, въ Его

человъчествъ, во всей вселенной существовало только одно стадо и одно пастбище подъ однимъ пастыремъ, коимъ Онъ есть Самъ. Будемъ всегда помнить эти наставленія проповъдника истины: Старайтесь соблюдать единство духа въ союзъ мира (Послан. св. Павла къ Ефес. IV, 3); старайтесь имъть со всьми миръ и святость (bonne harmonie), безъ которой никто не увидить Господа (Посланіе св. Павла къ Евренмъ, XII, 14). Онъ же говорилъ своимъ ученикамъ: Если можно, и сколько зависить отъ васъ, со всъми людьми живите въ миръ (Посланіе св. Павла къ Римлянамъ, XII, 18). Онъ зналъ, что добрые не могутъ имъть мира съ злыми; вотъ почему онъ прежде всего говорить, какъ это вамъ извъстно: Если можно".

Остановимся на минуту на этомъ мѣстѣ письма св. Григорія. Не замѣчательно ли, что говоря о Церкви, какъ единомъ стадѣ подъ водительствомъ единаго пастыря, коимъ есть Інсусъ Христосъ, онъ выразительно говоритъ, что Іисусъ Христосъ есть единый видимый пастырь Церкви, или что тоже, что Онъ есть ея пастырь по своему человъчеству, въ своей плоти, согласно со всею силою его выраженія: in carne sua? Не значитъ ли это исключать всякую идею вселенскаго пастыря, замѣщающаго и представляющаго Іисуса Христа? Не значитъ ли это, слѣдовательно, уничтожать однимъ словомъ всѣ притязанія современнаго папства и приводить истинное папство къ первенству, установленному Церковію?

Замътимъ еще, что св. Григорій, цитируя посланіе въ Римлянамъ, называетъ этихъ Римляна учениками св. Павла. Св. Павелъ писалъ свое посланіе къ римскимъ христіанамъ около 58 года по Р. Х.; въ Римъ было тогда немного христіанъ, которые не составляли Церкви въ собственномъ смыслъ и которые собирались у одного изъ нихъ, у Акилы. Они прибыли въ Римъ изъ различныхъ странъ, просвъщенныхъ евангеліемъ св. Павломъ; вотъ почему св. Григорій называетъ ихъ учениками этого апостола. Они писали къ нему, прося его прійти къ нимъ и посътить ихъ. Павелъ отвъчаетъ имъ своимъ посланіемъ, въ которомъ объщаетъ проповъдовать евангеліе въ Римъ. Онъ прибыль туда по истеченіи двухъ льтъ. Онъ нашелъ тамъ евреевъ, которые знали христіанъ только по имени и которые, слъ-

довательно, еще не были просвъщены св. Петромъ, ихъ исключительнымъ апостоломъ. Павелъ образовалъ Церковь въ Римъ и поставилъ епискономъ Лина, своего ученика, котораго Тертулліанъ, св. Ириней и Евсевій считаютъ первымъ римскимъ епискономъ, какъ мы видъли это выше.

Въ виду этихъ фактовъ, что дълается съ мнимымъ епископствомъ св. Петра въ Римъ, на каковомъ епископствъ ультрамонтане основываютъ всю свою систему? Очевидно св. Петръ прибылъ въ Римъ не задолго до своей мученической кончины. И именно по причинъ мученичества перваго изъ апостоловъ, а не по причинъ его епископствованія въ Римъ, соборы, какъ напримъръ Халкидонскій и Сардикійскій, усвоили римскому епископу особенныя преимущества.

Такимъ образомъ св. Григорій, въ своемъ письмѣ къ патріархамъ, не старается усвоить себѣ по апостольскому преемству чрезъ св. Петра власти, которой онъ не имѣлъ; онъ даже возводитъ, и основательно, свою Церковь къ св. Павлу, а не къ св. Петру. Итакъ, когда въ другомъ мѣстѣ онъ называетъ власть своего предшественника властию св. Петра, то подъ этимъ разумѣетъ только права, полученныя римскими епископами отъ соборовъ въ честь Петра, который прославилъ римскую церковь своею славною смертію.

Мы спрашиваемъ, можно ли въ письмѣ св. Григорія къ патріархамъ видѣть рѣчь высшаго въ отношеніи къ подчиненнымъ? Св. Григорій, въ качествѣ перваго епископа Церкви, перваго патріарха, принимаеть иниціативу, обращаетъ вниманіе другихъ патріарховъ, своихъ братьевъ, на узурпаторство одного изъ нихъ; онъ просить ихъ соединиться съ нимъ для сопротивленія тому, что онъ признаетъ зломъ для цѣлаго епископата, даже для всей вселенской Церкви. Онъ не дѣлаетъ ни малѣйшаго намека на высшую власть, которою обладаетъ; онъ аппеллируетъ къ заповѣвѣдямъ божественнымъ и къ канонамъ противъ похищенія, которое онъ называетъ діавольскимъ. Еще разъ, есть ли это рѣчь вождя, монарха вселенскаго? Очевидно, нѣтъ. Нельзя читать этого прекраснаго письма св. Григорія къ патріархамъ Антіохійскому и Александрійскому и не убѣдиться, что папство по божественному праву, какимъ оно выставляетъ себя теперь,

Digitized by Google

было ему неизвъстно; что онъ возстаетъ противъ направленія, которое можно признать первою попыткою на вселенскую юрисдикцію; что онъ смотрить на эти первые опыты, какъ на предпріятіе способное разстроить всю Церковь и какъ на умаленіе правъ всего священства. Быть можетъ, онъ придаетъ слишкомъ большую важность титулу чисто почетному, исходившему только изъ императорской власти; но подъ этимъ титуломъ онъ видитъ направленіе анти-каноническое и первыя попытки на вселенское папство. Что можетъ сказать объ этомъ само папство, со всёми своими современными притязаніями? Оно по справедливости оказывается зеличайшимъ врагомъ этого и является въ себё самомъ источникомъ всёхъ золъ, коими Церковь была обременена въ теченіе столькихъ вёковъ.

Патріархъ Александрійскій не отвічаль ему. Григорій писаль къ нему, прося его увіздомить о своемъ мизніні 1).

Среди этихъ происшествій Іоаннъ Константинопольскій померь. Григорій тотъ-часъ написалъ Киріаку, преемнику этого епископа, который прислалъ ему общительную грамоту. Онъ восхваляетъ его вѣру, но присовокупляетъ по поводу титула вселенскій, принятаго имъ по примѣру своего предшественника:

"Мы дъйствительно сохранимъ миръ между собою, говоритъ онъ ему <sup>2</sup>), если вы откажетесь отъ гордости нечестиваго титула, согласно съ словомъ учителя языковъ: О, Тимовей! храни залогь, отверащаясь негоднаго пустословія (1 Тим. VI, 20). Въ самомъ дълъ, весьма несправедливо, что лица, призванныя быть проповъдниками смиренія, горделиво тщеславятся пустымъ титуломъ. Когда проповъдникъ истины сказалъ: А меня сохрани Богь от того, чтобы хвалиться, развъ только крестомъ Господа нашего Іисуса Христа (Посл. къ Галат. VI, 14): то этимъ показалъ истинную славу для прославленія не во временной власти, но въ томъ, что тервитъ за имя Христово. Ради этого мы обнимаемъ васъ отъ всего сердца; ради этого признаемъ васъ священникомъ, если только, отвергнувъ пустой титулъ, вы займете престолъ святости съ святымъ смиреніемъ.



<sup>1)</sup> Письма св. Григорія, кн. VI, письмо 60-е (издан. Бенедикт.).

<sup>2)</sup> Кн. VII, письмо 4-е.

"Ибо мы соблазняемся преступнымъ титуломъ; мы питаемъ къ нему ненависть, и мы громко высказались по этому предмету. Но, Ваше Братство, знаете, что сказала истина: "Если принесешь даръ твой къ алтарю и тутъ вспомнишь, что братъ твой имъетъ нъчто на тебя; оставь тамъ даръ твой предъ алтаремъ, и поди, прежде примирись съ братомъ твоимъ; и тогда приди и принеси даръ твой" (Ме. V, 23—24). Ибо хотя всякая неправда изглаждается жертвоприношеніемъ, но зло причиненнаго соблазна такъ велико, что Господь не пріемлеть отъ виновнаго жертвы, если онъ продолжаетъ совершать эту неправду. Итакъ, поспъщите очистить свое сердце отъ соблазна, дабы Господу была пріятна жертва вашего приношенія.

Имън поводъ писать къ Киріаку второе письмо, Григорій возвращается къ тому же предмету, до такой степени онъ придаваль ему важность:

"Я не могу, говорить онь 1), выразить предъ вами въ этомъ письмѣ, до какой степени моя душа соединена съ Вашею Любовію; но я молюсь, чтобы всемогущій Богь, по дару благодати, еще болѣе усилиль это единеніе между нами и уничтожиль всякій поводъ къ соблазну, дабы св. Церковь, соединенная исповѣданіемъ истинной вѣры, коей узы скрѣпляются взачиными чувствованіями вѣрующихъ, не претерпѣвала никакого вреда отъ разногласій, которыя могутъ происходить между священниками. Что же касается меня, то не смотря на все сказанное мною и вопреки всему совершенному мною противъ извѣстныхъ горделивыхъ дѣйствій, я сохраняю, благодареніе Богу, любовь въ глубинѣ моего сердца и поддерживая во внѣ права справедливости, внутренно я не отвергаю любви и расположенія.

"Что же касается васъ, то заплатите за мои чувства взаимностію и уважьте права мира и расположенія, дабы, пребывая соединенными въ духѣ, у насъ не существовало никакого повода къ раздѣленію. Мы гораздо легче можемъ получить благодать отъ Господа, если предстанемъ предъ Нимъ съ соединенными сердцами.

Киріакъ не тронулся нѣжными увѣщаніями Григорія, кото-



<sup>1)</sup> Кн. VI, письмо 5-е.

рый, спустя нѣсколько времени послѣ этого, писалъ къ Антіокійскому патріарху, *дружественно* укоряя его въ томъ, что онъ не придаваль достаточнаго значенія хищенію, ихъ Константинопольскаго брата. Изъ этого письма видно, что Антіокійскій патріархъ опасался навлечь на себя неблаговоленіе императора, если бы высказался противъ Константинопольскаго патріарха. Онъ написалъ Григорію, своему другу, очень льстивое письмо. "Но, отвъчаетъ ему великій папа 1), Ваша Святость, какъ вижу, пожелали, чтобы ваше письмо было похоже на пчелу, которая носитъ медъ и жало, чтобы насытить меня медомъ и ужалить. Но это подало мнѣ поводъ размыслить о слѣдующемъ словѣ Соломона: Раны отв друга лучше, чтомъ лобзанія лицемприаго орага (Притчи XXVII, 6).

"Что же касается вашихъ рвчей мнв по поводу соблазняющаго меня титула, что я долженъ бы уступить, потому что двло это не важное: то и императоръ мнв пишетъ то же. То, что онъ говоритъ мнв въ силу своей власти, это же, я знаю это, вы говорите мнв по расположенію. Я не удивляюсь тому, что въ вашемъ письмв нахожу тв же выраженія, какія нахожу въ письмв императора, ибо любовь и власть имвютъ много общаго между собою; обв онв стоятъ на первой степени и всегда говорятъ со властію.

"Когда я получилъ синодальное посланіе нашего брата и соепископа Киріака: то я не думалъ, что долженъ разойтись съ нимъ и не долженъ отвъчать ему, не смотря на принятый имъ нечестивый титулъ,—изъ опасенія нарушить единство святой Церкви; но я позаботился сообщить ему мое мнѣніе относительно этого титула высокомприаго и суевърнаго; я сказалъ ему, что онъ не можетъ находиться съ нами въ мирѣ, если не откажется отъ присвоенія себѣ этого гордаго титула, который есть лишь изобръменіе перваго отступника. Вы не должны смотрѣть на это самое дѣло, какъ на неважное, потому что если мы окажемся терпимыми къ нему, то повредимъ въръ всей Церкви. Вы знаете, какъ много не только еретиковъ, но и ересеарховъ вышло изъ Константинопольской Церкви.

<sup>:)</sup> Кн. VII, письмо 27.

Не говоря о несправедливости, наносимой вашему достоинству, нельзя не согласиться, что если лишь одинъ епископъ будетъ называться вселенскимь, то вся Церковъ обрушится, если этотъ вселенскій падетъ. Прочь отъ меня слышаніе подобной глупости, подобнаго легкомыслія! Я возлагаю упованіе на Господа всемогущаго, Который исполнитъ слъдующее, данное Имъ обътованіе: Всякъ возносяйся, смирится" (Лук. XIV и XVIII, 11).

Нельзя здравомысленные св. Григорія Великаго опредылять важных неудобствь, могущихь возникать для Церкви отъ власти центральной, которая заявляла бы притязаніе резюмировать и представлять ее. Человыкь, кто бы онь ни быль и часто именно по причины своего высшаго достоинства, которымь онь облечень, бываеть жертвою ошибокь; если оне резюмируеть Церковь, то Церковь падаеть выысть съ нимь. Таковы разсужденія св. Григорія. Онь быль очень ясновидящимь, и римская Церковь впала во множество заблужденій вмысты съ папою, который заявиль притязаніе резюмировать ее въ своемь лицы и быть непогрышимымь ея олицетвореніемь.

По счастію Церковь Іисуса Христа не принадлежить къ одной эпохть или къ одному мъсту и всегда можно находить каволическій критерій, столь ясно формулированный отцами Церкви. Иначе не должно было бы дов'ть об'тованію Іисуса Христа; надобно было бы въ абсолютномъ смыслъ сказать то, что говорилъ св. Григорій въ смыслъ относительномъ: вселенскость пала и вся Церковъ пала!

При Константинопольскомъ дворъ говорили, что св. Григорій подняль столь жестокую войну противъ титула вселенскій только изъ соперничества съ епископомъ новаго Рима и для униженія его. Императоръ и Киріакъ писали къ нему въ этомъ смыслъ со всъмъ подобающимъ уваженіемъ къ его достоинству; но Григорій далъ хорошо понять Киріаку, что о немъ дурно судятъ. Онъ послалъ къ нему, равно какъ и къ императору діакона Анатолія съ цълію вывесть ихъ изъ заблужденія, и снабдилъ діакона письмами къ императору и къ патріарху. Этому послъднему онъ писалъ, поблагодаривши его за его ласкательныя слова 1): "Надобно, чтобы не только на словахъ,



<sup>1)</sup> Книга VII, письмо 31.

но и на дълъ вы засвидътельствовали предо мною и предъ всёми вашими братьями блескъ вашей любви, поспёшивши отказаться отъ гордаго титула, который служитъ причиною соблазна для всъхъ Церквей. Исполните следующее слово: старайтесь соблюдать единство духа въ союзь мира (Ефес. IV, 3); и следующее другое: не подавай врагу твоему никакого повода злословить тебя (1 Тим. V, 14?). Ваша любовь просіяетъ, если между нами не будетъ существовать никакого разногласія по поводу честолюбиваго титула. Я желаю, чтобы всв были великими и исполненными чести, только бы эта честь ничего не отнимала отъ того, что обязательно въ отношеніи къ Богу всемогущему. Въ самомъ деле, кто хочеть быть почитаемь вопреки Богу, тоть не достоинь почитанія вы моихь илазахъ... Въ этомъ дълъ, я не хочу вредить никому, я хочу только защищать смиреніе, которое пріятно Богу и единенію св. Церкви. Итакъ, пусть же нововведенія будуть уничтожены такъ же, какъ были установлены, и мы сохранимъ среди насъ самый чистый миръ о Господъ. Какія хорошія дъйствія могутъ проявляться среди насъ, если наши чувства будутъ только словами и мы будемъ оскорблять ихъ своими действіями?

Въ письмъ къ императору, Григорій старается опровергнуть доказательство, заимствованное изъ суетности почетнаго титула, которому въ Константинополъ старались не придавать большого значенія: "Я прошу Ваше императорское Благочестіе хорошо замътить, говорить онъ 1), что существують суетныя вещи безобидныя, но существують также и весьма вредныя. Когда прійдеть антихристь и назовется Богомъ, то это будеть дъло совершенно суетное, но весьма гибельное. Когда мы обратимъ вниманіе только на количество слоговъ этого слова, то мы найдемъ ихъ только два (De—us); но если мы обратимъ вниманіе на тяжесть нечестія этого слова, то мы найдемъ ее чрезмърною. Я же говорю безъ малъйшаго колебанія, кто называется вселенскимъ епископомъ или желаеть такъ называться, тотъ по своей гордости есть предшественникъ антихриста, ибо такимъ образомъ онъ заявляетъ притязаніе



<sup>1)</sup> Книга VII, письмо 33.

возвыситься превыше другихъ. Заблужденіе, въ которое онъ впадаетъ, проистекаетъ изъ гордости, равной гордости антихристовой; ибо какъ этотъ злодъй будетъ домогаться возвышенія надъ всёми людьми и быть какъ бы Богомъ: такъ и тотъ, кто желаетъ называться единымъ епископомъ, возвышаетъ себя надъ остальными".

Теперь во имя Церкви и въ пользу римскаго епископа проповъдують то ученіе, которое св. Григорій поражаль съ такою энергією. Приверженцы папства при всякомъ удобномъ случав учать, что папа обладаеть властію вселенскою; что онъ есть вселенскій епископъ; что онъ есть единый епископъ собственно, говоря; есть источникъ, откуда истекаеть всякое церковное достоинство, включая сюда и епископатъ, который только непрямо и посредственно обладаетъ божественнымъ правомъ.

Таково ученіе, которое теперь хотять выдать намъ за ученіе католическое. Наши современные нововводители знають ли, что св. папа Григорій В. признаеть подобное ученіе діавольским и что онь напередь назваль антихристом папу, облеченнаго въ мнимое вселенское епископство?

Св. Григорій не принималь никакого важнаго решенія безь сообщенія объ этомъ свёдёній другимъ патріархамъ. Такъ онъ писаль патріархамь Александрійскому и Антіохійскому, извізщая ихъ, какъ онъ поступилъ въ отношеніи къ новому патріарху Константинопольскому. Евлогій, патріархъ Александрійскій, быль убъждень имь и извъстиль Григорія, что онь не усвояеть болже константинопольскому епископу титула вселенскій; но изъ ласкательства предъ Григоріемъ, котораго онъ любиль и который оказываль ему услуги во многихь случаяхь, онъ ему самому усвоилъ этотъ титулъ и писалъ, что если онъ не усвояетъ этого титула епископу константинопольскому, то это делаеть изъ подчиненія прикизаніямо Григорія. Последній тотъ-часъ отвічаль ему и въ его письмі мы находимъ следующее место, которое показываеть, какую идею имель св. Григорій о своей власти, какъ власти римскаго епископа: "Ваше Блаженство позаботились сказать, что въ письмахъ къ извъстному вы не усвояете ему болъе титула, истекающаго изъ гордости, и пользуетесь следующими выраженіями въ отношеніи

ко мев: како вы приказали. Прошу васъ, не заставляйте меня никогда слышать слово приказаніе, ибо я знаю, кто я и кто вы. По своему мъсту, вы мой брать; а по своимъ добродътедямъ вы мой отецъ. Я не приказываль. Я старался только указать вещи, которыя представлялись мнъ полезными. Однако же я не нахожу, чтобы Ваше Блаженство совершенно хотъли удержать въ памяти то, что именно я и хотълъ сообщить вамъ; нбо я говориль, что вы не должны болье усвоять этого титула ни мню, ни другимо; но вотъ, въ подписи подъ своимъ письмомъ, вы усвояете мнъ, который запретилъ это, горделивые дтитулы вселенского и папы! Прошу васъ, чтобы Ваша любезная Святыня не поступали такъ на будущее время; ибо оы отнимаете у себя самого то, что излишне усвояете другому. Я желаю возрастать не титулами, но добродътелями. Я не признаю честью то, что лишаеть моихь братьевь ихъ собственнаго достоинства. Моя честь есть честь всей Церкви. Моя честь-это непоколебимая твердость моихъ братьевъ. Я привнаю себя поистинъ почтеннымъ, когда никому не отказывають въ подобающей ему чести. Когда Ваша Святость называете меня вселенским папою, то этим отрицаете, что вы сами папа, такт какт я становлюсь всецило папой. Богу не угодно, чтобы было такъ. Прочь отъ насъ слова, которыя надмѣваютъ суетою и оскорбляютъ любовь!"

Итакъ св. папа Григорій, въ лицѣ римскихъ епископовъ, осуждаетъ даже титулъ *папы*, равно какъ и титулъ *вселенскій*; онъ признаетъ, что Александрійскій патріархъ равенъ ему, что онъ не приказываетъ ему, что слѣдовательно онъ не имѣетъ власти надъ нимъ.

Какъ согласить это православное ученіе св. Григорія В. съ ученіемъ современнымъ, приписывающимъ папѣ вселенскую власть по божественному праву? Пусть отвѣтятъ на этотъ вопросъ приверженцы папства.

Св. Григорій, будучи послёдовательнымъ, видитъ единство Церкви только въ истинной вёрё и никогда не дёлаетъ ни малъйшаго намека на необходимость пребывать въ общеніи съ римскою церковію.

Этому не должно удивляться; въ действительности онъ не

смотрить на римскій престоль, какъ на единственный престоль св. Петра; онъ совершенно признаеть, что престолы Антіохійскій и Александрійскій, столько же, какъ и римскій, были престолами первыхъ апостоловъ и что эти три престола составляють одно. Приведемъ его слова; къ Евлогію, патріарху Александрійскому 1), онъ пишеть слёдующимъ образомъ:

Ваша благостивищая Святость много говорили мив въ своемъ письмъ о канедръ св. Петра, повъствуя, что самъ этотъ апостолъ живетъ въ своихъ преемникахъ. Но я считаю себя не достойнымъ чести не только главы, но и числиться въ числъ върныхъ. Тъмъ не менъе я охотно принимаю все, что вы скавали, потому что ваши слова, касающіяся канедры Петра, проистекають от того, кто занимает эту канедру Истра. Исключительная честь не имжеть никакой прелести для меня, но я весьма радуюсь тому, что вы, будучи святвишимъ, приписываете мив то, что даете себв самому. Въ самомъ двлв, кто не знаетъ, что св. Церковь утверждена на твердынъ князя апостоловъ, коего имя служитъ признакомъ твердости его души и который отъ камня получиль свое наименование Петромъ? Что именно ему сказано было истиною: Дама тебп ключи царствія небеснаго... когда обратишься, утверди братьевт твоихт... Симонг, сынг Іонинг, любишь ли ты меня? Паси овцы мои. Вотъ почему, хотя было много апостоловъ, но его престолъ, какъ князя апостоловъ, важне (prévalu), по своему первенству, каковой престоль существуеть въ трехъ мъстахъ; ибо онъ содълалъ славнымъ тотъ престолъ, на которомъ онъ удостоиль опочить (quiescere) и окончить настоящую жизнь. Онъ же прославилъ престолъ, куда послалъ своего ученика, евангелиста (Марка). Онъ же утвердилъ престолъ, на которомъ возседалъ въ теченіе семи літь, хотя и должень быль оставить его. Итакъ, поелику существуетъ одинъ престолъ одного и того же апостола и поелику теперь возседають три епископа на этомъ престоль, то по божественной власти все, что я говорю о васъ, примѣняю и къ себѣ".

Надобно замѣтить, что св. Григорій, говоря о Римѣ, гово-

<sup>1)</sup> Письма св. Григорія, вн. VII, письмо 39 (изд. Бенедивт.).

ритъ только, что св. Петръ опочиле таме и таме помере; въ Александрію онъ только послалъ своего ученика; но въ Антіохін онъ возсидаль на престоль семь літь. Итакъ, по ученію св. Григорія, если какой епископъ наслюдоваль престолъ Петра: то это именно епископъ Антіохійскій. Великій папа признаваль, что св. Петръ приходиль въ Римъ только для того, чтобы (тамъ) умереть; что римская Церковь была тогда основана и управляема епископомъ; такимъ образомъ онъ довольствуется заявленіемъ, что апостоль совлала славныма римскій престоль претерпъннымъ имъ мученичествомъ, тогда какъ на Антіохію указываеть, какъ на истинную епископскую каеедру Петра. Мы думаемъ, что св. Петръ былъ не боле епископомъ Антіохіи, какъ и Рима, въ строгомъ смыслѣ слова; но для насъ достаточно привесть мивніе св. Григорія, а это мивніе, каково бы оно ни было, есть не менже страшный аргументь противъ притязаній римскаго двора. Пиша къ Анастасію Великому или къ прежнему патріарху Антіохійскому, чтобы утвшить его въ страданіяхъ, Григорій говорилъ ему: 1).

"Ваше Блаженство на старости лътъ обременены многочисленными несчастіями; но подумайте, что было сказано тому, коего престоль вы занимаете. Не ему ли сама истина сказала: Когда ты состарьешься, то другой тебя опоящеть и поведеть тебя, куда ты не хочешь (Ioan. XXI, 18).

Извѣстно, что эти слова были обращены Іисусомъ Христомъ къ св. Петру.

Въ другомъ письмъ къ тому же Анастасію, св. Григорій выражается слъдующимъ образомъ, приведши слова, признаваемыя имъ принадлежащими св. Игнатію Антіохійскому:

"Я пом'єстиль въ моемъ письм'є эти слова, заимствованныя изъ вашихъ писаній, дабы Ваше Блаженство знали, что вашъ св. Игнатій есть также и нашъ. Ибо, подобно тому, какъ мы им'ємъ общаго учителя, князя апостоловъ, такъ не должны мы исключительно приписывать себ'ь, ни я, ни вы, ученика этого князя апостоловъ" <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Письма св. Григорія, вн. VIII, пис. 2 (изд. Бенедикт.).

<sup>2)</sup> Тамъ-же, кн. V, письмо 39 (пздан. Бенедикт.).

Св. Григорій писаль Евлогію, патріарху Александрійскому: "Мы приняли съ такимъ же удовольствіемъ, съ какимъ даровано было намъ—благословеніе евангелиста св. Марка, или, говоря точнѣе—апостола св. Петра" 1).

Ему же онъ писалъ, послъ привътствій за совершенное имъ опроверженіе монофизитскихъ заблужденій:

"Хваленіе и слава да будуть въ небесахъ моему святвишему брату, благодаря которому голосъ Марка былъ слышенъ на престоль Петра; коего ученіе раздается въ церкви, какъ кимваль на жертвенникъ, когда братъ углубляется въ таинства, то есть, когда онъ, священникъ Бога вышняго, входитъ во Святая Святыхъ" <sup>2</sup>).

Говорили ли когда либо римскимъ епископамъ что-либо болъе ласкательное, чъмъ то, что говоритъ здъсь св. Григорій Евлогію Александрійскому? Св. напа не представляется ли повторяющимъ слова Халкидонскаго собора: "Петръ говорилъ устами Льва?" Почему надобно дълать столько выводовъ изъ словъ Халкидонскихъ отцовъ, произнесенныхъ въ похвалу римскому епископу, и не должно дълать ни одного заключенія изъ словъ великаго папы, обращенныхъ къ патріарху Александрійскому? Ему же онъ писалъ въ другой разъ: <sup>8</sup>)

"Податели настоящаго письма, прибывши въ Сиракузы, обратились отъ монофизитскихъ заблужденій и соединились съ св. вселенскою Церковію. Желая прибыть въ Церковь блаженнаго Петра, они просили меня дать имъ рекомендательныя письма къ Вашему Блаженству, чтобы вы предоставили имъ помощь противъ насилій сосёднихъ съ ними еретиковъ".

Въ иномъ письмѣ, въ которомъ онъ разсуждаетъ о симоніи, Григорій писалъ Евлогію: "Исторгните эту симонійскую ересь изъ вашего святьйшаю престола, который также есть и нашъ". Онъ называетъ Александрійскую церковь святѣйшею Церковію 4).

Въ виду подобныхъ свидетельствъ, можно ли извлекать ка-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, ки. VIII, письмо 39.

<sup>2)</sup> Письма св. Григорія, кн. Х, письмо 35.

<sup>3)</sup> Тамв-же, кн. XII, письмо 50.

<sup>4)</sup> Тамя-же, кн. XIII, письмо 41, 42.

кое-либо заключеніе, благопріятное престолу Римскому, изъ выраженій: апостольскій престоль или святой престоль, употребляемыхъ для его обозначенія? Эти названія, въ теченіе первыхъ восьми въковъ, были общими во всъхъ Церквахъ, основанныхъ апостолами, и ихъ никогда не употребляли исключительно для обозначенія престола римскаго.

Согласно съ изложеннымъ нами ученіемъ св. Григорія относительно каведры св. Петра, легко понять, что нельзя чистосердечно придавать абсолютный смыслъ подобнымъ выраженіямъ: "Сынъ мой, господинъ Венанцій, прибыль къ блаженному апостолу Петру, прося у меня вашето покровительства по его дѣлу и пр." 1). Попеченіе о всей церкви было ввѣрено Петру, князю апостоловъ 2). Онъ получилъ ключи царствія небеснаго; власть вязать и рѣшить была дарована ему; забота о всей церкви и первенство были ввѣрены ему 3). Кто не знаетъ, что святая церковь была укрѣплена твердостію князя апостоловъ 4).

Эти выраженія принадлежать св. Григорію; но надобно ли приводить ихъ отдёльно и усвоять имъ абсолютный смыслъ? Вотъ пріемъ, который римскіе богословы примёнили не только къ твореніямъ св. папы Григорія, но и къ твореніямъ другихъ отцовъ Церкви. Этимъ средствомъ они обманули большое число в'трующихъ и даже большое число искреннихъ богослововъ: эти последніе не могли подозр'твать столь большой неискренности у писателей, которые при всякомъ случать возвышаютъ свою преданность делу Церкви и истины, и они признали возможнымъ приводить цитаты въ следъ за ними, не обращаясь къ источникамъ.

На основаніи вышесказаннаго понятно, что разум'яль св. Григорій подь канедрою св. Петра, подъ наименованіями первый и князь апостоловь. Но чтобы осв'ятить его мысль еще бол'я яснымъ св'ятомъ приведемъ н'якоторые другіе тексты р'янительные и ясные, которые опред'ялять точный смыслъ т'яхъ

<sup>1)</sup> Письма св. Григорія, кн. ІІ, письмо 53.

<sup>2)</sup> Тамв-же, кн. V, письмо 20.

<sup>3)</sup> Тамъ-же.

<sup>4)</sup> Тамв-же, кн. VII, письм. 40.

выраженій, изъ которыхъ приверженцы папства дёлають столь предосудительное злоупотребленіе.

Св. Григорій, въ книгі своей о Пастырском правилю, высказываеть слідующій принципь: пастыри Церкви должны пользоваться своею властію не въ отношеніи къ безупречнымъ вірующимь, а только въ отношеніи къ грішникамь, коихъ нельзя исправить кротостію. Въ доказательство этого принципа онъ приводить примірь апостоловь Петра и Павла: "Петря, говорить онь, первый пастырь, обладавшій первенством во святой Церкви по воль Божіей (auctore Deo), являлся кроткимь въ отношеніи къ вірнымь; но онь же показаль, до какой степени обладаль силою, высшею предо другими, когда наказаль Ананію и Сапфиру. Онъ припомниль, что быль высочайшимь во Церкви (summus), когда должень быль наказать гріхи и, отміцая преступленіе, воспользовался правами своей власти 1).

Въ томъ же мѣстѣ, примѣромъ св. Павла, равно какъ и примѣромъ св. Петра, онъ докавываетъ, что пастырь долженъ быть кроткимъ въ отношеніи къ вѣрнымъ и пользоваться своею властію только тогда, когда бываетъ обязанъ явить дѣло справедливости. Такъ св. Павелъ называлъ себя служителемъ вѣрующихъ, малѣйшимъ среди нихъ; но, присовокупляетъ св. Григорій, "когда находилъ (необходимымъ) исправить прегрѣшеніе, онъ припоминалъ, что онъ повелитель (maître) и говорилъ: хотите ли? я прійду къ вамъ съ желюзнымъ жезломъ. Итакъ, заключаетъ св. Григорій, достойно занимаютъ высочайшее мѣсто (summus locus), когда властвуютъ скорѣе надъ пороками, чѣмъ надъ братьями. Но когда властвующіе исправляютъ подчиненныхъ, тогда должны и пр. и пр. « ²).

Очевидно, св. Григорій смотрить на св. Павла и на св. Петра и на преемниковь ихъ, какъ на занимающихъ оысочайшее мисто въ Церкви, какъ на предсидателей въ Церкви. Если онъ говоритъ, что св. Петръ обладалъ главенствомъ, то и св. Павла называетъ повелителемъ; онъ пользуется однимъ и тъмъ



<sup>1)</sup> Св. Григорія Пастырское правило, ІІ ч., гл. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. Григорій, тамь-же.

же словомъ, summus, для обозначенія власти св. Петра и власти св. Павла и всёхъ тёхъ, которые имёютъ право пользоваться властію въ Церкви. Пользовался ли бы онъ этимъ общимъ выраженіемъ, если бы словомъ главенство онъ хотёлъ обозначить власть высшую, исключительно усвояемую св. Петру? Подобно тому, какъ подъ названіемъ каведры св. Петра онъ разумёетъ первую степень епископства, представляемую патріархами: подобно этому подъ словами верховная власть, онъ разумёетъ власть епископата, которую унаслёдовали пастыри церкви.

Чёмъ болёе вы углубляетесь въ творенія отцовъ Церкви, тёмъ болёе убёждаетесь въ ихъ согласіи во взглядё на власть въ Церкви, какъ на единую и соемъстно обладаемую первыми пастырями или епископами. На первыхъ порахъ можно подумать, что слово главенство или князъ, усвояемое св. Петру, противорёчить этому началу. Св. Григорій позаботился предохранить насъ отъ этого ложнаго толкованія. Св. Учитель, усвояя св. Петру главенство въ Церкви, въ дёйствительности возвышаеть его столько же, какъ и св. Павла. Онъ самъ выражается объ этомъ самымъ яснымъ образомъ. Мы читаемъ въ его Разговорахъ 1):

"Петря: Какъ вы можете мив доказать, что есть люди, которые не творять чудесь, и которые однако же не ниже твхъ, которые творять ихъ?

"Григорій: Разв'я ты не знаєшь, что апостолъ Павелъ есть брать Петра, первый изъ апостоловъ по главенству?

"Петръ: Я совершенно знаю это, и пр.".

Такимъ образомъ Павелъ равенъ или братъ Петру по апостольскому главенству. Можно ли высказаться более ясно, что этими наименованіями не хотять обозначить достоинства частнаго, личнаго, исключительнаго?

Въ другомъ мѣстѣ, св. Григорій смотритъ на св. Павла, какъ на имѣющаго право, подобно св. Петру, на наименованіе перваго апостола. Повѣствуя въ своихъ Разговорахъ о смерти священника Мартина, онъ разсказываетъ, что этотъ святой человѣкъ видѣлъ Петра и Павла, которые звали его на небо: "Вижу, вижу, говорилъ Мартинъ, благодарю васъ, благодарю

<sup>1)</sup> Святой Григорій, Разговорв, вн. 1-я, гл. XII.

васъ". Такъ какъ онъ часто повторялъ эти слова, то окружавтіе его друзья спросили его, съ кѣмъ онъ говоритъ? Онъ былъ изумленъ этимъ вопросомъ и отвѣчалъ: "Развѣ вы не видите здѣсь святыхъ апостоловъ? Развѣ вы не замѣчаете Петра и Павла, первыхъ апостоловъ?" 1).

Наконецъ св. Григорій подаетъ мысль, что св. Петръ не быль епископомъ римскимъ. Мы уже приводили положительные тексты относительно этого. Но вотъ другое мѣсто подтверждающее ихъ: "Достовѣрно, говоритъ онъ, что во времена когда Петръ и Павелъ претерпѣли мученичество, вѣрные нришли съ Востока, испрашивая тѣла этихъ апостоловъ, которые были ихъ соотечественниками. Тѣла провожали до второй мили и сложили ихъ въ мѣстѣ, называемомъ Катакомбами. Но когда ихъ подняли для продолженія пути, то громъ и молнія возбудили такой ужасъ среди пытавшихся это сдѣлать, что съ тѣхъ поръ никогда уже не осмѣливались переносить ихъ").

Мы не изследуемъ достоверности этого факта; но истина, съ очевидностію вытекающая изъ него, состоить въ томъ, что Восточные могли требовать тела св. Петра, потому что онъ быль изъ ихъ страны, а римляне и не думали доказывать, что его тело имъ принаддежить по большему праву, потому что онъ быль ихъ епископомъ.

Такимъ образомъ ученіе св. Григорія В. о Церкви, положеніе за положеніемъ, разрушаєть всю папскую систему. Можно обратиться къ римлянамъ, чтобы они нашли въ сочиненіяхъ великаго папы хотя одно слово, которое подавало бы идею той всемірной монархіи, коей центромъ была бы Церковь Рима и коей верховнымъ вождемъ былъ бы епископъ этого города. Это ученіе совершенно противоположно ученію св. Григорія. Единство Церкви вытекаєть, по ученію св. учителя, изъ взаимныхъ отношеній этихъ вождей. "Пусть ваша любовь, писаль онъ Асанасію, архієпископу Кориноскому в), отвітить на наши письма, коими мы извіщаємъ васъ о нашемъ посвященіи, и

<sup>1)</sup> Тама-же, кн. IV, гл. XI.

<sup>2)</sup> Письма св. Григорія, кн. IV, письмо 30.

<sup>3)</sup> Тамв-же, вн. 1, письмо 27.

пусть предоставить намь радость, посредствомь своих отвътных писемь (litteris reciprocis) узнать, что Церковь едина".

"Единство вселенской Церкви" онъ опредъляетъ совокупностію (сотрадо) тъла Христова 1); онъ не отступаетъ отъ этой идеи; частныя Церкви суть члены Церкви; всякая церковь управляется своими пастырями; власть по божественному праву одна и та же у всъхъ пастырей Церкви; все зданіе утверждается на кафедръ Петра, то-есть, на трехъ патріархатахъ: Александрійскомъ, Антіохійскомъ и Римскомъ, которые, по церковному праву, исполняютъ надзоръ надъ всею церковію.

Мы спрашиваемъ, можно ли представить ученіе, болье противоположное папской системь, чымь это ученіе св. папы Григорія?

Когда Маврикій быль убить Фокою, папа Бонифацій III поспешиль обратиться къ убійце, чтобы получить отъ него въ качествъ оффиціальной благодарности первенство для римской церкви. Онъ находиль ее униженною титуломъ, вселенскій, усвоеннымъ Маврикіемъ Іоанну Постнику. Этотъ благочестивый императоръ быль главнымъ защитникомъ титула, принятаго патріархомъ Константинопольскимъ. Патріархъ не пользовался долго милостями Фоки, коего онъ осуждалъ жестокость. Римъ сделалъ первый шагъ къ снисканію расположенія тиранна. Самъ Григорій В. осыпаль его похвалами, а Бонифацій III, возведенный на римскій престоль послів кратковременнаго епископствованія Сабиніана, писаль къ убійцъ Маврикія, испрашивая у него тотъ титуль вселенского, который Григорій В. такъ энергически отвергаль 2). Вообще думали, что Константинопольскій престоль этимь титуломь заявляль притязаніе стать первым въ Церкви. Такъ папскій историкь, Анастасій Библіотекарь, слідующимь образомь упоминаеть о поступкъ Бонифація III: "Этоть, говорить онь в), исходатайствоваль у императора Фоки, чтобы апостольскій престоль блаженнаго Петра быль главою (caput) всёхъ церквей, потому что Константинопольская церковь писала, что она первая среди всъхъ церквей".

<sup>1)</sup> Тамъ-же, кн. II, письмо 47.

<sup>2)</sup> Leps. Hemop., Noël Alexandre.

<sup>3)</sup> Анастасій, О жизни римских первосвящ., § 67. Бониф. III.

Діаконъ Павель заносить (въ лѣтописи) тотъ-же фактъ слѣдующимъ образомъ: "По просьбю папы Бонифація, говорить онъ 1), Фока постажовиль, чтобы престоль римской и апостольской Церкви быль главнымь (сариt) среди всѣхъ церквей, потому что Константинопольская Церковь писала, что она первая среди всѣхъ церквей".

Таково для римской церкви оффиціальное начало титула глава вселенской Церкви, каковой титуль она усвояеть своему епископу. Ей и прежде неоднократно давали этоть титуль, но изъ ласкательства, и не соединяли съ нимъ другого смысла, кромѣ главы епископата или перваго епископа; иногда римская церковь сама усвояла себѣ его, и слово сарит означало тогда вождя только въ смыслѣ главы. Она называлась главою Церкви, то есть, первою среди Церквей. Этотъ титулъ, благодаря Фокѣ, сдѣлавшійся оффиціальнымъ, скоро перемѣнилъ свое значеніе. Вождь (chef) сталъ означать уже не главу, но верховнаго князя; теперь же онъ означаеть абсолютнаго монарха, непогрышимаго самодержца. Таковъ послѣдовательный ходъ, которымъ шелъ титулъ сарит, данный римской церкви Фокою, однимъ изъ недостойнѣйшихъ людей, который возсѣдалъ на престолѣ.

Нѣсколько лѣтъ спустя (633), возникъ новый моновелитскій споръ, который представляеть новыя доказательства противъ папской системы, и который доказываетъ, что въ седьмомъ вѣкѣ, такъ называемая, вселенская власть за римскими епископами не была признаваема <sup>2</sup>).

Одинъ Арабскій епископъ, по имени Өеодоръ, выступая изъ вселенской истины, опредъленной въ Халкидонъ, что во Іисусъ Христъ только одно лицо, отсюда заключилъ, что у Него существуетъ только и одна воля и одно дийствіе. Такимъ образомъ онъ не принималъ въ разсчетъ различія двухъ природъ, божеской и человъческой, которыя соединены въ Іисусъ Христъ ипостасно, но которыя не смъщалисъ и остались съ своею собственною сущностію, слъдовательно каждая съ своею волею и съ своимъ собственнымъ дъйствіемъ или дъйствованіемъ; по-

<sup>1)</sup> Діаконъ Цавель, De gestis Longobard., кн. IV, § 37.

<sup>2)</sup> См. Өеоф. *Церк. Истор*. Сочиненія васательно этихъ споровъ находятся въ-Собраніи Соборов Р. Labbe, t. VI. Исторія Моновелитства, изданная Комбефизіемъ-

тому что воля и дъйствіе суть необходимые аттрибуты бытія человъческаго, равно какъ и божескаго. Такимъ образомъ Өеодоръ смъшивалъ бытіе съ личностію. Константинопольскій епископъ Сергій, совъщавшійся съ Өеодоромъ, впалъ въ то же заблужденіе, какъ и онъ. Онъ думалъ, что его система была способна возсоединить тъхъ, которые противились еще Халкидонскому собору. Вотъ почему онъ послалъ къ нимъ посланіе по этому предмету и вошелъ съ ними въ сношеніе. Александрійскій епископъ Киръ, раздълявшій его мнѣнія, дъйствовалъ подобнымъ же образомъ; и въ самомъ дълъ, открылось, что многіе, не соглашавшіеся съ Халкидонскимъ соборомъ, приняли его опредъленія съ этимъ мнимымъ толкованіемъ.

Этотъ результатъ ободрилъ моноеелитскихъ епископовъ, которые кромъ того были поддерживаемы императоромъ Геракліемъ. Одинъ Александрійскій монахъ, по имени Софроній, заявиль себя противъ своего епископа, и отправился въ Константинополь для собесъдованія по (этому) вопросу съ Сергіемъ, но нашелъ его въ полномъ единомысліи съ Киромъ. Опечаленный этимъ новымъ заблужденіемъ, Софроній возвратился оттуда и быль избрань епископомь Іерусалимскимь. Сергій, думая что въ возвышенномъ положеніи, въ которомъ очутился теперь Софроній, онъ заявить себя противъ него и постарается опереться на Западъ, -- писалъ Гонорію, епископу римскому, для изложенія предъ нимъ своего ученія и хорошихъ результатовъ, достигнутыхъ имъ на Востокъ и преимущественно въ Александріи. Гонорій отвічаль ему пресловутымь письмомь, вь которомь тоже признаеть въ Інсусъ Христъ только одну волю и одно дъйствіе. Онъ порицаетъ техъ, которые хотятъ признавать ихъ двойными, и объщветь Сергію, что останется въ поливищемъ единомыслін съ нимъ, хотя и говоритъ, что не должно возмущать Церковь этимъ новымъ вопросомъ объ одной или двухъ воляхъ или действіяхъ, и что эту логомахію надобно оставить грамматикамъ.

Софроній, посвященный во епископа Іерусалима, собраль свой синодь и передаль ему общительное письмо, которое, по обычаю, онь должень быль послать ко всёмъ патріархамъ Церкви. Онь послаль его Сергію, равно какъ и Гонорію. Это письмо

было очень подробно по предмету о двухъ воляхъ и о двухъ дъйствіяхъ. Гонорій, прочитавши его, сказалъ посланнымъ Софронія, что не должно возбуждатъ этого вопроса, для блага Церкви. Эти посланные приняли это обязательно, а Гонорій писалъ къ патріархамъ Константинопольскому и Александрійскому, прося ихъ поступить подобнымъ же образомъ.

Софроній, видѣвшій опасность для вѣры, составиль сочиненіе, въ которомъ доказывалъ, на основаніи отцовъ Церкви, что согласно съ постояннымъ вселенскимъ преданіемъ, во Іисусѣ Христѣ надобно признавать двѣ воли и два дѣйствія; онъ доказывалъ, что это есть необходимое слѣдствіе ученія о двухъ природахъ. Отчаявшись въ убѣжденіи Сергія и Кира, открыто заявившихъ себя въ пользу противоположнаго ученія, онъ послалъ въ Римъ одного изъ викарныхъ епископовъ, надѣясь скорѣе побѣдить нерѣшительность Рима, чѣмъ обратить Константинополь и Александрію. Результаты этого посольства не извѣстны.

Гонорій померъ въ 638 году и имълъ преемникомъ своимъ Северина, которому вскоръ наслъдовалъ Іоаннъ IV. Именно въ кратковременное папствованіе Северина, императоръ Ираклій обнародоваль свой Эктезист или изложение, чтобы сообщить оффиціальный характерь моновелитскому ученію. Эктезись быль разосланъ ко всъмъ епископамъ. Александрійскіе и Константинопольскіе епископы приняли его торжественно. Неизвъстно, одобрилъ ли его Северинъ. Но, послъ смерти Ираклія, Іоаннъ IV осудилъ его на римскомъ соборъ. Быть можеть это осужденіе произошло всл'єдствіе разъясненій пословъ Софронія. Сергій померъ прежде состоявшагося рѣшенія римскаго собора. Пирръ, его преемникъ, противопоставилъ рѣшенію Іоанна IV письмо Гонорія къ своему предшественнику. Іоаннъ попытался написать апологію; но письма Сергія и Гонорія существують; они доказывають, что апологія Іоанна IV была ошибочна; что Гонорій совершенно поняль Сергія; что онъ отвъчалъ ему въ смыслъ письма, полученнаго отъ него; что тотъ и другой въ общемъ смыслъ отвергали различіе двухъ волей и двухъ дийствій. Такимъ образомъ Гонорій справедливо быль осуждень, какь еретикь, на шестомъ вселенскомъ соборъ, какъ мы это вскоръ увидимъ.

Послів обнародованія Эктезиса Ираклія, споры о двухъ дівітствіяхъ и двухъ воляхъ приняли широкое распространеніе. Весь Востокъ былъ наполненъ ими. Большое число епископовъ высказалось противъ новаго ученія и обратились къ Западу, въ лицъ римскаго епископа, чтобы поддержать канолическую въру. Пирръ, оставивши свой престолъ, былъ замъщенъ Павломъ, который послаль общительныя грамоты къ Өеодору, занимавшему тогда римскій престоль. Этоть отвічаль Павлу, что хвалить православіе его въры, но удивляется тому, что онъ не осудиль Эктезиса Ираклія. Однако, онъ и самъ не осмѣлился ясно охарактеризовать этого дёла, поэтому онъ долженъ быль понять, почему Павелъ, жившій въ Константинополь, не осудиль торжественно этого сочиненія. Въ своемъ отвътъ, Оеодоръ заявляетъ, что надобно канонически низложить Пирра, предшественника Павла, или послать его въ Римъ для суда. Этому мивнію не последовали. Но вотъ и Пирръ, будучи разубежденъ въ своемъ заблужденіи монахомъ Максимомъ Константинопольскимъ, самъ просился отправиться въ Римъ, где, со всеми почестями, подобающими званію эксъ-патріарха, быль принять Өеодоромъ, которому представиль изложение вфры совершенно православное.

N. N.

(Продолжение будетъ).

255-272 not formal wate pours. Dorselly met published, see contents

## ВВРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 17.

СЕНТЯБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3,

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Сентября 1894 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Павловъ*.

## Ультрамонтанское движеніе въ XIX столѣтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно.

(Продолжение \*).

## ГЛАВА ІУ.

Общая харавтеристива ультрамонтанскаго большинства на соборъ, въ связи съ увазаніемъ на главнъйшіе моменты борьбы между большинствомъ и меньшинствомъ, съ начала соборныхъ засъданій до введенія новаго порядва дълопроизводства.

Нетрудно понять, почему на Ватиканскомъ соборѣ, уже начиная съ первыхъ засѣданій, несомнѣнный перевѣсъ во вліяніи на соборныя дѣла оказывался на сторонѣ ультрамонтанскаго большинства. Это объясняется отчасти уже тѣмъ, что мы сказали о нерѣшительности и неустойчивости важнѣйшихъ представителей и, можно сказать, вождей умѣренно-католическаго меньшинства на томъ же соборѣ. Но, конечно, главная причина силы ультрамонтанскихъ членовъ этого собора заключалась прежде всего въ значительномъ количественномъ превосходствѣ ихъ сравнительно съ умѣренными католиками 1), и, вмѣстѣ съ тѣмъ, въ той несомнѣнной симпатіи, которую питалъ къ ихъ партіи самъ папа, и которую онъ очень нерѣдко и довольно ярко обнаруживалъ на соборѣ.

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разумъ» № 9, 1894 г.

<sup>1)</sup> Впрочемъ, многіе члены большинства, хотя и епископы, не могли, строго говоря, считаться истинными представителями воззрѣній своихъ частныхъ церквей на ученіе о папской непогрѣшимости (главный предметь соборныхъ совѣщаній), такъ-какъ были епископами безъ епархій (такъ называемые, in partibus infidelium) и, слѣд., только номинальными. Такое право голоса епископовъ безъ епархій было совершенно незаконно, и на эту незаконность многіе члены меньшинства, напр. Кеттелеръ, не безъ основанія указывали (См. Friedrich, Tagebuch, S. 214).

Свое благоволеніе къ членамъ большинства Пій выражалъ и въ спеціальныхъ бреве, и въ частныхъ аллокуціяхъ. Такъ, когда во Франціи патеръ Рамьерт (Ramière) выступиль противъ епископа Марэ съ особой брошюрой, написанной въ ультрамонтанскомъ духѣ, папа издалъ на имя автора этой брошюры особое бреве, въ которомъ очень хвалилъ его за то, что "онъ такъ хорошо съумълъ поставить своего противника въ противорѣчіе съ самимъ собою 1). Это бреве относится къ 22 января 1870 г. И месяца не прошло после его изданія, какъ появилось (12 февраля) новое бреве, направленное спеціально противъ писемъ орлеанскаго епископа Дюпанлу, которыя папа очень откровенно именуетъ "суетными, враждебными софизмами, которые являются единственною и исключительною причиною начавшихся волненій умовъ" 2). Замізчательны также папскія бреве къ духовенству епархій нимской (Nîmes), авиньонской (Avignon), гренобльской (Grenoble) и монпельесской (Montpellier), а также къ тремъ священникамъ орлеанскимъ. Въ такомъ антиканоническомъ обращеніи къ низшему клиру, помимо епархіальных вепископовъ, Пій IX подражаль Пію VII, который какъ мы видёли въ І-й части нашего изслёдованія, также дъйствоваль въ такомъ же смысль, желая усилить свое вліяніе надъ французскимъ духовенствомъ. Самое содержание всъхъ названныхъ бреве было проникнуто одною общею мыслію: какъбы повыразительные дать понять французскому духовенству, чего, собственно, желалъ-бы папа съ ихъ стороны. Во всъхъ этихъ посланіяхъ преподается папское благословеніе тёмъ представителямъ этого духовенства, которые шли въ разрѣзъ съ своими епископами, -- галликанами или полу-галликанами, и проявляли д'ятельность, проникнутую вполнъ ультрамонтанскимъ духомъ 3). Нельзя здъсь не упомянуть также папскаго бреве къ извъстному поборнику ультрамонтанскихъ идей во Франціи, аббату солемскаго монастыря (Solesmes), Дону-Гэранжэ, о которомъ мы также уже упоминали неоднократно. Въ этомъ бреве папа очень ръзко вооружается противъ умърен-

<sup>1)</sup> Préssensé, цитов. соч. въ немецк. переводе, стр. 188.

<sup>2)</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Préssensé, цитов. соч., стр. 189.

ныхъ католиковъ, называя ихъ прямо "людьми, коихъ убѣжденія пагубны и зловредны" 1). Если вспомнить еще тѣ яркіе знаки благоволенія, которые неоднократно выказывалъ Пій ІХ пресловутому Вельо, поощряя его страстныя филиппики противъ умѣренныхъ католиковъ,—то вполнѣ станетъ понятнымъ, на сколько не равна была сила большинства и меньшинства на Ватиканскомъ соборѣ, даже и безъ отношенія къ числу членовъ того и другого.

Совершенно такое же заключеніе можно сдёлать и на основаніи папскихъ аллокуцій, до каковыхъ Пій ІХ вообще былъ великій охотникъ. И въ нихъ онъ очень ясно давалъ понять, что всё его личныя симпатіи—на сторонів ультрамонтанъ, а никакъ не умітренно-католическаго меньшинства. Однажды у него вырвалось даже такое откровенное восклицаніе: "либеральные (читай: умітренные) католики суть только на половину католики. (читай: за половину католики. В половину католики. В половину католики. В половину католики. В половину в половину в половину.

Предоставляемъ всякому безпристрастному читателю судить, на сколько благоразумно поступилъ папа, когда такъ ярко показывалъ свое предпочтение членамъ большинства на соборъ. Чрезъ это онъ какъ-бы заранъе лишалъ борьбу между большинствомъ и меньшинствомъ той свободы, которая составляетъ одно изъ существеннъйшихъ и необходимъйшихъ условій всякаго собора, тъмъ болъе оселенского, какимъ именовалъ себя соборъ Ватиканскій. Въ самомъ діль: могла-ли быть свобода тамъ, гдъ почти открыто заявлялось, что только тотъ истинный сынъ "единоспасающей" римской церкви, кто держится ультрамонтанскихъ возэрвній, и что, напротивъ того, всякій, кто не раздёляетъ сихъ послёднихъ, не есть истинное чадо сей церкви, но только на половину католико? Очевидно, такой дилеммой папа заранъе какъ-бы намъчалъ отцамъ собора ту программу, какой они должны были следовать, чтобы быть ему угодными. А чрезъ это весь Ватиканскій соборъ долженъ быль сделаться (какъ онъ, въ действительности, и сделался) не болъе, какъ папской канцеляріей.

<sup>1)</sup> Ibidem.

<sup>2)</sup> Préssensé, цитов. соч., стр. 191

На сколько папа всячески показываль членамъ меньшинства. свое неблаговоленіе, на столько и члены большинства, поощряемые примъромъ самого "главы Церкви", всъми мърами старались выразить умфренно-католической оппозиціи своювражду, и если не словомъ, то дёломъ нанести ударъ ихъ вліянію на соборѣ (---вліянію, увы, и безъ того слишкомъ ничтожному). Впрочемъ, нъкоторые представители большинства, равно какъ и лица, хотя и не бывшія на соборъ, но во всемъ сочувствовавшія ультрамонтанскимъ возэрьніямъ, дылали неоднократныя попытки напасть на своихъ противниковъ и съ помощію литературнаго оружія. Такого рода попытками особенно извъстны два изъ числа наиболъе ревностныхъ ультрамонтанскихъ прелатовъ: англійскій кардиналь Манниню (архіепископъ кентерберійскій) и бельгійскій прелать Дешана, епископъ малинскій (или мехельнскій). Первый, еще до своего отправленія на соборъ, обнародовалъ окружное посланіе къ своей паствъ, въ которомъ проводить мысль, совершенно противоположную той, какую защищаль Дюпанлу (о несвоевременности провозглашенія догмата о папской непогръщимости). Именно Маннингъ силится доказать, что именно потому это провозглашеніе и своевременно, что въ католической церкви еще слышатся голоса съ галликанскими взглядами и мненіями. По мненію его, галликанство есть самая опасная язва въ Церкви,-гораздо болѣе опасная, чѣмъ англиканство: послѣднее, по крайней мъръ, является открытымъ врагомъ, а первое-все равно, что изм'єнникъ въ крівпости 1). Вмієстіє съ такимъ воззрівніемъ на галликанство (высказывая которое, Маннингъ, можно сказать, дёлаль открытый вызовь всёмь умёреннымь католикамь),--англійскій кардиналь отзывается съ особенной похвалой о пресловутомъ силлабусть и считаетъ его основаніемъ христіанскаго ученія объ отношеніи Церкви къ государству<sup>2</sup>). Во время самого собора, перу Маннинга принадлежить небольшое сочиненіе противъ богословскаго факультета Мюнхенскаго университета. Въ немъ онъ, между прочимъ, говоритъ, что истори-



<sup>1)</sup> Préssensé, цитов. соч., стр. 151.

<sup>2)</sup> Ibidem., стр. 152.

ческое направленіе въ богословіи наиболье опасно для католической церкви. Въ сущности это сочиненіе было не что иное,
какъ третья часть его окружного пастырскаго посланія, но
только въ италіанскомъ переводь 1). По всей въроятности,
Маннингъ и самъ не замъчалъ, какъ онъ обнаружилъ слабую
сторону ультрамонтанскаго богословія, когда вооружился противъ историческаго метода въ богословской наукь. Въ томъ
именно и хромали ультрамонтанскіе богословы, что слишкомъ
презирали безпристрастное и, слъдовательно, дъйствительно
научное изученіе церковной исторіи; напротивъ, мюнхенскіе
богословы тъмъ и снискали себъ во всемъ ученомъ міръ особенное уваженіе, что всегда свято держались правила: историческая истина прежде всего и выше всего.

Что касается епископа Дешана, то о его сочинении противъ орлеанскаго епископа Дюпанлу мы уже имъли случай говорить, когда разсматривали литературную дъятельность этого послъдняйо. Поэтому не будемъ здъсь снова вести ръчь о бельгійскомъ прелатъ, какъ о полемистъ.

Изъ числа литературныхъ борцовъ, которые, хотя и не были оффиціальными членами Ватиканскаго собора, однако въ своихъ сочиненіяхъ съ ревностію, достойной лучшей цели, защищали свои ультрамонтанскія воззрѣнія и въ то же время нападали на своихъ противниковъ, особенно выдавался уже извъстный нашимъ читателямъ Донг-Гэранжэ. Его перу принадлежить, между прочимь, книга: La monarchie pontificale. Основная мысль, которую онъ въ ней проводить, та, что папа ничего не заимствуетъ у Церкви, но самъ все ей подветъ,подобно тому, какъ и Ап. Петръ ничего не заимствовалъ отъ Апостоловъ, но самъ лично являлся представителемъ Господа Інсуса Христа 2). Иными словами, это значить, что римскій первосвященникъ обладаетъ всей полнотой власти въ Церкви, и что онъ изъ этой полноты удёляетъ извёстные права епископамъ, которые безъ папы Церкви не составляютъ. Эта мысль была во всв времена любимою мыслію всвхъ представителей

<sup>1)</sup> Friedrich, Tagebuch..., Ss. 79-80.

<sup>2)</sup> La monarchie pontificale, p. 79.

ультрамонтанской партіи, и Донъ-Гэранжэ съумѣлъ очень своевременно развить ее въ цѣломъ сочиненіи. Онъ, дѣйствительно, весьма удачно выбралъ для этого минуту, такъ-какъ его книга появилась въ свѣтъ какъ разъ, можно сказать, наканунѣ того собора, на которомъ названная мысль должна была восторжествовать надъ противоположной ей теоріей умѣренныхъ католиковъ.

Что касается самаго собора, то съ первыхъ же его засъданій обнаружилось, какого рода положеніе займутъ на немъ представители большинства, и какой тактики они будутъ держаться. Это положение можно охарактеризовать въ следующихъ немногихъ словахъ: крайне деспотическій образъ дъйствія по отношенію къ оппозиціонному меньшинству, прикрываемый лицемърными увъреніями въ томъ, что на соборъ всегда сохраняется полная свобода всёхъ его членовъ. Соотвётственно такой основной своей программѣ, большинство, во все время соборныхъ засъданій, всегда слъдовало самой лукавой и опасной для меньшинства тактикъ, -- тактикъ постояннаго стъсненія членовъ оппозицін въ ихъ справедливомъ желаніи высказывать на соборъ свои миънія. Такое стъсненіе выражалось во многихъ оскорбительныхъ для меньшинства распоряженіяхъ, которыя исходили (конечно. не безъ изволенія на то самого напы) отъ главныхъ руководителей дёлопроизводства на соборе, принадлежавшихъ къ большинству. Къ такого рода распоряженіямъ можно отнести: 1) насильственное сокращеніе срока для преній между большинствомъ и меньшинствомъ; 2) не менъе насильственное прерывание ръчей членовъ меньшинства; 3) полнъйшее неуважение къ заявлениямъ и просьбамъ этого последняго относительно немоторых незаконных сторонъ соборнаго делопроизводства; 4) совершенно незаконное покровительство самого папы большинству въ ущербъ интересамъ меньшинства; 5) поощреніе папой ультрамонтанской прессы и, вмъстъ съ тъмъ, запрещение членамъ меньшинства печатать свои книги и брошюры, касающіяся вопроса о папской непогръшимости, въ Римъ; наконецъ, 6) искусственная, преждевременная и потому совершенно неожиданная для меньшинства постановка вопроса о возведеніи ученія о папской непогръшимости въ догматъ въры.

Какъ извъстно, еще въ теченіе зимы 1868-1869 года въ Римъ образованы были особыя коммиссіи, спеціальная цъль которыхъ заключалась въ томъ, чтобы заранве подготовить извъстныя схемы для предстоявшаго собора и чрезъ то, по возможности, облегчить на немъ делопроизводство и ускорить его окончательныя опредёленія. Для нашей задачи нізть нужды упоминать здёсь о каждой изъ этихъ коммиссій въ отдёльности: достаточно назвать одну ту коммиссію, которая образована была для подготовительнаго решенія вопросовъ догматическихо; потому-что въ задачу именно этой коммиссіи входило обсуждение главнаго догматическаго вопроса, имфвшаго быть рѣшённымъ на Ватиканскомъ соборѣ, — о папской непогрѣшимости. Знаменательно, что составъ этой, важнъйшей по своему значенію коммиссіи быль іезуитскій: папа намфренно назначиль въ нее самыхъ выдающихся по своей учености членовъ ордена Лойолы, напр. Перроне, Шрадера и Францелина. Понятно, какъ одностороние и, след., пристрастно долженъ былъ рѣшиться среди нихъ вышеназванный вопросъ. Нисколько не удивительно, если не только сами члены названной коммиссіи, но и всв вообще представители большинства, идеалы которыхъ были совершенно тъ же, что и у лицъ, входившихъ въ составъ коммиссіи, совершенно серіозно полагали, что соборъ приступить къ окончательному решенію вопроса о папской непогрѣшимости уже въ одномъ изъ первыхъ своихъ засъданій. Это темъ более было для нихъ вероятно, что папа заблаговременно озаботился о томъ, чтобы важнъйшія должности на соборъ заняты были лицами, преданность которыхъ ультрамонтанскимъ идеямъ стояла внъ всякаго сомнънія. Такъ, президентомъ собора назначенъ былъ кардиналъ Рейзахэ (Reisach). Этотъ прелать успёль заявить себя вполнё убёжденнымь ультрамонтаниномъ еще въ то время, когда онъ занималъ мъсто мюнхенскаго архіепископа. По перевздв въ Римъ, онъ еще болве сталъ угоднымъ курін, особенно когда сдёлался однимъ изъ наиболее деятельныхъ и усердныхъ сотрудниковъ пресловутой  $u_{uunbmbi}$ .). Безъ сомнънія, папа потому и назначиль его на трудное и

<sup>1)</sup> Lord Acton, цятов. соч., стр. 16.

отвътственное мъсто президента, что вполнъ быль увърень въ его безграничной преданности ультрамонтанскимъ идеямъ. Тъмъ тяжелъе должна была быть для Пія IX и вообще для большинства его смерть, последовавшая еще въ декабре 1869 года, т. е. въ самомъ началъ соборныхъ засъданій. Напротивъ, меньшинство скоръе радовалось этому событію, потому-что безъ основанія ожидало отъ Рейзаха самаго враждебнаго отношенія къ своему д'алу 1). Впрочемъ, курія съумала замънить его вполнъ сообразно своимъ завътнымъ цълямъ и стремленіямъ, хотя на этотъ разъ ея выборъ паль на такое лицо, которое, повидимому, не могло сдёлаться вполнъ энергичнымъ вождемъ большинства и, вместе, точнымъ исполнителемъ воли самого папы; этимъ лицомъ былъ кардиналъ де-Анджелисъ (de Angelis), который, сравнительно со многими другими ультрамонтанскими прелатами, не имълъ за собою особенно замъчательнаго прошлаго. Причина, почему курія обратила на него свое вниманіе, заключалась развів въ томъ, что, во-первыхъ, онъ однажды посаженъ былъ въ тюрьму въ Туринъ за свои дъйствія, проникнутыя ультрамонтанскимъ духомъ, а вовторыхъ, оказалъ некоторыя услуги ультрамонтанскому делу во время засъданія приготовительныхъ коммиссій. Тъмъ не менње онъ не отличался достаточною опытностію для того, чтобы стать президентомъ целаго собора, притомъ такого. какимъ былъ Ватиканскій. Очевидно, назначая на такую должность именно его, папа имълъ въ виду особыя цъли, которыя, въроятнъе всего, слъдуетъ опредълить такъ: успокоить на время ум вренно-католическую оппозицію въ ея опасеніяхъ относительно назначенія новаго президента, успоконть выборомъ такого мало-зам'вчательнаго лица, какимъ былъ де-Анджелисъ. Но въ то же время не упущены были при такомъ назначении и интересы ультрамонтанскаго большинства, такъ-какъ фактически президентомъ собора являлся вовсе не де-Анджелись, но скорбе истанными президентами можно считать двухъ другихъ кардиналовъ, его помощниковъ: Биліо (Bilio) и Капальти (Capalti), которые, собственно, и замънили почившаго Рейзаха;



<sup>1)</sup> Фрицрихъ въ своемъ Tagebuch (стр. 40) замъчаетъ по поводу смерти Рейзаха, что въ этомъ событіи нельзя не видъть особаго дъйствія Провидънія.

такъ-что кардиналъ де-Анджелисъ являлся, въ сущности, не болье, какъ только подставным, номинальным президентомъ, который долженъ былъ исполнять всв внушенія этихъ своихъ помощниковъ 1). Что касается должности секретаря собора, не менъе отвътственной и важной, чъмъ должность президента, то на нее папа назначилъ Фесслера (Fessler), епископа австрійскаго городка St. Pölten. Это быль человінь всеціло преданный куріи. Еще до собора онъ открыто заявиль себя сторонникомъ догматизаціи ученія о папской непогрѣшимости въ своемъ сочиненіи: "Das letzte und das nächste allgemeine Conzil (Freiburg, 1869)". Такое смёлое и открытое заявленіе главнымъ образомъ и обратило на него вниманіе папы, который, намъчая его на должность секретаря, хотълъ чрезъ это не только получить въ немъ дъятельнаго и энергичнаго исполнителя своихъ предначертаній, но также доказать всему католическому міру и особенно епископамъ, что къ руководительной дъятельности на соборъ призываются не одни италіанцы, но и прелаты другихъ націй.

На сколько стѣснительны были для меньшинства всѣ порядки на Ватиканскомъ соборѣ, это обнаружилось еще въ самомъ его началѣ, когда папа издалъ буллу Multiplices inter, въ которой опредѣленъ былъ порядокъ соборнаго дѣлопроизводства. Эта булла такъ замѣчательна, что мы остановимся на ней поподробнѣе. Въ началѣ ея папа высказываетъ свою радость по поводу того, что соборъ созывается для искорененія различныхъ заблужденій, притомъ собирается въ день празднованія Непорочнаго зачатія Божіей Матери и въ ватиканской базиликѣ, у мощей св. Ап. Петра, "который, пребывая постоянно въ дарованной (ему отъ Бога) твердости скалы, не оставилъ взятаго имъ (на себя) управленія Церковію; и въ которомъ неизмѣнно пребываетъ попеченіе о всѣхъ пастыряхъ, а также и охраненіе препорученныхъ имъ (словесныхъ) овецъ" 2).

Затемъ, напоминая епископамъ о важности той ответствен-



<sup>1)</sup> См. объ этомъ Lord Acton, цитов. соч., стр. 76.

<sup>2)</sup> Qui in accepta fortitudine petrae perseverans suscepta Ecclesiae gubernacula non reliquit, et in quo omnium Pastorum sollicitudo, cum commendatarum sibi ovium custodia perseverat.

ной задачи, которую взяль на себя соборь (искорененіе заблужденій, возстановленіе древнихъ церковныхъ правилъ, исправленіе нравовъ и др.), — папа переходить прямо къ изложенію правиль, которыя необходимо наблюдать на соборь всымь его членамъ. Всъ эти правила изложены далъе въ 10 главахъ. Первая глава озаглавлена: De modo vivendi in Concilio (т. е. объ образъ жизни членовъ собора). Здъсь папа увъщеваетъ собравшихся въ Римъ прелатовъ, чтобы они вели жизнь вполнъ достойную своего званія, чаще занимались бы чтеніемъ слова Божія и размышленіемъ о предметахъ духовныхъ и въ опредълениые часы дня непремённо присутствовали бы за Богосауженіемъ. Вторая глава, озаглавленная: De jure et modo proponendi (т. е. о правъ вносить на соборъ предложенія и о томъ, какъ ихъ вносить), --- самая важная, потому-что изъ нея-то, собственно, и усматривается, какъ мало предоставлено членамъ собора действительной свободы. "Хотя", говорить булла, "право "и обязанность вносить предложенія о предметахъ совъщанія "на святомъ вселенскомъ соборъ, а также и (право и обязан-"ность) собирать (или вернее: спрашивать) мненія отцовъ "(собора) относительно этихъ предложеній принадлежить никому "другому, какъ только намъ (т. е. папъ) и сему апостольскому "престолу; тъмъ не менъе мы (разумъется опять папа) не только просимъ, но и увъщеваемъ, чтобы отцы собора сво-"бодно высказывали (на соборь) все то, что имъ будетъ воз-"можнымъ предложить и что касалось бы общественной пользы 1). Далфе булла поставляеть для членовъ собора, вносящихъ предложенія, следующія непременныя условія: 1) чтобы эти предложенія д'влались ими письменно (ut scripto mandetur) и затъмъ обсуждались бы частныме образоме въ собрании нъкоторыхъ кардиналовъ или другихъ отцовъ, спеціально назначенныхъ для этого (ac peculiari Congregationi nonnullorum, tum Vene-



<sup>1) &</sup>quot;Licet jus et munus proponendi negotia, quae in sancta oecumenica Sy"nodo tractari debebunt, de iisque Patrum sententias rogandi nounisi ad Nos, et
"ad hanc Apostolicam Sedem pertineat, nihilominus non modo optamus, sed etiam
"hortamur, ut si qui inter Concilii Patres aliquid proponendum habuerint, quod
"ad publicam utilitatem conferre posse existiment, id libere exequi velint". (Латпискій тексть бульы ваять нами изъ кинги: Acta et decreta sacrosancti oecumenici concilii Vaticani, Romae 1872).

rabilium Fratrum Nostrorum .... Cardinalium, tum aliorum Synodi Patrum a Nobis deputandae privatim exhibeatur); 2) чтобы каждое изъ вносимыхъ предложеній касалось непремівню всей Церкви (publicum rei christianae bonum vere respiciat). а не интересовъ отдъльныхъ только епархій (non singularem dumtaxat unium vel alterius dioecesis utilitatem); 3) чтобы предложенія заключали въ себ'в такого рода положенія, которыя делали бы каждое предложение полезнымъ и своевременнымъ (ut rationes contineat, ob quas utilis et opportuna censetur); наконецъ, 4) чтобы названныя предложенія не содержали въ себъ ничего такого, что было бы чуждо всегдашнему духу Церкви и ея неизмѣннымъ преданіямъ (ut nihil praeseferat, quod a constanti Ecclesiae sensu, ejusque inviolabilibus traditionibus alienum sit). Изложивъ всъ указанныя условія, которыя слъдуетъ соблюдать всякому члену собора, желающему внести предложеніе, булла дізлаеть такое знаменательное прибавленіе: "Вышеназванная спеціальная конгрегація тщательно взвіши-"ваетъ предложенные на ея усмотрение вопросы и подчиняетъ "свое собственное заключение относительно ихъ допущения или "недопущенія (на соборное обсужденіе) нашему (т. е. папскому) "ръшенію, дабы мы (т. е. папа), послъ зрълаго разсмотрънія, "сдълали постановление относительно ихъ, слъдчетъ ли допу-"скать ихъ до соборнаго обсужденія" 1).

Если мы вспомнимъ исторію другихъ соборовъ, даже собора Тридентскаго, то увидимъ, что на нихъ право вносить предложенія всегда принадлежало всѣмъ членамъ собора, притомъ было ихъ совершенно неотъемлемымъ правомъ, которое являлось необходимою принадлежностію ихъ вванія соборныхъ членовъ. Правда и въ буллѣ Multiplices inter допускается, повидимому, свободное высказываніе со стороны каждаго члена различныхъ предложеній; но при этомъ прямо говорится, что "право и "обязанность вносить предложенія и собирать мнѣнія отцовъ "относительно этихъ предложеній принадлежитъ исключительно



<sup>1) &</sup>quot;Peculiaris praedicta Congregatio propositiones sibi exhibitas diligenter "expendet, suumque circa earum admissionem vel exclusionem consilium Nostro "judicio submittet, ut Nos deinde matura consideratione de iis statuamus, utrum "ad synodalem deliberationem deferri debeant".

"папъ". Такимъ образомъ въ данномъ мъстъ булла явно себъ противоръчить, потому-что какая же возможна свобода при высказываніи своихъ метній, когда, по словамъ той же буллы. одинъ только папа, собственно обладаетъ въ дъйствительности правомъ вносить предложенія и обсуждать ихъ? Еще болье открывается полнъйшее отсутствіе на Ватиканскомъ соборъ свободы во внесеніи предложеній и въ обсужденіи ихъ изъ тіхъ условій, которыми обставлена вся процедура этого діла, въ особенности изъ перваго условія, въ силу котораго всякое вносимое предложение сначала должно обсуждаться въ спеціальной конгрегаціи, нарочно назначенной для того папой, или, иными словами, должно обсуждаться самимъ папой. Выходитъ. следовательно, нечто весьма оригинальное, чего никогда не бывало ни на одномъ вселенскомъ соборъ, чего не было даже на соборъ Тридентинскомъ: отъ одного только папы зависитъ и внести на обсуждение всего собора извъстное предложение. и въ то же время ему только одному предоставляется рашить, достойно-ли оно такого обсужденія, или вътъ. Итакъ, вездъ только одинъ папа, и болже ни кто другой; такъ-что самый соборъ есть не болье, какъ только декорація собора, а на самомъ дёлё, въ сущности, какъ мы и выше сказали, канцелярія того же папы. Нельзя не остановиться и на третьемъ и четвертомъ условіяхъ, указанныхъ въ булль, именно на условіи, чтобы вносимое предложеніе иміло непремінно полезный и своевременный характеръ, а также и на другомъ условін, чтобы такое предложение всегда соотвътствовало духу церковному и согласовалось съ преданіями Церкви. Является вопросъ: кто-же долженъ ръшить, соотвътствуеть-ли извъстное предложеніе этимъ двумъ условіямъ, или нътъ? Булла очевидно дълаетъ судією объ этомъ вопросв ту же конгрегацію, когда говорить: "эта конгрегація тщательно взвішиваеть предложен-"ные... вопросы"; но въ то же время опять все ръшительно подчиняется ръшенію того же одного "всемогущаго" папы, когда прибавляеть: "она (конгрегація) подчиняеть свое собственное "заключеніе папскому рішенію". Слідовательно, такъ называемое соборное ръшение есть, на языкъ куріи, ръшение извъстнаго только кружка кардиналовъ и епископовъ, или, если еще больше объяснять выражение "соборное ръшение", то придется придти снова къ тому же папъ, какъ всецъло замъняющему собою всякій соборь, въ силу положенія: papa princeps canonis.

Третья глава буллы Multiplices inter касается одного изъ самыхъ необходимыхъ условій, которыя слёдовало имѣть въ виду всёмъ членамъ Ватиканскаго собора, именно: сохраненіе тайны относительно всёхъ соборныхъ разсужденій и преній (De secreto servando in Concilio),—конечно только во время самого собора.

Четвертая глава касается вопроса о томъ порядкѣ, какой должны наблюдать члены собора относительно занимаемыхъ ими въ соборныхъ засѣданіяхъ мѣстъ. Здѣсь же говорится и о томъ, чтобы, въ случаѣ неправильнаго занятія кѣмъ-либо своихъ мѣстъ и даже подачи съ этихъ мѣстъ своихъ мнѣній, таковые члены не пріобрѣтали чрезъ это никакого новаго права, которое нарушало бы установленный буллой порядокъ. Эта глава озаглавляется такъ: "De ordine sedendi et de non inferendo alicui praejudicio".

Въ пятой главъ содержится узаконеніе о, такъ называемыхъ, судьяхъ для разбора извиненій со стороны отсутствующихъ или опаздывающихъ на соборъ прелатовъ, а также о судъяхъ для разбора несогласій между членами собора (De judicibus excusationum et querelarum).

Шестая глава (De Officialibus Concilii) трактуетъ о должностныхъ лицахъ Ватиканскаго собора.

На седьмой главъ (De Congregationibus generalibus Patrum) необходимо намъ опять остановиться подольше, такъ-какъ изъ нея такъ же, какъ изъ второй главы, весьма ясно открывается, какъ курія стъснила членовъ собора, когда всецъло подчинила ихъ мнънія и предложенія цензуръ немногихъ лицъ, нарочито избранныхъ папой.

Здёсь рёчь идеть о тёхъ *генеральныхъ конгрегаціяхъ* (Congregationes generales), которыя имёли назначеніе приготовлять извёстныя рёшенія для *публичныхъ засъданій* (Sessiones publicae). Для того, чтобы руководить преніями на этихъ конгрегаціяхъ (или, если назвать ихъ точнёе,—на этихъ частныхъ, предварительныхъ засёданіяхъ), папа назначилъ пять преви-

дентовъ, именно: кардинала Рейзаха (главнаго президента собора), кардинала де-Лука, кардинала Биципрри, кардинала Биліо и кардинала Капальти. Самая процедура дёлопроизводства представляется въ разбираемой нами главъ въ такихъ чертахъ. За нъсколько дней до генеральной конгрегаціи, всвиъ членамъ собора разсылаются схемы всёхъ тёхъ декретовъ и правиль, о которыхъ будеть ръчь въ этой конгрегаціи, съ темъ, чтобы они заранъе познакомплись съ ними и могли еще до начала конгрегаціи придти къ извъстному ръшенію относительно ихъ. Въ случать, если бы кто-либо изъ отцовъ собора пожелаль въ предстоящей конгрегаціи произнести рѣчь, касающуюся разосланной схемы, то онъ долженъ объ этомъ своемъ намъренія заявить, не поздиве кануна дня конгрегаціи, названнымъ президентамъ для того, чтобы, во время самой конгрегаціи, можно было установить правильную очередь между ораторами (ad debitum inter oratores ordinem pro cujusque dignitatis gradu servandum). Если бы кто изъ присутствующихъ на конгрегаціи отцовъ захотълъ говорить предъ собраніемъ уже посль того, какъ всѣ тѣ ораторы окончатъ свои рѣчи, то это только въ такомъ случав можетъ иметь место (hoc iisdem fas erit), если желающій говорить получить на то позволеніе отъ президентовъ (obtenta prius a Praesidibus dicendi venia), и если онъ будеть въ своей рѣчи придерживаться того порядка (eo ordine), который будеть зависьть отъ званія ораторовь (quem dicentium dignitas postulaverit). Но этимъ не кончается стъснение членовъ собора со стороны куріи. Даже и на тотъ случай, если бы въ извъстной конгрегаціи относительно той или другой схемы возникли несогласія и недоумёнія, то и тогда рёшающее значеніе им'єють не сами члены собора, но опять спеціальныя коммиссіи, нарочито назначенныя папой для разрышенія подобныхъ недоумъній, числомъ четыре: одна-для вопросовъ, касающихся предметовъ въры, другая-для вопросовъ, относящихся къ церковной дисциплинъ, третья-для дълъ, имъющихъ отношеніе къ монашескимъ орденамъ, и четвертая -- для дълъ, касающихся восточнаго обряда. Для каждой изъ этихъ коммиссій или депутацій самъ папа назначаетъ президента. Итакъ, и здёсь все, въ сущности, зависить отъ самого папы, такъ-какъ онъ, и только онъ, является во всемъ порядкѣ дѣлопроизводства, узаконяемомъ буллою, единственнымъ и полновластнымъ распорядителемъ. Спрашивается: къ чему же послѣ того служатъ тѣ кажущіяся льготы, которыя предоставляются въ разбираемой нами главѣ отцамъ собора (напр., право разсматривать заранѣе схемы, произносить рѣчи съ изложеніемъ своихъ собственныхъ взглядовъ на эти схемы и т. д.), когда во всякомъ случаѣ конецъ всѣмъ преніямъ, недоумѣніямъ и отдѣльнымъ мнѣніямъ полагаетъ одинъ папа, хотя бы чрезъ посредство коммиссій, имъ же назначаемыхъ?

Переходимъ къ разсмотрѣнію восьмой главы, трактующей о публичных засыданіях (de Sessionibus publicis). Здёсь въ особенности поражаеть та формула, которая, по опредъленію буллы, ставится во главъ всъхъ декретовъ, окончательно редактированныхъ и торжественно провозглашаемыхъ на этихъ засъданіяхъ: Pius Episcopus, Servus Servorum Dei, sacro approbante Concilio, ad perpetuam rei memoriam. Слова: sacro approbante Concilio, т. е. съ согласія священнаго собора, звучать крайне странно, если вспомнить, какъ мало значенія иміть соборь въ дъйствительности при ръшении вопросовъ, вошедшихъ въ составъ названныхъ декретовъ. Какое же, въ самомъ дълъ, возможно было для членовъ собора участіе при решеніи таковыхъ вопросовъ, когда мы знаемъ изъ седьмой главы буллы Multiplices inter, что въ тъхъ конгрегадіяхъ, гдъ эти вопросы рѣшались, все зависѣло исключительно отъ папы и открытыхъ сторонниковъ его личныхъ взглядовъ? Очевидно, что при такомъ положеніи вещей, самая фраза: sacro approbante Concilio являлась или ръшительно ничего не значущею, или же злою насившкою надъ отцами собора. Подобная же насившка слышится и въ томъ, что въ той же 8-й главъ, нъсколько ниже, предоставляется отцамъ собора, даже въ публичномъ уже засъданіи (т. е. при провозглашеніи окончательной редакціи соборныхъ декретовъ), высказывать свое согласіе или несогласіе съ тыть или другимы декретомы краткими отзывами: placet или non placet. Такіе отзывы имфли бы, конечно, только въ томъ случать значеніе, если бы, напр., non placet могло заставить переръшить извъстный декретъ. Но именно этой-то перемъны

въ ръшении декретовъ non placet даже многихъ членовъ (не говоря уже объ одномъ членъ) и не производитъ, по смыслу буллы. Напротивъ, нимало не обращая вниманія на placet и non placet отцовъ собора, секретарь собора повергаетъ всякій декретъ, внесенный на публичное засъданіе, на единственное усмотръніе папы, причемъ вставляетъ въ окончательную редакцію этого опредвленія такое выраженіе: "decreta modo tecta "placuerunt omnibus Patribus nemine dissentiente (vel si qui "forte dissenserint), tot numero exceptis; Nosque, sacro appro-"bante Concilio, illa ita decernimus statuimus atque sancimus, "ut lecta sunt"; т. е. "только-что прочитанные декреты приняты "всфми отцами, такъ-что никто изъ нихъ не выразилъ несогласія, (или если кто и не согласился) за исключеніемъ та-"кого-то числа. И мы (т. е. папа), съ согласія священнаго со-"бора, въ такомъ именно видъ ръшаемъ, узаконяемъ и санкціо-"нируемъ эти декреты, въ какомъ они были прочитаны". Какъ видно изъ этихъ словъ, несогласіе нѣкоторыхъ отцовъ съ извъстнымъ опредъленіемъ, хотя и принимается къ свъдънію, но и только; на самомъ же дълъ папа не обращаетъ на это обстоятельство никакого вниманія, но, не смотря ни на какую оппозицію, повельваеть собору принять указанное опредъленіе. Гдъ же тутъ та свобода, которою такъ хвалятся ультрамонтанскіе историки Ватиканскаго собора, представляя послідній во всемъ подобнымъ древнимъ вселенскимъ соборамъ, гдъ свобода въ совъщаніяхъ составляла всегда существенныйшую принадлежность? Очень мётко характеризуетъ Ватиканскій соборъ профессоръ Фридрихъ 1), когда, вслъдъ за Деллингеромъ, называеть этоть соборь eine Schmeichlersynode (т. е. льстивый соборъ), сопоставляя его отчасти съ извъстнымъ разбойничьимъ Ефесскимъ соборомъ (Räubersynode). Дъйствительно, на Ватиканскомъ соборъ оппозиція потому и не могла имъть никакого значенія, что всёмъ ходомъ делопроизводства заправляло здісь всесильное ультрамонтанское большинство, которое тімь и было сильно, что съ поразительнымъ подобострастіемъ и лестію всегда ратовало за папское единовластіе въ Церкви и чрезъ



<sup>1)</sup> Tagebuch..., S. 47.

это, конечно, всегда пользовалось особеннымъ благоволеніемъ"св. отца"  $^{1}$ ).

Девятая и десятая главы буллы Multiplices inter (первая изъ нихъ: De non discedendo a Concilio, а вторая: Indultum Apostolicum de non residentia pro iis qui Concilio intersunt)—не имъютъ для нашей задачи особенной важности; въ виду этого, мы и не останавливаемся на нихъ.

Мы для того съ такою подробностію остановились на буллѣ Multiplices inter, чтобы лучше объяснить читателямъ, въ чёмъ именно заключалась тактика куріи и ультрамонтанскаго большинства по отношенію къ меньшинству. Теперь намъ легче будетъ изложить важнѣйшіе моменты борьбы между большинствомъ и меньшинствомъ на соборѣ, начиная съ его начала и до конца фсвраля 1870 года (включительно), когда порядокъ дѣлопроизводства былъ измѣненъ.

Остановимся прежде всего на замѣчательномъ протестѣ, который подали папѣ 14 французскихъ епископовъ и дьяковарскій епископъ Штроссмайеръ. Это было около 10 декабря, по мнѣнію проф. Фридриха 2), хотя самый этотъ документъ подписанъ только "Мепѕе Decembris 1869". Подписавшіе названный протестъ члены меньшинства выставляютъ въ немъ слѣдующія пять своихъ pia desideria: 1) чтобы въ составъ членовъ каждой изъ 4-хъ соборныхъ коммиссій или депутацій (о которыхъ идетъ рѣчь въ буллѣ Multiplices inter) входило непремѣнно нѣсколько лицъ, избранныхъ самимъ же соборомъ (si aliquot patres a Concilio electi huic deputationi adjungantur); 2) чтобы во время собора, его члены наиболѣе ученые и способные (doctores viri et ad rem aptiores) имѣли возможность ближе и основательнѣе (liquido et scienter) узнать другъ друга, такъ чтобы не могло случиться, что въ члены депута-



<sup>1)</sup> На сколько порядовъ дѣлопроизводства, изложенный въ буллѣ Multiplices inter, былъ ненормаленъ и незаконенъ, это признавали даже иногда и сами римскіе предаты (т. е. сторонники ультрамонтанскихъ идей). Такъ архіспископъ Оранки (Franchi), бывшій прежде нупціємъ въ Мадритѣ, прямо однажды сказаль во время собора, что этотъ порядовъ слѣдовало бы непремѣнно измѣнить (Friedrich, Tagebuch..., S. 117).

<sup>3)</sup> См. изданный имъ сборникъ: Documenta ad illustrandum Concilium Vaticanum anni 1870. Nördlingen 1871; II томъ, стр. 383.

-цій пабирались нав'встныя лица случайно и какъ-бы по сл'впому случаю (fortuito et quasi coeco casu); 3) чтобы самыя упомянутыя депутаціи имъли нісколько отдівловь, для боліве спеціальнаго решенія вопросовъ, которые должны решаться на соборъ; и чтобы въ эти отдълы имъли свободный доступъ всъ отцы собора (ad quas Patribus omnibus liber sit aditus), такъ чтобы никто не быль отчуждень оть соборнаго дела (et ita nemo ab opere Conciliari sit alienus). 4) Чтобы ни одинъ вопросъ не переносился на разсмотрение генеральныхъ конгрегацій раньше всесторонняго обсужденія его со стороны самихъ депутатовъ (nisi ante ab ipsis deputatis visa et attentissime perpensa). 5) Что касается предписанія буллы о сохраненіи тайны относительно соборныхъ решеній, то желательно было бы понимать это предписание въ томъ смыслѣ, что здѣсь разумѣется не то, будто члены собора обязаны хранить безусловное молчаніе о соборныхъ занятіяхъ, но то, что отцы собора должны быть только осторожны въ своихъ сообщеніяхъ, хотя могутъ, въ извъстныхъ случаяхъ (напр. когда встръчаютъ въ обществъ неосновательныя подозрѣнія относительно собора или ложныя сообщенія о діятельности послідняго), для возстановленія истины, кое-что сообщать о соборъ 1). Легко понять, что въ этомъ протестъ во всъхъ пяти пунктахъ проходить одна основная мысль: что булла Multiplices inter слишкомъ стъсняетъ отцовъ собора, дёлая изъ нихъ не болёе, какъ простыхъ исполнителей воли немногихъ привиллегированныхъ папою лицъ.

Немного позднѣе поданъ былъ другой протестъ противъ того же порядка дѣлопроизводства,—на этотъ разъ отъ лица 26 прелатовъ, принадлежавшихъ къ оппозиціонному меньшинству <sup>2</sup>).



Содержаніе протеста 14 епископовъ и Штроссмайера отъ 10 декабря заимствовани мы изъ того же поимепованнаго нами сборника проф. Фридриха, стр. 380—382.

<sup>2)</sup> Вотл. какіе предаты подписали этоть протесть: кардиналь Шварценбергь (пражскій), архіепископь Фюрстенбергь (ольнюцкій), архіепископь Шеррь (июнкенскій), архіепископь Дейнлейнь (бамбергскій), архіепископь Гайнальдь (коночскій), епископь Ферстерь (бреславльскій), епископь Динкель (аугсбургскій), епископь Віери, архіепископь Вершлейскій, епископь Легать, епископь Ирсикь (будвейсскій), епископь Добрила, епископь Степишнеггь, епископь Боннаць, епископь Эбергардь (трирскій), епископь Якобусь (гильдесхейнскій), еп. Фогарасси (тран-

Этотъ документъ относится ко 2 января 1870 года. Въ немъ эти прелаты, хотя и почтительно, но въ то же время внушительно напоминаютъ папъ, что права епископовъ необходимо сохранять для того, чтобы все духовное тъло Церкви имъло полноту жизни. Замъчательно то, что они ссылаются при этомъ на практику Тридентскаго собора. Въ сущности, и въ этомъ протестъ предлагается то же, что и въ протестъ 10 декабря, именно: чтобы всю члены собора имъли право принимать участіе въ обсужденіи соборныхъ вопросовъ, а не одни только избранники куріи, какъ это выходило по смыслу буллы Multiplices inter 1).

Какъ ни правдивы были оба упомянутые нами протеста, папа и курія не обратили на нихъ никакого вниманія, и порядокъ дёлопроизводства остался пока тотъ же.

Очень замѣчательна и, вмѣстѣ, знаменательна та борьба, которая велась между большинствомъ и меньшинствомъ на соборѣ, уже одновременно съ первыми же засѣданіями генеральной

сильванскій), еп. Штроссмайеръ (дыковарскій), еп. Липовинцкій (гроссварадейнскій), еп. Ковачь (фюнфкирхенскій), еп. Форверкъ, еп. Бекманъ (оснабрюкскій), еп. Смицигеласъ, аббатъ Цейдлеръ, еп. Кеттелеръ (майнцскій), архіепископъ Кенрикъ (города Санъ-Лун въ Соединен. Штатахъ). Этотъ протестъ номъщенъ въ цитованномъ сборникъ Фридриха, т. II, стр. 383—384.

1) Кромъ указанныхъ двухъ протестовъ, нельзя здъсь не упомянуть еще о третьемъ протесть, озаглавленномъ: de modo agendi в относящемся во 2 января 1870 г. Онъ былъ составленъ кардиналомъ Раушеромъ и поданъ былъ папѣ отъ лица 43-хъ германскихъ и австро-венгерскихъ епископовъ. Главныя мысли этого протеста следующія: 1) для такого многочисленнаго собора, каковъ Ватиканскій, генеральныя конгрегація слишкомъ недостаточны для рішенія всіх вопросовъ, имъющих быть предметомъ соборнаго обсужденія; 2) поміщеніе, предоставленное для соборныхъ засъданій, хотя в весьма почетное (praeclarissimus), ябо нажодится въ сосъдствъ съ мощами св. Ан. Петра, однако крайне неудобное для ръчей и совъщаній; 3) желательно, чтобы отцы собора могли свободно пользоваться правомъ печатанія своихъ різчей на генеральныхъ конгрегаціяхъ; 4) желательно также, чтобы отцамъ собора дозволено было письменно излагать на соборъ свои митнія; 5) слідовало бы, какъ можно скорье, предложить на обсужденіе отцовъ собора схемы, касающіяся віры и дисциплины; 6) отцы собора должны были бы имъть право подавать свой голосъ въ геперальныхъ конгрегаціяхь чрезь своихъ делегатовъ.

Мы потому упоминаемъ объ этомъ протестѣ подъ строкою, что онъ не всецѣло направленъ собственно противъ буллы Multiplices inter (напр. въ протестѣ говорится о помѣщеніи собора, о нечатаніи рѣчей и др.). Этотъ протесть помѣщенъ въ цитованномъ уже нами сборникѣ проф. Фридриха, І-й томъ, стр. 247—249. конгрегаціи Поводомъ къ этой борьбѣ послужила первая догматическая схема, предложенная на обсужденіе собора (schema de fide). Эта борьба затянулась въ теченіе всего января, а началась еще въ декабрѣ 1869 года, слѣдовательно съ первыхъ же дней Ватиканскаго собора.

Причина, почему епископы, принадлежавшие къ меньшинству, не могли одобрить эту схему, была та, что въ этомъ документь слишкомъ замътна была авторская рука ультрамонтанскихъ богослововъ, и слишкомъ ясно проглядывало желаніе непремънно придать разнымъ тезисамъ силлабуса догматическій характеръ. Особенно сильно и энергично возстали члены меньшинства противъ той мысли схемы, что протестантство еста главный источникъ всёхъ раціоналистическихъ стремленій и въяній въ обществъ. Генеральная конгрегація отъ 28 декабря 1869 года тъмъ наиболъе и памятна въ исторіи Ватиканскаго собора, что здёсь впервые послышались протесты противъ схемы, хотя на этотъ разъ болъе противъ общаго ея содержанія, а не противъ отдёльныхъ ея частей. Пренія открылись ръчью одного изъ самыхъ энергичныхъ вождей оппозицін, кардинала Раушера, который очень краснорычиво доказываль, что предложенная схема никуда не годится. Другой ораторъ, слъпой епископъ низибійскій (in partibus infidelium), Тиццани (Tizzani), очень выразительно сказалъ о схемф, что она не что иное, какъ одни пустыя слова и фразы (verba, verba, et nihil nisi verba). А галифакскій (изъ Сѣв. Америки) архіеепископъ Коноли (Conolly) съострилъ, что схема до того безсодержательна, что ее остается только са честію предать погребенію (cum honore esse sepeliendum) или по другой версін, что эту схему следовало бы не переделывать, а просто уничтожить (hoc schema non esse reformandum censeo, sed delendum). Всъ таковыя ръчи произвели то дъйствіе, что подняли духъ робкой дотоль оппозиціи, а съ другой стороны, испугали не на шутку большинство, и прежде всего іезуитовъ, которые никакъ не ожидали отъ меньшинства такихъ ръзкихъ нападокъ на schema de fide 1).

<sup>1)</sup> Cm. Friedrich, Tagebuch..., S. 44.

Не менъе замъчательно, чъмъ засъдание отъ 28 декабря, было и следующее за нимъ, -- отъ 30 декабря. Здесь въ качествъ ръзкаго порицателя схемы выступилъ извъстный уже читателямъ дьяковарскій епископъ Штроссмайеръ. Сначала онъ началь возражать противъ начальныхъ словъ схемы: "Pius episcopus, servus servorum Dei, sacro approbante Concilio, ad perpetuam rei memoriam, т. е. правильное, противъ словъ: sacro approbante Concilio. Но ему не дали говорить объ этомъ, подъ тъмъ предлогомъ, что эта формула уже утверждена папой въ самомъ началъ собора и потому не подлежитъ измъненіямъ. Тогда энергичный оппоненть сталь поневоль вести ръчь о другихъ вопросахъ, хотя, какъ увидимъ ниже, не считалъ себя и въ послъдствіи побъжденнымъ со стороны большинства. Мы нарочно упомянули о томъ, что большинство не дало Штроссмайеру высказать свое возраженіе, потому-что такое насиліе, сділанное еще въ началі соборных засіданій, являлось лучшимъ доказательствомъ отсутствія свободы на соборъ. Правда, большинство извиняло этотъ насильственный поступокъ темъ, что дьяковарскій епископъ слишкомъ будто-бы ръзко началъ возражать противъ схемы, такъ-что перешелъ якобы за границы приличія 1). Но это извиненіе едва-ли можно считать удовлетворительнымъ, особенно если принять во вниманіе, что на древнихъ соборахъ, даже на соборъ Тридентинскомъ, никогда не допускалось подобнаго насилія; развѣ только на соборъ разбойничьемъ оно имъло мъсто, но въдь на то онъ быль и разбойничьимъ...

Впрочемъ, ультрамонтанское большинство выступало въ защиту схемы и посредствомъ рѣчей, спеціально направленныхъ противъ нападковъ на нее со стороны меньшинства. Въ засѣданіи отъ 4 января 1870 г. особенно отличился въ этомъ отношеніи епископъ падерборнскій, Мартинъ. На сколько убѣдительны были его доводы въ пользу схемы, можно судить хотя бы на основаніи того аргумента, который онъ полагалъ, можно сказать, краеугольнымъ камнемъ всѣхъ своихъ разсужденій о



<sup>1)</sup> Таково, напр. было мижніе регенсбургскаго епископа Сенестрея (см. Friedrich, Tagebuch..., S. 50.

ней. Аргументъ этотъ былъ следующій: "схема предложена отцамъ собора отъ лица папы, слъд. и возражать противъ нея никто не имфетъ права". Иными словами, это значило: "все зависить исключетельно отъ воли одного лица, непогръшимаго папы". Наиболье возсталь Мартинъ противъ выраженія, которое употребиль о схемь еп. Конолли: esse delendum.—находя, что это выражение крайне непочтительно по отношению къ папѣ 1). Нападки Мартина на указанное выражение не только не смутили представителей меньшинства, но возбудили среди нихъ еще сильнъйшіе протесты противъ схемы. Такъ, въ томъ же засъданіи отъ 4 января санъ-бріэкскій (города Saint-Briеих) епископъ Давида, отвъчая Мартину, замътиль, что про схему следуетъ выразиться не: esse delendum, но гораздо сильнъе, именно: si est mortuum, resurgat (песли она мертва, то пусть воскреснетъ"). Конечно, это была очень мъткая пронія по отношенію и къ схемь, и къ ея защитникамъ 2).

Въ засъдани 10 января замъчательнымъ противникомъ схемы выступилъ венгерскій архіепископъ Гайнальдъ. Въ своей ръчи онъ, собственно отвъчалъ двумъ защитникамъ ея, Мартину и Рэссу (Räss), епископу страсбургскому. Онъ подчеркнулъ выраженіе approbante Concilio, поставленное при начальныхъ словахъ схемы Pius episcopus..., и замътилъ, что это выраженіе даетъ полное основаніе епископамъ считать себя, послъ напы, судьями въ вопросахъ, касающихся въроученія 3).

Борьба членовъ меньшинства съ членами большинства изъ за схемы de fide имъла тотъ чрезвычайно важный результатъ, что показала куріи, какіе убъжденные и талантливые противники ея плановъ и дъйствій находятся въ числъ оппозиціонныхъ прелатовъ, и какъ мало поэтому надежды въ скоромъ времени провести на соборъ и возвести на степень догмата въры любимое ультрамонтанское ученіе о папской непогръщимости. Есть основаніе 4) для мысли, что при самомъ открытіи



<sup>1)</sup> Friedrich, Tagebuch..., S. 62.

<sup>2)</sup> Friedrich, Tagebuch. . S. 63.

<sup>3)</sup> Ibidem, S. 76.

<sup>4)</sup> Такъ сохранилось извъстіе, что первопачально ультрамонтанская партія предподагала провозгласить догмать о папской непогръщимости уже на второмъ

собора курія и, вийстй съ нею, все ультрамонтанское большинство ожидали совсймъ другого отъ уміренно-католической партіи, а именно: что она, если и будетъ противиться многому на соборі, тімъ не меніе, наконецъ, уступитъ силі большинства, а—главное—давленію со стороны самого папы, и покорится. Но на ділі оказалось совсймъ другое,—по крайней мірі, на первыхъ засіданіяхъ собора. Какъ бы то ни было, а по отношенію къ схемі de fide меньшинство, можно сказать, одержало нікоторую побіду надъ большинствомъ. Эта побіда выразилась въ томъ, что названная схема такъ и не прошла на соборі въ своей первоначальной (не одобренной меньшинствомъ) редакціи.

Но ультрамонтанское большинство не унывало. Еще въ декабръ 1869 года началась среди его членовъ агитація въ пользу поднесенія пап'в адреса, въ которомъ излагалась бы просьба о скоръйшемъ провозглашени догмата о папской непогръшимости. Агитація велась съ нівкоторою таинственностію, такъ что очень долгое время члены меньшинства не знали о ней: но еще въ началъ января о ней заговорили и въ рядахъ оппозицін 1). Иниціаторами въ составленіи самого адреса и въ собираніи для него подписей были архіепископы Маннингь и Дешанъ, а также Спальдинго (изъ Бальтиморы, въ Соедин. Штатахъ). Цёль поднесенія адреса была, конечно, та, чтобы этимъ неожиданнымъ для меньшинства дъйствіемъ застать членовъ последняго врасплохъ и лишить ихъ на будущее время той энергіи, какую они проявили при обсужденіи схемы de fiele. Главное основаніе, какое выставляли составители адреса для своей просьбы скорте провозгласить новый догмать, было то, что современное общество особенно-де нуждается въ такого рода панацев, какъ догматизація силлабуса и папской непогрешимости. При этомъ аргументація ихъ имела такой смысль: "чъмъ сильнъе бользнь, тъмъ сильнъе должно быть и лекарство". Подробно излагать здёсь содержание всего этого адреса было бы излишнимъ для нашей задачи. Мы ограничимся тъмъ,

публичномъ засъданіи, бывшемъ 6 япваря 1870 г. (См. Uhlhorn, Das vatikanische Concil, Stuttgart 1886, S. 304).

<sup>1)</sup> Friedrich, Tagebuch..., S. 87.

что отмѣтимъ нѣкоторые его пункты, которые особенно могли возбудить недоумѣніе меньшинства <sup>1</sup>). Прежде всего, въ адресѣ высказывается мысль, что непогрѣшимость папская простирается только на тѣ декреты и акты, исходящіе отъ папы, въ которыхъ онъ поучаетъ всю совокупность вѣрующихъ, составляющихъ Церковь. Но исторія Церкви противорѣчитъ этой мысли, потому-что въ продолженіе цѣлыхъ тринадцати вѣковъ папы никогда не издавали такого рода общецерковныхъ декретовъ, но ограничивались изданіемъ извѣстныхъ актовъ на имя отдѣльныхъ лицъ, иногда епископовъ отдѣльныхъ земель и городовъ. А отсюда, слѣд., выходило бы, что папы не были непогрѣшимы въ теченіе всѣхъ этихъ 13 вѣковъ <sup>2</sup>).

Далъе не малое недоумъніе и даже соблазнъ должно было возбудить въ членахъ меньшинства то утвержденіе составителей адреса, будто-бы все церковное преданіе свидътельствуетъ о безапелляціонности папскихъ опредъленій, т. е. что они не подлежатъ переръшенію. Достаточно было вспомнить объ отношеніи отцовъ Халкидонскаго собора къ посланію св. Льва Великаго или отцовъ пятаго всел. собора къ сопятітиции упапы Вигилія, чтобы убъдиться въ ложности этого утвержденія.—Не менъе неосновательно и то утвержденіе адреса, будто-бы на второмъ Ліонскомъ соборъ (1274) и греки, и латиняне единогласно признали исповъданіе въры, одобренное папой.

На самомъ дѣлѣ этого вовсе не было: исповѣданіе вѣры Ліонскаго собора, если и было включено въ дѣянія этого собора и подписано посломъ императора Михаила, то единственно отъ лица этого послѣдняго, а никакъ не всей греческой церкви. Искажается въ епископскомъ адресѣ Пію ІХ-му и декретъ Флорентійскаго собора. Въ немъ совсѣмъ не приводятся слѣдующія слова, весьма важныя и нарочито включенныя въ декретъ по настоянію грековъ: juxta eum modum, quo et in gestis et in

<sup>1)</sup> Всё эти пункты и недоумёнія оппозиція, по поводу нать, послёдовательно указаны въ извёстной статьё Дёллингера: "Einige Worte über die Unfehlbarkeitsadresse" (Allgem. Zeit. 21 янв. 1870 г.). Ею мы здёсь и руководимся.

<sup>2)</sup> Дёллингеръ въ только что названной своей статът говоритъ, что въ первый разъ высказалъ мысль о напской непогръшимости профессоръ богословія въ Левенскомъ университетт, Іоання Гесселься (Hessels), притомъ только въ 1562 г.

застії canonibus oecumenicorum conciliorum continetur (т. е. "согласно тому, какъ открывается изъ дѣяній и священныхъ правилъ вселенскихъ соборовъ"). А такое выраженіе совершенно исключаетъ всякую мысль о папской непогрѣшимости, потому-что вся исторія соборовъ до появленія на западѣ Лженсидора не знала этого ученія. Наконецъ, епископскій адресъ съ негодованіемъ говоритъ о тѣхъ богословахъ, которые не признаютъ Флорентійскаго собора вселенскимъ 1). Между тѣмъ извѣстно, что большинство германскихъ, скандинавскихъ, польскихъ, чешскихъ, французскихъ, испанскихъ и португальскихъ прелатовъ вовсе и не присутствовало на этомъ соборѣ, считая его незаконнымъ послѣ законнаго Базельскаго собора 2).

Вскорѣ послѣ того, какъ въ ряды меньшинства проникла вѣсть о томъ, что большинство намѣревается поднести папѣ адресъ съ просьбою, чтобы соборъ скорѣе провозгласилъ папскую непогрѣшимость;—наиболѣе энергичные представители меньшинства начали составлять, съ своей стороны, контръадресы и собирались къ нимъ подписи. Въ этихъ контръ-адресахъ они просили папу не провозглашать своей непогрѣшимости на соборѣ. Еще на международномъ частномъ засѣданіи оппозиціонныхъ епископовъ, отъ 8 января, члены меньшинства поручили составить первый контръ-адресъ Раушеру и Дарбуа 3). Всѣхъ такихъ контръ-адресовъ появилось пять: отъ австрогерманскихъ епископовъ (отъ 12 янв. 1870 г.), отъ французскихъ (отъ того же числа), отъ американскихъ (отъ 15 янв. 1870 г.) и отъ итальянскихъ (отъ того же числа).

Постараемся остановиться, хотя бы и вкратцѣ, на содержаній каждаго изъ этихъ интересныхъ документовъ, которые всѣ вообще не длинны.

Въ первомъ контръ-адресъ, принадлежащемъ перу Раушера мы находимъ подписи 44-хъ прелатовъ, въ томъ числъ самого



<sup>1) &</sup>quot;Acerbissimi catholicae doctrinae impugnatores... blaterare non erubescunt", говорится въ адресъ объ этихъ богословахъ (т. е. "ожесточеннъйшіе противники католическаго ученія... не стыдятся пустословить").

<sup>2)</sup> Döllinger, "Einige Worte über die Unfehlbarkeitsadresse".

<sup>3)</sup> Friedrich, Tagebuch..., S. 87.

Раушера, Шверценберга, Гайнальда, Мельхерса, Штроссмайера и многихъ другихъ замъчательныхъ вождей оппозиціи. Общее содержание его такое. Сначала податели адреса выражають удивленіе и недоумѣніе по поводу слуха о намѣреніи большинства просить папу о провозглашении его непограшимости. "Странно", замѣчають они, приглашать судей впры (fidei judices), чтобы они подали декларацію, скртпленную своими подписями, относительно провозглашенія этого ученія (de sententia ferenda), еще до того, какъ указанный вопросъ рътенъ (ante causam dictam)". Лалье отмычають они тоть факть, что теперь во всемъ католическомъ мірѣ нѣтъ уже сомнѣнія относительно того, что никакой соборъ не можетъ иметь места безъ папы. Отмъчають они и то, что соборы Тридентинскій, а также н Флорентійскій, определили о почитаніи папской власти все, что нужно знать върующимъ, и что опредъленія этихъ соборовъ о папской власти могутъ-де, если на то воля Божія, сділаться основаніемъ для единенія между Востокомъ и Западомъ. Переходя, собственно, къ ученію о папской непогрышимости, составители контръ-адреса не отвергаютъ его 1), но только вооружаются противъ возведенія его на степень догмата въры, находя такое возведение несвоевременнымъ 2).

Второй контръ-адресъ имѣетъ 38 подписей, и въ числѣ ихъ подписи Дарбуа (автора этого контръ-адреса), Дюпанлу и многихъ другихъ,—притомъ не только французскихъ, но и швейцарскихъ, испанскихъ и португальскихъ прелатовъ. По своему содержанію, онъ почти буквально сходенъ съ первымъ, но только немного покороче.

Третій контръ-адресъ еще короче второго. Въ немъ указаны слѣдующіе мотивы, почему провозглашеніе новаго догмата о панской непогрѣшимости было бы нежелательнымъ: 1) пренія изъ-за этого вопроса обнаружатъ недостатокъ единенія между отцами собора, а слѣд. и отсутствіе среди нихъ единомыслія; 2) новый догматъ еще болѣе отдѣлитъ отъ католической церкви



<sup>1) &</sup>quot;Insuper eruditi piique viri docent", говорится въ адрест о техъ, кто лержится этого ученія; след., говорится о нихъ съ похвалою.

Составители контръ-адреса замѣчаютъ, что этотъ новый догматъ дастъ невърующимъ новый поводъ въ нападкамъ на Церковъ.

тъхъ еретиковъ, ученія которыхъ такъ свободно проповъдуются въ Америкъ (адресъ, разбираемый нами, составленъ американскими епископами); 3) этотъ догматъ дастъ поводъ ко многимъ спорамъ, которые могутъ только унизить значеніе Ватиканскаго собора въ глазахъ не-католиковъ.—Подписей подъ контръ-адресомъ американскихъ епископовъ всего 27.

Особенной силой убъжденія, при всей своей краткости, отличается четвертый контръ-адресъ (отъ лица восточныхъ предатовъ). Податели его ссылаются на то, что они живутъ и дъйствуютъ среди "схизматиковъ" (т. е. православныхъ) и еретиковъ (т. е. несторіанъ, мельхитовъ и др.), которыхъ догматъ о напской непогрѣшимости не только не можетъ привлечь къ Риму, но, напротивъ, можетъ только отдѣлить отъ него. Епископы, податели контръ-адреса, умоляютъ папу оставить въ силѣ, по отношенію къ ученію о папскомъ приматствѣ, опредѣленіе Флорентійскаго собора. Всѣхъ, подписавшихся подъ этимъ адресомъ, семнадцать человѣкъ.

Что касается пятаго контръ-адреса (итальянскихъ епископовъ), то въ немъ, въ существъ дъла, повторяются тъ же мысли, что и въ предыдущихъ разсмотрънныхъ нами, именно: не только о совершенной ненужности, но даже о вредъ новаго догматическаго опредъленія о папской непогръшимости. Подписей здъсь всего меньше: только семь. Это объясняется, конечно, тъмъ, что вообще итальянскіе прелаты, какъ ближайшіе къ Риму, всегда почти были ультрамонтанами, такъ-что даже удивительно и то, какъ среди нихъ нашлось семь членовъ оппозиціи, и въ томъ числъ даже архієпископы туринскій и миланскій.

Папа и курія, въроятно, не ожидали со стороны оппозиціи такихъ протестовъ, и конечно, это обстоятельство было причиною, почему провозглашеніе новаго догмата было отсрочено на неопредъленное время. Но нетрудно было усмотръть въдъйствіяхъ оппозиціонныхъ прелатовъ и признаки нъкоторой слабости, именно въ томъ, что они подали не одинъ контръвдресъ, а цълыхъ пять. Это обнаруживало, что среди нихъ нътъ истиннаго единодушія, но существуютъ фракціи. Какъ-бы то ни было, но папа отклонилъ, какъ адресъ ультрамонтанъ

въ пользу провозглашенія новаго догмата, такъ и всё пять контръ-адресовъ оппозиціи. Этимъ онъ хотёлъ, какъ можно думать, показать свое безпристрастіе и чрезъ это несколько успокоить меньшинство въ его опасеніяхъ относительно будущихъ решеній собора.

Изъ дальнъйшихъ моментовъ борьбы между большинствомъ и меньшинствомъ на соборъ, за январь и февраль 1870 года, можно указать на пренія изъ-за схемы, касающейся дисциплины (schema de disciplina), и изъ-за второй догматической схемы "о Церкви Христовой" (schema de Ecclesia Christi).

Пренія изъ-за схеми о дисциплинъ начались въ засъданін 14 января. Они открылись рѣчью кардинала Шварценберга. Хотя эта ръчь касалась больше общихъ сторонъ названной схемы, однако отличалась убъдительностію и силою. Между прочимъ, онъ высказалъ удивленіе относительно того, почему первая глава схемы прямо начинаеть рёчь объ епископахъ, а не о кардиналахъ; какъ-будто бы институтъ этихъ последнихъ быль на столько совершень, что не требуеть никакихъ реформъ 1). Послѣ Шварценберга, говорилъ кардиналъ Матьэ (Mathieu) безансонскій и также не въ благопріятномъ для схемы смыслъ. Его возраженія коснулись главы о капитульныхъ викаріяхъ (vicarii generales). Въ этой главь опредълялось, между-прочимъ, что число этихъ викаріевъ отнюдь не должно превышать трехъ. Матьэ находилъ, что никакъ нельзя примънять это правило ко всёмъ епархіямъ безъ исключенія; и что, напримъръ, его безансонская епархія во всякомъ случав нуждается въ большемъ количествъ генеральныхъ викаріевъ. Особенно это ощутительно, по словамъ Матьэ, въ томъ случав, если епископъ извъстной епархіи умретъ, а новаго еще не успъли назначить: тогда вся тяжесть управленія епархіи ложится всецьло на генеральнаго викарія, который, при двухъ только помощникахъ, едва-ли въ состояніи будетъ справиться съ своими обязанностями 2). Далве говорилъ въ томъ же засъданіи патріархъ in partibus, римскій прелать Баллерини, но

<sup>1)</sup> Friedrich, Tagebuch..., S. 95.

<sup>2)</sup> Ibidem, S. 96.

совершенно въ другомъ духъ, т. е. въ защиту схемы. Зато говорившій вслідь за нимъ венгерскій примасъ Симорт напомнилъ своею ръчью ръчь Шварценберга, какъ по ея красноръчію, такъ и по ея убъдительности, хотя венгерскій предать гораздо всестороннъе и частиъе коснулся схемы, чъмъ его пражскій собратъ. Началъ онъ съ того, что выразилъ удивленіе, почему въ схемъ упоминается только объ обязанностяхъ епископовъ, но совсемъ не говорится объ ихъ правахъ. Затемъ ораторъ сталъ критиковать тѣ главы схемы, въ которыхъ идетъ рѣчь о посъщеніях епископами своихъ епархій (visitationes) и о ихъ мыстопребывании (residentia). Невозможно, замътилъ онъ, окончить объездъ епархіи въ пять леть, какъ это опредъляется въ схемъ, особенно, когда епархія велика по своему пространству. Если притомъ принять во вниманіе то, что у каждаго епископа много другихъ обязанностей, кромъ визитацін, и что въ нікоторыхъ епархіяхъ большая часть года занята именно этими обязанностями, которыя приковываютъ епископа къ его епархіальному городу, - то еще труднье будеть согласиться съ постановленіемъ о пятил'ьтнемъ срокъ визитаціи. — Относительно вопроса о ревиденціи епископа, Симоръ высказаль межніе, что главный пробъль въ схемь о дисциплинъ касательно его тотъ, что въ ней совсъмъ забыто постановленіе Тридентинскаго собора о случаяхъ, при которыхъ отлучка епископа изъ его епархіальнаго города бываетъ законною. Эти случан следующіе: christiana charitas (т. е. когда епископъ долженъ убхать изъ своей резиденціи ради дёлъ любви христіанской), urgens necessitas (т. е. крайняя необходимость по дъламъ епархіи или даже ради здоровья на время отлучиться изъ своего епархіальнаго города), debita obedientia (т. е. повиновеніе государственной власти той страны, гдё живетъ епископъ) и, наконецъ, evidens Ecclesiae vel Reipublicae utilitas (т. е. очевидная польза для Церкви и государства). Неужели всъ эти случаи теперь не имъють уже мъста? Кромъ того, Симорь напалъ и на тотъ пунктъ постановленія о резиденціи, въ силу котораго каждый суфраганъ (или викарный епископъ) можетъ получать отпускъ не отъ своего епархіальнаго архіерея, но всякій разъ отъ самого папы. Симоръ находилъ, что въ этомъ постановленіи слишкомъ унижается власть епископовъ; при томъ это постановленіе неудобно и съ той стороны, что, разѣ суфраганъ уѣдетъ въ отпускъ только вслѣдствіе папскаго разрѣшенія, то епархіальному епископу остается всякій разъ нарочно справляться въ Римѣ, законно-ли отлучился его суфраганъ, или незаконно. А такія справки были-бы и затруднительны, и неудобны, такъ какъ походили бы на доносы 1). Весьма кстати привести здѣсь и мнѣніе, которое высказалъ одинъ епископъ относительно этого-же вопроса въ засѣданіи 15 января. Онъ справедливо напалъ на то, что излишняя централизація, исходящая изъ Рима, не только унижаетъ права епископовъ, но даже неудобна и въ практическомъ отношеніи. Онъ привелъ при этомъ примѣръ: какъ одинъ знакомый ему епископъ, просившій отпуска у папы, получилъ отвѣтъ только черезъ три года 2).

Мы указали на самыя замъчательныя возраженія противъ схемы de disciplina, со стороны оппозиціи. Въ общемъ, всъ эти возраженія сводились, можно сказать, къ двумъ главнымъ, именно: что схема слишкомъ унижаетъ права епископовъ, и что въ ней совсъмъ умолчано о реформъ института кардиналовъ.

Не смотря на малое сравнительно число оппонентовъ противъ schema de disciplina (особенно малое и незначительное въ сравненіи съ числомъ сторонниковъ этой схемы),—замѣчательно, что и въ данномъ случаѣ меньшинство одержало верхъ надъ защитниками схемы, результатомъ чего было то, что на Ватиканскомъ соборѣ эта схема такъ и осталась безъ окончательной редакціи и вовсе не вошла въ составъ соборныхъ опредѣленій.

Въ засъданіи 21 января въ первый разъ появилась на соборъ новая (вторая) догматическая схема de Ecclesia Christi. Такъ какъ она касалась такого вопроса, который всего болье имълъ отношеніе къ стоявшему тогда на очереди разсужденію объ отношеніи папы къ соборной власти и къ правамъ епископовъ, то, понятно, что появленіе новой схемы обратило на себя особенное вниманіе всъхъ членовъ собора, преимущест-

<sup>1)</sup> Friedrich, Tagebuch..., Ss. 96-97.

<sup>2)</sup> Ibidem, S. 101.

венно меньшинства, которое не безъ основанія опасалось съ появленіемъ этой схемы, рішительнаго удара своимъ убіжденіямъ
со стороны ультрамонтанскаго большинства. Но скоро оказалось, что эти опасенія были пока напрасны: хотя новая схема
и носила въ себі всі признаки ультрамонтанскаго авторства
и даже напоминала собою пресловутый силлабусъ, однако собственно относительно ученія о папской власти она повторяла
только испов'яданіе віры Флорентійскаго собора.

Чтобы ближе и яснъе раскрыть сравнительное значение этой схемы и вполнъ понять всъ пренія, которыя имъли мъсто относительно ея на соборв, считаемъ необходимымъ нъсколько остановиться на ея содержаніи 1). Говоря въ І-й главъ о томъ, что церковь есть духовное тело Христово, схема въ примвчаніяхь (adnotationes) даеть понять, что этимъ тезисомъ одинаково осуждаются и древніе, и новъйшіе враги этой истины. При этомъ упоминается рядомъ съ Бауромъ-Жюрья (Jurieu), авторъ сочиненія: "Le vrai système de l'Eglise", въ которомъ дълается упрекъ католическимъ богословамъ, что они понимаютъ церковь слишкомъ внёшнимъ образомъ, мало обращая вниманія на союзь любви, долженствующій связывать ея членовъ. Далъе упоминается и протестантское лжеученіе, въ силу котораго церковь есть только союзъ людей съ Богомъ, но не другъ съ другомъ (это по поводу мысли, что внѣ и безъ церкви невозможно исповъдовать истинную религію, то чемъ ръчь во И-й главъ схемы).

Особенно обращаеть на себя вниманіе то обстоятельство, что въ adnotationes къ схемѣ осуждается, между-прочимъ, ученіе извѣстнаго Пуффендорфа, по которому церковь не есть общество съ государственнымъ устройствомъ, но совершенно духовное, и въ силу чего о немъ нельзя сказать, что оно есть монархія, или аристократія, или демократія. Схема нападаеть на это ученіе и, утверждая, что "церковь есть истичное общество (Ессlesiam esse societatem veram)", тѣмъ самымъ хочеть выразить мысль о принадлежности церкви всѣхъ свойствъ вся-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Т. е. на содержанів той ея редакців, которая въ первый разв предложена была отцамъ собора, а не позднъйшей, окончательной. См. цитов. сборнявъ Documenta da illustrandum.., т. II-й, стр. 85 и дал.

каго человъческаго общества, --- мысль вполнъ ультрамонтанскую, въ силу которой самая церковь совершенно приравнивается ко всякой политической единицъ и есть также государство, хотя и именующее себя духовнымъ 1). Впрочемъ, вся почти первая половина схемы de Ecclesia, до XI-й главы, содержить въ себъ ученіе о церкви и ея свойствахъ вообще, безъ отношенія къ папъ. Зато начиная съ XI-й главы (De Romani Pontificis primatu), довольно подробно излагается ученіе о папскомъ главенствъ въ церкви; но замъчательно при этомъ то, что, какъ мы выше сказали, это учение совершенно тождественно съ ученіемъ объ этомъ же предметв собора Флорентійскаго. Во всѣхъ пяти остальныхъ главахъ (XI-XV) схемы ни слова не говорится о папской непогрѣшимости, хотя о непогрѣшимости церкви упоминается. Не следуеть, однако, думать, чтобы схема de Ecclesia не заключала въ себъ вовсе ничего ультрамонтанскаго въ ученіи о папъ. Фридрихъ 2) вполнъ справедливо замѣчаетъ, что понятіе о папѣ, какъ о вселенском вепископь (episcopus, universalis), которое мы находимъ въ схемъ, заключало въ себъ, въ зародышъ, всю систему папизма въ ея дальнъйшемъ развитіи, такъ-что люди проницательные числа меньшинства не могли не усмотръть въ предложенной на ихъ обсуждение схемъ то же ультрамонтанское учение о папской нёпогрёшимости, но только пока въ скрытомъ видё, какъ-бы in nuce (потому-что episcopus universalis=papa universalis). Особенно это должно сказать о выраженіи схемы: "plenam potestatem—ordinariam esse et immediatam", T. e., что папа имфетъ полноту власти, и что эта власть вполнф законная и непосредственная. Какъ ни кратки эти слова, однако они, можно сказать, наиболее опасныя во всей схеме; въ нихъ заключена вся суть ультрамонтанской системы. И Констанцскій. и Базельскій соборы, а также отчасти и Тридентскій, вооружались именно противъ того принципа, который содержится въ нихъ. Кромъ того, и другое выражение схемы о папъ: supremus doctor, заставляеть невольно задуматься, такъ какъ это, въ сущности, то же что и papa infallibilis....

He удивительно, въ виду этого, почему изъ-за схемы de

<sup>1)</sup> См. "Documenta ad illustrandum Concilium"... т. II-й, стр. 107.

<sup>2)</sup> Tagebuch..., S. 141.

Ecclesia, даже и по поводу ея первоначальной и сравнительно невинной редакціи послышалось со стороны меньшинства много возраженій, число которыхъ, конечно, еще болье увеличилось бы, если бы на соборъ свобода его членовъ не была стъснена усиліями большинства. Особенно замізчательным по своей стойкости противникомъ схемы de Ecclesia оказался уже извъстный намъ Гефеле, епископъ роттепоургскій. Онъ обратиль особое внимание на то, что въ этой схемь цитаты изъ исповъданія Флорентійскаго собора приведены не по греческому (неиспорченному) тексту, но по латинскому (испорченному) 1). При этомъ онъ весьма откровенно высказалъ, что тридцать лѣтъ изучаетъ церковную исторію, но еще ни разу не находилъ въ исторіи древней церкви указанія на папскую непогръшимость, какъ на ученіе не только вселенской церкви, но даже и помъстной, римской <sup>2</sup>).

Какъ ни расположены были члены большинства отстаивать тотъ порядокъ соборнаго делопроизводства, который узаконялся въ буллъ Multiplices inter; однако и они не могли не видъть, что этотъ порядокъ имель много такихъ важныхъ недостатковъ и пробъловъ, отъ которыхъ только задерживались на соборѣ не только пренія и разсужденія, но и самыя соборныя ръшенія. Главный недостатокъ доселъ дъйствовавшаго порядка (не говоря уже о его крайней стеснительности для членовъ собера; особенно для меньшинства) заключался въ томъ, что онъ давалъ возможность членамъ собора слишкомъ безгранично располагать своимъ временемъ при произношении ръчей, отчего дело безъ всякой нужды затягивалось. На исправление именно этого недостатка и обращено было внимание куріи при введеніи новаго порядка делопроизводства; хотя ниже мы увидимъ, что и новый порядокъ страдалъ другими, весьма вредными для дъла, недостатками и пробълами.

Священникъ І. Арсеньевъ. (Продолженіе будеть).

<sup>2)</sup> Такое свое убъждение онъ высказаль еще въ 1869 году, на извъстномъ събздъ германскихъ епископовъ въ Фульдъ, чъмъ очень вооружилъ противъ себл ультрамонтанскихъ членовъ этого събзда.



<sup>1)</sup> Т. е. съ выключениемъ весьма важныхъ словъ, включенныхъ въ самое исповъданіе, еще на Флоромтійскомъ соборъ, по настоянію грековъ и въ переводъ гласящихъ такъ: juxta jeum modum quo et in gestis et in sacris canonibus oecumenicorum conciliorum continetur. (См. выше, именно замъчанія Дёллингера по поводу адреса инфальибилестовъ на Ватиканскомъ соборъ).

# ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

#### Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Продолжение \*).

Римъ при своемъ стремленіи къ увеличенію власти, воспользовался моновелитскими обстоятельствами. Когда два патріарха, Константинопольскій и Александрійскій, заявили себя въ пользу новаго ученія: тогда всв православные христіане Востока вынуждены были обратиться къ Римскому патріарху, и они писали ему, какъ защитнику въры, угрожаемой на всемъ Востокъ; при этомъ случат не скупились на титулъ преемника св. Петра, а нъкоторые епископы дошли до возвышенія власти римскаго престола до уровня съ властію этого апостола. Это значило поблажать стремленіямь, которыя въ Римь должны были обнаруживаться все более и более. Некоторые папы, и въ частности св. Левъ, слишкомъ настаивали на преимуществахъ апостола Петра и, поступая подобнымъ образомъ, быть можеть, имели некоторыя тайныя мысли. Справедливо, что когда явился св. Григорій В.: то онъ установиль православный смыслъ выраженій своихъ предшественниковъ; но достовърно, что со времени св. Льва, епископы Рима стремились преувеличить преимущества перваго апостола, чтобы чрезъ это себ'в усвоить преемственное право. Такъ какъ небольшой патріархать Іерусалимскій находился подъ властію св. Софронія, знаменитейшаго защитника православія на Восток'є, то папа думаль, что онъ безъ затрудненій можеть послать къ нему своихъ представителей. Онъ избралъ своимъ делегатомъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», 1894 г., № 16.

Стефана Дорійскаго, который быль посылаемь въ Римъ самимъ Софроніемъ для объясненій предъ Гоноріемъ. Это быль до сихъ поръ неслыханный фактъ на Востокъ; вотъ почему его нельзя пройти незамъченнымъ. Стефанъ прибылъ съ цълію утвердить то, что нами было уже сказано, относительно намфреній римскихъ епископовъ воспользоваться всёми обстоятельствами для тъмъ большаго усиленія ихъ власти, чъмъ болье она была угрожаема властію епископовъ Константинопольскихъ. Когда два первые патріарха Востока впали въ ересь, то для Рима, какъ никогда болье, открылся благопріятный моменть заговорить громко. Папы не преминули воспользоваться этими обстоятельствами. Однако же всв подлинные документы, касающіеся монооелитскихъ споровъ, доказываютъ, что всв патріархи разсуждали между собою о догматическихъ вопросахъ совершенно на равныхъ правахъ. Когда же огромное число епископовъ высказались противъ Павла Константинопольскаго, то этотъ посавдній представиль объясненія, которыя могли быть истолкованы и въ хорошемъ, и въ дурномъ смыслъ, и которые не удовлетворили никого. И такъ какъ его постоянно упрекали за его молчаніе объ Эктезисть, то онъ склонилъ императора Константа обнародовать новый эдиктъ, получившій названіе Типа. Этимъ эдиктомъ Эктезист былъ отмененъ, и на обе партіи наложили молчаніе.

Это было совершенно то же самое, чего нѣкогда требоваль Гонорій въ своемъ посланіи, въ которомъ онъ высказался въ пользу монооелитизма. Римскій епископъ Өеодоръ не удовлетворился этимъ. Онъ созвалъ соборъ изъ италіанскихъ епископовъ и низложилъ на немъ Павла Константинопольскаго и Пирра, который по отбытіи изъ Рима снова возвратился къ монооелитизму. Папа дерзнулъ подписать свое антиканоническое рѣшеніе перомъ, омоченнымъ въ священное вино. Это нечестіе могло удовлетворить памятозлобіе Рима, но оно должно было имѣть позорныя послѣдствія. Павелъ продолжалъ смотрѣть на себя, какъ на законнаго епископа Константинопольскаго и отвѣтилъ на наглость римскаго епископа аналогичною наглостію. Онъ ниспровергъ римскій престолъ въ Пляцилійскомъ дворцѣ, гдѣ жили два посла римскаго епископа, и

запретиль этимь посламь совершать святыя тайны. Это значило объявить отлучение имъ и ихъ епископу. Опи возвратились въ Римъ, и одинъ изъ нихъ, Мартинъ, былъ избранъ въ преемники Өеодору, который померь вскорт послт того, какъ своимъ рѣшеніемъ приготовилъ новую закваску раздоровъ въ Церкви (649). Едва только Мартинъ былъ посвященъ, какъ созваль въ Римъ многочисленный соборь епископовъ изъ окрестностей Рима, изъ экзархата Равенскаго, изъ Сициліи и Сардиніи. Нісколько африканских вепископовъ, Стефанъ Дорійскій и нѣсколько греческихъ монаховъ, ушедшихъ въ Римъ, присутствовали на немъ. На соборъ изслъдовали вопросъ о двухъ воляхъ и двухъ действіяхъ, и осудили Эктезисъ, Типъ и ихъ защитниковъ. Мартинъ подписался подъ дъяніями собора следующимъ образомъ: "Мартинъ, милостію Божією, епископъ св. канолической и апостольской Церкви города Рима, подписываюсь, какт судія, подъ этимъ определеніемъ, утверждающимъ православную въру, - и подъ осуждениемъ Өеодора, бывшаго епископа Фаранскаго, Кира Александрійскаго, Сергія Константинопольскаго, Пирра и Павла, ихъ преемниковъ, ихъ еретическихъ сочиненій, нечестиваго Эктезиса и нечестиваго Типа, которые они обнародовали".

Всѣ епископы, въ числѣ ста пяти, воспользовались этою самою подписною формулою; они, какъ судъи, присоединились къ такому же осужденію, какъ и римскій судья, который только занималъ первое мѣсто на соборѣ.

Мартинъ послалъ на Востокъ дѣянія римскаго собора и наименовалъ Іоанна, епископа Филадельфійскаго, своимъ викаріемъ на всемъ Востокѣ, осуждая еретичествовавшихъ патріарховъ Антіохіи и Александріи, равно какъ и Константинопольскаго патріарха. Въ порученіи, данномъ Іоанну Филадельфійскому, Мартинъ утверждаетъ, что онъ даетъ ему это порученіе "въ силу власти, полученной отъ св. Петра" и въ виду печальныхъ обстоятельствъ среди которыхъ находился Востокъ, опустошенный мусульманами.

Такимъ образомъ римскій епископъ воспользовался бѣдствіями Востока, чтобы принисать себѣ вселенскую власть въ Церкви въ силу мнимаго преемства отъ св. Петра. Эта формула бо-

лѣе и болѣе приходила въ употребленіе въ Римѣ, съ половины седьмого вѣка, и Мартинъ по преимуществу способствоваль ез закрѣпленію. Онъ приписываль себѣ власть, которою никогда не пользовались его предшественники. Такимъ то образомъ, будучи недоволенъ общительною грамотою, присланною ему Павломъ, новымъ епископомъ Оессалоникійскимъ, онъ самъ предписалъ ему формулу, которую тотъ долженъ былъ принять. Когда этотъ отказался отъ ней, Мартинъ, безъ всякаго формальнаго процесса, объявилъ ему, что онъ низложенъ. Онъ тѣмъ болѣе желалъ дать почувствовать свою власть этому епископу, что его провинція, вопреки желанію Рима, была подчинена юрисдикціи Константинополя.

Патріархальныя церкви Александріи, Антіохіи и Іерусалима имѣли достаточно дѣла, защищая себя отъ преслѣдованій дикихъ завоевателей Востока; поэтому они не занимались ни захватами Рима, ни актами его викарія. Они только протестовали молчаніемъ и прекращеніемъ всякихъ сношеній съ Римскимъ престоломъ. Константинополь сталъ для нихъ первымъ престоломъ Церкви, и они остались въ общеніи съ нимъ. И такъ борьба существовала только между епископами Рима и Константинополя.

Посредствомъ собора въ Римъ, Мартинъ очевидно желалъ отмстить последнему Константинопольскому собору, ромъ Вигилій, его предшественникъ, вследствіе его собственнаго сознанія, быль изобличень въ ереси. Но онъ не подражаль благоразумію этого собора, который, осудивши заблужденія Вигилія, не хотіль наносить ущерба правамь епископовъ Римской провинціи. Болбе того, Мартинъ выступилъ противъ самого императора, осудивши Типъ, объявленный закономъ государства. Онъ пытался приписать этотъ актъ Константинопольскому епископу, и писалъ императору съ целію убедить его, что лично императоръ свободенъ отъ всякой отвътственности. Но эти предосторожности произвели только то действіе, что разсердили Константа и исхитили Мартина изъ Рима. Императоръ обвинилъ его не только въ ереси, но и въ возмущени и въ измѣнъ. Нѣкто, по имени Евгеній, вмѣсто Мартина былъ посаженъ на римскій престолъ. Мартинъ, говоря въ одномъ

изъ своихъ писемъ о своемъ низложеніи, выражается слѣдующимъ образомъ: 1) "Никогда не поступали подобнымъ образомъ; ибо, за отсутствіемъ епископа, его замѣщалъ архидіаконъ, архисвященникъ или кто либо изъ первенствующихъ". Папа не думаетъ аппелировать къ исключительнымъ преимуществамъ римскихъ епископовъ, онъ признаетъ, что папы подчинены общему праву.

Противоканоническое низложеніе Мартина было отвѣтомъ на имъ самимъ провозглашенное и столько же мало каноническое низложеніе Павла Константинопольскаго. Можно сказать, что если бы Мартинъ, подобно Павлу, имѣлъ въ своемъ распоряженіи императорскую власть, то поступилъ бы съ своимъ противникомъ, какъ поступили съ нимъ самимъ. Достаточно прочитать письма римскихъ епископовъ къ императорамъ, чтобы быть убѣжденнымъ, что у нихъ существовало преданіе возбуждать жестокости противъ всѣхъ, кого они признавали еретиками; и извѣстно, что они сдѣлались вѣрными этому преданію, когда пріобрѣли въ свои руки двойную власть—духовную и свѣтскую.

Съ точки зрвнія чисто церковной, естественно было, что первые захваты папства возбудили сильную реакцію. Когда Мартинъ прибыль въ Константинополь (654 г.), то былъ признанъ государственнымъ преступникомъ, обремененъ оскорбленіями и подвергнутъ недостойному обращенію. Константинопольскій епископъ, бывшій тогда больнымъ, не одобрялъ этихъ жестокостей и умолялъ императора не поступать подобнымъ образомъ съ епископомъ. Немного спустя онъ померъ, проникнутый кроткими чувствованіями. Мартинъ былъ сосланъ въ Херсонъ. Оттуда онъ писалъ многія письма. Онъ жаловался на то, что римская церковь не оказала ему никакой помощи, и въ одномъ изъ своихъ писемъ онъ выражается слёдующимъ образомъ по поводу римскаго клира и по поводу назначеннаго ему преемника: 2) "Я удивляюсь принадлежащимъ къ церкви св. Петра по причинѣ ихъ малой заботливости о человѣкъ изъ



<sup>1)</sup> Мартинъ, Epist. ad Theod.

<sup>2)</sup> Mapt. Epist. XVIII, BL Coopaniu P. Labbe.

ихъ среды. Если эта церковь не имъетъ денегъ, то у ней, благодареніе Богу, нътъ недостатка ни въ хлъбъ, ни въ винъ, ни въ другихъ припасахъ, которыми она могла бы помочь мнъ... Но не врагъ ли я церкви и ихъ въ частности? Я непрестанно молю Бога, заступничествомъ св. Петра сохранить ихъ непоколебимыми въ въръ православной и въ особенности ихъ пастыря, который управляетъ ими теперъ". Такимъ образомъ Мартинъ смотритъ на Евгенія, поставленнаго на его мъсто и назначеніе котораго было одобрено римскимъ клиромъ, какъ на законнаго епископа Рима. Надобно признаться, что это письмо мало благопріятствуетъ притязаніямъ современнаго папства и болъе чъмъ достаточно отвъчаетъ на то, что самъ папа говорилъ о вселенской власти, которую онъ унаслъдовалъ отъ св. Петра. Мартинъ померъ спустя около года послъ написанія этого письма.

Пирръ, прежній Константинопольскій епископъ, въ тотъ же годъ былъ возстановленъ на своемъ престолъ; но онъ прожилъ только нъсколько мрсяневр постр эдого возствиовленія и омуч замъщенъ Петромъ. Евгеній, епископъ Рима, имълъ своимъ преемникомъ Виталіана (658). Въ его епископствованіе Константъ прибылъ въ Римъ; папа принялъ его съ великими почестями и пріобщался съ нимъ, хотя этотъ императоръ не отмънялъ своего Типа, и преследовалъ папу Мартина и монаха Максима, котораго на Востокъ признавали великимъ защитникомъ православія. Въ теченіе епископствованія Виталіана, то есть, въ теченіе четырнадцати літь, не существовало никакого разногласія между престолами Рима и Константинополя. Въ 664 г. Константъ померъ, и Константинъ Погонатъ взошелъ на императорскій престолъ. Въ 674, Виталіанъ быль заміщень Адеодатомъ, который имълъ преемникомъ своимъ Дона. Донъ померъ въ 679 году, и Агаеонъ былъ избранъ на Римскій престоль. Петръ Константинопольскій имель своимь преемникомъ Константина, который быль замёщень, въ 678 году, Өеодоромъ. Но римскій епископъ не отвічаль ему, подражая своимъ предшественникамъ, которые оставляли безъ отвъта синодальныя письма последнихъ Константинопольскихъ епископовъ. Этотъ раздоръ печалилъ императора, и онъ ръшилъ возобновить добрыя отношенія между восточною и западною церквами. Онъ спросиль Өеодора и Макарія Антіохійскаго о причинъ этого раздора 1). Они отвътили ему: "Введенъ новый способъ совершенія таинствъ, или по невъжеству, или по крайнему оригинальничанію (curiosité); и съ тъхъ поръ, какъ вопросъ объ этомъ быль возбужденъ, оба престола не собирались вмъстъ для выясненія истины". Императоръ заключиль отсюда, что врачевствомъ противъ раздора можетъ быть соборъ. Вследствіе этого онъ писаль Дону: "Обстоятельства, говориль онъ ему въ своемъ мисьмъ, не позволяютъ собраться полному собору, но вы можете послать мудрыхъ и просвищенныхъ людей, которые выяснять вопрось съ патріархами Өеодоромь и Макаріемъ; послы будуть пользоваться здёсь полною безопасностію. даже при возвращении своемъ, въ случав своего несогласія. Послѣ этого мы будемъ правы предъ очами Божінми; ибо мы можемъ убъждать къ единенію, но не желаемъ принуждать никого. Пошлите, если вамъ угодно, изъ вашей Церкви трехъ или больше мужей, и отъ вашего собора (то есть, отъ вашей церковной провинціи) около двѣнадцати епископовъ, въ томъ числь и митрополитовъ". Кромь того, императоръ объщаль депутатамъ всякую помощь и всякую безопасность во время путешествія. Донъ скончался, когда императорское посланіе прибыло въ Римъ (679). Оно было передано Аганону, который собраль многочисленный соборь для избранія делегатовь, которыхъ надобно было уполномочить для отправленія въ Константинополь. Всё италіанскія провинціи стеклись на этотъ соборъ, на которомъ присутствовало также и нъсколько французскихъ епископовъ. Итакъ Агаоонъ не признавалъ за собою права, во имя собственной власти, посылать делегатовъ въ Константинополь. Соборъ отослалъ императору письмо, подписанное папою и встми членами собранія; а Агаеонъ послалъ ему второе письмо отъ своего собственнаго имени. Делегаты хорошо были приняты императоромъ въ Константинополъ. Өеодоръ уже не былъ патріархомъ; онъ былъ зам'вщенъ І'еоргіемъ. Этотъ последній и Макарій Антіохійскій пригласили



<sup>1)</sup> Өеоф. Церк. Ист. и т. VI Собранія Р. Labbe.

также на соборъ митрополитовъ и спископовъ, зависъвшихъ отъ ихъ престоловъ. Церкви Александрійская и Іерусалимская тоже имъли здъсь своихъ представителей. Всъ присоединились къ Западнымъ посламъ для составленія собора, извъстнаго подъименемъ шестого вселенскаго.

Первое засъданіе собора происходило 7 ноября 680. Императоръ занималъ по срединъ первое мъсто; по лъвую сторону его засъдали делегаты Рима и Герусалима; по правую же-патріархи Константинополя и Антіохіи и делегаты Александріи; а въ ряду, съ каждой стороны, присутствовало довольно большое число митрополитовъ и епископовъ. Въ теченіе многихъ засёданій императоръ приказалъ прочитать дъянія соборовъ Ефесскаго и Халкидонскаго и сочиненія, которыя были собраны за и противъ двухъ воль и двухъ дъйствій во Іисусъ Христь. По выясненіи вопроса, всъ, за исключеніемъ патріарха Антіохійскаго и его ученика Стефана, согласились на осуждение моновелитизма и всвхъ техъ, которые держались его, а въ томъ числе и Гонорія, римскаго папы. Это замъчательное опредъленіе, которое такъ громко отвъчаетъ на притязанія современнаго папства, заслуживаетъ быть приведеннымъ буквально 1). "Изследовавши мнимыя догматическія письма Сергія Константинопольскаго къ Киру и отвътъ Гонорія Сергію, и находя ихъ противными ученію апостоловъ, опредъленіямъ соборовъ и мыслямъ всъхъ отцовъ, и напротивъ того, согласными съ ложнымъ ученіемъ еретиковъ, мы всецъло отвергаемъ ихъ и гнушаемся ими, какъ могущими нанесть вредъ душамъ. Отвергая ихъ нечистивые догматы, мы думаемъ также, что и имя ихъ должно быть изглаждено въ Церкви, именно: имя Сергія, бывшаго нѣкогда епископомъ этого города Константинополя, такъ какъ онъ первый писаль объ этомъ заблужденіи; имя Кира Александрійскаго; Пирра, Павла и Петра, епископовъ Константинополя, Өеодора, епископа Фаранскаго; всёхъ, коихъ папа Агаоонъ упоминаетъ въ своемъ письмъ къ императору и которыхъ онъ отвергаетъ. Мы объявляемъ ихъ всёхъ пораженными анаеемою. Вмёстё съ ними мы признаемъ обязательнымъ (devoir) исключить изъ



<sup>1)</sup> Конст. соборъ, засъданіе XIII въ Собраніи соборов Р. Labbe, т. VI.

Церкви и анавематствовать Гонорія, бывшаго нікогда епископомъ древняго Рима, потому что мы нашли, что онъ въ своемъ письмі къ Сергію, во всемъ слідуеть его заблужденію и авторизуеть его нечестивое ученіе.

Въ шестнадцатомъ засъданіи, послѣ исповъданія въры Георгія Константинопольскаго, на соборѣ раздались восклицанія, среди которыхъ слышны были слъдующія: "Анавема Өеодору Өаранскому, Сергію, Киру! Анавема Гонорію еретику!" Въ исповъданіи же соборной въры, читанномъ на послъднемъ засъданіи, Гонорій, вмъстъ съ другими еретиками, былъ осужденъ, и ему снова провозгласили анавему, равно какъ и другимъ моновелитамъ.

Соборъ постановилъ многія правила. Тридцать шестое правило возобновляло постановленія соборовъ Константинопольскаго и Халкидонскаго, касавшихся порядка мѣстъ патріарховъ въ Церкви. Оно изложено слѣдующимъ образомъ: "Возобновляя законоположенное сто пятьюдесятью святыми отцами, собравшимися въ семъ Богохранимомъ и царствующемъ градѣ, и шесть сотъ тридесятью, собравшимися въ Халкидонѣ, опредѣляемъ, да имѣетъ престолъ Константинопольскій равныя преимущества съ престоломъ древняго Рима, и, якоже сей, да возвеличивается въ дѣлахъ церковныхъ, будучи первымъ по немъ: послѣ же онаго да числится престолъ великаго града Александріи, потомъ престолъ Антіохійскій, а за симъ престолъ града Іерусалима".

Такъ соборъ отвътилъ на притязанія римскаго собора.

Дънія собора были подписаны легатами Агаоона и ста шестьюдесятью епископами. Съ дъяній сдълано было пять копій, подписанныхъ рукою императора, для каждой изъ пяти патріаркальныхъ церквей; пятьдесятъ пять епископовъ и делегаты восточныхъ церквей адресовали къ Агаоону письмо, прося его присоединиться къ тому, что было сдълано.

Осужденные на соборъ, въ числъ шести, надъясь, безъ сомнънія, помъшать на Западъ соглашенію съ дъяніями, просились быть посланными къ папъ. Императоръ согласился съ этимъ и назначилъ Римъ мъстомъ ихъ изгнанія.

Агаеонъ померъ (682 г.) среди этихъ обстоятельствъ, и Левъ

П быль избрань епископомъ Римскимъ. И уже онъ принималь пословъ и соборные акты. Императоръ послаль два письма, одно къ папѣ, а другое къ членамъ Западныхъ соборовъ, въ отвъть на полученныя имъ письма. Левъ II торжественно присоединился къ дѣяніямъ собора въ своемъ письмѣ къ императору, отъ 7 мая 683 г. Въ этомъ письмѣ, между прочимъ, можно читать слѣдующія строки: "Мы анавематствуемъ изобрѣтателей новаго заблужденія, именно: Өеодора Өаранскаго, Кира Александрійскаго, Сергія, Пирра, Павла и Петра константинопольскихъ, а также Гонорія, который, вмѣсто очищенія этой апостольской Церкви ученіемъ апостоловъ, погрышиль извращеніемъ виры посредствомъ нечестивой измъны.

Какъ очевидно, ничего не недоставало для осужденія папы Гонорія, какъ еретика; но это не помѣшало римскимъ богословамъ доказывать, что онъ не былъ еретикомъ. По этому предмету они составили объемистыя разсужденія, въ которыхъ исказили всѣ факты. Факты, приведенные нами, достаточно ясны сами по себѣ, чтобы всякому искреннему человѣку показать, что шестой вселенскій соборъ не вѣрилъ въ учительный авторитетъ римскихъ епископовъ; что сами эти епископы не признавали себя тогда имѣвшими подобный авторитетъ.

Но можно ли повърить, чтобы римскіе богословы осмълились ссылаться на этоть соборь въ пользу своей системы? Среди восклицаній, отцы собора выражались, между прочимъ, слівдующимъ образомъ: "Петръ говорилъ чрезъ Агаеона!"---"Итакъ, римляне говорять, за Агаеономъ признавали на соборъ ту же учительную власть, какъ и за Петромъ". Но они не хотятъ подумать, что это восклицание раздалось послю испытания письма Агаеона и послѣ того, какъ его нашли согласнымъ съ апостольскимъ ученіемъ. Соборъ одобриль письмо Аганона и осудила письмо его предшественника, Гонорія. Итакъ, только соборъ обладаль учительною властію; на соборъ столько же быль признаваемъ римскій престолъ, какъ и другіе апостольскіе престолы. Ученіе одного папы считали ученіемъ Петра, если оно было апостольскима; чченіе же другого папы осуждали, какъ противоположное ученію Петра, если оно удалялось отъ апостольскаго преданія. Этотъ фактъ съ такою очевидностію вытекаетъ изъ дѣяній шестого собора, что едва можно понять, какимъ образомъ люди, признающіе себя серьезными, могутъ оспаривать его.

Въ царствование Юстиніана II, въ Константинопол'в собралось двёсти одиннадцать епископовъ, подъ предсёдательствомъ четырехъ патріарховъ: константинопольскаго, александрійскаго, антіохійскаго и іерусалимскаго. 1) Этотъ соборъ извъстенъ подъ именемъ собора Tрулльскаго, потому что быль собираемь въ Tрулль, или подъ куполомъ императорскихъ палатъ. Его признаютъ дополненіемъ пятаго и шестого вселенскихъ соборовъ, которые не постановили дисциплинарныхъ правилъ. Давно уже вошли различные обычаи въ церкви восточныя и западныя, преимущественно же относительно брачной жизни священниковъ. Римская церковь стремилась съ тёхъ поръ сдёлать безбрачную жизнь духовенства общимъ закономъ. Напротивъ того, Восточная церковь торжественно провозгласила древній законъ о брачной жизни священниковъ, діаконовъ и иподіаконовъ. Поэтому Римъ отказался признать постановленія Трулльскаго собора. Этимъ онъ усилиль антагонизмъ, уже существовавшій между Римомъ н Константинополемъ. Разрушая древнюю дисциплину и отказываясь признавать каноны, бывшіе точнымъ выраженіемъ этой дисциплины, Римъ полагалъ первыя основанія стінь разділенія, которая вскоръ должна была возвыситься между двумя церквами. Именно папа Сергій (692 г.) отказался признать каноны Трулльского собора. Въ частности онъ основывался на томъ, что соборъ этотъ предписалъ римской церкви переменить свой обычай относительно поста въ субботу, --обычай, которому церковь эта следовала съ незапамятныхъ временъ. Римскіе ревнители, каковъ былъ священникъ Властъ, желали еще въ пятомъ въкъ распространить этотъ обычай во всей церкви; но въ концъ седьмого въка Востокъ вознамърился распространить въ Римъ свой. Надобно согласиться, что соборъ изъ двухъсотъ одиннадцати епископовъ имълъ болъе авторитета, чъмъ Властъ и его приверженцы, но дело шло о дисциплине, и вос-



<sup>1)</sup> См. Дівнія собора въ Собраніи Р. Labbe, т. VI.

точный обычай не долженъ былъ быть налагаемъ на западную церковь, а лишь предложенъ на обсуждение еписпоковъ этой церкви. Можно думать, что Восточная Церковь, собранная въ Труллѣ, многочисленными своими канонами хотѣла напомнить римской церкви, что церковь эта удалилась отъ первоначальной дисциплины; но римская церковь не захотѣла принять этого урока, въ особенности потому, что онъ шелъ изъ Константинополя.

Оффиціальныя сношенія не были прерываемы между объими Церквами; но въ продолженіи долгаго времени они мало были братскими. Сопротивленіе, заявленное Римомъ Трулльскому собору, не мѣшало общенію съ Константинополемъ; однако же сношенія не были многочисленны, до тѣхъ поръ, пока не возникли споры по поводу иконъ (726 г.).

Императоръ Левъ Исаврянинъ объявилъ себя противникомъ культа, коего объектомъ были иконы, подъ тъмъ предлогомъ, что культъ этотъ есть идолопоклонническій. Идея эта очень мало дълала чести его разсудительности; но онъ обладалъ властію и нъкоторые епископы объявили себя за него 1).

Константинополь имель тогда великаго и славнаго патріарха Германа, который съ силою возсталь противъ заблужденій императора. Онъ писаль ко многимь епископамь и въ частности къ Григорію II, занимавшему римскій престоль. Последній отвечаль Герману, что онъ разделяеть его верованія.

Императоръ попытался употребить всё средства, что-бы соблазнить Германа. Йотерпъвши неудачу, онъ сталъ его преслъдовать. Германъ предпочелъ лучше сложить съ себя свое достоинство, чъмъ согласиться съ декретомъ, изданнымъ императоромъ противъ иконъ. Патріархъ возвратился въ домъ сво-ихъ отцовъ, гдъ жилъ монахомъ и умеръ святымъ. Его синкеллъ, по имени Анастасій, былъ поставленъ императоромъ на его мъсто. Это былъ честолюбецъ, продавшій свою въру императору за патріаршій престолъ. Левъ пытался также соблазнить Григорія II, но его объщанія и угрозы произвели только то дъйствіе, что возбудили противъ него всъхъ, кто еще признавалъ на Западъ императорскую власть Анастасій пос-



<sup>1)</sup> См. Церк. Истор. Өеоф., Някиф. и Собран. собороев Р. Labbe, т. VII.

лаль общительную граноту къ папъ, который отказался признать его и даже угрожаль ему низложениемъ, если онъ будетъ продолжать поддерживать ересь. Среди этихъ обстоятельствъ Григорій II померъ (731). Онъ быль заміншень Григоріемь III. Новый папа писаль императору многія письма, которыя содержали превосходное ученіе и драгоцівным разъясненія 1). Такъ въ первомъ письмѣ своемъ онъ говоритъ императору: "Церковныя ръшенія принадлежать не императорамь, но епископамь. Вотъ почему, какъ епископы, поставленные въ церквахъ, не занимаются мірскими дізлами, такъ и императоры не должны заниматься церковными делами. Когда императоры и епископы бывають согласны, тогда сообща обладають одинаково властію для совершенія дёль въ мир'є и любви". На предложеніе Льва созвать соборъ, Григорій отвътиль, что въ подобномъ соборъ нътъ надобности, такъ какъ самому императору надобно подчиниться (принятому) порядку, и тогда наступить всеобщее согласіе по возбужденному имъ вопросу. "Вы думаете, присовокупляеть онъ, насъ устрашить, говоря: я прикажу разбить образъ св. Петра и прикажу привесть папу Григорія, обремененнаго цёпями; я поступлю съ нимъ такъ, какъ поступилъ Константь съ Мартиномъ. Знайте же, что папы суть посредники и ходатан мира между Востокомъ и Западомъ; итакъ, мы не боимся вашихъ угрозъ; на одну милю отъ Рима и мы булемъ въ безопасности".

Эти слова хорошо обрисовывають положеніе, занятое римскими епископами среди всёхь народовь, разчленившихь западную римскую имперію,—положеніе, ставшее однимь изъ элементовь ихъ могущества. Что же касается притязаній на нёкоторую политическую власть или на верховную власть въ Церкви, то этого нёть никакого слёда въ письмахъ Григорія III. Папа усвояеть эту власть только епископамь, то есть, онъ видить въ Церкви власть только коллективную. Когда императорь отвётиль ему, что онъ обладаеть императорствомъ и священствомъ, то Григорій адресоваль ему удивительное письмо съ различіемь двухъ властей, полагая постоянно церковную власть ов



<sup>1)</sup> Письма св. Григорія можно находить въ Собраніи соборов Р. Labbe, т. VII.

епископатть. Последовательно съ этими принципами, Григорій III созваль въ Риме соборь для изнесенія коллективнаго решенія относительно иконь. Онъ послаль свое решеніе императору и Анастасію Константинопольскому съ частными своними письмами, для возвращенія ихъ на прямой путь. Его усилія послужили только къ удвоенію преследованій противъ восточныхъ православныхъ. Епископы этихъ странъ не могли ни собираться вмёсте, ни выражать своего голоса. Вмёсто ихъ Іоаннъ Дамаскинъ приняль на себя защиту церкви. Мусульманское иго предоставило великому богослову свободу одновременно напасть на императора и на тёхъ, которые были орудіями въ дёлё распространенія его заблужденій и совершенія его жестокостей.

Учительныя фантазіи Льва Исаврянина сопровождались политическимъ результатомъ, котораго онъ не предвидълъ. Западъ порвалъ съ нимъ сношенія, и Римъ, угрожаемый Лангобардами, обратился къ франкскому герцогу, Карлу Мартеллу. предлагая ему римское консульство. Григорій III сділаль это предложение Карлу. Страшный завоеватель померь въ это время, равно какъ и Григорій: но идея эта не погибла вифстф съ ними. Пипинъ, сынъ Карла, и папа Захарій возобновили сношенія по этому поводу. Захарій одобриль, въ пользу Пипина, отивну зависимости этого перваго рода отъ франкскихъ королей. Въ вознаграждение за это, новый король освободилъ Римъ отъ лангобардскихъ нападеній, ставщи сюзереномъ его и отдавши его пап'т въ удблъ. Такимъ образомъ прекратились отношенія между папами и императорами, которыхъ они бол'ве уже не признавали государями. Отделеніе совершилось вполне, когла сынъ Пипина, Карлъ Великій, болье извыстный подъ именемъ Карломана, былъ провозглашенъ въ Римф императоромъ.

Политическое раздъление подготовило религіозную рознь между Востокомъ и Западомъ. Римъ возникалъ изъ своихъ развалинъ въ то время, когда Константинополь склонялся къ паденію: Папы, ставшіе болѣе богатыми и болѣе могущественными, чѣмъ когда-либо, коронованные царскимъ вѣнцомъ свѣтской власти, должны были прійти къ мысли о мщенія за униженія, коимъ они подвергались, какъ думали они въ своей гордости.

Въ то время, когда Западъ совершенно и навсегда выходилъ

изъ подъ власти восточныхъ императоровъ, Константинъ Копронимъ, сынъ Льва, созывалъ соборы и осуждалъ иконы въ сообществъ съ нъсколькими безсовъстными епископами, которые старались помрачить намять св. патріарха Германа и ученаго Іоанна Дамаскина. Папа Стефанъ II (756) приглашаль франкскаго вороля Пипина принять въ свои руки защиту церкви. Константинъ Копронимъ восладъ къ этому государю посольство, которое обезпоконло папу. Стефанъ опасался, чтобы политика не ниспровергла его плановъ, и чтобы восточный императоръ не возобновилъ нѣкотораго своего вліянія на западныя дела. Поэтому онъ писаль Пипину 1): "Мы настоятельно просимъ васъ действовать въ отношени къ грекамъ такъ, чтобы въра канолическая была сохранена навсегда; чтобы церковь была охранена от их злобы, и чтобы возвратила себъ всъ свои отчины". Римская церковь имела на Востоке значительныя имущества, которыя были конфискованы со времени разрыва Рима съ имперіею. "Увъдомьте насъ, присовокуплялъ папа, какимъ образомъ вы говорили съ посольствомъ и пришлите намъ копін съ своихъ писемъ, данныхъ вами посольству, дабы мы могли действовать согласно съ вами". Павель, вам'естившій Стефана II, продолжаль ті же спошенія съ Пипиномъ. Изъ его писемъ видно 2), что онъ боролся противъ известнаго вліянія политическихъ людей, которые трудились въ пользу соглашенія между франкскимъ королемъ и императоромъ Константинополя. Этотъ же последній опирался противъ Рима преимущественно на Лангобардовъ.

Мы приблизились къ последнимъ годамъ восьмого века. Восточная имперія, освободившись отъ Копронима и сына его Льва, вздохнула наконецъ свободно въ царствованіе Константина и Ирины. Карлъ царствовалъ во Франціи; Адріанъ 1-й былъ епископомъ Рима. Константинополь имёлъ въ лице Тарасія, великаго и святого патріарха. Прежде чёмъ согласиться на свое избраніе, Тарасій адресовалъ ко двору и къ народу рёчь, изъ которой мы приводимъ следующую страницу: "Вотъ главный



<sup>1)</sup> Стеф. II, Epist. in Cod. Carol.

<sup>2)</sup> Павель и Стеф. III, Epist. in Cod. Carol.

предметь моего опасенія (принять епископство): я вижу Церковь разделенною на Востоке; мы говоримъ между собою на разныхъ языкахъ, и многіе согласны съ Западомъ, который анавематствуеть нась каждый день. Страшная это вещь отмучение (анавема), которое изгоняеть изъ царства небеснаго и приводить къ тьмъ кромъшней; для Бога нътъ ничего пріятнъе единенія, которое дъласть изъ насъ единую касолическую Церковь, какъ мы исповедуемъ это въ символе. Поэтому я прошу васъ, братіе мон, и думаю, что это же составляеть и ваше желаніе, ибо вы боитесь Бога: я прошу васъ, чтобы императоръ и императрица созвали вселенскій соборъ, дабы мы савлялись единымъ твломъ подт единымт главою, коею есть Іисуст Христост. Если императоръ и императрица согласятся съ моею просьбою, то я подчиняюсь ихъ приказаніямъ и вашему избранію; если же ніть, то мив невозможно согласиться съ этимъ. Отвъчайте же мнъ, братія мои, что вамъ будетъ угодно<sup>и 1</sup>).

Всѣ, за исключеніемъ нѣсколькихъ фанатиковъ, съ радостію приняли проектъ собора; тогда Тарасій рѣшился быть патріархомъ и былъ посвященъ епископомъ. Онъ тотъ-часъ же отправилъ свою общительную грамоту церквамъ Рима, Алексансандріи, Антіохіи и Іерусалима <sup>2</sup>). По обыкновенію, онъ изложилъ въ ней свое исповѣданіе вѣры, за-тѣмъ приглашалъ эти церкви на соборъ, который императоръ обѣщалъ созвать. Императрица-регентша и сынъ ея писали папѣ Адріану письмо, въ которомъ объявляли ему, что они рышились созвать вселенскій соборъ; они просили его прибыть на этотъ соборъ, обѣщая ему принять его съ честію; или послать представителей, если онъ самъ не можетъ принять приглашеніе.

Отвътъ Адріана императору и императрицѣ есть памятникъ высокой важности, съ точки зрѣнія изслѣдуемаго нами вопроса. Въ немъ можно находить тонъ рѣчи, какой римскіе епископы еще не позволяли себѣ въ отношеніи къ императорамъ. Римъ, соперничая съ Константинополемъ, вскорѣ коронуетъ Карла въ западнаго императора и такимъ образомъ порветъ всякія

<sup>1)</sup> Өеоф. Аннал., Собраніе соборовь. Р. Labbe, т. VII; Жизнь Тарасія у Болланд., 15 февраля.

<sup>2)</sup> Всв сочиненія см. въ VII т. Собранія соборова Р. Labbe.

политическія связи съ Востокомъ. Папа будеть пользоваться высокимъ мірскимъ авторитетомъ въ этомъ городь, подъ покровительствомъ франкскихъ королей; онъ былъ богатъ, и онъ задумаль окружить свой престоль еще большимь блескомь и богатствомъ. Поэтому Адріанъ отвѣтилъ съ гордостію на почтительное письмо, полученное имъ отъ Константинопольскаго двора; онъ предложилъ свои условія, какъ поступаеть одно государство въ отношеніи къ другому, и въ особенности онъ настаиваль на следующемь пункте: надобно всещью возстиновить отчины св. Иетра на Востокъ, которыя были конфискованы иконоборствовавшими императорами. Приведемъ одну страницу его письма. относительно Константинопольскаго патріарха: "Мы очень удивились, увидевши, что въ вашемъ письмѣ Тарасію усвояется титуль вселенскаго патріарха. Константинопольскій патріархъ не занималь бы даже и второй степени, безъ согласія на то нашего престола; если онъ есть вселенскій, то поэтому обладаеть и первенствомъ предъ нашею церковію? Всѣ христіане понимають, что это есть забавное притязаніе".

Адріанъ представиль императору въ примъръ Карла, франкскаго короля. "Слъдуя нашему совъту, говорить онъ, и исполняя наши желанія, онъ (Карлъ), покориль всъ варварскіе народы на Западъ; онъ передаль римской Церкви, въ въчное владъніе, провинціи, города, замки, отчины, которые удерживали Лангобарды и которые по праву принадлежали св. Петру; онъ не перестаеть каждый день жертвовать золото и серебро для блеска Церкви и для питанія бъдныхъ".

Вотъ языкъ совершенно новый со стороны римскихъ епископовъ; онъ станетъ со временемъ ихъ обычнымъ языкомъ. Подобный тонъ ръчи начинается съ 785 г., то есть, съ того самаго года, когда Адріанъ переслалъ Ингельрамну, епископу Мецкому, сборникъ Ложныхъ Декреталій. 1) Это совпаденіе



<sup>1)</sup> Изъ автовъ Халведонскаго собора (451) ведно, что Церковь уже вивла Сборника кононов, ели собрание законовъ вселенской церкви. Многіе езъ этихъ законовъ признаваемы были истекавшими отъ самихъ апостоловъ. Соборы продожали дело апостоловъ; и когда Церковь наслаждалась спокойствиемъ, то эти уважаемые законы обыкновенно соединяли виёстё и они то составляли основа-

имѣетъ высокое значеніе. Самъ ли Адріанъ составиль этотъ сборникъ подлоговъ? Мы этого не знаемъ, но фактъ неопровержимый, что это произошло въ самомъ Римп, во время папствованія Адріана; и въ годъ, когда онъ съ такимъ высокомѣ-

ніе церковной дисципанны; и такъ какъ оне по большей части были на греческомъ языкъ, то ихъ переводиле на латнискій, для употребленія въ Церквахъ западныхъ.

Въ началѣ шестого вѣка, Деонисій, называемий Малымъ, римскій монахъ, нашелъ это древнее преданіе недостаточнымъ, сдѣлалъ другое по просьбѣ Юліана, свищенника св. Анастасіи въ Римѣ и ученика папы Геласія. Деонисій собралъ папскія письма, которыя онъ нашелъ въ архивахъ, и въ своемъ сборникъ обнародовалъ письма папъ: Сириція, Иннокентія, Зосимы, Бонифація, Целестина, Льва, Геласія и Анастасія, во времена котораго онъ самъ жилъ. Римскій архивъ не обладалъ тогда ничѣмъ, что предшествовало бы Сирицію, то есть концу четвертаго вѣка.

Исидоръ Ссвильскій, въ началі седьмого віка, предприняль пополнить сборникь Деонисія Малаго. Онъ присоединиль въ нему каноны нікоторыхъ соборовъ національныхъ или провинціальныхъ: Африки, Испаніи и Франціи, и письма нівоторыхъ папъ, не восходя выше Дамаза, умершаго въ 384 г. и бывшаго предшественникомъ Сириція. Исидоръ Севильскій начинаетъ свой сборникъ канонами Никейскаго собора. Онъ пользуется древнимъ преданіемъ, а не сборникомъ Деонисія Малаго, при изложеніи греческихъ каноновъ. Его сборникъ мало быль извісстви, и упоминается въ исторіи только въ 785 году; онъ былъ вскажень и переділанъ неизвістнымъ поддільщикомъ, назвавшимъ себи Исидоромя Меркаторомя. Этоть (послідній) сборникъ содержаль, кромі статей изъ сборника Исидора Севильскаго, декреталіи, приписываемыя имъ папамъ первыхъ трехъ віковъ. Многіе ученые въ Исидорі Меркаторі хотить видіть писателя, отличающагося отъ Исидора Севильскаго. Другіе же утверждають, что этоть послідній ради смиренія присоединиль въ своему имени названіе Рессатог (грішникъ), откуда образовалось Мегсатог (купецъ).

Какъ бы то на было, лучшіе ультрамонтанскіе критики, равно какъ и галликанцы согласны, что Декреталін, приписываемыя папамъ первыхъ вѣковъ въ сборникѣ Исидора Меркатора, подложны. Самъ Маршетти соглашается съ ихъ подложностію. "Ученые самаго высокаго благочестія, присовокупляетъ онъ, объявням себи противъ этого ложнаго сборника, откровенно названнаго кардиналомъ Боною бланочестивою ложью". "Бароній не смотритъ на него такъ прямо, какъ на обманя, но не кочетъ пользоваться выъ въ своихъ Дерковныхъ Литописяхъ, изъ боязни, чтобы не подумали, будто римская Церковь виѣетъ надобность въ подозрительныхъ документахъ для установленія своихъ правъ".

Ультрамонтаны не могуть прямо утверждать, что эти Девреталін истинны, ибо доказано до очевидности, что они измышлены частію наравит съ древними канонами, витьсть съ извлеченіями изъ папскихъ писемъ четвертаго и пятаго въвовъ. Въ нихъ частію можно находить цтым страницы изъ сочиненій св. Льва и св. Григорія В. Все это изложено дурною датынью, которая, по суду самаго плохого ученаго, отдичается слоговымъ характеромъ восьмого и девитаго втяковъ

ріемъ писалъ къ восточному императору, этотъ новый папскій кодексь упоминается въ первый разъ въ исторіи.

Адріанъ есть истинный творецъ совершеннаго папства. Не находя въ церковномъ преданіи документовъ, которые могли

Сборникъ Исидора Меркатора преинущественно былъ распространенъ Рикульфомъ, архіепископомъ Майнцкимъ, взошедшимъ на Майнцкій престоль въ 787 г.; по этой причинъ многіе критики предполагали, что этотъ сборникъ полвился первоначально въ Майнцъ и что именно Рикульфъ былъ его авторомъ.

Эти Ложных Декреталіи были ли составлени въ Испаніи, въ Германіи или Римъ? Въ этомъ отношеніи существують только въроятных предволоженія. Самие древніе экземпляры показывають, что именно Ингельрамнъ Мецкій принесь этоть сборникъ въ Римъ, въ время процесса, который онъ вель въ 785 г.; но другіе экземпляры говорягь, что это было дѣло папы Адріана, который по этому поводу переслаль Ингельрамну этоть сборникъ 19 сентября 785 г. Достовъренъ факть, что именно ез Римъ находять первое упоминаніе о немъ. Однако же Адріанъ зналь, что это быль подлогь, потому что за десять лѣтъ прежде, онъ даль Карлу сборникъ каноновъ, не другой какой либо, а Деонисія Малаго.

Ложныя Декреталів были такъ хорошо распространены на Западь, что ихъ приняли повсюду и преимущественно въ Римъ, какъ подлинныя.

Ультрамонтаны, не осмъливалсь вполив доказывать подлинность статей, приписываемых панамъ трехъ первыхъ въковъ, стараются однако же защитить ихъ не прямымъ путемъ Съ этою цёлію были написаны многія сочиненія противъ Флеры, который основательно предполагалъ и неопровержимо доказалъ, что Декреталіи извратили древнюю дисциплину. Въ числъ сочиненій ультрамонтанъ мы указываемъ на сочиненія Маршетти, Р. Густа и Р. Гоноре Де-Сентъ-Марв.

"Можно догадываться, говорить Маршетти, что Исидоръ собраль древніе папскіе декреты, которые во время преслідованія въ первые віжа не могли быть собраны, и побуждаемый желанісмі передать потомству свой сборникь, допустиль ошибки и хронологическія погрішности, которыя были исправлены болье точною критикою".

Такимъ образомъ Декреталіи первыхъ трехъ въковъ ложны; однако въ основъ своей онъ истинны. Такова ультрамонтанская теорія. Остается только доказать, для оправданія этого творенія, что тексты св. Льва и св. Григорія В., существующіе въ этихъ Декреталіяхъ, не принадлежать этихъ отцамъ, что ихъ скопировали въ Декреталіяхъ изъ предшественниковъ. Столько же будетъ разумно доказывать это митніе, какъ и говорить, что въ ложныхъ Декреталіяхъ попадаются лишь ошибки и хронологическія погръщности.

Къ этой первой теоріи защиты, ультрамонтаны присовокупляють еще другою. Они много расходують краснорічія, чтобы доказать, что какой-то неизвістный, безь авторитета, никогда не могь бы установить новаго права въ Церкви. Мы тоже это думаемъ. Но факть весьма сильной и великой важности, о которомъ ультрамонтаны не подумали, состоить въ томъ, что въ эпоху, когда появились Ложныя Декреталіи, римскій престоль, уже около двухъ столітій, пользовался встам обстоятельствами для увеличенія своего вліннія и проведенія св практику того, что Ложныя Декреталіи возводять св прасо. Всякій знаеть, что со времени

бы благопріятствовать его честолюбивымъ идеямъ, онъ опирался на апокрифическія статьи, составленныя примънительно къ обстоятельствамъ и для узаконенія всёхъ будущихъ захватовъ римскаго престола. Адріанъ зналъ, что Декреталіи, со-

паденія римской выперія, большая часть западных народовь была существенно преобразована посредствомь вторжевія новых народовь; что церковь глубоко почувствовала эту переміну, что наука была заброшена и что съ седьного віка самое плачевное невіжество царствовало въ западных церквахь. Съ тіхъ поръ римскіе епископы начали прямо выбшнваться въ управленіе частных церквей, которыя часто находились въ рукахъ завоевателей едва христіанскихъ. Они посылали миссіонеровъ для обращенія вторгавшихся народовь; и эти миссіонеры, какъ напримітрь Бонифацій Майнцкій, въ отношеніи къ посылавшимъ ихъ папамъ сохраняли чувства учениковъ въ отношеніи къ своимъ учителямъ. Церкви, вновь основанныя ими, оставались върными этимъ чувствамь. Поэтому ніть ничего уливительнаго въ томъ, что составитель Ложныхъ Декреталій могь найтись въ Майнці или въ его окрестностяхъ; онъ составиль это твореніе при помощи отрывковъ изъ соборовъ и отцовъ, и онъ внесъ сюда распоряжанія, которыя находились въ совершенной гармонія съ обычаями римскаго престола въ конців восьмого віка, и которыя внушены были Римомъ.

Это соотвътствіе, въ соединеніи съ царствовавшинь тогда невѣжествонь, уже достаточно объясняеть, какинь образонь Ложния Декреталіи могли быть допущены безъ протеста, въ особенности, когда Римъ пользовался своимъ вліяніемъ для ихъ распространенія. Такъ какъ большинство Церквей привыкло въ теченіе двухъ въковъ признавать власть римскихъ епископовъ, то церкви эти безъ провърки приняли статьи, которыя были освященіемъ этой власти. Поэтому Ложния Декреталіи не создавали новаго права для западныхъ церквей; онѣ только оправдывали режимъ, который, благодаря соціальнымъ безпорядкамъ, сами же папы и создали.

Тавимъ образомъ Римлине напрасно расходуютъ логическія соображенія и краснорічіє, когда стараются защитить Декреталін, говоря, что неизвістный и безъ авторитета писатель не могь установить новаго права.

Вотъ упреве, высказанные Флери противъ Ложныхъ Декреталій: "Предметъ этихъ статей, говоритъ онъ (Дерк. Истор.. вн XLIV. § 22.), показываетъ ихъ подлогъ. Декреталіи говорять объ архіепископахъ, примасахъ, патріархахъ, какъ будто бы эти титули были приняты со времени возникновенія цервви. Они доказываютъ, что нельзя было созывать соборовъ, даже провинціальныхъ, безъ позволенія папы, и представляютъ, какъ дѣло обычное, аппеляцію въ Римъ. Въ нихъ жалуются на частыя отнятія мірскихъ имуществъ Церкви. Они поставляютъ правиломъ, что епископы, впавшіе въ грѣхъ, могутъ, по совершеніи поканнія, исполнять попрежнему свои обязачности. Наконецъ главный предметъ этихъ Декреталій, это жалобы на епископовъ; почти нѣтъ ни одной статьи, которая не говорила бы объ этихъ жалобахъ и которая не поставляла бы правилъ, чтобы сдѣлать ихъ затрудивтельными. Такъ Исидоръ въ своемъ предисловіи даетъ достаточно видѣть, что имень о этотъ предметь быль очень близокъ его сердцу".

Цъль поддълователя, въ этомъ последнемъ отношения, была очевилна. Онъ хотелъ унизить власть митрополитовъ, которые во все времена пользовались прадержащіяся въ кодексь Ингельрамна, ложны. Доказательствомъ этого служить то, что за десять льть прежде онь даль Карлу, франкскому королю, кодексь древнихь каноновь, согласный съ сборникомъ, признаваемымъ вообще за сборникъ Деонисія Малаго. Поэтому Ложныя Декреталіи были составлены между 775 и 785 годами. Эпоха была благопріятною для подобныхъ измышленій. Вслъдствіе вторженія чужестранцевь, которые покрыли развалинами и кровью весь западъ, церковныя и монастырскія библіотеки были уничтожены; клиръ былъ погруженъ въ самое глубокое невъжество. Востокъ, покоренный мусуль-

вомъ созванія провинціальныхъ соборовъ для принятія жалобъ, предъявляемыхъпротивъ епископа этой частной провивціи, и для сужденія о немъ. Поддѣлователь, цѣлію котораго было сосредоточеніе всей власти въ Римѣ, долженъ былъпрежде всего постараться ограничить митрополичью власть, предоставить аппеллицію Риму, какъ представляющую болѣе гарантій и какъ болѣе соотвѣтствующую епископскому достоинству.

Надобно быть совершенно несведущимъ въ исторіи первыхъ трехъ вековъ, чтобы не знать, что въ эту эпоху церковь не вивла определенной организацін; что она была разделена на митрополіи и діоцезіи только въ царствованіе Константина и на соборе Никейскомъ; что именно этотъ соборь призналь верховную и одинаковую власть престоловъ Рима, Александрій и Антіохій надъ известнымъ числомъ церквей, которыя обязаны были имъ своимъ возникновеніемъ, и надъ которыми, по принятому обыкновенію, они польговались спеціальнымъ надзоромъ.

Тъмъ не менъе поддълователь вводить въ жизнь архіепископовъ, примасовъ и патріарховъ, и усполеть первымъ римскимъ епископамъ, во имя права, преимущества, которыхъ соборы не признавали и которыя эти епископы похитили на Западъ, когда вторжевіе варваровъ ниспровергло древнее римское общество.

Посл'в предпринятаго нами глубоваго взученія церковной исторів, мы можемъ утверждать, что невозможно нагромоздить бол'є ультрамонтанъ ошибовъ для защиты мнимаго права Ложныхъ Декреталій; что Ложныя Декреталій установили въ девятомъ в'єк новое право, совершенно противуположное праву первыхъ восьми христіанскихъ в'єковъ и что подд'ялователь им'ялъ ц'ялію своимъ трудомъ освятить захваты римскаго двора, совершенныя въ теченіе двухъ в'єковъ, предшествовавшихъ составленію этого произведенія.

Мы тщательно изучили, что говорили за и противъ этого мифиіл. Сочиненія римлинъ доказали намъ, что ложь девятаго въка всегда была защищаема только доказательствами, достойными ея, то есть, самыми безстыдными извращенімим. Галликанскія же сочиненія соста влены съ большею искренностію и свидѣтельствують о лучшемъ изученіи предмета; однако же мы замѣтили и въ няхъ умодчанія, вредныя для дѣла и нѣсколько ложную оцѣнку, когда дѣло касается папскихъ превмуществъ, которыхъ они не смѣютъ оспаривать. (См. творенія Гинкмара Рейм скаго и Анналы Р. Lecointe'a).

манами, почти не имъть никакихъ сношеній съ Западомъ. Папство воснользовалось этими бъдствіями; оно создало политико-религіозный тронъ на этихъ развалинахъ и нашло льстеч цовъ, которые не краснъя измышляли и распространяли во мракъ лживые документы для сообщенія божественнаго характера учрежденію, не имъвшему другого источника, кромъ честолюбія.

Ложныя Декреталіи составляють какь бы точку пресвченія между папствомъ первыхъ восьми въковъ и папствомъ въковъ послъдующихъ. Съ этой эпохи, папскія притязанія развиваются и съ каждымъ днемъ принимають болье ясный характеръ. Отвътъ Адріана Константину и Иринъ служилъ точкою отправленія.

Когда послы папы и патріаршихъ церквей: Александріи, Антіохіи и Іерусалима, прибыли въ Константинополь, то соборъ былъ назначенъ въ Никев. Первое засвдание происходило 24 сентября 787 года. Этотъ второй Никейскій соборъ считается Восточными и западными церквами седьмымо вселенским» 1). Адріанъ имѣлъ на немъ своимъ представителемъ архіспископа Петра, и другого Петра, аббата монастыря св. Саввы въ Римъ. Сицилійскіе епископы начали говорить первые и сказали: "Находимъ приличнымъ, чтобы святъйшій архіепископъ Константинопольскій открыль начало собора". Всв члены присоединились къ этому предложенію, и Тарасій сказалъ речь объ обязательности следовать, въ предпринимаемыхъ рвшеніяхъ, древнему церковному преданію. За-твиъ ввели тъхъ, которые оспаривали преданіе, чтобы выслушать изложеніе ихъ ученія. Послів этого были читаемы письма, принесенныя легатами престоловъ Рима, Александріи, Антіохіи и Іерусалима, дабы засвидътельствовать о въръ Востока и Запада. Епископъ Анкирскій разділяль иконоборческое заблужденіе. Онъ предсталь предъ соборомь, чтобы изложить свое исповъдание въры; онъ началъ его слъдующими словами, заслуживающими быть приведенными: "Таковъ законъ церковный, чтобы отказывающіеся отъ какой либо ереси, представляли письменное отречение отъ ней, исповедуя вселенскую веру. Вотъ почему и я, Василій, архіепископъ Анкирскій, желая при-



<sup>1)</sup> См. авты этого собора въ Собраніи Р. Labbe, т. VIII.

соединиться къ церкви, къ папъ Адріану, патріарху Тарасію, къ апостольскимъ престоламъ Александріи, Антіохіи, Іерусалима и ко всъмъ касолическимъ епископамъ и священникамъ, письменно представляю настоящее исповъданіе свое, и представляю его вамъ, которые имъете власть по силъ апостольскаго авторитета".

Эти столь православныя слова наглядно показывають, что тогда не смотрёли на римскаго папу, какъ на единомеенный центръ единство, какъ на источника каеолической власти; что единство и власть видёли только въ единодушіи священническаго общества.

Затёмъ были читаны письма Адріана къ императору и императрицё и къ патріарху Тарасію, но только догматическое содержаніе ихъ. Папскія возраженія противъ титула вселенскій и его жалобы по поводу отчинъ св. Петра были обойдены молчаніемъ. Римскіе епископы не настаивали. Соборъ объявилъ, что онъ одобряеть ученіе папы. Затёмъ прочитаны были письма патріаршихъ престоловъ Востока, коихъ ученіе было согласно съ ученіемъ Запада. Это ученіе сличили съ ученіемъ отцовъ Церкви, чтобы доказать не только настоящее единодушіе, но и непрерывность ученія; изслёдовали также, имёютъ ли иконоборцы въ пользу себя истинное касолическое ученіе. Исполнивши это двойное предварительное изслёдованіе, соборъ составилъ свое исповёданіе вёры, опредёливши, что сообразно съ непрерывнымъ ученіемъ церкви, надобно почитать иконы, относя къ Богу культъ служенія или почитанія въ собственномъ смыслё.

Члены собора переселились затъмъ въ Константинополь, гдъ происходило послъднее засъданіе, въ присутствіи Ирины и Константина, и всего народа.

Акты седьмого вселенскаго собора, равно какъ и предпествующихъ соборовъ, ясно показываютъ, что римскій епископъ быль признаваемъ въ Церкви первымъ только ради чести; что его свидѣтельство не имѣло иной учительной власти, кромѣ той, что на это свидѣтельство могли смотрѣть, какъ на свидѣтельство Западной церкви; что папа не имѣлъ въ Церкви никакой индувидуальной власти, но обладалъ лишь властію коллективною, коей священническое сообщество было эхомъ и истолкователемъ.

Это ученіе діаметрально противоположно римской систем'в. Присовокупимъ, что седьмой вселенскій соборъ, равно какъ и

тоже даваль на это свое согласіе, что и сообщало соборнымь решеніямь характерь вселенскости.

Однако же это согласіе Запада не было вначаль единодушнымъ, по крайней мъръ, повидимому, не смотря на хорошо извъстное принятіе папою; а это доказываеть, что даже на Западъ не усвоили папству учительной власти, какъ утверждаютъ это теперь его приверженцы. Спустя семь лътъ послъ Никейскаго собора, то есть, въ 794 году, Карлъ собралъ всъхъ епископовъ царствъ, которыя были ему подчинены. На этомъ соборъ ръшали многіе догматическіе вопросы, и въ частности вопросъ объ иконахъ. Принятымъ своимъ решениемъ выразили намфреніе отвергнуть опредфленіе второго Никейскаго собора, коего выраженія не были точно поняты Франкскими епископами. Епископы укоряли папу въ соглашении съ Никейскимъ соборомъ. Адріанъ извинялся, такъ сказать, въ томъ, что было сдівлано имъ. Справедливо, что онъ призналъ правильность ученія. опредъленнаго на соборъ, но онъ же имълъ другіе мотивы, побуждавшіе его отвергнуть его, если бы не боялся, что его отвержение будетъ признано соглашениемъ съ осужденною ересью. "Мы приняли соборъ, писалъ Адріанъ, 1) потому что его опредъленіе согласно съ мнѣніемъ св. Григорія и опасаысь, чтобы чрезъ наше непринятіе греки не возвратились къ своему заблужденію, и чтобы мы не стали отвътственными въ погибели столькихъ душъ. Во всякомъ случать, мы еще не послали никакого отвъта императору по поводу собора. Увъщевая его возстановить иконы, мы говорили ему о возстановленіи для Римской церкви ея юрисдикціи надъ нікоторыми епископіями и архіепископіями, и надъ отчинами, которыя были отняты у насъ во время отмѣны иконъ. Но мы не получили еще никакого отвъта; а это показываетъ, что греки отреклись отъ одной стороны, но не отъ двухъ остальныхъ. Вотъ почему, если вы найдете это хорошимь, мы, благодаря императора за возстановление иконъ, будемъ понуждать его возстановить юрис-



<sup>1)</sup> См. Lib. Corolin. въ Собрани собороев Р. Labbe, т. VIII.

дикцію и отчины, и если онъ откажется отъ этого, то мы объявимъ его еретикомъ".

Нападки, направленные франкскими епископами противъ Адріана, не смотря на свою несправедливость, съ очевидностію доказывають, что эти епископы не признавали за папствомъ власти, на которую оно претендуетъ теперь. Ложныя Декреталіи еще не побъдили совершенно древнихъ обычаевъ. Адріанъ отвътилъ на эти нападки скромно, что легко объясняется, когда подумаемъ, на сколько онъ нуждался во Франкахъ и въ ихъ королъ Караъ для созданія прочнаго основанія новаго папства. Итакъ, будучи далекимъ отъ мнимо властныхъ речей, съ которыми онъ такъ гордо хотель обратиться къ Востоку, онъ приняль предъ лицемъ Франковъ положеніе обвиняемаго; онъ ділаеть первые шаги съ точки зрінія ихъ предположенія объявить константинопольскаго вмператора еретиком, изъ за простого имущественнаго вопроса и изъ за спорной юрисдикціи. Но у Адріана, подъ этимъ смиреннымъ видомъ подчиненія, можно усматривать удивительную ловкость въ деле пріобретенія повода увеличить свое могущество. Если Франки просять у него объявить константинопольскаго императора еретикомъ, то этимъ самымъ признаютъ за папою верховную и вселенскую юрисдикцію, и такимъ образомъ создають прецеденть, который не погибнеть для папства.

Адріанъ І-й померъ въ 795 г. и былъ замѣщенъ Львомъ III, который слѣдовалъ политикѣ своего предшественника. Тотъчасъ послѣ своего избранія, онъ послалъ Карлу знамя города Рима и ключъ признанія (Confession) св. Петра; въ свою очередь, Франкскій король прислалъ ему богатые подарки съ посломъ, который долженъ былъ сговориться съ нимъ относительно всего того, что касается "славы Церкви, укрыпленія папскаго достоинства и римскаго патриціата, подареннаго франкскому королю").

Левъ имѣлъ нѣкоторыя сношенія съ Востокомъ, по поводу развода императора Константина. Два святыхъ монаха, Платонъ и Өеодоръ Студитъ, съ особенною энергіею возстали противъ прелюбодѣйнаго поведенія императора. Өеодоръ обратился ко многимъ епископамъ, прося у нихъ защиты отъ преслѣдованій, вызванныхъ его оппозицією импе-



<sup>1)</sup> Алкуннъ, Epist. 84.

ратору. Письма Өеодора Студита преисполнены восторженныхъ хваленій въ отношенін къ тёмъ, къ которымъ онъ писалъ. Римскіе богословы замічають лишь ті хваленія, которыя содержатся въ его письмъ къ римскому епископу. При немного большей искренности, они равнымъ образомъ заметили бы и тв хваленія, которыя находятся въ другихъ письмахъ и которыя иногда превосходять первыя; они заключили бы изъ нихъ. что не должно усвоять догматического характера расточительнымъ словамъ, безъ различенія престоловъ, сообразно съ обстоятельствами, и съ очевидною целію польстить темъ, кому эти письма были адресованы, дабы расположить ихъ въ польву дела, защищаемаго Өеодоромъ. Римляне не хотятъ делать этихъ примъчаній, какъ ни просты и какъ ни легки они сами по себъ. Они приводять восторженныя похвалы Өеодора, какъ догматическія свидетельства въ пользу папской власти, и не хотять понять, что если похвалы иміноть эту догматическую силу въ отношеніи къ римскому епископу, то должны им'ть равную силу и въ отношеніи къ власти іерусалимскаго, напримъръ, епископа, котораго Өеодоръ Студитъ называетъ первымь изв пяти патріарховь 1); или въ отношеніи къ другимъ епископамъ, къ которымъ онъ обращается съ такими же вираженіями. Тогда будуть имъть въ Церкви многихъ папъ, польвующихся верховною и вселенскою властію. Это заключеніе неудобно для римскихъ богослововъ. Но оно вытекаетъ изъ писемъ Өеодора Студита коль скоро имъ хотятъ усвоять догматичекую силу, какую Римъ хочетъ приписать имъ въ свою пользу. Присовокупимъ, что если Өеодоръ Студитъ при случав возсылаеть пышныя похвалы римскому епископу, то онъ же говорить о немъ и съ весьма малымъ уважениемъ, какъ это видно изъ его письма къ Василію, аббату св. Саввы въ Римв 2).

Левъ III испыталъ въ началъ своего понтификата жестокую оппозицію со стороны родственниковъ Адріана, своего предшественника. На него взвели тяжкія обвиненія. Когда Карлъ прибылъ въ Римъ (800) въ качествъ патриція города, то созвалъ соборъ для суда надъ папою. Но папа благоразумно принялъ нъкоторыя предупредительныя мёры. Онъ встрътилъ Карла съ



<sup>1)</sup> Өеодоръ Студ., письмо 15.

<sup>2)</sup> Өеодоръ Студ., письмо 28.

тріумфимъ, и могущественный король не остался нечувствительнымъ къ пріему первосвященника. Да и всё члены собора воскликнули въ одинъ голосъ: "Мы не осмеливаемся судить впостольскій престоль, который есть глава всёхь церквей; таковь древній обычай." Не трудно было въ эту эпоху стать ученымъ. По древнему обычаю, римскій епископъ быль судимь, какь и всякій другой епископъ; но Ложныя Декреталіи, безъ сомнінія, уже стали распространяться. Ингельрамнъ Мецкій, первый воспользовавшійся ими во время своего процесса въ Римъ, былъ однимъ изъ первыхъ совътниковъ Карла и домовымъ священникомъ. И согласно съ новыма правомъ новато папства, апостольскій престоль, могшій судить всвхъ, не долженъ быть судимъ никъмъ. Римъ не пренебрегалъ никакимъ случаемъ укръпить этотъ основной принципъ своего могущества, коего строгимъ последствіемъ есть папская непогрышимость, и даже безгрышность. Вдругь изъ него не извлекали еще всёхъ послёдствій; но принципъ быль ловко внушенъ при благопріятныхъ обстоятельствахъ. Левъ III оправдался пресредствомъ клятвы. Спустя нісколько дней, въ праздникъ Рождества Христова (800), когда Карлъ прибылъ въ Церковь св. Петра, папа возложиль на его голову богатую корону, и народъ восклицалъ: "Карлу, Августу, вънчанному рукою Божією, великому и миролюбивому императору римскому, многая лёта и поб'ёда надъ врагами!" Эти восклицанія были повторены три раза съ энтузіазмомъ. Послів это го папа повергся къ стопамъ новаго императора и помазалъ его освященнымъ муромъ, его и сына его Пипина.

Такъ возстановлена была западная римская имперія. Римъ, съ завистію видъвшій перенесеніе правительственнаго престола въ Константинополь, предавался теперь радости. Папство, польстивши его тайнымъ желаніямъ, появилось облеченнымъ властію, которою до сихъ поръ никогда не обладало. Мысль Адріана была реализована его преемникомъ. Современное папство, это смъщанное, то есть, политико-религіозное учрежденіе, было теперь установлено; новая эра открылась для Церкви Іисуса Христа; эра интригъ и борьбы, доспотизма и возмущеній, нововведеній и соблазновъ.

N. N.

(Продолжение будетъ).

## ОЧЕРКИ

дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образь дажь вамь, да якоже Азь... и вы творите" (IORH. 13, 15).

(Продолжение \*).

### очеркъ пятый.

#### Подраздъленіе А:

Обращеніе съ людьми, нравственные недостатки которыхъ зависятъ отъ недостатковъ въ области ихъ вёры.

1. Здёсь мы встрёчаемся, прежде всего, съ людьми вовсе невирующими въ Бога и не признающими догматовъ христіанскаго вёроученія и правилъ христіанской нравственности. Правда, безъ правой вёры въ Бога, безъ послёдованія его ученію, не можетъ быть истинной нравственности. Но всетаки и люди невёрующіе нерёдко являются сравнительно нравственными. Значитъ, ихъ нельзя назвать людьми, не имёющими ничего святого. Они напр. нерёдко чтутъ за святыню свою, хотя и несовершенную, совёсть, слушаются ея голоса; они признаютъ неприкосновеннымъ авторитетъ такъ называемой общественной нравственности, такъ называемой гражданской чести; они способны пожертвовать напр. своимъ имуществомъ на пріобрётеніе какого-либо истинно прекраснаго произведенія человёческаго духа и искусства,—на сочиненіе, картину и тому подобное; они, наконецъ, бываютъ нерёдко очень человёколюбивы,

<sup>\*)</sup> См. "Въра и Разумъ" № 16, за 1894 г.

сострадательны къ бъдствіямъ и нуждамъ другихъ людей и т. п. Такіе люди возможны не только въ христіанскомъ, но и въ языческомъ обществъ (таковы были напр. Сократъ, Шакъя-Муни—Будда и др.). Какъ же обращаться съ такими людьми?

При встрече съ ними, пастырь церкви долженъ прежде всего определить, отъ чего зависить ихъ неверіе. Оно можеть зависеть иногда просто отъ незнанія христіанскаго вероученія. Тогда пастырь церкви долженъ стараться внедрить въ нихъ это вероученіе вышеуказаннымъ способомъ (см. оч. I, §§ 1—3). Такое раскрытіе имъ христіанской системы нередко бываетъ достаточно для того, что бы они отъ всей души полюбили это ученіе и стали исполнять его, какъ это нередко случалось съ іудеями и язычниками въ векъ Христовъ и апостольскій, какъ это нередко случается и въ наше время. Но есть люди, которые не веруютъ сознательно, или по злой, испорченной воле, о которыхъ мы будемъ говорить ниже, или же во имя какоголибо научнаго принципа, теоріи, ученія, предразсудка, идущихъ въ разрёзъ съ ученіемъ христіанскимъ. Какъ же поступать съ такими людьми?

Къ числу такихъ людей принадлежали враги Христовы, іудейскіе книжники и фарисеи. Не смотря на все то, что говорилъ и дълалъ среди нихъ Іисусъ Христосъ, они не въровали въ Него, что вызвало полное скорби и горестной укоризны замъчаніе евангелиста: "Столько чудесь сотвориль Онъ предъ ними, и они не въровали въ Него. Да сбудется слово Исаіи пророка Господи! Кто повърилъ слышанному отъ насъ? и кому открылась мышца Господня?" (Ис. 53, 1). Непосредственно за этимъ замъчаніемъ евангелисть указываеть и истинную причину невърія въ евангеліе современныхъ ему книжниковъ и фарисеевъ. "Потому не могли они въровать, что, какъ еще сказалъ Исаія, народъ сей ослепиль глаза свои, и окамениль сердце свое, да не видятъ глазами и не уразумъютъ сердцемъ, и не обратятся, чтобы Я исцелиль ихъ" Ис. 6, 10 (Іоан. 12, 37—40). Итакъ, причина невърія евангелію современныхъ Спасителю книжниковъ и фарисеевъ лежала въ ихъ плотяности, чувственности, какой-то роковой склонности-все духовное перетолковывать въ плотскомъ, матеріальномъ, утилитарномъ смыслѣ.

Вглядитесь, напр. въ тотъ характеръ, какой приняль, подъ вліяніемъ этой черты національнаго характера іудеевъ, законъ Монсеевъ у современниковъ Христа-Спасителя. Еще со времени плена Вавилонскаго, іуден, какъ известно, ревностно взялись за исполненіе закона Моисеева. Но, къ сожалівнію, они уже утратили понимание всего, что есть въ этомъ законъ высшаго и духовнаго, переложивъ все это на чувственное и плотское, оставили, по выраженію Спасителя, главное въ законъ-"судъ, и милость, и въру" (Мо. 23, 23). На мъсто духа закона они поставили его букву, на мъсто слова Божія-- преданіе человъческое (Мо. 15, 6), то есть, тъ безчисленныя и поверхностныя, касавшіяся только вибшней стороны закона, толкованія его, которыя составили собою такъ называемый Талмудъ. Всв эти толкованія и правила были для народа іудейскаго непосильнымъ бременемъ (Мө. 23, 4), дълали его "сыномъ геенны" (ст. 15), потому что повергали его въ то именно нравственное состояніе, которое характеризуется евангелистомъ въ приведенныхъ словахъ пр. Исаін: "Одебелъ сердце людей сихъ, и ушима своима тяжко слышаша, и очи свои смежиша, да не когда узрять очима, и ушима услышать, и сердцемь уразумьють и обратятся, и исцелю я" (Исх. 6, 10). Не понимая духа закона Моисеева, книжники и фарисеи не могли понять и духа закона Христова (Іоан. 5, 46), а вследствіе этого не могли понять и отношенія ученія Христова къ откровенію ветхозавътному, обвиняли Спасителя въ томъ, что Онъ праззоряетъ законъ и субботы", и не въровали въ Него. Какъ же Христосъ-Спаситель поступаль съ ними, какъ приводиль ихъкъ въръ въ Себя?

Всякій разъ, когда приходилось Ему вступать въ бесёды съ ними, Онъ постоянно имълъ въ виду главную причину ихъ невёрія въ Него, то есть, ихъ плотяность, а потому, бесёдуя съ ними, постоянно возводилъ ихъ умъ отъ земного и чувственнаго къ небесному и духовному. Всё бесёды Спасителя отличаются такимъ, если такъ можно выразиться, характеромъ одухотворенія Имъ своихъ слушателей. Частнёе, вступая съ своими врагами въ бесёды по случаямъ мнимаго нарушенія Имъ или Его учениками закона Моисеева, въ каковомъ нарушеніи они обвиняли Его именно по непониманію или духа этого за-

кона, или по слепой, чрезмерной и неразумной привазанности ихъ къ буквъ закона, къ внъшнему обряду, къ преданіямъ старцевъ, Онъ доказывалъ имъ, что не Онъ, а они нарушаютъ законъ, такъ какъ неправильно понимаютъ его именно вслъдствіе своего ослепленія чрезмерною и неразумною привязанностію къ его буквъ, обряду, къ преданію старцевъ. При этомъ Онъ неизмѣнно боролся съ ними ихъ же оружіемъ: они обвиняли Его на основаніи Писанія, и Онъ отражаль ихъ обвиненія также Писаніемъ. Приведемъ приміры. Однажды въ субботу ученики Іисуса Христа, проходя полями и будучи голодны, срывали колосья, растирали ихъ въ ладонахъ и вли. Законъ не запрещаль есть въ субботу, но запрещаль молотить. Считая, на основаніи преданій старцевъ, растираніе колосьевъ руками за дъйствіе, одинаковое съ молотьбою, фарисеи сказали Спасителю: "Вотъ, ученики твои делаютъ то, чего не должно делать въ субботу" (Ме. 12, 2). А Онъ, въ отвътъ на ихъ слова, приводить изъ Св. Писанія случай, который доказываеть, что крайняя необходимость извиняеть "прем'вненіе закона". Онъ указалъ имъ именно на случай съ св. царемъ и пророкомъ Давидомъ, который, находясь въ крайности, вошелъ въ скинію и самъ блъ, и другимъ далъ бсть хлббы предложенія, которыхъ по закону не позволялось ёсть никому, кромё священияковъ (ст. 3-4). Однако же Давидъ не остался виноватымъ въ нарушеній закона. Далье, Христосъ-Спаситель указаль имъ на то, что священники, отправляя въ субботу богослужение, должны бы считаться, съ ихъ точки зрвнія, виноватыми въ нарушеніи субботы ибо имъ приходится при этомъ д'влать такія дъйствія, которыя обыкновенно воспрещаются въсубботу (напр., закланіе и разрёзаніе жертвенныхъ животныхъ, ношеніе воды и дровъ и т. под.); однако же они не считаются виноватым и въ нарушении субботы (ст. 5). Въ заключение беседы Господь сказаль: "Если бы вы знали, что значить: милости хочу, а не жертвы: то не осудили бы невиновныхъ" — Осіи 6, 6. (ст. 7). Въ результатъ бесъды получается, что Інсусъ Христосъ не нарушаеть закона Моисеева, въ чемъ винятъ Его враги Его, а имъ это только такъ кажется вследствіе непониманія ими самими духа закона, который требуеть отъ человъка не жертвы, не исполненія буквы закона, а милости, исполненія самаго духа закона, который состоить въ въръ, правдъ и судъ; что если признать точку зрънія фарисея правильною, то придется признать за истину очевидныя нельпицы, какова напр. та, что священники, которые самимъ Богомъ обязаны особенно торжественно отправлять Богослуженіе въ субботу, остаются за это виноватыми передъ Богомъ же въ нарушеніи субботы.

Въ синагогъ, куда Спаситель однажды вошелъ въ субботу, оказался сухорукій. Спаситель выразиль желаніе исцёлить его. Съ точки зрвнія фарисеевъ, леченіе было двломъ, недозволительнымъ въ субботу. Это кто-то и выразилъ въ видъ вопроса: "а развъ можно исцълять въ субботу"? Въ отвъть на это Христосъ-Спаситель сказаль, между прочимъ: "развъ воспрещается закономъ вынуть изъ ямы единственную овцу, если она упадеть туда? А человъкъ развъ хуже овцы"? (ст. 9-12). Въ выводъ получается: если законъ дозволяетъ оказывать милосердіе въ субботу даже животнымъ и если человінь безпримфрно выше и лучше овцы въ очахъ Божінхъ, то тфмъ болфе сабдуетъ благотворить людямъ, напр. исцълять ихь отъ болфзней, и въ субботу. А иначе выйдеть опять нелъпица: животныхъ можно жальть въ субботу, а людей, для спасенія которыхъ и данъ законъ, не следуетъ жалеть въ субботу. И опять, такимъ образомъ, выходитъ, что не Онъ, Спаситель, а они, не понимая духа и сущности закона, нарушають законь. Однажды, по поводу того, что ученики Христовы сёли ёсть неумытыми руками и поэтому оказались въ глазахъ фарисеевъ виноватыми въ нарушении преданія старцевъ, у Інсуса Христа произошла съ фарисеями бесъда о значеніи отеческихъ преданій (Ме. 15, 1-20; Мр. 7, 1-23). Въ отвъть на предъявленное Ему фариссями обвинение противъ Его учениковъ въ томъ, что они нарушають преданіе старцевь, Спаситель сказаль, что фарисеи делаютъ хуже Его учениковъ, потому что изъ-за человъческихъ преданій они нарушають прямыя заповіди Божіи, чвиъ доказываютъ, что они слушаютъ людей болве, нежели Бога. Въ подкръпленіе своей мысли Онъ указаль на нарушеніе ими пятой заповеди во имя преданія старцевь о корване. Корваномъ называлась сокровищница, въ которой хранились деньги, пожертвованныя на храмъ. Ічден имъли обычай жертвовать Богу не только деньги, но и другія вещи изъ своего имущества. Законъ требовалъ, чтобы то, что было объщано Богу, было непремѣнно принесено Ему (Втораз. 23, 21—23). Старцы и составили такое правило, что если даръ Богу важнъе дара даже самымъ близкимъ роднымъ,---каковы отецъ и мать, которымъ, по смыслу пятой заповёди, мы должны всячески помсгать въ ихъ нуждахъ, --то даже и отца съ матерью можно лишить помощи тою вещію изъ имущества, которая объщана Богу. Преданіемъ этимъ стали влоупотреблять. Приходить къ кому-нибудь родственникъ или даже отецъ съ матерью и просятъ у него помощи; а онъ обманно говоритъ имъ, что и радъ бы помочь и почель бы это своимъ долгомъ, но что его имущество посвящено Богу. Выходило, что это имущество и Богу не отдавалось, ибо на самомъ деле его и не думали посвящать Ему, -- и основную заповъдь закона Божія, заповъдь о любви къ ближнему, не исполняли, опираясь на преданіе старцевъ. Въ выводъ получалось, что не Онъ, Спаситель, виноватъ предъ Богомъ, нарушая преданія старцевъ, а сами эти преданія, дълаясь предметомъ слёпой и неразумной привязанности къ нимъ, вводятъ человъка въ гръхъ предъ Богомъ, побуждая его нарушать прямыя заповёди Божіи.

Другой яркій отпечатокъ несчастной склонности іудеевъвсе духовное и высокое перетолковывать въ плотскомъ и низменномъ смыслѣ мы видимъ на представленіяхъ о Мессіи,
какими они являются въ сознаніи современниковъ Спасителя.
Выше мы уже видѣли (оч. І, § 1), какъ послѣдніе исказили
данную въ ветхозавѣтномъ откровеніи истинную идею о Мессіи; мы отчасти видѣли также, какъ Спаситель доводитъ ихъ
до правильнаго представленія объ истинной роли Мессіи на
вемлѣ. Къ этому добавимъ слѣдующее. Причина искаженія современными Христу іудеями идеи о Мессіи лежала, съ одной
стороны, въ ихъ тяжеломъ политическомъ положеніи. Съ самаго плѣна Вавилонскаго они поперемѣнно находились подъ
игомъ вавилонянъ, мидянъ и персовъ, египтянъ, сирійцевъ и
наконецъ римлянъ. Между тѣмъ они не забывали, что они—
избранный народъ Божій, и помнили свое славное прошлое,

какимъ было оно при Моисев и Інсусв Навинв, при Давидв и Соломонъ. Съ другой стороны, эта причина лежала именно въ характеръ іудеевъ, такъ склонныхъ ко всему плотскому, матеріальному, утилитарному. И вотъ, возвышенныя представленія о Мессін, какъ Богочеловъкъ и Искупителъ рода человъческаго отъ гръха, проклятія и смерти, данныя въ ветхозавътномъ откровени они переработали въ представления чисто плотскія: ожидали въ лицъ Мессіи мірского царя во всъмъ внёшнемъ величіи и блескі всемірнаго завоевателя, который, возстановивъ и возвысивъ царство іудейское, покоритъ ему всѣ народы земные; ожидали въ Немъ великаго ревнителя закона Моисеева въ духъ преданій старцевъ, какъ они понимались фарисеями. И вдругъ-что же? За Мессію выдаетъ Себя, хотя и потомокъ Царя Давида, но не богатый аристократь по рожденію, бъдный Сынъ плотника изъ Назарета, бездомный Скиталецъ изъ Галилен, раззоритель закона и субботы, нарушитель отеческихъ преданій, Самъ говорящій о Себъ, что Онъ кончить позорною смертію на кресть! Нътъ, невъроятно, чтобы Онъ быль ихъ Мессія! А совершаемыя Имъ чудеса, которыя были внесены въ ихъ же перечень признаковъ истиннаго Мессіи? Да ужъ если Онъ раззоряетъ законъ и субботу, Богъ не можетъ быть съ Нимъ; и если Онъ творитъ чулеса, то творитъ ихъ не Божією, а бъсовскою силою. И такой человъкъ еще смъетъ называть Себя Мессіею, Сыномъ Божінмъ! Відь это-явное богохульство, за которое Онъ подлежить побіенію камнями.

Въ опровержение такихъ взглядовъ на Себя, оправдываемыхъ яко бы Писаниемъ, Спаситель отсылаетъ своихъ враговъ къ тому же Писанию. "Изслъдуйте Писания", говоритъ Онъ имъ, вдумайтесь въ нихъ, уразумъйте истинный смыслъ ихъ—и вы увидите, что это—Я, вашъ истинный Мессия и Господь. Какъ вы понимаете, напр. вопросъ о происхождении Мессии, — чей Онъ сынъ?—Сынъ Давидовъ, отвъчали Ему. На языкъ фарисеевъ это значило: Мессия—земной царь—завоеватель изъ рода Давидова, простой человъкъ. Спаситель вовражаетъ имъ отъ Писания же: "Какъ же Давидъ называетъ Мессию Господомъ, когда говоритъ: сказалъ Господь Господу моему: съди одесную Меня (Пс. 109, 1). Итакъ, если Давидъ называетъ Мессию

Господомъ, то какъ же Онъ—Сынъ Давида? (Ме. 22, 42—45). Фарисеи молчали. Если бы они начали отстанвать свое воззрѣніе на Мессію, какъ на простого человѣка, то они должны были бы допустить, что Писаніе противорѣчить само себѣ (т. е. мѣсто, приведенное Спасителемъ. противорѣчить тѣмъ мѣстамъ, на которыхъ они основывали свои представленія о Мессіи, какъ простомъ человѣкѣ), чего допустить они не могли. И они молчали, ибо чувствовали, что для всѣхъ, какъ и для нихъ самихъ, очевидна справедливость обвиненій ихъ Спасителемъ въ неправильности пониманія ими тѣхъ мѣстъ св. Писанія, на которыхъ они основывали свои ложныя представленія о Мессіи.

Въ концѣ концовъ, всѣ эти и имъ подобныя препирательства книжниковъ и фарисеевъ съ Господомъ вели лучшихъ изъ нихъ къ правильнымъ взглядамъ на отношеніе ученія Христова къ закону Моисееву, а именно: Христосъ-Спаситель не нарушалъ этотъ законъ, а только шире и глубже объяснялъ его, развивалъ и дополнялъ; нарушали же его сами книжники и фарисеи, поставившіе букву, форму, плоть на мѣсто духа закона, преданія старцевъ на мѣсто истиннаго слова Божія. И спадала завѣса чувственности съ мысленнаго ока лучшихъ современциковъ Іисуса Христа, и они ясно видѣли и исповѣдывали, что Онъ "воистину Христосъ, Сынъ Бога живаго".

Точно также долженъ обращаться и пастырь церкви съ невърующими по убъжденію. Онъ долженъ опредълить, во имя чего эти люди не въруютъ или не хотять въровать въ ученіе Христово, и — нападать собственно на эту дознанную основу невърія, постепенно доказывая ея несостоятельность предъ судомъ разума, выходя постоянно изъ точекъ зрѣнія самого невърующаго и его же оружіемъ поражая его въ его ложныхъ взглядахъ и убъжденіяхъ. Предположимъ, что пастырю церкви пришлось бы имъть дѣло съ современнымъ ученымъ невъромъ, отрицающимъ все сверхъестественное и духовное во имя какихъ-нибудь матеріалистическихъ и натуръ-философскихъ теорій, такъ обильно выростающихъ на почвѣ естествознанія. Оружіе слова Божія, ссылки на мѣста св. Писанія пастырь церкви можетъ въ данномъ случаѣ оставить пока въ сторонъ,

такъ какъ Библія, требующая изв'єстнаго догматизма, въ глазахъ представителей такъ навываемыхъ точныхъ наукъ, не польвуется никакимъ авторитетомъ. Ему необходимо придется бороться съ такимъ невъромъ на родной и привычной для посльдняго почвы, бороться его же оружіемы, имыющимы значеніе въ его глазахъ. Поступая такимъ образомъ, пастырь церкви можеть, во-первыхь, найти точки соприкосновенія между свътской наукой и Библіей. Такъ напр. онъ можеть доказать, что тотъ самый догматизмъ, отъ котораго такъ открещиваются, поклоненіе авторитету, противъ котораго такъ возстають современные представители точныхъ наукъ, имъютъ мъсто и въ ихъ наукъ. Напр. онъ можетъ указать на то обиле всевозможныхъ гипотезъ, которыя есть въ естественныхъ наукахъ и которыя или почти не доказаны, или доказаны только отчасти, но которыя всёми принимаются на вёру, какъ достовёрныя. При этомъ, показавъ логическую несостоятельность всёхъ такихъ гипотезъ, онъ можетъ поставить рядомъ съ ними ученіе о Богь, пока какъ гипотезу, но болве состоятельную, чемъ первая, такъ какъ она объясняетъ большее, чёмъ тѣ, количество явленій въ міровой жизни. Затёмъ пастырь церкви можетъ доказать невёрующему мудрецу міра сего, что и его наука существуетъ и движется впередъ на основании авторитетовъ: "по свидътельству такого-то", "по наблюденіямъ того-то бываеть это вотъ такъ-то"-вотъ фразы, которыя сплошь и рядомъ встречаются въ научныхъ изследованіяхъ по точнымъ наукамъ. Такимъ образомъ пастырь церкви можетъ постепенно довести невърующаго до сознанія, что догматизмъ и поклоненіе авторитету еще ничего не говорятъ противъ разумности христіанскаго ученія, такъ какъ на нихъ основано движение впередъ всякаго вообще знанія. А затімь онь можеть вь стройной, величественной систем в изложить предъ нев вромъ все религіозное и нравственное міровозэрѣніе христіанское, сослаться при этомъ на факты свътской науки, на факты человъческого сознанія, жизни человъка и природы, подтверждающіе иногда съ такой поравительной силой и ясностію его глубокую истинность и благотворность. И, при помощи Божіей, благодаря такимъ беседамъ, и невърующій человъкъ можетъ сдылаться самымъ ревностнымъ последователемъ и ученикомъ Христовымъ.

Впрочемъ, трудно бороться съ невъріемъ, когда оно уже укоренилось и развилось въ человеке до такой степени, что онъ отвергъ, какъ ложь, всв прежде признававшіяся имъ истины и продолжаеть отвергать, какъ ложь же, всв вновь ему представляющіяся. Человъкъ, дошедшій до такой степени невърія, обыкновенно утрачиваеть всякое чутье истины и, что бы ему ни говорили, какихъ бы доводовъ ему ни приводили, онъ ничему не повъритъ. Если бы даже совершилось на его глазахъ какое-нибудь чудо, -если бы напр. мертвый воскресъ и засвидътельствовалъ предъ нимъ объ истинъ, -- онъ не повърилъ бы (Лук. 16, 31). Поэтому благоразумный и трезвенный пастырь церкви долженъ убивать негъріе въ самомъ его зародышъ. А зародышемъ невърія является сомнюніе. Видя, что кто-либо изъ его пасомыхъ началъ сомнъваться въ чемъ-либо, въ какойлибо частной истинъ, пастырь церкви необходимо долженъ исторгнуть изъ его души такое сомевніе, пока оно не коснулось всёхъ, дотолъ признававшихся имъ, истинъ и не уничтожило совсемъ его веру. Какъ же сделать это? Какъ пастырь церкви долженъ обращаться съ сомнъвающимися?

Н. Румянцевъ.

(Продолжение будеть).

# ВЪРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 18.

СЕНТЯБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Сентября 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

### западнам средневъковам инстика

И

#### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ.

(Продолжение \*).

#### III.

Развитіе мистическаго богословія въ средѣ друзей Божінхъ послѣ Эккарта.— Жизнь Таулера и его проповѣдническая дѣятельность.—Его догматическое и нравственное ученіе.—Признаеть ли Таулеръ обязательнимъ руководство положительными источниками вѣроученія—Священнимъ Писаніемъ и Церковнымъ Преданіемъ? —Какъ онъ относится къ Церкве?—Общая оцѣнка богословствованія Таулера.

Извъстное намъ нъмецкое средневъковое общество "друзей Божінхъ" выставило не только много лицъ съ восторженнымъ религіозно-мистическимъ настроеніемъ, которыя по своимъ частнымъ воззрѣніямъ и по своей жизни въ значительной степени уклонялись отъ господствующей католической Церкви, но вмёстё съ тёмъ-и цёлый рядъ богослововъ, которые на научныхъ теософскихъ основаніяхъ старались оправдать заблужденія друзей Божінхъ, раскрыть догматическое и нравственное ученіе въ новомъ духі, въ опреділенномъ существенномъ отличіи отъ сходастики, поставлявшей своею задачею служить интересамъ папства и руководимой имъ Церкви. Мы уже знакомы съ однимъ изъ немецкихъ теософовъ-Эккартомъ, который по своимъ смёлымъ воззрёніямъ не безъ основанія современными учеными самыхъ противоположныхъ направленій признается "отцемъ нъмецкой спекуляціи". Теперь переходимъ къ одному изъ болье умъренныхъ его последователей, Таулеру, бо-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 23, 1893 г.

гословствованіе котораго также вызываеть въ насъ интересъ прежде всего потому, что оно во многомъ расходилось съ схоластикою  $^{1}$ ).

Іоанна Таумера († 1361) родился около 1300 года въ Страсбургв. Въ этомъ же городв онъ сталъ членомъ Доминиканскаго ордена. Впрочемъ, онъ не жилъ постоянно въ одномъ какомъ-нибудь монастырь, но часто проживаль въ монастыряхъ иногороднихъ, принадлежавшихъ тому-же ордену. Для Таулера Доминиканскій орденъ казался привлекательнымъ во многихъ отношеніяхъ. Члены его пользовались большимъ вліяніемъ въ Римской куріи и въ средв немецкихъ князей въ званіи ихъ духовниковъ; богословская наука имъла въ орденъ своихъ значительныхъ представителей, благодаря которымъ онъ преимущественно и стоялъ на особой высотв. Ученую славу ордена поддерживали и довершали: рядъ блестящихъ проповъдниковъ, обращавшихся къ обществу съ живою общедоступною речью; рядъ аскетовъ, подвергавшихъ себя тяжкому самоистязанію и значительное число миссіонеровъ, проходившихъ отдаленныя страны съ цёлью распространенія католичества. А инквизиція, бывшая въ рукахъ доминиканцевь, возбуждала страхъ и трепеть предъ орденомъ въ тъхъ, которые не плънялись его достоинствами. Есть основание думать, что Таулерь ко вступденію въ Доминиканскій ордень быль побуждаемь не практическими расчетами и даже не научными целями, хотя и ценными для него, а болъе высшими религозно-аскетическими наклонностями. Въ одной изъ своихъ проповъдей онъ говоритъ, что охотно поступилъ-бы въ орденъ раньше въ виду строгой жизни братьевъ-проповедниковъ, если-бы не чувствовалъ себя больнымъ 2). Идеалъ подвижничества по средневъковой практикъ онъ видълъ первоначально во внъшнемъ аскетическомъ



<sup>1)</sup> Матеріаломъ для выводовъ объ ученів Таулера служать его пропов'єди, которыя впервые изданы были на среднев'єковомъ німецкомъ языкі въ Лейпцигів въ 1498 году, а потомъ вновь издавались въ боліве полномъ видів въ Базелії Predigten Taulers. Basel 1522. Новійшее изданіе Замберста 1872 г. Важнійшими нособіями для ознакомленія съ жизнію и ученіемъ Таулера служили для насъ цитованные труды Шмидта, Берингера, Жюндта, Прегера и другихъ ученыхъ.

<sup>2)</sup> Predigt. 88. Preger, Geschichte der deutschen Mystik III Teil. Leipzig 1893 s. 94.

самоистязаніи, которое въ последующее время привело его, какъ впоследствии Лютера, къ разочарованию вообще въ истинности аскетическихъ подвиговъ именно потому, что они были для него чрезм'врны. Въ этомъ смысле понимаютъ его слова, обращенныя впоследстви въ проповеди къ слушателямъ: "Никакихъ дёлъ и способовъ не считайте истинными. кром' божественной воли. Если бы я продолжаль имъ сл'ьдовать, то давно умера-бы" 1). Однако вивств съ подвижничествомъ развивалась въ Таулеръ и склонность къ занятію наукою. Любознательность Таулера могла быть вполнъ удовлетворена довольно широкимъ образованіемъ, которое получалось въ доминиканскомъ орденв его будущими цвятелями. Прежде всего въ теченіе восьми літь Таулеръ долженъ быль заниматься въ Страсбургв изученіемъ общаго курса наукъ, извъстнаго подъ именемъ Studium provinciale. Первую ступень его составляло трехлетнее изучение логики по Аристотелю (Studium logicale), въ составъ которой входилъ курсъ наукъ, извъстныхъ подъ названіемъ тривіума: грамматики, реторики и діалектики. Вторую ступень составляло изученіе физики, продолжавшееся въ теченіе двухъ льтъ, въ составъ которой входиль кругь наукь, извёстныхь подь названіемь квадривіума: ариометика, математика, астрономія и музыка. Третью ступень составляло изучение богословія въ теченіе трехъ леть, начинавшееся годичнымъ ознакомленіемъ съ Священнымъ Писаніемъ (Studium biblicum) и оканчивавшееся двухлетнимъ изученіемъ догматики, учебникомъ которой служили сентенціи Петра Ломбарда (Studium sententiarum) 2). Въ последние два года Таулеръ имълъ возможность познакомиться съ сочиненіями не только схоластиковъ, но и мистиковъ, причемъ труды послъднихъ въ немъ рано вызвали сочувствіе, какъ можно заключить изъ того, что уже въ первыхъ своихъ проповъдяхъ онъ ссылается на нихъ. Бернардъ Клервосскій и Викторинцы являются для него любиными учителями. Более же другихъ произвель на него впечатление немецкий мистикъ Эккартъ, который именно въ періодъ его школьнаго образованія пріобрълъ гром-

<sup>1)</sup> Preger, III Teil s. 95.

<sup>2)</sup> Cpas. I Teil s. 327.

кую славу своими проповъдями въ Страсбургъ (съ 1312—1320) 1) Большинство подготовлявшихся къ духовному сану въ средніе въка ограничивалось этимъ восьмилётнимъ образованіемъ; по достиженіи же законныхъ 25 летъ, воспитанники этихъ школъ, соответствовавшихъ нашимъ семинаріямъ, посвящались во священники. Но выдающіеся по успёхамъ, по рекомендацін учителей, предназначались къ высшему образованію-Studium generale, центромъ котораго для нёмцевъ служилъ преимущественно городъ Кёльнъ. Это высшее образование продолжалось въ течение четырехъ льтъ, изъ которыхъ последній годъ предназначался для практической подготовки къ лекторству. Таулеръ принадлежаль къ разряду выдающихся слушателей общаго средняго курса, почему, по принятіи священства, быль отправлень для усовершенствованія въ наукахъ на четыре года въ Кельнъ. Здёсь онъ быль свидётелемъ сильнаго религіознаго движенія противъ папства и католичества, которое было возбуждено, съ одной стороны, проповъдями Эккарта, а съ другой-мистическою сектою "Братьевъ и Сестеръ свободнаго духа" (fratres et sorores liberi spiritus). Католическая іерархія, долгое время не обращавшая вниманія на ученіе мистиковъ, теперь поняла его опасность, почему приняты были мёры, какъ противъ Эккарта, такъ и противъ разныхъ сектантовъ. Всъ болъе или менье крайніе мистики, подверглись преслідованію, а одинь изъ руководителей секты даже быль сожжень на кострв въ Кельнъ. Но уже школьное образование въ Страсбургъ предрасположило Таулера къ мистицизму, а насилія католической іерархіи противъ сектантовъ видимо произвели неблагопріятное впечатленіе на молодого человека и могли только упрочить въ немъ такое настроеніе, которое не согласовалось съ ученіемъ господствующей Церкви. Однако направление Таулера здёсь еще не достаточно определилось, хотя онъ, какъ священникъ, быль духовникомь и находился въ пастырскихъ сношеніяхъ съ нъкоторыми извъстными фамиліями. Изъ Кельна Таулеръ пе-



<sup>1)</sup> Бернигерь обстоятельно перечисляеть всёхь ученыхь и писателей, извёстныхь Таулеру: Böhringer, Die Kirche Christi und ihre Zeugen, oder die Kirchengeschichte in Biographien. XVII B. S. 292. Stutg art 1878. Neue Ausgabe. Linsenmeyer, Geschichte der Predigt in Deutschland. München 1886. s. 427.

решель въ Базель, где онъ выполняль обязанности лектора. Здёсь онъ получилъ свёдёнія о происшедшей въ Германіи смуть, вслыдствіе притязаній папы Іоанна XXII подчинить своей власти немецкаго императора Людовика. Уже со стороны папы въ 1324 г. последовало анаоематствование императора за неуступчивость и каждая мёстность, отстаивавшая національные интересы, была обложена интердиктомъ. Отечественный городъ Таулера Страсбургъ подвергся такой-же печальной участи и долженъ быль выносить всв тяжести этой страшной карательной мёры около двадцати пяти лёть (съ 1329 до 1353 г.). Многія изъ духовныхъ и свётскихъ лицъ, не желавшихъ подчиниться интердикту, принуждены были оставить Страсбургъ и поселиться въ Базелъ, который интердикту не подвергался. Таулеръ не могъ равнодушно отнестись къ бедствіямъ отечества и хотя не высказываль съ своей стороны открытыхъ протестовъ, но вошелъ въ самыя тесныя сношенія съ изгнанными Страсбургцами разныхъ сословій и половъ, изъ которыхъ мало по малу и составилось общество "друзей Божіихъ". Мистическое направление его обозначается теперь опредълениве: онъ раздъляетъ убъждение о значении экстатическихъ откровеній; смотрить на изв'єстныхь намь женщинь-Маргариту и Христину Эбнеръ, какъ на пророчицъ, письменно обращается къ нимъ съ просъбами о сообщении своихъ откровеній, касавшихся современныхъ бъдственныхъ обстоятельствъ; въ проповъдяхъ онъ обличаетъ пороки своихъ-же монашествующихъ собратьевъ и при этомъ часто ссылается на соотвътствующія по характеру обличительныя воззванія Гильдегарды Бингенъ, Махтильды Гакеборнъ и Махтильды Магдебургской 1). Онъ входить въ переписку съ гонимымъ папою пламеннымъ итальянцемъ Вентурини, который въ свою очередь надвется, что "чрезъ Таулера имя Христа будетъ распространено въ Германіи 2). Надежды Вентурини, возлагаемыя на Таулера, показывають, что по мёрё того, какь опредёлялось мистиче-

<sup>1)</sup> Strauch, Margaretha Ebner и Heinr. won Nördlingen Freilingen Teil 1882 s. 219. О последних в изъ указанных менщин можно читать въ первомъ выпуска нашего сочененія стр. 248—269.

<sup>2)</sup> Preger, Geschichte der Myst. Teil III, 103.

ское направленіе посл'єдняго, возрастала и слава его, какъ пропов'єдника.

Еще въ началъ 1346 года Таулеръ былъ въ Базелъ. Не долго спусти после этого, онъ переносить свою деятельность въ Страсбургъ, гдъ ведетъ уединенную жизнь въ монастырской келлів и оставляєть ее только для того, что-бы выполнять свои обязанности проповедническія, такъ какъ предполагають, что въ это время онъ быль облечень оффиціальнымь званіемь главнаго пропов'вдника (praedicator generalis) обязывавшимъ его постоянно пропов'ядывать 1). Какое впечатленіе производили въ это время пропов'єди Таулера на слушателей можно заключить отчасти изъ отзыва Христины Эбнеръ, восторгавшейся, что Таулеръ "своимъ огненнымъ языкомъ воспламенялъ земное царство, что Богъ обитаетъ въ немъ и играетъ на немъ, какъ на лиръ". Но обличенія Таулера вызвали противъ него вражду со стороны монаховъ и клириковъ. Онъ испытываль отъ этого не мало непріятностей, такъ что его другь Генрикъ изъ Нердлингена письменно просилъ Маргариту около 1348 г. "молиться Богу о любезномъ Таулеръ, претерпъвшемъ страданіе за то, что училь истинъ и жиль такъ, какъ долженъ жить учитель". Въ Страсбургъ Іоаннъ Таулеръ ведетъ себя еще ръшительнъе въ мистическомъ направления по отношению къ кругу друзей Божінхъ. Онъ ділается духовникомъ и непосредственнымъ руководителемъ извёстнаго намъ Рульмана Мерсвина, заявившаго себя впоследствии апокалипсическимъ сочинениемъ "о девяти скалахъ". Узнавъ, что последній предается чрезмерному аскетизму, Таулеръ, лично отръшившись отъ аскетизма, посовътываль ему воздержаться отъ своихъ изнурительныхъ подвиговъ 2), которые могутъ быть гибельными для его слабаго здоровья. Въ обществъ друвей Божінхъ Таулеръ видить "истинную Церковь", чёмъ самымъ косвенно умаляетъ достоинство видимой господствующей Церкви. Онъ смёло высказывается въ одной изъ своихъ проповедей, что "эти люди не должны ни на кого полагаться, даже на папу и св. Цер-

<sup>1)</sup> Preger t. III s. 104.

<sup>2)</sup> Jundt, les Amis de Dieu p. 143.

вовь; они должны отдаться Богу и съ Нимъ пребывать" 1). "Это истинные друзья Божій; это нёжные, любезные, божественные люди" 2). Они столбы міра и Церкви 3). Таулеръ ув'вренъ, что но молитвамъ друзей Божінхъ Богъ отсрочиваеть свой судъ надъ порочнымъ современнымъ міромъ; онъ сов'туетъ всякому ихъ искать, имъ предоставлять себя въ основаніи своего духа (sich ihnen zu Grunde zu lassen) и руководиться ихъ совътами въ стремленіи къ совершенству. "Надъ этими людьми папа не имфетъ никакой власти; потому что самъ Богъ ихъ освободилъ" 4). Не смотря на такое отношение къ друзьямъ Божимъ, Таулеръ открыто не разрывалъ связи съ господствующей Церковью и не думаль вступать съ нею въ борьбу. Темъ не менъе нельзя сказать и того, чтобы онъ считалъ себя обязаннымъ подчиняться безусловно всякимъ папскимъ или даже церковнымъ постановленіямъ, коль скоро эти постановленія казались, въ силу особаго субъективнаго настроенія, законными и добрыми. Таулеръ никакъ не могъ примириться съ мыслію о законности папскаго интердикта, наложеннаго на Страсбургъ, въ силу котораго въ этомъ городъ должно быть прекращено богослужение по особымъ политическимъ побуждениямъ. Страсбургскій літописець Шпекле (Spekle) утверждаеть даже, что Таулерь вместе съ Людольфомъ Саксонскимъ и Августинцемъ Өомою публично въ особыхъ сочиненіяхъ осуждали папскій интердиктъ, анаоематствованіе, направленное, какъ противъ императора, такъ и противъ его приверженцевъ, признавали несправедливымъ и продолжали совершать таинство въ Страсбургъ, обложенномъ интердиктомъ, не смотря на папскія распоряженія 5). Правда, действительность этого свидетельства (если иметь въ виду его полный объемъ) въ последнее время некоторыми изъ современныхъ нёмецкихъ ученыхъ опровергается въ силу того,

<sup>1)</sup> Pr. 93. Preger, Gesch. der Mystik t. III, s. 111 Dieser Menschen soll sich niemand annehmen, auch der Papst und die Kirche nicht; sie sollen Gott lassen mit ihnen gewähren.

<sup>2)</sup> Predigt 19.

<sup>3)</sup> Sie sind die Säulen der Welt und der hl. Kirche (Pred. 59).

<sup>4)</sup> Über diese Leute hat der Papst keine Gewalt, denn Gott selbst hat sie gefreiet (Pred. 131).

<sup>5)</sup> K. Schmidt, Tauler 1841. S. 51.

что въ частности оно носить оттвнокъ протестантскій 1); твиъ не менъе въ основъ его лежатъ историческія черты. Прежде всего върно, что друзья Таулера действительно написали сочиненія, распространеніе которыхъ было воспрещено подъ угрозою папскаго проклятія. Особенно были признаны еретическими ихъ два сочиненія: во 1-хъ, ихъ "письмо къ духовенству", въ которомъ они увъщевали священниковъ причащать всъхъ, умирающихъ съ покаяніемъ, потому что папа не можетъ преградить доступъ въ царство небесное никакому гръшнику, неповинному въ проклятін; во 2-хъ, сочиненіе "о двухъ мечахъ духовномъ и свътскомъ", которые даются различнымъ властямъ отъ Бога и потому ни одинъ мечъ не долженъ быть обращенъ противъ другаго. Въ последнемъ сочинении говорилось: "за свытскаго владытеля, который грышить, по воль Христа и Церкви, должно смиренно молиться, и если онъ покается, то опять принимать его въ Церковь, но пап' совсемъ не подобаетъ самому требовать отреченія отъ свътской власти. Еще менъе подобаетъ папъ за вину одного налагать проклятіе и интердиктъ на многихъ невинныхъ, которые не знаютъ осужденнаго и даже его не видали,---на всв земли, города и деревни. Наконецъ, никакой членъ виры не требуетъ, чтобы правильно избранный курфюрстами, но отступившій отъ Церкви императоръ, или князь, не оставался въ должности и будто повинующіеся ему погрѣшають, противъ Церкви. Потому всѣ, которые несправедливо подвергаются проклятію, свободны предъ Богомъ. Іисусъ Христосъ не возвышалъ своего голоса противъ свътской власти, но сказалъ: "царство Мое не отъ міра сего" и заповъдаль: "воздадите кесарева кесарю, а Божія Богу" 2). Нёть твердыхь основаній къ тому, что-бы допустить, согласно съ свидетельствомъ Шпекля, что Таулеръ принималь участіе въ составленіи этихъ сочиненій. Но несомнънно Таулеръ находился въ близкихъ сношеніяхъ съ настоящими авторами ихъ, могъ раздёлять ихъ мысли и потому ему было приписано противодъйствіе папскому интердикту. Далье

<sup>1)</sup> Къ этому критически относится Жюндть, Les Amis de Dieu p. 42 A затвиъ отчасти и Прегеръ—Gesch. der Myst. Teil III, 112.

<sup>2)</sup> Preger, ibid. S. 114.

должно быть признано безспорнымъ, что Таулеръ, какъ священникъ, во время интердикта продолжалъ совершать таинства для своихъ духовныхъ чадъ. Такъ Мерсвинъ во время интердикта продолжалъ принимать таинства отъ своего духовника, каковымъ былъ именно Таулеръ. Такъ онъ могъ действовать тёмъ болёе, что много находилось другихъ доминиканцевъ, которые совершали мессу, не смотря на папскій интердиктъ. Вмёсте съ темъ Таулеръ успоконвалъ техъ мірянъ, которые не имёли возможности пользоваться таниствами во время интердикта утфіненіемъ въ мистическомъ духф, что у нихъ никто не можетъ отнять право на "духовное насыщение толом и кровию Христовыми въ таинственномъ единеніи души съ Господомъ" 1). Прибавимъ къ этому, что вследствіе особенной близости къ Маргаритъ Эбнеръ, которая въ силу своихъ откровеній предсказывала Людовику успёхъ въ борьбё съ папою, Таулеръ не могъ не раздълять ея мыслей касательно того, что дъйствія папы подрывають національные интересы Германіи.

Все такимъ образомъ показываетъ, что Таулеръ по своимъ возэрвніямъ и по своей пропов'яднической д'ятельности мало имълъ общаго съ преобладающимъ количественно монашествомъ и духовенствомъ, которыя интересы католичества сливали съ интересами папскими и твердо держались традиціоннаго направленія въ ученіи и жизни, какъ оно было проводимо схоластикою. Но Таулеру не доставало еще той религіозной экзальтированности, которая составляла характерную черту современныхъ ему мистиковъ. Доктрина, проповъданная имъ, не смотря на свою новизну, была еще мертвою, сухою; она болве вычитана была изъ книгъ, или заимствована была отъ другихъ, чёмъ служила плодомъ его собственныхъ религіозныхъ опытовъ. Онъ лично не пережилъ еще того внутренняго преобразовательнаго нравственнаго процесса, (мистико-этическаго) который до извъстной степени быль рекомендуемъ въ званіи пастыря его духовнымъ чадамъ. Важнъйшіе вопросы христіанской



<sup>1)</sup> Wollte uns die hl. Kirche das Sacrament auswendig nehmen, wir sollen uns darein lassen; aber geistlich es zu gebrauchen, das kann uns niemand nehmen (Pr. 131) Preger, Gesch. d. Myst. th. III, 111—112. Jundt, les Amis de Dieu p. 43.

этики о значеніи возрожденія и освященія, насколько они ведуть къ общенію съ Богомъ, еще не трогали его. И вотъ, съ нимъ происходитъ важный внутренній перевороть, подъ вліяніемъ одного изъ друвей Божінхъ, извёстнаго намъ Николая Базельскаго. Перевороть этоть обстоятельно описывается въ сочиненін, извістномъ подъ заглавіемъ "свідінія объ обращенін Таулера". 1) Изъ Базеля, или другаго города, находящагося въ Верхней Германів, на разстояніи 30 миль, другь Божій пришель въ Страсбургь, чтобы лично увидёть знаменитаго пропов'ядника. Пять разъ Николай Базельскій слушаль проповеди Таулера и неоднократно у него причащался. По истеченін двінадцати неділь, Николай Базельскій обратился къ Таулеру съ просьбою изложить въ проповъди учение о томъ, какъ можно достигнуть высшей религіозной цёли. въдникъ сначала находилъ лишнимъ удовлетворять повидимому праздному любопытству неизвёстнаго невёжественнаго мірявина, но, вслідствіе вторичной просьбы послідняго, сказалъ проповъдь на желанную тему. Таулеръ проповъдывалъ, что желающій достигнуть общенія съ Богомъ въ высшемъ смысле должень отрещиться оть всехь чувственных воззреній, разсудочныхъ соображеній и представленій о Богъ, а также побъдить въ себъ чувственныя похоти. Въ 24 пунктахъ онъ формулировалъ свои мысли о предметахъ, относящихся во спасенію: всв онв объединялись въ одной общей идев-объ отреченіи отъ своей воли и о безусловной преданности воль Божіей. Другъ Божій усвоиль эту проповёдь такъ, что къ изумленію Таулера, могъ переписать ее буквально на память. Но проповъдникъ еще болъе былъ изумленъ, когда мірянинъ сообщиль ему, что пришель собственно не за темъ, что-бы чему нибудь поучиться, а самому проповёднику дать полезный совътъ. Таулеру выставленъ былъ на видъ главный недостатокъ его проповеди, что она не подтверждалась его жизнію, что

<sup>1)</sup> Это сочинение на средневъвовомъ нъмецкомъ языкъ XIV в. издано Шмидтомъ подъ заглавиемъ "Nicolaus von Basel. Die Geschichte der Bekehrung Taulers, Strasb. 1875". Оно извъстно также подъ именемъ вниги мейстера. Das Buch des Meisters. Preger, Teil III—1, 117—127. Jundt, les Amis de Dieu p. 17. Histoire du mâitre de la sainte ecriture p. 117—139.

проповъдуемой истины онъ не испыталъ личнымъ опытомъ въ высшемъ смыслѣ слова, почему къ нему, какъ и къ другимъ. можеть быть применено название фарисся. Мірянинь обличаль проповедника, что онъ гордится своимъ учительствомъ-учительствомъ чувственнымъ, разсудочнымъ; что онъ не думаетъ только о Богъ и божественной славъ, но много полагается "на тварь", дорожить похвалами и одобрительными отзывами людей; что онъ въ учительствъ придерживается буквы Писанія. а буква мертвить и слово, которое онъ проповъдуеть, дълается для него камнемъ преткновенія. "Душа его-нечистый сосудъ, почему и сладкое вино - чистое божественное слово портится въ такомъ сосудъ; его слово-мъдь звенящая и кимвалъ бряцающій!" Таулеръ съ твердостію вынесъ обличеніе мірянина и желаль узнать, какимъ же способомъ возможно для него усовершенствованіе. Мірянинъ пока замітиль, что пути къ этому разнообразны. Богъ каждаго ведетъ къ совершенству особымъ путемъ. "Знай, что кто слишкомъ много разспрашиваетъ другого о томъ, какой путь ведетъ ко спасенію, тотъ собыется съ истиннаго пути. Что полезно одному, то вредно другому. Діаволь часто внушаеть человіку мысли о важности строгихъ (аскетическихъ) упражненій, хотя онъ знаетъ, что онъ, какъ слабый и больной, не можетъ вынести этихъ упражненій, не нанося вреда своему здоровью, не обезсиливая своей природы". Мірянинъ передалъ Таулеру въ краткихъ чертахъ исторію своей собственной жизни, разсказавъ о томъ, какъ онъ себя совершенно "во внутреннемъ основаніи" предоставилъ Богу, отрекся отъ своего собственнаго "натуральнаго разума" богатаго чувственными образами и какъ, наконецъ, при глубокомъ познаніи своего гръха и покаянія въ немъ, осчастливленъ былъ тъмъ, что почувствовалъ себя озареннымъ свътомъ, отръшился отъ своихъ чувствъ и въ этотъ короткій часъ, "подобно Апостолу Петру на горъ Преображенія, въ блаженной радости нашель болье истины, чемь могли сообщить ему устно все учители до последняго дня". Мірянинъ старался показать Таулеру, какъ "свътъ Духа внъшняго плотскаго слова, (или Священнаго Писанія) независимъ отъ него, и какъ онъ ведетъ къ тому, что само Писаніе въ своихъ видимыхъ противоръчіяхъ познается, при действіи этого свёта, въ удивительномъ единстве".

Бесъда Николая Базельскаго визвала въ Таулеръ сомитие въ истинности двухъ пунктовъ: во первыхъ, что мірянинъ имъетъ право учить истинамъ въры пресвитера, и во вторыхъ, что онъ, при личной строгой религіозности, быль будто, по словамъ обличителя, только фарисеемъ. Николай Базельскій потому, вследствіе представленных возраженій, старался умснить мысль о возможности и мірянину пользоваться правомъ церковнаго учительства, указавъ при этомъ на то, что это учительство обусловливается не какимъ нибудь правомъ, связаннымъ съ вившнимъ актомъ рукоположенія, но "действіемъ Духа Святаго на человъка". Дъйствіе-же Духа святаго проявляется во всякомъ человъкъ, какое-бы внъшнее положеніе онъ не занималь. Мистикь, въ подтвержденіе такой доктрины, привелъ легенду о св. Екатеринъ, которая, будучи отъ роду четырнадцати лётъ, могла победить пятьдесять лучшихъ учителей. Далье, подтверждая свой упрекъ въ фарисействъ, обращенный къ Таулеру, Николай Базельскій предложиль первому обратиться къ своей совёсти и сказать, вынесъ-ли онъ тяжесть техъ обязанностей, которыя предписываль для своихъ слушателей въ 24 пунктахъ. "Въдь учитель долженъ самъ оправдать своею жизнію то, чему опъ учить". Теперь Таулеръ съ пламенною ревностію выразиль готовность последовать за міряниномъ по тому пути, по которому онъ наміренъ его вести. Но последній все еще продолжаль испытывать его, сомнъваясь въ томъ, можетъ-ли пятидесятилътній человъкъ, какимъ былъ въ это время Таулеръ, совершенно оставить свой прежній образь жизни. Тогда Таулерь сослался на слова Господа, выраженныя въ притчъ о томъ, что и призванный въ одиннадцатый часъ получить свою мзду.

Бесёда двухъ лицъ закончилась согласіемъ Николая Базельскаго принять на себя руководство въ религіозной жизни Таулера. Прежде всего онъ долженъ былъ самъ подвергнуть себя тому нравственно-очистительному процессу, который былъ рекомендуемъ имъ слушателямъ—удаляться отъ всего мірскаго, чувственнаго, побёждать свои страсти, размышлять о Богъ, обуздывать свою волю, развивать въ себё правдивость, кротость, любовь и т. д. Послё шестинедёльныхъ упражненій, ко-

торыя по временамъ соединялись съ прежнимъ самобичеваніемъ въ томъ случав, если страсти противодвиствовали духовнымъ стремленіямъ, Таулеръ призналъ себя очищеннымъ. Теперь другъ Божій соввтуетъ ему оставить внъшнія аскетическія упражненія, какъ вредныя для здоровья, предать себя всецъло Христу, чтобы по жизни Его познать собственную жизнь, возлюбить Христа и восчувствовать свою скудость въ любви.

Другъ Божій предупреждаеть Таулера, что въ самомъ началь своей новой жизни онъ можеть сделаться предметомъ презрвнія и уничиженія; его духовныя чада и друзья отойдуть отъ него, даже большая часть собратьевъ изъ среды монаховъ озлобятся противъ него, осмъютъ его и признаютъ безумцемъ ва избраніе необычайнаго образа жизни. Въ тяжкихъ пресліздованіяхъ онъ стапетъ желать для себя божественнаго утішенія; но и отъ такого желанія онъ долженъ отказаться: оно еще остатокъ скрытаго высокомфрія въ его природф. Пусть тогда смиренно и покорно онъ говоритъ: "я не заслуживаю не только утешенія, но даже и того, чтобы меня носила земля, я готовъ претерпъть всъ гоненія и върнымъ оставаться Тебъ, Господи, даже если мои страданія будуть продолжаться до последняго дня". Только после девятилётней борьбы Таулеръ можеть рышиться оставить трудный путь. Предсказанія Николая Базельскаго сбылись. Лишь только Таулеръ измёнилъ свою обычную жизнь, какъ вызвалъ противъ себя въ монастырь озлобление и ненависть со стороны монаховъ. Онъ сдылался ненавистнымъ для самыхъ близкихъ друзей и они стали въ такія отношенія къ нему, какъ будто никогда съ нимъ не имъли ничего общаго. Около двухъ лътъ Таулеръ находился въ тяжкомъ настроеніи духа, вслёдствіе испытываемыхъ притъсненій, пока не удостоился свыше особаго утъшенія. Ночью, наканунъ воспоминаемаго обращенія Ап. Павла (25 января) онъ сидълъ въ своей келльъ, стараясь размышленіями о страданіяхъ Інсуса Христа подкрепить себя въ своихъ тяжкихъ испытаніяхъ. Онъ уже быль близокъ къ отчаянію, считая себя недостойнымъ существовать на земль. Но, вотъ, онъ услышаль голосъ: "миръ тебъ"! Тъхъ, которыхъ Господь дълаетъ здоровыми тълесно, Онъ же дълаетъ здоровыми и душевно". Таулеръ вышелъ изъ

своего обычнаго состоянія духа, утратиль "чувственный разумь" и не зналъ, куда онъ увлеченъ. Потомъ, пришедши въ себя, онъ нашелъ въ своей душъ совершенно новое настроеніе, обильное высшимъ свътомъ, доставившимъ ему неизреченное веселіе, какое ему прежде совершенно не было извъстно" 1). Таулеръ чувствовалъ, что послѣ этого чрезвычайнаго событія, ему необходимо обратиться за совътомъ къ другу касательно своей дальнъйшей жизни. Послъдній нашель возможнымь теперь для Таулера, какъ озареннаго светомъ Духа св., опять возобновить свою проповѣдническую дѣятельность. Теперь, по словамъ своего руководителя, Таулеръ, "при свътъ Духа уразумъетъ Писаніе, какъ произведеніе Духа св., въ его внутреннемъ единствъ и истинно умудрится въ Писанін". Его проповъди должны получить гораздо больше привлекательности, чёмъ прежде; только при возростающей расположенности людей, онъ пусть обращаетъ на себя большее внимание и сохраняетъ смирение, чтобы не утратить полученнаго сокровища. Следуя совету своего руководителя, Таулеръ объявиль, что чрезъ три дня онъ намфренъ вновь проповедывать. Въ виду большой толпы народа, стекавшагося послушать проповёдника, Таулеръ избралъ для проповеди возвышенное место, куда взошель по лестнице. Но лишь только онъ собрался говорить, какъ слезы ручьями полились изъ его глазъ; не имъя силъ удержаться отъ нихъ, проповъдникъ вынужденъ былъ оставить своихъ слушателей въ полномъ разочарованіи. Неудача пропов'єдника сділалась предметомъ толковъ и пересудовъ всего города. Недоброжелательство, насмъшки и презръніе по отношенію къ Таулеру возобновились. Монахи, считая себя опозоренными неудачею своего собрата, запретили ему на будущее время проповъдничество. Иначе отнесся къ дёлу Таулера его руководитель Николай Базельскій. Онъ призналь неудачу проповъдника добрымъ знакомъ того, что въ последнемъ уничтожится остатокъ гордости. Теперь Таулеру было предложено, по прошествіи небольшаго промежутка, опять просить пріора о дозволеніи произнести пробную проповёдь въ монастырё, или сказать ее въ видё

<sup>1)</sup> Preger, Geschichte der Myst. III th. s. 122.

урока въ школъ. Пріоръ дозволилъ Таулеру ограничиться урокомъ въ школъ. Опытъ оказался на этотъ разъ весьма удачнымъ, такъ что вызвалъ общее удивленіе монаховъ. Теперь Капитуль решился объявить, что Таулерь будеть проповедывать на слёдующій день. Текстомъ для проповёди были избраны слова: "се женихъ грядетъ, исходите въ срътение его" (Мато. XXV, 6). Проповёдь была сказана на чисто-народномъ нъмецкомъ языкъ, бевъ примъси даже отдъльныхъ латинскихъ изреченій. Пропов'єдникъ говориль, "какъ нев'єста-душа человъка должна приготовляться къ тому, чтобы достойно встрътить своего Жениха-Христа. Она должна быть безумною и цъломудренною; ради Жениха-оставить все, что Ему противно --- удовольствіе, славу и почести міра. Такъ начинаются благоугожденія Жениху. Потомъ невъста прильпляется ко всему тому, что Ему любезно и объщаетъ твердо оставаться при Немъ. Теперь Женихъ объщаетъ ей подарить одежду-внъшнія и внутреннія украшенія. Невъста мила и нъжна: она просить, чтобы сняты были съ нея украшенія. Можеть ли она носить одежду драгоцівниве той, какую носить Женихъ? Если невъста хочеть идти Ему на встрвчу, то должна быть покорною и уступчивою. Она радуется полученному вызову и объщаетъ повиновеніе. Тогда Онъ по своему благоволенію ділаєть то, что всі прежнія діла, какт они ни благи, теряютъ для нея свою пріятность и лишаются силы 1). Затемъ она подвергается презренію и осменнію. Она дрожить и близка къ мысли о смерти. Но Женихъ опять указываетъ невъстъ на подражание Себъ. Она радуется и объщаетъ полную преданность Возлюбленному даже до смерти. Тогда Онъ дарить ей, какъ даръ болье драгоцынный, еще большія искушенія и преследованія. Все она переносить охотно и покорно, все принимаетъ ради Возлюбленнаго и потому сама дълается столь чистою и прекрасною, что Сынъ съ радостью взираетъ на нее и Отецъ говоритъ: время идти въ церковь. Отецъ соединяетъ Жениха и невъсту узами столь сильной любви, что они въчно будутъ соединены и не разлучатся. Тогда Сынъ

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Da schenkt er ihr, das ihr alle ihre bisherigen Weise und Werke, wie gut sie sind, unschmackhaft werden und abfallen. Preger, Teil III, 123.

спрашиваетъ: кто долженъ быть нашимъ виночерпіемъ на брачномъ пиршествъ? Отецъ отвъчаетъ: это принадлежитъ Духу Святому. И Виночерпій изливаетъ на невъсту столько любви, что она, переполняясь любовію, всецъло истекая въ Жениха (ganz in den Bräutigam zerfliesset) и исходя изъ себя самой, забываетъ весь міръ. И въ этомъ супружествъ она въ одинъ часъ получаетъ больше радости и мира, чъмъ могутъ дать всъ твари во времени и въчности, чъмъ можетъ обнять и постигнуть всякій чувственный разумъ".

При последнихъ словахъ проповедника одна изъ слушательницъ воскликнула: "истинно, истинно" и пала ницъ, какъ мертвая. Таулеръ понималъ это состояніе экстаза отчасти по собственному опыту, а болье по многочисленнымь примърамь этого времени. Потому, когда одна изъ монахинь со страхомъ стала умолять проповёдника остановиться, что-бы не допустить женщину, лишенную чувствъ, до смерти, последній спокойно продолжаль: "если Женихъ беретъ свою невъсту, то мы должны ее охотно уступить Ему; но Онъ молчить и я думаю закончить свое слово. О, какъ мы безумны, что никто, ни одна тварь не отваживается, вследствіе своей природы, идти на встречу Жениху! Возьмите для себя примъръ изъ древнихъ временъ. Время разлуки близко; оно здёсь. Невёста, если исходить отъ брачнаго ложа, отъ радостнаго единенія съ Женихомъ и идетъ опять къ себъ, то она не хочетъ болъе падать въ ничтожество жизни; но несетъ ее смиренно и считаетъ себя недостойною той высокой радости. Однако Женихъ не оставляетъ ес: Онъ ищеть по временамъ свою подругу опять своею обильно-радостною любовію и своимъ утішеніемъ. Въ удивительныхъ словахъ, безъ звуковъ (sinnlosen Worten) невъста говоритъ съ Женихомъ. Не удивляйтесь: Священное Писаніе представляеть въ пользу этого некоторые примеры".

По окончаніи проповёди, Таулеръ совершилъ мессу и многихъ лицъ причастилъ, между тёмъ какъ во дворѣ монастыря до сорока человѣкъ лишилось чувствъ и подверглось экстазу въ различныхъ формахъ. Двѣнадцать экстатиковъ скоро оправилось, но большинство остальныхъ, напротивъ, долго не могло

придти въ себя; это послъдовало только послъ особыхъ заботъ монастырскихъ властей.

По просьбъ друга Таулеръ сказалъ еще двъ проповъди во время поста, въ которыхъ онъ смёло изобразиль упадокъ въ Германіи религіозно-нравственной жизни. Въ этихъ пропов'вдяхъ онъ имълъ въ виду преимущественно жителей Страсбурга. Многочисленный соборный клиръ, пользуясь богатыми доходами, забыль о своихъ духовныхъ обязанностяхъ; епископъ, ведшій совершенно світскую жизнь, находился въ постоянной враждё съ своимъ собственнымъ клиромъ, съ городомъ, съ императоромъ или съ соседнимъ дворянствомъ; патріаціать, разбогатівшій вслідствіе торговли, не смотря на сильные народные протесты, разразившіеся противъ него двумя народными бунтами въ 1334 и 1349 гг., продолжалъ угнетать низшія сословія и особенно подрываль въ своихъ интересахъ правосудіе. Въ низшихъ сословіяхъ начала права и нравственности были поколеблены; корыстолюбіе и фанатическая ненависть проявились въ безпощадномъ истребленіи жидовъ въ 1349 году. Въ средъ доминиканцевъ, равно какъ и другихъ монашествующихъ орденовъ, совершенно изсякла ревность къ поддержанію віры и нравственности въ народі, особенно вслідствіе папскаго интердикта и моровой язвы, свиръпствовавшей съ 1349 до 1350 года. Общая погоня за богатствомъ и склонность къ удовольствіямъ заразительно дійствовали и на тіхъ изъ нихъ, которые были вначалъ одушевляемы возвышенными стремленіями къ пастырству.

Обличительныя проповёди Таулера называются шумными проповёдями (polterpredigten). Действительно, въ нихъ не мало сильныхъ и рёзкихъ выраженій, которыя не могли остаться безъ непріятныхъ послёдствій для проповёдника, хотя послёдній видимо имёлъ въ виду нравственную пользу своихъ слушателей. Проповёдь на 17 марта нужно признать одною изъ самыхъ сильныхъ, какія когда-нибудь были произносимы Таулеромъ. Мы представляемъ эту проповёдь въ цёльномъ видё, чтобы по ней судить вообще о характерё проповёдничества Таулера. "Ни въ какое время, любезныя чада, не было такъ

необходимо, какъ теперь, сказать каждому истину, ибо если разсмотръть состояніе христіанъ, то окажется, что оно представляеть много заботь. Итакъ, я буду говорить съ полною откровенностію, какъ Богъ мнъ повельваеть это дълать, о томъ, что касается каждаго изъ насъ: пусть никто не раздражается моими словами! Преслъдованія, которымъ меня подвергнуть, я готовъ перенести по любви къ Богу. То, о чемъ я не могу сказать теперь, скажу въ другой разъ, если когда нибудь представится для этого возможность. Я не буду вамъ излагать ни исторіи прелюбодъйной женщины, о которой повъствуетъ читанное евангеліе, ни жизни святой Гертруды, празднуемой нынъ; равно удержусь говорить по-латыни. Я остановлю ваше вниманіе на словахъ евангельскихъ: "тотъ, кто безъ гръха, пусть первый бросить камень"!

"Если-бы теперь Господь обратился къ намъ съ этими словами, то мало-бы нашлось такихъ христіанъ, которые не вышлибы изъ себя отъ гитва, начиная съ насъ, монаховъ этого монастыря. Наша обязанность исповедывать и проповедывать. Но сколько между нами такихъ, которые при выполненіи своихъ обязанностей духовниковъ, имфютъ въ виду только ревность о Богъ, которые не предпочитаютъ богатаго бъдному и не оставляють этого последняго среди своей исповеди ради того, что-бы исповедать богатую женщину, о прибытін которой будетъ имъ возвъщено? Гордость и алчность побуждають насъ такъ дъйствовать, что-бы мы могли сказать, что много богатыхъ людей ходить въ нашу церковь и мы молча обходимъ бъднаго человъка, бъднаго, но святаго. И когда богатые на исповъди измышляють тонкія объясненія для оправданія своихъ пороковъ, то мы помогаемъ имъ еще въ прикрытіи ихъ грёховъ и говоримъ: "такъ учитъ Св. Писаніе", хотя въ этомъ случав мы следуемъ внушенію діавола, ибо нигдё въ Св. Писаніи не говорится, что должно оправдывать алчность, гордость и дурные нравы. Все это обманъ! Знайте, что мы ведемъ васъ по пути нечестія и сами показываемъ въ томъ примъръ. Слепые вожди слепыхъ, мы ведемъ васъ въ яму, въ которую упадемъ первые и куда васъ потянемъ ва собою. Тогда, когда мы должны-бы проповедывать вамъ совершенную истину и показывать вамъ путь, ведущій къ Богу, мы достигли до такой степени невъжества, что боимся менъе Бога, чемъ людей. Тотъ между нами, который станетъ возвещать чистую истину прямо, а не двусмысленно, не можетъ оставаться ни въ какомъ монастыръ. Если будутъ принуждены оставить его, то запретять ему проповёдывать, другаго монаха посадять на каседру, и онъ станетъ учить совершенно обратно тому, чему могъ-бы учить по совъсти. Что касается меня, то я не буду молчать; времена, въ которыя мы живемъ, слишкомъ важны, чтобы я не сказаль вамъ со всею откровенностію все, что Богь мив повельваеть сказать. Пусть поступають со мною, какъ хотять: я перенесу это отъ чистаго сердца. Сказанное мною применимо не только ко мне и къ монахамъ этого монастыря, но ко всему духовенству-пастырямъ и клирикамъ всякаго рода, которые исповедывають подобно намъ и проповъдуютъ слово Божіе, какъ мы".

"Я буду также говорить о епископахъ и прелатахъ, хотя ихъ и нътъ въ этомъ собраніи. Быть можеть, имъ передадуть мои слова: если это случится, я не пожалью о себь. Епископъ-глава и пастырь своего діоцеза; онъ долженъ блюсти върующихъ, отданныхъ подъ его охрану и побуждать ихъ къ соблюденію христіанскихъ постановленій. Но если пастыри сліпы, то удивительно-ли, что овцы блуждають и волки пожирають ихъ? Тать похищаеть то, что принадлежить людямь; такіе епископы похищають то, что принадлежить Богу, ибо Богь даеть имъ церкви подъ условіемъ посвященія доходовъ отъ нихъ во славу Его. Такимъ образомъ гръхъ этихъ іерарховъ не больше-ли гръха самыхъ обыкновенныхъ татей? "Въ средъ священниковъ есть не мало такихъ, которые изменяють своимъ обетамъ, чтобы предаться роскошной жизни. Іуда предаль Спасителя одинъ разъ; хуже Іуды тѣ, которые предаютъ Его ежедневно, когда принимаютъ Его тъло въ мессъ. Мы священники, совершающіе такой грівхь, преступны; но если епископь совершаеть то же, онъ еще преступнъе; если папа дълаетъ что-нибудь подобное, то это будеть верхъ обмана и закоренвлаго нечестія. Кто между нами, любезныя чада, безъ грвха? Пусть тотъ бросить на другихъ первый камень! Что касается мірянъ, то не думайте, любезныя чада, будто я васъ забыль. Ваша вина равна нашей". И проповъдникъ начертываетъ поразительную картину пороковъ, которымъ предавались міряне. Онъ начинаеть съ высшихъ классовъ общества. Могущественныхъ феодаловъ, судей свытских трибуналовь онь упрекаеть вы ихы ненасытимой алчности къ земнымъ благамъ, въ несправедливости ихъ приговоровъ и развращении нравовъ, особенно въ легкости, съ какою они совершають гръхъ прелюбодъянія. Онъ переходить къ другимъ сословіямъ, но внезапно останавливается, предоставляя себъ закончить свое слово въ другой разъ, если позволять ему обстоятельства, а теперь внушительно замъчаеть: "велика нужда въ нашемъ общемъ исправлении; знайте, если мы не исправимся, то вы, присутствующіе здёсь, своими глазами увидите великія и удивительныя испытанія, которыя Богь пошлетъ намъ" 1).

Проповъдь эта произвела необычайное волненіе въ городъ. Одни одобряли проповъдника, какъ человъка "съ божественнымъ сердцемъ" — другіе порицали его. Монахи его монастыря, составивши совъть въ капитулъ, ръшили воспретить Таулеру дальнъйшее проповъдничество и принять необходимыя мъры къ его удаленію. Но, благодаря посредничеству городскихъ властей, которые не раздъляли монашескихъ взглядовъ, Таулеръ имълъ возможность остаться въ своемъ монастыръ и продолжать проповъдническую дъятельность. Другъ Божій еще присутствовалъ при нъсколькихъ проповъдяхъ Таулера въ теченіе святой недъли, но потомъ, признавши дальнъйшее руководство излишнимъ и замътивъ, что дъло, которое, по его мнимому убъжденію, "Богъ желалъ чрезъ него исполнить", окончено, удалился въ свою страну 2).

А. Вертеловскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Jundt, les Amis de Dieu p. 134-136.

<sup>2)</sup> Въ такомъ видъ представляется "исторія обращенія, или возрожденія Таулера", а равно и его первоначальная проповъдническая дъятельность по обра-

щенів, руководителемь его Няколаемь Базельскимь, что съ особенною опредыленностію констатировано и выяснено Шмидтомъ (Schmidt, Leben des Nicolaus von Basel 13-17. Wien 1866). Дъйствительность этого факта отрицаетъ Денифле, пользуясь твиъ, что въ первоначальномъ документальномъ источникъ, извъстномъ кратко подъ именемъ Meisterbuch личность монаха Мейстера и его руководителя опредвленно не обозначены. (H. S. Denifle, Taulers Bekehrung kritisch untersucht. Strasburg 1879). Последній ученый, какъ ревностный католикъ, никакъ не ръшается умалить славу великаго средневъковаго проповъдника, хотя и мистика, тімь, что онь своимь усовершенствованіемь обязань мірянину сомиштельных религіозных уб'яжденій. Денифле не можеть допустить, чтобы доминиванскій монахъ, нивющій санъ священнява, могь дозволить себв подчиниться религіозно-правственному руководству мірянина, человъка гордаго, тщеславнаго, мечтавшаго безъ всякихъ основаній, что онъ испытываеть въ себф особое озареніе Дужа Св. п обладаеть въ силу этого высшвиъ авторитетомъ. Потому Денифле всю исторію обращенія Таулера считаєть легендарною, полагая, что она измышлена тенденціозно какимъ-янбудь мистикомъ, всего вероятиве известнымъ обличителемъ католической ісрархів, Рульманомъ Мерсвиномъ. Конечно, Денифле съ своей точки зрвнія правъ, если онъ скорбить, что Таулеръ сбился съ истиннаго пути, подчинившись руководству мірянина, вообразившаго себя какъ бы божествевнымъ посланникомъ, подъ вліяніемъ мистицизма. Но этотъ ученый не правъ въ фактическомъ отрицаніи хода діла. Всі доводы его обстоятельно отвергнуты въ последнее время Жюндтомъ (Les Amis de Dieu p. 417-442) и Прегеромъ (Geschichte der Mystik th. III 1-17. 1893) которые главнымъ образомъ основываются на тождествъ богословского міросозерцанія Таулера и его руководителя, называемаго ими обще міряниномъ изъ Верхней Германів. Дійствительность обращенія Таулера въ описанномъ нами видъ признаетъ и заслуживающій глубокаго уваженія по основательности своихъ воззрѣній, извѣстный Русскому обществу западный моралисть, Мартенсень, хотя, къ нашему удевленію, онъ, какъ намь кажется, дело идеализируетъ. (Христіанское ученіе о правственности Мартенсена въ переводе А. П. Лопухива, т. П, 178 стр. Спб. 1890 г.

## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Продолжение \*).

VI.

Папство, своими честолюбивыми притязаніями и новшествами, сдёпалось причиною раздёленія между Церквами Востока и Запада.

Мы обосновали: 1) что римскіе епископы не пользовались вселенскою властію въ теченіе первыхъ восьми церковныхъ въковъ; 2) что они не были тогда признаваемы ни центромъ единства, ни источникомъ юрисдикціи; 3) что на нихъ не смотръли, какъ на облеченныхъ по божественному прову какими либо преимуществами, въ силу преемства отъ св. Петра.

Если съ девятаго въка они заявили, въ этомъ троякомъ отношеніи, притязанія, противоположныя непрерывному и вселенскому ученію первыхъ восьми въковъ; если они задумали подчинить Церковь своему верховному авторитету; если заявили притязаніе стать необходимымъ центромъ единства и источникомъ юрисдицкіи: то отсюда надобно заключить, что они ръшились захватить власть, на которую не имъли права.

Если же эти захваты вызвали энергическое сопротивление со стороны Восточной Церкви; если Римскіе епископы выставили признаніе похищенной ими власти условіемъ sine qua non единенія: то отсюда надобно заключить, что именно папство есть первая и прямая причина разділенія Церквей.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 17, за 1894 г.

 $\Phi$ акты, которые мы изложимъ теперь, докажуть, что это было такъ.

Послѣ коронованія Карла, въ теченіе нѣкотораго времени царствоваль миръ между Восточною и Западною церквами. Левъ Армянинъ возобновиль иконоборческую ересь и преслѣдоваль православныхъ. Многіе ушли въ Римъ и Пасхалій 1-й (817 г.) выстроилъ для нихъ церковь, въ которой совершали богослуженіе на греческомъ языкѣ. Этотъ папа послаль даже письма и легатовъ въ Константинополь, чтобы поддержать тамъ дѣло вѣры, которое мужественно защищало большинство епископовъ, имѣя во главѣ своей патріарха Никифора. Левъ Армянинъ, нисколько не полагаясь на Римъ, искалъ себѣ опоры въ Церкви Французской. Епископы этой церкви собрались въ Парижѣ и постановили рѣшенія, согласныя съ рѣшеніями Франкфуртскаго собора, о которомъ мы уже говорили. Многіе изъ нихъ были посланы въ Римъ, чтобы предложить добрые совѣты Евгенію ІІ, который былъ тогда папою.

Вотъ какимъ образомъ Французская Церковь начала, въ отношени къ папству, свою традиціонную оппозицію, согласную съ древнимъ каволическимъ ученіемъ, и получившую названіе галликанства. Епископы Парижскаго собора, равно какъ и Франкфуртскаго, не имѣли точной идеи по вопросу, возбужденному на Востокъ; мы же хотимъ только указать на то, что они считали себя въ правъ оспаривать вселенскость всеобщаго седьмого собора, даже послъ принятія его папою, и не принисывали Римскому епископу никакой догматической власти въ Церкви.

До 858 года многіе папы послідовательно восходили на престоль, не оставивъ послід себя большаго блеска, пока на Римскій престоль не взошель Николай 1-й. Восточная Церковь, преслідуемая императорами-иконоборцами, съ необоримымъ мужествомъ защищала святыя преданія Церкви. Она насладилась наконець нівкоторымъ спокойствіемъ въ царствованіе Михаила (842 г.), послід преслідованія, продолжавшагося непрерывно почти сто двадцать лість. На Константинопольскій престоль взошель Мефодій, одинъ изъ мужественні вішихъ защитниковъ православія. Въ 847 г. онъ быль заміщень Игнатіемъ, сыномъ

императора Михаила Рангавея, предшественника Льва Армянина. Этотъ Михаилъ былъ заключенъ въ монастырь, равно какъ и три сына его, которыхъ сделали евнухами, чтобы сделать неспособными царствовать. Игнатій прошель всё степени посвященія. Онъ быль священникомъ, когда его избрали на патріаршій престолъ. Императоръ Михаилъ быль человъкомъ невоздержаннымъ, онъ передалъ управление империею дядъ своему Вардъ. Игнатій навлекъ на себя ненависть императора, отказавшись постричь въ монахини императрицумать, Өеодору, и ея двухъ дочерей. Онъ же вовбудилъ противъ себя и другаго могущественнаго врага, Варду, которому отказалъ въ общественномъ причащении, по причинъ соблазнительности его частной жизни. Наконедъ, въ день своего посвященія, онъ нажиль себъ противника въ Григоріъ, епископъ Сиракузскомъ, унизивши его и отказавшись допустить его къ этому торжеству подъ темъ предлогомъ, что последній быль обвиняемъ въ различныхъ преступленіяхъ. Въ самомъ деле, онъ былъ виновенъ въ нихъ, но онъ не былъ осужденъ. Послъ этого Игнатій подвергь его суду и осудиль; но Римь, куда Григорій аппелироваль, нервоначально не согласился съ этимъ осужденіемъ. Онъ утвердилъ его только тогда, когда объявлена была открытая война противъ Фотія и его приверженцовъ. Мы безъ затрудненія допускаемъ, что Игнатій иміль добрыя наміренія и поступалъ по внушенію совъсти во всемъ томъ, что дълаль; но справедливость требуетъ также признать, что онъ не подражалъ ни благоразумію Тарасія, ни возвышенному отреченію Златоуста. Можно думать, что воспоминаніе объ императорской власти, которой отецъ его насильственно быль лешенъ, не располагало его потворствовать твиъ, которые занимали высокое положеніе, признаваемое имъ несправедливо похищеннымъ у своей фамиліи. Дворъ обвинилъ его въ прикосновенности къ дёлу одного авантюриста, который думаль, что имбеть права на императорскую корону, и онъ былъ изгнанъ,

Огромное число епископовъ, прежде него, переносили подобный произволъ двора. Между его предшественниками, даже на Римскомъ престолъ, Игнатій могъ бы найти образцы, которые пожелали лучше отказаться отъ достоинства, которое не могла

болѣе носить съ пользою для Церкви, чѣмъ возбуждать, посредствомъ безполезной оппозиціи, смуту, всегда сопровождающуюся для Церкви печальными послѣдствіями. Онъ не призналъ приличнымъ подражать этимъ примѣрамъ, и не захотѣлъ отказаться отъ своего достоинства, вопреки настоянію многихъ епископовъ.

Дворъ не могъ уступить. Онъ созвалъ клиръ, который избралъ патріархомъ Фотія.

Фотій былъ племянникомъ патріарха Тарасія, и принадлежалъ къ императорской фамиліи. Вотъ изображеніе его, представляемое Флери: 1) "Геній Фотія былъ еще выше его происхожденія по рожденію. Онъ обладаль великимъ духомъ, тщательно развитымъ. Его богатства представляли ему легкую возможность находитъ всякаго рода книги. И его страсть къ (ученой) славѣ заставляла его проводить цѣлыя ночи за чтеніемъ. Такимъ образомъ онъ сдѣлался ученѣйшимъ человѣкомъ не только своего вѣка, но и предшествовавшихъ. Онъ зналъ грамматику, піитику, реторику, философію, медицину и всѣ свѣтскія науки; но онъ не пренебрегалъ и церковною наукою, и когда посвятилъ себя духовному званію, сталъ весьма ученымъ и въ этой наукѣ".

Въ одномъ сочиненіи, составленномъ въ послѣднія времена подъ вліяніемъ Римскаго двора, <sup>2</sup>). вынуждены были сказать о Фотіѣ: "Его обширная ученость, его вліятельный характеръ, уступчивый и твердый въ одно и то же время, его ловкость въ политическихъ дѣлахъ, и при этомъ его пріятная наружность, благородныя и привлекательныя манеры дѣлали его замѣчательнымъ среди его современниковъ".

Мы должны были прежде всего изобразить характеръ Фотія согласно съ писателями, которыхъ нельзя заподозрить въ благосклонности къ нему. Но истина требуетъ еще и того, чтобы мы сообщили свъдънія о документахъ, которые послужили основаніемъ для всего того, что въ послъдующее время было писано въ Римской Церкви о важныхъ событіяхъ, къ которымъ Церковь эта была причастна.



<sup>1)</sup> Флери, Церк. Ист., кн. L, § 3, голъ 858.

<sup>2)</sup> Восточная Церков, сочинение, обнародованное подъ именемъ Пичипіоса, часть 1-я, гл. IV, издание Римской пропаганды.

Прежде всего мы укажемъ на письма Митрофана, митрополита Смирнскаго, Стиліана, епископа Нео-Кесарійскаго, и монаха Өеогноста. Эти три человъка извъстны, какъ личные враги Фотія. Анастасій же Библіотекарь есть до такой степени презрънный человъкъ, что его свидътельству нельзя придавать никакой важности. Воть въ кратцъ сужденіе о немъ, высказанное даже въ Римъ, въ 868 г.: "Вся Церковь Божія знаетъ, что сдълалъ Анастасій во времена папъ, нашихъ предшественниковъ, а равно и то, какое распоряжение было сдълано въ отношеніи къ нему Львомъ и Бенедиктомъ, изъ коихъ одинъ лишиль его сана, отлучиль и анаоематствоваль, а другой, лишивши его священнической рясы, допустиль къ причащенію наравнъ съ мірянами. Затьмъ папа Николай возстановиль его, подъ условіємь, что онь пребудеть вырнымь римской Церкви. Но проникши въ наши потріаршія палаты и похитивши акты собора, на которомъ былъ осужденъ, онъ подучилъ людей перельзть чрезъ ствны этого города, чтобы посвять раздоръ между свътскими князьями и въ Церкви; и былъ причиною того, что нъкто, по имени Адалгримъ, ушедши въ Церковь, потерялъ зрвніе и даръ слова. Наконецъ, какъ многіе изъ васъ, подобно мнв, слышали, онъ говорилъ одному священнику по имени Адону, своему родственнику, что онъ до того забыль наши благодъянія, что послаль одного человъка къ Елееерію, обязывая его соворшить убійство, о которыхъ вы знаете 1). Вотъ почему мы приказываемъ, сообразно съ осуждениемъ папы Льва и Бенедикта, что бы онъ лишенъ былъ всякаго церковнаго общенія, до тіхть порть, пока защитить себя на соборів отъ всіхть взводимыхъ на него обвиненій; и кто только вступить въ общение съ нимъ, или даже будетъ говорить съ нимъ, тотъ подвергнется такому же отлученію. Если же Анастасій удалится



<sup>1)</sup> Елееерій, сынъ епископа Арсенія, обольстивши дочь папы Адріана ІІ, покитиль ее и женился на пей, хотя она была невѣстою другаго. Папа получиль отъ императора Людовика коммиссаровь, чтобы судить Елеферія по римскимь законамь. Тогда Елееерій пришель въ ярость, убиль Стефанію, жену папы и ея дочь, ставшею его собственною женою. Молва ходила, что именно Анастасій подготовиль эти убійства для брата своего Елееерія. Въ началѣ своего папствованія, то есть въ 868 г., Адріанъ сдѣлаль Анастасія библіотекаремъ римской Церкви. (См. Annales Bertin).

изъ Рима, хотя бы на незначительное разстояніе, или, если будеть совершать какія либо церковныя требы, то будеть пораженъ въчною анаоемою, онъ и его сообщники". Безъ сомнънія, Анастасій снискаль милость у папы Адріана, какъ снискалъ ее у папы Николая. Римъ имълъ надобность въ немъ при своихъ распряхъ съ Востокомъ, потому что Анастасій очень хорошо говориль по гречески, что было тогда большою редкостію на Западі. Такъ, въ слідующемъ году, 869, Анастасій оказался въ Константинополъ, на соборъ, составленномъ противъ Фотія. Онъ перевель на немъ соборныя опредъленія съ греческаго языка на латинскій и предпослаль имъ введеніе, въ которомъ описываетъ по своему дъянія, направленныя противъ Фотія. Подобный человінь можеть ли быть признаваемь достовърнымъ свидетелемъ противъ Константинопольскаго патріарха, можеть ли быть мудрымъ ценителемъ фактовь и честнымъ повъствователемъ? Не должно ли думать, что онъ хотълъ заявить себя върнымъ римской Церкви, подъ каковымъ условіемъ папа Николай и простиль его въ первый разъ?

"Точно неизвъстно, когда померъ этотъ писатель. Достовърно только, что онъ еще жилъ въ папствованіе Іоанна VIII, который былъ избранъ въ 872 г. и померъ въ 882 г." 1).

Нѣкоторые писатели старались утверждать, будто въ Римѣ, въ ту же эпоху, было два Анастасія Библіотекаря,—чтобы такимъ образомъ не навлечь на папскаго историка обвиненій, которыя лишають его всякаго довѣрія. Но въ пользу этого утвержденія не могутъ привесть никакого доказательства и, слѣдовательно, на него надобно смотрѣть, какъ на лишенное всякаго основанія. Фактъ достовѣрный, что Анастасій Библіотекарь жилъ именно въ эпоху, на которую мы указали, и что нешзвѣстенъ другой Анастасій Библіотекарь, за исключеніемъ того, который скомпроментироваль себя жестокими поступками, упомянутыми въ осужденіи, изнесенномъ противъ него; который въ самомъ Римѣ былъ осуждаемъ неоднократно и который пріобрѣлъ папское благоволеніе подъ условіемъ, дѣлающимъ этого писателя подозрительнымъ, когда онъ говорить о противникахъ Римской Церкви.

<sup>1)</sup> Feller, Dict. biog., cm. Anastase.

Противъ Фотія основываются еще на свидѣтельствѣ Никиты Давида Пафлагонянина, автора Жизни Иниатія. Можно даже сказать, что этотъ писатель есть великій авторитетъ противъ патріарха Фотія. Безпристрастіе однако обязывается замѣтить, что Никита увлекается духомъ партіи до принятія пресловутой прибавки въ символѣ Filioque, хотя прибавка эта оффиціально еще не была признана законною даже на Западѣ. Совокупность его разсказа и разсказа Михаила Синкелла доказываетъ, что обоихъ этихъ писателей надобно включить въ число личныхъ враговъ Фотія.

Но когда дело касается сужденія объ исторической личности, то надобно ли ссылаться на ея враговъ? Такъ поставивши вопросъ, значить решить его.

Очевидное и неопровержимое доказательство противъ этихъ писателей вытекаетъ изъ ихъ собственнаго повъствованія, когда его сравниваютъ съ повъствованіемъ другихъ историвовъ, каковы: Георгій, Кедринъ, Зонаръ и Константинъ Порфирогенетъ; ибо первые, вслъдствіе увлекавшей ихъ ненависти, приписываютъ Фотію преслъдованія, коихъ объектомъ былъ Игнатій; между тъмъ какъ ихъ исключительно приписываютъ Вардъ послъдніе, безпристрастные писатели.

Въ виду противоръчивыхъ повъствованій историковъ, къ какой же сторонъ мы примкнемъ? Не будемъ придавать значенія ни тъмъ, ни другимъ историкамъ. Фотій и папы, съ которыми онъ былъ въ разногласіи, писали письма, въ которыхъ изложили свои собственныя мысли. Эти письма существуютъ; они суть самые неоспоримые документы. Послушаемъ же самихъ противниковъ, изъ коихъ каждый защищаетъ свое дъло; это лучшее средство установить истину.

Фотій удостоился епископскаго посвященія въ день Рождества Христова, въ 858 году. Въ слъдующемъ году онъ такъ писалъ Николаю 1-му, который занималъ тогда Римскій престолъ:

"Святъйшему, освященнъйшему и достопочтеннъйшему сослужителю Николаю, папъ древняго Рима, Фотій, епископъ Константинополя, новаго Рима.

"Когда моему духу предносится величіе священства, когда я представляю себъ разстояніе, существующее между его совер-

шенствомъ и человъческою неизмънностію; когда измъряю слабость монхъ силъ, и останавливаюсь на мысли, всегда присущей мив относительно высоты подобнаго достоинства, -- мысли, внущающей мив удивление и изумление, при видв людей нашего времени, не говоря даже о людяхъ прежнихъ временъ, принимающихъ страшное иго первосвященства, и хотя они были люди облеченные плотью кровью, но ръшавшіеся, къ великой своей гибели, исполнять служение херувимовъ, чистыхъ духовъ; когда мой духъ останавливается на подобныхъ мысляхъ, и когда я вижу себя самого призваннымъ къ тому состоянію, которое приводить меня въ трепеть при созерцаніи его въ другихъ: то не могу выразить до какой степени я испытываю скорбь, до какой степени предаюсь печали. Съ дътства своего, я приняль решеніе, только укреплявшееся съ летами, держаться вдали отъ дёль и отъ шума, и наслаждаться отраднымъ спокойствіемъ частной жизни; однако же (я долженъ признаться предъ Вашею Святынею, ибо пиша вамъ, я долженъ говорить истину), я быль обязань принять должности при императорскомъ дворъ, и такимъ образомъ отказаться отъ своего решенія. Во всякомъ случать, я не быль на столько безразсуднымъ, чтобы домогаться священническаго достоинства. Оно казалось мив слишкомъ почтеннымъ и слишкомъ страшнымъ, особенно же, когда я припоминалъ примъръ Петра, кориеея среди апостоловъ, который представивши нашему Господу и нашему истинному Богу Інсусу Христу, столько свидътельствъ своей въры и показавши Ему, что онъ любитъ Его горячо, считаль увънчаніемь всёхь своихь добрыхь дёль честь быть возведеннымъ своимъ Учителемъ въ священство. Я припоминаю также примъръ того слуги, которому ввъренъ быль таланть, и который, чтобы не истратить его, скрыль его въ виду строгости своего господина, --- былъ вынужденъ дать отчетъ въ этомъ и былъ осужденъ въ огонь и въ геенну за то, что не зналъ цъны таланта.

"Но для чего мит писать вамъ объ этомъ, возобновлять мою скорбь, усиливать мою печаль, и делать васъ повереннымъ моихъ страданій? Воспоминаніе о тяжелыхъ предметахъ усиливаетъ скорбь, не принося облегченія. То, что произошло, есть

какая-то трагедія, которая совершилась, безъ сомнінія, для того, чтобы вашими молитвами мы могли управлять стадомъ—незнаю ради чего ввітреннымъ намъ; чтобы открывшееся предънами облако затрудненій разсівялось, чтобы мрачная атмосфера, окружающая насъ, просвітлівла. Подобно тому, какъ кормчій радуется, когда видить свой корабль хорошо направленнымъ при благопріятномъ вітрів, такъ и Церковь доставляеть радость пастырю, когда онъ видить ее возрастающею въ благочестій и добродітеляхь; она разсівеваеть окружающія его подобно облакамъ безпокойства и опасенія, которыя внушаєть ему его собственная немощь.

"Наконецъ, когда тотъ, кто прежде наст исполняль епископскія обязанности оставиль эту честь, я увидёль нападеніе на меня со всёхъ сторонъ, не знаю по какимъ побужденіямъ, нападеніе клира и собранія епископовъ и митрополитовъ и преимущественно императора, который исполненъ любви ко Христу, который добръ, справедливъ, человъколюбивъ и (почему не сказать этого?) болве справедливъ, чвмъ царствовавшие до него. Только въ отношении ко мив онъ быль не человеченъ, жестокъ и страшенъ. Дъйствуя согласно съ собраніемъ, о которомъ я говорилъ, онъ не давалъ мнъ покоя, представляя мотивомъ своихъ требованій волю и единодушное желаніе клира, не вичмавшаго никакому моему заявленію, —и утверждаль, что въ виду подобнаго избранія онъ не можеть, даже если-бы хотіль. снизойти къ моему сопротивленію. При многочисленности собранія клириковъ мои моленія не могли быть слышимы огромнымъ большинствомъ; а тъ которые слышали ихъ, не придали имъ никакого значенія; они проникнуты были однимъ намъреніемъ, однимъ ръшительнымъ желаніемъ: возложить на меня епископство, вопреки моему собственному желанію".

Остановимся здѣсь на минуту. Враги Фотія утверждаютъ, что выражаясь подобнымъ образомъ, онъ представляєть доказательства своего лицемѣрія; что вмѣсто отреченія отъ епископства, онъ страстно желалъ его. Они обвиняютъ его въ допущеніи лжи, когда онъ утверждаетъ, будто его предшественникъ оставилъ свое достоинство.

Точны ли эти два утвержденія? Мысли человѣка скорѣе

можно узнать изъ его переписки, чёмъ изъ произвольныхъ заявленій его враговъ. Безъ сомнёнія, этого принципа, никто не станетъ оспаривать. Но интимныя письма Фотія къ родственнику своему цезарю Вардъ громко свидътельствуютъ, что онъ употребилъ всв средства, чтобы уклониться отъ достоинства, которое хотели возложить на него. Почести, которыми онъ польвовался при дворъ, были для него тягостны, потому что они отвлекали его отъ научныхъ занятій, бывшихъ единственною его страстію; онъ понималь, что когда его возведуть на патріаршую каоедру, то онъ долженъ будетъ отказаться отъ той тихой жизни, при которой наука давала ему возможность испытывать истинныя удовольствія; воть почему онъ умоляль Варду передать его избраніе кому либо другому 1). Какой мотивъ могъ имѣть онъ пиша подобнымъ образомъ въ своихъ интимныхъ сношеніяхъ съ человъкомъ, который зналъ его расположения и который былъ его другомъ?

Хотвль ли Фотій обмануть папу, пиша ему, что Игнатій оставиль свой престоль? Достовфрный факть, что справедливо или несправедливо Игнатій быль осуждень, какъ заговорщикь, и въ силу этого посланъ былъ императоромъ въ ссылку. Если среди этихъ обстоятельствъ, какъ утверждаетъ Анастасій Библіотекарь, онъ наложиль на всю свою Церковь нѣчто въ родѣ запрещенія: то это поведеніе его было предосудительно и противоположно поведенію величайшихъ и святвишихъ епископовъ. Мы прежде видели, что папа Мартинъ, будучи осужденъ, преследуемъ и изгнанъ въ ссылку, подобно Игнатію, признаетъ однако законностъ епископа Евгенія, котораго Римская Церковь избрала въ преемники ему, никогда въ тоже время не отрекаясь отъ своего престола. Святой Златоусть, будучи несправедливо изгнанъ, написалъ следующія величественныя слова: "Церковь не началась мною и не окончится вмъстъ со мною". Вследствіе этого, онъ приглашаль епископовъ повиноваться тому, кто быль поставлень на его мъсто, и только просиль ихъ не подписывать его осужденія, если они не признаютъ его виновнымъ.

<sup>1)</sup> Cm. Photii epist, ad Bard.

Фотій долженъ былъ считаться съ этимъ обыкновеніемъ и смотрёть на своего предшественника, какъ на отказавшагося отъ своего достоинства, потому что клиръ не менте, какъ сотнею голосовъ 1), избралъ его въ преемники ему. Онъ только не могъ писать папт, что Игнатій былъ лишенъ своего достоинства, потому что канонически онъ не былъ осужденъ.

Итакъ, онъ не былъ ни лицемъромъ, ни лжецомъ, когда пи салъ къ папъ такъ, какъ мы это видъли. Фотій продолжаетъ слъдующимъ образомъ:

"Когда путь прошеній мнѣ быль закрыть, я облился слезами; тоска, обнявшая меня, подобна была тучѣ и наполнила меня мракомъ и скорбію и вдругь излилась потокомъ слезъ, которыя полились изъ моихъ глазъ. Когда слова оказываются безсильными для полученія пощады, тогда естественно прибѣгать къ мольбамъ и слезамъ; въ нихъ ищутъ нѣкотораго облегченія, хотя и не могутъ льстить себя надеждою на полученіе его. Тѣ, которые употребляли противъ меня насиліе, не давали мнѣ покоя до тѣхъ поръ, пока не достигли желаемаго, хотя это было противно моему желанію. И вотъ я преданъ невзгодамъ и пересудамъ, которыя извѣстны одному только всевѣдущему Богу. Но достаточно и этого, какъ говорить пословица.

"А такъ какъ общеніе вѣры лучше всего, и такъ какъ оно по преимуществу служитъ источникомъ истинной любви, при заключеніи съ Вашей Святыней чистой и неразрывной связи: то мы рѣшились вкратцѣ выгравировать, какъ на мраморѣ, нашу вѣру, которая есть также и ваша. Этимъ мы скорѣе испытаемъ дѣйствіе вашихъ горячихъ молитвъ и представимъ вамъ лучшее свидѣтельство нашей любви".

За-темъ Фотій излагаетъ свое исповеданіе веры съ точностію и глубиною, достойною величайшаго богослова. Онъ излагаетъ въ немъ основныя истины христіанства о Троичности, о Воплощеніи и Искупленіи. Онъ признаетъ семь вселенскихъ соборовъ и въ немногихъ словахъ, но съ замѣчательною правильностію излагаетъ опредѣленное на нихъ ученіе. Далѣе онъ присовокупляетъ:

<sup>1)</sup> Враждебные Фотію историки соглашаются съ этимъ.

"Таково исповъдание моей въры, относительно предметовъ принадлежащихъ ей и вытекающихъ изъ ней; въ этой въръ содержится моя надежда. Она принадлежить не мнъ одному, но раздъляется всёми, кто хочеть жить благочестиво, кто питаетъ въ себъ божественную любовь, кто рышился сохранять чистымъ и неповрежденнымъ христіанское ученіе. Оглашая подобнымъ письмомъ наше исповедание веры и извещая Вашу Освященнъйшую Святость обо всемъ, касающемся насъ, --мы какъ-бы выгравировали на мраморъ то, что высказали предъ вами на словахъ. Какъ уже сказано нами, мы имфемъ надобность въ вашихъ молитвахъ, дабы Богъ былъ милостивъ и благъ ко всёмъ нашимъ предпріятіямъ; дабы Онъ даровалъ намъ благодать исторгнуть всякій корень соблазна, всякій камень преткновенія изъ церковнаго сословія; дабы мы могли пасти тёхъ, которые намъ подчинены; дабы множество нашихъ гръховъ не замедляло шествія стада по пути добродетели, и такимъ обравомъ не дълало нашихъ прегръшеній еще болье многочисленными; дабы я всегда поступаль и говориль в рующимь благопотребное; дабы, съ своей стороны, они всегда были послушными и покорными къ тому, что относится къ ихъ спасенію; дабы, по благодати и милости Христа, Который есть глава всъхъ, они непрестанно возрастали въ Немъ, Коему да будетъ слава и царство со Отцемъ и Св. Духомъ, единосущною Троицею и началомъ жизни, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь".

Это письмо отражаетъ эпоху по своему тону, нъсколько принужденному (affectée); тъмъ не менъе оно служитъ прекраснымъ памятникомъ православія и во всъхъ отношеніяхъ достойно великаго писателя и великаго епископа.

Враги Фотія заявляютъ, что первое письмо его, написанное имъ папѣ, есть произведеніе лицемѣрное, въ которомъ онъ старается склонить его на свою сторону средствами недостойными и преимущественно проявленіемъ великой ревности противъ иконоборцевъ. Но изъ этого мнимаго перваго письма никогда не приводили ни одной строки; тѣ, которые предполагаютъ его, не подумали, что епископы не могли имѣтъ ни малѣйшаго сношенія между собою, прежде чѣмъ обмѣняются, по принятому обычаю, общительными грамотами. Въ этомъ случаѣ, какъ и

во многихъ другихъ, ненависть ослѣпила поддѣлователей. Первое письмо Фотія къ папѣ и есть то, которое мы перевели.

Оно было доставлено въ Римъ вмёстё съ письмомъ императора. Николай І-й воспользовался этимъ случаемъ, чтобы проявить актъ верховной власти въ Церкви. Этотъ папа былъ однимъ изъ техъ, которые наиболее способствовали развитію явла Адріана I-го. Іевунтъ Мембургъ 1), желая похвалить его утверждаеть, что: въ теченіе своего семилётняго первосвященствованія онъ возвысиль папскую власть до степени, которой она еще не достигала, особенно же въ отношеніи къ императорамъ, королямъ, князьямъ и патріархамъ, съ которыми онъ обращался съ строгостію, какъ ни одинъ изъ его предшественниковъ, -- и обращался такъ каждый разъ, когда считалъ себя оскорбленнымъ въ своихъ преимуществахъ первосвященнической своей власти". Этотъ фактъ неоспоримъ, но патеръ Мембургъ не замічаеть ни исторической важности того, что утверждаеть, ни позорныхъ последствій этого развитія папской власти. Равнымъ образомъ онъ не видитъ, что это мнимое развитіе есть лишь коренное видоизм'тненіе, и что съ девятаго в'тка папство перестало уже быть римскимъ патріаршествомъ первыхъ восьми въковъ.

Николай не зналъ, что произошло въ Константинополъ, когда низложенъ былъ Игнатій и избранъ Фотій. Онъ зналъ только, что Фотій былъ міряниномъ во время этого избранія. Достовърно, что многіе Западные каноны запрещали поситиныя посвященія; но эти каноны не были приняты на Востокъ, и хотя распространенное тамъ обыкновеніе было въ пользу посвященій, сообщаемыхъ послъдовательно, но церковная исторія многочисленными примърами доказываетъ, что иногда тамъ возвышались надъ канонами и принятымъ обыкновеніемъ, въ пользу людей, отличавшихся преимущественными достоинствами и при важныхъ обстоятельствахъ. Достаточно припомнить имена. Амвросія Медіоланскаго, Нектарія, Тарасія и Никифора Константинопольскаго, чтобы докавать, что посвященіе Фотія произошло не безъ предшествующихъ, весьма почтенныхъ примъровъ.



<sup>1)</sup> Maimb., Histoire de schisme des Grecs.

Но Николай захотълъ показать себя верховнымъ судьею. Вмъсто того, чтобы скромно не согласиться войти въ общение съ новымъ патріархомъ до болье подробнаго разузнанія дъла, онъ слъдующимъ образомъ отвъчалъ на письма императора и Фотія:

"Творецъ всёхъ вещей установилъ первенство божественной власти, которую Творецъ же всёхъ вещей усвоилъ всёмъ избраннымъ своимъ апостоламъ; онъ установилъ твердость этой власти на твердости вёры князя апостоловъ, то есть, на Петрѣ, которому преимущественно даровалъ первый престолъ. Ибо ему было сказано гласомъ Господнимъ: "Ты еси Петръ, и на семъ камнѣ созижду Церковь Мою, и врата ада не одольють ее". Петръ, названный такъ по причинѣ твердости камня, коимъ есть Христосъ, не перестаетъ молитвами своими укрѣплять непоколебимое зданіе вселенской Церкви, стараясь правиломъ истинной вѣры преобразовать безуміе тѣхъ, которые впадаютъ въ заблужденіе, и поддерживая тѣхъ, которые укрѣпляютъ ее, боясь чтобы адскія врата, то есть, навожденія злыхъ духовъ и еретическихъ нападеній, не привели къ нарушенію единства Церкви 1).

За-тъмъ Николай притворяется предполагающимъ, будто Михаилъ прислалъ посольство въ Римъ за-тъмъ, что хотълъ выполнить слъдующее правило, установленное отцами: "Безъ согласія римскаго престола и римскаго первосвященника не должно ничего ръшать при разногласіяхъ".

Этотъ принципъ былъ принимаемъ, но лишь въ томъ смыслъ, что вопросъ въры не могъ быть ръшенъ безъ согласія Западныхъ Церквей,—согласія обыкновенно передаваемаго первымъ престоломъ этихъ странъ, а не въ томъ смыслъ, будто согласіе частнаго престола Римскаго или Римскаго епископа строго было необходимо. Такимъ образомъ Николай основывается на заблужденіи и ложно предпологаетъ, будто принципъ признавался и Восточнымъ императоромъ. Въ этомъ послъднемъ отношеніи папа преимущественно зналъ, какъ надобно себя держать. Онъ тотъ-часъ нападаетъ на избраніе



<sup>1)</sup> Nicol., epist. 2 et 3, въ Собрани соборов P. Labbe, t. VIII; Nat. Alexand. Hist. Eccl. Dissert. IV, in Soccul. IX.

Фотія въ силу каноновъ Сардикійскаго собора и декреталій папы Целестина, Льва и Геласія, которыхъ онъ называетъ учителями каволической въры. Онъ могъ бы замътить, что дъло шло не о въръ, но о вопросъ дисциплинарномъ, и что Востокъ не держался, и виблъ право не держаться, относительно этого пункта, западной дисциплины. Адріанъ 1-й запретиль на будущее время возводить мірянина въ епископскую степень. Николай основывается на этомъ прецедентъ; но онъ не изслъдуетъ, имълъ ли Адріанъ болье чъмъ онъ, Николай, права дълать подобное запрещеніе. "Мы желаемъ, присовокупляетъ онъ, чтобы Игнатій предсталь предъ нашими посланными для объясненія, почему онъ оставиль свой народь, не принявь въ расчетъ предписаній нашихъ предшественниковъ, святыхъ первосвященниковъ Льва и Бенедикта... Пусть все будетъ предоставлено нашему верховному авторитету, дабы мы апостольскою властію опреділили, что надобно сділать, дабы ваша Церковь, которая такъ поколеблена, на будущее время явилась стойкою и умиротворенною".

Согласно съ обыкновеніемъ, установившимся съ тѣхъ поръ въ Римской Церкви, Николай не былъ занятъ своими обязанностями верховного первосвященника, на столько, чтобы не позаботиться о матеріальныхъ интересахъ своего престола. Вотъ почему онъ писалъ императору: "Возвратите намъ отчины Калабріи и Сициліи и всѣ имущества Церкви, владѣніе коими было пріобрѣтено ею и коими она имѣла обыкновеніе управлять посредствомъ своихъ уполномоченныхъ; ибо неразумно, чтобы церковное имущество, предназначенное для освѣщенія и для службы Церкви Божіей, было отнято у насъ земною властію".

Итакъ вотъ мірское дёло облекается религіознымъ освященіемъ.

"Мы желаемъ, присовокупляетъ Николай (это слово естественно стекаетъ съ его пера при всякомъ случав), мы желаемъ, чтобы посвящение архиепископу Сиракузскому было сообщаемо нашимъ престоломъ, дабы предание, установленное апостолами, не было нарушено въ наше время". Вотъ причина по истинъ странная, чтобы не сказать большаго. Сицилия была

подчинена римскому патріархату въ четвертомъ вѣкѣ; послѣ паденія имперіи, эта область осталась во владѣніи императора Константинопольскаго. А согласно съ правиломъ, принимаемымъ въ Церкви во всѣ времена, церковныя распредѣленія должны сообразоваться съ измѣненіями гражданскихъ распредѣленій. Сиракузы, въ силу этого правила, должны быть причислены къ Константинополю, а не къ Риму.

Письмо къ Фотію было только сокращеніемъ письма, адрессованнаго къ императору. Но Николай избътаетъ въ немъ употреблять высокомърныхъ выраженій, на которыя мы указали въ послъднемъ письмъ. Онъ обращается къ Фотію, какъ къ простому мірянину, не давая ему никакого епископскаго титула, хотя папа зналъ, что Фотій законно былъ посвященъ. Подъ этимъ пріемомъ скрывалась слъдующая мысль: никакой епископъ не можетъ быть признаваемъ законно посвященнымъ безъ согласія римскаго первосвященника.

Древніе папы не говорили подобнымъ языкомъ ни съ императорами, ни съ братьями своими-епископами. Среди обстоятельствъ, когда они должны были вмфшиваться въ дела для защиты въры или дисциплины, они не выставляли себя верховными судьями, не приписывали себъ верховнаго авторитета; они обращались къ преданію, къ канонамъ; ничего не дълали бевъ соборовъ и не смъшивали мірскихъ дълъ съ духовными. Мы указали на первые шаги папства по его новому пути и на его попытки ниспровергнуть древнее право. Николай 1-й почувствоваль себя въ состояніи сдёлать изъ новыхъ притязаній столько же древнихъ и неоспоримыхъ преимуществъ. Такимъ образомъ онъ заслуживаетъ быть помъщеннымъ между Адріаномъ 1-мъ, истиннымъ основателемъ современнаго папства, и Григоріемъ VII, который вознесъ его до высочайшей степени. Но Ложныя Декреталіи не были извъстны на Востокъ. А Николай 1-й, вмъсто того, чтобы ссылаться на общія начала вселенскихъ соборовъ, указываетъ на Декреталіи своихъ предшественниковъ, какъ будто бы Римскіе епископы могли устанавливать вселенскіе законы. Фотій, во второмъ своемъ письмъ, напомнилъ ему истинныя начала съ такою же точностію, какъ и скромностію.

Когда легаты Николая прибыли въ Константинополь, то въ этомъ городъ былъ созванъ соборъ, на которомъ присутствовало триста двадцать восемь епископовъ и на которомъ засъдали легаты. Игнатій представлень быль вь это собраніе и торжественно быль низложень на немь. Всв согласны съ этимь фактомъ. Однако же враги Фотія изъ этихъ трехъ сотъ двадцати восьми епископовъ, судившихъ публично и въ присутствіи значительной толпы народа, дёлають столькихь же подкупленныхь дворомъ изменниковъ. Мы не можемъ верить, чтобы такое количество епископовъ и до такой степени обезчестило свою совъсть, чтобы никто изъ среды ихъ не почувствовалъ ея угрызеній, чтобы народъ не протестовалъ противъ подобнаго безчестія. Трудно повёрить этой стачкё трехъ сотъ двадцати восьми епископовъ, окруженныхъ толпою клира и народа; намъ представляется более вероятными, что Игнатій, не смотря на свои добродътели, былъ возведенъ въ патріархи не столько по избранію, сколько по вліянію властей и по причинъ своего благороднаго происхожденія, какъ его и укоряли въ этомъ, и быль замъщань, безь сомнънія, вопреки своему желанію, въ политическию интригу. Мы не видимъ никакой причины заподозрѣвать чистоту его намвреній, но не быль ли онъ нѣсколько честолюбивъ? и не по причинъ ли вліянія своего пагубнаго честолюбія онъ не подражаль величію души и по истинъ епископскому отреченію Златоуста?

Игнатій быль низложень во второй разъ Константинопольскимь соборомь въ 861 году. Онь аппелироваль къ папѣ. Но его аппеляція была подписана только шестью митрополитами и пятнадцатью епископами.

Легаты возвратились въ Римъ. Спустя немного времени послъ ихъ возвращенія, императорское посольство принесло Дъянія собора и письмо Фотія, выраженное въ слъдующихъ словахъ:

"Святъйшему среди всъхъ и освященнъйшему брату и сослужителю Николаю, папъ древняго Рима, Фотій епископъ Константинополя, новаго Рима.

"Нътъ ничего почтеннъе и прекраснъе, какъ милосердіе; это общее убъжденіе подтверждается и Св. Писаніемъ. Посредствомъ милосердія соединяется то, что раздълено; борьба умиро-

творяется; а что соединено уже и внутренно связано, то еще болве связывается крвпко; оно закрываетъ всякое появленіе возмущеній и внутреннихъ распрей; ибо "оно не мыслить зла, но терпитъ все; оно надвется на все, переноситъ все, и никогда, по словамъ блаженнаго Павла, не истощается". Оно примиряетъ виновныхъ слугъ съ своими господами, указывая для уменьшенія вины ихъ на тождество нашей природы. Оно учить слугь съ кротостію переносить гиввъ своихъ господъ и утъщаетъ ихъ при неравенствъ состоянія примъромъ тъхъ, которые равнымъ образомъ терпъли это неравенство. Оно смягчаеть гитвь родителей противь ихъ детей и противь ропота этихъ последнихъ; оно изъ родительской любви делаетъ могущественное оружіе, которое защищаеть ихъ, и останавливаеть въ недрахъ семействъ тъ раздоры, которыхъ ужасается природа. Оно легко прекращаетъ разногласія, возникающія между друзьями, и побуждаетъ ихъ сохранять добрыя дружескія отношенія. Что же касается тёхъ, которые имёють одни и тё же мысли о Богъ и о предметахъ Божественныхъ, то хотя бы они были раздёлены пространствомъ и никогда не видёли другъ друга, оно соединяетъ ихъ, отождествляетъ ихъ мысли и дълаетъ изъ нихъ истинныхъ друзей; и если случайно одинь изъ нихъ по большой неосторожности взведетъ обвинение противъ другого, оно исцеляеть это, все возстановляеть, скрепляя связь единства".

Эта картина благодъяній милосердія направлена противъ Николая, который не соблюль его въ отношеніи къ Фотію и слишкомъ поспъшно началь упрекать его. Константинопольскій патріархъ продолжаеть:

"Именно это милосердіе безъ затрудненія дало мив возможность перенесть упреки, которые вы бросили въ меня, какъ противъ какого либо преступника, и помѣшало мив признать ваши слова плодомъ гивъва, или словами души, ищущей обиды и недружелюбія; напротивъ, побудило меня посмотрѣть на нихъ, какъ на доказательство расположенія (affection), не умѣющаго притворяться, какъ на слишкомъ большую ревность о церковной дисциплинв, ревность, которая желаетъ, чтобы все было въ совершенствв. Ибо если милосердіе не позволяетъ смотрѣть

даже на зло, какъ на зло, то какъ оно позволить думать, что такой-то предметь есть здо? Природа истиннаго милосердія такова, что милосердіе смотрить, какъ на благодіяніе, даже на то, что причиняеть намъ скорбь. Но поелику ничто не препятствуеть, чтобы между братьями, или между отцомъ и сыномъ, была высказываема истина (и въ самомъ діль, въ чемъ больше дружества, какъ не въ истині), то пусть позволено мить будеть высказаться предъ вами и написать вамъ съ полною свободою, не изъ желанія противорічить вамъ, но въ намъреніи защитить себя.

"Будучи совершеннымъ, какимъ вы есте, вы прежде всего должны были бы принять въ соображение, что мы впряжены въ это иго, вопреки нашему желанію, и следовательно должны были имъть сострадание къ намъ, вмъсто того, чтобы дълать намъ упреки; не презирать насъ, а сострадать нашей скорби. Въ самомъ дълъ, въ отношени къ тъмъ, которые подверглись насилію, обязательны милосердіе и доброта, а не ругательства и презрѣніе. Но мы претерпѣли насиліе такое, какое вѣдаетъ одинъ только Богъ, знающій самые сокровенные предметы; насъ удержали вопреки нашему желанію; мы подвергнуты были надзору, окружены шпіонами, какъ преступникъ; насъ подвергли избранію, вопреки нашему желанію; насъ поставили епископомъ, не взирая на наши слезы, на наши жалобы, наше огорченіе, наше отчаяніе. Весь міръ знаеть, что это было такъ; потому что дала совершались не подъ секретомъ, и крайности насилія, которымъ я подпалъ, совершались на столько публично, что весь міръ зналь о нихъ. Какъ! не следуеть ли скоре сожальть и утышать, сколько возможно, тыхъ, которые претерпъли такое насиліе, чъмъ нападать на нихъ, злословить ихъ и наносить имъ оскорбленія? Я лишенъ жизни тихой и спокойной; я потеряль мою славу (ибо существують же люди, любящіе мірскую славу), я потеряль мои дорогіе досуги, мои столь чистыя и столь пріятныя сношенія съ моими друзьями, тв сношенія, откуда печаль, пронырство и упреки были исключены. Никто не питалъ ко мнв ненависти; и я никого не порицалъ, никого не презиралъ, ни чужестранцевъ, ни бъдняковъ; я не имълъ ничего противъ тъхъ, которые мало сносились со мною, а тёмъ болёе не имёлъ ничего противъ монхъ друзей. Я никогда не причинялъ никому огорченія, которое послужило бы поводомъ къ нанесенію мнё оскорбленія, за исключеніемъ опасности, которой я подвергся по причинё религіи. 1). Никто не оскорблялъ меня на столько сильно, чтобы я побуждаемъ былъ въ отношеніи къ нему къ мщенію. Все было хорошо для меня. Что касается моего поведенія, то я долженъ молчать объ этомъ, но каждый скажетъ, каково оно было. Друзья мои любили меня болёе своихъ родныхъ; что же касается монхъ родныхъ, то они любили меня болёе, чёмъ остальныхъ членовъ семейства и знали, что и я любиль ихъ еще больше".

Сами враги Фотія вынуждены сознаться, что его жизнь была жизнію человѣка, преданнаго наукамъ; что онъ обладалъ, какъ первый государственный секретарь, величайшими почестями, о которыхъ только могъ мечтать. Какъ согласить эти признанія съ тою необузданною любовію къ епископству, которую ему приписываютъ? Ближе будутъ къ истинѣ, когда признаютъ его письма подлиннымъ выраженіемъ его чувствъ. Онъ, сколько могъ, сопротивлялся своему посвященію, и только воля императора и воля Варды принудили его взойти на престолъ, который никто не могъ занимать лучше его.

Фотій, приведши параллель, столько же истинную, какъ и краснорѣчивую, между пріятностію своей ученой жизни и заботами новой жизни, къ которой его призвали, продолжаєтъ слѣдующемъ образомъ:

"Но для чего я возвращаюсь къ предметамъ, о которыхъ я уже писалъ? Если мнѣ вѣрятъ, то мнѣ наносятъ обиду, не оказывая состраданія ко мнѣ; если же мнѣ не вѣрятъ, то не менѣе причиняютъ мнѣ обиду, не давая вѣры моимъ словамъ, хотя я говорю истину. Итакъ, и съ этой и съ другой стороны я несчастливъ. Я встрѣтилъ упреки тамъ, гдѣ ожидалъ найти утѣшеніе и одушевленіе; такимъ образомъ скорбь присоединилась къ скорби.—Скажутъ: не слѣдовало, чтобы вамъ наносили обиду. Но вы скажите это тѣмъ, которые нанесли ее.—Не слѣ-



<sup>1)</sup> Фотій намекаеть здісь на противупоставленное имъ сопротивленіе императорамь—нконоборцамь и ихъ сообщинкамъ.

довало, чтобы васъ подвергали насилію. Прекрасное правило, но кто заслуживаетъ вашего упрека? Не тѣ ли, которые прибѣгли къ насилію? Кто же суть тѣ, которые заслуживаютъ состраданія? Не тѣ ли, которые подверглись насилію? Если бы кто либо оставилъ въ покоѣ причиняющихъ насиліе, чтобы напасть на того, кто подвергается ему, то надѣюсь, ваша справедливость осудила бы его.

"Говорятъ, церковные каноны нарушены, потому что изъ состоянія мірянина вы возведены на вершину священства. Но кто же нарушилъ ихъ? Тотъ ли, кто употребилъ насиліе, или тотъ, кто былъ принужденъ къ этому силою и вопреки своему желанію?—Но онъ долженъ былъ сопротивляться.—До какой степени?—Я сопротивлялся и даже болъе, чъмъ слъдовало. Если бы я не боялся возбудить величайшее возмущеніе, то я сопротивлялся бы еще, даже до смерти. Но что же это за каноны, о которыхъ полагаютъ, что они нарушены? Это такіе каноны, которыхъ до настоящаго дня Константинопольская Церковь не принимала. Нарушаютъ каноны тогда, когда обязаны бываютъ сохранять ихъ; но когда вамъ ихъ не сообщали, то вы не совершаете никакого гръха, когда не соблюдаете ихъ.

"Я достаточно сказаль объ этомъ, и даже болье чемъ надобно. Ибо я не думаю ни защищаться, ни оправдываться. Какъ могу и стараться защищать себя, когда единственный предметь, котораго я желаю-это освобождение меня отъ мятежа, это снятіе бременящей меня тяжести? Вотъ для чего я желаль престола, воть для чего я желаю удержать его!--Но если епископскій престоль теперь составляеть для вась тяготу, то не такимъ онъ былъ въ началѣ? - Я взощолъ на престолъ, вопреки моему желанію, и я остаюсь на немъ, тоже вопреки моему желанію. Доказательствомъ того, что въ самомъ началъ надо мною совершено было насиліе, служить то, что въ самомъ же началъ я желалъ, какъ и теперь желаю, оставить престоль. -- Но если обязаны были писать ко мив выжливо, то не могли писать съ добротою и хвалить меня. Мы приняли все сказанное намъ съ радостію и съ благодарностію къ Богу, управляющему Церковію. Мив сказали: "Васъ избрали изъ лобщества мірянъ, это дёло не похвальное; вотъ почему мы "являемся не ръшительными и замедлили нашимъ призна-"ніемъ до возвращенія нашихъ апокрисіаріевъ" 1). Лучше было "бы написать: "Мы совершенно не согласны, мы не одобряемъ, "мы не принимаемъ и никогда не пріймемъ васъ. Кто пріоб-"релъ дарами этотъ престолъ, кто купилъ епископство, кто не "имълъ въ пользу свою действительнаго избранія, тотъ дурной "человъкъ во всъхъ отношеніяхъ. Оставьте этотъ престолъ и "пастырскія обязанности". Кто написаль бы мив подобнымь образомъ, тотъ написаль бы вещи пріятныя, хотя большею частію ложныя. Но следовало ли, чтобы потерпевшій обиду при возведеніи въ епископство, претерпъль ее и при оставленіи его? кто быль насильно возведень, быль бы еще съ большимъ насиліемъ низведенъ? Тотъ, кто проникнутъ такими чувствами и такими мыслями, не станетъ заботиться объ отраженій клеветы, не имфющей другой цфли, кромф лишенія епископскаго престола. Но довольно объ этомъ предметви.

Въ остальномъ своемъ письмѣ, Фотій весьма пространно объясняетъ, что одна Церковъ не должна осуждать обычаи другой, если только эти обычаи не противны ни вѣрѣ, ни канонамъ вселенскихъ соборовъ. Онъ оправдываетъ свое посвященіе этимъ правиломъ и примѣромъ святыхъ своихъ предшественниковъ: Нектарія, Тарасія, Никифора, и примѣрами св. Амвросія, св. Григорія, отца Богослова, и Фаласія Кесарійскаго. Онъ излагаетъ Николаю, что на послѣднемъ соборѣ, происходившемъ въ присутствіи его легатовъ, были признаны многія дисциплинарныя правила, указанныя имъ и представлявшіяся полезными. Онъ хвалитъ папу за его любовь къ сохраненію



<sup>1)</sup> Аббатъ Жаже, въ своей мнимой Истории Фотия (Кн. III, стр. 64, изд. 1854), принимаетъ это изложеніе письма Николая за утвержденіе Фотія. Поэтому въ принъчаній говорить: Новая ложь! А прежде, въ принъчаній къ той же страниць, онъ высказываетъ слідующія дві фразы: безстыдная ложь! это значить снова мать!, чтобы этих охарактеризовать утвержденія Фотія, говорящаго, что онъ остается на Константинопольскомъ престолі вопреки своему желанію и жаждеть оставить его. Эти принъчанія аббата Жаже недостойни писателя, уважающаго себя. Боліве того: прежде чімь упрекать Фотія въ третьей лжи, этоть писатель должень быль бы дать себі трудь понять его слова; такимь образомь онъ не приняль бы за личное утвержденіе Фотія изложеніе письма папы, который въ самомь діль говорить, что онъ замедлить своимь согласіемь до возвращенія свонять пословь.

каноновъ и прославляетъ его твиъ болве, что такъ какъ папа обладаетъ первенствомъ, то его примвръ является болве сильнымъ. При этомъ, въ концв письма, онъ пользуется случаемъ, чтобы указать ему, что огромное число виновныхъ уходитъ въ Римъ подъ предлогомъ пилигримиства, съ цвлію скрыть свои преступленія подъ ложною наружностію благочестія. Поэтому онъ проситъ его сохранять относительно этого обстоятельства каноны, предписывающіе каждому епископу принимать въ общеніе только твхъ, которые снабжены рекомендательными письмами отъ своего ообственнаго епископа.

Такимъ образомъ во всё времена Римъ укоряли въ предоставлении убъжища лицемърнымъ преступникамъ. Франкская Церковъ часто писала папамъ въ томъ же смыслъ, въ какомъ пишетъ теперь Фотій по этому поводу.

Письмо этого патріарха не могло быть пріятнымъ Николаю; ибо подъ формою вѣжливою и изящною оно содержало правдивые уроки. Фотій не высказываеть въ немъ ни одного оскорбительнаго слова; онъ не пользуется своимъ почетнымъ титуломъ оселенскаго патріарха; онъ признаеть первенство римскаго престола; но онъ не льстить честолюбію новаго папства; онъ не унижается, и его мягкость не исключаеть твердости.

Подобный противникъ былъ болье страшенъ Николаю, чъмъ человъкъ заносчивый и честолюбивый. Вмъсто того, чтобы опровергать права, которыя онъ приписывалъ себъ въ отношени къ нъкоторымъ церквамъ Константинопольскаго патріархата, Фотій говоритъ ему: "Мы уступили бы вамъ ихъ, если бы это зависъло отъ насъ; но такъ какъ дъло идетъ о странахъ и границахъ, то оно принадлежитъ уже государству. Что касается меня, то я хотълъ бы не только возвратить другимъ принадлежащее имъ, но и уступить часть издревле зависящаго отъ этого престола. Я былъ бы обязанъ тому, кто освободилъ бы меня отъ нъкоторой части моей тяжести".

Нельзя было лучше отвёчать папё, который думаль только о распространеніи своей власти всёми средствами. Но Николай не воспользовался этимъ урокомъ, столько же правдивымъ, какъ и скромнымъ. Онъ не хотёлъ вёрить ни легатамъ, ни представленнымъ ему соборнымъ актамъ. Онъ объявилъ самому

посланному Львомъ послу, что онъ не отправлялъ своихъ легатовъ для низложенія Игнатія, или для одобренія посвященія Фотія; что онъ никогда не соглашался и не согласится ни на то, ни на другое.

Такимъ образомъ Николай выставляль себя судьею законности епископовъ, забывая, что согласно съ канонами онъ только свободно могъ входить въ общение съ темъ или другимъ изъ нихъ. Понятно, что прежде вступленія въ общеніе съ Фотіемъ, онъ имълъ надобность въ положительномъ освъдомленіи въ законности его избранія; но, согласно съ церковными правилами, эта законность зависёла не отъ папской власти, а отъ осужденія, высказаннаго противъ Игнатія и отъ правильности избранія Фотія. Соборъ изъ трехъ сотъ двадцади восьми епископовъ всенародно одобрилъ это избраніе и низложеніе Игнатія. Легаты были свидетелями этого; они свидетельствовали о томъ, что видели и слышали; казалось, этого достаточно было, чтобы побудить Николая войти въ общение съ епископомъ, который, по своимъ почтеннымъ нравамъ и по своей учености, достоинъ былъ епископства. Но принявши сторону Игнатія, Николай являль акть верховнаго авторитета. Эта перспектива слишкомъ льстила его склонности и онъ не могъ отъ ней отказаться. Поэтому онъ созваль римскій клиръ съ целію торжественнаго непризнанія своихъ легатовъ. За-темъ онъ послалъ императору, Фотію и всей Восточной Церкви письма, которыя служать столькими же памятниками его гордости. Мы должны познакомиться съ ними, дабы можно было сравнить ученіе ихъ съ ученіемъ первыхъ восьми в'вковъ, и такимъ образомъ пріобресть убежденіе, что папство оставило это последнее учение съ целию заменить его автократическою системою, которую Восточная Церковь не могла принять 1). Въ началъ своего письма къ императору Михаилу, онъ предполагаеть, что этоть государь обратился: "къ святой, канолической и апостольской Римской Церкви, началу (главъ) всъхъ Церквей, во всёхъ своихъ действіяхъ следующей чистому авторитету Святаго Петра", дабы узнать, какъ надобно держать себя среди (настоящихъ) церковныхъ обстоятельствъ.



<sup>1)</sup> Николай, epist. 5 et 6.

Николай не пропускаль ни одного случая повторять эти громкія фразы, которыя доказывали совершенно противоположное тому, что онъ утверждаль, ибо св. отцы совершенно не знади ихъ. Переходя къ дълу Игнатія, онъ жалуется "на то, что объявили противъ него ръшеніе, не согласное съ его приказаніями (ordres), что не только не сдълали ничего изъ того, что онъ предписаль, но сдълали совершенно противоположное. Поэтому присовокупляеть онъ, такъ какъ вы поддерживаете Фотія и отвергаете Игнатія безъ суда Нашего Апостольства, то мы желаемъ, чтобы вы знали, что мы не принимаемъ Фотія и не осуждаемъ Игнатія".

Вотъ рѣчь господина. За-тѣмъ папа старается найти различіе въ частностяхъ между посвященіемъ Нектарія и Амвросія и посвященіемъ Фотія. Но эти различія, если ихъ даже принимать въ представляемомъ папою смыслѣ, не уничтожали положительнаго закона, хотя бы его признавали абсолютнымъ и не допускающимъ исключеній.

Письмо Николая къ весьма мудрому мужу Фотію начинается слѣдующимъ торжественнымъ образомъ:

"Послѣ того, какъ Господь нашъ и Искупитель Іисусъ Христосъ, Который былъ истиннымъ Богомъ прежде вѣковъ, благоволилъ выйти изъ нѣдръ Дѣвы для нашего искупленія, и явился въ мірѣ истиннымъ человѣкомъ, Онъ ввѣрилъ блаженному Петру, князю апостоловъ, власть вязать и рѣшать на небѣ и на землѣ, и право отворять врата царствія небеснаго; Онъ благоволилъ учредить Свою святую Церковь на твердости вѣры втого апостола. Истинно, Я говорю тебъ: ты еси Петръ, на семъ камню созижду Церковъ Мою, и врата ада никогда не одолюють ее; и Я дамъ тебъ ключи царствія небеснаго; и все, что ты свяжешь на земли, будетъ связано на небеси, и все, что разръшить на земли, будетъ разръшено на небеси".

Таковъ великій аргументъ, на которомъ современное папство всегда утверждается. Оно открыто отвергаетъ традиціонное и касолическое толкованіе этихъ божественныхъ словъ; оно дълаетъ изъ правъ, усвоенныхъ всёмъ сообща апостоламъ, исключительное и личное право святаго Петра; оно выставляетъ себя, вопреки всёмъ церковнымъ правиламъ и въ силу святотатственнаго произвола единственнымъ наслѣдникомъ химерическихъ преимуществъ, и претендуетъ, на этихъ ложныхъ и зыбкихъ основаніяхъ, обосновать зданіе своей вселенской власти. Таковы были притязанія Николая, противупоставленныя Фотію; и еще хотятъ, чтобы этотъ патріархъ, знавшій церковныя древности, подчинялся подобному авторитету! Онъ долженъ былъ протестовать, какъ онъ и сдѣлалъ это; и да будетъ благоугодно Богу, чтобы всѣ епископы каеолической Церкви подражали его мужеству, столько же твердому, какъ и скромному и чистому!

Но вотъ толкованіе, представляемое Николаемъ приведенныхъ имъ евангельскихъ словъ: "Согласно съ этимъ обътованіемъ, посредствомъ скрѣпленія (ciment) святаго апостольскаго учрежденія, фундаменть зданія, сложенный изъ драгоцівныхъ камней, началъ возвышаться; и благодаря божественному милосердію, при посредствъ ревности созидаталей и твердости апостольской власти, зданіе возведено было до вершины, чтобы существовать всегда, нисколько не боясь жестокости вътровъ. Блаженный Петръ, князь апостоловъ и стражъ царствія небеснаго, заслужиль въ этомъ зданіи первенство, какъ это изв'ьстно всёмъ православнымъ и какъ это было возвещаемо всегда". Въ самомъ деле, никто изъ православныхъ не отвергаетъ первенстви св. Петра: но это первенство даетъ ли ему верховную власть? Нётъ, отв'вчаетъ канолическое преданіе. Да, отвъчаеть Николай, который продолжаеть следующимь образомъ: "Послъ него (св. Петра), его Викаріи, служа Богу искренно, свободные отъ мрачныхъ твней, препятствующихъ идти прямою дорогою, приняли въ высшемъ смыслѣ заботу пасти оведъ Господа, и они исполнили этотъ долгь тщательно. Къчислу ихъ милосердіе всемогущаго Бога благоволило причислить и Нате недостоинство; но мы трепещемъ при мысли, что мы должны будемъ отвътить прежде всьхв и за всьхв предъ Інсусомъ Христомъ, когда Онъ потребуетъ отчета у каждаго въ его дълахъ.

"Поелику же всѣ вѣрующіе справляются объ ученіи той святой римской Церкви, которая есть начало (глава) всѣхъ Церквей; поелику они ищутъ у ней чистоты вѣры; поелику достойные среди нихъ и искупительные по благодати Божіей

испрацивають у ней разрешенія въ своихъ прегрешеніяхъ: то надобно, чтобы мы, принявшіе на себя эти обязанности, были внимательны, всегда имъли надзоръ надъстадомъ, темъ более, что всегда существують (люди), желающіе разогнать его жестокими нравами... Несомивнно, что святая римская Церковь, при посредствъ блаженнаго Петра, князя апостоловъ, удостоившагося изъ устъ Господа принять первенство вз церквах, есть начало (глава) всёхъ Церквей; что именно къ ней надобно обращаться за дознаніемъ правильности и порядка, которому надобно следовать во всехъ полезныхъ вещахъ, и къ церковнымъ постановленіямъ, сохраняемымъ ею не нарушило и безпрекословно въ смыслъ правилъ каноническихъ, синодальныхъ и св. отцовъ. Отсюда следуетъ, что отвергаемое Правителями этого престола, полнотою ихъ власти, должно быть отвергаемо встми, не смотря ни на какіе частные обычан; а что приказано ими, то должно быть принимаемо твердо и безъ колебанія".

Такимъ образомъ Николай противопоставилъ свой верховный авторитетъ правиламъ, которымъ следовала Церковь отъ глубокой древности и которыя Фотій изложилъ ему. За-темъ онъ старается найти различіе въ подробностяхъ при избраніи Нектарія, Амвросія и Тарасія и при избраніи Фотія. Но и теперь онъ успеваетъ не более, какъ и въ своемъ письме къ императору Михаилу, и проходитъ молчаніемъ другіе примеры, упомянутые Фотіемъ.

Въ письмахъ своихъ къ патріархамъ и къ Восточнымъ вѣрующимъ <sup>1</sup>) Николай излагаетъ такое же ученіе о своей автократіи. Онъ *приказываетъ* патріархамъ Александріи, Антіохіи и Іерусалима извѣстить своихъ вѣрующихъ о рѣшеніи апостольскаго престола.

N. N.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Николай, epist. 1 et 4.

## ОЧЕРКИ

дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образв дахв вамв, да якоже Азв... и вы творите" (loan. 13, 15).

(Продолжение \*).

2. Обращение съ сомнъвающимися. Св. апостолъ Филиппъ, по призваніи своемъ къ апостольскому служенію, находить Наванаила и говоритъ ему: "Мы нашли Того, о Комъ писали Моисей въ законъ и пророки, Іисуса, Сына Іосифова, изъ Назарета". Но Насанаилъ сказалъ ему: "Изъ Назарета можетъ ли быть что доброе"? Филиппъ говоритъ ему: "Поди и посмотри". Інсусъ, увидя идущаго къ Нему Насанаила, говоритъ о Немъ: "Вотъ, подлинно, израильтянинъ, въ которомъ нътъ лукавства". Насанаилъ говоритъ Ему: "Почемъ ты знаешъ меня?" Інсусъ отвъчаль: "Прежде нежели позваль тебя Филиппъ, когда ты быль подъ смоковицею, Я видель тебя". Насанаиль воскликнулъ: "Равви! Ты-Сынъ Божій, Ты-Царь израилевъ!" (Іоан. 1, 45-49). Итакь, Наванаиль сомнъвался въ томъ. что Іисусъ Христосъ есть Мессія, Сынъ Божій. Основаніемъ сомнънія въ данномъ случав является для Насанаила общегудейское предубъждение противъ Галилеи, какъ страны полуязыческой, нечистой, и - противъ ся жителей, какъ таковыхъ же. Христосъ-Спаситель не споритъ съ Насанаиломъ о томъ, правъ или не правъ онъ въ своемъ воззрѣнін на Галилею. Онъ прямо даетъ ему неопровержимое доказательство своего Божественнаго достоинства отъ своего всевъденія, какъ одного

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разунъ» № 17, 1894 г.

изъ свойствъ Божіихъ. Спаситель именно даетъ понять Наоанаилу, что Онъ—сердцевъдецъ: Ему, Спасителю, хорошо извъстно, хотя Онъ его прежде и ни видывалъ, что онъ, Наоанаилъ, искренній, прямой человъкъ. Сознаніе и совъсть самого
Наоанаила, который дъйствительно былъ такимъ, должны были
подсказать ему, что высказанный Спасителемъ взглядъ на него
справедливъ и что Спаситель, слъдовательно, хорошо знаетъ
его душу. Затъмъ Спаситель даетъ понять Наоанаилу, что Онъ
знаетъ и многое другое, чего, какъ простой человъкъ, Онъ не
могъ бы знать. Такъ, Онъ знаетъ о бывшемъ не при Немъ
разговоръ Наоанаила съ Филиппомъ, Онъ знаетъ о чемъ-то,
что Наоанаилъ хранилъ втайнъ отъ всъхъ и что имъло мъсто
подъ смоковницею. Пораженный такими неопровержимыми доказательствами божественнаго достоинства Іисуса Христа, Наоанаилъ увъровалъ въ Него, какъ въ Мессію.

Обративъ Насанаила отъ сомнения къ вере, Христосъ-Спаситель сказаль ему: "Ты въришь, потому что Я тебъ сказаль, что видълъ тебя подъ смоковницей; увидишь больше сего" (ст. 50). Итакъ, въра Насанаила покоится теперь на свидътельствъ опыта и на чудъ. Но изъ другихъ случаевъ обращенія Спасителя съ сомнъвающимися видно, что въру, покоющуюся на чудв и свидетельстве опыта, Спаситель признаетъ лишь несовершенной върой, а требустъ отъ насъ, какъ совершенной, такой вёры, которая основывается на простомъ довёрін къ свидътельству о предметъ въры, на словъ, на учении. Св. апостоль Оома не хотель верить истине воскресения Христо-Когда другіе ученики сказали ему, что они видели Воскресшаго, св. Оома сказалъ: "Если не увижу на рукахъ Его ранъ отъ гвоздей, и не вложу руки моей въ бокъ Его, не повърю" (Іоан. 20, 25). Чрезъ восемь дней послъ этого разговора. Господь снова явился ученикамъ своимъ, вмѣстѣ съ которыми быль и Оома. Господь сказаль Оомъ: "Подай перстъ твой сюда и посмотри руки Мон; подай руку твою и вложи въ бокъ Мой; и не будь невърующимъ, но върующимъ. Оома сказалъ Ему въ отвътъ: Господь мой и Богъ мой! Інсусъ говоритъ ему: ты повърилъ, потому что увидълъ Меня; блаженны не видъвшіе, но увѣровавшіе" (ст. 27-29). Почему Оома не хотѣлъ вѣрить

воскресенію Христову? Душевное состояніе св. апостола въ данное время представляется намъ такимъ. Крестная смерть горячо любимаго Учителя была для св. Өомы, какъ и для другихъ апостоловъ, горемъ на столько тяжкимъ, что оно убило въ немъ всякую въру въ возможность для него какихъ-либо радостей на землё, - вёдь Источникъ и Надежда всёхъ его радостей, въдь "Утъха израилева" лежалъ теперь во гробъ! И съ нами бываеть, что, подъ вліяніемъ тяжелыхъ скорбей и утрать, мы перестаемъ надъяться на что-либо сеътлое и радостное для насъ въ нашей земной жизни. И вдругъ, въ такой тяжелой скорби, св. Оома слышитъ самую радостную для себя въсть, что Учитель его живъ и является ученикамъ своимъ. Такой ръзкій переходъ отъ одной крайности къ другой, отъ тяжкой скорби къ слишкомъ большой радости въ натурахъ сильныхъ, твердыхъ и въ въръ, и въ сомпъніи, не совершается сразу, безъ извъстной внутренней борьбы. Исходъ этой борьбы обусловливается перевъсомъ побужденій за переходъ надъ побужденіями противъ перехода отъ одной крайности къ другой. Какъ же поступаетъ Христосъ-Спаситель съ св. Оомою, чтобы воззвать его отъ унынія къ радости, отъ сомнёній къ вере? Онъ именно увеличиваетъ въ его душів количество основаній къ переходу отъ горя къ радости, отъ невърія къ въръ. Такъ какъ св. Оома самъ говорилъ другимъ апостоламъ,-что онъ повъритъ воскресенію Спасителя только тогда, когда осязаетъ своими руками его раны, то Спаситель, явившись ему, прямо предлагаетъ ему сдълать это. - Оома осязаетъ Его язвы, и сомнъніе его въ истинъ воскресенія Христова уничтожается въ виду неопровержимой действительности: Воскресшій Самъ стояль предъ нимъ; а что Онъ не былъ призракомъ, за который приняли-было Его другіе апостолы при явленіи Его имъ въ отсутствіе Өомы, это для последняго было ясно изъ осязанія язвъ Христовыхъ, дъйствительно нанесенныхъ Спасителю во время Его распятія. Итакъ, въ случав съ св. Оомою, Спаситель устраняетъ сомнине его Своими явлениеми посли своей смерти, то есть, опятьтаки чудомъ и-неопровержимыми фактами дъйствительности, неотразимымъ свядътельствомъ непосредственнаго опыта. Но въра св. Оомы, основавшаяся на чудъ Богоявленія и на осязательномъ свидътельствъ опыта, не одобряется Спасителемъ, какъ въра совершенная: "Ты повърилъ, потому что увидалъ Меня; блаженны не видъвшіе, но увъровавшіе", говорить Спаситель св. Оомъ. "Не видъвшіе, но увъровавшіе" -- это именно тъ люди, которые върятъ ученію Христову не на основаніи лишь чудесь, не по неотразимости какихъ-либо наглядныхъ, опытныхъ доказательствъ его истинности, а върятъ просто на слово проповъдника, подобно тому, какъ малыя дъти на слово върятъ старшимъ. Вотъ такая-то въра и признается Спасителемъ совершенивищею. Почему такъ? Отвътъ на этотъ вопросъ дается намъ въ беседе Інсуса Христа съ Никодимомъ. Никодимъ никакъ не могъ принять образа возрожденія человъка водою и Духомъ. Непонятность такого возрожденія смущала его и заставляла его сомнъваться въ самой его возможности. Спаситель говорить ему: "Вътеръ дышеть, гдъ хочеть, и голосъ его слышишь, а не знаешь, откуда приходитъ и куда уходитъ: такъ бываетъ со всякимъ, рожденнымъ отъ Духа" (Іоан. 3, 8). Но Никодимъ все таки не понимаетъ Спасителя и сомнъвается въ возможности духовнаго возражденія, о которомъ, къ слову сказать, онъ, какъ учитель израилевъ, долженъ былъбы знать нечто, такъ какъ о немъ свидетельствовали и пророки (напр. Исаія 44, 3; Іезек. 36, 25-26). Спаситель говорить Никодиму, что если онъ не понимаеть доказательствъ отъ земного, то какъ онъ можетъ понять доказательства отъ небеснаго (ст. 12)? Въдь если въ видимой, окружающей насъ, доступной нашему непосредственному изследованію, природе встръчается много таинственнаго, чего мы не понимаемъ и въ чемъ, вследствие непонимания, готовы сомневаться: то въ области религіи Христовой, въ систем'в христіанскаго віроученія мы часто имбемъ дёло съ тайнами, вовсе не доступными нашему непосредственному изследованію, нашему пониманію. Какъ же быть съ такими тайнами? Нужно просто въровать въ нихъ безъ всякаго изследованія, успоканваясь на томъ, что эти тайны хотя намъ и непонятны, но они-факты, действительно существующіе, ибо возвіщены намъ Тімь, Который сшелъ съ небесъ и Который въ то же время тсегда, какъ вездъсущій, пребываеть на небесахъ (ст. 13). Онъ, Сынъ Человъческій и Сынъ Божій, созерцаль и созерцаеть эти тайны на небѣ и знаетъ, что эти тайны—неопровержимые факты (ст. 11). Вотъ потому-то, что онѣ—истины, вѣра въ которыя спасительна для людей, Господь и открываетъ ихъ людямъ для ихъ счастія. А люди? Такъ какъ они не могутъ сами взойти на небо и тамъ убѣдиться въ истинности имъ проповѣдуемаго; такъ какъ, съ другой стороны, они не могутъ доказать и неистинность послѣдняго: то ихъ дѣло—просто вѣрить тому, что открываетъ имъ Самъ Сынъ Божій.

Итакъ, обращение съ сомнъвающимися мы должны свести къ следующему. Сомнение можетъ устраняться, а следовательно--и въра поддерживаться, чудомъ, нагяднымъ свидътельствомъ опыта и простымъ сообщеніемъ божественной истины. Хотя совершеннъйшей върой считается послъдняя, однако же не устраняются, какъ первыя ступени къ ней, и два первые вида въры. Значитъ, пастырь церкви обязанъ, на сколько то возможно, практиковать всё эти три способа устраненія сомнёній и поддержанія вёры въ людяхъ, судя по тому, къ какому типу людей подходить сомнъвающійся. Есть люди, которые, для устраненія своихъ сомнівній, требують именно чудесь: "если бы мы сами", говорять они "видёли какое-нибудь чудо, то мы повёрили бы вотъ тому-то и тому-то". Какъ быть съ такими людьми? Весьма полезно будеть, на основаніяхь здравой исторической критики, убъдить такихъ людей въ дъйствительности тъхъ чудесъ, которыми сопровождалось насаждение и распространеніе христіанства среди людей! Можно, затімь, указывать имъ на чудеса, и доселъ совершающіяся, время отъ времени, въ лонъ церкви Христовой, напр. на чудеса отъ св. иконъ, св. мощей и т. под. Можно указывать, далее, на чудеса всемогущаго Промысла Божія въ исторіи Церкви Христовой, въ гражданской исторіи народовъ и отдёльныхъ историческихъ личностей, особенно же-въ исторіи нашего отечества: здісь много найдется такого, что можно считать только чудомъ, такъ какъ всв извъстные намъ исторические законы здъсь совершенно не приложимы. Но лучше всего вести беседы съ сомнъвающимися на основаніи здравой человъческой логики, такъ какъ самое сомивніе есть плодъ критической двятельности

нашего разсудка. Все христіанское въроученіе есть, строго говоря, рядъ истинъ, тёсно какъ звенья одной цёпи, связанныхъ другъ съ другомъ: потянешь одно звено этой цёпи-за нимъ тянутся и всё другія, или какъ слёдствія изъ предшествовавшихъ, или какъ основаніе для последующихъ. Сомневающійся въдь не все отвергаетъ; онъ признаетъ нъкоторыя и неръдкоочень многія истины христіанства. Вотъ съ этихъ-то истинъ и следуеть начинать беседу съ нимъ. Раскрывь эти истины со всти ихъ основаніями и возможными изъ нихъ выводами, пастырь церкви можеть возбудить въ сомнъвающемся сознаніе нелогичности, непоследовательности его мышленія: одно онъ признаетъ, а другое, ему подобное или тесно съ нимъ связанное, отвергаетъ. Пусть сомнъвающійся придетъ такимъ образомъ къ выводу, что ему остается одно изъ двухъ: или все признать, или все отвергнуть. Никодимъ въровалъ въ Бога, въровалъ въ чудеса, совершенныя Имъ среди Израиля, въровалъ въ непреложность пророчествъ. Но онъ не хотелъ-было върить въ чудо возрожденія человъка водою и Духомъ, производимое Богомъ же и предсказанное пророками. Христосъ-Спаситель и уличаетъ его въ непоследовательности: "ты-учитель израилевъ, и этого не знаешь" (Іоан. 3, 10). То есть, ты знаешь и въруешь, что есть Богъ всемогущій, творяй чудеса, о которыхъ тоже знаешь, что они были и еще должны быть: почему же ты не хочешь върить въ одно изъ такихъ чудесъ того же всемогущаго Бога? Затемъ следуетъ указывать на то, что причиною такого сомнёнія въ тёхъ или другихъ истинахъ христіанскаго віроученія является собственно непонятность этихъ истинъ для нашего ума, невозможность вполнъ точнаго ихъ изследованія и полнаго-до мелочей-усвоенія нашимъ умомъ. Но такова уже самая природа этихъ сверхъ-опытныхъ истинъ. Ихъ непонятность для насъ, недоступность для нашего обыкновеннаго мышленія еще ничего не говоритъ противъ нихъ, какъ истинъ. Въдь и въ природъ много для насъ непонятнаго; но отвергаемъ ли мы, какъ не сущее, то, чего не понимаемъ? Нътъ. Мы, напр. не видимъ вътра и не знаемъ, гдъ онъ начинается и гдъ кончается; но мы не отрицаемъ бытія вътра, ибо ощущаемо его въ его проявленіяхъ. Или напр. непонятность для современниковъ идей Галилея объ устройствъ нашей солнечной системы еще ничего не говорила противъ ихъ истинности: время показало, что Галилей быль правъ. Точно то же и съ истинами христіанскаго вфроученія. Пусть мы не можемъ подвергнуть ихъ вполнъ точному, опытному изслъдованію, но мы ощущаем эти истины въ ихъ проявленіяхъ въ нашей душъ и въ нашей жизни. Такъ, возьмемъ, напр. идеи о Богъ, о добромъ, о прекрасномъ, о безсмертіи души и т. под. ---кто изъ непредубъжденныхъ не согласится, что мы ощущаемъ ихъ въ себъ, какъ что-то внъдренное въ насъ съ самаго нашего рожденія? В'єдь не безъ основаній же сказано, что душа наша "по природъ христіанка". Затъмъ, въ истинахъ христіанскаго віроученія, какъ истинахъ, мы убіждаемся и по добрымъ плодамъ, какіе приносять онъ въ нашей жизни: не будь онъ истинами, а ложью, и плоды ихъ въ нашей жизни не могли бы быть добрыми.

Ведя такимъ образомъ бесъды съ сомнъвающимися на основани здравой человъческой логики, опираясь на свидътельства нашего внутренняго опыта и указывая на проязленія сверхъестественной божественной силы въ судьбахъ міра и человъка, пастырь церкви можетъ привести ихъ къ полной въръ, къ такой именно въръ, какую ублажаетъ Самъ Господь,—къ въръ безъ всякихъ доказательствъ, къ въръ на слово, по простому свидътельству Откровенія.

3. Обращение съ суевпрами и фанатиками. Суевъріемъ называется слыпая, неразумная и ложная въра во что-либо обыкновенное, какъ въ нъчто необычайное, таинственное, сверхъестественное, скрывающее въ себъ какія-то особенныя, сверхъестественныя силы, могущія оказывать доброе или дурное вліяніе на жизнь и судьбу человъка. Предметомъ суевърія можетъ служить что угодно,—извъстная мысль, убъжденіе, ученіе, правило въры, явленіе природы, какая-либо вещь (въ родъ напр. древнепечатной книги нашихъ старообрядцевъ) и т. п. Суевъріе имъетъ весьма вредное вліяніе на нравственную жизнь человъка. Такъ, во-первыхъ, будучи върою именно слъпой, основанной не на разумномъ изслъдованіи истины, а на умственной неразвитости, темнотъ, неръдко—очень сомнительномъ авто-

ритеть и примъръ другихъ, оно оставляетъ человъка въ состояніи какой-то умственной и нравственной неподвижности, такъ противной обязанности всякаго христіанина — усовершенствоваться въ религіи и нравственности христіанскихъ (2 Петр. 3, 18; Ефес. 4, 13). Во вторыхъ, оно ведетъ къ искаженію богооткровенной религіи во всёхъ тёхъ случаяхъ, когда касается какихъ-либо ученій и убъжденій, несогласныхъ съ въроученіемъ христіанскимъ, имфетъ своимъ предметомъ и вводитъ въ обиходъ человъческой жизни пустыя и неръдко безправственныя правила, совершенно несообразныя съ истинными и существенными правилами христіанской нравственности. Наконецъ, слѣпо вѣруя во что-либо, суевъръ на столько слъпо и ревностно привязывается къ предмету своего суевърія, что оберегаетъ его, какъ святыню, отъ возможности всякихъ посягательствъ со стороны другихъ людей и относится къ последнимъ съ ненавистію, если они не раздъляють его суевърія или такъ или иначе посягають на него: суевъръ становится финатикомо. Какъ же обращались Господь Інсусъ Христосъ и Его св. апостолы съ суевърами и фанатиками? У современныхъ Христу-Спасителю іудеевъ было множество суевърій. Можно даже сказать, что весь почти нравственный кодексъ ихъ былъ однимъ сплошнымъ суевъріемъ. Общераспространеннымъ суевъріемъ было, какъ мы выше видъли, неразумное и черезъ-чуръ ревностное, фанатическое уважение къ буквъ закона, основывавшееся на излишнемъ уваженіи къ преданію старцевъ, доходившемъ до того, что последнее ставилось выше заповедей закона Моисеева; вследствіе этого происходило то, что за буквой и обрядомъ іуден не видали самаго духа закона: заботясь о буквъ, они неръдко нарушали изъ-за нея самыя существенныя заповъди закона Божія. Выше мы уже видели, какимъ уваженіемъ польвался среди іудеевъ обрядъ омовенія рукъ предъ принятіемъ пищи, освященный преданіемъ старцевъ. Когда фарисеи упрекнули Іисуса Христа за то, что ученики Его свли всть хлебъ съ неумытыми руками (Ме. 15, 2), Онъ ничего не сказалъ имъ о томъ, нужны или нътъ преданія старцевъ сами по себь, хорошо или дурно делають фарисен, соблюдая ихъ. Этого Онъ не сказаль потому, чтобы не раздражать ихъ фанатической

привязанности къ преданіямъ старцевъ. Не осудилъ и учениковъ своихъ, дабы не дать фарисеямъ повода думать, что фарисеи правы, оказывая суевърное уважение къ преданіямъ старцевъ. Онъ только ясно и убъдительно указалъ имъ на тотъ вредъ, который вносили въ ихъ жизнь именно суевърное уваженіе и фанатическая привязанность къ преданіямъ старцевъ: держась въ своей жизни последнихъ, они становились преступниками предъ Богомъ 1). Когда, далъе, фарисеи упрекнули Інсуса Христа за то, что ученики Его въ субботу срывали колосья, растирали ихъ руками и вли, чего, по преданіямъ старцевъ, они не имъли права дълать въ субботу (Ме. 12, 2); Спаситель, по той же причинь, какъ и въ бесъдъ съ фарисеями по случаю вкушенія св. апостолами пищи съ неумытыми руками, ничего не сказалъ имъ о томъ, было или нътъ уваженіе къ преданію старцевъ законно само въ себъ, ничего о томъ, чтобы фарисеи были виноваты за соблюдение, а ученики Его за нарушение этого преданія. Онъ указаль имъ только на то противоръчіе съ самими собою, въ которое впадають фарисеи, считая нарушениемъ субботняго покоя срывание колосьевъ: царь и пророкъ Давидъ, вошедшій въ святилище и ввшій хлібы предложенія, чего никто не имѣлъ права дѣлать, кромѣ священниковъ, сами священники, которые каждую субботу такъ много трудятся при отправленіи Богослуженія и принесеніи жертвъ, не повинны, по мнънію фарисеевъ, въ нарушеніи субботняго покоя, потому что действують по необходимости, по нуждь; ученики же Спасителя, дъйствовавшіе также по нуждь, ибо были голодные, остаются виновны въ нарушении субботы. Такимъ образомъ фарисеи должны признать одно изъ двухъ: или первымъ нарушителемъ субботы является сами Моисей, разрѣшившій въ субботу нѣкоторыя необходимыя въ жизни человъческой дъла и занятія (напр. Числ. 28, 9); чего допустить невозможно; или и апостолы, утолявшіе въ субботу свой голодъ, неповинны въ нарушении субботы. Выводъ ясенъ: счевърное, уважение и фанатическая привязанность фарисея къ преданіямъ старцевъ не разумны, не согласны съ здравымъ

<sup>1)</sup> Сравни св. Златоуста у Арх. Миханла на Мо. 15, 3.

человъческимъ смысломъ и вредны для самихъ же фарисеевъ, ибо дълаютъ ихъ нарушителями закона Божія.

Св. апостоламъ также приходилось бороться и съ суевъріемъ, и съ фанатизмомъ. При этомъ они употребляли тѣ же средства, что и Христосъ-Спаситель, то есть, раскрывали неразуміе, нелёпость и вредъ суевёрій и оказывали самую широкую терпимость и снисходительность къ фанатикамъ. Какъ мы выше уже замъчали, въ въкъ апостольскій среди язычниковъ, особенно же среди простонародья, сильно развита была в ра въ воплощенія боговъ. И вотъ въ Листръ св. ап. Павелъ, исцълившій не владъвшаго ногами человъка, и спутникъ его св. ап. Варнава были сочтены народомъ за боговъ. Жрецъ Зевса, приведя къ воротамъ города воловъ и принеся вънки, хотълъ принести св. Павлу и Варнавѣ жертву, какъ Гермесу и Зевсу. Но апостолы разорвали одежды свои и стали доказывать народу, что они такіе же обыкновенные люди, какъ и всѣ, что боги, въ воплощение которыхъ народъ такъ въруетъ, не существуютъ и следовательно не могутъ воплощаться, что истинно Сущій есть только Богъ, сотворившій небо и землю, Котораго они, Павелъ и Варнава, чтутъ и силою Котораго творятъ чудеса. И только тогда, когда народъ быль убъжденъ ими въ несообразности принесенія имъ жертвы, какъ богамъ, они отпустили его по домамъ (Дівян. 14, 8-18). Извістно такъ же, какъ соборъ апостольскій въ Герусалим' разрішиль вопрось о томъ, принимать ли предварительно язычникамъ, обращающимся ко Христу, иго закона Моисеева, или нать. Щадя немощную совъсть какъ христіанъ изъ іудеевъ, особенно сильно приверженныхъ къ обрѣзанію, и христіанъ изъ язычниковъ, находившихъ последнее слишкомъ для себя отяготительнымъ, апостолы и не отмѣнили обрядовъ закона Моисеева для желающихъ, и не сдёлали ихъ общеобязательными (Дёян. 15, 1-29). Далёе, выше мы уже говорили, какъ св. ап. Павелъ, о которомъ христіане изъ іудеевъ, не могшіе отръшиться отъ своей привязанности къ своей прежней религіи (Дізян. 21, 20), наслышались, что онъ "всъхъ іудеевъ, живущихъ между язычниками, учить отступленію отъ Моисея" (ст. 21), взяль четверыхъ эллиновъ въ храмъ, чтобы принести за нихъ жертву очищенія (ст.

26),-которую онъ, конечно, не считаль уже нужною въ Новомъ завътъ, --и тъмъ успокоить немощную совъсть соблазнявшихся о немъ христіанъ изъ іудеевъ. Къ этому мы добавимъ, что тотъ же св. ап. Павелъ, приготовляя св. Тимофея къ пастырскому званію, обрѣзалъ его. Почему? Конечно, не потому, чтобы считаль обръзаніе, замъненное уже Крещеніемь, необходимымъ для спасенія, а по вышеуказанному уже нами правилу своему, котораго онъ всегда держался: "всемъ быхъ вся, да всяко нъкія спасу" (2 Кор. 9, 19—22). Св. Тимофею приходилось проповёдывать и іудеямъ, и язычникамъ; первые, слёпо привязанные къ своимъ обрядамъ, конечно, зазирали бы св. Тимофея, какъ "необръзаннаго", и это могло бы вредить успъху его пропов'вди среди нихъ 1). И вотъ, въ успокоеніе немощной совести слепотствующихь, св. апостоль языковь, проповъдывавшій отмъненіе обрядовъ Ветхаго завъта, самъ же иногда исполняеть эти обряды, дабы тёмъ дать большую возможность немощствующимъ совъстію іудеямъ переступить тотъ роковой для нихъ порогъ, который лежалъ на грани обоихъ завътовъ.

Итакъ, разъяснить все неразуміе, всю нелѣпость суевѣрій, весь вредъ, отъ нихъ происходящій, ничѣмъ не раздражать фанатизма суевѣрныхъ и оказывать самую широкую терпимость и снисходительность къ заблужденіямъ ума и немощамъ совѣсти,—вотъ какъ долженъ поступать пастырь церкви въ отношеніи къ суевѣрамъ и фанатикамъ.

4) Обращение съ неправо върующими или еретиками. Появление еретиковъ было предусмотръно и предсказано Христомъ Спасителемъ и Его св. апостолами. Такъ Господъ говорилъ: "Берегитесь лжепророковъ, которые приходятъ къ вамъ въ овечьей одеждъ, а внутри суть волки хищные. Берегитесь, чтобы кто не прельстилъ васъ. Ибо многіе придутъ подъ Именемъ Моимъ, и будутъ говорить: я—Христосъ, и многихъ прельстятъ (Ме. 7, 15; 24, 4). Въ въкъ апостольскій еретики уже были; поэтому св. апостолы предостерегали отъ нихъ върующихъ. "Я знаю", говорилъ св. апост. Павелъ пресвитерамъ Ефесскимъ: "я



<sup>1)</sup> Срав. еп. Өеофана введеніе къ толкованію посланій св. ап. Павла къ Тимофею, стр. 145.

знаю, что по отшествін моемъ войдутъ къ вамъ лютые волки, не щадящіе стада; и изъ васъ самихъ возстанутъ люди, которые будутъ говорить превратно, дабы увлечь учениковъ за собою" (Деян. 20, 29-30). И ефесянь тоть же апостоль убеждаль "не быть младенцами въ въръ, колеблющимися всякимъ вътромъ ученія, по лукавству человъковъ, по хитрому искусству обольщенія (Ефес. 4, 14). "Возлюбленные! Не всякому духу върьте, но испытайте духовъ, отъ Бога ли они: потому что много лжепророковъ появилось въ міръ" (1 Іоан. 4, 1). "Увасъ будутъ лжеучители, которые введутъ пагубныя среси... И многіе последують ихъ разврату... И изъ любостяжанія будуть уловлять васъ льстивыми словами" (2 Петр. 2, 1-3). "Кто учитъ иному (не тому, что проповъдано Господомъ и Его св. апостолами) и не следуетъ здравымъ словамъ Господа нашего Іисуса Христа и ученію о благочестій; тотъ гордъ, ничего не знаеть, по заражень страстію къ состязаніямь и словопреніямъ" (1 Тим. 6, 3-4). (Еретикъ) "развратился и согрѣшаетъ, и есть самоосужденъ" (Тим. 3, 11). Изъ приведенныхъ мъстъ св. Писанія относительно еретиковъ видно, что за люди эти последніе: они -- инакоучители, которые веруя въ общемъ въ Бога и его откровеніе, въ то же время въ свое религіозно-правственное міровозэр'вніе вносять мнівнія и положенія, не согласныя съ словомъ Божінмъ. Изъ этихъ же мъстъ св. Писанія видно, почему человъкъ становится еретикомъ: или по гордости, или по своекорыстію, или же вообще по свей испорченности, которую онъ хочетъ оправдать, якобы отъ св. Писанія и такимъ образомъ показать себя правственно добрымъ (значитъ-- та же гордость и лицемъріе). Какъ же поступать пастырю церкви въ отношенів къ еретикамъ?

Прежде всего—пастырь церкви долженъ бодрствовать (Дѣян. 20, 31), то есть, быть трезвымъ, зорко слѣдить, какъ бы не появился еретикъ, въ его стадѣ. Затѣмъ если еретикъ появится, пастырь церкви обязанъ убѣдиться, дѣйствительно ли онъ еретикъ, и узнать въ чемъ именно заключается его ересъ: "не всякому духу вѣрьте, но испытайте духовъ". Какъ же узнать еретика? По плодамъ его жизни. "Не собираютъ съ терновника виноградъ или съ репейника смоквы... Всякое дерево

доброе приноситъ и плоды добрые; а худое дерево приноситъ и плоды худые" (Ме. 7, 16—17). Значитъ качество исповъдуемаго человъкомъ ученія разумъется по его жизни: хороша жизнь человъка, хорошо и ученіе и—наоборотъ. Затъмъ, доброкачественность исповъдуемаго человъкомъ ученія узнается по согласію или несогласію его съ ученіемъ Христовымъ и апостольскимъ: въ первомъ случать ученіе, исповъдуемое къмъ-либо, хорошо, а во второмъ случать худо и заслуживаетъ осужденія (Іоан. 12, 48; Галат. 1, 8). Что касается самаго способа воздъйствія пастыря церкви на еретика, то онъ, по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ, долженъ быть таковъ:

Среди современниковъ Христа-Спасителя еретиками можно назвать саддукеевъ: признавая въ общемъ ветхозавътное откро- ' веніе, саддукен отвергали нікоторые частные пункты его, каковы напр. ученіе о бытіи ангеловъ, о будущемъ воскресеніи мертвыхъ и о мадовозданніи за гробомъ. Саддукей придумали такой случай, который, по ихъ мивнію, ясно показываль нельпость ученія о воскресеніи мертвыхъ и загробной жизни, а именно: было въ одномъ семействъ семь братьевъ; первый женившись, умерь и, не имъя дътей, оставиль (по закону ужичества) жену свою брату своему. Подобно и второй, и третій, даже до седьмого (Мо. 22, 25-26). Передавъ Христу-Спасителю объ этомъ измышленномъ ими случав, саддукеи поставили Ему вопросъ: "въ воскресеніи которого изъ семи братьевъ будстъ эта семикратная вдова женою" (ст. 28). Такимъ вопросомъ саддукен думали "привести Его въ недоумъніе и опровергнуть и то, что будетъ воскресеніе, и что оно будетъ такое, какое разумѣлъ Спаситель... А дабы Онъ не спросилъ, почему семеро имъло одну жену, они ссылаются на Моисея (законъ объ ужичествъ-Второз. 25, 5-6), хотя весь ихъ разсказъ, по всей въроятности, быль вымыпленъ... Для чего же саддукеи выдумываютъ... что семь мужей имъла одна жена? Чрезъ сіе они надъялись еще болве осмвять учение о воскресении. Потому-то и говорять: всв имвли ее, думая, что послв этого Ему уже нечего сказать" (св. Златоустъ) 1). Въ отвътъ на возражение саддукеевъ

<sup>1)</sup> См. у Архим. Миханла на Мо. 22, 25-28.

Спаситель сказаль: "Заблуждаетесь, не зная Писаній, ни силы Божіей. Ибо въ воскресеніи не женятся и не выходять замужъ, но пребываютъ, какъ ангелы Божіи на небесахъ. А о воскресеніи мертвыхъ не читали ли реченнаго вамъ Богомъ: Я — Богъ Авраама, и Богъ Исаака, и Богъ Іакова? Богъ не есть Богъ мертвыхъ, но живыхъ" (ст. 29 — 34). Такой отвътъ Спасителя былъ одобренъ даже книжниками (Лук. 20, 39). Въ самомъ дълъ, все возражение саддукеевъ основывается на непониманіи, отчасти на искаженіи св. Писанія и на неразумъніи всемогущества Божія. Такъ, нигдъ въ Писаніи не сказано, что въ загробной жизни будетъ продолженіе рода человъческаго; это саддукеи придумали отъ себя. Спаситель и разъясняеть имъ, что такого продолженія рода за гробомъ нътъ, а потому нътъ тамъ и супружества. Такимъ разъясненіемъ Спаситель опровергаетъ мижніе саддукеевъ, будто бы ученіе о воскресеніи мертвыхъ несообразно съ разумомъ. Затемъ Спаситель отъ того же Писанія, на которое думали опереться саддукен, доказываетъ имъ, что загробная жизнь и воскресеніе существують несомнічно, а именно, Онъ приводить записанныя Моисеемъ (Исх. 3, 6) слова Господни: "Я-Богъ Авраама, Богъ Исаака и Богъ Іакова", и разъясняетъ, что если Іегова называетъ Себя Богомъ этихъ праотцевъ, то нужно согласиться, что они за гробомъ не умерли; ибо, если бы послѣ смерти тѣла они превратились въ ничто, то Богъ не быль бы ихъ Богомъ и не изрекъ бы означенныхъ словъ. А въ виду мивнія саддукеевъ, будто невозможно твлу, уже истя вышему и разсыпавшемуся въ прахъ, снова возстановиться и ожить, Христосъ-Спаситель указываеть на всемогущество Божіе, о которомъ саддукей должны были знать изъ тъхъ же книгъ Моисеевыхъ. Итакъ, разъяснять смыслъ св. Писанія и отъ Писанія подтверждать догматы христіанства-вотъ что долженъ дълать пастырь церкви при обращении съ еретиками. Пусть то же самое Писаніе, которымъ, при посредствъ неправильныхъ его толкованій, еретики хотять доказать истинность своихъ ложныхъ мивній, будетъ оружіемъ противъ нихъ же самихъ. Особенно же полезно заставлять ихъ-во всей полнотв высказывать ихъ неправильныя толкованія Писаній и потомъ, на основаніи Писаній же, доказывать, что такія толкованія не согласны съ Писаніемъ. Но при обращеніи съ еретиками следуетъ иметь въ виду заповеданное св. апостоломъ правило: "еретика, послъ перваго и втораго вразумленія, отвращайся, зная, что таковой развратился, и гръшить, будучи самоосужденъ" (Тит. 3, 10-11), зная, что онъ "гордъ, ничего не знаетъ, зараженъ страстію къ состязаніямъ и словопреніямъ" (1 Тим. 6, 4). "Еретики обычно, опираясь на словахъ Писанія, учать противно Писанію... Ибо печестіе, зная, какой большой въсъ имъетъ авторитетъ Писанія, подъ его именемъ слагаетъ ложь, чтобъ, поелику худая вещь не можетъ быть принята сама по себъ (подъ своимъ именемъ), она показалась удобопріемлемою подъ чужимъ добрымъ именемъ. Такихъ людей апостоль велить однажды и дважды вразумлять, но не больше. Потому что если чаще ихъ обличать, то они еще боле сделаются возбудительными на зло" (св. Амврос.) "Когда кто нибудь (держится ереси) явно и открыто предъ всвии, то для чего напрасно спорить съ нимъ, для чего бить воздухъ" (св. Злат.) 1). Почему же еретика можно вразумлять лишь однажды или дважды, но не больше? Потому что онъ "развратился и гръпитъ, будучи самоосужденъ". У еретика и умъ, и воля превратны, такъ что онъ не видитъ истины, не принимаетъ ее, упорно оставаясь въ своемъ заблужденіи, не слушая никакихъ вразумленій. Хотя онъ и самоосуждается своею совъстію въ томъ, что онъ не правъ, но изъ самолюбія, изъ гордости, изъ страсти къ словопреніямъ, не хочетъ сознаться, что онъ погрешаетъ. Зачемъ же понапрасну терятъ съ нимъ время послѣ перваго и втораго неуспѣшнаго вразумленія его? Въ чемъ же должно состоять двукратное вразумление еретика?

Первое вразумленіе должно, по нашему мнінію, состоять въ изложеніи ученія Христова и его разъясненіи, дабы еретикъ зналь его, если не знаеть, а если и знаеть, то не иміль бы основанія говорить на страшномъ судів Христовомъ, что онъ не быль научень истинів. Второе вразумленіе должно состоять въ отверженіи мніній и взглядовъ еретика, какъ не соглас-

<sup>1)</sup> См. у еписк. Өеофана па Тит. 3, 10-11.

ныхъ съ св. Писаніемъ. Впрочемъ, такъ какъ еретикъ неправо въруетъ неръдко по гордости или своекорыстію, или по другой какой-нибудь гръховной склонности, то программу перваго и второго его вразумленія можно начертить и такъ: при первомъ вразумленів-изложеніе ученія Писанія о предметь, относительно котораго заблуждается еретикъ, и опровержение, на основаніи этого ученія, заблужденій еретика; при второмъ вразумленіи-бесфда съ еретикомъ о техъ греховныхъ склонностяхъ, подъ вліяніемъ которыхъ онъ держится своей ереси (и о врачеваніи которыхъ будетъ сказано нами ниже). Впрочемъ. можетъ случиться, что или при первой, или при второй беседе съ еретикомъ, пастырь церкви-не успъетъ изложить всего, что нужно. А между темъ онъ заметилъ, что его вразумление оказываеть надлежащее дъйствіе на вразумляемаго. Въ такомъ случаѣ, по нашему мнѣнію, не будетъ противорѣчіемъ духу пастырства Христова и апостольского, если пастырь церкви слова апостола: "первое и второе вразумленіе" будетъ понимать въ смысле беседы съ еретикомъ, собственно на две выше**указанныя** темы, или по двумъ вышенам фченнымъ программамъ, пока всецвло не исчерпаетъ последнихъ, котя бы собственно бесъдъ на эти темы или по этимъ программамъ пришлось бы сдёлать более одной или двухъ.

Давая "первое и второе" вразумленіе еретику, пастырь церкви долженъ имъть въ виду, что еретики и сектанты неръдко бывають фанатически преданы своимъ ересямъ и заблужденіямъ. Поэтому на основаніи сказаннаго нами выше объ обращенін пастыря церкви съ суевърами и фанатиками, онъ долженъ всеми мерами остерегаться того, чтобы какъ-нибудь не затронуть и не разжечь фанатизма вразумляемаго; напротивъ, бесвдуя съ последнимъ, онъ долженъ относиться къ нему съ полной терпимостію и съ дружественной снисходительностію къ немощамъ его ума и совъсти. Но если первое и второе вразумленіе не вразумляеть еретика, то следуеть его отрицаться, то есть, если онъ свою ересь не распространяетъ среди другихъ членовъ паствы, то следуетъ просто отойти отъ него и не вступать съ нимъ въ словопренія. Если же онъ станетъ соблазнять и уловлять въ свою ересь и другихъ, то следуетъ "предать его сатанъ, дабы онъ научился не богохульствовать".

5. Обращение съ иновирцами. "Я пришелъ къ погибшимъ овщамъ дома Израилева... Но есть у Меня и другія овцы, которыя не сего двора; и тёхъ надлежитъ Мнѣ привесть: и онѣ услышатъ голосъ Мой, и будетъ одно стадо и одинъ Пастырь". (Іоан. 10, 16). Итакъ, всѣ люди, безъ различія національностей и религій, должны, по смотрѣнію Промысла, составить изъ себя единое общество вѣрующихъ во Христа Іисуса, единую паству подъ верховнымъ главенствомъ и пастырствомъ Самого Спасителя. Обязанность — привлекать въ ограду церкви Христовой "иныхъ овецъ не сего двора" лежитъ первѣе всего на пастырѣ церкви. Какъ же онъ долженъ вести дѣло обращенія иновѣрцевъ съ возможно большими надеждами на успѣхъ, по примѣру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ?

Ръшеніе этого вопроса мы находимъ въ притчъ Інсуса Христа о милосердомъ самарянинъ (Лук. 10, 25-37) и въ повъствованіи объ отказѣ самарянъ пустить Іисуса Христа въ свое селеніе (Лук. 9, 51-56). Всякому человъку внъдрена идея Божества, такъ что всякій человъкъ по природъ религіозенъ, чъмъ объясняется то, иначе не объяснимое, явленіе, что всякій человінь, всякій народь иміветь религію. Привязывая къ имфющимся у всякаго человъка религіознымъ понятіямъ и представленіямъ пропов'єдь о религіи Христовой, говоря съ каждымъ понятнымъ ему языкамъ, очищая идею Божества отъ тъхъ наростовъ, которыхъ на ней не должно быть (см. оч. I, §§ 1-3), пастырь церкви можетъ такимъ образомъ привести во дворъ свой и чуждыхъ ему овецъ. При этомъ онъ не долженъ быть похожимъ на техъ священника и левита, которые прошли мимо израненнаго разбойниками путника, не оказавъ ему помощи. Они не помогли ему потому, что были чужды терпимости къ людямъ другой національности и религіи, неправильно понимали идею о своемъ ближнемъ и поэтому не имъли истинной любви къ людямъ и Богу. Напротивъ, въ обращеніи съ иновърцами пастырь церкви долженъ уподобляться милосердному самарянину по силъ любви къ ближнему. Какъ видно этотъ самарянинъ имълъ правильныя понятія о ближнемъ, считая таковымъ всикаго человъка, какой бы національности и религіи онъ ни быль. Мало того, означенный самаря-

нинъ съумълъ подняться до сознанія, какъ долга любви даже ко врагамъ своимъ: въдь облагодътельствованный имъ былъ ічлей, врагь, въ глазахъ котораго онъ, самарянинъ, какъ это послёднему было хорошо извёстно, быль лишь презрённой "самарійской собакой". Если же такъ, то милосердый самарянинъ въ значительной степени достигъ общечеловъчности (о которой говорили мы въ І очеркі, въ значительной степени достигь свободы отъ національныхъ, религіозныхъ и своихъ личныхъ симпатій и антипатій, взглядовъ и предразсудковъ. Результатомъ такой свободы его личнаго человъческаго я отъ различныхъ ограниченій, результатомъ его терпимости, вибстъ съ правильно понятой идеей ближнаго и послушаніемъ закону Божію, повельвающему любить вськъ людей, какъ нашихъ братьевь, какъ чадъ Единаго для всёхъ насъ Отца Небеснаго, и является его поступокъ въ отношени къ израненному разбойниками путнику. Ему нътъ дъла до того, что нуждающійся въ его помощи принадлежитъ къ враждебной ему націи, къ иной въръ, есть его врагъ; онъ видитъ въ немъ только человъка, равноправное себъ созданіе Божіе, и помогаетъ ему по заповъди Божіей. Рядомъ съ притчею о милосердомъ самарянинъ мы должны разсмотръть здъсь и евангельскій разсказъ объ отказъ самарянъ принять Іисуса Христа въ свое селеніе. Самаряне не захотъли принять Інсуса Христа вслъдствіе того, что Онъ, какъ замъчаетъ евангелистъ, лимълъ видъ путешествующаго въ Іерусалимъ", то есть, видъ іудея, который шелъ въ столицу ненавистнаго самарянамъ народа іудейскаго для исполненія обрядовъ ненавистной имъ религіи іудейской. Отказъ самарянъ оскорбилъ учениковъ Христовыхъ, которые, въ свою очередь, не прочь были ответить самарянамъ какимъ-либо зломъ, по племенной и религіозной враждів къ нимъ. Іаковъ и Іоаннъ, сыны Заведеевы, сказали Господу: "Хочешь ли, мы скажемъ, что бы огонь сошель съ неба и истребиль ихъ, какъ и Илія сделаль"? Но Спаситель запретиль имъ это, сказавъ: "Не знаете, какого вы духа. Ибо Сынъ Человъческій пришель не погублять души человъческія, а спасать". Эти слова означали: вы сами не знаете, что говорите. Вамъ кажется, что вы действуете по любви ко Мић; а на самомъ дълъ въ васъ говорятъ лишь не-

пониманіе моей религіи и чувства непріязни и нетерпимости къ самарянамъ. А такихъ чувствъ къ людямъ въ служителъ Новаго завъта, основаннаго на любви и милосердіи, быть не должно. Въ самомъ дёлё, не заслуга, а преступленіе будетъ со стороны исповъдника евангелія, если онъ просто будетъ стирать съ лица земли всёхъ, не принимающихъ евангелія, только за то, что они не принимають его. Въдь никто не виновать въ томъ, что онъ родится въ извёстной націи, воспитывается съ дътства въ извъстной религіи; и если каждый считаетъ свою націю и свою религію лучте другихъ, то и въ этомъ онъ не виноватъ, такъ какъ это убъждение внъдрено въ него съ молокомъ матери. Кромъ того, всякій, не принимающій евангелія въ изв'ястное время своей жизни, можетъ принять его въ другое время и такимъ образомъ получить въчное спасеніе. Вотъ, если пропов'вдникъ свангелія, проникнутый духомъ любви къ Богу и ко всякому человъку, кто бы онъ ни былъ, обратитъ силою любви своей и исповъдуемой имъ истины заблуждающагося на правый путь закона Христова, то это, действительно будеть заслугой съ его стороны предъ Богомъ: онъ спасетъ душу свою отъ смерти, покроетъ множество гръховъ своихъ (Іак. 5, 20) и "велій наречется въ царствіи небеснімь" (Мв. 5, 19).

И такъ, духъ любви, милосердія и терпимости со стороны пастыря церкви въ отношеніи къ иновърцамъ, съ проповъдью имъ евангелія вышеуказаннымъ способомъ и—съ воздъйствіемъ на нихъ вышеуказанными личными качествами пастыря церкви (см. оч. II)—вотъ способъ обхожденія съ ними пастыря церкви. Все, что можетъ быть несогласно съ духомъ любви, милосердія, кротости и терпимости въ отношеніи къ иновърцамъ, какъ напр. вражда, нетерпимость къ немощамъ ихъ ума и совъсти, насмъшки надъ ихъ върою и обычаями, возбужденіе въ нихъ фанатизма, суровое выраженіе презрънія къ правственной сторонъ ихъ жизни по ихъ въръ и обычаямъ, —все это и тому подобное, какъ именно несогласное съ христіанскою любовію и справедливостію, а слъдовательно могущее возмущать и оскорблять иновърцевъ, не должно имъть мъста при обращеніи съ ними проповъдника ученія любви и правды.

Пусть даже дъятельность пастыря церкви по обращению иновърцевъ не увънчивается успъхомъ; это не должно возмущать его и вызывать на непріязненныя слова и поступки въ отношеніи къ нимъ. Все, что онъ можетъ сдълать въ случать неуспъха своей дъятельности среди иновърцевъ, это—отойти отъ нихъ (Ме. 10, 14) и молиться объ ихъ обращеніи.

И православные христіане, и самые пастыри церкви, какъ и всъ другіе люди, могутъ быть не свободны отъ фанатизма въ своей религіи. Въ такомъ случав они могутъ относиться къ еретикамъ и иновърцамъ пренебрежительно и сурово, какъ бы "къ мытарямъ и грешникамъ". Такой способъ обращенія съ еретиками и иновърцами такіе люди стануть, пожалуй, оправдывать извъстнымъ въ евангеліи случаемъ, какъ бы пренебрежительнаго обращенія Іисуса Христа съ хананеянкой. Могутъ именно сказать: въдь Самъ Спаситель назвалъ всъхъ язычниковъ, а въ томъ числъ и хананеянку, псами (Мо. 15 26); стало быть и всв вообще иновърцы мерзки предъ Богомъ и не должны удостоиваться вниманія и любви и съ нашей стороны. Правда, отвътимъ мы, Христосъ-Спаситель сказалъ хананеянкъ, что не хорошо отнимать хлъбъ у дътей (т. е. іудеевъ) и бросать его псамъ (т. е. язычникамъ). Но эти слова были сказаны Имъ не по преврвнію Его къ язычникамъ, какъ людямъ, вовсе недостойнымъ любви Божіей; иначе Онъ не могъ бы говорить, что язычники болже достойны Его и болже способны принять Его ученіе, нежели іуден, къ которымъ Онъ пришелъ къ первымъ (напр. Ме. 21, 43). Означенныя слова были сказаны Имъ единственно для испытанія въры и смиренія язычницы, которыя такъ необходимы человіку для полученія милости Божіей 1).

Н. Румянцевъ.

(Окончаніе будетъ).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. у Архимандр. Миханла на Мо. 15, 25—28.

# ВВРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 19.

ОКТЯБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



XAРЬКОВЪ. Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Октября 1894 года. Цензоръ, Протоіерей Т. Павловъ.

### витонк аквойавансеро акнукике

Ø

#### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ

(Продолжение \*).

Последніе годы своей жизни съ 1352—1361 Таулеръ, какъ думають на основани данныхъ, выраженныхъ въ книгъ о мейстеръ, (Meisterbuch) провель большею частію въ Страсбургъ. Онъ, какъ говоритъ эта книга, "возрасталъ въ истинной смиренной божественной жизни" (göttlichen Leben); произнесъ много духовныхъ и свътскихъ ръчей; получилъ такую извъстность, что къ нему охотно обращались и за совътомъ и руководствомъ въ жизни лица разныхъ сословій, какъ свътскія, такъ и духовныя, изъ сель и городовъ. Однако по содержанію самыхъ проповедей Таулера можно заключить, что онъ значительное время жиль также въ Кельнъ. Нъкоторыя проповъди его были произнесены въ Кельнскомъ монастыръ св. Гертруды около 1357 г., почему впоследстви (въ 1543) последовало Кельнское изданіе его пропов'єдей, начатое, в'фроятно, съ согласія самого автора. Дъятельность Таулера въ Кельнъ была въ интересахъ доминиканскаго ордена, желавшаго имъть въ этомъ городъ своего выдающагося проповъдника именно потому, что здёсь находилась высшая школа, служившая разсадникомъ богословскаго образованія для всей Германіи. Кельнъ быль любимымы городомы самого Таулера, потому что оны служилы мъстомъ двятельности различныхъ мистиковъ. Въ одной изъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», 1894 г., № 18.

своихъ проповедей, произнесенныхъ въ этомъ городе, Таулеръ обращается къ обществу мистиковъ, группировавшихся околоего канедры, съ такими словами. "Остановимся на городъ Кельнь. Я не знаю во всей вселенной, отъ одного конца до другаго, ни одного мъста, гдъ слово Божіе было-бы распространяемо съ такимъ богатствомъ и чистотою впродолжение послъднихъ шестидесяти летъ, где оно было-бы возвещаемо въ это время столь многими просвъщенными учителями, столь многими друзьями Божінми, какъ въ этомъ городе Кельне. Где видно что-нибудь подобное? Однако обратите вниманіе, любезныя чада, на драгопенное Слово Божіе, которое вамъ было проповедуемо въ мере боле обильной, чемъ въ другихъ городахъ христіанскихъ. Сообразно-ли ваше поведеніе съ его ваповъдями? Принали ли это ученіе въ жизнь? Въ такомъ случав вы счастливвишій народь; иначе, горе вамь, Капернаумъ и Виесанда; горе вамъ слушающимъ безплоднымъ сердцемъ драгодънное слово Божіе!" 1). Не замізчая съ своей точки зрѣнія желаннаго совершенства въ средѣ мистиковъ, проповъдникъ тъмъ менъе могъ удовлетворяться религіозною жизнію преобладавшаго большинства католиковъ. Но если въ Страсбургв онъ преимущественно обличалъ грубые пороки, то въ своихъ Кельнскихъ проповедяхъ онъ съ особою определенностію и різкостію возстаетъ противъ религіознаго формализма, полагавшаго все спасеніе въ одномъ внёшнемъ выполненіи добрыхъ дёлъ, предписываемыхъ ли положительнымъ нравственнымъ закономъ, или постановленіями Церкви и правилами ордена. Такой религіозный формализмъ онъ называеть не безъ основанія фарисействомъ. "Эти люди дівлаютъ слишкомъ много мнимыхъ дъль: они выпрашивають отпущение гръховъ, бьютъ себя по груди; устремляють свои глаза на иконы, преклоняють кольна, но всего этого Богъ не принимаетъ. Что фарисействующій человькъ ділаеть, въ томъ онъ повсюду имбеть въ виду себя (meinet er überall sich selben); его любовь обращена не къ Богу, но къ тварямъ 2). Но что я долженъ теперь ска-

<sup>1)</sup> Jundt les Amis de Dieu p. 18-69.

<sup>2)</sup> Pred. 100.

зать о той благородной сущности-отрышимости отъ внышняго смиренія (der Ledigkeit und Gellassenheit), которой не хотять савдовать вившніе люди, восхищающіеся вившними дізлами? Дёти, этой сущности, въ которой я вижу истинное основаніе, какъ мив Богь открыль, я совітую слідовать 1). Но постоянно возводя своихъ слушателей отъ внёшняго къ внутреннему, проповъдникъ, какъ мистикъ, быть можетъ и не замътно для себя, утрачиваетъ твердую почву, вдаваясь въ религіозный спиритуализмъ и вида все достоинство человъка въ смиренномъ настроеніи духа, основанномъ на ув'вренности, что Богъ самъ приведетъ преданнаго Ему человъка къ единенію съ Собою. Неудивительно, если учение Таулера въ глазахъ доминиканцевъ, бывшихъ строгими ревнителями католическаго правовърія, могло казаться подозрительнымъ, опаснымъ. Ученіе его некоторымъ могло представляться даже отраженіемъ ереси Беггардовъ. Это озлобляло Таулера, почему обличенія его отзывались иногда страстностію. Онъ возмущался, что "монахи, подобно древнимъ фарисеямъ, придерживались своихъ постановленій, своихъ обычаевъ, прибавляемыхъ къ божественнымъ заповъдямъ, что они уничтожали друзей Божіихъ, которые не хотятъ следовать никакимъ особеннымъ способамъ въ жизни, потому что они должны следовать Богу въ своихъ сокровенныхъ дъйствіяхъ" 2). "И если кто хочетъ ихъ предостеречь, то говорять о такомъ: это речь Беггарда; это-новые духи. Такъ они относятся къ тъмъ, которые неохотно смотрятъ на ихъ плачевную гибель и стараются вывести ихъ на прямую дорогу. Іуден и язычники никогда не презирали и не осмъивали христіанъ. какъ они насъ осмѣиваютъ" 3). Обличан фарисейство, пропов'єдникъ вступалъ на почву мистическаго антиномизма, когда говорилъ: "пока разнообразныя установленія и образы овладъваютъ вашею волею и вы ими облечены, женихъ не можетъ облечь васъ по своей волъ. Никакихъ образовъ и дълъ не счи-

<sup>1)</sup> Pred. 97.

<sup>2)</sup> Dieselben Menschen vernichten die Freunde Gottes, die keinen eigenenaufgesetzten Weisen nachfolgen wollen, weil sie Gott in seinen verborgenen Weisen folgen müssen. Pred. 33 Preger, Gesch. der Myst. III th. 128.

<sup>3)</sup> Pred. 76 H 77.

тайте истинными, кром' Его божественной воли <sup>1</sup>). Отсюда сл'таучеть, что пропов'та, произнесенныя Таулеромъ въ Кельн' около 1357 г., представляютъ значительное поступательное движеніе въ смысл'та пропагандированія мистицизма.

Последніе годы жизни Таулера въ Кельне наполнены новыми заботами объ ослабленіи возраставшей безнравственности. Пророки мірянъ, лишенныхъ руководства со стороны католической ісрархіи и разложеніе монастырской дисциплины возвышали высокомъріе еретиковъ, которые совершенно отдълялись отъ католической церкви. Таулеръ не быль такъ решителенъ въ отношении къ Церкви, хотя и сознавалъ злоупотребленія католической ісрархіи. "Должно терпіть, говориль онь, подчиняться теривливо установленному порядку и учителямъ ввры, какъ сказалъ Христосъ: на Мочсеевомъ седалище сели книжники и фарисен. И такъ все, что они велять вамъ соблюдать, соблюдайте и дълайте; по дъламъ-же ихъ не поступайте: ибо они говорятъ и не дълаютъ". (Мато. XXIII, 2-3). Этими словами заканчивается одно увъщательное письмо Таулера<sup>2</sup>). Но если авторитетъ Церкви и признавался необходимымъ, то только до извъстной степени; не въ ней искалъ Таулеръ средствъ къ нравственному возрожденію общества. Всю свою надежду въ этомъ отношеніи Таулеръ возлагалъ на друзей Божінхъ, которыхъ Богъ спасаетъ среди всякихъ превратностей. "Ради ихъ Богъ пощадитъ и міръ на сколько возможно. Но если суровая зима наступить, чего мы во всякое время ожидаемъ, то хотя последній день еще не насталь, но служение Богу будеть совсвыь особое (gar fremde) и будетъ тогда такая нужда, что никто не выздоровъетъ, кромъ того, кто возложитъ на свои рамена крестъ. Тогда Богъ для своихъ найдетъ гнёздышко, въ которомъ они будутъ сохранены" 3).

Изъ Кельна Таулеръ возвратился въ Страсбургъ. Почти пяти-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So lange die mannigfaltigen Aufsätze und Weisen noch eueren Willen besitzen und ihr damit bekleidet seid, kann der Bräutigam euch nicht bekleiden nach seinent Willen. Nehmet keine Weise noch Werke wahr, denn seines göttlichen Willens (Pr. 102).

<sup>2)</sup> Schmidt Tauler. s. 223.

<sup>3)</sup> Predigt. 103, 104, 133, 134.

дътняя бользнь приковала его къ постели. Предчувствуя свою близкую смерть, онъ вызвалъ виновника "своего обращенія" Николая Базельскаго, выразилъ желаніе, что-бы оно было описано въ особой книжечкъ, однако безъ упоминанія его имени. Отсюда получила свое происхожденіе книжечка о мейстеръ, извъстная подъ именемъ "Меіsterbuch". Думаютъ, что Таулеръ по своему смиренію старался сохранить особую таинственность касательно жизненныхъ обстоятельствъ, избъгая особыхъ почестей, не желая упрочивать за собою славы, полученной при жизни 1). Но естественнъе и о немъ сказать то-же, что и о другихъ его современникахъ мистикахъ—Николаъ Базельскомъ и Рульманъ Мерсвинъ: таинственность была нужна, что-бы отвлекать вниманіе католической іерархіи какъ лично отъ нихъ, такъ и отъ всего общества друзей Божіихъ по неправотъ убъжденій и самой жизни. Смерть Таулера послъдовала въ 1361 году.

Сочинительство Таулера состояло въ проповъдяхъ, которыхъ по древнъйшему лейпцигскому изданію 1498 г. насчитывалось до 84 нумеровъ, а по изданію Базельскому 1521—до 126, причемъ въ немъ къ прежнимъ приложено было только 42 проповъди. Въ 1543 году послъдовало новое изданіе проповъдей Таулера въ Кельнъ, причемъ къ прежнимъ 126 проповъдямъ было присоединено еще 25 проповъдей новыхъ, изъ которыхъ однако нъкоторыя приписываются другимъ сочинителямъ 2).

Въ своихъ проповъдяхъ Таулеръ, хотя и занимается обличениемъ пороковъ современниковъ, но главнымъ образомъ заботится раскрыть учение "о восхождении души къ Богу". Это учение составляетъ главную тему его проповъдей. Ближе всего по развитию этой темы онъ подходитъ къ Эккарту, но отличается отъ послъдняго тъмъ, что обращаетъ внимание не столько на метафизические вопросы, сколько на вопросы нравственно-практические. Эккартъ въ своихъ проповъдяхъ болъе всего интересуется ръшениемъ вопросовъ объ основании и сущ-



<sup>1)</sup> Er will nicht den Schein tragen, als hätte er seinen eigenen Ruhm mit diesem Buche gesucht. Preger, Gesch. der Mystik th. III, 138.

<sup>2)</sup> Линзеймайеръ полагаетъ, что Таулеру принадлежало до 150 проповедей, изъ которыхъ 113 произнесено въ праздиичные дни и 37 въ дни святыхъ. Linsenmayer, Geschichte der Predigt. in Deutschland 413 München 1886.

ности вещей, причемъ желаетъ прежде всего какъ-бы удовлетворить своей личной любознательности, просвётить себя самаго свътомъ высшаго знанія и потомъ уже имъ озарить другихъ. Таулеръ касается вопросовъ о сущности Бога, о Троичности Лицъ настолько, насколько они обусловливають единеніе человъка съ Богомъ. Самое-же единение съ Богомъ вмъстъ съ преобразованіемъ души служить для него центральнымъ пунктомъ, на который всегда обращается вниманіе; признается такимъ деломъ, безъ котораго всякое иное дело утрачиваетъ свой смыслъ. Онъ имъетъ въ виду по своему возвести къ этому единенію съ Богомъ всёхъ, чтобы въ этомъ единеніи всѣ видѣли смыслъ жизнь. Оттого мистика его имъетъ болъе популярный характеръ. Найденное по своему убъжденію "сокровище" онъ не просто только старается открыть другимъ, но и-сдълать его неотъемлемымъ достояніемъ каждаго. Обладать Богомъ такъ, чтобы въ Немъ жить и Имъ только наслаждаться-предметь всёхь его желаній. Въ одной изъ проповедей путь и цель мистики Таулеръ представляетъ подъ образомъ корабля, который возводится на высоту, чтобы оттуда забросить неводъ. "Корабль-это духъ. Онъ возводится на высоту, т. е. отръшается отъ всего, что не Богъ. Неводъ, который выбрасывается съ высоты-это мысли, которыя въ святомъ созерцаніи преобразуются въ жизни во Христь и въ страданіи съ Нимъ, такъ что любовь ко Христу проходить всѣ силы и чувства человъка и душа паритъ въ экстазъ. Корабль, хотя и возведенъ на высоту, но долженъ подыматься все выше и выше: духъ долженъ отпадать отъ всего, что получаютъ низшія силы, отъ мыслей и образовъ (даже священныхъ) отъ радости и торжества. Отъ всего этого духъ отвлекается; ничто его не радуетъ, пока онъ не овладветъ тъмъ, чъмъ онъ услаждается-существеннымъ единеніемъ съ Богомъ. Тогда прежніе образы и искушенія опять возстають, душа приходить въ тяжкое состояніе горя, тёсноты, но она не должна бояться оставаться при себъ (т. е. вдали отъ міра). Когда же корабль твердо прикованъ къ непоколебимому камню (Христу), о которомъ говоритъ славный Павелъ, то удалить отъ Него не могутъ ни смерть, ни жизнь, ни власть (Рим. 8). Если человъкъ

въ этомъ состоянии страдаетъ, то онъ чрезъ это получаетъ болье (плодовъ), чъмъ посредствомъ всякихъ внышихъ упражнений и имъетъ при этомъ миръ при всякой буръ и непогодъ, даже когда онъ ничего не вкущаетъ, подобно бъдному рыболову. Въ одномъ отношении миръ такого человъка—не миръ, что не имъетъ самого Бога въ такой степени, въ какой онъ могъ-бы имътъ. Но если мы желаемъ быть обладателями Бога въ силу любви, отдаемся съ любовію такому направленію, то, наконецъ, достигается существенный миръ или преобразованіе души, къ которому она стремится, хотя бы это (преобразованіе) послъдовало въ часъ смерти" 1).

Конечно, главная тема Таулера о высокой важности для человъка общенія съ Богомъ и о благотворныхъ следствіяхъ этого общенія далеко возвышала его; какъ моралиста надъ средневъковыми схоластиками, которые заботились не о томъ, чтобы выяснить этическое ученіе во всей его широть, но о томъ, чтобы точно раздёлять добродётели по категоріямь на низшія и высшія-общеобязательныя и необязательныя, примънить этику до извъстной степени, съ одной стороны, къ правиламъ древней морали Аристотеля, а съ другой-къ житейской практикъ. Но самъ Таулеръ въ развитіи своей темы впадаль въ противоположныя крайности, отрёшая мораль отъ догматической почвы, извращая болье или менье, подобно Эккарту, важньйшія догматическія истины, служащія основаніемъ правственности, не сообразуя требованія высшаго идеальнаго совершенства съ реальными условіями земной жизни и ограниченной природы человъка. Это мы увидимъ, если разсмотримъ догматическое и нравственное ученіе Таулера въ основныхъ пунктахъ.

Если обратить вниманіе на общее отношеніе Таулера къ догматическимъ вопросамъ и особенно на отношеніе его къ вопросу о Богѣ, то мы прежде всего должны отмѣтить его похвальную сдержанность въ умозрѣніяхъ. Таулеръ не раздѣляетъ смѣлости своего предшественника Эккарта въ глубокомъ спекулятивномъ раскрытіи догматическихъ вопросовъ. Онъ даже опасается, чтобы стремленіе къ изслѣдованію возвышенныхъ



<sup>1)</sup> Pred. 81.

предметовъ религіознаго знанія не повело къ заблужденіямъ. "Дъти", говоритъ онъ въ одной изъ проповъдей 1), "вы не должны спращивать о возвышенных предметахъ; войдите просто въ ваше внутреннее основание и учитесь сами познавать его въ духѣ и природѣ, не спрашивайте о сокровенности Бога, о Его истеченіи и втеченіи (Ausfliessen und einfliessen), о бытів въ небытіи и о сущности въ небытіи, потому что Христосъ сказаль: "не вамъ знать тайну Божества и потому мы должны содержать истинную простую въру въ Единаго Бога, въ Троичность Лидъ и не широко и не разнообразно, но просто и ясно". Овъ мотивируетъ эту осторожность опасностію заблужденій, подобныхъ тъмъ, въ которыя впадали Арій и Савелій. Такая сдержанность въ догматическихъ умозрвніяхъ могла бы дать намъ основаніе поставить Таулера, какъ богослова, наравить съ Бернардомъ Клервосскимъ. Но дале оказывается, что эта сдержанность слишкомъ относительна. Таулеръ предостерегаетъ отъ занятія высшими вопросами только техъ, которые "не имеють къ тому призванія". "Великіе прелаты и ученые, говорить онь, должны что нибудь имъть для защиты въры, а мы можемъ просто вфрить". Кругъ лицъ, призванныхъ къ уясненію вопросовъ въры, Таулеръ не хочетъ слишкомъ ограничивать. Онъ находитъ, что "стыдно намъ, не смотря на свътъ христіанскаго откровенія, знать меньше, чёмъ знають отдёльные язычники, такіе, какъ Платонъ и Проклъ" 2). И если онъ считаетъ необходимымъ предостерегать непризванныхъ отъ особаго мудрованія, то тёмъ не менёе сознаетъ, что ничто не можетъ быть такъ пріятно и полезно, какъ знаніе божественныхъ вещей. Въ самомъ знаніи божественныхъ вещей Таулеръ признаетъ необходимымъ придерживаться авторитета "богоозаренныхъ учителей" (gottereuchtete Lehrer) и оставаться въ предълахъ начертанныхъ ими. Но вопросъ въ томъ, кого Таулеръ причисляетъ къ богоозареннымъ учителямъ, авторитету которыхъ намъренъ слъдовать? Несомивнно, что подъ ними нужно разуметь не вселенскихъ учителей, но западныхъ мистиковъ и ссобенно Эккарта, хотя они прямо и не называются здёсь по имени.



<sup>1)</sup> Pred. 54.

<sup>2)</sup> Pr. 119 Böhringer, Die Kirche Christi XVII B.-59-61

Что въ воззрвніяхъ на Божество Таулеръ ближе всего следуетъ абстракціи указаннаго теософа и тёмъ самымъ измёняеть своей сдержанности, видно изъ опредъленнаго имъ понятія о божественной сущности. Божественную сущность онъ называеть, подобно Эккарту, божественнымъ мракомъ (götliche Finsterniss) 1), дикою пустынею (wilde Wüste), безыменною, безобразною, безформенною сущностію (namenlose, weise lose, formlose Wesen). Въ сущности Божества уничтожается всякое разнообразіе. Если Оома Аквинатъ опредъляетъ Божественную сущность, согласно съ Аристотелемъ, какъ чистое дъйствіе (асtus purus), 2) то Таулеръ, подобно Эккарту, устраняетъ въ Божественной сущности всякое жизненное разнообразіе. "Будучи въчно единою, Божественная сущность остается безъ дълъ; Ея знаніе Божества, Ея любовь-все едино. Она ничто (das Nicht) 3), потому что ея нельзя ни уразумьть, ни выразить словами. "Нельзя не замътить, что Таулеръ, повидимому руководясь благовиднымъ побуждениемъ отръшить понятие о Богъ отъ всего конечнаго, ограниченнаго, что замъчается въ міръ, впадаеть въ грубое заблуждение, доходя до отрицания въ Богъ тъхъ свойствъ, которыя должны быть приписаны Ему, какъ личному Существу. Такъ Таулеръ воспроизводитъ въ учени о Богъ тотъ абстрактный идеализмъ, который съ особенною опредъленностію и полнотою развить быль Эккартомъ. Конечно, здёсь Таулеръ не избъжалъ и подчиненія древнему языческому неоплатонизму. Это особенно проявляется въ воззрѣніи на отношеніе Троичности къ Божественной субстанціи. Послёдняя мыслится прежде всего, какъ такая единая сущность, которая не только исключаеть всякое разнообразіе свойствъ, но и разнообразіе Лицъ. Заслуживаетъ вниманія, что Таулеръ въ своемъ опредъленіи понятія о Божественной сущности ссылается на неоплатоника Прокла, который понимаетъ "Единое", какъ спокойный, молчаливый, спящій, неощущаемый Разумъ" 1). Без-

<sup>1)</sup> Pred. 145.

<sup>2)</sup> Preger. II t. 181.

<sup>2)</sup> Das Nicht, weil man es nicht verstehen noch geworten mug. Pred. 66.

<sup>4)</sup> Preger t. III. 151.

жизненная абстракція неоплатоническаго философа представляется Таулеру абсолютною истиною и онъ удивляется что христіане далеки отъ нея. "Чада мои, взываетъ Таулеръ, великій стыдь для нась, если мы слишкомь далеки оть того, что язычникъ уразумълъ и къ чему онъ пришелъ" 1). Къ обезразличенію существа Божія Таулеръ могъ приходить и при развитіи мистической тенденціи о тісномъ общеніи съ Богомъ въ основъ духа человъческаго, такъ какъ послъднее мыслилось возможнымъ, но при устранении разнообразія въ духовной субстанціи, что мы увидимъ ниже. Таулеръ оспариваетъ Оому Аквината, полагающаго, что образъ Божій въ человъкъ лежитъ въ двятельности его силъ. "Несравненно выше и совершень учать иные мейстеры: онь лежить во внутренныйшемь сокровенныйшемъ, глубочайшемъ основании духа: въ немъ Богъ существенно и дъйствительно присутствуетъ и наслаждается Собою". Но если Богъ Самъ Собою наслаждается въ основани духа, то это основание должно показывать намъ, каковъ Богъ по своему существу. Сродство между духомъ и Богомъ полагается такимъ образомъ не въ томъ, что составляетъ особенность личности, а въ безразличіи субстанціональнаго начала 2).

Таулеръ, однако, находитъ въ Существѣ Божіемъ двѣ стороны—субстанціональную и модальную—образную. Иное дѣло Существо Божіе само въ себѣ и иное во—внѣ—въ своемъ образѣ, природѣ. Хотя Богъ остается себѣ равнымъ въ своей сущности и въ своемъ чистомъ образѣ ³), истекшемъ изъ нея однако въ сущности Богъ пребываетъ въ безформенномъ единствѣ, а въ образѣ, или природѣ Онъ проявляется въ разнообразіи Лицъ. Природа или образъ есть объектированіе сущности, то, въ чемъ Богъ себя познаетъ, возвышается до понятія

<sup>!)</sup> Er (Proclus) nimmt dies eine wie eine stillschweigende, schlafende, gottliche, unempfindliche Verständnis. Kinder, das ein Heide dies verstand und dazu kam, dass aber wir dem so fern und so ungleich sind, das ist uns ein Schimpf und eine grosse Schande. Predigt 69. Preger, t III 151:

<sup>2)</sup> Predigten 36. 64 Böhringer, Die höchste Ansicht (die mystische) sei diesenige, worum das trinitarische Bild im allerinnersten, in dem allerbogernsten Grunde der Seele Böhringer, Kirche Christi t XVIII—61.

<sup>3)</sup> Pred. 77.

о Себъ и дълается Отцемъ. Образъ-то Самъ Богъ, исходящій изъ своей сущности и въ немъ любящій и познающій себя. Здёсь въ образе пробуждается личная жизнь въ Боге, которая была скрыта въ сущности, какъ потенція, возможность. У Таулера, какъ у Эккарта, мы находимъ, что объектирование сущности есть условіе для изведенія личности и для самооткровенія ея. Лица, которыя тождественны съ сущностію и заключались въ ней только потенціально чрезъ образъ, или отраженіе ея, выходять изъ своего единства къ своему самооткровенію 1). Такъ объясняетъ Таулеръ происхожденіе Лицъ Пресвятой Троицы. Въ виду этого Берингеръ справедливо говоритъ, что въ Троицъ Таулеръ созерцаетъ въчный божественный процессъ жизни и самосознанія. Самъ мистикъ частиве по отношенію къ Лицамъ Пресвятыя Троицы раскрываеть этотъ процесъ такъ. "Отецъ въ своей личной особенности обращается въ Себя Самого своимъ божественнымъ разумомъ и проникаетъ (durchsicht) Себя самого свётлымъ разумомъ въ существенной глубинь (Abgrund) своего вычнаго существа. Однимъ разумѣніемъ Себя самого Онъ выражаетъ Себя и Слово Его (такъ выраженное) есть Сынъ; познаніе Себя Самого въ Немъ есть рождение Сына въ въчности. Онъ внутри пребываетъ въ существенномъ единеніи и исходить изъ Себя въ личномъ различіи. Чрезъ самоуслажденіе Собою Онъ истекаетъ въ невыразимую любовь, которая есть Духъ Святъ. Такъ Онъ пребываетъ внутри, исходитъ и опять входитъ" 2). Такимъ образомъ Лица Пресвятыя Троицы возникають въ Богъ въ силу открывшагося въ Немъ процесса самопознанія: пребывая первоначально въ единствъ природы безформенными, (unbildlich) они чрезъ самопознаніе достигають различія. Значить, Таулерь въ ученіи о Троичности Лиць раздёляеть извъстное намъ заблуждение о оременномъ происхождении Троичности Лицъ и темъ самымъ ослабляетъ понятіе объ абсолютномъ совершенствъ Божественнаго Существа. Отецъ производитъ Сына, когда въ Немъ открылся процессъ самопознанія.

<sup>1)</sup> Pr. 69. Preger. Gesch. d. Myst. t. III s. 152.

<sup>2)</sup> Pred. 80. Böhringer, Die Kirche Christi t. XVII s. 61.

Троица, представляемая мистикомъ, носитъ следы искусственной дъланности. Образъ молчаливый становится въ Сынъ проглаголаннымъ Словомъ, въ которомъ Отецъ созерцаетъ Себя. Самоуслаждение знаниемъ въ Отцъ служитъ причиною происхожденія Духа Святаго, который составляєть ихъ взаимную любовь 1). Термины "течетъ" "истекаетъ" (fliesst, ausfliesst), примъняемые къ происхожденію Лицъ, указывають на подчиненіе ихъ натуральной необходимости. И если Таулеръ поправляетъ иногда свои ошибочныя выраженія церковною терминологією, то онъ въ действительности не становится на высоту православнаго пониманія догмата. Онъ оканчиваеть свое ученіе о Троицъ тъмъ, что допускаетъ обратное истеченіе Лицъ въ единство сущности, такъ что они не удерживаютъ своей устойчивости 2), а являются какъ бы только качествами, модализирующими Божественную сущность. То, что изошло изъ нея, должно опять въ нее войти (gehet aus und gehet wider ein) Лица потому мыслятся и означаются то истекающими, то втекающими въ сущность (ausfliessend und einfliessend). Такое обратное истечение Лицъ (ruckfluss) въ божественную сущность допускается Таулеромъ какъ прообразъ мистической жизни въ единичной душь, которая должна "такимъ-же способомъ втекать въ Бога, какимъ она истекаетъ изъ Него" в).

При такомъ пантеистическомъ воззрѣніи на Троичность Лицъ, Таулеръ не могъ возвыситься до православнаго ученія о созданіи міра творческою волею Бога, хотя, онъ повидимому готовъ допустить, что Богъ, дѣлаясь личнымъ, тѣмъ самымъ получаетъ способность къ свободной активной дѣятельности, скрывавшейся въ Немъ потенціально 4). Міротвореніе въ дѣйствительности является продолженіемъ того-же изліянія Бо-



<sup>1)</sup> Pred. 69.

<sup>2)</sup> Напрасно это усиливается доказать Прегеръ. Preger, Gesch. der Myst. t. III, 154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die Ausflüsse fliessen wieder ein in unaussprechlichem Wohlgefallen ihrer selbst und in einem Gebrauchen ihrer selbst. Pred. 69. 80 Nach derselben Weise als sie ausgeflossen ist aus Gott, nach derselben wieder einfliessen Gott. Böhringer, 63.

<sup>4)</sup> Pred. 94.

жества въ тваряхъ, какое проявилось въ Троичности Лицъ. "Такъ Отецъ долженъ былъ излиться въ божественномъ Лицъ и далье Онъ долженъ быль излиться въ тваряхъ". Между откровеніемъ Бога въ Себъ и въ міръ устанавливается непосредственная связь 1). Слово Божіе служить началомь, обусловливающимъ такую связь. "Все, что Богъ когда-либо создалъ, это Онъ отъ въчности образовалъ въ Себъ Самомъ, въ Единородномъ Сынъ, Інсусъ Христъ, Который потому служитъ Прообразомъ всего того, что когда-либо было создано" 2). Этотъ прообразъ совывщалъ въ себв идеи, или образы вещей, которые были въ Богъ, какъ живые образы безъ начала и конца. Не смотря на то, что Таулеръ старался здёсь до изв'ёстной степени придерживаться церковной терминологіи о созданности міра, не смотря также и на то, что онъ часто возстаеть противъ пантеизма сектантовъ, известныхъ подъ именемъ "Братьевъ и Сестеръ свободнаго Духа", позволявшихъ себъ прямо признавать міръ необходимымъ внішнимъ проявленіемъ божественной сущности 3), нашъ мистикъ въ дъйствительности далекъ отъ того, чтобы последовательно провести грань между конечными существами по ихътварности и Богомъ, какъ Творцемъ міра. Они выводятся изъ сущности Бога, при посредствъ Слова, какъ космической силы и свойства божественной сущности, представляемыя подъ видомъ безначальныхъ, безконечныхъ идей, превращаются въ сущности вещей, какъ они являются въ міръ, въ своей конкретной формъ. Потому едва-ли правы и въ данномъ случат нткоторые нтмецкіе ученые (Берингеръ и Прегеръ), старающіеся оградить Таулера отъ упрековъ въ пантеизмѣ 4). Троичность Лицъ обозначается Таулеромъ, какъ начало и конецъ тварей. Ближайшее отношение къ міру, какъ космическая сила, имфетъ Сынъ Божій. "Его Сущ-

<sup>1)</sup> Also hat er Vater sich ausgegossen an dem Ausgang den götlichen Person, und furbas hat er sich ergossen an die Kreaturen. Pr. 8.

<sup>2)</sup> Pred. 94. Alles das Gott je schuf, das hat er ewiglich gebildet in sich selber, in seinem eingebornen Sohn Iesu Christo, der da ist ein Vorbild alles des, das je geschafen ward.

<sup>3)</sup> Predigten 118, 104.

<sup>4)</sup> Böhringer, XVIII 65. Preger, th. III 157 op. cit.

ность—причина, сущность и начало всёмъ вещамъ" <sup>1</sup>). Идеи вещей видимаго міра выводятся изъ Бога подъ видомъ истеченія и по условіямъ происхожденія не отдёляются отъ Сына. Божія, совмёщающаго ихъ въ себё.

Космологическія воззрѣнія Таулера не отличаются надлежащею цѣльностію. Онъ не озабоченъ, подобно Эккарту, стройнымъ развитіемъ эмананціонной теоріи, не двоится между противоположными крайностями оптимизма и пессимизма. Правда, нѣкоторая сылонность къ послѣднему въ Таулерѣ замѣчается. Видимый міръ со всѣми своими разнообразными явленіями вызываетъ въ немъ тоскливое чувство. Онъ часто говоритъ о вещахъ міра какъ о скоропреходящихъ (zergänglich), мертвыхъ въ себѣ (tödtlich in ihnen selbst) 2). Однако пессимизмъ Таулеръ и сострадательно относится къ людямъ, тяготѣющимъ къ міру, называя ихъ также мертвыми, слѣпыми людьми, затемняющими свои духовныя очи суетнымъ величіемъ его, то не дѣлаетъ общихъ воззваній ко всему человѣчеству о необходимости "бѣгства изъ міра".

Антропологія Таулера основана на воззрѣніяхъ древнихъ философовъ, воспроизводимыхъ многими средневѣковыми теологами. Онъ раздѣляетъ древнее ученіе о троякомъ составѣ человѣческой природы. Одинъ человѣкъ, по его словамъ, заключаетъ въ себѣ какъ-бы три человѣка—внѣшняго, или животнаго, внутренняго, или разумнаго и высшаго, или богоподобнаго вругренняго, или разумнаго и высшаго, или богоподобнаго воставляетъ чегонибудь своеобразнаго, то сужденія Таулера объ особенностяхъ разумной и богоподобной природы человѣческой имѣютъ важное значеніе, такъ какъ на нихъ основываются дальнѣйшіе выводы о возможности непосредственнаго общенія съ Богомъ, сближающіе Таулера съ Эккартомъ. Особенность разумной природы



<sup>1)</sup> Sein Wesen ist allen Dingen ein Ursach und ein Wesen und ein Anfang

<sup>2)</sup> Böhringer, op. c. t. XVII s. 65.

<sup>3)</sup> Predigt. 93. Der Mensch ist recht, als ab er drei Menschen sei... Der eine ist der auswindige, tierische, sinnliche Mensch; der andere ist der inwendige vernünftige Mensch, mit seinen vernünftigen kräften; der dritte Mensch ist das Gemüt, der alleroberste Teil der Seule.

заключается въ томъ, что она постепенно при посредствъ различныхъ познавательныхъ и деятельныхъ силъ отвлекаетъ человъка отъ внъшняго міра и возводить къ въчности. Главными силами души (воображеніемъ, разумомъ и свободною волею) познается и осуществляется то, что имфетъ отношение къ Богу и къ въчности. Однако не они составляютъ высшую богоподобную природу человъка. Выше разумнаго человъка, выше его разнообразныхъ силъ лежитъ духъ (Geist, Gemüt, mens). Это-"основа души" (Grund, Abgrund), въ которой скрыто истинное благородство человъческой природы. Это "искра Божества", это истинный "образъ Божій" (das Bild) 1). Напрасно нѣкоторые, подобно Бл. Августину, поставляють образь Божій въ высшихъ силахъ-памяти, разумъ и волъ. Силами этими воспринимается Святая Троица, но не постигается сущность Божества. Здъсь-истина, но на низшей степени. Ближе къ дълу подходить мейстерь Оома, поставляющій совершенство образа Божія въ діятельномъ упражненій духовныхъ силь человіка (actualitas). Неизифримо выше тф учители, которые говорять, что образъ Божій лежить въ сокровеннійшей, глубочайшей основъ души, гдъ Богъ существенно и дъйствительно присутствуеть 2). Это основное начало природы человъка также просто, также таинственно въ силу своей неопредблимости. какъ Божество Само въ Себъ. Но въ немъ, однако, лежитъ корень идеальнаго влеченія къ Богу, увлекающаго и всю духовную природу. Это влечение къ Богу проявляется въ человъкъ съ такою непреодолимою силою, что оно не потухаетъ даже въ алу 3). Его не можетъ остановить Самъ Богъ. Онъ имъетъ силу во всемъ, но не можетъ ослабить въ человъкъ жажды по себъ самомъ 4). Для уясненія понятія о сущности этого высшаго

<sup>1)</sup> Predigt 101.

<sup>2)</sup> Predig. 69. Aber nun sprechen andere Meister und das ist unzählig vie höher und ferner und sprechen, dass es liege im allerinnersten, in dem allerverborgensten, tiefsten Grunde der Seele, da sie da in dem Grunde hat Gott wesentlich und wirklich und istiglich.

<sup>3)</sup> Pred. 93.

<sup>4)</sup> Pred. 76. Die Seele hat einen Funken und einen Grund in sich, also auch Gott nicht vermag, der doch alle Dinge vermag, dass er denn Durst mit etwas anderem lösche, denn mit sich selbst.

начала въ человъкъ Таулеръ ссылается на неоплатоника Прокла, который называеть это начало сномь, божественнымь спокойствіемъ и говоритъ, что въ немъ лежитъ скрытое влеченіе къ Единому, которое далеко выше разума и разсудка и если душа за нимъ туда устремляется, то она дълается божественною и живетъ божественною жизнію 1). Духъ прежде всего служить основнымь началомь, регулирующимь силы человъка. Отсюда-изъ основы духа силы принимаютъ свое начало в тула же они изливаются. Но самъ духъ-выше силъ, онъ возвышается надъ ними и служить особою мерою для нихъ. Здесь положено начало знанія. Духъ называется мірою (mens-mensura), потому что онъ знаетъ все прочее, всему даетъ опредъленную форму, оцфинваетъ всф вещи, показываетъ каждой изъ нихъ свое мъсто. Въ немъ находится не только принципъ знанія, но вифстф и принципъ жизни для человфка. Это "форма души", которая попускаеть ее саму изливаться и формироваться въ отдёльныхъ силахъ и относится къ множеству и разнообразію силь, какъ ихъ образъ тождественный въ себъ 2). Какъ такой, образъ души при своей неизмѣнности есть начало дъйствующее. "Знайте, чада, великіе мейстеры говорять, что духъ действуетъ-спитъ ли человекъ, бодрствуетъ, пріобретаетъ ли онъ знаніе, или пребываетъ въ незнаніи".

Нельзя не зам'ьтить, что Таулеръ впадаетъ въ противоръчіе съ собою, приписывая духу дъятельность послъ того, какъ вмъстъ съ неоплатоникомъ Прокломъ онъ опредълилъ его, какъ начало покоющееся. Это противоръчіе, впрочемъ, онъ старается устранить, хотя и не вполнъ успъшно, тъмъ, что дъятельность свойственна духу потенціально и притомъ, если она и проявляется реально, то не всегда сознается нами, вслъдствіе обращенія вниманія на предметы внъшніе, преходящіе. Устраненія такого противоръчія во взглядахъ на духъ онъ видимо ищетъ въ самомъ неоплатонизмъ. По словамъ Прокла, духъ



<sup>1)</sup> Pred. 93. Proclus ein heidnischer Meister, nennt das einen Schlaf eine Stille und ein göttlich Rasten, und spricht: es ist ein verborgenes Suchen des einigen Einen, das fern ist über die Vernunft und das Veständnis, und wenn sich die Seele darein kehret, so wird sie göttlich und lebet eines göttlichen Lebens.

<sup>2)</sup> Ibid:

всегда дъйствуетъ въ насъ и даетъ намъ свътъ духовной мысли, но мы не всегда ощущаемъ его. Только тогда, когда мы становимся чистыми отъ треволненія, въ дъйствіи и находимся въ свътломъ спокойствіи, духъ является намъ и, такъ сказать, говоритъ съ нами. Тогда раздается въ насъ его голосъ, который прежде не былъ слышенъ нами и (какъ-будто) молчалъ 1).

Обращаясь далье къ качественному опредъленію духа какъ въ себъ самомъ, такъ и въ дъйствін, Таулеръ идеализируетъ его совершенство, подобно Эккарту. "Духъ издаетъ свътъ, освъщающій истину. Это мъсто, гдъ свътить жизненная истина 2). Подобно Эккарту, онъ называетъ духъ тою "искрою", которая возлетаетъ такъ высоко, что за нею не можетъ слъдовать разумъ. "Духъ не успокоится, пока опять не войдетъ въ божественную основу, изъ которой онъ истекъ и въ которой онъ пребываль въ своей несозданности" 3). По своему духовному началу человъкъ былъ единою сущностію съ Богомъ, прежде чемъ получилъ отдёльное бытіе въ міре. Потому Таулеръ въ духъ Эккарта говоритъ: мы по нашей несозданности были едины съ Богомъ. "Озаряющій насъ свётъ даетъ свидётельство, что человъкъ быль въчно въ Богъ въ своей несозданности. Тамъ онъ былъ въ Немъ, человъкъ-Богъ былъ въ Богъ. Св. Іоаннъ пишетъ: все, что создано, было жизнію въ Немъ. И то самое, что теперь является въ своей тварности. было въчно въ Богъ въ своей несозданности, одною и тою-же сущностію съ Богомъ" 4). Естественно, что духъ истекшій изъ сущности Божества, не можетъ быть чуждымъ ему и по полученіи отдівльнаго личнаго бытія. Отсюда у Таулера въ разныхъ формахъ съ необыкновенною силою развивается ученіе объ иманентности Бога въ духф человъческомъ, уничтожающее границы между существомъ конечнымъ и безконечнымъ. Въчная



<sup>2)</sup> Preger, Geschichte der Myst. t. III, 165.

<sup>2)</sup> Pr. 119, 33.

<sup>3)</sup> Pred. 93. Denn er (dieser Funke) rastet nicht, er komme denn wieder in der göttlichen Grund, daraus er gefflossen ist, da er in seiner ersten Ungeschaffenheit war.

<sup>4)</sup> Pred. 119. Dasselbe das der Mensch nun ist in seiner Geschaffenheit, das ist er ewiglich in Gott gewesen in Ungeschaffenheit, ein istig Wesen mit Gott.

воля Божія и вічный порядокъ, зависящій отъ Бога, состоятъ въ томъ, что Онъ желаетъ пребывать въ основъ человъка 1). "Духъ--это не только образъ Божій, --это Самъ Богъ въ своей собственной чистой божественной сущности. Въ немъ, какъ въ своемъ собственномъ образъ, Богъ любитъ Себя, познаетъ Себя находить свое самоуслаждение и действуеть въ немъ. Потому душа боговидна и божественна. Она дълается всъмъ по благодати, чемъ является Богъ по природе 2). Заслуживаетъ вниманія, что Таулеръ при развитій своихъ мыслей объ имманентности Бога въ духъ человъческомъ опять ссылается на Прокла. и какъ мы знаемъ, признаетъ постыднымъ для христіанъ, что они не понимаютъ того, что было понятно язычникамъ 3). Но отсюда же мы видимъ, что одна изъ причинъ заблужденій мистика состояла въ его приспособленіи догматическихъ и нравственныхъ истинъ христіанской религіи къ языческому неоплатонизму. Въ силу своего основнаго положенія объ имманентности Бога въ духф человфческомъ Таулеръ учитъ не о томъ, чтобы возвышать мысли и чувства къ Высочайшему Существу, обитающему превыше всего тварнаго, а только о томъ, чтобы углубляться въ себя и въ своемъ духв искать Того, Кто даетъ новую жизнь и съ Къмъ необходимо соединяться.

Такъ, примъняясь къ словамъ Інсуса Христа, выраженнымъ въ XVII главъ Евангелиста Луки, Таулеръ говоритъ: "Царство Божіе въ васъ. Кто хочетъ найти царство, именно Бога со всъмъ Его богатствомъ и въ Его сущности и природъ, тотъ долженъ искать Его во внутреннъйшей основъ, гдъ Богъ гораздо ближе къ душъ и въ болъе тъсномъ отношеніи къ ней находится, чъмъ душа къ себъ самой 4). "Была нъкогда ладья Симона,



i) Pred. 69.

<sup>2)</sup> Pred. 77.—Dies Bild ist aber nicht, dass die Seele allein nach Gott gebildet sei, sondern es ist dasselbe Bild, was Gott Selber ist, in seinem eigenem, lauteren, göttlichen Wesen und allhier in diesem Bilde, da liebet Gott, da erkennet Gott, da geniesset Gott, seiner selbst und wirket in ihr. In diesem wird die Seele allzumal gottfarben und göttlich sie wird alles von Gnaden, was Gott von Natur ist.

<sup>3)</sup> Pred. 69.

<sup>4)</sup> Pr. 77. Gott der Seele weit höher mit inwendiger ist, denn die Seele sich sellbst.

т. е. послушнаго праваго человъка, на которой училъ Христосъ. А теперь какова ладья, въ которой Богъ истинно возседаетъ? Это духъ, внутреннее основание въ человъкъ. Тамъ Господь нашъ невидимо для насъ (внутренно) покоится; да восхощетъ кто Его услышать во внутренней основь, пусть тоть оставить всѣ вещи міра и обратится въ основу 1). "Но почему именно духъ служитъ мъстомъ присутствія Божества? Это объясняется не только родствомъ духа съ Божествомъ въ силу его особаго происхожденія, но вибств родствомъ по простотв и чистотв его сущности, возвышающей духъ надъ силами его, обращенными къ множественности вещей и утрачивающими свою чистоту отъ соприкосновенія съ ними. Духъ "свободенъ отъ всякихъ средствъ и образовъ". Основа его безобразна (das Weiselose). И въ этомъ причина, почему Богъ исключительно можетъ соединяться съ нимъ безъ образа и подобія <sup>2</sup>). Въ основаніе духа не проникаетъ ничто чуждое, никакая тварь, никакой образъ. Это "пустыня", въ которую не проникаетъ ни одна мысль. Оно такъ широко и глубоко, что въ немъ нътъ ни времени, ни мъста" 3). Это "бездонная глубина", которая течетъ подобно водамъ, не имъющимъ предъловъ въ своемъ теченіи. Она какъ-будто все хочеть потопить. Все идеть въ эту "бездну", но ничто ее не можетъ наполнить. Ее не могутъ наполнить и удовлетворить всё твари міра, кром'є Единаго Бога со всею Его безпредъльностію. Этой бездить соотвътствуетъ одна только божественная сущность 4). Однако душа сюда должна обращаться съ своими силами для объединененія съ Богомъ и для достиженія всесторонняго преобразованія. "Здісь въ глубині духа" созданное ничто "погружается въ несозданное ничто". И тогда-то исполняются слова пророка: бездна бездну призываеть. Бездна созданная ведеть въ бездну несозданную и двъ бездны дълаются простою единицею, чистою божественною сущностію. Здёсь духъ теряется въ Духё

<sup>1)</sup> Pred. 82.

<sup>2)</sup> Pred. 69, 36.

<sup>3)</sup> Pred. 145, 36.

<sup>4)</sup> Pred. 36.

Божіемъ; онъ потопаетъ въ бездонномъ моръ" 1). Такъ какъ въ основъ духа Богъ присутствуетъ, дъйствуетъ и царствуетъ, то человъкъ здъсь черпаетъ божественную жизнь; въ своей основъ духъ совершенно расплавляется; самъ себя озаряетъ во всъхъ вещахъ и перегораетъ въ Богъ, горящемъ огнемъ любви существенно и натурально 2). Безграничная идеализація духовной природы доводится Таулеромъ наконецъ до того, что подобно Эккарту, онъ видитъ въ ней какъ бы натуральную почву для воплощенія Слова Божія. "Въ этомъ основаніи Отецъ рождаетъ Своего Единороднаго Сына въ сотни разъ скоръе, чъмъ въ одинъ моментъ по нашему разумѣнію—рождаетъ въ благородствъ Своей собственной святости" 3).

А. Вертеловскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Pred. 81. Also versinkt das geschaffene Nichts in das ungeschaffene Nichts, das man nicht verstehen, oder geworten mag. Hier wird das Wort wahr, das in dem Psalter steht und das der Prophet spricht. Abyssus abyssum invocat, der Abgrund führt in den Abgrund. Der Abgrund, der geschaffen ist, führt in den ungeschaffenen Abgrund und die zwei Abgründe werden ein einiges Eins, ein lauters gottliches Wesen und da hat sich der Geist in dem Geist Gottes verloren, in dem grundlosen Meer ist er ertrunken.

<sup>2)</sup> Ped. 63.

<sup>3)</sup> Pred: 69.—In diesen Grund gebiert der himlische Vater seinen eingebornen Sohn hundert tausendmal schneller, denn ein Augenblick ist nach unserem Verstehen, in dem Adel in der unaussprechlichen Klarheit seiner selbst.

## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

#### Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

#### (Продолжение \*).

Патріархъ Игнатій аппелируя къ папѣ Николаю по поводу высказаннаго противъ него обвиненія, очень польстилъ гордости этого папы. Въ доказательство этого достаточно привесть следующую подпись подъ актомъ его аппеляціи: "Игнатій, угнетенный тиранніею и пр. нашему Святьйшему господину и блаженнъйшему предсъдателю, патріарху всъхъ престоловъ, преемнику св. Петра, князю апостоловъ, Николаю, вселенскому папъ, и его святвишимъ епископамъ и мудръйшей вселенской Римской Церкви" 1). Св. Григорій В. отвергалъ подобные титулы, какъ діавольскія измышленія; мы видьли это выше изъ его писемъ къ Іоанну Постнику; но папство св. Григорія В. уже не существовало; оно уступило мъсто политико-церковному учрежденію, для коего оласть была единственною заботою. Игнатій, льстя честолюбію Николая, становился правымъ въ глазахъ этого папы. Фотій же, державшійся древняго ученія, смотръвшій на Римскаго епископа единственно только, какъ на перваго епископа, не усвояя ему никакой личной власти, могъ быть только виновнымъ. Такимъ образомъ, не подвергая дёла дальнъйшему разслъдованію, Николай произнесъ Фотію анавему

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 18, за 1894 г.

<sup>1)</sup> Си. Libel. Ignat. въ Собраніи соборова Р. Labbe, т. VIII. Многіе ученые сомнѣваются въ подлинноств этого сочиненія. Мы съ трудомъ вѣримъ, чтобы Игнатій, не смотря на свои добрыя отношенія съ Римомъ, могъ обращаться въ папѣ въ формѣ, которую здѣсь можно читать.

на соборѣ, который созвалъ въ Римѣ въ началѣ 863 года. "Мы объявляемъ его, говоритъ онъ, лишеннымъ всѣхъ іерархическихъ достоинствъ и всѣхъ іерархическихъ должностей, — властію Бога всемогущаго, святыхъ апостоловъ Петра и Павла, всѣхъ святыхъ, шести вселенскихъ соборовъ и сужденіемъ, высказиннымъ Духомъ Святымъ чрезъ насъ"). Въ своемъ осужденіи онъ осмѣлился даже обвинять Фотія въ дурномъ обращеніи, которому подвергался Игнатій. Это была клевета, почерпнутая изъ доносовъ враговъ Фотія и потомъ повторяемая всѣми римскими писателями, говорившими о разногласіи между этимъ патріархомъ и Николаемъ 2). Наконецъ изъ всего, что сдѣлалъ этотъ папа очевидно, что онъ рѣшился отвергать всѣ доводы въ пользу Фотія и не давать имъ никъкого значенія. Для него нѣсколько монаховъ, приверженцевъ Игнатія, прибывшихъ въ Римъ, имѣли гораздо большій авторитетъ, чѣмъ соборъ, составъ

<sup>1)</sup> Coopanie cosoposs P. Labbe, T. VIII.

<sup>2)</sup> Мы не придаемъ никакого значенія всему тому, что расказывають враги Фотія относительно страданій Игнатін; 1) потому что всь ихъ подробные разсказы нисколько пе рашають принципіального вопроса; 2) потому что эти разсказы запечатлівны очевиднымъ преувеличеніемъ; 3) потому что Фотій не можеть быть отвътственъ въ преследованияхъ, по свидътельству истории. Игнатий не навлекъ ли на себя пенависти императора в Варды своею ревностію, очень мало благоразумною, своими поступками съ Григоріемъ Сиракузскимъ, своими недружелюбными чувствами къ правительству? Вотъ вопросы, въ отношении къ которымъ нельза дълать его совершенно правымъ даже съ помощію разсказовъ его приверженцевъ. Можно даже сказать, что эти пристрастные разсказы унижають его своими крайностими. Отказъ отречься отъ престола вызвалъ противъ него жестокости двора; ны не отрицаеть этого, хотя подробности этихъ жестокостей представляются намъ съ характеромъ, очень мало въроитнымъ. Но Фотій быль ли соучастникомъ этихъ жестокостей? Мы отвъчаемъ отрицательно. Прежде всего потому, что безпристрастные писатели не приписывають ихъ ему никонив образомъ и потому, что онъ самъ въ своихъ письмахъ къ Вардъ протестовалъ противъ жестокостей, оказанныхъ его противникамъ. Въ его письмахъ можно читать эту переписку, достойную великаго и свитаго епископа. Не должно ди дунать, что только въ отношеніи къ Фотію его интинная переписка не можетъ служить документомъ, достойнымъ втроятія? Римскіе историки утверждаютъ, что онъ писалъ свои письма лицемърно. Но писатели безпристрастные и независимые, которые дають имъ въру, были ли тоже лицемфрами? Можно ли повфрить, что завлятые враги Фотія лишь одни обладають привиллегіею утверждать встину, говори о Фотів? Если надобно судить о человъвъ на основани свидътельствъ его враговъ, то кто когда-либо будеть признань невиннымь? Держась этого метода, могуть доказать, что Самь Христосъ достоинъ былъ смерти.

ленный изъ трехъ-сотъ двадцати восьми епископовъ, огромнаго числа бълаго духовенства и монаховъ, и разсуждавшихъ въ присутствіи несмѣтной толпы народа. Надобно согласиться, что въ поведеніи Николая сказывался иной мотивъ, а не защита Игнатія или справедливость его дѣла. Онъ заявлялъ себя хранителемъ божественной власти и органомъ Св. Духа. Во имя этого заявленія, онъ усвоялъ себѣ всѣ права. Но вселенскіе соборы, приводимые имъ въ доказательство его рѣшенія, постановили, что епископъ не можетъ быть подвегнутъ ни суду, ни осужденію иначе, какъ только соепископами одной и той же провинціи; и они не усвояли Римскому спископу большей власти, чѣмъ другимъ. Что же касается притязаній Николая на божественную власть, то извѣстно, какъ надобно смотрѣть на это, и его доводы достойны тевиса, который онъ хотѣлъ доказать.

Императоръ Михаилъ, узнавши о решении Римскаго собора, написаль къ Николаю письмо, исполненное угрозъ и презрънія (864). Онъ молчаливо предполагаеть, что враги Фотія внушили ему это решеніе, полагая, что императоръ заботится только о своихъ удовольствіяхъ. Соображеніе это въ ихъ глазахъ, было единственнымъ доказательствомъ. Николай отвътилъ Восточному императору очень длиннымъ письмомъ, наполненнымъ фактами сомнительными, сужденіями ложными и историческими ошибками самыми грубыми. Изъ этого письма видно, что императоръ противопоставилъ папскимъ притязаніямъ множество фактовъ, приводившихъ первенство римскаго епископа къ его истиннымъ границамъ; Николай опровергаетъ эти факты поверхностнымъ образомъ; его разсужденія являются тщетными и онъ смѣшиваетъ нѣкоторыя случайныя обстоятельства съ признаніемъ абсолютной власти, которую онъ усвояетъ себъ. Вотъ примъръ его ложныхъ сужденій:

"Надобно замѣтить, что Никейскій соборь, равно какъ и всѣ другіе соборы, не сообщали никакихъ преимуществъ римской Церкви, о которой знали, что она, въ лицѣ Петра, удостоилась обладанія правами во всей полноть власти, и получила властвованіе надъ всьми овщами Христа 1). Онъ основываетъ это



<sup>1)</sup> Quae in Petro noverat eum totius potestatis jura pleniter meruisse et cuuctarum Christi ovium regimen accepisse.

сужденіе на свид'єтельстві папы Бонифація. "Если, продозжаєть онъ, внимательно изслідують опреділенія Никейскаго собора, то конечно найдуть, что соборь не сділаль никакого расширенія (правь) для Церкви римской; но скоріве съ ней взяль примієрь въ отношеніи къ тому, что усвоиль Церкви Александрійской". Николай не прибавляєть, что соборь признаваль власть римскаго престола надъ пригородными Церквами основанною единственно на обычать, а не на божественнома правть; онъ не замізчаєть также, что когда Церкви Александрійской усвояють власть аналогичную съ властію Церкви римской, то этимъ признають, что эта послідняя власть не имізеть ничего божественнаго, потому что соборь не можеть усвоять божественной власти.

Съ такою то силою сужденій Николай отвічаеть на всіз возраженія своего противника противъ папской автократіи.

Онъ заключаетъ различеніемъ двухъ областей, въ которыхъ должны дѣйствовать священство и императорство. Если Михаилъ нуждался въ знаніи того, что онъ не имѣлъ никакаго права относительно церковныхъ дѣлъ: то само папство не должно ли было понять, что оно не имѣло никакаго права въ отношеніи къ свѣтскимъ дѣламъ?

Церковь восточная должна была протестовать противъ посягательствъ Николая. Посягательства эти были противоположны древнему праву. Даже ультрамонтаны вынуждены были сознаться въ этомъ, хотя и не прямымъ образомъ. Одинъ писатель 1), выдающій себя за историка Фотія и принимающій за истину утвержденія заклятыхъ враговъ этого патріарха, вынужденъ былъ очевидностію выразиться слѣдующимъ образомъ: Раздѣленіе бросило большой свѣтъ на ученіе относительно первенства святаго престола. Никогда преимущества не были лучше утверждены, какъ въ борьбѣ Николая... съ схизматическими фотиніанами". Можно ли повѣрить, что до десятаго столѣтія не представлялся никакой случай сдѣлать очевидными эти преимущества, если они дѣйствительно принадлежали Римскому престолу? Факты, изложенные нами прежде, достаточно

<sup>1)</sup> Жаже, Исторія Фотія, кн. IV, стр. 114, взд. 1854.

краснорвчиво отввчають на этоть вопросъ. По истинь, вопросы болве важные, чвит низложение епископа, были возбуждаемы между Востокомъ и Западомъ, отъ начала Церкви, и эти вопросы, вмёсто того, чтобы рельефне очерчивать папскую власть, лишь приводили ее къ правильнымъ границамъ. Но въ девятомъ веке обстоятельства переменились; папство пожертвовало древнимъ канолическимъ учениемъ ради своихъ честолюбивыхъ мечтаний, и оно воспользовалось всеми обстоятельствами, чтобы ввесть въ практику духовную автократию, столько же противоположную Св. Писанию, какъ и учению отцовъ и соборовъ.

Сильный древнимъ правомъ, Фотій смотрѣлъ на отлученіе Николая, какъ на ничтожное и продолжалъ исполнять свои епископскія обязанности съ ревностію и преданностію, которыя враги его извращаютъ съ замѣчательнымъ лукавствомъ. Они хотятъ видѣть въ немъ лютаго звиря, соединяющаго въ себѣглубочайшее лицемѣріе съ жестокостію, простирающеюся до крайности, не стараясь примирить этихъ двухъ характеристическихъ свойствъ въ одномъ человѣкѣ, и не примиряя фактовъ, находящихся въ полномъ противорѣчіи съ этимъ. Но Николай не могъ выносить этого презрѣнія къ его верховной власти, и онъ воспользовался обращеніемъ въ христіанство Болгаръ, чтобы начать войну противъ Фотія 1).

Первыя сѣмена христіанства были посѣяны среди Болгаръ Греками около 845 года. Въ 864 году Фотій сильно способ-



<sup>1)</sup> Въ это времи (866) виператоръ Миханлъ приказалъ убить Варду и поставиль Василія, который служиль ему при этихъ обстоятельствахъ, во главт управленія. Изъ переписки Фотія видпо, что этотъ патріархъ живтйшимъ образомъ упрекалъ Варду въ жестокостяхъ, которыя онъ употреблялъ противъ Игнатія и его приверженцевъ. Когда Варда померъ, Фотій писалъ выператору, поздравляв его съ освобожденіемъ отъ интригъ Варды. При сличеніи писемъ однихъ съ другими, слідуетъ, что Фотій и Варда не были въ такихъ интимимхъ отношеніяхъ, чтобы патріарху можно было усвоять жестокости Цезаря. Но это заключеніе не удобно для враговъ Фотія, которые хотять взвалить на послідняго всіз жестокости. Поэтому утверждаютъ, что Фотій былъ достаточно визокъ, чтобы обвинить Варду послії его смерти; между тізиъ, какъ при его жизни онъ подло льстиль ему и заставляль его служить своему мщенію. Враги и фанатики могуть подобнымъ образомъ пясать исторію, но подобный поступокъ ихъ можетъ вызывать одно лишь отвращеніе въ честной совъсти.

ствовалъ обращенію ихъ царя Богориса 1), который заставилъ следовать за собою весь свой народь. Онъ самъ обратился къ этому царю съ прекраснымъ наставленіемъ объ обязанностяхъ государей. Богорисъ, въ борьбъ съ германцами и ихъ императоромъ Людовикомъ германскимъ, надъялся успоконть его, потребовавши латинскихъ священниковъ для просвъщенія своего народа. Онъ послалъ пословъ въ Римъ, спустя немного времени послъ незаконнаго низложенія Фотія. Николай не колебался и воспользовался такимъ прекраснымъ случаемъ для распространенія своей власти на Востокъ. Поэтому онъ послалъ легатовъ къ Болгарскому царю съ длиннымъ ответомъ на полученныя имъ извъщенія, не заботясь знать, были ли согласны съ истиною факты, содержавшиеся въ этомъ извъщения. Онъ не забыль въ своемъ отвътъ 3) выше всякой мъры превознесть римскій престоль и унизить престоль константинопольскій. Римскій престоль, по нему 3), есть ради св. Петра источника епископства и апостольства; и вотъ почему Болгары не должны принимать епископа ни отъ куда, какъ только изъ Рима. Изъ Рима же они должны принять и ученіе. "Св. Петръ, говоритъ онъ 4), всегда живетъ и предсъдательствуетъ на своемъ престолъ; онъ сообщаетъ истину въры тъмъ, которые ее ищутъ; ибо св. римская церковь всегда была безъ пятна и поврежденія; именно здёсь св. Петръ основаль ее. и ею окончательно опредёлено исповедание веры".

Папа присоединилъ къ своимъ легатамъ въ Болгаріи трехъ другихъ легатовъ для Константинополя и снабдилъ этихъ послъднихъ восемью письмами. отъ 13 ноября 866 г.; письма эти служатъ памятниками его гордости <sup>5</sup>). Онъ угрожаетъ Михаилу безчестно сжечь его письмо, направленное противъ римскихъ преимуществъ, если онъ не отречется отъ него. Онъ пишетъ Константинопольскому клиру, что низлагаетъ всъхъ приверженцевъ Фотія и возстановляетъ сторонниковъ Игнатія.

<sup>1)</sup> CM. Phot. Epist., lib. I, epist. VIII.

<sup>2)</sup> Си, его отвъти въ Собрани соборова Р. Labbe, т. VIII.

<sup>3)</sup> OTRBTE LXXIII.

<sup>4)</sup> Отвѣтъ CVI.

<sup>5)</sup> Epist. Nicol. IX et seq. въ Собраніи соборов Р. Labbe, т. VIII.

Онъ жалуется на Варду за то, что тотъ обманулъ его прекрасныя надежды, которыя онъ основывалъ на его благочестіи; онъ извѣщаетъ Игнатія, что возстановилъ его на престолѣ и предалъ анафемѣ Фотія и его приверженцевъ; онъ льститъ императрицѣ—матери Өеодорѣ и радуется защитѣ дѣла Игнатія, котораго и она поддерживала; онъ проситъ императрицу Евдоксію принять сторону Игнатія предъ императоромъ; онъ приглашаетъ всѣхъ константинопольскихъ сенаторовъ отречься отъ общенія съ Фотіемъ и объявить себя въ пользу Игнатія.

Его письмо къ Фотію, третье въ числѣ писемъ, заслуживаетъ особеннаго упоминанія; папа называетъ Фотія только человтькома: Николай, мужу Фотію. Онъ его укоряетъ "въ безстыдномъ нарушеніи досточтимыхъ каноновъ, опредѣленій отцовъ и божественныхъ заповѣдей". Онъ называетъ его ворома, льстецома; полагаетъ что Фотій измѣнилъ своимъ собственнымъ обѣщаніямъ; обольстилъ легатовъ; изгналъ епископовъ, отказавшихся войти съ нимъ въ общеніе; онъ утверждаетъ, что по справедливости его можно назвать человтькоубійчею, ехидною, хамома, жидома. Онъ возвращается къ Сардикійскимъ канонамъ и къ декреталіямъ своихъ предшественниковъ, и наконецъ заключаетъ угрозою поразить его отлученіемъ, которое будетъ продолжаться до его смерти.

Подобное *страстное* письмо должно было произвести, какъ полагали, только одно дъйствіе: оно побудило Фотія осудить папу.

Когда легаты прибыли въ Болгарію, то всё греческіе священники, были изгнаны ими изъ этой страны, и они признали недействительнымъ преподанное греческимъ духовенствомъ таниство миропомазанія. Это значило нанесть Восточной Церкви обиду самую грубую, попирая ногами основныя начала христанскаго богословія. Фотій не могъ перенесть ни этого заблужденія, соединеннаго съ оскорбленіемъ, ни посягательствъ Николая. Онъ созвалъ въ Константинополе (867) соборъ, на который пригласилъ не только патріарховъ и восточныхъ епископовъ, но и трехъ западныхъ епископовъ, которые обратились къ нему за защитою противъ деспотизма Николая 1). Это

<sup>1)</sup> Мы возвратимся къ его окружному посланію.

были епископъ-экзархъ Равенскій и архіепископъ Трирскій и Кельнскій 1). Легаты трехъ патріаршихъ престоловъ Востока, множество епископовъ, священниковъ и монаховъ, два императора, сенатъ, засъдали на этомъ соборъ 2). На немъ читаны были письма Николая, и по единодушному решенію папу признали недостойнымъ епископства и произнесли противъ него отлучение и анаоему. Это решение было отослано самому Николаю чрезъ Захарію, митрополита Халкидонскаго, и Өеодора Кизическаго. Анастасій Библіотекарь говорить, что изъ тысячи подписей, которыми этотъ документъ былъ покрытъ, только двадцать одна были подлинными. Извъстна ценность свидътельства этого человъка. Фактъ же достовърный, что документъ этотъ былъ извъстенъ на Востокъ; что Константинопольскій соборъ, признавшій его позже ничтожнымъ, не смотрвлъ на подписи, какъ на пдложныя. Этотъ фактъ говорить о немъ более чемъ свидетельство писятеля лжеца. Решение собора



<sup>1)</sup> Неволай держалси обычая низлагать епископовъ, даже величайшихъ престоловъ, своею собственною властію и вопреки канонамъ, которые дълали ихъ подсудными только предъ сопровинціальными епископами. Большинство епископовъ не давало никакого значенія папскимъ осужденіямъ. Архіепископы Трирскій и Кельнскій отвітили на рішеніе Николан протестомъ, въ которомъ они, между прочинь, говорили ему: "Безъ собора, безъ каноническаго изследования, безъ обвинителя, безъ свидътелей, безъ убъжденія насъ доводами или авторитетомъ, не имъл нашего признавія, при отсутствіи митрополитовъ и епископовъ нашихъ викарныхъ, вы предположили осудить насъ по своей фантазіи и съ тиранническою яростію: но мы не принимаемъ вашего сквернаго решенія, далекаго отъ отечесваго и братскаго милосердія; ны его презираемъ, какъ оскорбительную рѣчь, мы вась отлучаемь от нашею общенія, потому что вы находитесь въ общенів съ отлученными; мы довольствуемся общением со всею Церковью и съ обществомъ нашихъ братьевъ, которыхъ вы презираете и которыхъ вы недостойны по своему высокомърію и своему надменію. Вы осуждаете сами себя, осуждая того, вто не соблюдаеть апостольскихь постановленій; такъ какъ ни первий нарушаете ихъ, уничтожая, насколько это возможно для вась, божественные законы и священные каноны, и не слъдуя по стопамъ отцовъ, вашихъ предшественниковъ". Фотій не писаль Николаю съ жосткою эпергіею этихъ западнихъ епископовъ.

<sup>2)</sup> Дъянія этого собора были отмънены соборомъ, который спуста немного времени происходиль для возстановленія Игнатія. Этоть факть, съ которымъ соглашаются западные писатели, не помѣшаль многимъ изъ нихъ высказать смѣшную идею, будто этоть соборъ не существоваль и будто Фотій измыслиль и соборъ и акты. Аббать Жаже согласился съ этою странною идеею въ своемъ грубомъ памфлетѣ противъ Фотія, ки. У, стр. 146.

противъ Николая было болѣе каноническимъ, чѣмъ рѣшеніе этого послѣдняго противъ Фотія; потому что оно было только отлученіемъ, а не низложеніемъ; Церковь же имѣетъ право отдѣляться отъ общенія съ тѣми, которыхъ она признаетъ виновными, и не считаетъ ихъ болѣе епископами.

Въ тотъ же самый годъ, когда Николай былъ отлученъ, въ Константинополъ произошла революція, которая была гибельною для Фотія. Михаилъ былъ убитъ Василіемъ, котораго императоръ сдълалъ соправителемъ имперіи. Убійца Варды и Михаила долженъ былъ недовърять Фотію 1).

Болье того, Фотій отказался допустить убійцу къ пріобщенію; за это Василій заключиль его въ монастырь возстановиль Игнатія и послаль въ Римъ пословъ, снабдивъ ихъ дѣяніями собора, на которомъ Николай былъ отлученъ. Этотъ папа померъ и имѣлъ своимъ преемникомъ Адріана II, который созваль въ Римъ соборъ (868) для новаго осужденія Фотія. Посланный императора, въ присутствіи папы, бросиль на землю акты Константинопольскаго собора, проткнулъ ихъ своею шпагою и топталь ногами. Послъ этого сумасброднаго дѣйствія, онъ утверждаль, что подпись его государя, находящаяся подъ



<sup>1)</sup> Враги этого патріарха, которые часто противорічать себі въ своихъ разсвазакъ, не согласны относительно времени и обстоятельствъ его ссылки. Анастасій заявляеть, что Василій, прежде смерти Михаила, не зналь ничего о разногласіяхъ, существовавшихъ между Игнатіемъ и Фотіемъ что онъ узналь о нихъ, когда одинъ сделался императоромъ и послаль въ Римъ двукъ депутатовъ, одного избраннаго Игнатіемъ а другаго Фотіемъ, чтобы важдый защищаль діло свое предъ папою. Что одинь изъ депутатовъ, именно Фотія, утонуль дорогою, а другой, прибывши въ Римъ, нашелъ папу Николая мертвымъ. Никита, напротивъ, разсвазываеть, что уже на другой день смерти императора Михаила, Василій завлючиль Фотія въ монастирь, чтобы возстановить законнаго патріарха. Нікоторые западные писатели поспъшили принять разсвазъ Нивиты, дабы предоставить себъ случай отвергать подлинность разсказа, по которому Фотій навлекь на себя ненависть Василія за отказъ въ причащенія, по причинь совершеннаго Василіемъ убійства. Следуеть предположить, что эти писатели думають, будто подобный автъ пастырскаго мужества не быль въ харавтеръ Фотія. Это было бы върноесли бы этотъ великій и ученый епископъ быль такимъ, какимъ они его рисуютъ. Но такъ какъ приписиваемый ими ему характеръ діаметрально противоположенъ дъйствительному его характеру, какимъ онъ просвъчиваетъ въ подзинныхъ его дъяніяхъ и въ его писаніяхъ: то они представляють этимъ только сильнейшее доказательство своего пристрастія.

актами, подложная; что соборъ былъ составленъ только изъ ивсколькихъ епископовъ, находившихся въ Константинополь, когда совершались эти событія; 1) что и другія подписи, въ числь тысячи, тоже были подложными. Справедливо надобно заподозрывать искренность этого фанатика. Если вёрно, что подписи были подложными, то на Востокъ, а не въ Римъ можно было удостовъриться въ этомъ. Вмъсто того, чтобы провърить фактъ, столь легко доказываемый, Римъ ръшилъ, что эти акты должны быть сожжены.

Подобный поступокъ естественно подаетъ мысль, что представлялось болъе удобнымъ сжечь акты, чъмъ доказать ихъ подложность.

Адріанъ II не приминуль, по этому случаю, возвысить власть Римскаго епископа. "Папа, говорить онъ на своемъ соборѣ 7), судить всёхъ епископовъ, но мы не читали, чтобы кто либо судиль его". Онъ припоминаетъ осужденіе Гонорія, но полагаетъ, что поразившая Гонорія анафема стала законною только потому, что предварительно была произнесена самимъ Римскимъ престоломъ; это утвержденіе противорѣчитъ истинѣ, какъ мы уже видѣли это прежде. Вмѣсто осужденія Гонорія, римскій престоль пытался его защитить; первоначально онъ не упоминалъ его въ числѣ тѣхъ, которыхъ надобно было осудить; и только послѣ осужденія. произнесеннаго на соборѣ, Римъ тоже рѣшился высказать ему анафему.

Прежде, чѣмъ разойтись, члены римскаго собора повергли къ ногамъ акты, которыми ананематствованъ былъ Николай, и за тѣмъ бросили ихъ въ большой огонь.

Послѣ совершенія этихъ дѣлъ, послы Василія возвратились въ Константинополь, въ сопровожденіи трехъ легатовъ папы Адріана. Эти послѣдніе несли съ собою два письма, одно къ императору, а другое къ Игнатію. "Мы желаемъ, писалъ онъ къ императору, чтобы вы торжественно созвали соборъ подъ

<sup>1)</sup> Допуская это утвержденіе, кыкъ истинное, отсюда слѣдовало бы, что другія подписи были добыты вить собора и въ формть одобренія. Они могли быть такими въ особенности потому, что подписывавшіеся такъ дѣйствовали съ величайшею свободою.

<sup>2)</sup> Coopanie coooposs P. Labbe, T. VIII.

предсъдательствомъ нашихъ легатовъ, на которомъ подвергнуты были бы суду лица сообразно съ ихъ виновностію; чтобы на этомъ соборѣ всенародно созжены были вст экземпляры 1) ложнаго собора, созваннаго противъ святаго престола, и чтобы запрещено было сохранять отъ нихъ что-либо подъ опасеніемъ анавемы". За-тѣмъ Адріанъ требуетъ къ себѣ римскихъ священниковъ, которые приходили въ Константинополь съ жалобами къ Фотію противъ папы Николая. Письмо къ Игнатію есть инструкція объ образѣ дѣйствованія въ отнопіеніи къ духовнымъ лицамъ, которыя заявили себя за Фотія, но которые вышли бы изъ его партіи. Адріанъ присоединилъ къ этимъ письмамъ формулу, которая должна быть подписана всѣми членами собора, и въ которой всѣ приглашаются признать его верховнымъ первосвященникомъ и вселенскимъ папою.

Соборъ былъ открытъ въ Константинополѣ, въ церкви Св. Софіи, 5 октября 869 года. Три папскіе легата: Игнатій, Өома, епископъ Тирскій, мнимый представитель патріарха Антіохіи, и священникъ Илія, мнимый представитель Іерусалимскаго, открыли засѣданіе. Позвали епископовъ, которые заявили себя противъ Фотія. Они были въ числѣ допнадцати. Они допущены были въ засѣданіе и составили весь соборъ при первомъ засѣданіи. Во второе засѣданіе, десять приверженныхъ Фотію епископовъ прибыли для испрошенія извиненія въ своей погрѣшности. Ихъ извинили безъ замедленія и они приняли участіе въ засѣданіи вмѣстѣ съ другими. Одиннадцать священниковъ, десять діаконовъ и семь ипо-діаконовъ подражали десяти епископамъ, и ихъ тоже простили.

Въ третье засъданіе прибыли на соборъ два новыхъ епископа, такъ что собраніе состояло изъ двадцати четырехъ епископовъ, не считая предсъдательствовавшихъ. Въ третьемъ засъданіи, два епископа, посвященные прежнимъ патріархомъ Меюодіемъ, хотъли выступить защитниками патріарха Фотія, съ которымъ они заявили желаніе остаться въ общеніи. Соборъ отказался

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Враждебные Фотію писатели расказывають однако же, что существоваль только одина экземпляра этого собора, тщательно скрытый Фотіемь, который измислила его дъянія; этоть экземплярь быль похищень, принесень нь Римь и созжень на соборь этого города.

выслушать ихъ. Патрицій Баганеръ отъ имени Константинопольскаго сената возсталь противь этого решенія. Легаты же папы настанвали на своемъ, по следующему мотиву: папа решиль это верховною властію и не позволительно болье изслыдовать дело Фотія. Но вынужденные уступить, они прибавили: "Пусть войдутъ и пусть услышатъ чтеніе синодальнаго опредъленія и осужденіе папы Николая. Они ищуть оправданій и стараются только избъжать осужденія. - Но, сказаль сенать, если бы они избъгали этого, то не провозглашали бы: Пусть наст судятт! Они скрылись бы.-Пусть войдуть, присовокупили легаты, но пусть стоять на последнемъ месте". Сенать потребоваль, чтобы допущены были еще три или четыре епископа изъ партіи Фотія. "Мы согласны съ этимъ, сказали легаты, но подъ условіемъ заявленія съ ихъ стороны, что они представляють собою всвхъ остальныхъ (приверженцевъ Фотія) и пришли только для выслушанія письма папы Николая".

Поэтому очевидно было, что Римъ предложилъ созвать этотъ соборъ только для освященія своей мнимой вселенской и верховной власти.

Епископы—приверженцы Фотія, видя, что соборъ не желаеть выслушать ихъ, удалились. Только два первые остались, объщаясь доказать, если императоръ дастъ охранную грамоту ихъ свидътелямъ, что Николай пріобщался вмъстъ съ ними, когда Фотій посылалъ ихъ въ Римъ, какъ своихъ уполномоченныхъ.

Охранная грамота не была имъ дарована. Въ пятое засъданіе насильно привели Фотія, который сказалъ только нъсколько словъ, полныхъ достоинства, давая собору понять, что онъ осуждаетъ его и не станетъ отвъчать на обвиненія, взводимыя на него. Въ его глазахъ, тридцать три епископа, собранные по приказанію императора, его врага, не могли заявлять притязаніе на отмъну ръшенія трехъ-сотъ двадцати восьми епископовъ, провозгласившихъ его законнымъ патріархомъ.

Въ шестомъ засъданіи, синкелъ Илія постарался доказать, что отставка, данная Игнатіемъ, не имъетъ никакого значенія. Это фактъ очень важный; ибо онъ доказываетъ то, что писалъ Фотій Николаю: именно, что его предшественникъ оставилъ свое достоинство; въ то же время фактъ этотъ свидътельствуетъ, что

Игнатій поняль свой долгь въ трудныхъ обстоятельствахъ, среди которыхъ онъ находился; что онъ въ началѣ подражалъ великимъ епископамъ, которые всегда предпочитали оставлять отнимаемое у нихъ достоинство, даже несправедливо, чѣмъ возмущать свою Церковь. Покинутый всѣми, Игнатій былъ слишкомъ добродѣтеленъ, чтобы не подражать этому поведенію; но въ слѣдствіе слабости своего характера, онъ былъ игрушкою нѣкоторыхъ интригъ и честолюбивыхъ папскихъ проектовъ, прикрывавшихъ его добродѣтелью свои дурныя намѣренія.

Нъсколько епископовъ, приверженныхъ Фотію, были введены въ шестое засъданіе, гдъ находился и императоръ. Послъ ръчи, произнесенной противъ нихъ и противъ ихъ патріарха, императоръ сказалъ имъ: "Что вы думаете объ этомъ?" Они сказали: "Мы отвътимъ". И одинъ изъ нихъ, Анфимъ, епископъ Кесарійскій въ Каппадокіи, присовокупилъ: "Государь, мы знаемъ вашу справедливость и вашу доброту, предоставьте намъ письменно безопасность для свободнаго изложенія нашего оправданія, и мы надвемся доказать, что эти обвиненія суть пустыя рѣчи". Эти столь скромныя слова разгнѣвили императора и онъ не даль имъ письменнаго объщанія. Папскіе легаты, равно какъ и императоръ, отказались выслушать какое либо ихъ оправданіе. Они смотръли на Фотія и на его приверженцевъ, какъ на безвозвратно осужденныхъ Николаемъ, хотя решение этого папы было антиканоническимъ и произвольнымъ. Легаты при всякомъ случав повторяли съ гнввомъ: "Не должно слушать осужденныхъ людей; ихъ надобно изгонять изъ собранія, если только они не приходять сюда для сознанія въ своемъ заблужденіи и испрошенія прощенія". Самые приверженцы Игнатія были подвергаемы выговору со стороны легатовъ, когда отказывались подписать пресловутую формулу, принесенную изъ Рима.

Въ седьмое засъдание были приведены Фотій и Григорій Сиракузскій. Отъ имени легатовъ придворный оффицеръ спросилъ ихъ, не хотятъ ли и они подписать формулу. "Если бы они слышали то, что мы говорили прежде, отвътилъ Фотій: то не предложили бы намъ этого вопроса. Пусть сами они раскаются въ совершенномъ ими гръхъ". Этотъ отвътъ разгиъвалъ легатовъ и они, по своему обыкновенію, разразились противъ

Фотія грубою бранью. Тотъ же оффицерь еще разъ спросиль Фотія, что онъ скажеть въ отвъть на это. "Я ничего не отвѣчу на эти клеветы". сказалъ онъ. Приверженные Фотію епископы снова были приглашаемы, хотя напрасно, отказаться отъ него. Епископъ Гераклійскій, указывая на Фотія, даже отвътилъ: Да будетъ анавема тому, кто анавематствуетъ этого епископа!" Другіе проявили равную энергію. Они настанвали на высказанномъ уже ими прошеніи пользоваться полною своболою для своей защиты. Императоръ противопоставляль имъ только хитрый отказъ говоря, что соборъ этотъ представляеть собою всю Церковь, потому что пять патріарховь вифють на немъ своихъ представителей 1). Онъ не хотёль видёть, что только одинъ епископъ, одинъ монахъ и одинъ священникъ заявляли притязаніе представлять собою трехъ патріарховъ: Александрійскаго. Антіохійскаго и Іерусалимскаго, и что не было ни какого другаго епископа отъ этихъ патріархатовъ и что не было ни какой гарантіи, что присутствующіе могли находиться въ общеніи съ самими патріархами. Приверженцы Фотія отвінали, что каноны со времень апостоловь представляютъ совершенно иной авторитетъ; что мнимые представители пяти патріархатовъ не составляють Церкви, которая говорить противоположное посредствомъ своихъ каноновъ, принимаемыхъ со временъ апостоловъ.

Засѣданіе окончилось анавемами Фотію и его приверженцамъ. Въ слѣдующемъ засѣданіи, въ присутствіи всего собора, были сожжены всѣ бумаги, имѣвшія возможность компрометировать тѣхъ, которые принимали сторону Фотія противъ Игнатія. Наконецъ соборъ заключили составленіемъ каноновъ и исповѣданія вѣры. Дѣянія собора были подписаны сто двумя епископами. Это было немного, особенно, если принять въ соображеніе, что Константинопольскій патріархатъ имѣлъ ихъ тогда болѣе шести сотъ, и императоръ Василій пользовался



<sup>1)</sup> Патріархи Антіохійскій и Александрійскій вибли только ложных представителей. Патріархъ Александрійскій вибли своего представителя только въ девятомъ засёданіи. Въ самомъ письмі въ императору онъ заявляетъ, что ничего не знаетъ о раздорів просить извістить его о томъ, что дівлаетъ виператоръ съ своими епископами и своимъ клиромъ. Его посланный сталь запираться въ послідствін.

всёмъ своимъ вліяніемъ для составленія многочисленнаго собора. Огромное большинство епископовъ не принимали никакого участія въ томъ, что происходило въ Константинопол'є; нѣсколько преданныхъ друзей Фотія были единственными лицами, рѣшившимися прибыть въ собраніе для протеста противъ того, что дѣлалось на немъ и выразить предъ императоромъ требованіе обезпеченія имъ полной свободы для защиты.

Фактъ достойный замѣчанія и самъ по себѣ имѣющій высочайшее значеніе состоитъ въ томъ, что Игнатій, предсѣдательствовавшій рядомъ съ Римскими легатами, хранилъ глубочайшее молчаніе во все продолженіе собора. Въ присутствіи его разсуждали о множествѣ вопросовъ, на которые онъ одинъ могъ дать положительные отвѣты, каковы напримѣръ, вопросы объ его отреченіи отъ престола и о сопровождавшихъ отреченіе обстоятельствахъ, о поведеніи Фотія въ отношеніи къ нему, и по многимъ другимъ вопросамъ. Игнатій позволялъ спорить, не противорѣча, не говоря ни одного слова, которое могло бы освѣтить споръ. Изъ этого молчанія не должно ли заключить, что онъ не зналъ, какой ему держаться стороны въ виду совершавшихся фактовъ, и въ виду исключительныхъ мотивовъ, подъ которыми римскіе легаты и нѣкоторые интриганы скрывали свои лживыя повѣствованія?

Каково бы ни было, составленное нами мижніе объ этомъ молчаніи, намъ кажется, что оно можетъ быть признано благопріятнымъ Фотію и его разсказу о всемъ, что происходило 1).

Въ самомъ дѣлѣ естественно спросить, почему Игнатій не заявилъ формальнымъ образомъ, что онъ не дѣлалъ отреченія, или что оно было исторгнуто у него насильно, такъ какъ это былъ основной пунктъ во всемъ этомъ дѣлѣ? Поэтому можно



<sup>1)</sup> Надобно замътить что акты Константинопольскаго собора, помъщаемаго Римомъ въ число вселенскихъ соборовъ, извъстиы только чрезъ посредство Анастасія Бябліотекаря. Подлиниме акты были похищены у легатовъ славлиями, когда они возвращались изъ Константинополя и когда были обокрадены этими племеменами. Анастасій заявляль, что онъ имъетъ точные акты, переведенные имъ въ Римъ на латинскій языкъ. Поэтому на свидѣтельствъ этого человѣка основываются во всемъ, что касается этого собора. Если и такіе, сохраненные имъ акты, вз сушкости такъ благопріятны Фотію; то не надобно ли думать, что они были болье благопріятны ему, если только они абсолютно достойны въроятія?

утверждать, что онъ дъйствительно отрекся отъ своего престола, свободно и сознательно; но что Николай, когда не пожелалъ, какъ самъ говоритъ, принять этого отреченія, тогда люди честолюбивые и личные враги Фотія побудили Игнатія прійти къ его ръшенію, представивъ ему, какъ законный мотивъ, протестъ римскаго патріарха противъ его отреченія.

Но Игнатій, слѣдуя во всемъ вліянію Рима относительно возстановленія своего на Константинопольскомъ престолѣ, не былъ расположенъ подчиниться всѣмъ его требованіямъ, какъ это видно изъ дѣла о подписи римской формулы и изъ переговоровъ, происходившихъ послѣ собора, относительно Болгарской Церкви.

Многіе члены собора, скорѣе изъ ненависти къ Фотію, чѣмъ по убѣжденію, подписали римскую формулу, подчинявшую всю Церковь Римскому престолу. Они подписали это требованіе, дабы не сдѣлать не возможнымъ соборныхъ засѣданій, отъ которыхъ ожидали результатовъ, согласныхъ съ своими тайными желаніями. По окончаніи же засѣданій, они обратились къ императору и Игнатію съ воззваніемъ касательно своихъ подписей, прося его, чтобы они не были отсылаемы въ Римъ. Болѣе того, они протестовали противъ подписи самихъ легатовъ, которые подписались лишь съ ограниченіемъ, подъ условіемъ папскаго одобренія. Сообразно съ этою подписью, Римскій епископъ по своему желанію сохраняль свободу одобрять или отмѣнять то, что было сдѣлано.

Нельзя было исправить эту ограничительную оговорку; но императоръ, чтобы выйти изъ затрудненія по поводу формулы, приказалъ обокрасть домъ легатовъ, во время ихъ отсутствія, в выкрасть подписи, какія можно было тамъ найти. Легаты протестовали, но напрасно. Игнатій не порицалъ этого поступка императора и во время переговоровъ касательно Болгаріи доказалъ, что онъ вовсе не быль приверженцемъ ученія, содержавшагося въ формулъ.

Болгары, услышавши, что въ Константинополѣ созванъ соборъ, послали туда депутатовъ съ цѣлью узнать, должна ли ихъ церковь зависѣть отъ Рима, или отъ Константинополя? 1). Импе-

<sup>1)</sup> Ca. Vit. Pap. Hadr. et Epist. Hadr. Bb Coopaniu P. Labbe, T. VIII.

раторъ созвалъ Римскихъ и Восточныхъ легатовъ для отвъта на этотъ вопросъ въ присутствіи Игнатія: "Такъ какъ мы приняли благодать крещенія недавно, говорили болгары, то боимся ошибиться; воть почему мы спрашиваемъ васъ, патріаршихъ представителей, какой церкви мы должны быть подчинены"? Папа Николай уже отвътилъ на этотъ вопросъ, но его ръшеніе было признаваемо рѣшеніемъ только одного патріарха! Римскіе легаты заявили, что папа обладаеть верховенствомъ и что не должно отдъляться отъ него. Восточные же легаты не были этого мевнія; тогда римляне заявили, что они не имвютъ порученія рівшать вопросъ, предложенный болгарами. Не смотря на этотъ хитрый отказъ, восточные легаты полагали, что его надобно ръшить. "У кого вы завоевали провинціи, сказали они болгарамъ, и чья церковь тамъ существовала? - Мы завоевали ее v грековъ отвъчали они и тамъ было греческое духовенство.-Поэтому, заключили эти легаты, ваша Церковь должна зависьть отъ грековъ, то есть, отъ Константинопольскаго патріарха. Но вотъ уже три года, сказали папскіе легаты, Римъ послалъ туда латинскихъ священниковъ. Но эта трехлътняя давность въ глазахъ восточныхъ легатовъ, не могла уничтожать древняго обладанія, и они решили, что Болгарская Церковь должна находиться подъ юрисдикціею Константинопольского патріарха. Игнатій быль того же мнінія. Римскіе же легаты продолжали утверждать, что святой римскій престоль не избраль ихъ судьями этого діла: "Она одина, присовокупили они, импьеть право судить всю Церковь. Онъ столько же легко отвергнетъ ваше мижніе, какъ вы даете его поспъшно". Когда дъло шло объ осуждении Фотія, это мнъніе въ глазахъ ихъ имъло совершенно другую силу. Легаты отверли составленное ръшеніе (по болгарскому вопросу) и умоляли Игнатія не пренебрегать правами святаго престола, который возвратиль ему его собственныя права. Императорь, будучи свидътелемъ легатскихъ притязаній, быль разгитванъ этимъ. Спустя немного времени, папскіе легаты возвратились (въ Римъ) и были ограблены на пути славянами, которые похитили у нихъ подлинные акты собора.

Въ слъдствіе ръшенія восточныхъ легатовъ, болгары уволили

отъ должности римскаго епископа и римскихъ священниковъ присланныхъ папою, и приняли епископовъ и священниковъ греческихъ. Адріанъ, узнавши объ этомъ, написалъ Восточному императору письмо, въ которомъ угрожалъ отлученіемъ Игнатію и епископамъ, уполномоченнымъ въ Болгарія. Сохранился только отрывокъ письма Адріана II къ Игнатію. Онъ говоритъ съ нимъ, какъ высшій съ низшимъ, укоряетъ его въ нарушеніи каноновъ, принимаемыхъ въ Римѣ, и въ угрожающемъ тонѣ говоритъ ему, что аналогичное поведеніе причинило паденіе Фотія.

Изъ подобныхъ писемъ легко понять, что Рамъ домогался возстановленія Игнатія не по любви къ истинѣ, но для предоставленія себѣ случая проявить актъ верховенства на Востокѣ.

Адріанъ II померь въ ноябрѣ мѣсяцѣ 872 года и имѣлъ преемникомъ своимъ Іоанна VIII. Этотъ папа горячо принялъ къ сердцу дело о Болгаріи. Онъ два раза писаль къ Игнатію, склоняя его отказаться отъ всякой юрисдикціи надъ этою Церковію. Когда императоръ Василій (878) сталъ просить у него легатовъ для прекращенія религіозныхъ смуть, царствовашихъ на Востокъ со времени возстановленія Игнатія: тогда папа воспользовался этимъ случаемъ, чтобы отправить третье письмо, въ которомъ онъ выражется следующимъ образомъ: 1) "Мы дълаемъ вамъ это третье каноническое увъщание (слово антикиноническое было бы болье удачное) чрезъ пашихъ легатовъ и посредствомъ нашихъ писемъ; этимъ увъщаніемъ мы приказываема вамъ послать безъ замедленія въ Болгарію деятельныхъ людей, которые обошли бы всю страну и возвратили бы оттуда всёхъ посвященныхъ вами или посвященныхъ лицами, зависящими отъ васъ, такъ чтобы въ одинъ мъсяцъ, не осталось ни епископа, ни клирика вашего посвященія; ибо мы не можемъ стерпъть, чтобы они заразили своимъ заблуждениемъ эту новую церковь, которую мы учредили. Если вы не удалите ихъ въ указанный срокъ, говоритъ онъ, и если не откажетесь отъ всякой юрисдикціи надъ Болгарією, то будьте лишены причащенія тела и крови Господнихъ до техъ поръ, пока подчи-



<sup>1)</sup> Ioann. Par. VIII Epist, въ Собрании Р. Labbe, т. IX.

нитесь. Вамъ дается двухъ-мъсячный срокъ, со времени полученія этого письма. Если вы будете упорствовать въ вашемъ неподчиненіи дисциплинъ и вашемъ хищеніи: то по суду Бога всемогущаго, властію блаженнаго князя апостоловъ и ръшеніемъ нашей Мърности, будьте лишены и низвержены съ патріаршескаго достоинства, которое вы получили по нашей милости".

Такимъ образомъ, чтобы похитить юрисдикцію надъ Болгарскою Церковію, папа не боится ірзо facto поразить *отлученіемъ* и низложеніемъ патріарха, въ виду того, что онъ не повинуется его приказаніямъ! Можно ли было замѣчать подобное поведеніе среди папъ первыхъ восьми вѣковъ!

Но восточные епископы не были расположены ни признать папское верховенство, ни повиноваться его антиканоническимъ приказаніямъ. Епископы, благопріятствовавшіе Игнатію, столько же сопротивлялись этому, какъ и приверженцы Фотія.

Іоаннъ написалъ епископамъ и греческимъ клирикамъ въ Болгаріи письмо еще болье грубое, чымъ отосланное имъ патріарху Игнатію; оно начинается слыдующимъ образомъ: "Всымъ епископамъ и остальнымъ греческимъ клирикамъ, вторгшимся въ Болгарскую діоцезію и отлученнымъ настоящимъ и пр.". Онъ даетъ имъ тридцать дней для подчиненія его приказаніямъ и обыщаетъ епископамъ предоставленіе другихъ престоловъ, если они оставятъ занимаемые.

Такъ могъ поступать только абсолютный государь. Іоаннъ писалъ также къ болгарскому царю и къ князю Петру, который былъ посылаемъ въ Римъ во времена папы Николая. Основою этихъ писемъ было то, что ничего пе должно принимать ни откуда, какъ только отъ Церкви римской; потому что она есть источникъ учительный истины. Всъ эти посланія были вручены легатамъ Павлу и Евгенію. Когда эти посланные прибыли въ Константинополь, Игнатій уже померъ (878), и Фотій занялъ патріаршій престолъ во второй разь 1).



<sup>1)</sup> Мы не разсказываеми о дълнінки Фотія во время его ссылки. Мы только отсылаеми къ его письмами тёхъ, которые захотыя бы имъть многочисленныя доказательства его кротости, его милосердія и находчивости, посредствоми которыхи они возвратили себа милостивое расположеніе императора Василія. Эти документы болье, чемь достаточно отвычають на исполнениме ненависти разсказы

Послъ нъкоторыхъ затрудненій, легаты признали Фотія патіархомъ, и даже сказали, что папа Іоаннъ послаль ихъ въ Константинополь съ поручениемъ анаоематствовать Игнатія и возстановить Фотія. Этотъ последній и императоръ послали пап'є пословъ и письма 1). Іоаннъ былъ извъщенъ объ этомъ и оказался очень расположеннымъ къ умиротворенію Константинопольской Церкви, и къ благосклонному принятію писемъ и посланныхъ 2). Это доказано было на самомъ дълъ, и онъ обратно отослалъ посланныхъ съ своими письмами къ императору и къ Фотію. Письма Іоанна VIII содержать отвёть самый решительный на всѣ клеветы враговъ Фотія. "Принимая въ соображеніе, говорить онь императору, единодушіе, съ которымь всё патріархи и епископы, даже посвященные Игнатіемъ, согласились на избраніе Фотія, и онъ тоже соглашается признать его патріархомъ". Такъ какъ Фотій не дожидаль этого признанія со стороны Рима для вступленія на свой престоль и такъ какъ онъ смотрълъ на соборъ, созванный противъ него, какъ на не существовавній: то папа очень долго распространяется надъ слівдующими соображеніями: часто необходимость нарушаеть сохраненіе правиль; поэтому и онъ проходить мимо формальныхъ затрудненій, (по поводу избранія Фотія), тімь боліве, что легаты его предшественника подписали соборныя діянія только условнымъ образомъ, то есть, если последуетъ папское одобреніе. Онъ подробно излагаетъ условія, при которыхъ признаетъ Фотія: Фотій созоветь соборь для испрошенія прощенія во вступленіи на свой престоль безь разрѣшенія, онъ откажется отъ всякой юрисдикціи надъ Болгарією, и онъ прійметь въ свое общеніе всёхъ епископовъ, посвященныхъ Игнатіемъ.

Эти послѣдніе епископы составляли очень незначительное число. Папа писалъ къ тремъ главнѣйшимъ: Митрофану, Сти-

его враговъ, — разсказы, въ которыхъ забавное перемѣшано съ жестобимъ, и которые каждому безпристрастному человъку доказываютъ одно; слѣпую ненависть ихъ составителей.

<sup>1)</sup> Между этими письмами сумествуеть одно Игнатія, который не задолго предъ своею смертію просиль папу признать Фотія законнымь патріархомь. Легко можно представить себъ, почему враги Фотія увъряють, будто это письмо подложное; но они не могуть этого доказать,

<sup>2)</sup> См. Письма папы Іоанна VIII въ Собраніи Р. Labbe, т. IX.

ліану и Іоанну, угрожая имъ отлученіемъ, и обязалъ своихъ легатовъ, носителей его писемъ, отлучать всёхъ отказывающихся признать Фотія законнымъ патріархомъ, запрещая всёмъ, кто бы онъ ни былъ, давать вёру клеветамъ, распространеннымъ о патріархъ Фотів.

Безъ сомнѣнія, изъ уваженія къ этимъ папскимъ предписаніямъ римскіе писатели на—перерывъ повторяли всѣ клеветы Митрофана, Стиліана, Никиты и другихъ заклятыхъ враговъ Фотія, и видѣли въ интимной перепискѣ этого великаго человѣка только притворство и лицемѣріе. Старались всѣми возможными средствами потемнить важность писемъ Іоанна VIII; кардиналъ Бароній, въ своихъ Льтописяхъ, доходитъ даже до утвержденія, что женоподобная слабость Іоанна при этомъ обстоятельствѣ послужила поводомъ къ измышленію басни о паписсть Іоаннъ. Всѣмъ извѣстно, что Іоаннъ VIII, далеко не отличавшійся слабостію характера, доводилъ свою энергію до грубости; но всѣ средства хороши для римскихъ писателей, когда они желаютъ освободиться отъ фактовъ и даже отъ папъ, коихъ дѣянія не могутъ правильно быть помѣщаемы въ ихъ систематическіе разсказы.

Когда легаты и письма прибыли въ Константинополь, тамъ созванъ былъ соборъ, на которомъ присутствовало триста восемьдесятъ три епископа, вмѣстѣ съ Иліею представителемъ Іерусалимскаго патріарха 1).

Письма Іоанна были преисполнены новымъ ученіемъ о папствъ. Въ нихъ этотъ папа заявлялъ притязаніе на попеченіе о всей Церкви, по божественному праву, и на замъщеніе св. Петра, которому Іисусъ Христосъ сказалъ: паси овщы Мои. Онъ заявляетъ, что его просили допуститъ Фотія къ патріаршему достоинству и даже принять въ іерархическій чинъ; онъ принимаетъ его, хотя Фотій захватилъ епископство безъ согласія святаго престола,—но принимаетъ подъ условіемъ, если онъ испроситъ прощеніе при полномъ соборъ. Онъ разръшаетъ его силою власти, полученной имъ отъ Іисуса Христа чрезъ св. Петра: вязать и рышить всъхъ безъ исключенія. Онъ приказываетъ,

<sup>1)</sup> Cohpanie cohoposa P. Hardouin, T. VI.

чтобы Фотій отказался отъ всякой юрисдикціи въ отношеніи къ Болгаріи; онъ запрещает ему совершать какое либо посвященіе для этой страны. Во всёхъ своихъ письмахъ онъ даетъ приказанія и заявляетъ притязаніе на обладаніе верховенствомъ абсолютнымъ и божественнымъ по своему происхожденію.

Подобныя притязанія не были признаваемы на Востокф. Востокъ держался ученія первыхъ восьми віжовъ въ отношеній къ папству. Ионятно, что если бы подобныя письма были прочитаны на соборъ, то погибла бы всякая надежда на умиротвореніе. Поэтому въ нихъ сохранили только основу папскихъ порученій; и изъ нихъ исключили всф оскорбительныя выраженія и все, что приводило къ мысли о желаніи папы быть верховнымъ правителемъ Церкви. Такимъ образомъ эти письма были передъланы "повидимому, какъ говоритъ Флери 1), во соглашении съ лештами, которые слышали чтеніе ихъ, не жалуясь на это". Первый изъ этихъ легатовъ, кардиналъ Петръ, спросилъ: "принимаете ли вы письмо папы?" Соборъ отвътилъ: "Мы принимаемъ все то, что касается единенія съ Фотіемъ и церковнаго интереса, но не то, что касается императора и его провинцій. Этими словами соборъ отвергалъ папскія притяванія на Болгарію. Принявши во вниманіе это единодушное настроеніе почти четырехъ сотъ восточныхъ епископовъ, становится понятнымъ какія возраженія возбудили бы папскія письма, если бы легаты не имфли благоразумія видонзмфнить ихъ въ согласіи съ Фотіемъ <sup>2</sup>). На Востокъ сохраняли слъдующій принципъ, унаследованный отъ вселенскихъ соборовъ: церковныя распределенія должны сообразоваться съ распределеніями имперіи. Поэтому Болгарія, составлявшая древнюю греческую провинцію, должна была принадлежать греческому патріарху, а не патріарху датинскому.



<sup>1)</sup> Флерв, Hist. Eccl., liv. LIII. § XIII.

<sup>2)</sup> Аббатъ Жаже, въ своемъ безсмысленномъ намфлетъ противъ Фотія, заявляетъ, будто папскія письма были передъланы однимъ Фотіемъ. Но развъ легаты не протестовали бы противъ обмана, если бы услышали чтеніе ихъ на соборѣ въ видоизмъненной редакція? Вмъсто того, чтобы жаловаться на эти письма, они публично увъряютъ, что каждый изъ нихъ удовлетворенъ. Болье того, въ самый Римъ, вмъсть съ соборными актами, они принесли видоизмъненныя письма. Папа не протестовалъ, и именно въ самомъ Римъ ихъ снова нашли потомъ.

На требованіе кардинала Петра, чтобы изгнанные противники Фотія были призваны, Фотій отв'ячаль: "императоръ изгналь только двухъ, и при томъ за д'яла не церковныя. Какъ взошолъ на свой престолъ патріархъ Фотій?" спросилъ Петръ. Соборъ отв'ячаль: "Съ согласія трехъ патріарховъ, по просьб'я императора, или лучше уступая насилію, употребленному противъ него, и просьбамъ всей Константинопольской Церкви. Какъ! присовокупилъ Петръ, разв'я не было при этомъ жестокостей со стороны Фотія? не поступалъ ли онъ самъ тираннически? Напротивъ, сказалъ соборъ, все совершилось съ кротостію и спокойствіемъ.—Да будетъ благословенъ Богъ!" отв'ятилъ кардиналъ Петръ.

Такимъ образомъ, около четырехъ сотъ епископовъ, въ присутствіи посланныхъ папы, публично опровергаютъ нѣкоторыхъ клеветниковъ Фотія, и эти клеветники признаются на Западѣ писателями достойными вѣры, даже когда ихъ повѣствованія представляютъ многочисленныя доказательства ненависти, дохолящей до бреда и до абсурда!

Когда кардиналъ Петръ кончилъ свои вопросы, сталъ говорить Фотій и выразился следующимъ образомъ: "Говорю вамъ это, какъ предъ Богомъ, что я никогда не желалъ этого престола; большая часть присутствующихъ здесь знаютъ это хорошо. Въ первый разъ я взошелъ на него вопреки моему желанію, проливая много слезъ, долгое время отказываясь отъ него, - и взошелъ на престолъ вследствіе непреоборимаго насилія царствовавшаго тогда императора, но съ согласія епископовъ и клира, давшихъ свои подписи безъ моего въдома. Меня заключили подъ стражу..." Соборъ прервалъ его и сказалъ: "Мы всв знаемъ это или непосредственно сами, или посредствомъ свидетельствъ, сообщенныхъ намъ другими. -- Богъ попустиль, продолжаль Фотій, чтобы я быль изгнань. Я не старался возвратиться. Я не возбуждаль возмущений. Я оставался покойнымъ, благодаря Бога и подчиняясь Его опредъленіямъ, не тревожа ушей императора жалобами, оставаясь безъ желанія и безъ надежды на возстановленіе. Богъ, творяцій чудеса, тронулъ сердце императора 1), не ради меня, но



<sup>1)</sup> Его праги писали, что онъ обратился въ магів, чтобы расположитъ Василія въ свою пользу, и серьезные историки признали это смѣшное обвиненіе!

ради народа; онъ призвалъ меня изъ моей ссылки. Но такъ какъ блаженной памяти Игнатій жилъ еще, то я не могъ рѣшиться снова вступить на мой престоль, не смотря на увъщавія и настоянія, которыя ділали мні многіе по этому поводу". Соборъ сказалъ: "Это правда. Я хотълъ, продолжалъ Фотій, заключить миръ съ Игнатіемъ всёми способами. Мы видёлись съ нимъ во дворцъ; мы бросились одинъ другому въ ноги и мы взаимно простили другь друга. Когда его постигла бользнь, онъ позвалъ меня; я посъщалъ его много разъ и предлагалъ ему всякія утішенія, къ какимъ только быль способень. Онъ поручилъ мнъ лицъ, особенно дорогихъ ему, и я принялъ на себя заботу о нихъ. Послъ его смерти императоръ убъждалъ меня и частнымъ образомъ, и публично; онъ самъ посътилъ меня, побуждая меня согласиться съ желаніями епископовъ и клира. Я уступиль столь удивительной перемене, чтобы не сопротивляться Богу". Соборъ сказалъ: "Да, это такъ". Подобныя слова, произнесенныя публично, которыхъ истинность засвидьтельствована почти четырьмя стами епископовъ, не имбють ли болье силы, чымь всь діатрибы пристрастныхь враговь?

Въ слѣдующихъ засѣданіяхъ, легаты патріаршихъ престоловъ Александріи, Антіохіи и Іерусалима представили вполнѣ подлинныя доказательства, что ихъ патріархи всегда находились въ общеніи съ Фотіемъ; что мнимые легаты, засѣдавшіе на соборѣ 869 года, во времена Адріана, и согласившіеся на осужденіе Фотія, были только посланными отъ Сарацинъ, какъ самъ Фотій писалъ объ этомъ въ своемъ протестѣ противъ этого собранія. Въ заключеніе этотъ соборъ былъ анафематствованъ легатами Рима, а также легатами прочихъ патріаршихъ престоловъ Востока, и всѣми присутствовавшими епископами 1).

Акты собора 879 года представляются на столько досточтимыми и на столько возвышенными, на сколько акты собора 869 года представляются пристрастными и недостойными истинныхъ епископовъ. Легаты Адріана похожи скорѣе на изступленныхъ, чѣмъ на судей, если мы будемъ судить о нихъ сообразно съ актами, сохраненными Анастасіемъ Библіотекаремъ;



<sup>1)</sup> Тымь не менье римлине признають этоть соборь восымыми вселенскими.

напротивъ того, легаты Іоанна во всёхъ отношеніяхъ проявили столько же мудрости, какъ и умёренности <sup>1</sup>). Во время своего пребыванія въ Константинополё, они много разъ видёли Митрофана, одного изъ самыхъ запальчивыхъ враговъ Фотія и писателя, который служитъ руководителемъ для римскихъ историковъ при ихъ разсказахъ; они заставляютъ его представлять доказательства противъ Фотія; но они могутъ заимствовать у него только пустыя фразы. Его приглашали на соборъ, но онъ отказался явиться туда подъ ложнымъ предлогомъ болёзни. "Онъ не до такой степени боленъ, сказали легаты, чтобы не могъ заявить, что не можетъ ничего сказать". За его отказъ явиться, они поразили его анафемою.

N. N.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Акты собора 879 года существують въ оригиналь, въ самомъ Римь, со всъми собственноручными подписями, включая сюда и подписи римскихъ легатовъ; и однако же западные церковные историки стараются подать мысль, будто они могли быть поддыланы (altérès). Съ другой стороны, акты собора 869 года уграчены римскими легатами и извъстны только чрезъ Анастасія Библіотекаря, который заявляеть, что вмъеть съ нихъ копію; и западные церковные историки не хотять, чтобы сомнъвались въ подлинности этихъ актовъ. Можно ли назвать это безпристрастіемъ? Если бы акты собора 879 года перешли съ Востока на Западъ: тогда еще можно было бы имъть нъкоторый предлогь оспаривать ихъ подлинность; но ихъ нашли въ Римь, и имено изъ римскаго архива ихъ извлекли для обнародованія.

### ОЧЕРКИ

дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ.

(ПО ПИСАНІЯМЪ НОВАГО ЗАВЪТА).

"Образь дахь вамь, да якоже Азь... и вы творите" (Іоан. 13, 15).

(Окончаніе \*).

#### очеркъ восьмой.

Подраздёление 6: обращение съ людьми, страдающими недостатнами въ области воли.

Наша воля можеть быть нравственно совершения только въ томъ случав, если мы всецвло будемъ подчинять ее закону любви къ Богу и ближнимъ. Въ противномъ случав она подпадаетъ подъ вліяніе нашего самолюбія, нашего гръховнаго я, и дълается волею злою, не исполнительницею, а нарушительницею воли Божіей. Наше гръховное я, не обуздываемые закономъ любви къ Богу и ближнимъ, проявляетъ себя, главнымъ образомъ, въ томъ, что мы называемъ страстями. Страстей безчисленное множество, но сущность всёхъ ихъ одна и та же: страсть есть желаніе, усилившееся до такой степени, что оно лишаетъ человъка способности дъйствовать по разумнымъ и нравственнымъ основаніямъ. Укоренившись и развившись въ душт человъка, страсть мало-по-малу подчиняетъ себъ всъ его душевныя силы и дълаетъ его своимъ жалкимъ и безотвътнымъ рабомъ, служащимъ только ей одной и нередко гибнущимъ для здъшней и для будущей жизни.

1. Страсти: ихъ природа: виды и врачевание. Мы сказали, что страстей безчисленное множество. Но всё онё сводятся къ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" № 18, 1894 г.

тремъ главнымъ видамъ: похоть плоти, похоть очесъ и гордость житейская (1 Іоан. 2, 16).

Похоть плоти есть общая основа всёхъ тёхъ страстей, которыя имѣютъ своимъ предметомъ удовлетвореніе различныхъ потребностей нашего тела, каковы потребности-пищи, одежды и жилища. Такъ напр. естественное желаніе ъсть можеть обратиться въ страсть къ лакомству и объяденію, желаніе питьвъ страсть къ пьянству, необходимость прикрывать наготу тъла-въ страсть къ нарядамъ и т. под. Похоть очест иначе называется завистію. Видить человінь вы міры много добраго, заманчиваго, пріятнаго, и у него развивается желаніе-обладать всёмъ этимъ. Главная страсть, развивающаяся въ человекъ изъ зависти, есть любостяжательность, то есть, желаніе пріобрѣтать чтобы то ни было. Сюда же относятся скупость, какъ стремление удержать у себя и только для себя то, что уже пріобрѣтено; скряжничество, когда человѣкъ лишаетъ пріобрѣтеннаго имъ не только другихъ, но и себя самого, --- имъя напримъръ много денегъ, себя самого лишаетъ всего необходимаго, чтобы только не тратить ихъ и т. п. Гордость состоитъ въ поставленіи себя человіномъ выше всіхъ другихъ людей или во всёхъ отношеніяхъ, или только въ некоторыхъ. Виды гордости: тщесливіе, когда человъкъ желаетъ, чтобы и другіе люди признавали и почитали въ немъ тъ качества и преимущества, которыми онъ гордится; честолюбіе, когда человъкъ хочетъ превзойти всъхъ другихъ почестями и отличіями; властолюбіе, когда человъкъ стремится подчинить своей волъ себъ подобныхъ, и высокомъріе, когда, считая себя выше всёхъ, человёкъ относится къ другимъ презрительно и требуетъ отъ нихъ раболъпства и пресмыкательства предъ собою.

Если страсть есть чрезмърно усилившееся желаніе, то какимъ образомъ это послъднее можетъ развиваться именно до степени страсти? При удовлетвореніи всякаго своего желанія, человъкъ испытываетъ извъстное удовольствіе. Въ душт его остается представленіе объ этомъ удовольствіи. Съ новымъ появленіемъ того же желанія, человъкъ представляетъ себъ и удовольствіе, полученное при первоначальномъ удовлетвореніи этого желанія, каковое представленіе и усиливаетъ послъднее:

Digitized by Google

человъку хочется не только удовлетворить какой-либо своей потребности, но получить при этомъ и удовольствіе. Мало-помалу душа привазывается къ этому ощущенію удовольствія, сама, путемъ представления его себъ, возбуждаетъ себъ его потребность и привыкаеть къ двятельности лишь въ направленіи изысканія средствъ къ полученію того же удовольствія: въ ней такимъ образомъ развивается страсть. Внѣ дѣятельности въ сферъ своей страсти душа впадаетъ въ состояніе какой-то удрученности и стъсненія, которыя, въ свою очередь, еще сильнее побуждають ее уйти въ излюбленную и привычную уже для нея сферу ея страсти, чтобы только освободиться отъ этихъ непріятныхъ чувствъ. Мало-по-малу къ образовавшейся въ душт человтка страсти привязываются вст его душевныя силы и служать только этой страсти: она въ душъ человъка-господинъ, а всъ остальныя его силы и способности-ея рабы.

Если такова природа страсти, то ясно, что для ея уврачеванія необходимо освободить изъ-подъ ея вліянія умъ и волю человѣка, подверженнаго ей. Какимъ же образомъ достигали этого и такимъ образомъ врачевали страсти Христосъ-Спаситель и Его св. Апостолы?

"Не заботьтесь и не говорите что намъ пить, или что намъ всть, или во что одъться?... Отецъ вашъ небесный знаетъ, что вы имъете нужду во всемъ этомъ" (Мо. 6, 31-32). "Безумный! Сегодня душу твою возьмутъ отъ тебя, ---кому же останется то, что ты заготовиль"? (Лук. 12, 16-20). "Берегитесь любостяжанія" (ст. 15). "Не можете работать двумъ господамъ: одного любить будете, а о другомъ нерадътъ" (Ме. 6, 24). "Корень всему злу-сребролюбіе" (1 Тим. 6, 10). "Будемъ вести себя благочинно не предаваясь ни пированіямъ и пьянству, ни сладострастію и распутству" (Рим. 13, 13). И такъ, всѣ наши желанія и склонности, изъ которыхъ потомъ развиваются страсти, не стоятъ того, что бы обращать на нихъ особенное вниманіе. Почему такъ? Потому, вопервыхъ, что обо всемъ, что для насъ дъйствительно нужно въ нашей жизни, позаботится за насъ всеблагой Промысель Божій. Во вторыхъ, потому, что предметы нашихъ пожеланій и страстей слишкомъ суетны, ничтожны, скоропроходящи, чтобы стоило привязываться къ нимъ (Ме. 6, 19). Но следовать влеченію порочныхъ пожеланій, склонностей и страстей весьма опасно и гибельно для человъка. Это-потому, что служение имъ отвлекаетъ насъ отъ служенія Богу и такимъ образомъ становится гибельнымъ для насъ. Плотоугодливый богачъ евангельской притчи (Лук. 16, 19-31) въ концъ концовъ погибъ отъ своей плотоугодливости. Такія и подобныя имъ разъясненія людямъ природы страстей, ихъ суетности, ихъ вреднаго и гибельнаго вліянія на всю судьбу человъка, могутъ предупреждать развитие страстей и освобождать отъ служенія имъ умъ человька, уже развившаго въ себъ какую-либо страсть. Но гораздо важнье и трудные освобожденія нашего ума отъ вліянія страсти освободить отъ служенія последней нашу волю. И сознавая нашу гибельность служенія страсти, челов'єкъ все таки, вопреки этому сознанію, служить ей, ибо у него не хватаеть силы воли бороться съ нею. Что же именно указано въ примъръ Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ въ качествъ средствъ, помогающихъ нашей вол'в освобождаться изъ подъ вліянія страстей? Выше (оч. ІУ, § 2) мы уже говорили, что Христосъ-Спаситель, подвергнувшись въ пустынъ искушенію отъ діавола, направленному на возбужденіе въ Немъ трехъ вышеуказанныхъ основныхъ страстей, то есть: похоти плоти (предложение-обратить камни въ хльбы), похоти очесь (предложеніе-поклониться діаволу за обладаніе всеми царстами земли) и гордости житейской (предложеніе-свергнуться съ кровли храма), даль намъ примъръ отражать искушенія молитвою и постомъ. Мы видёли также, какую великую силу дають человеку въ борьбе со всемъ злымъ постъ и молитва. Здёсь скажемъ еще слёдующее. Постъ рекомендуется двоякій: тёлесный, какъ воздержаніе отъ пожеланій и влеченій чувственныхъ, и духовный, какъ обузданіе различныхъ греховныхъ склонностей, и влеченій души (Мо. 5, 29-30). Измождая тёло и возвышая дёятельность духа, пость физическій особенно полезенъ въ борьбъ со страстями, въ основъ которыхъ лежитъ похоть плоти: обезсиливая тёло, онъ уменьшаеть силу и чувствиенныхъ пожеланій и страстей. И св. ап. Павелъ велътъ предать кровосмъсника на измождение плоти.

Постъ духовный пріучаеть человіка давать себі отчеть въ его душевныхъ состояніяхъ, замівчать въ нихъ то, чего не должно быть, и укрвплять силу воли постояннымъ пріученіемъ себя къ повиновенію требованіямь разума и нравственности. Но Христосъ-Спаситель практиковаль и другія средства къ освобожденію человъческой воли изъ-подъ гибельнаго вліянія страстей. Такъ, мы видимъ, что Онъ рекомендуетъ людямъ, подверженнымъ страсти, развивать въ себъ добродътели противоположныя страсти. Напримъръ богатому юношъ, страдавшему скупостію, Онъ рекомендоваль милосердіе къ бѣднымъ и раздачу имъ своего имущества (Мо. 19, 16-21). Иногда Онъ лишаль людей, подвергнутыхь страсти, предмета ихъ страсти и такимъ образомъ, хотя бы противъ ихъ желанія, хотя бы только на время, заставляль ихъ отрёшаться отъ служенія страсти, оторвать отъ ея сферы свое вниманіе и направить его на другое. Такъ напримъръ, Онъ поступилъ съ жителями страны Гадаринской (См. оч. III).

Въ отношении къ гордымъ Христосъ-Спаситель поступалъ такимъ образомъ, что пробуждалъ въ нихъ сознание незаконности ихъ превозношенія предъ другими людьми и отнималь у нихъ средства и охоту къ тому, чтобы ихъ считали, дъйствительно, выше другихъ людей! Враги Христовы фарисеи были очень горды. Но Спаситель всегда и публично унижаль ихъ гордость. Такъ, они хвалились своимъ знаніемъ закона; Онъ доказываль имъ, что знаеть его лучше ихъ. Они хвалились своею нравственностію; Онъ доказываль имъ, что они глубоко порочны, всегда подвержены возможности обличенія въ различныхъ беззаконіяхъ, тогда какъ сами они не могутъ "обличить Его во гръхъ" (Іоан. 8, 46). Не разъ хотъли они уловить Господа хитростію, какъ-нибудь унизить Его предъ народомъ; но Онъ всегда дёлаль такъ, что они сами же попадались въ ямы, которыя копали для Него, и сами были унижаемы Имъ предъ народомъ. Привыкая видъть выше себя сначала хотя бы одного пастыря церкви, унижаемый въ своей гордости предъ всеми, сознавая, что такія униженія подрывають его авторитеть въ обществъ, отъ котораго онъ требуетъ себъ поклоненія, узнавая на опытъ, что значить быть лишеннымъ авторитета и любви

людской, — а это значить — постоянно терпёть уколы своему самолюбію отъ всёхъ, — гордецъ можетъ научиться признавать и уважать личность другихъ людей, сдёлаться осторожнёе въ проявленіяхъ своей гордости, отказаться отъ нея хотя бы изъза того, чтобы не терпёть изъ-за нея непріятностей, войти въ себя, одуматься, исправиться и вступить на путь истинныхъ отношеній къ Богу и людямъ.

Итакъ, выяснять своимъ пасомымъ всю суетность и гибельность страстей, предупреждая такимъ образомъ развитіе последнихъ, поддерживать ихъ волю въ борьбе съ ними, если оне уже развились, рекомендовать имъ-молитвенно прибъгать за помощію противъ нихъ къ Богу, налагать на подверженныхъ страстямъ благочестивыя упражненія (эпитиміи), противныя страсти, — напр. постъ физическій для подверженныхъ страстямъ плотскимъ, милостыню для скупыхъ, — накладывать на нихъ лишенія по предметамъ ихъ страстей, даже ставить ихъ, по возможности, въ такія положенія, при которыхъ они не могли бы предаваться своимъ страстямъ, направлять ихъ вниманіе, умъ и волю на что-либо такое, что не имфетъ отношенія къ ихъ страстямъ, -- вотъ образъ действій пастыря церкви въ отношении къ людямъ, подверженнымъ страстямъ. Различныя запрещенія и благочестивыя упражненія (эпитиміи), подавляющія силы страстей, пастырь церкви лучше всего можеть практиковать надъ подверженными страстямъ людьми при ихъ исповеди, въ качестве условій допущенія ихъ къ Таинству Причащенія. Упорнымъ и не хотящимъ даже пытаться бороться со своими страстями онъ можетъ прямо грозить отлучениемъ отъ Причащенія и даже приводить въ исполненіе свои угрозы: такія сильныя міры необходимы противъ сильныхъ страстей, какъ сильныя лекарства противъ тяжкихъ бользней. Если же означенныя міры не подійствують на исправляемыхь, пастырю церкви остается ограничиться лишь молитвою о нихъ Богу.

2. Обращение съ фарисеями. Фарисейство, по нашему мнѣнію, родственно съ іезуитствомъ. Какъ фарисей, такъ и іезуитъ, по свидътельству исторіи, обыкновенно весьма безцеремонно обходились съ правилами нравственности, лишь бы достигнуть своихъ цълей. Но въ фарисеъ, какъ и въ іезуитъ, всегда остается сознаніе, что они не им'вють никакихъ основаній и никакого права нарушать требованія божественной и человъческой правды и нравственности, что послъднія обыкновенно обязательны для всего человъчества и являются первой причиной благоустроенности человыческихъ обществъ. Въ томъ и другомъ остается какъ бы доля стыда предъ своею совъстію, Богомъ и людьми за нарушеніе правиль добра и чести, которыя обыкновенно составляють предметь уваженія для каждаго, такъ что нарушающій эти правила теряеть уваженіе и любовь къ себъ общества. Такимъ сознаніемъ и такимъ стыдомъ фарисеи и језунты отличаются отъ людей, не имфющихъ ничего святого. Имъя испорченную волю, не имъя поэтому силы всегда подчинять ее требованіямъ нравственности, въ то же время сознавая обязательность и необходимость послёднихъ и стыдясь за ихъ нарушенія, фарисей, какъ и іезунть, входять какъ бы въ сдёлку съ своей совёстью, Богомъ и людьми: для успокоенія сомнівній ума и угрызеній совісти, они придумывають различныя ложныя теоріи правственности (напр. фарисейское ученіе о томъ, что малыя заповіди закона можно и нарушать; іезуитское положеніе, что цёль оправдываетъ средства), извёстнымъ образомъ толкуютъ Слово Божіе въ видахъ оправданія своихъ безправственныхъ поступковъ. Такими лживыми теоріями божественной и человъческой правственности они прикрывають отъ людей свою безнравственность; а разъ последняя какъ нибудь и въ чемъ-нибудь вышла наружу, ими же успоканвають они общественное мивніе. Кромв того, побуждаемый тщеславіемъ, гордостію и своекорыстіемъ, фарисей, какъ и језунтъ, хочетъ казаться въ нравственномъ отношеніи не только не хуже, но и лучше другихъ людей, чтобы "быть славимымъ отъ людей" и подъ прикрытіемъ благочестія и довърія къ нему общества удобнье достигать своихъ безправственныхъ цълей. Отсюда — публичное исполнение внъшнихъ правилъ благочестія и нравственности, отсюда молитвы и милостыни на улицахъ, хмурыя лица во время поста и т. под. Итакъ, лицемиріе и вообще ложь-вотъ въ чемъ закваска фарисейства:повидимому для Бога и ближняго, а на самомъ деле для діавола и себя самого-вотъ характеристика дъятельности фарисея.

Если таковъ характоръ фарисея, такова сущность фарисейской нравственности, то всё мы более или менее фарисеи: въ испорченной грахомъ природа каждаго изъ насъ лежить склонность-нарушать въ большей или меньшей степени требованія божественной и человъческой правды и нравственности, входить при этомъ въ сделки съ своею совестию и Богомъ путемъ подысканія софистических в оправданій своей безправственности, лицемфрить, лгать предъ людьми; дабы скрыть отъ нихъ или оправдать въ ихъ глазахъ всю недоброкачественность своихъ поступковъ и-казаться предъ ними лучшими того, чъмъ мы являемся на самомъ дёлё. Если же наша природа была, есть и будеть до скончанія міра такою, какова она есть, тоесть, испорченною гръхомъ, то фарисей-въчный членъ человъческихъ обществъ: какъ онъ жилъ на землъ до Христа и послѣ Него, такъ живетъ и теперь и будетъ жить до скончанія міра. Следовательно, пастырь церкви должень быть всегда готовъ къ встрече и известнымъ сношеніямъ съ фарисеями. Какъ же онъ долженъ обращаться съ ними?

Выше мы уже приводили нъсколько случаевъ обращені я Інсуса Христа съ фарисеями. Дополняя ихъ другими, имъюпцимися въ евангеліяхъ, мы видимъ следующее. Всюду, где Спасителю приходилось встрвчаться съ злою двятельностію фарисеевъ. Онъ разоблачалъ всю лживость и неприглядность ихъ нравственныхъ убъжденій и правиль, которыми они думали оправдать себя. Такъ, мы видъли, какъ Онъ, въ отвътъ на ихъ осужденіе Его учениковъ яко бы за нарушеніе субботы, указываетъ имъ на то, что они осуждаютъ ихъ только по непониманію закона о субботь, осуждають ихъ въ томъ, въ чемъ другихъ (напр. священниковъ, трудящихся въ субботу при храмѣ) и себя самихъ (напр. за то, что они въ субботу отвязываютъ отъ яслей вола или осла и водятъ поить ихъ) оправдываютъ, "комара одъживаютъ", то есть, такія мелочи, какъ ихъ преданія старцевъ относительно суботняго покоя, они соблюдаютъ, а "верблюда поглащаютъ", то есть, главное въ законъсудъ, милость и въру забываютъ и презираютъ. Мы видъли также, что, въ отвътъ на ихъ учение о корванъ, которымъ они хотьли оправдать себя въ случаяхъ нежеланія помогать отцу съ матерью, Онъ указываетъ на то, что прямыя заповъди Божін нельзя ставить ниже преданій человіческихъ, что любовь къ Богу вовсе не вяжется съ жестокостію въ отношенів къ ближнимъ, особенно же къ отцу и матери. И выходитъ, что фарисеи со всей своей теоріей о Богоугожденін являются лишь безумными слепцами (Мо. 23, 17), слепыми вождями несчастнаго слепотствующаго народа (15, 14). Спаситель указываетъ за тъмъ, что фарисеи заблуждаются въ своихъ взглядахъ на Богоугождение не безсознательно, не такъ, какъ заблуждаются напр. темные, неразвитые простолюдины, а намфренно, по злой воль: "если бы они были сльиы, то не имьли бы на себь граха: но какъ они сами говорять, что видять, то грахъ остается на нихъ" (Іоан. 9, 41). Цёль всёхъ ихъ хитросплетеній и уловокъ лежитъ именно въ оправданіи и прикрытіи своихъ злыхъ дёлъ. Онъ потомъ и разоблачаетъ съ безпощалною правдою всю внутреннюю неприглядность, всю безнравственность дъятельности фарисеевъ (Ме. 23 гл.). Въ выводъ получается, что фарисеи, действительно, на столько беззаконны, что на нихъ падаетъ вся кровь праведныхъ, пролитая на земль, такъ что имъ ни въ какомъ случав не уйти отъ геенны (ст. 33. 35). Итакъ, фарисеи-беззаконники; если же что дълаютъ и говорятъ хорошаго, то только изъ лицемърія.

Итакъ разоблачать всю ложь тѣхъ хитросплетеній злого ума, которыми фарисей думаетъ оправдать себя предъ своею совъстію, Богомъ и людьми, снимать съ него маску добродѣтели и выводить на чистую воду всѣ его злыя дѣла,—вотъ тотъ способъ обращенія съ фарисеями, который указанъ пастырю церкви практикой Самого Пастыря-начальника. Конечно, такъ обращаться съ фарисеями слѣдуетъ не сразу публично, что можетъ сильно возстановить ихъ противъ пастыря церкви, а сначала—наединѣ, потомъ—въ интимномъ кружкѣ близкихъ людей. Если же это не поможетъ, и фарисей въ тоже время настолько вліятеленъ въ общинѣ, что можетъ дѣлать много зла и нравственному состоянію соприхожанъ и дѣятельности самого пастыря церкви, тогда послѣдній пусть обличитъ его и публично. Послѣдняя обличительная рѣчь Христа-Спасителя противъ книжниковъ и фарисеевъ (Ме. гл. 23) пусть служитъ

ему образцомъ для обличеній такого рода. И если отъ такого обличенія фарисей и не исправится, то, по крайней мѣрѣ, будетъ подорванъ его авторитетъ, какъ человѣка и христіанина, и онъ уже не будетъ въ состояніи оказывать все то вредное воздѣйствіе на дѣло пастыря церкви, какое могъ бы оказать: ему не будутъ довѣрять, его станутъ опасаться, какъ человѣка вреднаго.

#### ОЧЕРКЪ ДЕВЯТЫЙ.

Подраздёленіе в: обращеніе съ людьми, нравственные недостатии которыхъ зависять отъ недостатновь въ области ихъ надежды.

Кто имъетъ правую, твердую и живую выру въ Бога и горячую дъятельную мобовь къ Нему и ближнему, тотъ можетъ и долженъ имъть въ себъ христіанскую надежду на то, что онъ не лишенъ будетъ счастія какъ въ здъшней, такъ и въ въчной жизни за гробомъ. (2 Тим. 4, 7—8). И на оборотъ, безъ правой и живой въры въ Бога, безъ истинныхъ понятій о сущности и свойствахъ христіанской любви, безъ проведенія послъднихъ въ самую жизнь человъка, невозможна для послъдняго и истинная христіанская надежда. Послъдняя въ такомъ случать можетъ быть или излишествующею, чрезмърною, безъ достаточныхъ для нея основаній въ върт и жизни человъка, или же, наоборотъ, недостаточною. Въ первомъ случать она называется надеждою суетною, а во второмъ—отчаянностію.

1. Обращение съ людьми, страдающими суетною надеждою. Суетная надежда имъетъ различные виды, смотря потому, на что именно человъкъ суетно надъется. Человъкъ можетъ суетно надъяться на Бога, —это будетъ слъпая, безразсудная и дерзкая надежда на Бога. Не имъя живой и правой въры въ Бога, истинныхъ понятій о любви христіанской, а отсюда—не имъя и надлежащихъ плодовъ въры и любви въ своей жизни и слъдовательно не имъя въ сущности права надъяться на особую къ себъ милость Божію, человъкъ все таки дерзко надъется на Бога, что Онъ дастъ ему все, что ему нужно или чего ему хочется. Успокоиваясь на такой надеждъ, человъкъ или совсъмъ не хочетъ ничего дълать для достиженія того,

чего ему хочется достигнуть, или, наобороть, слишкомъ самоувъренно, въ надеждъ на помощь Божію, пускается на все, даже на опасности, для достиженія євоихъ цівлей! Равнымъ образомъ, при отсутствін живой и правой візры въ Бога и вообще-истиннаго христіанскаго въдънія о Богь, мірь и человъкъ, человъкъ можетъ забывать о Богъ, полагаться или на другихъ людей (человъконадъяніе), или на себя самого, на свои силы и способности (самонадъянность), или же, наконецъ, на различные предметы и вещи отъ міра сего, напр. на свое богатство, славу, общественное положение и т. п. Само собою разумбется, что суетная надежда во всбхъ приведенныхъ видахъ ея безусловно вредна для человъка: онъ или совсъмъ, подъ ея вліяніемъ, не делаетъ того, что долженъ бы делать въ видахъ достиженія своего истиннаго блага, или же въ тёхъ же видахъ дълаетъ не то, что бы ему слъдовало дълать, ищетъ опоры своей деятельности совсёмъ не тамъ, где бы нужно искать ее. Обращаемся теперь къ евангеліямъ за рѣшеніемъ вопроса о томъ, какъ следуетъ врачевать недугъ суетной надежды въ людяхъ. Представителемъ людей, страдавшихъ суетною надеждою въ различныхъ ея видахъ, является св. ап. Петръ. Онъ отличался горячимъ, порывистымъ темпераментомъ, который отражался на всёхъ его внутреннихъ состояніяхъ и виёшнихъ действіяхъ особенно пламенностію и силою. Такъ, онъ въровалъ и любилъ своего Учителя со всёмъ увлеченіемъ, со всею страстностію. Но эта последняя, иногда лишала его возможности владъть своими внутренними состояніями и увлекала его въ промахи въ словахъ и дъйствіяхъ. Она же въ связи съ нъкоторыми несовершенствами его въры и любви, являлась въ немъ иногда и причиною суетной надежды. Такъ, выше мы уже приводили евангельское повъствованіе о хожденіи Іисуса Христа и св. апостола Петра по водамъ Галилейскаго озера во время бури (Ме. 14, 23-31). Видя своего Учителя идущимъ по водъ, св. ап. Петръ, очевидно, надъясь на Его божественную силу, попросилъ у Него позволенія сдёлать такое же чудо, то есть, пойти по водь. Но когда пришлось исполнять позволенное, оказалось, что св. апостолъ слишкомъ понадъялся на эту силу, такъ какъ въ немъ не оказалось необходимаго условія

къ ея проявленію, то есть, твердой, непоколебимой въры: св. апостолъ началъ тонуть. Господь поддержалъ его, давъ ему понять, что не вътеръ и волненіе сгубили было его, а недостатокъ живой и твердой въры въ Бога. Такой урокъ, конечно, долженъ былъ убавить самонадъянности въ св. апостолъ, проистекавшей въ данномъ случаъ оттого, что, подъ вліяніемъ своей порывистости, онъ не вдумался, какъ слъдуетъ, въ себя самого и не видалъ недостатковъ своей въры и любви.

Въ другой разъ въ Капернаумъ къ св. ап. Петру подошли сборщики церковной подати и спросили его: "Учитель вашъ не даетъ ли дидрахмы?" Апостолъ отвъчалъ "да". Послъ этого Господь спросилъ Петра: "А какъ тебъ кажется: цари земные съ кого берутъ подати, съ сыновей ли своихъ, или съ постороннихъ?" "Съ постороннихъ", отвъчаль Петръ. "Итакъ, сыны свободны", замътилъ ему Спаситель (Мв. 17, 24-26). Въ этомъ разговорѣ Господь далъ понялъ апостолу, что его отвѣтъ сборщикамъ священной подати былъ не вполнъ обдуманъ и обстоятеленъ. Если бы св. ап. принялъ во вниманіе, что Іисусъ Христосъ есть Сынъ Божій, если бы онъ имель вполне правильныя понятія о Его назначеніи, онъ ответиль бы несколько иначе. Но апостолъ былъ убъжденъ въ правильности своихъ понятій въ данномъ случав и ошибся. Но особенно ярко выступаетъ самонадъянность св. апостола Петра въ послъдніе дни земной жизни Спасителя. На прощальной беседе съ Учителемъ св. ап. Петръ говорилъ Ему: "Если и всъ соблазнятся о Тебъ, но не я" (Мр. 14, 29); "съ Тобой я готовъ въ темницу и на смерть идти" (Лук. 22, 33); ,я душу свою положу за Тебя" (Іоан. 13, 37). Эти слова св. апостола были искренни: онъ сознавалъ, что было бы величайшей неблагодарностію покинуть въ такое времы Учителя; ему казалось, что онъ горячо любить Его. Но Господь сказаль ему: "Говорю тебъ, Петръ, не пропоетъ пътухъ сегодня, какъ ты трижды отречешься, что не знаешь Меня" (Лук. 22, 34). Эти слова Спасителя казались невъроятными апостолу, надъявшемуся на себя; но они сбылись и, такимъ образомъ, стало ясно, что того, на что такъ кръпко полагался апостолъ, то есть, истинной и твердой любви къ Учителю, какъ Богу и Человъку, въ немъ въ это время еще не было. Итакъ, развивать въ людяхъ правую и твердую въру въ Бога путемъ сообщенія или надлежащихъ познаній о Богь, мірь и человъкь, возгръвать въ нихъ горячую любовь къ Богу и людямъ, вотъ первое врачевство противъ гръховъ суетной надежды; при этомъ надо предостерегать ихъ также отъ дурныхъ послъдствій суетной надежды и указывать на нихъ, если они уже проявились.

2) Обращение св отчаявающимися. Страшный примъръ отчаянія въ полномъ его развитіи мы видимъ въ Іудь предатель. Сознавъ, какую отвратительную низость, какое тяжкое преступденіе сділаль онь изъ-за несчастныхь первосвященническихь сребренниковъ, Іуда ужаснулся себя самого; подъ вліяніемъ отчаннія онъ забыль о поканніи, забыль о любви къ нему ниъ Преданнаго, забылъ Его ръчи о неизреченномъ милосердів Божіемъ къ кающимся грешникамъ и — покончилъ съ собою самоубійствомъ. Спрашивается: неужели Христосъ-Спаситель, знавшій всв замыслы и поступки Іуды въ отношеніи къ Себь, ничего не сдълалъ для его спасенія? Онъ сдълалъ все, что можно было сделать применительно къ характеру Іуды. Такъ, во время пасхальной вечери, Онъ далъ понять Іудь, что знаетъ объ его ужасныхъ намъреніяхъ и предвидить тъ страшныя для Іуды последствія, которыя проистекуть изъ исполненія имъ этихъ намфреній. Въ слухъ всёхъ учениковъ Господь сказаль: "Истинно говорю вамъ, одинъ изъ васъ, ядущій со мною, предасть Меня. Впрочемъ, Сынъ Человъческій идеть, какъ писано о Немъ; но горе тому человъку, которымъ Сынъ Человъческій предается: лучше было бы тому человъку не родиться" (Мр. 14, 18, 21). Когда всв ученики, объятые ужасомъ, стали спрашивать Спасителя, каждый за себя, не онъ ли предастъ Его, и Іуда спросилъ про себя: "не я ли, Господи", и получилъ прямый отвътъ: "да, ты"--(Мато. 26, 22-25). Замъчательно, что, показывая Іудь, что Онъ знаеть о всъхъ его замыслахъ и поступкахъ, Господь однако же не обличаетъ его публично: если прямо говорить ему о его предательствъ, то такъ, что другіе ученики не обращають на это вниманія; а если что говорить ученикамъ про Іуду, то последній не слышить этого. Безъ сомнънія, Спаситель поступаетъ такъ изъ состраданія къ

нему, которое въ свое время онъ долженъ былъ понять и отъ котораго могъ заключить о любви Его къ нему. Предъ самымъ уходомъ Іуды съ вечери, Господь еще разъ предостерегаетъ его: "Что дълаешь дълай скоръе" (Іоан. 13, 27). Но Іуда не вразумился. Наконецъ, уже въ саду Геосиманскомъ, получивъ предательскій поцілуй отъ Іуды, Господь въ послідній разъ хочетъ обратить его къ покаянію: "Іуда! Целованіемъ ли предаешь ты Сына Человеческого" (Лук. 22, 48). Въ этихъ словахъ сжато, но необыкновенно сильно изобличена вся низость поступка Іуды: этотъ поступокъ не только самъ по себъ, но и по способу его совершенія, есть величайшая низость, потому что орудіемъ своего предательства Іуда употребилъ священный знакъ дружбы, любви и уваженія, какимъ является поцёлуй. Такое обличение должно было подвиствовать даже на черную душу предателя. И безъ сомнънія, когда сребролюбіе, заглушившее совъсть Іуды, было удовлетворено и послъдствія преступленія обозначились вполнъ, эти послъднія слова Спасителя должны были больно ударить по совъсти Іуды. И послъдній раскаялся, но это не было раскаяніе съ надеждою на помилованіе, а --безнадежными и тяжкими муками сов'єсти, которыя и довели предателя до самоубійства.

Другой примъръ состоянія человъческой души, близкаго къ отчаянію, представляеть намъ св. апостоль Петръ. Онъ трижды отрекся отъ Спасителя во время суда надъ Нимъ у первосвященниковъ и, подавленный стыдомъ и тяжкою скорбію за свое малодушіе, вышель вонъ съ архіерейскаго двора и горько заплакаль. (Ме. 26, 75). Раскаяніе св. апостола въ совершенномъ имъ проступкъ и скорбь его были таковы, что, по преданію, онъ всю свою жизнь горько плакаль, когда слышаль пъніе пътуха. Господь предвидъль паденіе Петра и спасъ Его отъ отчаянія и погибели. Какимъ же образомъ это было сдълано?

Спаситель, прежде всего, предупредилъ св. апостола, что онъ падетъ, отречется отъ Него, Но, по своей самонадъянности, апостолъ не хотълъ върить, что это съ нимъ случится. Спаситель, подтверждая ему ръшительно, что это однако же случится заранъе говоритъ ему, что съ нимъ будетъ далъе. "Симонъ, Симонъ! Се, сатана просилъ, чтобы съять васъ,

какъ пшеницу. Но Я молился о тебъ, чтобы не оскудъла въра твоя; и ты некогда, обратившись, утверди братьевъ твоихъ" (Лук. 22, 31-32). Итакъ, предсказывая св. апостолу Петру паденіе, Господь въ тоже время указываеть ему и на его возстаніе: "ты нікогда, обратившись, утверди братьевъ твоихъ". Почему же св. Петръ "обратится", возстанетъ отъ паденія? По силъ въры своей, которая будетъ поддержана и укръплена всесильною помощію Самого Спасителя: "Я молился о тебъ, чтобы не оскудъла въра твоя". "Хотя ты и поколеблешься нъсколько, но въ тебъ сохранятся съмена въры, и хотя духъ искуситель потрясеть листья, но корень живъ и въра твоя не оскудветь" (блаж. Өеофиль) 1). Но мало того, что Спаситель поддержить своего апостола при его паденіи, Онъ поддержить его съ особенной силой и благопопечительностію. "Я молился о тебь". "Если сатана просиль съять всъхъ, то для чего Христосъ не сказалъ: Я молился за всвхъ? Не очевидно ли, что Онъ обращаетъ слово свое къ Петру, дабы тронуть его и показать, что его паденіе опасніве паденія прочихъ и требуетъ большой помощи" (св. Злат.) 2). Какъ бы такъ говорилъ Спаситель св. Петру: чёмъ сильнее будетъ твое паденіе, темъ болъе, раскаявшись, надъйся на Мою любовь и помощь тебъ. Такія слова Спасителя, конечно, должны были глубоко запасть въ душу св. апостола; а потомъ, когда онъ палъ, они, конечно, припоминались ему, вливали елей утёшенія въ его истерзанную скорбію душу, будили въ немъ радостное чувство надежды на прощеніе и помилованіе и такимъ образомъ предохранили его отъ гибельнаго отчаянія. Такое душевное состояніе св. апостола, Господь поддержаль и после своего воскресенія. Такъ; когда муроносицы, по воскрессніи Спасителя, вошли во гробъ Его, то увидели ангела, который сказаль имъ: "Іисуса ищите Назареянина распятаго; Онъ воскресъ... Идите и скажите ученикамъ Его и Петру, что Онъ предваряетъ васъ въ Галилев" (Мар. 16, 2—7). "Скажите ученикамъ Его и Петру"... Конечо, ангель говориль такъ не безъ воли самого Господа. Зачемъ же

<sup>1)</sup> См. у Арх. Миханда на Лук. 22, 31-32.

<sup>2)</sup> Ibid.

нужно было говорить такъ, чтобы въсть о воскресеніи Господа, была передана ученикамъ, и въ особенности-Петру? А чтобы показать св. Апостолу, что Господь, такъ сказать, не забыль о немъ, не отвергъ его, а простилъ его, если сейчасъ же по воскресеніи своемъ хочеть его особенно утёшить въ его скорби радостною въстію о своемъ воскресеніи, - простиль его ради покаянныхъ словъ его 1). Затъмъ мы знаемъ, что Спаситель явился особо св. Петру (Лук. 24, 34). Ни евангелисты, ни самъ апостолъ Петръ ничего не сообщили намъ въ своихъ писаніяхъ объ обстоятельствахъ и подробностяхъ этого явленія. Только отъ св. ап. Павла мы знаемъ, что Спаситель явился св. ап. Петру прежде, чъмъ другимъ апостоламъ (1 Кор. 15, 5). Такимъ образомъ мы можемъ предполагать, что Спаситель явился св. ап. Петру наединъ и бесъдовалъ съ нимъ о чемъ-то такомъ, о чемъ св. апостолу тяжело было бы говорить при людяхъ. О чемъ же именно? Судя по-человъчески, именно-о паденіи св. апостола. Въдь если я имфю друга, противъ котораго тяжко согрфшилъ, созналъ мой гръхъ и мучился имъ, не надъясь увидаться съ обиженнымъ мною; то о чемъ же я заговорю съ нимъ, когда онъ неожиданно придетъ ко миъ? Конечно, я, прежде всего, попрошу прощенія у него. Точно то же самое можно предполагать и здёсь: при первомъ свиданіи съ Господомъ, св. Петръ искрение просилъ у Него прощенія въ своемъ грѣхѣ, и Господь, конечно, простилъ его и окончательно успокоилъ его за последствія этого греха.

Возстановивъ св. Петра отъ паденія внутренне, Господь возстановляеть его во всёхъ тёхъ правахъ и преимуществахъ, которыя принадлежали ему до паденія. Это послёднее совершилось въ дружеской бесёдё съ нимъ, въ прусутствіи другихъ учениковъ, на берегу Галилейскаго озера (Іоан. 20, 15—22). Вся эта бесёда имѣетъ тёсное соотношеніе съ паденіемъ св. Петра. Такъ, ловъ рыбы напоминалъ апостолу первоначальное призваніе его къ апостольству; а разложенный на берегу огонь — огонь на дворё первосвященническомъ, возлё котораго (огня) онъ отрекся отъ Господа, а вмёстё съ тёмъ и — отъ своего

<sup>1)</sup> Ibid. на Мар. 16, 7.

апостольства. Вмёсто трое-кратнаго отреченія св. Петра, Господь троекратнымъ вопросомъ: "любишь ли Меня?" заставляетъ его трижды исповёдывать его раскаяніе и любовь къ Нему, а троекратнымъ приказаніемъ: "паси овецъ (или агнцевъ) Моихъ" возстановляетъ его въ пастырскомъ, то есть, апостольскомъ званіи.

Итакъ, предупреждение отъ тяжкихъ проступковъ, указание на тяжесть мученій совъсти за эти проступки и на гибельныя последствія, могущія произойти изъ преступлевій, призывъ къ покаянію, если проступокъ совершенъ, указаніе на примъръ милосердія Божія къ кающимся, укрыпленіе въ нихъ выры въ Бога и любви къ Нему, дружественное и любовное обращение съ ними, возвращение падшему и покаявшемуся, по возможности, того, чего онъ лишился изъ-за паденія (напр. расположенія людей, чести и т. п.), вотъ средства, которыя долженъ употреблять пастырь церкви для утъшенія и одобренія человъка, близкаго къ отчаянію изъ за совершеннаго имъ преступленія. Но люди могуть впадать въ отчаяніе и не изъ за своихъ только проступковъ, а изъ-за различныхъ лишеній, несчастій и бъдствій, о которыхъ мы говорили выше; въ такихъ случаяхъ съ отчаявающимися следуетъ обходиться такъ же, какъ съ несчастными вообще (оч. V, § 5).

Н. Румянцевъ.



## объ изданіи журнала

# ВѢРАиРАЗУМЪ

## въ 1895 году.

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будеть продолжаемо въ 1895 году по прежней программъ. Журналъ, какъ и прежде, будеть состоять изътрехъ отдъловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходитъ отдёльными внижвами ДВА РАЗА въ мёсяцъ, по девяти и болёе печатныхъ листовъ въ каждой внижвъ, т. е. годичное пзданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержанія до 220 и болёе печатныхъ листовъ.

## Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ Конторъ «Харьковскихъ Губерпскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія, линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Потербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъст-

имхъ внижныхъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени». Въ Редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные эвземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и
по 9 р. за 1891, 1892 и 1893 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 65 р. съ пересылкою.

Кромп того въ Редакціи продаются сладующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященного Амвросія. Цъна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.
- 4. Последнее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожне внутри

васъ". Критическій разборъ. Цъна съ пересылкою 60 коп.

5. "Харьковскія Епархіальныя Въдомости" 1883 года. Ціна 5 руб. съ пересылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Октября 1894 года. Харьковъ. Губернская Типографія.

# ВВРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 20.

ОКТЯБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



### харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1894 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Павлов*ъ.

## РЕЛИГІОЗНОЕ И НАУЧНОЕ ВОЗЗРЪНІЕ НА ПРИРОДУ.

(IIO MATTEPY \*).

Достаточно ли для человъка одного научнаго воззрънія на природу безъ религіознаго? И если недостаточно, то каково должно быть правильное отношеніе между научнымъ воззръніемъ и религіознымъ на этотъ предметъ? Попытаемся отвътить на эти вопросы въ общемъ очеркъ.

T.

Замътимъ прежде всего, что цъльное и вполиъ удовлетворительное для духа человъческого воззръніе на природу есть фактъ сложный. Онъ слагается изъ религіозныхъ, нравственныхъ и научно-философскихъ представленій. Извъстно, что всъ историческія религіи, одновременно съ понятіемъ о божествъ, представляли и болбе или менъе ясное учение о міръ, его состояніи, происхожденіи и концѣ; и это было вполнѣ естественно и необходимо. Религіозная д'ятельность наша всегда бываетъ соединена съ извъстными представленіями о міръ. Какъ бы непосредственно ни было внутреннее стремленіе нашей души къ Богу, но наши отношенія къ Нему находятся въ зависимости отъ нашихъ отношеній къ міру; существованіе наше развивается подъ вліяніемъ окружающей насъ природы; мы зависимъ отъ міра и живемъ имъ; окружающая насъ действительность и ежедневныя событія имфють вліяніе на направленіе всей нашей нравственной жизни, а созерцаніе вселенной приводить насъ къ познанію ея Творца. Невидимая бо Его

<sup>\*)</sup> Cu. Etude de la Doctrine chrétienne, 2 vol. въ краткомъ изложени Revue chrétienne, 1892 № 2.

(Бога) от созданія міра твореньми помышляема видима суть и присносущая сила и божество, говорить намь Откровеніе. Но съ того момента, когда мы признаемъ зависимость міра отъ Бога, окружающія насъ условія жизни служать уже для насъ опредъленіемъ нашихъ должныхъ отношеній не только къ окружающей насъ природъ, но и къ Божеству. Такимъ образомъ три следующія понятія: о Боге, о насъ самихъ и о міре солидарны между собою; и хотя третье изъ нихъ представляется въ нашемъ духъ отражениемъ чего-то безжизненнаго и преходящаго, хотя наша духовная жизнь и стремится избавиться оть всего преходящаго и кажущагося, чтобы возвыситься до невидимаго и въчнаго; но все же наше духовное развитіе находится въ сильной зависимости отъ условій нашего земнаго существованія. Не существуєть приміра настолько высокой духовности, чтобы она могла совершенно отръшиться отъ природной жизни и отъ чувственныхъ ощущеній.

Впрочемъ, не одна только религіозная жизнь находится въ связи съ понятіями о міръ. Нравственная жизнь также содержитъ цёлый рядъ понятій о томъ порядкё вещей, среди котораго мы вращаемся. Идея долга и ръшение выполнять его, здёсь восполняется тёмъ, что мы могли бы назвать космологіей нравственнаго сознанія. Прежде всего долгъ предполагаетъ, что нормальное дъйствіе выполнимо для насъ; т. е. что среда, яъ которой мы живемъ, устроена такъ, что даетъ намъ возможность исполнить свой долгь. Затёмъ намъ нужно распредълить окружающія насъ существа на двъ слъдующія категоріи: отвътственныхъ и не отвътственныхъ, на область часто физическихъ бытій, безраздичныхъ къ различенію добра и зда, и на область бытій, содержащихъ въ себъ съ физическими и этическія начала. Сов'єсть не признала бы саму себя, если бы усумнилась въ превосходствъ этическаго порядка, предъ физическимъ, если бы не домогаласъ подчиненія природы духу, понятого въ полномъ его значеніи. Эти главныя истины содержать въ себъ много заключеній, которыхъ мы не можемъ касаться здёсь: но для опредёленія значенія этой правственной космологін, мы укажемъ на ея объясненіе одной изъ основныхъ задачъ философіи. Люди, не размышлявшіе о природъ

нашихъ чувствованій, воображають, будто самое непосредственно-върное въ нашихъ познаніяхъ-есть понятіе о вещахъ видимыхъ и осязаемыхъ нами. Психологія же, напротивъ, доказываетъ, что наши ощущенія суть сами по себ'в ни бол'ве, ни менъе какъ только измъненія нашего внутренняго существа; ощущенія же, которыя они возбуждають въ насъ, указывають намъ лишь на измѣненія нашей личной жизни. На основаніи этихъ внутреннихъ измъненій, мы заключаемъ о существованіи внъшнихъ предметовъ, которые вызывають эти чувства; какъ же мы можемъ провърить правильность этого вывода? Мы не можемъ выйти изъ самихъ себя, чтобы узнать-соотвътствуетъ ли то, что мы называемъ нашими ощущеніями, дъйствительно существующимъ предметамъ. Что-же, слъдовательно, можеть убъдитъ насъ въ томъ, что чувственный міръ не есть фантасмагорія? Самое лучшее— избъгать этого вопроса, какъ не имфющаго смысла. Но люди ученые не довольствовались столь легкимъ стедствомъ. Они искали законныхъ основаній, на которыхъ утверждается наше довъріе къ чувственному опыту. Но, послъ религіознаго доказательства Декартачто Богъ, будучи Богомъ истины, не можетъ обманывать насъ призрачнымъ міромъ, ни философы, ни ученые не нашли другаго болве убъдительнаго и яснаго доказательства, какъ свидътельство нашего правственнаго сознанія. Оно заставляеть насъ выходить изъ самихъ себя, предписываетъ намъ обязанности относительно существъ намъ подобныхъ; такъ что мы находимся во взаимо-отношеніи съ ними, и все это совершается чрезъ посредство міра физическаго. Міръ этотъ представляетъ собой положительную область, гдф возрастаетъ наша нравственная жизнь, и это нравственное значеніе наше утверждаетъ и охраняетъ, если и не во всёхъ подробностяхъ, то, по крайней мьрь, въ общихъ чертахъ, шаше знаніе о чувственномъ мірь. Такимъ образомъ уважение къ долгу совершенно уничтожаетъ угнетающую насъ мысль о призрачности всего существующаго, подъ давленіемъ которой такъ долго находились многіе умы.

Данныя, представляемыя намъ нравственнымъ сознаніемъ, дополняются еще данными религіозной жизни. Подобно тому, какъ нравственность подчиняетъ физическій міръ міру этиче-

скому, религія подчиняеть вселенную Божеству. Еще Спенсеръ удивлялся тому, что враждебная рилигіи наука, при всёхъ усиліяхъ своихъ подорвать частные догматы религій, не въ силахъ была разрушить коренныхъ понятій, лежащихъ въ ихъ основаніи. Эти понятія суть следующія: сверхь-естественное происхожденіе міра, отрицаніе самозарожденія міра, сверхъестественное сохранение и управление міромъ. Словомъ, внесеніе сверхь-естественнаго міросозерцанія въ естественное теченіе всёхъ событій въ природё. По религіознымъ воззрёніямъ, Богъ есть начало всего окружающаго насъ въ природъ; отъ Него всъ творенія получають свое происхожденіе и Онъ есть конецъ ихъ; отъ своего начала и до конца они существують Имъ. Эти немногія положенія, весьма простыя и доступныя пониманію каждой благочестивой душь, составляють основныя понятія, съ помощью которыхъ религіозная идея даетъ себъ отчетъ объ условіяхъ и истинной природъ этого міра и значеніи происходящихъ въ ней явленій. Мы, конечно, не будемъ утверждать, чтобы эти главныя истины были извъстны вездъ, гдъ существовала какая либо религіозная жизнь, или чтобы они были вполнъ ясны для каждой религіозной совъсти. Еще Ксенофонтъ сказалъ, что человъкъ представляетъ себъ Бога по своему образу и подобію, внося въ эти представленія черты общечеловъческія, національныя и индивидуальныя. Отсюда и воззрвнія человвка на природу отличаются этими же чертами въ его религіозныхъ представленіяхъ. Но отсюда же надобно сдёлать и тотъ выводъ, что тамъ, где идея о Боге была неправильная, и идея о мір'в тоже была искажена. И если развивается наука, то развивается и религіозная жизнь, и въ своемъ постепенномъ развитіи поднимается, по крайней мъръ, до болье глубокаго пониманія дыйствительности; въ Библін, книгъ, гдъ религія выражена вполнъ, въ особенности въ почченіяхъ Христа, эти понятія могутъ быть примѣнены къ рѣшенію великихъ и многочисленныхъ задачъ возбужденныхъ зрізлищемъ міра. Рядомъ съ этими космологическими понятіями, излагаемыми религіей и нравственностью, приводится рядъ понятій о мірь, пріобрьтенных другими способами-совокупностью естественныхъ наукъ, и вмъстъ съ ними той высшей наукой, которая соединяеть ихъ въ одну систему, и которая называется наукой о природъ или философіей природы. На обычномъ языкъ естественныя науки и философія природы обыкновенно смѣшиваются въ одномъ общемъ названіи науки; но это смѣшеніе порождаетъ многія недоразумѣнія, въ особенности тамъ, гдѣ дѣло касается щекотливаго вопроса отношеній науки и вѣры. Поэтому, для правильности и ясности мышленія, слѣдуетъ строго опредѣлить разницу между этими двумя степенями знанія. Иное дѣло наука въ строгомъ смыслѣ, и иное дѣло тѣ или другіе выводы или философскія системы, построенныя на основаніи данныхъ науки.

Каждая изъ естественныхъ наукъ занимается изученіемъ какой нибудь отдельной области физическаго міра. Посредствомъ прямаго, продолжительнаго или геніальнаго наблюденія отдельных ввленій своей области, она въ этой области возвышается до познанія законовъ, управляющихъ ею. Явленія суть непосредственный и исключительный объектъ изследованія наукъ и онъ не возвышаются до изученія первичныхъ или первоначальныхъ состояній своихъ областей и ихъ первоначальныхъ причинъ. Эти явленія производятся въ пространствѣ, времени, въ нъдрахъ матеріи посредствомъ извъстныхъ силъ; но натуралистъ не старается изследовать, что такое время, пространство, матерія и сила. Благодаря этой осторожности и безпрерывному соприкосновенію съ непосредственно воспринимаемой действительностью, естественныя науки пользуются весьма большимъ и законныхъ авторитетомъ. Истины, добытыя естественными науками, одинаково признаются всёми учеными, и принимаются безъ колебанія публикой, даже въ томъ случав, когда онъ стоятъ въ борьбъ съ общераспространенными, но ненаучными воззрвніями. Безь сомнвнія, надобно согласиться и съ ближайшими выводами этихъ наукъ, какъ скоро они подтверждаются несомнънными данными. Современные физики напримъръ, утверждаютъ, что самый плотный и самый твердый булыжникъ состоитъ изъ миріадовъ частицъ вертящихся одна около другой; мы признаемъ это ученіе, не смотря на то, что не можемъ согласить его съ нашимъ непосредственнымъ ощущеніемъ.

Совстить другое значение имъетъ философія природы. Она не довольствуется противупоставленіемъ истинъ, добытыхъ разными спеціальными науками, общераспространеннымъ, не научнымъ возарѣніямъ, но старается отыскать внутреннюю связь этихъ истинъ, для того, чтобы соединить ихъ въ полную систему. Она стремится къ точному пониманію всёхъ познаній употребляемыхъ нами ежедневно, въ значеніе которыхъ мы не углубляемся.-Что такое жизнь, сила, матерія, пространство, время, действительность? Стараясь разрёшить эти вопросы, философія природы переходить къ разсмотрѣнію болѣе значительныхъ задачъ, касающихся начала и конца, первой причины появленія вселенной и нашего существованія въ этомъ міръ. Философія природы совершенно отличается отъ естественныхъ наукъ, и отличается именно темъ, что эти последнія занимаются изследованіемъ явленій, тогда какъ первая старается проникнуть въ сущность вещей. Естественныя науки ведутъ насъ къ тому, чтобы правильно видъть, а философія природы къ тому, чтобы правильно понимать. Авторитетъ этихъ двухъ отраслей знанія также весьма различень. Авторитеть естественныхъ наукъ безспоренъ и несомнаненъ. Но этого нельза сказать относительно философіи природы уже потому, что не всъ ученые изучающие ее согласны между собою; системъ природы существуетъ одновременно нъсколько; всъ онъ основываются на различныхъ началахъ, которыя часто приводятъ къ противуположнымъ заключеніямъ; такъ что, повидимому, развитіе естественныхъ наукъ не способствовало прекращенію споровъ, а дало еще новый толчекъ къ возбужденію противоръчій. Конечно, надобно надъяться, что эти различныя системы со временемъ сольются въ одно твло единаго ученія: но мы не можемъ разсчитывать, чтобы общее согласіе могло скоро осуществиться. Человъческія изслідованія, говорить Спенсерь, темнота и наразрѣшимость научныхъ задачъ во всѣхъ своихъ направленіяхъ приводять къ неразрішимой загадкі; и человікь все съ большею и большею ясностію видить, что эта загадка дійствительно не разрѣшима. Онъ познаетъ заразъ и ничтожность ума человъческаго, и его могущество. Познаетъ его могущество относительно всего, что происходить въ предълахъ опыта, и его

безсиліе—относительно всего, что стоить вить сферы опыта. Съ поразительною ясностію представляется человти науки совершенная непостижимость даже просттишаго изъ фактовъ, разсматриваемаго въ немъ самомъ. Онъ болте чти кто-либо другой знаеть, что въ конечной своей сущности ничто не можетъ быть познано. Впрочемъ противорти существующія въ ученіяхъ не должны уменьшать нашего уваженія къ философіи природы. Развитіе науки идетъ тти медленнте, чти выше область, подлежащая ея изученію; а самая горячность преній, возбуждаемыхъ этими науками, доказываетъ силу и значеніе затрагиваемыхъ ими вопросовъ, равно какъ и жизненный интересъ тти умозртній, которыя стараются ихъ разртшить.

Мы старались точно опредълить различіе, существующее между естественными науками и философіей природы, но раздъляющая ихъ пограничная линія существуетъ только идеально. Въ практикъ и ежедневной жизни это различіе обыкновенно не сознается. Духъ нашъ единъ; потому онъ и стремится къ единству познанія; только обзоромъ цёлаго и общими понятіями, мы можемъ приводить въ порядокъ тъ безчисленныя явленія, которыя представляются нашему взору; и постоянно, даже инстинктивно, мы обобщаемъ познанія, приобрѣтенныя путемъ опыта. Но при этомъ обыкновенно забываютъ или не знаютъ того, что обобщение есть процессъ, требующій большой осторожности и строгой системы. А между тъмъ мы меньше всего боимся тъхъ систематизацій, которыя даются легко и совершаются, какъ бы сами собою. Самая эта легкость придаетъ имъ характеръ очевидности. Такъ что такимъ образомъ выходитъ, что большинство изъ насъ развиваютъ въ своемъ духъ, какъ бы философію природы, возникающую самопроизвольно; и при этомъ мы не хотимъ понять полнаго значенія этой науки и не требуемъ отъ ней тщательнаго анализа ея основаній и доказательствъ; потому что нашъ личный вкусъ замёняеть намъ всякіе доводы, а воображеніе представляеть намъ то, что отвъчаеть нашимъ желаніямъ. Для того, чтобы убъдиться въ этомъ представимъ одинъ вполнъ доказанный фактъ.

Изследованія физики и химіи основываются на той истине,

что ничто не теряется и ничто не создается въ природъ; что весь процессъ міровой жизни есть лишь сохраненіе предметами природной энергіи или передача избытка ея другимъ тъламъ. Если движение этой энергии не обнаруживается уже въ извъстной формъ, то это потому, что оно перешло въ другую форму; вещество не существующее въ одной извъстной формъ, находится въ другой. Правда, что это положение, въ его главныхъ чертахъ, не можетъ быть проверено опытомъ, но оно опирается на столько косвенныхъ доказательствъ, и такъ ясно подтверждается ежедневными открытіями въ лабораторіяхъ, что можеть быть признано за весьма вероятную истину. Но совсёмъ не то бываетъ съ тёми выводами, которые иногда дълаютъ изъ вышеуказанной истины. Намъ говорятъ слъдующее: "Такъ какъ въ природъ ни что не теряется и ничто не создается, то следовательно сумма движеній и количество вещества были всегда одни и тѣ же; матерія съ ея свойствами въчна; никогда не существовало Создателя; не существуетъ и теперь высшей силы, которая вившивалась бы въ ходъ вещей съ цёлью измёнить ихъ направленіе. Но мы должны замётить, что изъ перваго естественно-научнаго положенія, даже признавая его вполнъ доказанной истиной, нельзя вывесть послъднихъ положеній. Первое положеніе просто указываетъ лишь на то, что матерія неподвижна, неспособна производить сама собою новаго движенія или уничтожить данное ей движеніе; она неспособна также произвесть новое количество вещества или уничтожить уже существующее; первое положение такимъ образомъ утверждаетъ только способность или скоръе неспособность матеріи къ самовозникновенію и самообразованію, и уже переходять совствы къ другому предмету, если начинають доказывать не бытіе другаго, совершенно отличнаго отъ природы существа-Создателя. Выводъ совершенно не научный. Мы не говоримъ уже о томъ глубокомъ противоръчіи, въ которое поставляется человъческая мысль при допущении этого положения. Въ самомъ дълъ, если въ природъ все стремится къ сохраненію движенія, или лучше-къ уравновъшенію энергіи движенія во всёхъ предметахъ: то почему же этого равновъсія или уравновъщенія нъть до сихъ поръ при самобытности и самосуществованіи міра? Но всѣ

подобныя вышеуказанныя разсужденія, будто бы основанныя на естественно-научныхъ истинахъ, не смотря на погрѣшности относительно логики, имфютъ ложный видъ простоты и ясности, которыми могуть соблазнить людей поверхностныхъ. Эти разсужденія силятся дать объясненіе законовъ всёхъ вещей, посредствомъ простой формулы, взятой то у механики, то у біологіи, а легкомысленные умы принимають все это за научную истину. Всв подобныя, быстро-создаваемыя теоріи, могущія назваться паразитами науки, конечно, не имъютъ и не могутъ имъть ни какой научной цънности, хотя и усиливаются притянуть науку въ свое оправданіе. Мы же хотимъ только обратить серіозное вниманіе на эти поспъшныя и скороспълыя обобщенія и обзоры цёлаго, которые возникають иногда, повидимому, самопроизвольно даже у лучшихъ людей, но не им возможности заняться глубоким в изучением и изслёдованіемъ наукъ; а такой жребій достается большинству людей, не говоря уже о легкомысленномъ или злонамфренномъ извращеніи истины. Но этого мало. Пусть обобщеніе, возникающее въ умѣ правильномъ и хорошо направленномъ, можетъ иногда образовать такую гипотезу, которая будеть близко приближаться къ истинъ, но все же одного обобщенія еще не достаточно. Если объясненія природы представляють собою только послёдовательныя включенія частныхъ истинъ въ общія, а общихъ въ еще болье общія, -- то очевидно, что самая общая истина, которую нельзя включить ни въ какую другую, никогда не будетъ нами достигнута. Она можетъ быть намъ дана только въ Божественномъ Откровеніи, въ религін. Конечно было бы безполезно бороться съ этимъ стремленіемъ человъческаго духа къ обобщеніямъ, и воображать, будто можно уб'єдить людей противиться этой врожденной склонности. Ибо и противоположная склонность, т. е. стремленіе заключить себя въ частныхъ понятіяхъ, хотя бы то и научныхъ, была бы одинаково опасна. Если върно то, что абсолютное можетъ быть понято только при отсутствіи или отръшеніи отъ условій, при которыхъ осуществляется мышленіе; то столько же върно и то, что при отръшеніи отъ абсолютнаго человікъ долженъ утонуть въ морів условій. Его трудъ будетъ и непосильнымъ и безконечнымъ.

Отсюда должно быть извлечено одно заключение: не должно придавать поспъшнымъ обобщеніямъ такого же значенія, какъ тёмъ частнымъ естественно-научнымъ положеніямъ, которыя служать имъ основанісмь. Научное обобщеніе можеть имъть полное значение лишь въ томъ случав, когда оно сливается съ религіозно-правственнымъ возарѣніемъ. Эти предварительныя соображенія позволяють уже намь приступить къ разсмотрѣнію столь спорнаго вопроса отношеній науки и религіи, по крайней мъръ, въ томъ, что касается космологіи. Опредълимъ сначала сущность самого вопроса. Тутъ дело касается не техъ или другихъ въроисповъдныхъ догматовъ, но религіозной идеи, нашедшей свое полное выражение въ христіанствъ, и того понятія о мірф, которое представляють жизнь религіозная и нравственная. Съ другой стороны, слово наука заключаетъ въ себъ двъ различныя степени знанія не одинаковой достовърности. Иное дёло точная наука и иное дёло выводы изъ ней. Только принимая во вниманіе эти предварительныя понятія и предосторожности, мы можемъ отыскать, какое должно быть правильное отношение между религіознымъ и научно-космическимъ возэрвніемъ на природу?

II.

Могутъ существовать только три следующія отношенія: антагонизмъ, взаимное безраличіе и согласіе.

Въ нашъ вѣкъ первое изъ вышеозначенныхъ отношеній получило довольно сильное распространеніе, по крайней мѣрѣ, среди извѣстныхъ народовъ и среди извѣстныхъ классовъ общества. Понятно, что противники религіи стараются укрѣпить это враждебное отношеніе. Они постоянно повторяютъ слѣдующее: "Наука и религія суть два выраженія, исключающія другъ друга; они не могутъ одновременно существовать въ одномъ и томъ же сознаніи, нужно отказаться отъ одного или отъ другаго, избрать или благочестивое невѣдѣніе, или безрелигіозную науку". Подобное заявленіе уже само въ себѣ заключаетъ невѣжество. Религія есть фактъ личнаго опыта; но религіозное понятіе о мірѣ пріобрѣтено нами не только усиліями разума, но и есть даръ божественнаго Откровенія, старавшагося

разрѣшить явленія нравственнаго міра. Слѣдовательно, религіозное понятіе им'веть такое же право, какъ и понятіе научное, пріобретенное усиліями одного лишь разума, старающагося объяснить явленія міра вещественнаго. Оба рода этихъ знаній должны быть одинаково присущи человъческому духу. Да между наукою въ строгомъ смыслъ и религіознымъ воззръніемъ, какъ мы уже замъчали, нътъ и не можетъ быть противоръчія. Ихъ области различны. Еще за долго до появленія науки и затъмъ вмъстъ съ появившимися науками религіозное міровоззръніе всегда удовлетворяло глубокой потребности человъка къ цълостному воззрънію. Совершеннъйшая, христіанская религія, предлагаетъ намъ и совершеннъйшее космическое ръшеніе. Если же точная наука, наука въ строгомъ смыслъ, еще не можетъ ръшать космическихъ проблеммъ, если въ этой области ей приходится довольствоваться одними лишь предположеніями, часто противоръчащими другъ другу и мало въроятными: то не въ правъ ли мы заключить, что строгая наука и не должна браться за подобное ръшеніе, особенно если оно поставляеть ее въ противоръчіе съ христіанскимъ міровоззръніемъ, столь успокоительнымъ и столь удовлетворительнымъ для духа человъческаго въ религіозномъ и нравственномъ отношеніи? Во всякомъ случать, наука-должна тщательно обсудить религіозное міровоззрѣніе христіанское и понять его, на сколько это возможно для ней; а не враждовать противъ него во имя своихъ противоръчивыхъ и недоказанныхъ гипотезъ.

Показавши неправильность перваго отношенія, можемъ ли мы признать правильнымъ второе отношеніе, т. е. взаимное безразличіе науки и религіи? При существованіи безразличія, конечно, не могло бы быть никакихъ столкновеній между обочими родами понятій; потому что они были бы неизв'єстны другъ другу; каждое изъ нихъ сосредоточивалось бы на самомъ себъ, и не обращало бы вниманія на все то, что не исходитъ отъ него самого. Такъ что разумъ нашъ долженъ былъ бы, такъ сказать, разд'єлиться на дв'є половины, гд'є существовали бы дв'є истины, чуждыя одна другой. Что бы тогда было съ единствомъ духа? Если психологія отказывается отъ такого разд'єленія, то тімъ бол'єє сов'єсть христіанина не можетъ признать

его. Такое раздъленіе равнялось бы устраненію не только религіи, но даже признанію бытія Самаго Бога въ области реальностей; потому что если мы обязаны только природъ своимъ существованіемъ, то следовательно наука о природе и должна управлять нашею деятельностью, определять наши мысли и чувства и всю нашу жизнь. Религія съ ея космологіей могли бы быть тогда только терпимы, и то лишь благодаря своей распространенности; самая идея о Богъ считалась бы обстракціей, не имъющей значенія и мъста въ порядкъ космическихъ явленій. Но гді же та наука, которая даже приблизительно взялась бы доказывать въ наше время подобныя положенія, столь не научныя и столь противоръчащія религіозному и нравственному чувству? Наука, точная наука, не можетъ быть легкомысленной. Да нельзя требовать и отъ религіознаго сознанія, чтобы оно признало столь недостойное отношеніе къ себъ со стороны легкомысленной науки и совершило надъ собой актъ самочбійства во имя ея неустойчивыхъ и мимолетныхь гипотезт.

И такъ остается только третье отношеніе, т. е. соглашеніе религіозныхъ воззрѣній съ естественно-научными теоріями. Но именно оно то больше всего и вызывало столкновеній. Почему же? Потому что представители обоихъ родовъ знанія, въ видахъ установленія соглашенія, вступали иногда въ компромиссы несправедливо вторгаясь въ область одинъ другаго. То богословы предписывали ученымъ результаты своихъ изслѣдованій. то натуралисты, воздавая имъ тѣмъ же, указывали богословамъ, какое они должны имѣть понятіе о Богѣ и Его отношеніяхъ къ міру. Печальная исторія этихъ злоупотребленій, одинаково пагубная какъ для релягіи, такъ и для науки, существуетъ уже давно. Въ чемъ же должно состоять ихъ нормальное согласіе?.

Согласіе между ними можеть быть установлено только тогда, когда права каждаго изъ нихъ будутъ взаимно уважаемы. Часто говорили слъдующее: Одно изъ существенныхъ условій для поддержанія мира между двумя силами, религіею и наукою, заключается въ томъ, чтобы точно опредълить границы, и охра-

нять независимость каждой изъ нихъ. Правило это, хотя и върнос, но оно не достаточно для ръшенія занимающей насъ задачи. Конечно религіозныя и научныя воззрѣнія имѣютъ свою спеціальную область, въ которую всякое постороннее вмѣшательство должно считаться неправильнымъ. Но для каждаго изъ этихъ воззрвній существуєть область общая. Это прежде всего — область таинственнаго и непостижимаго. Не только науки, но и всв религіи, даже діаметрально противоположныя въ своихъ догматахъ, вполнъ сходятся въ своемъ убъжденіи, что бытіе міра со всёмъ, что въ немъ содержится и что его окружаеть, есть тайна лишь постепенно открывающаяся религіозному и научному сознанію. Это и есть тоть алтарь невыдому Богу, на который указываль ап. Павель въ ареопатъ. Это же есть первая абстрактная истина, сближающая всякую религію съ научною философіею. Другая истина, равно присущая и наукв и религіи, есть идея о первой причинв и ея значеніи въ существованіи міра. Следовательно между двумя родами знаній, научныхъ и религіозныхъ, не можетъ уже существовать вопроса просто о миръ, понимая его въ смыслъ пассивной терпимости, близкой къ равнодушію. Зд'ясь должно быть согласіе и взаимное содействіе; а подобное содействіе можетъ быть верно и полезно только въ томъ случав, если права объихъ сторонъ будутъ уважаться при общемъ направленіи ихъ дъятельности къ одной цъли. Посмотримъ же, какимъ образомъ это правило можетъ примъняться къ различнымъ ступенямъ научняго знанія.

Относительно наукъ естественныхъ, мы должны утвердительно сказать, что между ними и религіозными космологическими понятіями не существуетъ прямыхъ и непосредственныхъ отношеній. Съ одной стороны, религіозная идея не доставляетъ положительныхъ и полезныхъ элементовъ тому громадному труду опытовъ и вычисленій, которымъ гордятся ученые. Съ другой стороны, каждая изъ естественныхъ наукъ замыкается въ спеціальной области фактовъ, относящихся къ міру физическому; дъятельность ея направлена на то, чтобы узнать какимъ образомъ факты эти соединяются съ ходомъ настоящихъ вещей, и

отыскать ближайшую причину каждаго явленія. Каждая изъ естественныхъ начкъ вращается, такимъ образомъ, въ той области, которая въ философіи называется вторыми причинами, и не заботится объ отыскани первой причины. На этомъ основаніи естественныя науки не могуть внести чего дибо новаго въ ученіе религіозное. Было время, когда воображали, будто съ помощью той или другой частной науки, можно измѣнить космологію богослововъ, а съ нею и все ихъ ученіе. Палеонтологія, наприміръ, поражала неожиданными открытіями. Она показывала существа, которыя измінялись и совершенствовались, начиная отъ низшихъ ступеней органической жизни и кончая человъческимъ родомъ; такимъ образомъ она предположила, будто матерія сама собою совершила то діло, которое приписывали разумной причинъ. Но при дальнъйшемъ развитіи этой науки оказалось, что ея ближайшія или вторичныя причины ничего не объясняють, а главное-не могуть найти перехода отъ міра неорганическаго въ міръ органическій, и отъ міра органическаго въ міръ духовный. — Геологія, напримъръ. доказывала постепенное усовершенствование существъ въ послёдовательномъ напластованіи земныхъ слоевъ, но усовершенствование это можетъ имъть два объяснения. Послъдователи трансформизма усиливаются объяснить эти послёдовательности простой игрой силь природы, или ближайшими причинами; другіе же геологи, какъ напримѣръ Освальвдъ Гееръ (Oswald Heer), признають, что эти причины ничего не объясняють, что существованіе природы доказываеть существованіе Бога премудраго и всемогущаго. "Чемъ больше мы, говоритъ Гееръ, углубляемся въ познаніе природы, тімь сильніве убіждаемся въ томъ, что одна только въра во Всемогущаго Создателя и въ Божественную Премудрость, создавшую небо и землю, можеть разрѣшить загадки природы". Что мы должны заключить изъ этого разногласія при объясненіи такихъ фактовъ, которые одинаково признаются учеными противниками? Конечно не то, что существуютъ двъ геологіи: одна позитивная, основанная на фактахъ, которые она объясняетъ ближайшими или видимыми причинами, а другая умозрительная, или религіозная, переходящая въ спеціальную область богословія. Дёло въ тотъ, что одинъ и тотъ же научный фактъ можетъ подпадать разнообразнымъ объясненіямъ; но изъ всёхъ возможныхъ объясеній наибольшею вёроятностію должно обладать лишь то объясненіе, которое не противорёчитъ остальнымъ потребностямъ человёческаго духа—религіознымъ и нравственнымъ. Вотъ узелъ соглашенія естественно-научныхъ воззрёній съ религіозными.

Такимъ образомъ, хотя и не существуетъ непосредственнаго соприкосновенія и прямаго отношенія между религіозной космологіей и естественными науками, за то существующее между ними косвенное отношеніе весьма важно и значительно.

Съ одной стороны, развитіе естественныхъ наукъ имъло весьма благотворное вліяніе на богословіе. Великія открытія, совершенныя со временъ Коперника и Галилея, пробудили болъе правильное чувство о премудрости и всемогуществъ Создателя. Намъ могуть возразить, что тѣ, которые вѣровали въ Бога Трисвятого, въ Бога любви, въ Духа совершеннаго, всегда воздавали Его безконечному величію такую хвалу, которую не можеть возвысить знаніе міра въ большемъ его объемѣ и большей сложности. Тъмъ не менъе истинно то, что болъе глубокое знаніе объ обширности и гармоніи вселенной могуть сдівлать наст болбе чувствительными къ величію Бога. Одна и та же истина можетъ казаться нашему уму въ различныхъ степеняхъ ясности и величія. Обратите вниманіе на то, что совершается въ душъ людей, върующихъ въ Божественное управленіе событіями этого міра; въра ихъ, не смотря на свою твердость, неръдко бываетъ запсчатлъна характеромъ теоретическимъ и отвлеченнымъ; но насколько въра ихъ увеличилась бы и сдълалась бы более возвышенной и восторженной, если бы осветилась ясными, научными фактами? Конечно для душъ истинно благочестивыхъ, славящихъ Бога, какъ причину всего существущаго, всей жизни, всякаго блага, лучше понимаемая система міра не можетъ прибавить что либо къ ихъ пониманію Божественныхъ совершенствъ: но все же творсніе Бога открываетъ имъ наглядне и лучше славу Создателя. Небеса повъдають славу Божію, твореніе же рукь Его возвъщаеть твердь, говоритъ намъ Слово Божіе. Образъ дѣйствій Бога въ природѣ, дѣлаетъ насъ болѣе воспріимчивыми къ пониманію Его образа дѣйствій въ мірѣ душъ. Порядокъ физическій и порядокъ духовный соотвѣтствуютъ одинъ другому; и даже то, что напи самыя возвышенныя понятія носятъ названія, взятыя изъ міра чувственнаго, показываетъ, какое вліяніе наше знаніе этого чувственнаго міра имѣетъ на наши идеи. Понятно поэтому, что развитіе естественныхъ наукъ должно дать большой толчокъ богословскимъ идеямъ, въ особенности относительно космологіи.

Съ другой стороны, религіозное воззрѣніе на міръ также имѣетъ вліяніе на изслѣдованія естественныхъ наукъ. Достаточно будетъ только обратить вниманіе на то, что весьма многіе ученые, въ особенности иниціаторы великихъ современныхъ открытій, признали, что они обязаны религіи своими идеями о гармоніи и неизмѣнности законовъ вселенной; и что ихъ убѣжденіе въ премудрости Божіей побуждало ихъ къ настойчивому изысканію смысла вещей.

Если вопросъ рѣшается такъ просто въ дѣлѣ, касающемся отношеній между религіознымъ воззрѣніемъ на міръ и науками естественными въ собственномъ смыслѣ, то этого нельзя сказать объ отношеніи религіозныхъ идей къ гипотезамъ, появляющимся подъ покровомъ наукъ, но не имѣющимъ научной пѣнности.

Конечно эти произвольныя и быстро смёняющіяся гипотезы не имёють, собственно говоря, серьезнаго значенія въ области науки: но въ практической жизни большинства людей онё бывають на столько значительны и даже вліятельны, что мы должны на минуту остановиться на нихъ. Соглашаемся что не всё они бывають безусловно ложными. Каждый изъ насъ можеть составить собственную философію и она не всегда и не во всёхъ частностяхъ бываеть неправильною; все зависить отъ избранной нами точки зрёнія, и отъ руководящихъ нами принциповъ, при оцёнкё фактовъ и событій. Кромё того, самое созерцаніе окружающей природы внушаеть иногда болёе вёрныя идеи, нежели идеи тёхъ ученыхъ, которые по-



глощены и какъ бы запутываются въ мельчайшихъ подробностяхъ своихъ опытовъ. Очевидно, что въ виду этого религіозная идея, внушающая, что Богъ есть начало и конецъ всего существующаго, производитъ гораздо болъ благотворное вліяніе на того, кто инстинктивно старается привести въ порядокъ свои ежедневныя впечатльнія и разсматриваетъ наблюдаемые факты во свътъ религіозной идеи, потому что съ того момента, когда человъкъ проникается религіознымъ чувствомъ, онъ пріобрътаетъ ту центральную и господствующую точку зрънія, съ помощью которой можетъ върно распознавать значеніе и цънность всего существующаго въ этомъ міръ.

Какъ же установить правильное отношеніе религіозной идеи къ гипотезамъ ошибочнымъ и даже положительно ложнымъ? Какимъ образомъ примънить на практикъ, предложенное нами правило соглашенія? Прежде всеге заметимъ, что все подобныя гипотезы имеють свою спеціальную область. Они занимаются изследованіемъ целаго ряда задачь, останавливающихся на порогѣ богословія; они рѣшаютъ задачи объ особенностяхъ и составъ матеріи, о природъ силы, о причинъ жизни растительной и животной и еще о многихъ другихъ, что думаютъ разрѣшить исключительно научнымъ путемъ. Богословіе не можеть вмышиваться вь эту область, такъ же точно, какъ строгая наука не можетъ высказывать своего мивнія относительно ученія объ Искупленіи и Св. Троицѣ. Но для обоихъ ихъ существуетъ общая точка зрвнія; она жа служитъ и критеріемъ для повърки правильности или допустимости ихъ. Это идея о первой причинъ, происхождении, сохранении и концъ міра. Если понятія, исходящія изъ двухъ различныхъ точекъ зрънія, сойдутся въ одну и составятъ одно общее ученіе, въ которомъ два различныя ученія будуть дополнять другь друга: то мысль наша получить удовлетвореніе, и вся наша духовная жизнь почувствуетъ благотворность необходимой для нея гармоніи; уб'вжденіе, что природа и религія, исходя отъ одного Творца, ведетъ къ мысли, что это соглашение должно осуществиться. Но мы должны сознаться въ томъ, что действительность не оправдываеть этого ожиданія; и вопрось объ отношеніяхъ науки и віры не быль бы такъ трудень, если бы не существовало разлада между указаннымъ нами правиломъ и наличнымъ фактомъ. Какъ же бытъ при этомъ? Съ научной точки зрѣнія здѣсь возможно одно рѣшеніе: богословіе обнаруживаетъ тъмъ сознаніе своего права и даже превосходства, что оно съ непоколебимымъ терпъніемъ относится къ возникшимъ системамъ природы, противоръчащимъ его истинамъ. Хотя богословіе и могло бы изъ несколькихъ ихъ выбрать одну, къ которой имбетъ болбе сродства; но оно не согласится унизить или исказить свои догматы, для того чтобы ускорить соглашение съ научными гепотезами, болъе или менъе приближающимися къ нему. То богословіе, которое въруеть въ могущество своей истины, умфеть ждать возстановленія соглашенія. Такой осторожностью оно лучше можеть служить для истины, нежели ръзкимъ вмешательствомъ въ изследованія, не относящіяся къ богословской области. Въ наши дни эволюціонная идея, какъ извъстно, получила широкое распространеніе и неръдко поставляеть себя въ коренное противорьчіе съ религіознымъ сознаніемъ. Если богословы обладаютъ научными доказательствами и наблюденіями, могущими быть противупоставленными наблюденіямъ эволюціонистовъ, то имъютъ полное право сдълать это во имя точной науки; но они имѣютъ еще большее право, на основаніи доказательствъ, взятыхъ изъ религіозной дійствительности, отвергнуть такія заключенія, которыя хотять выставить имъ, какъ явленіе порядка естественнаго.

Въ самомъ дѣлѣ, эволюціонная теорія строитъ гипотезы о происхожденіи міра уже изъ готовой [матеріи, надѣленной извѣстными частными силами. Но религіозному сознанію всегда присущъ вопросъ о происхожденіи самой первоматеріи съ ея силами; она всегда будетъ спрашивать: міръ, какимъ мы его видимъ, есть ли результатъ слѣпого хаотическаго дѣйствія физическихъ силъ, или эти силы въ мірообразовательномъ процессѣ цѣлесообразно направлялись какою-либо высшею силою, высшимъ разумомъ? А это такіе вопросы, которые всегда стояли внѣ компетенціи эволюціонистовъ. И мы дѣйствительно видимъ,

что въ наше время даже натуралисты отвергаютъ правильность и строго научное значеніе эволюціонизма; они уже совершаютъ это; теперь ясно, самое эволюціонное ученіе подвергается эволюціи. Наука о природѣ теперь находится въ періодѣ броженія и выработки, которую она должна пройти вполнѣ свободно и рѣшительно безъ всякаго сторонняго осложненія. Богословіе, предъявляя свои законныя права и указывая на свои несомнѣнныя истины, можетъ спокойно ожидать пока самъ собою совершится естественный процессъ научнаго броженія. Такимъ отношеніемъ богословіе пріобрѣтаетъ довѣріе ученыхъ, и та гармонія, къ которой мы стремимся, будетъ хотя и не тотчасъ достигнута, но по крайней мѣрѣ, подготовлена и выяснена, а это уже будетъ большимъ пріобрѣтеніемъ, если мы почувствуемъ себя стоящими на истинномъ пути къ осуществленію столь великой задачи.

K.

## ЗЯПЯЛНЯМ СРЕЛНЕВЪКОВЯМ ЖИСТИКЯ

И

#### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ.

(Продолженіе \*).

Если въ глубинъ духа лежитъ идеальное начало, то отсюда самъ собою проистекаетъ выводъ о необходимости для человъка руководства такимъ началомъ для достиженія совершенства. Но въ дъйствительности, въ эмпирическомъ состоянии человъческой природы, это невозможно при естественных условіяхъ, безъ особаго содъйствія благодати. Человъкъ не можетъ владъть своими силами и своею чувственною природою въ такой степени, чтобы всегда тяготеть къ идеальному центру и въ немъ возвышаться къ Богу. Этому препятствуетъ гръхъ. Въ ученіи о гріх в Таулерь въ значительной степени склоняется къ воззрѣніямъ Бл. Августина, и нерѣдко обосновываетъ свои мысли на его словахъ. "Мы, говоритъ онъ, по причинъ своего грѣха, отъ природы чада гнѣва, вѣчной смерти и вѣчнаго осужденія. Августинъ говоритъ: человінь, поврежденный и испорченный дурною матеріею уподобляется бревну, гнилому дереву и конецъ его въчная смерть" 1) Общею главною перемъною въ природъ человъческой нужно признать утрату гармоніи, состоявшей, съ одной стороны, въ подчинении низшихъ силъ высшимъ, а съ другой-высшихъ силъ Богу. Первоначально низшее было подчинено высшему, внишее-внутреннему, внутреннее-Богу. На этомъ основывалось благо первозданнаго чело-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 19, за 1894 г.

<sup>1)</sup> Pred. 36.

въка. Это совершенство разрушено гръхопаденіемъ. Силы, находившіяся въ подчиненін, пришли въ безпорядокъ. Такой безпорядокъ имълъ свое основание во извращенной воль. Воля человъка — это столпъ, которымъ поддерживается порядокъ. Падаютъ столпы и мы совершенно падаемъ 1). Поэтому сущность грёха нужно видёть въ самоволіи. Коль скоро какой нибудь человъкъ (нравственно) умираетъ, то въ немъ нарушается правда. Но какъ мы можемъ назвать такого человъка? Самовольнымъ. Его смерть зависъла отъ его собственной воли, или отъ самоволія. Такое самоволіе проявилось въ первомъ человъкъ: выраженіями его были похоть и гордость (Wollust und Hoffart). Человъкъ палъ въ раю именно въ силу похоти и гордости, когда Люциферъ въ своей злобной ненависти привелъ къ тому, что онъ вышелъ изъ повиновенія Богу. Вмёстё съ тъмъ онъ потерялъ благодать и его чистая природа (сущность ея) были заражена ядомъ (Wurde vergiftet); то, что было лучшаго въ природъ, ниспало въ низшую животную часть ея и такимъ образомъ человъкъ лишился возможности выполнить свое назначение <sup>2</sup>). Дъйствие первороднаго гръха отразилось не только на твлесной, но и на внутренней духовной природв человъка. Это могло последовать темъ естественнее, что между внутреннею, духовною природою человъка и его природою тълесною существуеть тесная связь. Духъ и природа въ своихъ дъйствіяхъ такъ тъсно связаны между собою, что всякое внутреннее упражненіе и діла природы находятся во взаимодійствіи, вліяя другь на друга. Если чувственное вожділеніе, или гордость житейская господствують во плоти, то они же отражаются и въ духъ въ иной формъ-въ духовномъ видъ 3).

Такъ какъ вслъдствіе паденія природа перваго человъка была заражена ядомъ, то это свойство перешло также къ его потомкамъ. Подъ дъйствіемъ яда, проникшаго въ природу, отъ наслъдственнаго гръха во всъхъ вещахъ человъкъ ищетъ

i) Pred. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Praeger III, 178. Von der Vergiftung des ersten Falls ist die Natur ganz niedergesunken in den allerniedersten Teil.

<sup>3)</sup> Pred, 139.

своего 1). Таулеръ находить, что этимъ ядомъ заражены не только силы человъка, но и душа, како созданная сущность въ единствъ силъ. Онъ называетъ эту сущность, устремленную на себя самую, ложнымъ основаніемъ въ духф и природф. Отсюда ядъ проникаетъ въ высшія и низшія силы въ духів и природів, въ разумъ и волъ, съ одной стороны, а также въ желательной и чувственной (раздражительной) силь, съ другой. Подъ вліяніемъ грѣховнаго — ложнаго основанія разумъ поражается слепотою, воля пріобретаетъ извращенность, сердцемъ овладеваеть злое желаніе (concupiscibilis), а въ силь раздражительной (irrascibilis) проявляется слабость 2).. Такъ человъкъ вслъдствіе грѣхопаденія сталъ совершенно несвободнымъ, въ совершеніи благъ. Мы можемъ опытно познать, что природа стала "сльпою и больною" и сама по себь не можеть совершать ничего добраго 3). Вообще, Таулеръ по своимъ воззрѣніямъ на следствія первороднаго греха въ значительной степени сходится съ извёстнымъ намъ представителемъ ортодоксальной романской мистики Гуго-Сентъ-Викторомъ 4). Эти воззрънія воспроизводились западными мистиками подъ несомивнимиъ вліяніемъ ученія Бл. Августина и представляли полную противоположность пелагіанской доктринь, которая съ особою опредъленностію была примъняема къ антропологіи и сотеріологіи извъстнымъ схоластикомъ Дунсъ-Скоттомъ. Тогда какъ последній склонень быль ограничивать следствія грехопаденія чёловека только внешнею переменою въ природе человеческой-потерею сверхъ-натуральной благодати и обусловливаемой ею первобытной праведности; Таулеръ поставляль ихъ во внутренней порче-въ нарушении гармонии между теломъ и духомъ, въ разстройствъ духовныхъ силъ и въ общема преобладании наклон ности ко злу. Противодъйствуя одностороннимъ педагіанскимъ

<sup>1)</sup> Pr. 64. Es steckt tief und Verborgen in der Natur, in dem tierischen Grunde, dass der Mensch das seine sucht in allen Dingen in Worten und Werken. Pr. 96.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Nun sollen wir hier prüfen, dass die Natur blöde und krank ist und zumal nichts Gutes von ihr selber vermag. (Pr. 119).

<sup>4)</sup> Западная средневъковая мистика. Вып. I стр. 175.

воззрѣніямъ на природу человѣческую, Таулеръ однако не раздѣляетъ крайностей ученія Бл. Августина о безусловной порчь чемовъческой природы и о предопредъленіи 1). Въ человъкъ осталась неповрежденною божественная "искра" въ его духъ, въ которой потенціально въ возможности заключаются задатки къ добру 2). И мы могли бы взглядъ Таулера на следствія грехопаденія признать православнымъ, если-бы онъ въ силу трихотономической теоріи не выдёляль рёзко духа отъ души, и особенно если бы не вдавался въ чрезмърное идеализирование перваго, какъ начала "несозданнаго". Какъ-бы то ни было, признавая поврежденность человъческой природы въ силу гръха, Таулеръ не допускаетъ возможности естественными силами достигнуть спасенія. "Ты не можешь ни подумать, ни пожелать чего-нибудь прежде чёмъ Богъ приготовитъ тебя къ этому 3). Одна только благодать делаеть насъ способными достигнуть спасенія. И эта благодать не ограничивается избранными, но обращается на всёхъ. Богъ побуждаетъ и увещеваетъ всёхъ людей ко спасенію, хочеть всёхь ихъ сдёлать святыми. Его побужденія и дары не одинаково принимаются. Теперь мы должны опытно убъдиться, что природа слъпа и больна и сама по себъ не можетъ совершать ничего добраго. Потому Богъ далъ ей на помощь сверхъестественную силу-свътъ благодати. Этотъ свъть возвышаеть природу высоко надъ собою и приноситъ съ собою всѣ средства, въ которыхъ природа нуждается. Потому, если мы стремимся Бога познать, то это должно быть достигнуто чрезъ Бога и съ Богомъ, какъ говорить пророкь: Господи, во свыть Твоемь узримь свыть, (Пс. 36, 10). Это безпредёльный свёть, озаряющій всякаго человъка, грядущаго въ міръ. Этотъ свътъ освъщаетъ вськъ людей добрыхъ и злыхъ, какъ солнце освѣщаетъ всѣ твари. Если они слёпы, то въ этомъ ихъ вина, ихъ стыдъ 4). Таулеръ благодать понимаеть въ общирномъ смыслъ. Онъ разумъетъ подъ

<sup>1)</sup> Pred. 60.

<sup>2)</sup> Ideelle Lebensgrund ist von der Gründe unberührt geblieben. Praeger, t. III, 186.

<sup>3)</sup> Pred. 20.

<sup>4)</sup> Pred. 60.

нею не только различныя сверхъестественныя условія, ведущія къ единенію съ Богомъ, но и самое идеальное основаніе духа человъческаго, какъ мъсто такого единенія. Различныя сверхъестественныя условія освобождають душу отъ греха и темъ дълаютъ возможнымъ человъку погрузиться въ свое идеальное основаніе, что-бы сділаться участником возрожденія. Благодать служить тою силою, которая призываеть человъка, возбуждаеть и влечеть къ возрожденію дійствіемь божественнаго слова, которое раздается въ духовной идеальной основъ. "Кто внимаетъ этому основанію, озаряется въ силахъ души, возбуждаеть высшія и низшія силы, склоняеть ихъ къ своему Первоначалу, тотъ остается при себъ самомъ и слышитъ голосъ, раздающійся въ пустынъ, въ этомъ основаніи, болье и болье влекущій къ себъ". Предполагается, что всякій можеть повиноваться этому божественному голосу, если хочеть. Возрождение человъка, следующаго божественному голосу, раздающемуся въ немъ, и особымъ действіямъ благодати, можетъ быть действительнымъ только при полномъ отреченіи отъ грѣха и всецьлой преданности Спасителю. Достижение показнія справедливо поставляется не только въ отвращении отъ всего того, что не имфетъ отношенія къ Богу, но въ полной рішимости всецівло предаться Богу, чтобы выполнять Его волю. Когда человъкъ отвращается отъ зла и обращается къ Богу, то въ этомъ нужно видъть только "зерно истиннаго раскаянія". Но "когда онъ погружается съ полнымъ довъріемъ въ то чистое благо, которое заключается въ Самомъ Богъ, всегда въ Немъ пребываетъ, присоединяется къ Нему со всею любовію и съ полиою рішимостію выполнять волю Бога, насколько возможно, то въ этомъ будетъ истинное покаяніе. Кто им'ветъ такое покаяніе, тому безъ всякаго сомнънія прощаются гръхи всецьло и совершенно. И чемъ больше ихъ имфеть кающійся, темъ больше ему прощается" 1). Такимъ образомъ отвращение отъ зла и обращеніе къ Богу мыслятся, какъ частные моменты покаянія, находящіеся въ нераздільномъ единстві и составляющіе субъективное условіе для воспріятія спасенія, дарованнаго Інсусомъ

<sup>1)</sup> Pred. 22.

Христомъ. Конечно, эти общія мысли о покаяніи глубоко возвышенны и правильны. Но когда Таулеръ обращается къ частному уясненію понятія о злѣ, котораго долженъ избѣгать возрожденный, то онъ, какъ увидимъ ниже, доходить до отрицанія не только эгоистическихъ и чувственныхъ влеченій, но и такихъ сторонъ, которыя составляютъ особенности естественной (законной) индивидуальности въ человъкъ. Въру, сопутствующую покаянію въ возрожденіи, Таулеръ понимаеть какъ субъективный актъ въ смыслѣ довѣрія къ истинѣ, или въ смыслѣ надежды на осуществление обътований. И въ этомъ смыслъ онъ признаетъ въру во Христа единственнымъ условіемъ оправданія, безъ всякихъ заслугъ со стороны человѣка. Высота креста-въ томъ, что въчное блаженство пріобрътается не по личнымъ заслугамъ, или въ силу доброй жизни, но въ силу твердой въры въ смиренномъ основании совершеннаго спокойствія" 1). Пять ранъ Іисуса Христа-это пять врать, черезъ которыя мы можемъ достигнуть въчнаго наследія 2). Отсюда видно, что Таулеръ слишкомъ далекъ отъ того, чтобы, подобно схоластикамъ, придавать значеніе въ оправданіи личнымъ заслугамъ человъка. Только ради крестныхъ заслугъ Христа даруется оправданіе человіку. Искупительное діло Інсуса Христа служить единственною причиною оправданія въ гръхахъ (causa meritoria). Полнаго душевнаго мира и спокойствія человікь достигаеть только увіренностію въ спасеніи, а не какими нибудь дълами (mit keinen Werken). Потому онъ долженъ полагаться не на дела, но на обътование Божие о спасеніи. Если челов'єкъ Богу такъ дов'єряетъ, то ему Богъ прощаетъ гръхи 3). "Идите чрезъ върныя ворота въ въчную жизнь", взываетъ Таулеръ къ своимъ слушателямъ въ одной изъ проповедей. "Онъ пожертвовалъ Небесному Отцу своимъ невиннымъ страданіемъ за ваши въковыя страданія своими истинными мыслями, святыми словами за ваши грешныя мысли и

<sup>1)</sup> Die Höhe des Kreuzes ist wahre Hoffnung die Menschen zu der ewigen Seligkeit haben nicht aus eigenem Verdinst oder gutem Leben, sondern aus festem Glauben in einem demütigen Grunde wahrer Gelassenheit. Pred. 28.

<sup>2)</sup> Pred. 125.

<sup>3)</sup> Pred. 83.

слова, своимъ дёломъ, смиреніемъ, терпініемъ, кротостію и любовію за все, чего вамъ недостаетъ. Если вы Его наслъдіемъ здёсь воспользуетесь лучшимъ образомъ, то вы можете быть увърены въ будущемъ наслъдіи; вы будете жить, покоиться въ наследіи Господа безъ всякаго конца" 1). Таулеръ здёсь, какъ и въ другихъ своихъ проповёдяхъ, не ограничивается, видимо признаніемъ въры въ Искупителя единственнымъ условіемъ для оправданія, какъ оно достигается въ таинствъ крещенія, но и въ послъдующей нравственной жизни, открывающей процессъ освященія, придаеть значеніе одной въръ. Противодъйствуя одностороннему схоластическому ученію объ удовлетвореніи Богу за грёхи человіка личными заслугами (сатисфакціи) мистикъ въ позднейшемъ протестантскомъ смыслѣ ослабляетъ, или отрицаетъ значеніе добрыхъ дѣлъ. Въ одной изъ своихъ проповедей, написанной на текстъ изъ посланія Апостола Павла къ Ефесеямъ: обновимся духомо ума вашего (Ефес. IV, 23), Таулеръ говоритъ: "вся наша святость и праведность-ничто. Наша правда-неправда, нечистота и дъло, которое въ очахъ Божінхъ лишено всякаго имени (unenliches Ding). Чада, должно оправдываться Его праведностію и святостію; не нашими дъйствіями, или словами, или чъмънибудь своимъ, но въ Немъ 2). Нравственное достоинство никакъ не происходить отъ человъческихъ дълъ и заслугъ, но отъ чистой благодати и заслугъ Господа Нашего Іисуса Христа 3). Спасеніе достигается только вз одной покорности воль Божіей (Gelassenheit), а не дълами. Пока дъла овладъваютъ вашею волею и вы ими облечены вы еще не готовы облечься по воль Жениха. Не считайте истинными такіе образы и дела, кромѣ Его божественной воли 4). Всѣ подобныя положенія Тау-



<sup>1)</sup> Pred. 125.

<sup>2)</sup> Pred. 101. Kinder, es muss sein nach seiner Gerechtigkeit mal Heiligkeit, nicht in unserem Weisen oder Worten, oder in irgendetwas des Unsern, sondern in ihm.

<sup>3)</sup> Die Würdigkeit kommt nimmer von menschlichen Werken und Verdienen, sondern von lauter Gnade und Verdienst unseres Hern Ieau Christi und fliesszumal von Gott an uns. 72 Predigt.

<sup>4)</sup> So lange die mannigfaltigen Aufsätze und Weisen nach euren Willen besitsen und ihr damit bekleidet seid, kann der Bräutigam euch nicht begleiden nach seinem Willen. Nehmet Keine Weise noch Werke wahr, denn seiner gottlichen Willens. Pred. 120.

лера не безъ основанія дають право современнымь протестантскимь ученымь сближать его съ Лютеромь <sup>1</sup>).

Дальнъйшее религіозно-правственное возрастаніе человъка ставится Таулеромъ въ зависимости отъ чистоты того духовнаго основанія, которое должно быть "містомъ жилища Божія", храмомъ Его. Если православная мораль требуетъ отъ человъка активныхъ усилій ко спасенію, проявляющихся въ дъятельномъ исполненіи запов'єдей Божінхъ и въ пользованіи тіми благодатными средствами, которыми располагаеть Церковь, то мистицизмъ указываетъ субъективный психологическій путь ко спасенію въ приготовленіи духа къ воспріятію Божества возбужденіемъ прежде всего усиленнаго желанія къ общенію съ Богомъ, потомъ отръшениемъ отъ всего "тварнаго", что не имфетъ сродства съ Богомъ. Предполагается, что Богъ необходимо войдетъ въ духъ, если онъ станетъ "пустымъ" отъ мыслей, чувствъ, наклонностей не только порочныхъ или гръховныхъ, но и такихъ, которыя имвютъ своею целію удовлетвореніе самыхъ естественныхъ и законныхъ потребностей человъка, какъ существа по самой ограниченной природъ своей связаннаго съ міромъ. Если въ духѣ замѣчается такого рода "воспріемлемость", то Богъ нисходить на него и вселяется въ немъ со всею полнотою своего существа. Таулеръ любитъ уяснять эти мистическія иден образами, заимствованными изъ видимаго міра, чёмъ и показываеть, что высшія явленія, основанныя по существу своему на началахъ свободы, имъютъ полную аналогію съ явленіями видимаго міра, подчиняющимися физическимъ натуральнымъ законамъ. "Духъ Св., говоритъ онъ въ одной изъ своихъ проповъдей, нисшелъ на учениковъ и



<sup>1)</sup> Такь Прегерь говорить: In solchen Sätzen ist nun die schriftgemässe evangelische Rechtfertigungslehre, wie sie später durch Luther zum Prinzip des christlichen Lebens gemacht wurde, klar und unzweideutig ausgesprochen. Preger. Die Christtl Mystik. t. III. 194. Фябигерь также признаеть несомивнямиь, что Таулерь склонялся къ ученю объ оправдания върою въ томъ смыслъ, какъ оно было раскрыто впослъдствия Лютеромъ, Wenn in vereizenlten Stellen und noch nicht in der Klarheit, wie bei einem Luther, so ist doch unzweifelhatt die Lehre von der Rechtfertigung durch den Glauben um Christi willen vorhanden. E. Fiebiger, Uber die Selbstverlegung bei den Hauptvertretern der deutschen Mystik des Mittelalters. 1889 I Teil s. 20.

на всёхъ тёхъ, которые были способны къ воспріятію Его съ великимъ богатствомъ и преизобиліемъ: онъ нивлился на нихъ внутренно подобно дождю и если-бы ничто не препятствовало, то этотъ дождь пошелъ-бы полнымъ теченіемъ, съ необыкновеннымъ шумомъ какъ-бы для того, чтобы собою все потопить" 1).

Если человъкъ ищетъ общенія съ Богомъ, то тъмъ болье бываеть готовъ Богъ "отдаться ему", ибо мы призваны для неизмъримо высокихъ вещей и Богъ смотрить слишкомъ дурно на то, что мы удовлетворяемся ничтожными вещами. Онъ ничего не дветь намъ съ такою готовностію, какъ Себя Самого и притомъ высшимъ способомъ (всецъло) 2). Потому человъкъ не долженъ удовлетворяться только однимъ разумнымъ знаніемъ, но долженъ желать познать Бога существенно, т. е. стать единымъ съ Нимъ, испытать Его въ себъ. Если божественную истину познають только разумомъ, то не будуть ея имъть въ себъ Бога нужно умереть для всего того, что чуждо Ему и жить только Имъ. Сообразно съ этимъ налагаются на человъка двоякаго рода задачи: отрицательная къ устраненію препятствій, лежащихъ на пути къ общенію съ Богомъ и положительная къ приведенію себя въ состояніе наиболье благопріятное для воздыйствія Бога. Конечно, сообразно съ сущностію мистической доктрины, выполненіе этихъ задачъ зависить болье отъ Самаго Бога, чьмъ отъ человъка, который всегда обрекается на большую, или меньшую пассивность. Богъ самъ долженъ позаботиться, чтобы получить достойное для себя мъсто въ духъ человъческомъ. Духу святому при этомъ предоставляется двоякое дёло въ человекеочищеніе и освященіе (Reinigung und Heiligung). Духу святому необходимо прежде всего очистить духъ человъка, сдълавъ его пустымъ (ledig), а потомъ наполнить то, что стало пустымъ. Пустота-первое условіе къ воспріятію Бога: чёмъ болве человъкъ будетъ очищенъ, тъмъ болве онъ станетъ способенъ къ воспріятію, или вмѣщенію въ себѣ Бога. "Если

<sup>1)</sup> Pred. 65.

<sup>2)</sup> Pred. 72.

<sup>3)</sup> Pred. 111.

нужно наполнить сосудъ новымъ содержаніемъ, то прежде всего необходимо удалить изъ него, что было въ немъ прежде. Если нужно влить въ сосудъ вино, то слъдуетъ вылить изъ него воду. "Богъ войдетъ въ душу тогда, когда выйдетъ изъ нея тваръ" 1).

Процессъ очищенія для Бога начинается въ человек со времени обращенія и продолжается въ посл'ідующей жизни. Первое зло, которое должно быть устранено въ этомъ очистительномъ процессъ-это самолюбіе. Оно имъетъ силу во внъшнемъ и внутреннемъ человъкъ и служитъ причиною стремленія къ различнымъ удовольствіямъ. Для устраненія этого недостатка выставляется правило: будь "ничто", чтобы Богь быль для тебя всемъ <sup>2</sup>). Всякая вещь можетъ сделаться темъ, чемъ она не есть, если отрешится отъ того, что она есть. Когда дерево охватывается огнемъ, то оно утрачиваетъ присущее ему свойство и тогда само превращается въ огонь. Если ты хочешь войти въ общение съ Богомъ, то долженъ отръшиться отъ себя самого и тогда твоя природа обожествится 3). Это самоотречение должно проявляться въ уклонени отъ всякихъ удовольствій тёлесныхъ, или духовныхъ въ виду того, что они отвлекають оть главной цёли. Таулеръ иногда идеть такъ далеко, что отрицаетъ даже законность духовнаго утвшенія по окончаніи молитвы, послѣ совершенія таинства и т. д. 4) Всегда нужно помнить каждому, что нътъ человъка болъе недостойнаго его. Это отръшеніе отъ всякаго личнаго удовольствія, доставляетъ человъку истинное спокойствіе (Gellassenheit).

Но это спокойствіе, при отреченіи отъ удовольствій, требуетъ полнаго смиренія, которое состоить во всегдашней готовности покорно перенести всякое лишеніе, или страданіе. Если Христосъ вошелъ въ царство Божіе путемъ страданія, то, безъ сомнѣнія, и другъ Божій долженъ пострадать. Страданіе для совершенныхъ является даже неизбѣжною необходимостію. Въ виду его особой пользы должно спѣшить ко кресту и безпре-

<sup>1)</sup> Pred. 65.

<sup>2)</sup> Werde nichts, dass Gott dein alles werde.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sollst du in Gott werden, so musst du deiner selbst entwerden. Pr. 70.

<sup>4)</sup> Pr. 59, 142.

дъльно радоваться, если оказывается возможнымъ "понести крестъ". Чтобы совершенно изгнать изъ себя любовь къ тварямъ человъкъ долженъ молить Бога о наказания его за гръхи 1). Его смиреніе въ этомъ отношеніи должно простираться до того, что онъ "долженъ считать себя достойнымъ больше страданія, чъмъ счастія". Потому вмъняется въ особенное достоинство людямъ нравственно-совершеннымъ, если они любятъ страданія, жаждуть ихъ 2), хотя здёсь мистикъ забываеть слабость и ограниченность человъческой природы, въ силу которой онъ долженъ часто повторять слова молитвы Господней о томъ, чтобы Богъ не ввелъ его во искушение. Забываетъ мистикъ и о поведеніи Іисуса Христа, Который уклонился отъ преследованій своихъ враговъ, когда не наступило время Его последнихъ страданій (Іоан. 8, 59). Вміняя нравственно совершеннымь въ обязанность искать страданій ради своего спасенія, Таулерь не признаетъ для нихъ необходимымъ актомъ стремиться къ уничтоженію зла въ мірѣ, содъйствовать водворенію въ мірѣ добра и правды, согласно съ словами св. Писанія (1 Өес. 5, 14, Мате. 18-15. Гал. 6, 1. Іак. 5, 19, 20). Наоборотъ, мистикъ проповъдуетъ "о непротивленіи злу". Въ различныхъ мъстахъ своихъ проповъдей онъ учитъ своихъ слушателей полному равнодушію къ тому, что происходить въ общественной жизни-хорошо-ли это или дурно 3). "Любите Бога въ своемъ сердцѣ и ближняго, но оставьте все такъ, какъ оно есть. Что хорошо, пусть будеть такъ; что составляеть зло, объ этомъ не разсуждайте. Когда скотъ быотъ, онъ не раздражается. Если кого притесняють, тоть не должень на это обращать вниманія. Не следуеть ни радоваться злу, ни печалиться, а предоставить все себъ самому. Только такой человъкъ и можетъ быть названъ истинно благороднымъ 4). Достоинство са-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Um die Liebe zu den Kreaturen aus dem Herzen zu bannen, soll der Mensch bitten, dass Gott ihn wegen seiner Sünde strafe und ihm Leiden zusende. Fiebiger, II Teil s. 13.

<sup>2)</sup> Diese Menschen lieben und es dürstet sie nach Leiden op. cit. s. 13.

<sup>3)</sup> Pred. 69. 90. 124.

<sup>4)</sup> Wenn man das Vieh schlägt, erzurnt es sich nicht; schmeichelt man ihm, achtet es dessen nicht; es erfreuet sich nicht, es trauert nicht, es lässt alle Dinge auf sich selber stehen... Pred. 69. 90. Fiebiger, Über die Selbstferleugnung, II, s. 14.

моотреченія, по ученію мистика, требуеть оть нравственносовершеннаго человъка не только, чтобы онъ безучастно относился къ общественному благу, но чтобы онъ подавилъ въ себъ живой интересъ ко всякому знанію и дъйствію по отношенію къ внішнему міру 1). Человікь не только должень умереть для своего во всемъ, по своей волъ, но долженъ всецъло умереть для всякаго мысленнаго отношенія къ тварямъ. Если человъкъ стремится поистинъ соединиться съ Богомъ, то всъ силы внутренняго человъка должны умолкнуть. Воля должна отрышиться отъ блага и сдълаться "безвольною" (willenlos); разсудокъ, или разумъ-отъ знанія истины; память и всѣ силы--отъ предлежащаго, или противолежащаго. "Кто еще желаетъ имъть мысль и волю, тотъ не сдълался единымъ (т. е. не углубился въ свою сущность), кто испытываетъ надежду, страхъ, любовь и страданіе, тотъ не стоить въ Единомъ. Въ Единомъ, какъ и въ божественной жизни, нетъ ни знанія, ни любви. Человъкъ преобразится въ пресущественную сущность, если онъ отръшится отъ всъхъ формъ, полученныхъ въ силахъ --отъ знанія, желанія и дъйствія, ибо когда св. Павелъ созерцалъ Бога, то ничто его отъ этого не отвлекало: онъ ничего иного не видѣлъ" 2).

На этихъ положеніяхъ Таулеръ, подобно Эккарту, обосновываєть свои требованія о самоотрѣшеніи (Verniehtigung), полагаемомъ въ такомъ состояніи духа, при которомъ человѣкъ отказывается отъ всякаго личнаго желанія (хотя и самаго чистаго) все предоставляя въ себѣ Единому Богу. Въ духѣ древнихъ монтанистовъ Таулеръ уподобляетъ человѣка, идущаго къ общенію съ Богомъ, бездушному "инструменту". "Если тебя влечетъ Христосъ, то ты отрѣшись отъ своего образа и предоставь Ему дѣйствовать (въ тебѣ) какъ на своемъ инструментѣ. Ты болѣе прославляешь Бога и болѣе извлекаешь для себя пользы чтеніемъ одной молитвы "Раter noster", чѣмъ раз-

<sup>1)</sup> Soll der Mensch in der Wahrheit mit Gott eins werden, so müssen alle Krafte auch des inwendigen Menschen sterben und schweigen. Der Wille muss selbst des Guten und alles Willens entbildet und willenlos werden; der Verstand oder die Vernunft des Erkennens des Wahrheit... Preger. t. III, 204.

<sup>2)</sup> Pred. 68, 21, 71.

нообразными многольтними упражненіями (въ добрыхъ дълахъ 1). "Что тебъ не дано, того не бери, а предоставь все себ'в самому. Кто целый годъ посвятиль бы на одно такое внутреннее дъло (на пассивное созерцаніе), тотъ не только ничего не потерялъ-бы, а, напротивъ, ничего лучшаго не сдълаль-бы" 3). Гдв проявляется подобное пассивное состояніе, тамъ только Богъ и можетъ себя открывать совершеннейшимъ способомъ. Насколько путь "отчужденія отъ діла" (Entwerdens) совершениве, настолько совершениве будеть теченіе новой жизни 3). Новая жизнь, возникающая изъ въры въ Бога и преданность Ему, понимаемая Таулеромъ часто въ квіетистическомъ смыслѣ, возбуждается и развивается подъ вліяніемъ любви. "Любовь — начало, средина и конецъ всякой добродътели. Она составляетъ отличительную особенность истинно-христіанской правственности. Руководство разумомъ въ дъятельности свойственно Іудеямъ и язычникамъ; большія дъла можетъ совершать праведнай и неправедный. Любовь одна отличаетъ истинно благочестивыхъ отъ лицемфровъ, потому что Богъ-Самъ любовь и все живущее живетъ въ Богъ и Богъ въ немъ 4). Человъкъ созданъ для любви. Она служитъ естественнымъ закономъ, лежащимъ въ его сущности. Если-бы человъкъ всегда слъдовалъ закону своей природы, то онъ всегда любилъ-бы. "Божественная любовь насаждена и укоренева въ природъ, такъ какъ отъ природы человъкъ любитъ" 5). Сущность любви Таулеръ видитъ въ полномъ отръшеніи отъ витшености и преданности Богу, какъ предмету достойнъйшему любви. Но здъсь опять онъ склоняется къ умаленію или отрицанію личности человіна, приносимой въ жертву любви. Присутствіе Господа такъ ярко проявляется въ основъ духа; Онъ свътить такимъ свътомъ, что духъ не можеть отого вынести ради своей человъческой слабости. Онъ по необходимости долженъ расплавляться и опять падать въ свое безсиліе.

<sup>1)</sup> Pred. 49.

<sup>2)</sup> Fiebner. op. cit. p. 12.

<sup>3)</sup> Pred. 107.

<sup>4)</sup> Pred. 75.

<sup>5)</sup> Pred. 75.

"Потому духъ не останавливается, пока всецѣло не погрузится въ божественную бездну и не потонетъ въ ней какъ такой, который о себѣ ничего не знаетъ. Духъ отказывается отъ всякаго своего знанія и своего дѣла и Богъ теперь всѣ дѣла въ немъ совершаетъ. Тогда человѣкъ упояется Возлюбленнымъ, утрачиваясь въ Немъ какъ капля воды въ глубокомъ морѣ, и соединяется съ Нимъ, какъ воздухъ съ солнечнымъ лучемъ, свѣтящимъ въ свѣтлый день. Какъ это совершается, объ этомъ лучше чувствовать, чѣмъ говорить" 1).

Такъ Таулеръ, поставляя исходнымъ началомъ нравственнаго возрожденія челов'яка отр'яшеніе отъ всего тварнаго, заканчиваетъ его доктриною объ объединении съ Богомъ, при которомъ уничтожаются всякія границы между конечнымъ и безконечнымъ. Реальнымъ выражениемъ этого единения съ Богомъ служить обитаніе въ человікі Бога, въ Лиць Христа, Сына Божія, которое мыслится не какъ временный актъ, обусловливаемый различными степенями, или моментами совершенства тварнаго существа и особымъ благоволеніемъ къ нему Бога, а какъ актъ необходимый, исключающій возможность какихъ бы то ни было перемънъ въ обратномъ-регрессивномъ смыслъ въ природъ нравственно-возрожденнаго человъка. Вселеніе Бога въ душу обновленнаго человъка Таулеръ, подобно Эккарту, называетъ "рожденіемъ въ немъ Слова". Отецъ рождаеть въ душт своего Единороднаго Сына такъ, какъ Онъ былъ рожденъ отъ въчности. ни болъе, ни менъе. И въ этомъ рожденіи Слова вм'єсть со Отцемъ участвуеть душа, какъ виновница того-же дъла. "Душа рождаетъ Слово, а потому и имъетъ столь великую силу" 2). Если душа участвуеть въ рожденіи Сына, то вмъстъ съ Сыномъ она также возвращается ко Отцу. Отсюда у Таулера замъчается тоже смъщение жизни человъческой съ божественной, какъ и у Эккарта. "Если душа погружается въ основу, то тамъ встрвчаетъ ее сила Отца, вле-



<sup>1)</sup> Pred. 100. Здёсь Таулеръ видимо воспроизводить слова Бернарда Клервосскаго, хоти по контексту рёчи можно заключить, что онъ далеко не соблюдаеть сдержанности послёдниго. Ср. "Западная Средневёковая Мистика" вып. I стр. 125--127.

<sup>2) 83</sup> Pred. Böhringer, Die Kirche Christi t. XVII, 132-138.

четъ ее къ Себъ, а съ нею и Единороднаго Сына. И какъ Сынъ отъ Отца рождается и опять истекаетъ въ Него, такъ и человъкъ (обновленный) отъ Отца рождается въ Сынъ и опять съ Сыномъ истекает во Отца и дълается единым съ Нимъч.). Нельзя сказать, чтобы Таулеръ не ограничивалъ своихъ мыслей, отзывающихся явнымъ пантеизмомъ. Такъ въ одной изъ своихъ проповедей, комментируя св. Діонисія Ареопагита, онъ повидимому въ духъ ортодоксальной мистики, старается удержать границы между конечнымъ и безконечнымъ, 2) выразительно отличаетъ то, что совершается въ душъ возрожденнаго человъка по благодати отъ того, что свойственно Богу по природѣ 3), но затёмъ снова возвращается къ развитію своихъ излюбленныхъ пантеистическихъ воззрѣній. Уже изъ вышесказаннаго видно, что Таулеръ понимаетъ новую жизнь въ облагодатственномъ человъкъ крайне односторонне, въ квіетистическомъ смыслъ, какъ "Богостраданіе" при которомъ не остается никакого мъста для личныхъ желаній и стремленій человъка самыхъ возвышенныхъ. Знаніе, любовь и дёло возрожденнаго человёка не могутъ быть даже вмѣнены ему, потому что они совершаются собственно Богомъ, безъ всякого активнаго его участія "Духъ Святый прямо ведеть въ основу, отръшенную отъ всякихъ челоческихъ образовъ, въ божественную бездну, въ которой Богъ Самъ Себя познаетъ, Самъ Себя разумветъ и испытываетъ (seine eigene Weisheit und Wesenheit schmeckt). Въ этой же основъ духъ теряется такъ глубоко и безпредъльно, что касательно себя самого ничего не знаетъ: ни образа, ни слова, ни дъла, ни знанія, ни жизни.... Бого во основь всю дъла дъласто: познаеть, любить, блаженствуеть, а духь остается пустымь, испытывая Бога страдательно 4). Обратное движение возрож-



<sup>1)</sup> Wie der Sohn aus dem Vater geboren wird und wieder in den Vater fliesst, also wird dieser Mensch in dem Sohn von dem Vater geboren, und fliesst wieder in den Vater mit dem Sohn und wird eins mit ihm. Pred. 69. Preger, t. III, s. 220.

<sup>2)</sup> Pred. 119.

<sup>3)</sup> Pred. 78.

<sup>&#</sup>x27;) In demselben Abgrund verliert sich der Geist so tief in grundloser Weise dass er von sich selbst nichts weiss, weder Weise, noch Wort, noch Werk, noch Geschmack, noch Erkennen, noch Leben. Da muss Gott in dem Geiste alle seine

деннаго человъка къ первоначальному идеальному состоянію представляется въ конечномъ видь, какъ такое преобразование человъка въ Бога, при которомъ немыслимо сохранение тварной личности. "Бездна созданная влечеть духъ человъка въ бездну несозданную и образуется одна божественая сущность: такъ духъ человъка теряется въ духъ Божіемъ и онъ утопаетъ въ безионномъ моръ. 1) Такое преобразование человъческой природы въ идеальную божественную доступно весьма немногимъ избраннымъ, но во всякомъ случав оно возможно уже здесь на земль. Для такихъ людей, которые достигаютъ подобнаго состоянія, небо и земля—чистое ничто. Они сами становятся какъ-бы небомъ Божіимъ, потому что Богъ въ нихъ имъетъ свое утвшеніе, свой покой и тогда они составляють нвито единое съ Богомъ 2). Нечего и говорить о томъ, что состояніе возрожденія и освященія природы человіка Таулеръ мыслить не иначе, какъ абсолютно-идеальное чуждое всякаго гръха. Если Богъ рождаетъ своего Сына въ душѣ, то всѣ грѣхи ей прощаются, всв добродвтели въ ней рождаются и во этомо состоянии человъко не можеть прышить, согласно съ словами Св. Іакова "кто рожденъ, тотъ не можетъ грфшить" 3).

А. Вертеловскій.

(Продолжение будеть).



Werke wirken, erkennen, lieben, loben und geniessen und da ist der Geist ledig in einer Gottleidenden Weise. Pred. 66. Preger, t. III. 224—225. Böhrin ger, t. XVII s. 143.

<sup>1)</sup> Der Abgrund, der geschaffen ist, führt in den ungeschaffenen Abgrund und die Zwei Abgründe werden ein einiges Eins, ein lauteres, göttliches Wesen, und da hat sich der Geist in dem Geist Gottes verloren, in dem grundlossen Meer ist er ertrunken. Pred. 81. Preger. t. III s. 219. Посяв всего этого страннымъ представляется увъреніе Прегера въ томъ, будто Таулеръ не думаетъ нарушат гранниъ, отдълнющихъ челонъка отъ Бога.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Preger. s. 225.

<sup>3)</sup> Bohringer, t. XVII, 148. (4) Pred. 88.

#### ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Продолжение \*).

#### VII.

Папство, будучи причиною раздёленія Церквей, увёковёчиваеть и утверждаеть это раздёленіе своими нововведеніями; оно создаеть ими схизму.

Изъ представленныхъ уже нами фактовъ следуетъ, что папство, съ восьмаго столътія, захотъло царствовать надъ Церковію; оно выставило себя верховныма первосвященствома, центромъ единства и стражемъ православія. Его защитники очень далеки отъ того, чтобы оспаривать это; они заявляютъ лишь, что эти притязанія не были новыми, и въ доказательство этого ссылаются на догматическія свидътельства отцовъ, на факты церковной исторіи первыхъ въковъ Церкви и даже на Слово Божіє.

Мы должны были преимущественно постараться доказать лживость того, что касается восьми первыхъ въковъ Церкви.

Мы сделали это.

Съ девятаго же столътія, мы, вмъстъ съ папскими защитниками, признаемъ, что папы уже захотъли пользоваться верховнымъ первосвященствомъ. Мы указали первые опыты, съ которыми Римъ предъявилъ себя Восточной Церкви съ своими новыми притязаніями, и мы констатировали, что Восточная Церковь отказалась признать ихъ.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», 1894 г., № 18.

Итакъ нътъ сомнънія, что именно папство вызвало раздъленіе, желая наложить на всю Церковь свое верховенство, неизвъстное въ первые восемь церковныхъ въковъ.

Хотя единеніе между папствомъ и Фотіемъ было возстановлено, по крайней мѣрѣ, по наружности: тѣмъ не менѣе Восточная Церковь осталась далекою отъ Рима, ибо между ними существовало коренное разногласіе. Даже не было бы и этого внѣшняго мира, если бы письма папы Іоанна были прочтены такими, какими они были написаны. Въ собраніи 869 г., приверженцы Игнатія и самъ Игнатій высказались противъ папскаго верховенства съ такою же энергіею, какъ Фотій и его друзья. Съ другой стороны, Римъ каждое свое дѣйствіе направлялъ только къ укрѣпленію своего мнимаго верховенства, и выставлялъ себя необходимымъ центромъ единства.

Разногласіе между папствомъ и Фотіемъ, какъ и ихъ соглашеніе, оставались бы фактами не важными и аналогичными тысячь другихъ подобнаго рода, встрычающихся въ церковной исторіи, если бы съ тёхъ поръ не совершилось коренное раздъление вслъдствие установления папства. Слъдя за картиною отношеній Востока и Рима, мы встретимся съ попытками примиренія объихъ Церквей въ различныя эпохи. Но такъ какъ Римъ всегда полагалъ въ основу примиренія свое верховенство, а Восточная Церковь всегда аппелировала къ ученію первыхъ восьми въковъ, то единеніе никогда не могло быть возстановлено. Оно возможно было бы лишь при следующемъ условіи: или папство должно было отказаться отъ своихъ незаконныхъ притязаній, или Восточная Церковь должна была оставить первоначальное ученіе. Но эта последняя Церковь понимала, что оставленіе этого ученія, преступное само по себъ, будеть имъть следствіемъ подчиненіе ся автократіи, осужденной Евангеліемъ и канолическимъ ученіемъ; такимъ образомъ она не могла уступить, не становясь виновною и не совершая самоубійства. Съ своей стороны, папство понимало, что оно уничтожитъ себя, вступая въ каотолическое соглашение съ простымъ характеромъ древняго римскаго епископата. Итакъ оно не хотело отказаться отъ преимуществъ, на которыя оно привыкло смотръть, какъ на вытекающія изъ божественнаго источника. Вотъ почему

папство не только вызвало раздёленіе въ Церкви, но и увёков'є-чило и закрёпило его своимъ упорствомъ, утверждая то, что было прямою причиною этого раздёленія.

Къ этой первой причинъ надобно присоединить послъдовательныя перемъны, коимъ оно подвергло православное ученіе и вселенскія правила дисциплины. Исторія его нововведеній есть исторія длинная. Отъ учрежденія своей автократіи до новаго догмата о Непорочномъ Зачатіи, сколько перемънъ! сколько важныхъ видоизмъненій! Мы изложимъ эту печальную исторію въ отдъльномъ сочиненіи. Теперь же достаточно изложить нововведеніе наиболье важное, которое папство позволило себъ, то есть, изложить исторію прибавки, сдъланной имъ въ Символь въры; ибо эта прибавка была, вмъстъ съ папскою автократіею, самою прямою причиною раздъленія, существующаго и теперь между Церквами восточною и западною.

Обыкновенно хотятъ возводить къ глубокой древности споръ относительно исхожденія Св. Духа. Мы не послѣдуемъ за учеными по этому пути; мы установимъ только, что именно въ восьмомъ вѣкѣ споръ этотъ получилъ нѣкоторую важность 1).

Два испанскихъ епископа, Феликсъ Ургельскій и Елипандъ Толедскій, учили, что Іисусъ Христосъ есть усыновленный Сынъ Божій, а не Его Слово, тождественное по существу со Отцомъ. Ихъ заблужденіе вызвало единодушныя возраженія на Западѣ, въ особенности во Франціи, коей король владѣлъ тогда сѣверною частію Испаніи. Защитники православія думали найти превосходное средство къ пораженію усыновленства (adoptivisme), опредѣливши, что Сынъ есть до того единъ по субстанціи со Отцомъ, что Духъ Святый исходить отъ Него также, какъ и отъ Отца. Эта формула была признана оградою православія и введена въ символъ вѣры, къ которому прибавили въ послѣдствіи слово Filioque (и отъ Сына), послѣ слѣдующихъ словъ: Иже отъ Ощиа исходящаю.



<sup>1)</sup> Кажется достовърнымъ, что прибавка въ символу была сдълана соборомъ Толедскимъ въ 633 году, и была подтверждена другимъ соборомъ, происходившимъ въ томъ же городъ, въ 653 году. N. Alexandre Hist. Eccl., Dissert. XXVII, ім soecul. 4, заявляетъ, что она была допущена на соборъ Толедскомъ 589 года, но доказано, что акты этого собора были испорчены относительно этого пункта.

Эта прибавка, сдёланная мёстною Церковію, не могшею претендовать на непогрёшимость, была по этому самому неправильною. Кромё того, она ошибочно усвояла Троицё идею, противоположную ученію священныхъ книгъ, по которымъ въ Богё существуетъ только одно начало, Отецъ, изъ Котораго отъ вёчности являются—Слово—чрезъ рожденіе, и Духъ—чрезъ исхожденіе. Свойство начала, образуя отличительный характеръ личности Отца, очевидно нельзя приписыватъ Сыну, безъ усвоенія того, что составляетъ отличительное свойство другаго божественнаго Лица. Испанско-франкскіе епископы, желая доказать въ Троицё сдинство сущности или субстанціи, отвергали поэтому личное различіе, и смёшивали свойства, служащія самымъ основаніемъ этого различія.

Другая важная ошибка, допущенная ими, состояла въ присвоеніи себъ права ръшать, безъ заботы узнать, авторизированы ли каеолическимъ ученіемъ слова, которыми пользовались? Кромъ ученія непрерывнаго и постояннаго, епископы не могутъ преподавать никакого другаго ученія, не подвергаясь опасности впасть въ заблужденія, самыя тяжкія.

Догматическія истины христіанства, возникая изъ сущности Самого Бога, то есть, изъ безконечности, по необходимости суть таинственныя; вотъ почему никто не долженъ заявлять притязанія учить отъ самого себя; самая Церковь только сохраняеть ихъ такими, какими приняла. Откровеніе есть залогь, ввъренный Богомъ своей Церкви, а не философскій синтезъ, который позволительно видоизмѣнять. Безъ сомнѣнія, испанофранкскіе епископы не имѣли другой цѣли, кромѣ изложенія догмата Троичности наиболѣе яснымъ образомъ; но ихъ изложеніе, лишенное традиціоннаю характера, было заблужоеніемъ.

Цѣль, предположенная нами въ этомъ сочинении, не позволяетъ намъ разсмотрѣть самыя основания вопроса объ исхождении Святаго Духа; 1) мы должны ограничиться лишь исторією римской прибавки.



<sup>1)</sup> Всёмъ, вмъющимъ надобность въ выяснения этого важнаго вопроса, рекомендуемъ трактамъ, обнародованный преосвящ. Макаріемъ, архіепископомъ Харьковскимъ (въ последствін митрополитомъ Московскимъ) въ его Православноми доматическоми богословіи. Этотъ ученый богословъ рёшилъ вопросъ и предста-

Первоначально эта прибавка была принята въ Испаніи, въ седьмомъ въкъ, на совъщани въ Толедо, и за тъмъ была принята многими западными Церквами. Въ 767 году, когда Константинъ Копронимъ послалъ пословъ къ Пипину, Франкскому королю, то этотъ государь принялъ пословъ въ собраніи, извъстномъ подъ именемъ собора въ Жантильи. Какъ грековъ упрекали въ заблужденіи по поводу почитанія иконъ, такъ посланники упрекали Франковъ въ заблуждении о Троицъ, и въ прибавкъ къ симводу Filioque. Неизвъстны частности спора, происходившаго по этому предмету; но фактъ достовърный, что прибавка мало была распространена во Франціи, когда къ концу восьмаго стольтія Элипандъ и Феликсъ Ургельскій стали распространять свое заблужденіе. Соборъ Фріульскій, въ 791 гогу, полагалъ, что для опроверженія этого заблужденія, надобно одобрить ученіе объ исхожденіи отъ Отца и Сына, но безъ допущенія прибавки Filioque, потому что Отцы, составившіе символъ, имъли основание употребить только евангельскія выреженія: Иже от Отца исходящаю 1).

Феликсъ Ургельскій, осужденный на многихъ соборахъ, былъ изгнанъ Карломъ въ Ліонъ, въ 799 году. Безъ сомнѣнія, онъ распространилъ свое заблужденіе въ этомъ городѣ, и тамъ возбужденъ былъ вопросъ объ исхожденіи Св. Духа. Ученый Алкуинъ писалъ тогда къ братьямъ Ліонскимъ письмо, въ которомъ онъ приглашаетъ одновременно хранить себя отъ заблужденій испанскаго епископа, и отъ всякихъ вставокъ въ символъ: "Возлюбленные братья, говоритъ онъ, берегитесь сектъ испанскаго заблужденія; слѣдуйте въ вѣрѣ по стопамъ святыхъ отцовъ, и будьте соединены святѣйшимъ единствомъ вселенской Церкви. Написано: не переходи границъ, положенныхъ отщами; не вводите новыхъ предметовъ въ символъ каеолической вѣры,

виль краткое изложение трудовь по этому предмету многихь богослововь Восточной Церкви, съ такою ясностию, что не остается болье никакого сомивния. Трактать преосвященнаго Макария есть одно изъ ученъйшихъ богословскихъ сочинений, ко торое мы когда либо читали (*Théologie dogmatique orthodoxe*, edit. française t. 1 Paris. librairie Cherbuliez, 10, rue de la Monnaie).

<sup>1)</sup> Coopanie coopoes P. Labbe, t. VII.

и въ церковныхъ службахъ не увлекайтесь преданіями, неизвъстными древнимъ временамъ $^{u-1}$ ).

Это письмо написано было въ 804 году. Такимъ образомъ въ началѣ восьмаго столѣтія прибавка была осуждаема во Франціи людьми самыми учеными и самыми благочестивыми. Алкуинъ, какъ очевидно, порицаетъ ново-введенный обычай пъто символъ при богослуженіи вмѣсто того, чтобы повторять его.

Вставка въ символъ имъла однако же своихъ приверженцевъ, которые спустя пять лётъ на собор'в Э-ла-Шапельскомъ предложили торжественно авторизовать Filioque. Они встрътили возражателей, и рѣшено было снестись съ Римомъ. Папою былъ тогда Левъ III. Онъ избралъ средній путь: положительно не отвергая ученія объ исхожденіи отъ Отца и Сына, онъ порицаетъ сдёланную прибавку къ символу; 2) онъ захотёлъ даже протестовать предъ потомствомъ противъ всякихъ нововведеній, выгравировавши православный символь на двухъ серебряныхъ доскахъ, повъшенныхъ въ храмъ св. Петра, а сверху ихъ сдълана была следующая надпись: Я, Левт, помьстиль эти доски по любви и для сохраненія православной выры. Депутаты Э-ла-Шапельскаго собора прибъгали ко всъмъ пріемамъ своей діалектики и своего краснорфчія, чтобы убъдить Льва III, что ихъ ученіе объ исхожденіи Св. Духа можетъ быть признано канолическима. Но ихъ ученость была недостаточною, а следовательно защищаемыя ими мненія объ этомъ не были точными. Они смъщивали въ Богъ субстанию съ отличительнымъ характеромъ божественной личности, существенное исхожденіе Духа съ ниспосланіем Его въ міръ в). Левъ III,

<sup>1)</sup> Алкуннъ, Epist. 69.

<sup>2)</sup> См. Сирмонда, Concil. antiq. Gall., t. II.

<sup>3)</sup> Это смёшеніе служить основаніемь для всёхъ аргументовь западныхь богослововь даже до настоящаго дня. Они обосновывають свое заблужденіе на свядётельствахъ, въ которыхъ отцы говорять только о субстанцій божественной, общей тремъ лицамъ, и не дёлають никакого упоминанія о существенномъ характерѣ каждаго Ляца. Этотъ характеръ для Отца состоять въ сохраненіи единаю начала, для Сына въ рожденіи, а для Духа въ исхожденіи. Таково было ученіе Церкви, включая сюда и самую римскую Церковь. И она признавали, что Отецъ есть единое начало въ Тронцѣ и что таково Его личное свойствов не замѣчая, что она противорѣчить себѣ, представлян Сына вторымь началомь

вполнъ выслушивши ихъ доводы, столько же мало оказался благопріятнымъ къ прибавкъ, какъ и къ самому пънію символа при церковномъ богослуженіи.

Тъмъ не менъе въ Испаніи и во всъхъ странахъ, подчиненныхъ Карлу, продолжали пъть символъ съ прибавкою. Римъ усвоилъ себъ этотъ обычай только въ началъ одиннадцатаго стольтія (около 1015 г.), по просьбъ императора Генриха; но онъ былъ сагласенъ съ остальными западными церквами относительно сущности ученія. Вотъ почему Фотій справедливо могъ упрекать Римскую Церковь, равно какъ и другія Западныя церкви въ допущеніи новвоведенія въ въръ. Послъ своего низложенія Николаемъ и послъ осужденія папы съ своей стороны, онъ послалъ восточнымъ патріархамъ окружное посланіе, въ которомъ выражается слъдующемъ образомъ относительно Filioque:

"Кромъ грубыхъ заблужденій, упомянутыхъ нами, они (т. е. латиняне) усиливаются исказить, посредствомъ ложныхъ толкованій и посредствомъ прибавляемыхъ сюда словъ, святой и освященный символь, который быль утверждень всеми вселенскими соборами и который обладаетъ непреоборимою силою. О, діавольское измышленіе! Говоря новости, они утверждають, что Духъ Святый исходить не отъодного только Отца, но и отв Сына. Кто когда либо слышалъ подобное слово, произносимымъ устами даже самыми нечестивыми прошедшихъ въковъ? Какой христіанинъ можетъ допускать доп причины въ Троицъ, то есть, Отца причину Сына и Святаго Духа, и далье Сына, причину того же Духа? Это значить разсъкать на двое божество перваго начала; это значить унижать христіанское богословіе до греческой минологіи, и причинять оскорбленіе Тронцъ непостижимой и единой по началу (оперообіоо хай μοναρχιτής Τριαδος). Но какъ Духъ Святый можетъ исходить отъ Сына? Если исхожденіе, принадлежащее Отцу, есть совершенное, (а оно и есть таковое, потому что есть Бога совер-



въ Тронцъ, посредствомъ своей прибавки Filioque; ибо она отождествияеть ичое дъйствіе Сына съ личнымъ дъйствіемъ Отца въ отношеніи къ и схожденю Духа Святаго.

шеннаго отъ Бога совершеннаго), то что же это за исхожденіе от Сына, и какая его цёль? Оно есть дёло пустое и ничтожное. Болбе того, если Духъ исходить отъ Сына, какъ и отъ Отца: то почему Сынъ не рождается отъ Духа, какъ и отъ Отца? Пусть скажутъ, чтобы у нечистивыхъ все было нечестивое; чтобы ихъ мысли были согласны съ ихъ словами, и чтобы они не уклонялись ни отъ какого посягательства. Сдълаемъ еще следующее соображение: когда признають свойствома Духа то, что Онъ исходить отъ Отца, тогда и свойствомъ Сына будеть то, что Онъ рождень отъ Отца. Но такъ какъ латиняне въ своемъ безуміи утверждаютъ, что Духъ исходитъ также и отъ Сына: то следуетъ, что Духъ удаленъ отъ Отца большимъ числомъ свойствъ, чёмъ Сынъ; потому что Духъ, исходя отъ двухъ, есть нъчто общее Отцу и Сыну. Исхожденіе Духа отъ Отца и Сына становится свойствомъ Духа. Если Духъ болъе удаленъ отъ Отца, чъмъ Сынъ, то Сынъ будетъ болье близокъ къ субстанціи Отца, чемъ Духъ. Таково было начало дерзкаго богохульства, произнесеннаго противъ Духа Святаго Македоніемъ, который следовалъ, не ведая этого, теоріи и заблужденію техъ, которые учать этому въ наши дни.

"Болће того, если у Отца и Сына все есть общее, то конечно то, что относится къ Духу, есть тоже общее; то есть, Сынъ будетъ Богомъ, Царемъ, Творцемъ, Всемогущимъ, простымъ, безъ внѣшней формы, Безтѣлеснымъ, Невидимымъ и будетъ Всѣмъ самостоятельно. Но если исхожденіе Духа есть общее Отцу и Сыну, тогда Духъ тоже будетъ исходить изъ Самаго Себя, Онъ будетъ Самъ своимъ началомъ; Онъ будетъ въ одно и то же время причиною и дпиствіемъ. И греки въ своихъ басняхъ не доходили до подобнаго измышленія.

"Еще одно соображеніе: если одному Духу свойственно имъть отношеніе къ различнымъ началамъ, то Онъ одинъ будетъ имъть начало множественное, а не единое.

"Я прибавлю, что если отъ дълъ, въ которыхъ существуетъ общение между Отцомъ и Сыномъ, надобно исключить Духа, и если Отецъ есть едино съ Сыномъ только относительно субстанціи, а не относительно своихъ свойствъ, то необходимо также, чтобы Духъ не имълъ ничего общаго, за исключениемъ того, что относится къ субстанціи.

"Вы видите, на сколько приверженцы этого заблужденія мало основательно усвояють себів названіе христіань, и что они усвояють его только для обмана другихъ. Духъ Святый исходить отъ Сына! Гдів взяль ты этоть удостовівряемый тобою факть? Въ какомъ Евангеліи ты нашель это слово? Какому собору принадлежить это богохульство"?

Фотій обращается къ Свящ. Писанію и къ касолическому преданію противъ этой западной теоріи. Онъ прибавляєть, что следствіемъ этой теоріи будетъ то, что въ единомъ Боге будетъ четыре лица или Ипостаси; ибо Духъ, иметя два начала, будетъ двойственнымъ относительно своей личности. Онъ развиваетъ еще многія соображенія, свидетельствующія объ его глубокомъ философскомъ уме; этимъ соображеніямъ римскіе богословы не противопоставили ничего твердаго 1). Все доводы его, приведенные въ защиту чистаго католическаго преданія, непобедимо доказываютъ, что частныя церкви, даже съ добрыми намереніями, никогда безнаказанно не нарушали священнаго залога откровенія 2).

Фотій износить еще многія обвиненія противь Римской Церкви. Онъ прекрасно знаеть, что каждая частная Церковь



<sup>1)</sup> Съ нашимъ мивнемъ согласятся скоро, когда безъ нредвятыхъ мыслей и съ свободнымъ отъ всякихъ предразсудковъ духомъ прочгутъ трактатъ преосвященнаго Макарія, о которомъ мы уже говорили, а также ученый трудъ Зернивова, почти всю свою жизнь посвятившаго на изученіе, занимающаго насъ вопроса, во всёхъ памятникахъ преданія. Труды Перроне и Жаже, не говоря уже о другихъ, оченъ бёдны, если ихъ сравнить съ указываемыми нами трудами. Этотъ послёдній писатель думаетъ обосноваться на омпологіи, доказывая что Отецъ есть единственное начало въ Тронцѣ, хотя и Сынъ есть также начало вибстѣ съ Нимъ. Прежде всего, очень странно ссылаться на науку о человыческом бытіи для объясненія бытія безконечнаю. Болѣе того, соображенія аббата Жаже и тѣхъ писателей, на которыхъ онъ ссылается, имѣютъ одинъ незначительный недостатокъ, именно: недостатокъ непонятности, не только для тѣхъ, которые читаютъ ихъ, но вѣроятно и для тѣхъ, которые создаютъ ихъ. Туманная фразеологія никогда не будетъ очень сильнымъ аргументомъ въ пользу нововведеній.

<sup>2)</sup> Между письмами Фотія (lib. II, Epist. 24) существуеть одно письмо къ митрополиту Аквидейскому. Онъ отвѣчаеть въ немъ на латинскіе тексты, говоря, что если изъ нихъ можно привесть десять или двалцать въ пользу нововведенія, то можно цитировать шестьсоть противоположныхъ, изъ которыхъ слѣдуетъ, что преданіе всегда было яснымъ. Въ немъ онъ развиваетъ тѣ же аргументы, какъ и въ окружномъ посланіи.

можетъ имъть свои постановленія, и онъ противопоставляєть это неопровержимое начало самому Николаю, который хотъль наложить на Восточную Церковь дисциплину Церкви Западной. Но въ дисциплинъ надобно различать правила апостольскія, отличающіяся характеромъ вселенскимъ, отъ постановленій частныхъ. И воть онъ заявляєть, что Римская Церковь нарушала апостольскія правила дисциплины въ трехъ главныхъ пунктахъ: 1) посредствомъ наложенія поста и воздержанія въ субботу; 2) поставляя безбрачіе духовенства всеобщимъ закономъ; 3) признавая недъйствительнымъ миропомазаніе, сообщенное священниками послъ крещенія. Посланные Римскаго епископа въ Болгарію нарушили начало православія именно повторе ніемъ таинства миропомазанія надъ тъми, которые уже приняли его отъ греческихъ священниковъ. Это нарушеніе на столько ясно, что съ этимъ соглашаются даже римляне.

Въ своемъ окружномъ посланіи Фотій аппелируетъ ко всѣмъ апостольскимъ престоламъ Востока, противъ нововведеній италіанцевъ. Онъ оканчиваетъ, прося ихъ торжественно признать второй Никейскій соборъ, провозгласивъ его седьмымъ вселенскимъ, и высказаться противъ нововведеній варварскихъ народовъ западныхъ, замыслившихъ исказить истинное ученіе.

Фотій им'єль н'єкоторое основаніе признавать западные народы мало цивилизованными. Со времени вторженія племень, преобразовавшихь Западь, церковныя школы и библіотеки были уничтожены. Среди клира царствовало глубокое нев'єжество.

Карлъ далъ сильный толчекъ образованности; но не смотря на всѣ свои усилія и на замѣчательныхъ людей, помогавшихъ ему въ этомъ, церковныя науки были еще въ младенчествѣ, и мѣсто ихъ занималъ извѣстный педантизмъ. Свойство же педанти— не сомнѣваться ни въ чемъ. Полагали, что дѣлаютъ высокое дѣло религіозной философіи, прибавляя къ символу слова, на которыя жаловался Фотій. Полагали, что съумѣютъ лучше Никейскаго собора опредѣлить природу Троицы, усвояя Сыну личное свойство Отца, чтобы доказать, что Онъ обладаетъ равною съ Нимъ субстанцією. Основывались на нѣкоторыхъ текстахъ отцовъ, дурно понятыхъ, при обладаніи только очень незначительнымъ числомъ ихъ произведеній; и такимъ образомъ изъ

ложнаго мивнія составили догмать, не заботясь объ апостольскихъ Церквяхъ Востока. Совътовались съ папствомъ; и папы, будучи сами очень мало образованными, съ одной стороны, увлекались доводами людей, признаваемыхъ ими людьми знающими, а съ другой, изъ желанія воспользоваться этимъ обстоятельствомъ, чтобы заявить актъ верховнаго авторитета, -- оказались слабыми и освящали нововведеніе, но совершенно сопротивлялись введенію его въ символъ. Римъ подпалъ такимъ образомъ заблужденію въ интересь своего мнимаго верховенства. Вотъ почему Николай понялъ, что само папство подверлось опасности чрезъ окружное посланіе Фотія. Не зная, какъ отвъчать, онъ обратился къ ученымо, которые въ Французской Церкви объявили себя приверженцами нововведенія. До сихъ поръ Фотій не обращалъ вниманія на латинскія нововнеденія, какими они были на Запад'в, и даже, быть можетъ, зналъ ихъ нъсколько неопредъленно. Но когда римскіе священники стали распространять ихъ въ Болгаріи, надменно противополагая ихъ ученію Восточной Церкви, и среди народа, обращеннаго къ въръ Константинополемъ, онъ не могъ хранить молчанія и написаль противь Римской Церкви обвинительный акть, который остается постояннымь протестомь противъ злоупотребленій и заблужденій, въ которыхъ она оказалась виновною.

Николай унизился даже до обращенія къ Гинкмару, знаменитому архіепископу Реймскому, который возставаль противъ его абсолютистическихъ притязаній. Онъ чувствоваль, что имѣетъ надобность въ этомъ великомъ западномъ богословѣ, чтобы сопротивляться Фотію. Папа получилъ обвиненія этого патріарха чрезъ болгарскаго государя.

"Читая это сочиненіе, говорить онь 1), мы подумали, что ть, которые внушили его, обмокали свое перо въ море бого-хульства, и вмъсто черниль, пользовались грязью заблужденів. Они осуждають не одну только нашу Церковь, но и всю латинскую Церковь; и осуждають ее за то, что мы постимся въ субботу и учимъ объ исхожденіи Духа Святаго отъ Отца и Сына, между тьмъ, какъ они заявляють, что Онъ исходить



<sup>1)</sup> Письма Николая, въ Собрании Р. Labbe, т. VIII.

отъ одного только Отца". Николай кротко излагаетъ другіе упреки Грековъ. Многіе изъ этихъ упрековъ не существуютъ въ окружномъ посланіи Фотія къ восточнымъ. "Особенно безумно, прибавляетъ онъ, то, что прежде принятія нашихъ легатовъ, они хотѣли обязать ихъ, представить исповѣданіе вѣры, въ которомъ эти члены и лица, исповѣдующія ихъ, были бы анавематствованы, и доставить каноническія письма тому, кого они называютъ патріархомъ оселенскимъ". Отсюда видно, что Восточные, для защиты древней вѣры и древней дисциплины противъ римскихъ нововведеній, прибѣгали ко всѣмъ средствамъ, находившимся въ ихъ распоряженіи. Поэтому нельзя согласиться съ мнѣніемъ Николая, который видѣлъ глупость въ предосторожностяхъ совершенно законныхъ и каноническихъ, которыя были опибочны только потому, что полагали преграду его честолюбивымъ проектамъ.

Изложивши свои жалобы противъ Восточныхъ, Николай приказаль всёмь митрополитамь собраться на провинціальныхъ соборахъ, отвътить на обвиненія Фотія и результаты своихъ разсужденій отослать къ Гинкмару для пересылки къ нему. Французскіе епископы собрались действительно. Многіе изъ нихъ вступили въ заговоръ противъ Восточныхъ, преимущественно же Эней Парижскій. Самое же ученое сочиненіе написаль Ратрамнь, монахь Корвейскій. Нельзя было сделать ничего лучше для защиты неправаго дела. Въ эпоху, когда памятники преданія были очень редки на Западе, трудно было извлечь изъ нихъ полное ученіе. Поэтому французскіе доктора приводять въ свою пользу только некоторые тексты, изъ коихъ многіе заимствованы изъ сочиненій подложныхъ. Кажется, что Фотій намекаетъ именно на эти труды, когда говоритъ, въ своемъ письмъ къ митрополиту Аквилейскому, что если и можно привесть десятокъ- другой отцовъ въ пользу мивнія Латинянъ, то можно цитировать до шести сотъ въ пользу върованія Церкви. Историческіе факты, приводимые Ратрамномъ въ пользу римскаго первенства, совершенно искажены, безъ достаточныхъ изследованій; наконецъ, защищая папское первенство, онъ не имълъ ни мальйшаго намъренія защищать установление этого первенства по божественному праву. Его соображенія и его цитаты, равно какъ и Энея, относительно безбрачія духовенства, не относятся къ вопросу; ибо Восточные не порицали безбрачія въ себѣ самомъ, но единственно, какъ всеобщій законъ, наложенный на духовенство. Съ этой точки зрѣнія безбрачіе несомнѣнно извращало всеобщую дисциплину первенствующей Церкви, и Восточные были правы, нападая на него въ этомъ отношеніи.

При Іоаннѣ VIII вопросъ объ исхожденіи Святаго Духа перемѣнился, подобно тому, какъ измѣнились обстоятельства съ возвышеніемъ Фотія на патріаршій престолъ. Прибавка Filioque, сдѣланная на Западѣ къ Никейскому символу, была торжественно осуждена въ шестомъ засѣданіи собора 879 года. Легаты папы, послы патріаршихъ престоловъ Востока и всѣ епископы присоединились къ этому осужденію. Папа, получивши акты, писалъ Фотію 1).

"Мы осведомлены о безполезномъ шуме, поднятомъ вами относительно насъ и относительно нашей Церкви; воть почему я хотёль объясниться съ вами даже прежде, чёмь вы написали мить объ этомъ. Вы знаете, что вашъ посланный, объясняясь съ нами относительно символа, нашелъ, что мы сохраняемъ его, какъ прицяли первоначально, не прибавляя и не отнимая отъ него ничего; ибо мы знаемъ строгое наказаніе ожидающее того, кто осмълился бы внесть въ него извращеніе. Такимъ образомъ для вашего успокоенія по этому поводу, служащему для Церкви причиною соблазна, мы объявляемъ вамъ еще разъ, что не только такъ произносимъ символъ, но даже осуждаемъ тъхъ, которые по глупости своей осмъливаются по принципу поступать иначе, и осуждаемъ ихъ, какъ нарушителей божественнаго слова и исказителей ученія Інсуса Христа, апостоловъ и отцовъ, которые передали намъ символь чрезъ посредство соборовъ; мы объявляемъ, что ихъ часть вмъстъ съ Іудою, съ которымъ они поступають одинаково; ибо хотя они подвергаютъ смерти не тъло Самого Господа; но подвергаютъ смерти върующихъ Божіихъ, составляющихъ Его члены, отрывають ихъ отъ Него посредствомъ схизмы, предавая ихъ.



<sup>1)</sup> Iоаннъ, VIII, epist.

равно какъ и себя самихъ, въчной смерти, какъ это совершилъ недостойный апостолъ. Полагаю однако же, что Ваша Святыня, исполненная мудрости, не можете не знать, что не легко сообщить это межніе нашимъ епископамъ и въ короткое время измінить обычай столь важный, пустившій корни уже такъ много лътъ. Вотъ почему мы думаемъ, что никого не надобно принуждать оставлять эту прибавку, сдёланную къ символу; но что надобно поступать съ умфренностію и благоразуміемъ, увъщевая мало по малу отказаться отъ этого богохульстви. Такимъ образомъ тѣ, которые обвиняють насъ въ томъ, будто мы разделяемь это мненіе, не говорять истину. Поэтому приличествуетъ, чтобы Ваше братство не соблазнялись очень относительно насъ и не отделялись отъ святой части тела нашей Церкви; но чтобы вы съ ревностію способствовали вашею кротостію и вашимъ благоразуміемъ обращенію техъ, которые удалились отъ истины, дабы заслужить вместе съ нами обещанную награду. Привътъ вамъ о Господъ, братъ православный и достойно почитаемый!".

Іоаннъ говоритъ преимущественно о прибавкъ; но выраженія, которыми онъ пользуется, достаточно показываютъ, что онъ осуждаетъ и ученіе, содержащееся въ этой прибавкъ. Слово не бываетъ богохульно, если оно выражаетъ истину. Итакъ папство перемъняется въ отношеніи къ этому ученію; оно колеблется при Львъ III; подтверждаетъ свой новый догматъ при Николаъ I; и отвержаетъ его, какъ богохульство, при Іоаннъ VIII 1).

Указавши на главное нововведение Рима, продолжимъ разсказъ о его посягательствахъ въ отношении къ Востоку.

Когда померъ Іоаннъ VIII, Римскимъ епископомъ былъ избранъ Маринъ. Онъ былъ однимъ изъ легатовъ Николая въ



<sup>1)</sup> Многіе западные писатели старались оспаривать подлинность письма Іоавна VIII. Но ихъ соображенія не могуть пересилить важности слівдующаго факта:
это письмо было обнародовано согласно съ западными манускриптами. Если бы
Восточные измыслили его, какъ заявляють Римляне, не представляя никакихъ доказательствъ на это: то оно перешло бы съ Востока на Западъ, между тімъ какъ
оно пришло съ Запада на Востокъ. Этотъ неопровержници фактъ говорить бсліве всёхъ разсужденій, и отвітаеть на всё возраженія.

Болгарін и на соборѣ 869. Поэтому нельзя было надъяться, что онъ будетъ слъдовать направленію своего непосредственнаго предшественника. Думаютъ, что именно онъ принесъ въ Константинополь письма Іоанна VIII, одобрившія соборъ 879 года, за исключеніемъ предметовъ, относительно которыхъ его легаты переступили свою власть. Такимъ образомъ онъ говориль только для формы, потому, что самъ получиль акты, отлично зналъ, какъ совершались дела, скромно приглашалъ Фотія не признавать дурнымъ его требованіе отъ него подчиненія и зналь, что этоть патріархь не хотель сделать этого по следующей причине: одни только виновные должны просить себъ прощенія 1). Маринъ не могъ принять собора 879 года, не осудивъ собора 869 года, на которомъ онъ былъ однимъ изъ председателей. Поэтому, будучи въ Константинополе, отказался отъ осужденія себя самого посредствомъ осужденія этого последняго собора, и императоръ Василій задержаль его плънникомъ на цълый мъсяцъ.

Взошедши на Римскій престолъ (882 г.), Маринъ удовлетвориль своему памятозлобію. Онь поспешиль осудить Фотія. Но его папствованіе продолжалось недолго. Онъ быль замізщенъ (884) Адріаномъ III, который, подобно ему, осудилъ патріарха Константинопольскаго. Императоръ Василій писаль этому пап' письма, очень энергичныя, которыя были доставлены въ Римъ только послъ его смерти; они были переданы его преемнику Стефану V (885 г.), который быль интимнымь другомъ и повъреннымъ Марина. Письма были направлены противъ этого последняго папы. Стефанъ сталъ защищать его 2). Мы приведемъ изъ его письма нѣсколько страницъ, достойныхъ быть замъченными: "Подобно тому, какъ Богъ, говорить онь, дароваль вамь верховенство въ делахъ мірскихъ (temporelles), подобно этому мы получили от Него чрезъ св. Петра, князя апостоловъ, верховенство въ дълахъ духовныхъ... Именно намъ ввърнно попеченіе о стадъ; это попеченіе на столько превосходно, на сколько небо возвышается надъ землею.



<sup>1)</sup> Іоаннъ VIII, Epist.

<sup>2)</sup> Стефанъ V, Epist. въ Собраніи соборов Р. Labbe, т. IX.

Выслушайте то, что сказаль Господь Петру: Ты еси Петро и пр... Итакъ заклинаю Ваше Благочестіе почтить имя и досто-инство князя апостоловъ, сообразуясь съ этими декретами; ибо епископство, во всъхъ Церквахъ земли, ведетъ свое начало отъ святаю Петра, посредствомъ котораго мы наставляемъ всъхъ върующихъ, уча ихъ святой и неповрежденной въръ.

Вотъ папское верховенство, и папская непогрышимость по божественному праву, провозглашенныя ясно Стефанъ заявляеть, что первый Никейскій соборт установиль следующее начало: "первый престоль не можеть быть судимъ никемъ". Это утвержденіе достойно учености этой эпохи. Какъ следствіе своего ученія о епископскомъ характерь, Стефанъ выводитъ, что фотій всегда быль только міряниномъ, потому что онъ не получиль своего епископства изъ Рима.

"Римская Церковь, присовокупляеть онъ, не писала ли вамъ созвать соборъ въ Константинополъ? Спрашиваю васъ: кому она могла писать? къ мірянину Фотію? Если бы вы им'вли патріарха, то наша церковь находилась бы въ общеніи съ нимъ посредствомъ писемъ. Но увы, славный городъ Константинополь остается безъ пастыря, и еслибы расположение питаемое нами къ вамъ не заставляло насъ терпъливо переносить оскорбленіе, нанесенное нашей Церкви, то мы должны были бы изнесть противъ измѣнника Фотія, такъ недостойно говорившаго о насъ, наказание болъе тяжкое, чъмъ изнесенное нашими предшественниками. Говоря такъ, мы не забываемъ уваженія, обязательнаго въ отношеніи къ вамъ; мы говоримъ это для нашей собственной защиты и для защиты папы Марина, который имёлъ тѣ же мысли, что и папа Николай". Итакъ Николай передалъ Марину мысли, которыя этотъ последній паредаль Стефану. Что касается Іоанна VIII, то его дъянія были признаны какъ-бы не существовавшими. Фотій не перемънялся такъ легко, какъ папы, и слъдовалъ постановленіямъ древняго права съ такою же умфренностію, какъ и разумностію.

Изъ письма Стефана V видно, что папство не было столько же надменно въ отношени къ Восточному императору. Западная Римская имперія разрушилась съ Карломъ. На ея раз-

валинахъ образовалась тысяча мелкихъ государствъ, независимыхъ и постоянно враждовавшихъ другъ противъ друга. Возникла феодальная система. Папство не видъло уже болъе подлъ себя могущественнаго государя, который покровительствовалъ бы ему. Самый Римъ подпалъ раздорамъ многихъ враждебныхъ партій. Въ теченіе этого времени, мусульмане продолжали свои завоеванія. Задержанные съ восточной стороны императоромъ Василіемъ, они бросились на Западъ и сгали угрожать самому Риму. Іоаннъ VIII понялъ, что Римъ можетъ получить отъ Восточныхъ императоровъ больше помощи, чъмъ отъ враждовавшихъ между собою государей Западныхъ. Его преемники, менъе искусные, чъмъ онъ, домогались той же помощи, никогда не забывая своихъ личныхъ оскорбленій. Поэтому они не могли успъвать.

Если бы папство было одушевлено тогда добрыми намъреніями, оно воспользовалось бы своимъ вліяніемъ на Западъ для призыва государей противъ мусульманъ и для соединенія ихъ съ Восточнымъ императоромъ въ ихъ великой борьбъ. Но оно предпочло подчиняться своимъ антипатіямъ противъ Церкви, которая противопоставила его захватомъ ученіе и законы Церкви первоначальной. Оно подняло Западъ, столько же противъ восточныхъ христіанъ какъ и противъ мусульманъ; и такимъ образомъ своимъ радикальнымъ порокомъ поразило это великое движение народовъ, извъстное подъ именемъ крестовых походовь. Идея этихъ походовь была велика; она имъла для Запада некоторыя полезныя последствія, мы не отвергаемъ этого; но историческое безпристрастіе въ то же время требуетъ признать, что папство, вызвавшее эти походы, не умело запечатльть ихъ характеромъ величія, которымъ они могли бы отличаться, если бы, вм'есто ограниченія Западомъ, панство соединило теснымъ братствомъ христіанъ Востока съ крестоносцами. Папство всъмъ пожертвовало ради своихъ антипатій къ Восточной Церкви.

Императоръ Василій померъ, спустя немного времени послѣ полученія письма Стефана V. Левъ философъ, сынъ его, взошолъ на Восточный престолъ. Онъ изгналъ Фотія съ Константинопольскаго престола, чтобы возвесть на него своего собственнаго брата Стефана. А чтобы прикрыть благовиднымъ предлогомъ это похищение, онъ посладъ въ храмъ св. Софіи двухъ своихъ офицеровъ, которые езошли на амвонъ и публично прочитали преступленія, которыя ему угодно было взвесть на Фотія; за тёмъ этого патріарха обвинили въ участіи въ заговорь, цьлію котораго было возвесть на тронъ одного изъ его родственниковъ. Нельзя было найти никакого доказательства въ подтверждение этого обвинения. И вотъ Левъ призвалъ ко двору епископа Стиліана, личнаго врага Фотія, и въ согласіи съ нимъ составилъ къ панъ (886 г.) безчестное письмо, въ которомъ собралъ всв обвиненія враговъ Фотія, --обвиненія, признанныя клеветами Іоанномъ VIII и соборомъ четырехъсотъ епископовъ. Это письмо Стиліана служитъ главнымъ документомъ, которымъ западные писатели пользуются въ своихъ разсказахъ о томъ, что они называютъ восточною схизмою 1). Съ перваго взгляла очевидна его ценность. Письмо Стиліана прибыло въ Римъ только послъ смерти Стефана (891 г.). Его преемникъ Формозъ отвътилъ, что Фотій всегда былъ только міряниномь; что поэтому онъ быль осуждень и нізть надобности судить его еще; что съ епископами, его приверженцами, надобно поступать кротко, но только, какъ съ мірянами 2). Папа, отвъчавшій подобнымъ образомъ, быль послѣ смерти своей выкопанъ изъ земли папою Стефаномъ VI; его разложившійся уже трупъ быль предань суду и осуждень. Іоаннь ІХ отмътилъ это осуждение. Эти факты и безнравственныя же-, стокости папъ этой эпохи прикрываются римлянами снисходительнымъ покровомъ. Они анаоематствуютъ только великаго патріарха, который, по своимъ добродѣтелямъ и по своимъ богословскимъ повнаніямъ, заслуживаетъ быть помѣщеннымъ на ряду съ знаменитъйшими епископами Церкви. Фотій безъ сомнфнія померь въ тотъ самый годь, когда Формозь отослаль къ Стиліану свое пресловутое письмо противъ него, то есть, въ 891 году в). Восточная Церковь одинаково чтить Игнатія и

<sup>1)</sup> Аббать Жаже невинно говорить: "Письмо Стиліана есть историческій намятникъ, въ которому мы часто обращались. Ист. Фот. вн. IX, стр. 387, изд. 1854.

<sup>2)</sup> CM. Cobpanie coboposs P. Labbe, T. VIII H IX.

<sup>3)</sup> Жаже, воображающій себя великимъ историкамъ, заявляеть, что Фотій по

Фотія. Она произнесла анафему противъ всего, что было писано, какъ противъ одного, такъ и противъ другаго. Она заявила себя совершенно благоразумною въ этомъ своемъ рѣшеніи. Она пожелала, чтобы эти два патріарха были судимы ими самими и ихъ личными письмами; чтобы не обращались для этого къ страстнымъ повѣствованіямъ. Но Игнатій лично ничего не писалъ противъ Фотія, а этотъ послѣдній, въ своихъ многочисленныхъ сочиненіяхъ, тоже не нападалъ на Игнатія. Послѣ возстановленія этого послѣдняго патріарха и примиренія Фотія съ императоромъ Василіемъ, они видѣлись, взаимно простили другъ друга, и можно сказать, что Игнатій померъ на рукахъ Фотія, какъ свидѣтельствуютъ объ этомъ слова послѣдняго патріарха, произнесенныя предъ четырьмя-стами епископовъ на соборѣ 879 года.

Такимъ образомъ только ради лукавства латиняне ссылаются на нѣкоторыхъ враговъ Фотія, грековъ по національности, подътѣмъ предлогомъ, что эти греки сами принадлежали къ Восточной Церкви. Эта Церковь не признала ихъ; она имѣла мудрость увѣдомить своихъ вѣрующихъ, что клеветы, внушенныя самою слѣпою ненавистію, будутъ ли они проистекать отъ грековъ или латынянъ, равно предосудительны 1).

Стиліанъ, епископъ Неокесарійскій и врагь Фотія, оставался корреспондентомъ папства послѣ смерти этого патріарха. Іоаннъ

меръ въ 891 году, то есть, спустя много льть послѣ письма Формоза. Однако же это письмо, равно какъ и папствованіе Формоза, относится только къ датѣ этого 891 года; Стефанъ V, его предшественникъ, тоже померъ въ этомъ году.

<sup>1)</sup> Аббать Жаже увидых удивительное противориче въ поведени греческой Церкви (Hist. de Phot. liv. IX, р. 392). Но это вследствіе болезни его глазъ воторые, по действію редкаго миража, представнии ему все вещи совершенню иначе, чемь оне должене быль бы видеть ихъ. Историке принимающій принципома, что оне будеть слушать только врагове того, коего исторію хочеть писать, по необходимости должене находить противоречіе у техь, которые следовали совершенно другому направленію. Остается узнать, надобно ли при сужденіи о человеке исключительно обращаться ке его врагамь? Ве сочиненіи Аббата Жаже существуеть противориче боле удивительное, чемь то, которое оне усволеть Церкви греческой; это адскій характерь, приписываемый имь Фотію, не обращал вниманія на другой характерь, который просвечивается въ письмахь этого великаго человека, приводимыхь имъ. Жаже не замечаеть, что Фотій своими письмами изобличаеть во лжи всё безчестныя обвиненія, которыя оне возобновиль противь него.

IX писаль ему, въ 900 году, говоря: 1) Мы желаемо, чтобы декреты нашихъ предшественниковъоставались неотмънаемыми" относительно Константинопольскихъ патріарховъ; однако же этотъ папа не постарался примирить декреты Іоанна VIII съ декретами Николая, а тотъ и другой папа были его предшественниками по одному и тому же праву. Пять лътъ спустя, Римскій дворъ имълъ нъкоторое сношеніе съ Востокомъ для узаконенія несправедливости. Императоръ Левъ V, женившись въ четвертый разъ, нарушилъ дисциплину Восточной Церкви, освященную даже гражданскими законами. Патріархъ Николай умолялъ изследовать это дело при посредстве ияти церковныхъ патріарховъ. Левъ повидимому согласился съ этимъ и писалъ письма Римскому папъ, Сергію III, Михаилу папъ Александрійскому<sup>2</sup>), Симеону патріарху Антіохійскому и Елисею патріарху Іерусалимскому. Императоръ съумълъ обольстить ихъ. И вотъ върные епископы были изгнаны; Николая низложили и на его мъсто поставили Евфимія; и въ концъ всего дали императору разръшение на четвертый бракъ. Такимъ образомъ Римъ одобрилъ несправедливое низложение патріарха, котораго вина состояла только въ томъ, что онъ охранялъ постановленія и дисциплину Церкви. Римъ во всёхъ дёлахъ сообразовался не столько съ справедливостію, сколько съ интересами. Если онъ принималь нъкогда сторону Игнатія, то лишь потому что боялся противоръчія Фотія своему верховенству; и если онъ такъ легко пожертвоваль Николаемь, то только для проявленія акта своего верховенства на Востокъ. Домогательство власти было единственною его заботою. Наконецъ, папа Сергій не могъ особенно затрудняться по поводу беззаконнаго брака Льва, потому что самъ былъ любовникомъ безславной Морозіи, которая отъ этой прелюбодъйной связи имъла сына, бывшаго подобно отцу паною <sup>2</sup>). Подобный папа, безъ сомнёнія, не могъ понять

<sup>1)</sup> Cu. Coopanie coopoes P. Labbe, T. IX.

<sup>2)</sup> Патріархъ Александрійскій, подобно Римскому, приняль титуль папы и удерживаєть его до сихъ поръ.

<sup>3)</sup> Римомъ управляли тогда три блудодъйныя женщины: Осодора и ся двъ дочери Морозія и Өсодора; онъ располагали папствомъ въ пользу своихъ любовниковъ или своихъ прелюбодъйныхъ дътей.

всю нежность совести патріарха Николая. После смерти Льва, Анфимъ былъ изгнанъ, а Николай возстановленъ. Этотъ патріархъ поставленъ былъ даже во главв опекунскаго совета надъ юнымъ императоромъ Константиномъ, прозваннымъ Порфиророднымъ. По возстановленіи на своемъ престолъ, онъ писалъ (912 г.) папѣ Анастасію III, преемнику Сергія, жалуясь на поведение легатовъ этого последняго въ Константинополъ. "Казалось, говоритъ онъ 1), что они прибыли въ Римъ только для объявленія намъ войны; но поелику они усвояли себъ первенство из Церкви, то должны были пщательно осведомиться о встхъ делахъ и представить вамъ извещение о нихъ. вмѣсто того чтобы сочувствовать осужденію тѣхъ, которые подверглись немилости государя только за то, что гнушались невоздержаніемъ. Неудивительно то, что два или три человъка могли быть обмануты; но кто могъ предположить, что западные епископы утвердять это несправедливое обвинение своею подачею голосовъ, не разузнавши дела? Я узналъ, что они напередъ изнесли свое обвинение подъ предлогомъ разръшенія, какъ будто бы разръщение можетъ нарушать каноны и оправдывать распутство. Разрешеніе, если не ошибаюсь, иметь целію подражать милосердію Бога; оно протягиваеть руку грішнику для возстановленія его, но оно не позволяєть ему оставаться во гръхъ, въ который онъ впалъ. Это ученіе, совершенно справедливое, не было ученіемъ Рима. Иногда подъ предлогомъ сохраненія каноновъ, Римъ волноваль все царство, какъ это было при Николав І-мъ по поводу брака Лотаря; а иногда онъ безъ затрудненія даваль разр'яшеніе, при случаях столько же важныхъ. И это потому, что Римъ всегда стремился установить принципъ своей абсолютной власти, какъ надъзаконами, такъ и надъ людьми. Его воля была его законамъ, а собственный интересъ его верховенства-единственнымъ его правиломъ.

Патріархъ Николай испыталь на себѣ отраженіе удара придворныхъ интригъ; онъ былъ изгнанъ и возстановленъ во второй разъ; миръ наконецъ былъ возстановленъ въ 920 году императорскимъ декретомъ, снова выразившимъ уваженіе къ



<sup>1)</sup> Николай Epist. въ Собраніи соборовь, т. ІХ. Приложеніе.

дисциплинъ, изъ за которой Николай потериълъ изгнаніе. Этотъ патріархъ писалъ къ папъ Іоанну X для возобновленія добрыхъ отношеній между Церквами Рима и Константинополя. Но Іоаннъ X былъ занятъ болъе своею прелюбодъйною любовью къ Өеодоръ, сестръ Морозіи, чъмъ церковными дълами.

Въ теченіи цілаго віжа, между Церквями Римскою и Константинопольскою, почти не было никакихъ сношеній, которыя раздёлили бы чхъ болёе раздёлявшаго ихъ ученія 1). Въ 1024 году, патріар зъ Евстафій попытался достигнуть въ Римъ быть признаннымъ церковнымъ главою на Востокъ, потому же праву, какъ папа на Западъ. Его послы почти уже достигли этого, благодаря деньгамъ, къ которымъ Римскій дворъ былъ очень жаденъ; но интрига была обнаружена и вызвала волненіе, преимущественно въ Италіи. Римскій дворъ не осм'влился идти далье. Этотъ фактъ, по крайней мъръ, доказываетъ, что Римскіе и Константинопольскіе епископы не были въ борьбъ. Римскіе епископы по большей части очень мало были достойны своего престола; политическія заботы и споры, господствовавшіе въ большей части западныхъ Церквей, поглощали ихъ всецьло и они очень мало занимались Восточными Церквами, гдъ ихъ верховенство всегда встръчало сопротивленіе. Борьба началась лишь въ 1053 году. Римскимъ епископомъ быль тогла Левъ IX.

Получивши общительное письмо отъ Петра, новаго патріарха Антіохійскаго, Левъ, отвѣчая ему, позаботился сказать, что среди патріарховъ онъ занимаєтъ третье мѣсто, поставляя ни во что патріарха Константинопольскаго, вопреки опредѣленіямъ вселенскихъ соборовъ, усвоившимъ ему второе мѣсто, а третье—патріарху Александрійскому, четвертое же—патріарху Антіохійскому. Въ это время Михаилъ Керулларій былъ патріархомъ Константинопольскимъ; онъ написалъ Іоанну, епископу Транійскому, письмо противъмногихъ дисциплинарныхъ и литуртическихъ обычаевъ латинской церкви 2). Кардиналъ Гумбертъ

<sup>1)</sup> Nat. Alex. In Hist. ecct. Dissert. IV, saecul. IX et X.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это письмо можно находить въ Анналах воронія. Письма Льва IX см. въ Собраніи соборова. Nat. Alexand. Hist. Eccles. Synop., saecul. IX, с. IV.

прочиталь это письмо у епископа, перевель его на латинскій языкь и отослаль къ папъ Льву IX. Этоть послъдній обратился къ Константинопольскому патріарху съ весьма мало ум'треннымъ письмомъ. Патріархъ написалъ второе письмо противъ латинянъ и дополнилъ его своими обвиненіями. Самымъ тяжкимъ обвиненіемъ было Filioque, прибавленное въ символъ. Левъ IX долженъ быль отвъчать на эти обвиненія спокойно; доказать, что многія обвиненія были неосновательны, извинять многіе латинскіе обычан на основаніи следующаго принципа: дисциплина можетъ разнообразиться сообразно съ странами, только бы апостольскія и вселенских в соборовъ правила были сохраняемы; наконецъ долженъ былъ сознаться, что многія обвиненія патріарха были основательны и сообразно съ этимъ постараться преобразовать Западную Церковь. Но Левъ IX думаль только объ оскорбленіяхъ, нанесенныхъ его притязаніямъ верховнаго главы Церкви; онъ писалъ Михаилу Керулларію подъ вліяніемъ этихъ чувствъ 1). Посл'є длиннаго вступленія о единствѣ Церкви, онъ заявляетъ, что это единство заключается въ Римской Церкви, которая чрезъ Св. Петра получила отъ Бога это высокое преимущество. Эта Церковь, имфющая чрезъ Петра основаніемъ своимъ Іисуса Христа, есть непоколебимая скала, которую не одолжють врата ада. Поэтому въ Римской Церкви невозможно никакое заблужденіе, и только вслёдствіе гордости Церковь Восточная высказываетъ противъ нея обвиненія. Она нападаетъ на эту Церковь по причинъ ересей, возникавшихъ въ ея нъдрахъ; но папа не замъчаетъ, что Церковь не можетъ нести отвътственности въ ереси, осужденной ею; между тъмъ, какъ сама Римская Церковь была обвиняема въ преподаваніи заблужденія вмісто истиннаго ученія. Онъ осмібливается припомнить сопротивление прежнихъ Римскихъ епископовъ титулу вселенскій и не замізчаеть, что папы похитили самое діло, а не только самый титуль, хотя оффиціально титуль этоть и не былъ подписываемъ подъ всёми ихъ дёяніями; папа ложно заявляетъ также, будто первый Никейскій соборъ опредвлиль, что римскій престоль не должень быть судимь никъмъ, и что

<sup>1)</sup> Левъ IX, Epist. въ Собрани соборов Р. Labbe, t. IX.

онъ есть глава всёхъ Церквей. Онъ ссылается на подложную дарственную грамоту Константина, чтобы доказать верховную папскую власть съ точки зрёнія мірской и съ точки зрёнія духовной. Онъ думаетъ побёдить безстыдную суетность тёхъ, которые оспариваютъ папскія права. Онъ прибёгаетъ за помощію къ текстамъ Св. Писанія, которые во всё времена составляли арсеналъ папства. Онъ утверждаетъ, что Константинополь обязанъ только святому престолу тёмъ, что занимаетъ среди патріархальныхъ Церквей второе мёсто. Что же касается Римской Церкви, то она занимаетъ исключительное положеніе, и нападать на ея права—это значитъ нападатъ на всю Церковь, коей она есть божественный центръ. Только по гордости и по зависти можно имёть подобныя святотатственныя намёренія.

Таково въ краткихъ словахъ содержаніе нерваго письма Льва IX къ патріарху Михаилу Керулларію.

Политика обострила эти первыя разногласія. Норманны напали на имперію. Императоръ Константинъ Мономахъ, будучи очень слабымъ для сопротивленія всёмъ своимъ врагамъ, рёшился просить помощи у Нёмцевъ и Италіанцевъ, и ради этого обратился къ папѣ, который имѣлъ на эти народы больщое вліяніе. Чтобы задобрить папу, онъ писалъ ему, что горячо желаетъ возстановить добрыя отношенія, уже такъ давно измѣнившіяся, между Церквами Рима и Константинополя; онъ пригласилъ Михаила написать къ Льву IX въ томъ же смыслѣ. Левъ немедленно послалъ въ Константинополь трехъ пословъ съ двумя письмами, однимъ для императора и другимъ для патріарха (1054).

Папа начинаетъ свое письмо привътствіемъ императору за сообщенное имъ благочестивое желаніе, но тотъ-часъ переходитъ къ правамъ Римскаго престола. "Кафолическая Церковь, говоритъ онъ, мать и непорочная дъва, хотя предназначена наполнять своими членами всю землю, имъетъ однако же только одну главу, которая должна быть почитаема всъми. Кто не почитаетъ ее, тотъ напрасно признаетъ себя однимъ изъ ея членовъ". Эта глава Церкви есть Римъ, коего власть призналъ Константинъ В. своею дарственною грамотою. Будучи же Рим-

скимъ епископомъ, онъ есть викарій Божій, обязанный пещись обо всёхъ Церквахъ. Поэтому онъ старается возвратить блескъ Римскому престолу, который въ теченіе долгаго времени. говорить онъ, быль управляемъ скорте наемниками, чты пастырями. Константинопольскій императоръ можетъ помочь ему въ этомъ дёлт, возвративши ему имущества, коими Римская Церковь владёла на Востокт, и помещавши намтреніямъ Михаила, котораго онъ укоряетъ въ честолюбивыхъ замыслахъ относительно Церквей Александрійской и Антіохійской.

Въ своемъ письмъ къ Михаилу Керуларію, Левъ ІХ прежде всего осуждаетъ присылку писемъ, которыя этотъ патріархъ писаль ему въ пользу возстановленія мира. "Миръ будеть существовать, говорить онъ ему, если не стануть переступать предёловъ, положенныхъ отцами". Но это именно и есть то, что Восточная Церковь говорила папству. За-темъ Левъ укоряетъ Михаила въ его честолюбіи, его роскоши и его богатствахъ. Умъстны ли эти упреки въ устахъ папы? Онъ прибавляетъ: "какъ гпусно, плачевно и святотатственно Ваше хищеніе, когда вы и устами и писаніями заявляете себя патріархомъ вселенскиме!" Далье, опъ упоминяеть о сопротивлении. предъявленномъ Св. Григоріемъ этому титулу; ноконецъ онъ переходить къ мнимымъ правамъ Римской Церкви. "Римская Церковь не есть, какъ вы говорите, Церковь частная; не она ли есть глава и мать? Какъ можетъ она быть этимъ, если не будеть этого, и воть почему громко исповедуемь: Церковь римская есть столь мало частная, что во всей вселенной всякая нація, которая по гордости находится въ разногласіи съ нею. не можеть быть признаваема принадлежащею къ Церкви; нація эта не есть уже Церковь, но еретическое сходбище, синагога сатаны... Поэтому, кто хочетъ усвоять себъ славное имя христіанина, тотъ долженъ перестать злословить и нападать на Римскую Церковь; ибо тщетно думаетъ тотъ, кто полагаетъ. что можно почитатъ отца семейства, не уважая его супругу.

Удивительно ли, что Восточная Церковь энергично протестовала противъ этого святотатственнаго ученія?

Легаты Льва IX, принесшіе эти письма, имали во глава своей кардинала Гумберта. Императоръ приняль ихъ съ ува-

женіемъ, и Гумбертъ тотъ-часъ вступиль въ препирательство, стараясь защитить Церковь латинскую, обращая въ отношеніи къ греческой Церкви многіе упреки и показывая ей, что она имѣетъ свою частную дисциплину и свои злоупотребленія, подобно латинской Церкви. Эти сочиненія были переведены на греческій языкъ по приказанію императора.

Патріархь Михаилъ отказался быть въ общеніи съ легатами. Безъ сомнънія, онъ зналъ, что императоръ съ предвзятою мыслію хотель пожертвовать папству греческою Церковію, съ цѣлію получить нѣкоторую помощь для своего трона; письмо, полученное имъ отъ папы, достаточно показало ему, что разумель Римъ подъ словомъ единеніе. И вотъ легаты прибыли въ храмъ св. Софіи въ тотъ часъ, когда духовенство приготовлялось совершать литургію. Они громко жаловались на упорство патріарха и положили на престоль грамоту отлученія, направленную противъ него. Они вышли изъ храма, отрясая прахъ отъ ногъ своихъ и произнося анаоему противъ тъхъ, которые не находятся въ общенія съ латинянами. Все это было сделано съ согласія императора; а это и объясняеть, почему патріархъ не хотфль имфть никакого общенія съ легатами. Народъ, будучи убъжденъ въ потворствъ императора этимъ посланнымъ папы, возмутился. Въ минуту опасности Константинъ сделалъ некоторыя уступки. Легаты протестовали, что ихъ отлучительная грамота не была прочитана такою, какою она была написана; что патріархъ имёль намёренія противь нихъ самыя жестокія и самыя віроломныя. Какъ бы то ни было, хотя бы даже Михаилъ и быль виновнымъ въ этихъ злыхъ намфреніяхъ, образъ действій легатовъ не становился поэтому ни болье достойнымъ, ни болье каноническимъ. Патріарху Михаилу высказываютъ еще другой упрекъ, именно: онъ взвелъ не латинскую Церковь обвиненія не основательныя. Многія изъ нихъ, въ самомъ діль, были преувеличены; но упрекающие не хотять замечать того, что патріархъ въ своихъ письмахъ былъ только эхомъ Восточныхъ Церквей. Съ техъ поръ, какъ папство захотело наложить на нихъ свою автократію, продолжалась сильная реакція во всехъ этихъ Церквахъ. Подъ вліяніемъ этихъ чувствъ, отыскивали все, въ чемъ можно было бы упрекать ту латинскую Церковь, которая въ лицъ своихъ епископовъ выставляла себя непогръшимою хранительницею святаго ученія. Михаилъ Керулларій быль только истолкователемь этихь упрековь; онь никогда не имълъ достаточно вліянія, чтобы распространить свои жалобы, истинныя или мнимыя, по всему христіанскому Востоку; и тъ, которые хотъли выставить его завершителемъ схизмы, начатой при Фотів, оцфнивають факты слишкомъ поверхностно. То, что сообщало силу Фотію противъ папства, такъ это единодушіе всёхъ Восточныхъ Церквей, бывшихъ на его сторовъ, не смотря на политическія интриги, вліяніе императоровъ, жестокости папъ и ненависть его заклятыхъ враговъ. Это же самое сообщало силу и Михаилу Керулларію. Этотъ патріархъ не имѣлъ ни знаній, ни генія, ни добродѣтелей Фотія; но онъ говориль во имя Востока, и Востокъ узнавалъ себя въ его протестахъ противъ римскихъ нововведеній. Императоръ, завидуя пріобретенному патріархомъ вліянію, изгналъ его и хотълъ низложить его на соборъ, какъ вдругъ узналъ объ его смерти (1058 г.).

N. N.

(Окончаніе будеть).

#### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

# ВФРАиРАЗУМЪ

### въ 1895 году.

Журналъ выходить отдёльными книжками ДВА РАЗА въ мёсяцъ, по девяти и болёе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержанія до 220 и болёе печатныхъ листовъ.

## Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЬ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ Конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія диніи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и по 9 р. за 1891, 1892 и 1893 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всћ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 65 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются сльдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес.

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цъна 60 к. съ пересылкою.

4. Послъднее сочинские графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри

васъ". Критическій разборъ. Цена съ пересылкою 60 коп.

5. "Харьковскія Епархіальныя Въдомости" 1883 года. Цъна 5 руб. съ пересылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1894 года. Харьковъ. Губернская Типографія.

# ВВРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 21.

ноябрь.—книжка первая.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοδμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Ноября 1894 года. Цензоръ, Протојерей Т. Павловъ.

#### западнам средневъковам анстика

Ø

#### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ

(Продолжение \*).

Ссылки на Священное Писаніе для оправданія тѣхъ или другихъ мыслей у Таулера встречаются часто. Въ своихъ проповедяхь онь увещеваеть слушателей относиться къ словамь Священнаго Писанія, или къ внівшнему Слову, внимательно и съ любовью, потому что въ немъ скрыта "нова, истина" 1). Онъ предостерегаетъ отъ увлеченія личными предуб'яжденіями и внушеніями фантазіи въ ущербъ авторитету Священнаго Писанія; порицаеть современных схоластиковь, извращавшихъ своими ложными казуистическими толкованіями истинный смыслъ Богооткровенныхъ христіанскихъ истинъ. Но какъ въ действительности Таулеръ мало дорожитъ прямымъ смысломъ Священнаго Писанія; какъ онъ, подобно своимъ предшественникамъ, увлекается аллегоризмомъ, дающимъ ему возможность допускать широкій произволь въ богословскихъ умозэреніяхъ, можно заключить изъ того, что онъ признаетъ библейское сказаніе о шестидневномъ твореніи не им'єющимъ реальной исторической основы, а примъненнымъ къ дътскому пониманію своего времени <sup>2</sup>). Библейско-историческіе факты приводятся въ проповъдяхъ Таулера только для того, что-бы путемъ произвольнаго аллегорическаго толкованія принять ихъ за осно-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 20, за 1894 г.

<sup>1)</sup> Pred. 88.

<sup>2)</sup> Böhringer, t. XVII, 291-292.

ваніе для личныхъ мистическихъ воззрівній. О значеніи церковнаго преданія Таулерь нигд'в ничего опред'вленнаго не говорить 1). Если ссылается по мъстамъ на различныхъ учителей Церкви, то не возвышаеть ихъ по авторитету отъ языческихъ философовъ-Аристотеля, Сенеки, Платона и Прокла. Вижшиее, или писанное слово безразлично, относится-ли оно къ положительному Божественному Откровенію, къ церковному преданію, или философскому ученію, по Таулеру, цінится настолько, насколько оно ведеть во внутреннее святилище. Какъ только внутреннее Слово озаритъ духъ человъка, внъшнее слово, возвъщаемое въ Писаніи или въ проповъди, теряетъ свою силу и уступаеть свое мъсто первому<sup>2</sup>). Внутреннее озареніе указываеть человіку тоть путь, которымь онь должень слідовать. Потому проповъдникъ-мистикъ взываетъ: "устремись въ свою основу, оставайся въ ней и внимай отеческому гласу, который въ тебъ въщаетъ. Этотъ гласъ призываетъ тебя въ себя (in sich) и даетъ обильное богатство. Если бы оказалась нужда, такой озаренный мого-бы преподать достаточное наставлене для вспхъ пресвитеровъ 3). Въ человъкъ озаренномъ, подчиняющемся внутреннему основанію, возседаетъ Господь Іисусъ Христосъ и тамъ открываетъ людямъ свою волю. "Знайте дъти, если бы было возможно, одинъ такой обожествленный человъкъ могъ-бы преподать учение въ такой степени, что его было-бы достаточно для всего міра" 4). Что-же однако можетъ служить критеріумомъ истинности этого внутренняго откровенія? Какъ отличить божественный голось въ человікь отъ самообольщенія, которое можетъ быть слідствіемъ фантазіи, или даже результатомъ чувственности? Таулеръ видимо признавалъ необходимость дать отвъты на такіе вопросы, осо-

<sup>1)</sup> Von Kirchlicher Tradion, Auslegung der Kirche lesen wir allerdings nichts bei T. lbid. 292.

<sup>2)</sup> Pred. 88. 132. Wenn nun der Mensch in Frieden steht, so kommen die Cherubim mit ihres Klarheit und erleuchten diesen Grund mit ihrem gottfarbigen Licht.... Das Erleuchten geschicht in einem Augenblick. Preger, III, 120.

<sup>3)</sup> Pred. 69.

<sup>4)</sup> Wisset Kinder, ware es moglich, dieser göttlichen Menschen einer sollte (Könnte) der ganzen Welt Lehre und Weise genung haben. Pred. 82 cp. Pred 97-33.—Pred. 120.

бенно въ виду того, что существовавшая въ его время секта Братьевъ и Сестеръ свободнаго духа, основываясь на такомъ откровенін, пропов'єдывала самый грубый матеріалистическій антиномизмъ; но его попытки въ этомъ отношении безуспъшны. Онъ выставляетъ на видъ правственныя черты (смиреніе, благочестіе), по которымъ можно отличить истинно-озаренныхъ отъ обманщиковъ 1); но забываетъ при этомъ, что такими признаками легко можетъ прикрываться и грубое лицемъріе. А главное — Таулеръ полагаетъ самый широкій просторъ для субъективнаго самообольщенія оправданіемъ экстаза, какъ одного изъ несомивнимъ признаковъ внутренняго откровения. По его словамъ, когда послъдуетъ рождение Слова, то въ духъ открывается столь великая радость, что она "течетъ и шумитъ подобно вину, шипящему въ сосудъ". Она по временамъ выражается во внёшнихъ восторженныхъ знакахъ (въ юбилированіи): тогда озаренные кричать, смінотся, поють, чего никакъ не могутъ понять люди, руководящіеся разсудкомъ (die Vernünftigen); по временамъ это бользненно потрясаетъ всю природу и такъ ее ослабляетъ, что открывается обильное кровоизліяніе. Впрочемъ, то, что проявляется въ восторгъ, лучше того, что ослабляетъ природу и производитъ кровоизліяніе <sup>2</sup>). Эти идеи Таулера, какъ мы знаемъ, въ значительной степени служили причиною его личнаго самообольщенія, приведшаго послѣ бесѣдъ съ Николаемъ Базельскимъ, на ложный путь мистицизма. Если Таулеръ внутреннее откровение признаетъ источникомъ абсолютной истины, то вельзя ожидать, что-бы онъ придаваль должное значение авторитету Церкви. Правда, онъ быль далекь отъ того, чтобы положительно отрицать Церковь, ея учрежденія и постановленія; онъ даже увъщеваль своихъ последователей смиренно подчиняться установленнымъ церковнымъ властямъ и порядкамъ, какъ получившимъ свое начало отъ Бога 3. Но отсюда никакъ не следуеть, чтобы авторитетъ Церкви имълъ для мистика полную силу. Для характеристики воззрѣній Таулера на Церковь важно его отноше-

<sup>1)</sup> Pred, 118.

<sup>2)</sup> Ibid. Böhringer, t. XVIII. s. 207. Preger. t. III s. 228.

<sup>3)</sup> Pred. 131.

ніе къ друзьямъ Божіимъ. "Друзья Божіи—истинные столиы, на которыхъ основывается Христіанство. Если-бы ихъ не было, то міръ долженъ былъ-бы совершенно пасть"). Если друзья Божіп составляютъ столпы Церкви, то Церковь, съ точки зрѣнія мистика, должна заключаться именно въ нихъ, должна быть понимаема, какъ певидимое общество вѣрующихъ, избранныхъ, или святыхъ (соштиніо sactorum).

Въ составъ этого избраннаго общества не могуть войти ни грѣшники, ни тѣ несовершенные вѣрующіе, которые не руководятся субъективно-мистическими началами. Это общество не нуждается во вибшнихъ средствахъ, таинствахъ и обрядахъ для достиженія совершенства. Видимая Церковь не можеть служить посредницею въ полученіи "духовныхъ благъ", которыя безпрепятственно могуть быть получаемы каждымъ другомъ Божьимъ своимъ особымъ путемъ въ силу созерцанія. "Одинъ только взглядъ на божественную истину лучше всего, что практикуетъ христіанство" 2). Таулеръ, однако, съ полною определенностію и рушительностію не проводить такихъ взглядовъ. По крайней мъръ, онъ признаетъ необходимымъ для "начинающихъ" принадлежать къ Церкви и выполнять ся требованія, насколько они могуть быть истинными. Церковь своего времени онъ разсматриваетъ какъ "ветхозавътное учрежденіе", приготовляющее къ религіозно-нравственной самостоятельности (автономіи) при непосредственномъ общеній съ Богомъ 3). Таулеръ находилъ нужнымъ подчиняться католической іерархів, но не потому, чтобы за нею признаваль исключительныя права въ руководствъ религіозно-нравственною жизнію, а потому, что первою добродътелью признаваль смиреніе, которое должно простираться "до непротивленія злу". Пусть духовные начальники будуть для меня волками, пусть меня кусають, я смиренно, безъ всякаго ропота, буду имъ подчиняться 4). Представленная нами біографія Таулера показываеть, что не смотря на доктрину о непротивленіи злу, о пассивномъ отноше-



<sup>1)</sup> Die Säulen der Welt und der hl. Kirche Pred. 59-19.

<sup>2)</sup> Böhringer, t. XVIII s. 249.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Ibid. 255.

ніи даже къ тому, что признавалось несправедливымъ и незаконнымъ, мистикъ решился вместе съ некоторыми изъ своихъ единомышленниковъ выразить протестъ противъ папскаго интердикта, наложеннаго на Германію. Онъ ободряль мірянь, лишенныхъ возможности пользоваться таинствами во время интердикта, что по нуждъ можно обходиться и безъ нихъ, такъ какъ будто главный путь ко спасенію открываетъ одно духовное общение съ Богомъ. По смыслу доктрины, возвъщаемой Таулеромъ, мистикъ въ силу смиренія долженъ ружно подчиняться власти, но внутренно онъ можетъ, руководиться своими убъжденіями, на которыя никто не имъетъ права посягать. "Друзья Божін идуть такимъ путемъ, что надъ ними папа не имфетъ власти, потому что самъ Богъ ихъ освободилъ" 1). Слова пророка Іезекіиля о пресвитерахъ Таулеръ въ одномъ мѣстѣ относитъ ко всѣмъ людямъ 2). Онъ, правда, уклоняется отъ обстоятельнаго развитія идеи объ общемъ священствъ, но несомнънно ее раздъляетъ. Въ этомъ отношении особый интересь имветь проповедь, сказанная въ Энгельбергскомъ Бенедиктинскомъ монастыръ однимъ изъ единомышленниковъ Таулера. Коснувшись ключей, данныхъ ап. Петру, проповъдникъ замъчаетъ, что эти ключи теперь принадлежатъ не одному папъ и не однимъ епископамъ, а всъмъ тъмъ, которые именуютъ себя любезными друзьями Божіими 3). Если не всѣ іерархическія права, то право церковнаго учительства Таулеръ усвояль мірянамь. Онь лично, какь извістно, призналь необходимымъ для себя подчиниться духовному руководству мірянина. Руководство друзей Божінхъ въ діль достиженія совершенства признается, съ точки зрѣнія Таулера, безспорно выше и целесообразнее, чемъ руководство і рархіи. Озаренный человъкъ, слъдующій внутреннему откровенію, могъ бы дать достаточно наставленія для всёхъ пресвитеровъ 4). Потому былобы безопаснъе для людей, слъдующихъ истинному пути, имъть въ качествъ духовнаго руководителя не іерархическое лице, а

<sup>1)</sup> Pred. 131.

<sup>2)</sup> Hering, Die Mystik Luthers s. 95. Leipzig 1879.

<sup>3)</sup> Preger 231.

<sup>4)</sup> Pr. 69, 132.

друга Божія, и подчиняться ему такъ, чтобы онъ судилъ ихъ по дъйствію духа Божія" 1). Желайте, молите, и всъ усилія употребляйте къ тому, чтобы васъ руководили къ духовному озаренію такъ, чтобы истинный свъть озарялъ васъ осязательно; просите любезныхъ друзей Божіихъ, чтобы вамъ помогли этому, предавайтесь одному только Богу и избраннымъ друзьямъ Божіимъ, чтобы они васъ съ собою влекли въ Бога" 2).

Ученіе Таулера о Таинствахъ довольно неопредъленно, но несомивню, что оно значительно расходится съ установившимся въ католической Церкви ортодоксальнымъ взглядомъ, проводимымъ схоластиками. Таулеръ называетъ ихъ только "сильными вспомогательными средствами, ведущими къ обратному вселенію въ Первоначало" в). Седьмиричное число таинствъ для него не обязательно: изъ числа таинствъ онъ выключаетъ священство и бракъ. Между темъ въ XIV в. въ схоластической догматикъ уже точно было опредълено седмеричное число таинствъ, благодаря Петру Ломбарду и раскрыто Өомою Аквинатомъ 4). Болъе обстоятельно Таулеръ, говорить о таинствъ покаянія и св. причащенія. Покаяніе Таулеръ признаетъ однимъ изъ существенныхъ актовъ этико мистическаго процесса, ведущаго къ единенію съ Богомъ, и понимаетъ его въ смыслъ глубокаго непрерывнаго сокрушенія въ грѣхъ, всецьлой ръшимости отвращаться отъ зла и погружаться въ благо 5). Что касается до исповеданія, греховь предъ священникомъ, то оно, если безусловно не отрицается, до крайности ослабляется; считается деломъ несущественнымъ. Таулеръ порицаетъ техъ, которые особенно ревностно заботятся очищаться отъ грфховъ путемъ исповъди. На одномъ только твердо стоитъ мистикъ. "Необходимо сокрушение во гръхахъ предъ

<sup>1)</sup> Pred. 127.

<sup>2)</sup> Bittet die lieben Freuden Gottes, dass sie euch dazu helfen, und hänget euch allein bloss und lauter an Gott und an die auserwählten Freunde Gottes, dass sie euch mit sich in Gott ziehen Predigt. 35.

<sup>3)</sup> Starke Steuern und Hülfen wieder in den Ursprung zu können. Böhringer, op. cit. t. XVII—277.

<sup>4)</sup> Ibid. 277.

<sup>5)</sup> Ibid. 266.

гомъ, — Ему непосредственно открываться 2 1). Послъ этого можно исповедывать свои грехи предъ священникомъ, эта исповёдь далеко не такъ важна, какъ сердечное сокрушеніе во грехахъ. И какъ исповедь предъ духовникомъ не считается діломъ обязательнымъ для кающагося во грібхахъ, такъ вовсе необязательно устное перечисленіе всёхъ грёховъ 2). Существенно необходима исповъдь предъ священникомъ только при совершеніи смертныхъ грѣховъ. Таулеръ не отрицаетъ принадлежащаго ісрархіи права разрѣшать грѣхи. Но Берингеръ справедливо замъчаетъ, что посредничество іерархическаго лица въ таинствъ покаянія ръшительно противоръчитъ его общей мистической тенденціи о непосредственномъ общеній съ Богомъ. Почему необходимо предъ і рархическимъ лицемъ исповъдываться предъ священникомъ собственно въ главныхъ и въ важныхъ гръхахъ, на это Таулеръ не представляетъ достаточныхъ основаній. По общему теченію мыслей Таулера, исповъдь и институтъ "избранныхъ духовниковъ" важны въ смыслѣ духовнаго попеченія и руководства въ нравственностидля несовершенныхъ, при извъстныхъ условіяхъ, насколько необходимость этого сознается последними. Потому, въ противоположность "грубымъ" католическимъ священникамъ, позволявшимъ себъ примъшивать къ Св. Инсанію странныя толкованія (fremde Glossen), Таулеръ рекомендуетъ обращаться за духовнымъ руководствомъ къ другу Божію. "Если не найдутъ особеннаго друга, то можно избрать добраго духовника" 3). Во всякомъ случат такое посредничество духовника нужно только для того, кто не выработаль въ себъ навыка во впутреннемъ самоуглубленіи. "Кто можеть въ себя входить и самоуничиженно приходить къ глубокому раскаянію во грѣхахъ, тотъ не

<sup>1)</sup> Fiebiger, über die Selbstverlengung bei den Hauptvertretern der deutschen Mystik... Tauler tadelt Beichtelaufen und rät in Sünden und Anfechtungen zu Gott zu fliechen und sich ihm unmittelbur schuldig zu geben. Heft 2, 10. 1889 Brieg.

<sup>2)</sup> Wie die Beichte von dem Beichtiger nicht absolutes Erforderniss, so ist nicht absolutes erfordernis, dass die Beichte sich auf jedes Einzelne erstreke Böhringer, op. cit. XVII, 268.

<sup>3)</sup> Ibid. 270 op. 257.

имфетъ нужды въ духовникф 1). Кто достигъ самоотреченія хотя бы въ концѣ жизни, тому простятся всѣ грѣхи и онъ спасается безъ всякихъ средствъ 2). Къ таинству евхаристіп Таулеръ повидимому относится съ особеннымъ благоговъніемъ. Приготовление къ этому таинству онъ описываетъ въ такихъ чертахъ, какими характеризуется имъ мистическій процессъ вообще. "Должно Христу Богу уподобиться, отказаться отъ всего, что можеть воспрепятствовать плодотворности таинства, приступать къ нему подобно детямъ, идущимъ за своимъ отцовскимъ наследствомъ. "Таулеръ отзывается съ особенною похвалою о тъхъ, которые испытывають столь великій голодъ и столь великую жажду, что Богь не можеть ихъ насытить ничёмъ тварнымъ, а только-Самъ Собою. Эти люди могутъ принимать тело Господа такъ часто, какъ они желаютъ, хотя нужду въ этомъ они могуть сами испытывать. Проповедникъ осуждаетъ тъхъ кателическихъ священниковъ, которые по своему произволу отлучали извёстныхъ лицъ отъ причащенія. Онъ увъщеваетъ духовенство заботиться о такихъ алчущихъ таинствъ и преподавать имъ Тело, чтобы они не могли умереть отъ голода 3). Самые илоды таниства евхаристін описываются въ восторженныхъ чертахъ. Истинное преображеніе. какое проявиль Господь въ своемъ человъчествъ, та благодать, то блаженство, которыя принесены Имъ всемъ людямъ жизнію, страданіемъ, смертію и воскресеніемъ, --- все это Господь даетъ каждому върующему своимъ тъломъ (въ Евхаристіи). И нельзя измыслить такой благодати, какой только можеть человыкь желать, которая-бы не проявлялась въ Евхаристіи 4). Не смотря на такое возвышенное воззрѣніе на Евхаристію, Таулеръ въ болье частномъ уясненіи понятія о ней уклоняется отъ точ-

<sup>1)</sup> Könnte der Mensch zu sich selbst kommen und einen tiefen Unterfall in den Grund der Demuth von Gott thun, so er keinen Beichtige haben möchste.. so versanke in diesem Uterfall das Gebrechen von Gott allenhand wie der Schne von der Sonne

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wer su ihrer Selbstverleugnung noch am Lebensende käme, von dem heisst es: Hätte er alle Sünde gethan die alle Welt gethan hat, er führe doch ohne alles Mittel. Fiebiger, Über die Selbstverleugung Heft 11, 19.

<sup>3)</sup> Böhringer, op. cit. XVII, 274.

<sup>4)</sup> Ibid. 272.

наго воспроизведенія церковнаго ученія. Онъ нигдъ не говорить о пресуществленіи хліба и вина въ тіло и кровь Христову и только побуждаетъ въ указанныхъ мъстахъ это предполагать. Еще менъе мы можемъ найти у него частное объясненіе способа пресуществленія, которымъ любили заниматься схоластики. Все таинство представляется у него актомъ чудеснымъ, непостижимымъ, невыразимымъ (unwortliches). Что происходить въ таинствъ, это можеть чистый человъкъ испытать опытно (in empfindender, schmeckender und wesentlicher Weise), но выразить это словами, или обнять разумомъ-невозможно. Въ Евхаристіи Христосъ благоволилъ проявить актъ своего высшаго самоуничиженія. Установительными словами, произнесенными при первомъ совершеніи Евхаристіи, (сіе есть тёло Мое) Христосъ умолчалъ о своемъ божественномъ достоинствъ и указалъ только на то, что принесено имъ по человъчеству. О существенномъ единеніи со Христомъ въ Евхаристіи Таулеръ говоритъ выразительно. Здёсь "вкушающій и вкушаемое бывають едины". Богъ самъ вкупается. Эта пища живитъ и сама составляеть сущиость жизни. Въэтомъ таинствъ Богъ даетъ Себя лично, собственно и истинно. Подъ видомъ хлѣба и вина Христосъ намъ дается. Для Него не довольно стать нашимъ братомъ, принять нашу больную природу. Онъ хотълъ также стать нашею пищею. О, удивительная и невыразимая любовь Его къ намъ, если онъ избралъ таковой способъ! Эта любовь должна уязвить (Verbronenden) сердца всёхъ людей. Никакая телесная вещь не входить такъ внутренно и существенно въ насъ, какъ пища. Для того, чтобы съ нами соединиться ближайшимъ и внутреннимъ способомъ, Онъ избралъ это средство, хотя могь бы дать и болье совершенное. Самое дъйствіе Евхаристін на человъка Таулеръ понимаетъ глубоко и представляеть въ такихъ конкретныхъ чертахъ. "Кто достойно вкушаетъ эту нищу, въ того она входитъ чрезъ жилы во внутреннее основаніе. Она преобразуеть вкушающаго въ себя, такъ что духъ, возвышаясь надъ всею своею ограниченностію, бользненностію, натуральностію и неравенствомъ, переносится въ божественную форму, преобразуется. Отсюда можно видъть, что Таулеръ, избъгая точнаго формулированія ученія о преложеніи хліба и вина въ тіло и кровь Христову, говоритъ обще о единеніи въ евхаристіи со Христомъ, которое является для него непосредственно духовнымъ актомъ въ смысл'в посл'едующаго кальвинистического ученія. А если при этомъ мы припомнимъ и то, что говоритъ Таулеръ о самомъ подготовленіи челов'яка къ евхаристіи, то окажется, что въ сущности къ этому таинству пріурочивается частное повтореніе того мистическаго, психологическаго процесса, который служить общимъ условіемъ освященія природы человѣка. И въ томъ и въ другомъ случат человъку предъявляется требованіе не только отрѣшиться отъ зла, но отъ всего тварнаго и конечнаго, а въ результатъ объщается высшее общение съ Богомъ, сопровождающееся полною метаморфозою ограниченнаго существа. Но здёсь мистику можеть быть предложень вопросъ: если въ таинствъ Евхаристіи происходить повтореніе того же духовнаго общенія съ Господомъ, которое достигается психологическимъ способомъ, путемъ этико-мистическаго процесса, то къ чему самое причащение тъла в крови Христовой? Нужно-ли оно для всъхъ? Опредъленна этотъ вопросъ Таулеръ не даетъ. наго отвъта несомитьно, что здёсь онъ опять готовъ изнёнить православію въ пользу мистической доктрины. Какъ ни возвышаетъ Таулеръ значеніе Евхаристіи, но въ сущности плоды ея онъ усвояетъ и тому, кто, независимо отъ этого таинства, какъ и отъ другихъ, стремился-бы къ общенію съ Богомъ обычнымъ этико-мистическимъ способомъ, состоящимъ въ одномъ внутренномъ психологическомъ процессъ, безъ посредства чего-бы то ни было видимаго, реальнаго. Таулеръ, правда, ръшительно не отрицаетъ важности таинствъ въ процессъ освященія человъка, но позволяеть себъ высказываться, что ть же плоды могутъ получаться и безъ нихъ. Отлучаемаго духовнымъ лицомъ отъ Евхаристін, онъ утешветь такими словами: "Любезное чадо, не смотри на то, что духовникъ отказалъ тебъ въ причащении тела Христова. Если совершитель таинъ не даеть тебъ его, то ты пребывай въ истинномъ смиреніи и въ полномъ спокойствіи. устремляя вниманіе въ свое ничто. Обратись къ своему Отцу и ожидай отъ Него своего наследія...

Не сомнъвайся, тебъ будетъ данъ миръ духовный и болъе плодотворный, чимо во таинстви. Ты будещь питаться имъ во св. Духъ". Какъ ни велики плоды отъ таинства Евхаристіи для тъхъ, которые достойно пріобщаются его, по очищеніи отъ гръховъ, но выше ихъ ставятся тѣ, которые получаютъ таинство духовное безъ таинства (nehmen das Sacrament geistlich, ohne Sakrament): это добрыя, чистыя сердца, которыя особенно желають этого таинства и быть можеть (уже въ силу этого пламеннаго желанія) получають больше пользы, чьмь ть, которые приобщаются таинства (хотя-бы и достойно). Въ этомъ духовномъ торжествъ, независимо отъ того, которое обусловливается таниствомъ (nicht sacramentlichen Feier) мужчины и женщины сами становятся пресвитерами и совершають любезную жертву (das minnigliche Opfer opfern) и вступаютъ во святилище, переносятся въ отеческое сердце 1), Таулеръ признаетъ необходимость молитвы и возстаетъ противъ сектантовъ квіетистовъ, находившихъ молитву излишнею въ томъ случать, если человъкъ всецъло предалъ себя Богу и живетъ по Его воль. Но молитва частная "предметная" имъ мало цънится. По его словамъ, тв непочтительно относятся къ Богу, или, какъ онъ выражается, слишкомъ несвободны (ungelassen), которые желають, чтобы все происходило такъ, какъ они просять. Съ ихъ стороны, даже эгоистично искать въ Богв утвшенія, радости. Они должны просить Бога о томъ, чтобы все происходило, какъ Ему угодно. Показывая недостаточность одной устной формальной молитвы, не оживленной сердечнымъ настроеніемъ, Таулеръ склоняется къ исключительному предпочтенію внутренней сердечной молитвы. Истинное единение съ Богомъ-погруженіе сердечнаго духа во святаго несозданнаго Духа 2). Въ этой внутренней молитв в вныняя находить свою цыль и свой

<sup>1)</sup> Die Vierten endlich nehmen das Sacrament geistlich ohne Sacrament, das seine gute, lautere reine Herzen, die dieses Sacrament begehren und villeicht mehr denn die es Sacrament dich empfangen. In diese geistigen nicht sacramentlichen Feier können Erauen und Mannspersonen (haien) Priester sein und das minnigliche Opfer opfern und in das Allerheigste eingehen, sich antragen in das väterliche Herz. Böhringer, op. cit. t. XVII, 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wahre Einigung mit Gott, des gischaffenen Geistes Versinken und Verschmelzen in den ungeschafenen Geist Gottes.

конецъ. Вившняя или устная молитва не приносить пользи, коль скоро она не возбуждаетъ сердечнаго настроенія. Коль скоро бываеть это последнее, тогда восходить къ небесамъ благородный дымъ. Если это бываетъ, то смпло оставъ устную молитву. Здёсь устная молитва теряетъ свою силу, какъ утрачиваютъ свою силу образы святыхъ и различныя упражненія 1). Возставая противъ излишняго упованія на святыхъ и суевърнаго отношенія къ нимъ, Таулеръ склоняется къ отрицанію необходимости призыванія ихъ въ молитвахъ. "Ты долженъ отръшиться отъ всякой твари на небеси и на земли и ни на чемъ не успокоиваться, какъ только на Единомъ Богъ. Если ты это дълаешь, то всв святые тобою почитаются истинно и совершенно. Упованіе на посредничество святыхъ, съ точки зрѣнія Таулера, какъ и другихъ мистиковъ, можетъ служить препятствіемъ къ таинственному общенію съ Богомъ, которое только и можеть быть при отсутствіи великаго посредства на земль, или на небъ. Для ослабленія догмата о почитаніи святыхъ, Таулеръ готовъ пользоваться даже особымъ казуистическимъ аргуиентомъ. будто святые по отшествіи отъ земли, заняты непрерывнымъ созерцаніемъ Бога, почему не могуть внимать обращаемыма ка нима молитовите. Отрицательное отношение Таулеракъ догмату о почитаніи святыхъ видно изъ следующаго разсказа. "Зналъ я", говоритъ Таулеръ, "четыре года тому назадъ, одну дъвицу. Она жива еще и теперь. Эта дъвица, находясь въ состояніи чистаго восторга, видела Бога, Богоматерь и святыхъ. Въ началъ этого видънія она замътила, что невыразимо далеко удалена отъ Бога, отъ Богоматери и святыхъ; при этомъ ей стало такъ тяжело и горько, что, казалось, она должна немедленно умереть по причинъ безконечнаго удаленія отъ Бога. Въ этой невыразимой тоскъ она смиренно обратилась ко всъмъ святымъ и молила ихъ снискать ей благодать у Бога. Тогда она увидъла, что всъ святые единодушно соединились-и оцъпенъли въ Богъ (einmüthiglich in Gott erstarrt waren), такъ что



<sup>1)</sup> Hie füllet Gebet des Mundes ab und die Bilde der Heiligen und Weisen und Uebungen. Böhringer, ep. cit 263. Jundt, les Amis de Dieu p. 359. Es gilt als Egoismus an Gott und im Verkehr mit ihm seinen Frost und seine Freude finden. Fiebiger, op. cit. 11, 12.

ни на одно мгновеніе не склонились на молитвенные вопли <sup>1</sup>). Тогда она обратилась къ Іисусу Христу. Господомъ ей было запрещено прибѣгать въ молитвѣ тѣхъ, которые не имѣютъ полнаго достоинства. Она увидѣла, что ни Богоматерь, ни святые, ни мученики не шли къ ней на помощь. Это утвердило молящуюся въ необходимости обратиться непосредственно къ Богу. Лишь только тогда, когда опа смиренно въ основаніи своего духа, предалась опытному созерцанію Бога, то возвысившись надъ всѣми средствами, погрузилась въ любезную основу Бога <sup>2</sup>). "Бываютъ такіе грѣшники, что если бы сама Богоматерь со всѣми святыми со слезами просила о нихъ Бога, то Онъ не внялъ-бы ихъ молитвѣ<sup>2</sup>).

Къ религіозной обрядности, составляющей внѣшнюю форму Богопочитанія, Таулеръ относится несочувственно. "Одна мысль о Лицѣ Іисуса Христа, или одно проникновеніе Его страданіями и смертью Богу угоднѣе и пріятнѣе, чѣмъ органы, колокола и громкое пѣніе" <sup>4</sup>).

Не менъе несочувственно Таулеръ относится къ различнымъ религіознымъ подвигамъ и упражненіямъ, предписываемымъ Церковію и избираемымъ свободно для укръпленія воли въ нравственной жизни. Всъ эти подвиги имъютъ съ точки зрънія Таулера, относительное значеніе, насколько они могутъ подготовлять къ совершенству. Но какъ только извъстные фазисы въ процессъ освященія природы пройдены, религіозные подвиги не имъютъ смысла и цъли. Критеріумомъ-же необходимости или излишества этихъ подвиговъ признается не внъшній объективный авторитетъ, а личное субъективное чувство. Къ своему



<sup>1)</sup> Идея о томъ, что святые бываютъ погружены въ экстатическое созерцаніе Бога, а потому, въ силу этого занятія, не могутъ внимать молитвамъ, обращаемымъ въ нимъ, а, стало быть, не могутъ быть и посредниками въ нашихъ пуждахъ предъ Богомъ раздълялась сектантами Вальденсами item credunt, beatum Virginem et alios in patria sanctos tantum impletos esse gavdiis, quod nibil possint cogitare de nobis., Preg. t. III, 235.

<sup>2)</sup> Sobald sie sich demütiglich zu Grund ergab dem ewigen Gott gelassen in Ewigkeit, alsbald war sie gezogen fern über alle Mittel und zuhand in den lieblichen Abgrund der Gottes eingeschlossen. Pred. 33. Böhringer, op. cit. 265.

<sup>8)</sup> Ibid. 278.

<sup>4)</sup> Ibid. 253.

личному субъективному чувству, или сознанію мистикъ прибытаеть каждый разь, когда необходимо рышить вопрось о томъ, нужно-ли продолжать извъстный религіозный подвигь, или-же можно его оставить. "Дети, я всегда обращаюсь туда, гдъ я нахожу свое истинное основание, съ нимъ я совътуюсь (имъ руковожусь), какъ Богъ мнф его открылъ и къ нему предоставляю притекать всякому, насколько кто этого хочетъ" 1). Посты полезны, насколько они могуть благопріятствовать воздержанію и цёломудрію и притомъ насколько они не вредять здоровью; но если первое дълается неотъемлемою принадлежностію человъка, или если замъчается (по личному усмотрынію) ущербъ для здоровья отъ особаго воздержанія въ пищъ, посты уже делаются, по произвольному толкованію Таулера, не обязательными. "Знайте, что посты и бдінія приносять великую пользу въ духовной жизни, насколько ихъ можеть виполнять человъкъ. Но, когда человък слабт и находить, что пость вредить его здоровью, пусть его оставить. Если духовникъ не даетъ необходимаго для этого разръшенія, постящійся можетъ просить разръшенія въ этомъ непосредственно отъ самого Бога" 2). Таулеръ слишкомъ далекъ отъ того, что би должнымъ образомъ ценить монашество. Полемизируя противъ распространеннаго въ среднев вковомъ обществ в взгляда, булто монашество само по себъ по одному формальному выполненю подвиговъ спасаетъ человъка, онъ склоняется къ совершенному отрицанію обязательности принятыхъ по призванію монашескихъ подвиговъ и вообще монашества. "Орденъ не дълаетъ васъ святыми, какъ не делаетъ того-же монастырь со всею



<sup>1)</sup> Kinder, wo ich diesen wahren Grund finde, dem rate ich, wie mir Gott zu erkennen gibt und lasse mir dazu einen jeglichen fluchen und schelten soviel er will. Pr. 97. Preger op. cit. III, 129.

<sup>2)</sup> Warum sage ich nicht von grossen Fasten und Wachen? Wisset, dass Fasten und Wachen eine grosse und starke Hilfe ist zu einem geistlichen Leben, so es der Mensch vermag. Wo aber ein kranker (schwacher) Mensch ist, eines kranken Hauptes und er befindet, dass es seine Natur kränken nud verderben will, so streiche es ob. Pred. 78. Preger. op. cit. III, 121. Böhringer, op. cit. t. XVIII, 258. Fiebiger op. cit. th. 8.

обстановкою 1). Аскетизмъ можетъ имъть силу только въ началь духовных упражненій и Таулерь рышительно вооружается противъ пониманія сходастиками Евангельскихъ заповедей, выполнениемъ которыхъ будто совершаются "сверхдолжныя дёла". Правда, тё, которые слёдують по пути евангельскихъ заповъдей и считаютъ необходимымъ для себя выполненіе обътовъ нищеты, смиренія и цъломудрія, выше тъхъ, которые только выподняють требованія, выраженныя въ десяти заповъдяхъ; но они далеки отъ совершенства 2). Еще выше тѣ, которые слѣдуютъ "внутренней нищетѣ". Внѣшнюю нищету не могутъ имъть всъ люди. Но къ внутренней нищетъ призваны всъ тъ, которые поистипъ желаютъ быть друзьями Божіими. Эта последняя состоить въ уподобленіи Богу но божеству, а другая-только въ уподоблении Ему по человъчеству 3). Внъшнее должно служить внутреннему и внутреннее имъетъ право для своей цъли произносить приговоръ о внешнемъ". Если ты находишь, что внешнее дело тебя сбиваетъ съ пути, обратись со всею силою къ внутреннему. Поступай такъ, какъ поступаемъ мы монашествующіе (geistliche priester) въ монастыряхъ на праздники Пасхи и Пятидесятницы: мы сокращаемъ молитвы ради великаго торжества... Потому смыло отрышайся от внышних дыл, если они тебя соблазняють, или если они тебь въ чемъ препятствують, хотя бы въ этомъ случав ты совершаль то, къ чему обязываетъ орденъ, и хотя бы выполняль такія упражненія, которыми ты обязаль себя въ силу особыхъ обътовъ, отъ которыхъ тебя не могли освободить ни папа, ни епископъ 4). "Что относится къ монашескимъ подвигамъ. примънимо ко всякимъ обътамъ. Пусть міря-

<sup>1)</sup> Fieblger, op. cit. II, 18.

<sup>2)</sup> Pred. 98.

<sup>3)</sup> Die inweudige Armut ist viel höher als die auswendige; denn diese gehet nach der Gleichheit Gottes, die andere nach seiner Menschheit allein. Pred 134.

<sup>4)</sup> Wenn du wahrlich in dir findest, dass auswendige Werk irret, so lasse es und kehre dich mit allem deinem Vermögen zu dem Inwendigen. Böhringer, op. sit. XVIII, 258.

нинъ даетъ обътъ выполнить то, или другое религозное упражненіе; если онъ находитъ послъ, что этотъ обътъ для него стъснителенъ, или въ чемъ-нибудь служитъ препятствіемъ, онъ смъло можетъ отръшиться отъ даннаго объта 1). Богъ любитъ сердце, а на внъшнее не взираетъ 2). Оставь все, что лежитъ на пути къ истинъ — внъшнее, или внутреннее, тълесное или духовное... Буква (т. е. всякое въъшнее упражненіе) мертвитъ, а духъ (т. е. внутреннее чувство) животворитъ 3).

А. Вертеловскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Gott ist ein Liebhaber der Herzen und kehret sich nicht aus das Amwendige. Fiebner, op. cit. 18.

<sup>3)</sup> Ibid.

## ПАПСТВО, КАКЪ ПРИЧИНА РАЗДЪЛЕНІЯ ЦЕРКВЕЙ,

или

## Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію.

(Окончаніе \*).

Послѣ смерти патріарха Михаила Керулларія, сношенія Рима съ Константинополемъ стали еще менѣе часты, чѣмъ прежде, по крайней мѣрѣ, въ теченіе извѣстнаго времени. Есть упоминаніе объ одномъ легатѣ, посланномъ въ 1071 году папою Александромъ II, но это произошло скорѣе съ политическою цѣлію, чѣмъ по религіознымъ мотивамъ. Полагали, что Восточные императоры могутъ оказать крестоносцамъ большую помощь.

Григорій VII, вскор'в взошедшій на Римскій престоль (1073), вознесъ папство на высочайщую степень могущества, ум'вло воспользовавшись раздорами при феодальной систем'в, чтобы сдёлать домирующимъ вліяніе Церкви, олицетворенной имъ въ Римскомъ епископ'в. Но онъ не пользовался своимъ вліяніемъ для сближенія Востока съ Заподомъ; наконецъ, антагонизмъ между Церквами этихъ странъ былъ слишкомъ глубокъ, чтобы дипломатическія сношенія папства могли им'вть предъ Восточными императорами полезный результатъ. Папство распространило на Западъ идею, что греки схизматики и опасные враги Церкви. Восточные же смотр'вли на Западныхъ, какъ на варваровъ, которые суть христіане только по имени

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ», 1894 г., № 20.

и которые измѣнили вѣру и святѣйшіе уставы Церкви. Отсюда возникли недовѣріе грековъ къ крестоносцамъ и насилія крестоносцевъ въ отношеніи къ грекамъ. Въ сочиненіи этомъ мы не станемъ распространяться объ этихъ походахъ. Мы должны только указать на слѣдующій неопровержимый фактъ: крестовые походы еще болѣе усилили антипатію, издавна существовавшую между Востокомъ и Западомъ; и хотя имѣли цѣлію единеніе, но иниціатива въ этихъ проектахъ всегда принадлежала императорамъ, которые хлопотали только по политическимъ видамъ и изъ за интереса.

Эти императоры постоянно думали о своихъ западныхъ владъніяхъ. Они зорко слъдили за борьбою, существовавшею между многими папами и Заладными императорами. Эта борьба столько же живая, какъ и продолжительная, имела причиною своею папство, которое, въ силу своего духовнаго верховенства, заявляло притязаніе господствовать и надъ свътскою властію. Алексъй Комнинъ вздумалъ воспользоваться этимъ. Онъ послалъ (1112 г.) въ Римъ посольство, извѣщая о своемъ расположеніи прибыть въ этотъ городъ для полученія изъ рукъ папы императорской короны. Эта просьба не имела последствій, но она обличаетъ у императоровъ этой эпохи явное стремленіе сблизиться съ Римонъ въ целяхъ политическихъ. Мануилъ Комнинъ старался войти въ соглашение съ папою и Западнымъ императоромъ, Фридрихомъ, противъ Норманновъ, которые завоевали Сицилію у Константинопольской имперіи; по этому поводу Адріанъ IV послалъ легатовъ къ Мануилу, и вручилъ имъ письмо къ Василію архіепископу Оессалоникійскому; и въ письмъ своемъ увъщевалъ этого епископа позаботиться о единеніи Церквей 1). Василій отв'вчаль ему, что между греками и латинянами нътъ раздъленія; потому что они исповъдують одну и ту же въру и возносять одну и ту же жертву. "Что же касается поводовъ къ соблазну, безсильныхъ въ себъ самихъ, удаляють насъ однихъ отъ другихъ, прибавляеть онъ: то Ваша Святость можете прекратить ихъ своею властію, столь обширною, и при помощи Западнаго императора".



<sup>1)</sup> Адріанъ папа IV, Epist. 7.

Этоть отвъть быль столько же ловкимъ, какъ и благоразумнымъ. Папство вдалось въ нововведенія; оно пользовалось на Западъ весьма распространенною властію. Что мѣшало ему воспользоваться этою властію для отверженія своихъ собственныхъ новшествъ или даже лишь терпимыхъ имъ? Отъ него единственно зависъло возстановить полное единство между двумя Церквами. Но папство не руководилось этой идеей единства. Для него, единство могло существовать только въ подчиненіи Восточной Церкви папскому верховенству. Но Восточная Церковь сохраняя древнее ученіе, постоянно протестовала противъ этого хищническаго верховенства и не была расположена подпасть беззаконному игу.

Между томъ какъ Церковь оставалась въ этомъ настроеніи, императоры вели свою политику. Они обращались осторожно съ Западнымъ императоромъ, когда между нимъ и папствомъ существовало соглашеніе; но коль скоро между ними возникала новая борьба, они пользовались ею для повторенія своихъ заискиваній предъ папами по поводу императорской короны. Когда Александръ III находился въ войнъ съ Фридрихомъ, Мануилъ Комнинъ послалъ (1166) посольство съ обязательствомъ увъдомить этого папу о своихъ добрыхъ намъреніяхъ относительно соединенія двухъ Церквей-латинской и греческой, дабы латиняне и греки составили одинъ народъ подъ одною главою. Въ виду этого онъ просилъ у него корону всей Римской имперіи, объщая Римской Церкви Италію и другія матеріальныя выгоды. Папа послаль легатотовь въ Константинополь. Спустя два года, (1169) Манчилъ снова послалъ посольство къ Александру, объщая соединение Церквей греческой и латинской, если онъ увънчаетъ его короною, которой онъ домогался. Папа отказаль въ этомъ подъ предлогомъ смуть, которыя будуть следствіемь этого соглашенія. Не смотря на этотъ отказъ, все же существовали наилучшія отношенія между папою и Мануиломъ, по просьбѣ котораго кардиналь упо-діаконъ, по имени Іоаннъ, прибыль въ Константинополь, чтобы трудиться для соединенія Церквей. Но усилія Мануила не были одобряемы греками, которые гнушались латинянами не только по религіознымъ мотивамъ, но и по отвращенію къ насиліямъ, перенесеннымъ ими со стороны крестоносцевъ. Поэтому, послъ смерти Мануила, латиняне были безжалостно избиты въ Константинополь (1182 г.). Кардиналь Іоаннъ быль одною изъ жертвъ этого убійства. Андроникъ, возбудившій это убійство, быль избранъ императоромъ. Но онъ вскоръ послъ этого померъ, и былъ замъщенъ Исаакомъ Ангеломъ, который былъ лишенъ престола Алексвемъ Ангеломъ. Епископомъ римскимъ былъ тогда Иннокентій III (1198 г.). Послъ Григорія VII, никакой папа не пользовался такимъ вліяніемъ на Западъ, какъ этотъ. Алексъй Комнинъ поспъшилъ слъдовать ради своихъ интересовъ политикъ Комнина; онъ послалъ къ папъ пословъ, вручившихъ ему письмо отъ него и другое отъ патріарха Іоанна Каматера, чтобы засвидетельствовать предъ нимъ о ихъ желаніи возстановить единеніе между Церквами. Иннокентій послаль въ Константинополь легатовъ съ письмами, въ которыхъ онъ выше всякой мфры превозносиль Римскую Церковь. Патріархъ снабдиль дегатовъ своимъ отвътомъ, который начинался следующимъ образомъ: "Иннокентію, святъйшему римскому папъ и нашему возлюбленному о Господъ Інсусъ Христь брату, Іоаннъ, мидостію божіею, архіепископъ Константинополя, патріархъ новаго Рима, любовь и миръ отъ Господа нашего и Спасителя Інсуса Христа". Вотъ краткое изложеніе его письма: "Читая посланіе, присланное вами Нашему Смиренію, мы одобрили ревность Вашей Святыни о нашемъ взаимномъ единенін въ въръ. Но я не стану притворяться предъ Вами относительно того, что въ Вашемъ письмъ очень затруднило меня. Въ самомъ дълъ, я удивляюсь тому, что Вы назвали Римскую Церковь единою и вселенскою; ибо достовърно, что Церковь раздълена на частныя Церкви, управляемыя пастырями подъ верховнымъ пастырствами единаго и единственнаго Пастыря, Інсуса Христа. Я не понимаю также и того, что Вы назвали Римскую Церковь матерью другихъ Церквей. Мать Церквейато Перковь Герусалимская, которая превосходить ихъ своею древностію и достоинствомъ. Поэтому я не могу принять упрека, сдъланнаго мнъ Вашей Святыней, будто я разорваль елиную, нешвенную ризу Христа. Когда, съ одной стороны, очевидно, что наша Церковь заботливо сохраняетъ древнее ученіе объ исхожденіи Святаго Духа, а ваша Церковь впала въ заблужденіе относительно этого пункта: тогда мы въ правъ спросить Васъ: какая же изъ двухъ Церквей разорвала ризу Христа? Тъмъ не менъе я расположенъ содъйствовать добрымъ намъреніямъ императора во благо".

Императоръ въ подобномъ же тонъ отвъчалъ папъ, который возразиль имъ двумя отвътными письмами. Мы приводимъ изъ нихъ нъкоторыя выдержки. Онъ писалъ патріарху: "Первенство римскаго престола установлено не человъкомъ, но Богомъ, или лучше говоря, Богочелов комъ. Это можно доказать многочисленными свидетельствами евангельскими и апостольскими, утвержденными каноническими постановленіями, которыя удостовъряють, что святьйшая Римская Церковь въ св. Петръ, князь апостоловь, посвящена быть госпожею и матерью всъхъ другихъ". Иннокентій приводить множество текстовъ св. Писанія и объясняєть ихъ на свой манеръ 1). Онъ удивляется, что патріархъ не знаетъ этихъ объясненій; далье, онъ предлагаетъ ръшение на два предложенные ему вопроса: "Вы спрашиваетс меня, говорить онъ, какимъ образомъ Римская Церковь есть единая и вселенская? Вселенская Церковь есть та, которая состоитъ изъ всъхъ Церквей, согласно съ смысломъ греческаго слова канолическій. Въ этомъ смыслѣ Римская Церковь не есть вселенская, а только часть Церкви вселенской, но первая и главная часть, подобно главѣ въ тѣлѣ; она такова потому, что въ ней пребываетъ полнота власти, и только часть этой полноты изливается на другихъ. Отсюда эта Церковь есть единая и вселенская въ томъ смысль, что она имъетъ подъ собою всѣ другія. Сообразно съ истиннымъ смысломъ слова, существуетъ только Римская Церковь-вселенская, потому что она одна превознесена превыше другихъ.... Вы спрашиваете меня, какимъ образомъ Римская Церковь есть мать Церквей? Она есть мать не по времени, но по достоинству. Іерусалимская Церковь можеть быть признаваема матерью



<sup>1)</sup> Мы установили подлинный смыслъ ихъ прежде, въ 1-й главе настоящаго сочинения.

въры, потому что эта въра вышла изъ ея нъдръ; а Римская Церковь есть мать върующихъ, потому что она поставлена выше всъхъ ради преимуществъ своего достоинства". Затъмъ Иннокентій восхваляетъ патріарха за его желаніе единства; далье присовокупляетъ, что онъ долженъ уважать и повиноваться Римской Церкви и ея епископу, какъ своему главъ; что папа прійметъ его, подъ условіемъ, если онъ подчиниться, какъ долженъ подчиняться члена главъ; но если онъ откажется уважать и повиноваться, то это вынудить его дъйствовать противъ него и противъ Греческой Церкви.

Иннокентій III любиль говорить въ тонь господина. Подобнымь же образомь онъ выражается и въ своемь отвыть императору; онъ объявляеть, что согласень на созваніе собора, хотя устройство Церкви не есть соборное; что онъ позоветь на соборь патріарха; что если патріархь захочеть подчиниться Римской Церкви и оказать ей должное повиновеніе, то мирь будеть заключень съ нею. Онъ просить императора позаботиться, чтобы патріархь прибыль на соборь съ этими расположеніями. Онъ оканчиваеть свое письмо угрозами.

Однако же онъ не приводитъ въ исполнение своихъ угрозъ, ибо понималъ, что для успъха, организованнаго тогда крестоваго похода, онъ долженъ былъ поступать осторожно съ Греческимъ императоромъ. Поэтому онъ писалъ къ крестоносцамъ, оставлявшимъ Венецію и направлявшимся къ Константинополю: "Пусть никто изъ васъ не обольщаетъ себя, полагая, что позволительно опустошать и грабить Греческую землю, подъ предлогомъ, что она недостаточно подчинена святому престолу, и императоръ ея похитилъ имперію у своего брата. Каково бы ни было преступленіе, совершенное имъ или его подданными, не ваше дъло судить объ этомъ, и вы приняли крестъ не для отмщенія этой неправды".

Крестоносцы прекрасно знали, что ихъ успъхи будутъ награждены отпущеніемъ вины. Въ Венеціи они заключили трактатъ съ юнымъ Алексвемъ, сыномъ Исаака и племянникомъ императора. Этотъ князь объщалъ подчинитъ Греческую Церковь папскому верховенству, если крестоносцы возвратятъ ему тронъ, похищенный его дядею,—и объщалъ присоединиться къ

крестоносцамъ противъ мусульманъ. Прибывши къ Константинополю, крестоносцы показали народу юнаго Алексѣя, но сейчасъ же поняли, что этимъ путемъ они не возбудятъ никакой симпатіи. Тогда они рѣшились обложить городъ, который взяли штурмомъ. Они извѣстили объ этомъ папу письмомъ, въ которомъ старались извинить свое нападеніе на Грековъ 1): "Жестокій похититель престола (Алексѣй Ангелъ), многими рѣчами склонялъ народъ и убѣдилъ его, что латиняне пришли уничтожить его древнюю свободу и подчинить имперію своимъ законамъ и папской власти. Это до такой степени настроило ихъ противъ насъ и противъ юнаго князя, что они не захотѣли насъ выслушатъ". Крестоносцы заявляютъ, что греки первые аттаковали ихъ. Они разсказываютъ обо всемъ, что дѣлаетъ для нихъ старый императоръ Исаакъ, въ согласіи съ своимъ сыномъ Алексѣемъ, и старательно присовокупляють:

"Онъ объщаеть оказывать вама такое же подиновенее, какое каволические императоры, его предшественники, оказывали папамъ, и объщаеть употребить всю свою власть, чтобы привесть къ тому же Восточную Церковь".

Одинъ изъ вождей крестоносцевъ, князъ Сенъ-Поль, съ своей стороны писалъ герцогу Лувенскому (Louvain): "Мы до такой степени успѣшно ведемъ дѣло Спасителя. что Восточная Церковь,—коей Константинополь былъ нѣкогда митрополіею, будучи соединена съ папою, своимъ главою, вмѣстѣ съ императоромъ п со всею его имперіею, какъ это было въ древнія времена,—признала себя дочерью Римской церкви и смиренно хочетъ повиноваться ей на будущія времена. Самъ патріархъ долженъ отправиться въ Римъ для полученія своего палліума, и клятвенно обѣщалъ исполнить это вмѣстѣ съ императоромъ".

Юный Алексви писаль папъ въ томъ-же смыслъ:

"Мы признаемся, говорить онъ, что главною причиною, побуднвшею крестоносцевъ помочь намъ, было то, что мы добровольно и клятвенно объщали, что смиренно признаемъ Римскаго первосвященника церковнымъ главою всего христіанства и



<sup>1)</sup> Cm. Villehardoin; cm. It. Godef. ad ann. 1203; Raynald. Annal: Innocent III, Epist.

преемникомъ св. Петра, и что мы воспользуемся всею нашею властію для приведенія Восточной Церкви къ этому признанію, хорото понимая, что это единеніе будеть очень полезно для имперіи и очень славно для насъ. Мы повторяемъ тѣ же объщанія предъ вами чрезъ этихъ представителей, и испрашиваемъ вашихъ совътовъ для приведенія Восточной Церкви къ тому же".

Понятно поэтому, что единеніе было только подчиненіемъ римскому престолу. Крестоносцы и покровительствуемый ими князь понимали, что одни только такія объщанія могли привесть Иннокентія III къ одобренію того, что онъ прежде порицалъ. Иннокентій отвъчалъ Алексью, что онъ одобряетъ его расположенія относительно возсоединенія Восточной Церкви. Если онъ останется върнымъ своимъ объщаніямъ, то папа объщаетъ ему всякаго рода благополучіе, а если отступить отъ нихъ, то онъ предсказываетъ ему пораженіе отъ его враговъ.

Иннокентій немедленно отв'вчаєть и крестоносцамъ. Овъ опасается, что они припудили Алекс'вя дать об'вщаніе подчинить Восточную Церковь только ради извиненія своего проступка. "Мы, говорить онъ, будемъ судить объ искренности вашихъ д'вйствій по сл'вдующимъ обстоятельствамъ: если императоръ пришлеть намъ документы (lettres-patentes), которые мы можемъ сохранять, какъ собственноручное доказательство его присяги; если патріархъ пошлеть къ намъ торжественную депутацію для признанія первенства Римской Церкви и дасть обышаніе повиноваться намъ; если испросить у насъ палліумъ, безъ котораю нельзя законнымъ образомъ исполнять патріаршихъ обязанностей".

Подобное ученіе могла ли признать Восточная Церковь ученіем в первых в всеми в вковъ?

Вскорѣ возникло разногласіе между крестоносцами и Алексѣемъ, который, сдѣлавшись императоромъ, забылъ свои обѣщанія. Но этотъ юный принцъ отчуждилъ и грековъ, взошедши на престолъ при помощи латинянъ. Онъ былъ низложенъ. Константинополь подпалъ власти авантюриста. Крестоносцы рѣшили, что этотъ авантюристъ не имѣетъ никакого права на корону, и греки тѣмъ менѣе должны быть пощажены, что отказались от повиновенія папъ. Поэтому они вторглись въ го-

родъ и возвели на императорскій престолъ одного изъ своихъ, Балдуина, князя Фландрскаго. Константинополь былъ разрушенъ и всф церкви были осквернены, ограблены и опустошены.

Латинская Константинопольская имперія началась въ 1204 году и окончилась въ 1261. Въ теченіи этого почти полув'єковаго періода, ненависть между греками и латинянами достигла ужасающихъ разм'єровъ. Маркизъ Де-Монферратъ, вождь крестоваго похода, писалъ пап'є, что если Константинополь езятъ, то главнымъ образомъ для оказанія услуги святому престолу, и для приведенія грековъ къ должному повиновенію. "Посл'є нашего удивительнаго завоеванія, присовокупляетъ онъ, мы д'єлали все только въ видахъ присоединенія къ святому престолу Восточной Церкви, и мы ожидаемъ въ этомъ д'єл'є вашего сов'єта".

Иннокентій въ своемъ отвътъ поридаеть крайности и святотатства, въ которыхъ крестоносцы оказались виновными. Греки, присовокупляеть онъ, въ виду дурнаго обращенія со стороны тъхъ, которые хотъли принудить ихъ подчиниться Римской Церкви, не могли рѣшиться на это; потому что они видъли въ латинянахъ только преступниковъ и совершителей дълъ тьмы, и отвращались отъ нихъ, какъ отъ собакъ... Во всякомъ случат, говорить за-темъ папа, суды Божін непроницаемы"; вотъ почему папа не хочетъ легкомысленно обсуждать этого дъла. "Возможно, что греки были правосудно наказаны за свои гръхи, хотя вы дъйствовали несправедливо, насытивши свою ненависть въ отношеніи къ нимъ; возможно, что Богъ правосудно васъ вознаградилъ, сдёлавъ васъ орудіемъ Своего собственнаго отмщенія". Очевидно, что Иннокентій III быль достаточно холодень, предаваясь тонкимь различеніямь при видъ города, покрытаго кровью и развалинами. Заключеніе его письма служить достойнымь увънчаніемь предшествующаго. "Оставимъ, говоритъ онъ, недоумънные вопросы. Если что достовърно, такъ это то, что вы можете сохранить и защитить землю, пріобретенную вами по суду Божію; но вовсякомъ случать, подъ тъмъ условіемъ, если вы возстановите имущества Церквей и останетесь навсегда върными святому престолу и намъ".

Итакъ верховенство было великою и единственною цѣлію. Самыя преступленія становились добродѣтелями, коль скоро авторитетъ святаго престола былъ распространяемъ и поддерживаемъ этимъ.

Не довольствуясь одобреніемъ взятія Константинополя, Иннокентій предпринималъ еще прочно основать новую имперію. Вотъ почему онъ написалъ къ Франкскимъ епископамъ окружное посланіе, коего сущность состоитъ въ слѣдующемъ: "Богъ, желая освятить свою Церковь присоединеніемъ схизматиковъпредалъ имперію горомтъ, суевърныхъ и неповинующихся грековъ смиреннымъ, благочестивымъ, католическимъ и повинующимся латинянамъ. Новый императоръ Балдуинъ приглашаетъ всякаго рода людей. клириковъ и мірянъ, благородныхъ и простолюдиновъ, всякаго пола и всякаго состоянія, прибыть въ его имперію для полученія тамъ богатствъ сообразно съ своими заслугами и своими качествами". Вотъ почему папа приказываетъ епископамъ приглашать всѣхъ людей отправляться туда, и онъ обѣщаетъ крестоносную индульгенцію тѣмъ, которые прійдутъ укрѣпить новую имперію.

Балдуинъ просилъ папу прислать ему латинскихъ церковниковъ для утвержденія папской Церкви на Востокѣ, и Иннокентій написалъ новое окружное посланіе къ Франкскимъ епископамъ: "Пошлите, говоритъ онъ, въ эту страну книги, которыя вы имѣете въ излишествѣ, по крайней мѣрѣ, для скопированія, дабы Восточная Церковь согласовалась съ Западною Церковью въ хваленіяхъ Богу". Такимъ образомъ досточтимыя восточныя литургіи не нашли милости у папства. Оно пожелало учрежденія новой Церкви въ новой греко латинской имперіи.

Балдуинъ учредилъ въ Константинополѣ латинскій клиръ и назначилъ канониковъ, коихъ опредѣлилъ для святой Софіи. Они избрали патріархомъ венеціанца Оому Морозини. Иннокентій нашелъ незаконнымъ только избраніе; вотъ почему, вмѣсто утвержденія, онъ прямо отъ себя назначаетъ патріархомъ того же самого Оому. Его письмо заслуживаетъ быть приведеннымъ: "Что касается личности избраннаго, писалъ онъ, то онъ намъ достаточно извѣстенъ, равно какъ и братьямъ нашимъ кардиналамъ, по причинѣ долговременнаго пребыванія у насъ; мы

знаемъ, что онъ благороднаго происхожденія и прекрасныхъ нравовъ, благоразуменъ, осмотрителенъ и достаточно просвѣщенъ. Но изслѣдовавши избраніе, мы не нашли его каноническимъ; ибо такъ какъ міряне не имѣютъ никакой власти располагать церковными дѣлами, то Константинопольскій патріархъ не долженъ быть избираемъ властію никакого свѣтскаго государя. Кромѣ того, венеціанскіе клирики, которые называютъ себя канониками святой Софіи, не имѣютъ права избирать, не будучи утверждены при этой Церкви ни нами, ни нашими легатами, ни нашими уполномоченными. Вотъ почему мы отмѣнили это избраніе въ нашей консисторіи". Далѣе папа объявляетъ, что желая позаботиться объ этой Церкви, коей устроеніе (disposition) исключительно принадлежитъ ему, онъ назначаетъ патріархомъ того же Өому, вз силу полноты своей власти".

Ничто въ Церкви не можетъ быть законнымъ безъ посредства этой полноты власти; таково притязание папства.

Иннокентій принимаеть на себя защиту церковных имуществь, часть коихъ крестоносцы присвоили себь. "Неприлично, говорить онь, чтобы святой престоль авторизироваль этоть пункть. Болье того. Такъ какъ крестоносцы заключили свои договоры съ Венеціанцами въ честь Римской Церкои, какъ они новорять объ этомъ почти при каждомъ члень, то мы не можемъ утвердить того, что оскорбляеть эту честь".

Иннокентій возвель Өому Морозини, бывшаго только упо-діакономъ, въ діаконство, священство и епископство; затѣмъ обнародовалъ буллу, въ которой выражается слѣдующимъ образомъ: "Преимущество благодати, которое святой престолъ даровалъ Византійской Церкви, ясно свидѣтельствуетъ о полнотть власти, полученной этимъ престоломъ отъ Бош; потому что святой престолъ поставилъ эту Церковь въ рядъ патріархальныхъ церквей. Онъ извлекъ ее какъ бы изъ праха; онъ вознесъ ее превыше церквей Александріи, Антіохіи и Іерусалима; онъ поставилъ ее подлѣ (апртès) Римской Церкви превыше всѣхъ другихъ". Иннокентій принимаетъ тотъ фактъ, что Константинопольская Церковь занимаетъ вторую степень въ Церкви. Но онъ приписываетъ это Римскому престолу, хотя этотъ престоль протестовалъ противъ опредѣленій великихъ соборовъ Константинопольскаго и Халкидонскаго, усвоившихъ, вопреки ему, эту вторую степень Константинополю. Такимъ то образомъ папство въ средніе въка исказило исторію для изобрътенія доказательствъ въ защиту своихъ притязаній.

Греческій патріархъ Константинополя, Іоаннъ Каматеръ, удалился во Оракію и подалъ заявленіе объ отреченіи. Онъ былъ замѣщенъ Михаиломъ Авторіаномъ, который короновалъ греческаго императора Оеодора Ласкариса. Тотъ и другой основали свою резиденцію въ Никеѣ въ Виоиніи.

Французы и венеціанцы вступили въ борьбу по поводу новаго латинскаго патріарха и изъ за дѣлежа церковныхъ имуществъ. Оома обратился къ папѣ, который отиѣчалъ ему длиннымъ письмомъ; мы приведемъ изъ него слѣдующее извлеченіе: "Между четырьмя животными, окружающими престолъ, Іезекеиль помѣщаетъ орла выше другихъ, потому что, между четырьмя патріархальными Церквами, изображаемыми этими животными, которыя вокругъ святаго престола суть какз-бы его слуги, животное Константинополя обладаетъ превосходствомъ".

Такимъ образомъ Римъ владъетъ трономъ. Императорскій орель, символь Константинополя, должень быть признаваемь первымъ символическимъ животнымъ, который чтитъ папу. Такова скромная идея, которую Иннокентій III ималь о своей власти. Такимъ то образомъ онъ усвояетъ божественное происхождение преимуществамъ Константинополя, потому что преимущества эти идуть отъ святаго престола, органа Божія. Посл'в этихъ предварительныхъ словъ, папа сообщаетъ Оом'в инструкціонныя правила, между которыми зам'ятимъ следующія: "Вы меня спрашиваете, какимъ образомъ вы должны упорядочивать епископства тахъ странъ, въ которыхъ живутъ одни лишь греки, и епископства тъхъ странъ, въ которыхъ греки смѣшаны съ латинянями. Въ первыхъ странахъ вы должны поставлять епископовъ грековъ, если найдете, что они будуть вамь върны и захотять принять отъ васъ посвященіе. Въ смѣшанныхъ же странахъ, вы будете поставлять латинянъ и предпочтете ихъ грекамъ... Если вы не можете привесть грековъ къ латинскому обряду, то должны терпъть ихъ обрядъ до тъхъ поръ, пока святой престолъ распорядится иначе". Таково было постоянное правило, принятое папствомъ въ отношеніи къ *грекамъ уніатамъ*; терпѣть до тѣхъ поръ, пока можно будетъ подчинить.

Со времени этой эпохи, на Востокъ открылись властію папы двъ православныя Церкви, противоположныя другъ другу. И съ этихъ поръ раздъленіе стало совершившимся фактом (1206). Схизма, какт очень хорошо писалъ папъ Адріану IV епископъ Оессалоникійскій, не существовала въ действительности прежде этой эпохи. Существоваль лишь простой протесть Восточной Церкви противъ римскихъ нововведеній. Этотъ протесть обнаруживался прежде Михаила Керулларія и даже прежде Фотія. Во время же этихъ патріарховь онъ приняль характерь болье острый, потому что Римъ более и более вдавался въ новшества, и хотель наложить абсолютизмь на всю Церковь; но въ сущности схизма не была еще установлена, какъ справедливо замъчаетъ Флёри по поводу сношеній Мануила Комнина съ Александромъ III: "Нельзя сказать, чтобы съ его временъ греческая схизма была уже образована" 1). Это замъчаніе, невольно высказанное ученымъ историкомъ, который не можетъ быть заподозрѣнъ въ пристрастіи къ Церкви восточной, имѣетъ важность очевидную для каждаго. Отсюда надобно заключить, что ни Фотій, ни Михаилъ Керулларій не создавали схизмы. По нашему мнѣнію, именно папство, вызвавши протесты Восточной Церкви и закръпивши ихъ своими автократическими притязаніями, основало схизму на самомъ дѣлѣ. Истинный виновникъ этой схизмы есть папа Иннокентій III. Схизма началась латинскою Церковію въ Іерусалимь; она завершилась латинскою Церковью въ Константинополъ.

Это подтверждаетъ правдивая и безпристрастная исторія. Папство, установивши схизму, закрѣпило ее, учредивши латинскія епископства въ городахъ, гдѣ существовали греческія епископства, установленныя со временъ апостольскихъ. А такъ какъ его латинскіе епископы не могли занимать здѣсь кафедръ, то папство установило титулы in partibus infidelium (епископовъ для странъ людей невърующихъ), какъ будто апостольская Цер-

<sup>1)</sup> Флери, Hist. Eccl., liv. LXXIII, § 32.

ковь на Востокъ среди своихъ членовъ имъла только людей невърующихъ.

Иннокентій III померъ въ 1216 году. Его преемники продолжали его дело. Но и греческие императоры въ Никев, видя себя въ опасности пасть вследствіе нападеній латинских винераторовъ Константинополя, решились следовать политике своихъ предшественниковъ въ отношении къ папству. По просъбъ императора Іоанна Ватакія, патріархъ Германъ писаль къ папъ Георгію IX (въ 1232 г.) письмо, исполненное наилучщими мыслями 1). Онъ начинаетъ обращениемъ къ Іисусу Христу, краеугольному камию всёхъ націй въ одной и той же Церкви; онъ признаетъ первенство Римскаго епископа и заявляетъ, что не хочеть оспаривать его; далье онь присовокупляеть: "Поищемъ со всею, возможною тщательностію, кто были виновники раздъленій. Если это мы, то укажите намъ совершенное нами зло, и примънительно къ нему врачевство; если это латиняне, то мы не можемъ думать, чтобы намфреніемъ вашимъ было оставаться вив наследія Господня, по неведенію или по преступному упрямству. Весь міръ согласенъ, что разділеніе произошло отъ различныхъ върованій, отъ нарушенія каноновъ, • отъ перемъны обрядовъ, перешедшихъ къ намъ по преданію отъ нашихъ отцовъ. Но весь міръ служитъ также свидітелемъ, что мы смиреннымъ образомъ просимъ васъ соединить насъ во истинъ, послъ совершенія тщательнаго изслъдованія, дабы съ той и другой стороны не было произносимо обвинения въ схизмъ". Изобразивши картину несчастій, которыя это обвиненіе привлекло на нихъ со стороны крестоносцевъ, Германъ восклицаетъ: "Этому ли учить св. Петръ, когда внушаетъ пастырямъ управлять своимъ стадомъ безъ насилія и господствованія? Я знаю, что съ той и другой стороны признають себя поступающими основательно и не признають себя ошибающимися. Пусть такъ! Обратимся же къ св. Писанію и къ Отцамъ".

Германъ обратился также къ кардиналамъ, составлявшимъ папскій совътъ. "Позвольте намъ, писалъ онъ имъ, высказать



<sup>1)</sup> См. это письмо въ Собраніи соборова Р. Labbe, t. X. См. также историка Матье. Парижъ.

истину: раздѣленіе произошло отъ тиранническаго угнетенія, совершеннаго вами, и отъ чрезмѣрныхъ требованій (exactions) Римской Церкви, которая вмѣсто того, чтобы быть матерью, есть мачиха, и которая попираетъ другія Церкви тѣмъ болѣе, чѣмъ болѣе онѣ унижаются предъ нею... Мы соблазняемся вами, при видѣ васъ, заботящихся единственно о земныхъ благахъ, собирающихъ со всѣхъ сторонъ золото и серебро, и превращающихъ царства въ дапниковъ". Поэтому Германъ требуетъ тщательнаго изслѣдованія вопросовъ, раздѣляющихъ Церковь; и чтобы дать понять важность этого изслѣдованія, онъ замѣчаетъ, что множество народовъ согласны съ нимъ.

Григорій IX 1) не посл'єдоваль за Германомъ на ту почву, на которую этотъ патріархъ хотьль его позвать. Онъ укоряль Греческую Церковь въ слишкомъ большомъ подчинении свътской власти, что отнимаетъ у пей ея свободу; но онъ не говорить, въ чемъ же состоить свобода? -- Для всъхъ христіанъ эта свобода состоитъ въ правѣ сохранять откровенное ученіе п апостольскіе законъ въ ихъ неповрежденности. Съ этой точки зрвнія Восточная Церковь не была ли всегда болье своболною, чемъ Церковь Западная? Если же Церковь будеть жертвовать истиною ради повиновенія императору или папіт-королю, то она равно будетъ порабощенною. Не удивительно ли, что поработивши Церковь латинскую и стремясь наложить иго на Церковь Восточную, папство говорить этой последней о свободъ? Григорій IX, вмісто согласія на предлагаемыя ему обсужденія, об'ящаеть послать къ патріарху двухъ доминиканцевъ и двухъ францисканцевъ, для выясненія ему своихъ пам'треній и намфреній кардиналовъ. Эти монахи въ следующемъ году (1233) действительно отправились въ Никею, и принесли натріарху Герману письмо, въ которомъ пана сравниваетъ Греческую схизму съ Самарійскою. Надобно согласиться, что сравнение не особенно точное.

Въ самомъ дълъ, Римъ не былъ ни Іерусалимомъ, ни всемірнымъ храмомъ, ни стражемъ закона. Эти преимущества скоръе принадлежали Церкви Восточной, чъмъ Церкви Рим-

<sup>1)</sup> Григорія IX Epist., въ Собраніи соборове Р. Labbe, t. XI.

ской; такъ какъ эта последняя изменила догматы и апостольскія законы, между тёмъ какъ первая благоговейно сохраняла ихъ. Въ томъ же письме, Григорій IX приписываеть себе, какъ главе Церкви, двойную власть—духовную и светскую; онъ даже заявляеть, что Іисусъ Христосъ дароваль эту последнюю власть св. Петру, когда сказаль ему: "Вложи мечъ твой въ ножны". Объясненіе текста достойное миёнія, которое пап'в желательно было обосновать. Григорій IX оканчиваеть письмо, нападая на квасный хлёбь, употребляемый при Евхаристіи. "Этотъ хлёбь, говорить онъ, изображаеть тело Іисуса Христа разрушаемое, между тёмъ какъ опрёсночный хлёбь изображаеть Его тёло воскресшее и прославленное".

Четыре западныхъ монаха были приняты въ Никев съ великими почестями. Они вступили въ препирательство съ греческимъ клиромъ касательно исхожденія Святаго Духа и Евхаристіи. Существуетъ отчетъ объ этомъ препирательствѣ, составленный на Западѣ ¹). Въ отчетѣ монахи присвояютъ себѣ верхъ, какъ это само собою разумѣется; но изъ самаго ихъ донесенія видно, что они смѣшивали въ Троицѣ субстанцію съ личностію, и существенное исхожденіе съ временнымъ ниспосланіемъ Святаго Духа во Святую Церковь; что они ошибочно приводятъ мѣста изъ св. Писанія и Отцовъ; что они не могли дать отчета въ прибавкъ, сдѣланной къ символу; что они сравнивали эту прибавку совершенно незаконно и дѣлая изъ ней новый догматъ, съ разъясненіемъ, которое вселенскій Константинопольскій соборъ сообіщилъ символу перваго вселенскаго собора—Никейскаго.

Что же касается Евхаристіи, то разногласіе было почти незначительнымъ. Предъ своимъ возвращеніемъ, монахи объявили императору, что если греки хотятъ соединиться съ Римскою Церковію, они должны принять ея върованіе и подчиниться папскому авторитету. Очевидно, что они прибыли не для изслъдованія, какая есть истинная въра и законенъ ли папскій авторитетъ; а единеніе, по митнію ихъ, равно какъ и по митнію папы, не могло имть другого смысла, какъ



<sup>1)</sup> Ap. Raynald. ad ann. 1233.

только подчинение. Патріархъ же Германъ не понимель единенія подобнымъ образомъ; вотъ почему онъ созваль соборъ для изследованія пунктовь разногласія, существовавших в между греками и латинянами 1). Это собрание происходило въ Нимфеф. По донесенію самыхъ нуціевъ, они восторжествовали только тогда, когда спросили грековъ, почему они болъе не подчиняются пап'ь, признавая н'ькогда его авторитеть? Если върить имъ, греки очень затруднились отвътомъ на этотъ вопросъ и хранили молчаніе. - Достаточно подобнаго зам'вчанія. чтобы оцівнить добросов'єстность, съ которою составлено было донесеніе. Достовърно, что самые невъжественные греки знали. что папскій авторитеть никогда не быль признаваемь на Востокъ. Послъ продолжительныхъ споровъ объ исхождени Святаго Духа и объ опреснокахъ, императоръ позвалъ къ себе нунціевъ и сказалъ имъ: "Чтобы достигнуть мира, надобно съ каждой стороны сдёлать уступки. Поэтому оставьте вашу прибавку къ символу, и мы одобримъ ваши опръсноки". Нунціи отказали въ этомъ, "Какимъ же образомъ можно заключить миръ ? сказалъ императоръ. Вотъ какимъ, отвъчали нунцін Вы будете върить и учить, что нельзя совершать Евхаристіи иначе, какъ только на опреснокахъ и вы сожжете все книги, въ которыхъ преподается иное ученіе; вы будете в'єрить и учить, что Духъ Святой исходить отъ Сына, равно какъ н отъ Отца, и вы сожжете всѣ книги, въ которыхъ содержится противоположное ученіе. Папа и Церковь не уступять ни іоты изъ своего ученія; единственная уступка, которую можно вамъ сдёлать, будетъ состоять въ томъ, что васъ не обяжутъ пъть символъ съ латинскою прибавкою". Таковъ въ краткомъ изложеніи отв'ять нунціевь. Императорь быль разгифвань этимь. На последнемъ заседаніи собора, об'є стороны разошлись провозглашая взаимно другъ другу анавему. Да и нельзя было расчитывать на какой либо иной результать, кром'в этого.

Спустя тридцать лѣтъ послѣ этого собора (1269 г.), Михаилъ Палеологъ вступилъ въ Константинополь и разрушилъ латинскую имперію, которая продолжалась всего только пять-

<sup>1)</sup> Raynald, ad ann. 1233; Wading, Annal. Min., ad ann. 1233.

десять семь лёть. Папство увидёло такимъ образомъ тщету самыхъ дорогихъ своихъ надеждъ. Урбанъ IV, занявшій Римскій престоль, писаль къ Людовику ІХ, Франкскому королю, побуждая его защитить латинскаго императора, "изгнаннаго схизматическими греками, къ стыду Запада". Онъ старался поднять всю Европу и распорядился проповъдовать крестовый походъ противъ Палеолога. Этотъ императоръ попытался умилостивить папу, онъ послалъ къ нему пословъ и подарки, и объщаль ему дъятельно трудиться для соединенія церквей. Эга политика нам'вченная (inaugurée) Комнинами и усвоенная Палеологомъ, привела къ двумъ торжественнымъ собраніямъ--второму Ліонскому и Флорентійскому соборамъ, на которыхъ старались установить основанія единенія. Всъ попытки оказались безполезными: потому что папство не желало, чтобы разсуждали о его верховномъ и вселенскомъ авторитетъ, ни о защищаемыхъ имъ ученіяхъ. Климентъ IV объявилъ это формально въ проектъ единенія, посланномъ къ Михаилу Палеологу при посредствъ четырехъ Францисканцевъ 1). По мнънію этого же папы, Михаилъ виновенъ въ существующемъ раздъленіи Церквей; потому что онъ могъ обязать весь греческій клиръ подписаться подъ требованіями папства, если бы захотъль воспользоваться своею властью. Употребленіе, которое онъ можеть сдълать изъ своей власти въ дълъ принужденія греческаго клира. присовокупляетъ онъ, есть единственное средство сохранить имперію въ виду латинскихъ предпріятій. Такимъ образомъ, по мнънію Климента IV, интересъ, принужденіе и угроза вотъ настоящія средства для достиженія единенія. Михаилъ Палеологъ преимущественно боялся нападенія со стостороны Карла, короля Сициліи. Припоминая, что Климентъ IV писаль ему о соединении Церквей, какъ объ единственномъ средствъ сохранить себя отъ латинянъ, онъ писалъ Григорію f X для засвидѣтельствованія предъ нимъ о своихъ добрыхъ расположеніяхъ, въ этомъ отношеніи.

Мы не станемъ разсказывать подробно исторію сношеній,



<sup>1)</sup> Raynald., Annal Eccles.; Wading., Annal. Min; Pachymere, Hist. Orient, liv. V; Собране Соборовъ Р. Labbe, t. XI.

которыя происходили тогда между Григоріемъ в Михаиломъ Скажемъ только, что этотъ послѣдній дѣйствовалъ только въ видахъ политическихъ; что онъ злоупотреблялъ своею императорскою властію, заставляя нѣкоторыхъ епископовъ способствовать его проектамъ; что онъ преслѣдовалъ тѣхъ, которые сопротивлялись ему; что епископы, измѣнники изъ за интереса, согласились на всѣ уступки, требуемыя папою; что они были отвергнуты другими епископами, не смотря на жестокое преслѣдованіе, привлеченное на нихъ этимъ отверженіемъ; наконецъ, что сдиненіе вмѣсто того, чтобы быть установленнымъ посредствомъ этихъ интригъ и этихъ жестокостей, сдѣлалось чрезъ это еще болѣе затруднительнымъ.

Такова въ краткомъ изложеніи исторія того, что происходило на второмъ Ліонскомъ соборѣ (1274 г.) въ отношеніи къ соединенію Церквей. Все это была политика, не имѣвшая никакого религіознаго характера. Григорій Х провозгласилъ въ Ліонѣ миръ на основахъ, положенныхъ Климентомъ IV. Но этотъ миръ былъ заключенъ только съ Михаиломъ Палеологомъ и съ нѣсколькими людьми безъ убѣжденій. Восточная же Церковь признала это единеніе ничтожнымъ. Самъ Римъ былъ убѣжденъ въ немъ на столько, что Мартинъ IV отлучилъ Михаила Палеолога за то, что онъ игралъ папствомъ, подъ предлогомъ единенія (1281 г.). Андроникъ, ставшій императоромъ послѣ Михаила (1283 г.), отказался отъ политики столь мало искренней

Но политика эта была возобновлена Іоанномъ Палеологомъ на соборъ Флорентійскомъ.

Между двумя соборами Ліонскимъ и Флорентійскимъ происходили еще нѣкоторые переговоры между папами и императорами: по они не привели ни къ какой цѣли; потому что Восточная Церковь, вмѣсто приближенія къ Римской Церкви. очутилась удаленною отъ ней на столько болѣе, на сколько папство стало болѣе гордымъ и требовательнымъ.

Однако же Іоаннъ Палеологъ, пользуясь всею своею гластію, успѣлъ привлечь извѣстное число епископовъ на Флорентійскій соборъ.

На Флорентійскихъ засъданіяхъ надобно различать два отличные періодъ періодъ изложенія ученія, и періодъ уступокъ.

Посредствомъ изложенія ученія было доказано, что Восточная Церковь стоить въ разпогласіи съ Римскою Церковію по многимъ основнымъ вопросамъ, и что она сохранила свое ученіе вопреки папскимъ нововведеніямъ; потому что это ученіе было завѣщано ей апостолами и древними отцами.

Уступки же оказались въ разногласіи съ учительнымъ изложеніемъ. Почему? Потому что папа и императоръ восточный прибъгали ко всъмъ пособіямъ своего деспотизма, чтобы сломить сопротивление грековъ; потому что папа. вопреки своему формальному приглашенію, оставляль умирать съ голоду грековъ, не подчинявшихся его требованіямъ; а Восточный императоръ въ то же время сдёлалъ для нихъ невозможнымъ возвращение въ свое отечество; потому что папство съумъло привлечь на свою сторону нѣсколько честолюбивыхъ людей, коихъ измѣну оно наградило кардинальскою шапкою и другими почестями. Не смотря на веб эти средства, папство не могло достигнуть на Флорентійскомъ соборъ яснаго признанія своего верховенства. Ибо Флорентійское собраніе, въ то самое время. какъ провозгласило верховенство по божественному праву, этимъ самымъ включило въ свое опредъление оговорку, которая уничтожала его и объявляла его святотатственнымъ хищеніемъ. Въ самомъ дѣлѣ, это верховенство могло быть только хищеніемъ, коль скоро приобгали къ вселенскимъ соборамъ для опредъленія этого его характера. Итакт неправда солиала сама себы въ этомъ пресловутомъ собраніи, бывшемъ только заговоромъ противъ святаго ученія, -- утвердившемъ лишь лживую мировую сдълку, уничтоженную прежде приведенія ся къ концу. Восточная Церковь анаоематствовала виновинковъ этой сдёлки. Да и Западная Церковь, им'выпая на Базельскомъ соборф огромное число своихъ представителей, осудила главнаго виновнаго ея папу Евгенія, какъ еретика, слизматика и возмутителя протива Церкви.

Послѣ печальной Флорентійской драмы, папство не пыталось болѣе подчинить Восточную Церковь. Оно предпочло трудиться надъ постепеннымъ разстройствомъ ея, чтобы прогрессивно достигнуть порабощенія ея. Его политика была слѣдующая: по наружности уважать ученіе и обряды восточные; но пользоваться всѣми обстоятельствами и преимущественно разногла-

сіями между національностями, чтобы вліять и выставлять свой авторитеть, какъ защиту и какъ охрану національныхъ правъ; довольствоваться въ началѣ шаткимъ и неопредѣленнымъ признаніемъ этой власти; затѣмъ всѣми возможными средствами лицемѣрія и притворства укрѣпить эту власть, чтобы наконецъ злоупотребить ею противъ ученія и обрядовъ. притворно уважаемыхъ въ началѣ.

Вотъ объяснение всъхъ противоръчивыхъ буллъ, обнародованныхъ папами по поводу уній всъхъ Церквей: грековъ-уніатовъ на Востокъ и рускихъ, уніатовъ-армянъ, уніатовъ-болгаръ, уніатовъ-маронитовъ и пр. и пр.

Если, какъ надѣемся, мы издадимъ спеціальное сочиненіе о пунктахъ разнагласія, которыя существуютъ между Церковію Восточною и Церковію Римскою: то изложимъ подробно папскую политику въ этомъ отношеніи па основаніи документовъ. Мы разсмотримъ эту политику въ дѣйствіи на соборахъ—Ліонскомъ и Флорентійскомъ, при всѣхъ сношеніяхъ, существовавшихъ между папами и Константинопольскими императорами, со времени основанія латинскихъ царствъ на Востокѣ; мы увидимъ ее во всѣхъ противорѣчивыхъ буллахъ, истекавшихъ изъ Рима со времени этой эпохи до нашихъ дней.

Въ настоящемъ же сочиненіи мы имѣли цѣлію доказать: 1) что папство съ девятаго столѣтія захотѣло наложить на Вселенскую Церковь,—и притомъ во имя Божіе,—иго, неизвѣстное въ первые восемь вѣковъ; 2) что это честолюбіе вызвало со стороны Восточной Церкви законное сопротивленіе; 3) что именно папство было главною причиною раздѣленія; 4) что оно укрѣпило и увѣковѣчило его своими новшествами и преимущественно признаніемъ какъ догмата, незаконнаго верховенства, присвоемааго имъ себѣ; 5) что оно превратило это раздѣленіе въ настоящую схизму, установивши папскую Церковь въ нѣдрахъ самой канолической Восточной Церкви, воздвигнувши алтарь противъ алтаря, учредивши незаконное епископство противъ епископства апостольскаго.

Мы доказали всё эти пункты неопровержимыми фактами. Поэтому мы справедливо возвращаемъ самому папству то обвинение въ схизми, которымъ оно пользуется столь свободно

въ отношеніи къ тѣмъ, которые отказываются признать его авторитетъ, и которые во имя Слова Божія и каоолическаго преданія возстаютъ противъ его хищеній и противъ святотатственныхъ захватовъ.

Теперь скажемъ каждому искреннему человѣку: вы слышали, съ одной стороны, св. Писаніе, объясняемое согласно съ каеолическимъ преданіемъ; вы слышали вселенскіе соборы и Отцовъ Церкви; вы слышали Римскихъ епископовъ первыхъ восьми вѣковъ; съ другой стороны, вы слышали папъ, слѣдовавшихъ послѣ восьмаго вѣка: можете ли вы сказать, что ученіе и тѣхъ и другихъ есть одно и тоже? Не должны ли вы согласиться, что относительно папства существуютъ два противорѣчивыя ученія? Ученіе божественное, сохраняемое въ теченіе первыхъ восьми вѣковъ, даже въ нѣдрахъ Римской Церкви,—ученіе осуждающее всякую идею автократіи и верховенства въ Церкви Інсуса Христа; и существуетъ ученіе папское, которое дѣлаетъ изъ этой автократіи существенный и основной догматъ Церкви—догматъ, безі котораго Церковь не можетъ существовать.

Какое же ученіе каждый христіанинъ долженъ предпочитать: ученіе ли Бога, или ученіе папы? Ученіе ли Церкви, или ученіе Римскаго двора?

Надобно избрать одно изъ двухъ. Стоите ли вы за ученіе божественное, сохраняемое Церковію?—вы христіанинъ каволическій. Стоите ли вы за ученіе папства?—вы паписта, но вы не каволикъ. Только тотъ заслуживаетъ этого послѣдняго наименованія, кто въ вѣрѣ своей слѣдуетъ правилу каволическаго преданія. Это преданіе противоположно папской системѣ; поэтому вы не можете быть каволикомъ, принимая эту систему. Пора перестать играть словами, пора говорить откровенно. Будьте папистомъ, если вамъ угодно, но тогда не называйтесь уже каволикомъ. Хотите ли вы быть каволикомъ? Тогда не будьте болѣе папистомъ. Нѣтъ какой либо другой, возможной мировой сдѣлки; каволикъ и папистъ суть два слова. взаимно исключающія другъ друга.

N. N.

## мученическая кончина св. Іоанна крестителя.

I.

Вскорѣ послѣ того, какъ Богочеловѣкъ, Іисусъ Христосъ, выступилъ на путь открытаго общественнаго служенія роду человѣческому, мученически закончилъ свою непродолжительную дѣятельность Его великій Предтеча и Креститель, св. Іоаннъ.

Евангелистъ Матеей разсказываетъ объ этомъ событіи священной исторіи, упомянувши о томъ впечатлініи, какое произвель на убійцу последняго изъ ветхозаветныхъ пророковъ слухъ о дълахъ и ученіи Спасителя. "Это Іоаннъ Креститель; онъ воскресъ изъ мертпыхъ" (Мате. 14, 2)-такъ говорилъ своимъ приближеннымъ тетрархъ Галилен и Переи объ Інсусь Христь, когда до него достигла въсть о Его дъятельности. Выясняя какимъ образомъ могло возникнуть у Ирода такое, повидимому, странное митніе, св. Евангелисть повъствуетъ следующее: "ибо Иродъ, взявъ Іоаниа, связаль его, и посадилъ въ темницу за Иродіаду, жену Филиппа, брата своего; потому что Іоаннъ говорилъ ему: не должно тебъ имъть ее. И хотълъ убить его, но боялся народа; потому что его почитали за пророка. Во время же празднованія дня рожденія Ирода, дочь Иродіады плясала предъ собраніемъ, и угодила Ироду. Посему онъ съ клятвою объщалъ ей дать, чего она ни попроситъ. Она же, по наущенію матери своей, сказала: дай мит здёсь на блюдь голову Іоанна Крестителя. И опечалился царь; но ради клятвы и возлежащихъ съ нимъ, повелълъ дать ей. И послалъ отсфчь Іоапну голову въ темницф. И принесли голову его на

блюдѣ, и дали дѣвицѣ; а она отнесла матери своей. Ученики же его, пришедши, взяли тѣло его, и погребли его; и пошли. возвѣстили Інсусу" (Матө. 14, 2—12).

По тому же самому поводу, по какому сообщиль о кончинь Іоанна Крестителя св. Матоей, излагаетъ исторію мученичества Предтечи и евангелистъ Маркъ (Марк. 6, 14—16). Его повъствование, въ общихъ чертахъ сходное съ приведеннымъ повъствованіемъ перваго евангелія, представляеть нъкоторыя подробности, которыхъ не находится у евангелиста Матоея. Св. Маркъ именно прямо сообщаетъ о томъ, что побудило Крестителя къ обличенію Ирода и что, впрочемъ, ясно предполагается v ев. Матоея-это женитьба Ирода на женѣ брата его Филиппа (6, 17). Онъ же свидътельствуетъ, что смерти святаго обличителя беззаконнаго брака особенно желала Иродіада (ст. 19), а о самомъ Ироде пишетъ, что онъ "боялся Іоанна, зная, что онъ мужъ праведный и святый, и берегъ его"; мало того, Иродъ, по ев. Марку, даже "многое дёлалъ слушаясь Іоанна, и съ удовольствіемъ слушаль его" (ст. 20). "Собраніе", предъ которымъ илясала дочь Иродіады (Мате. 14, 6), состояло, по св. Марку, изъ вельможъ Иродовыхъ, тысяченачальниковъ и старъйшинъ Галилейскихъ, и имъ всъмъ "возлежащимъ" съ Иродомъ угодила своею пляскою родственная тетрарху танцовщица: что же касается самого Ирода, то ему до такой степени понравилась подчерица въ своей новой роли. что "онъ, свидътельствуетъ евангелистъ, клялся ей: чего ни попросишь у меня, дамъ тебъ, даже до половины моего царства" (ст. 23). Наконецъ, по евангелію св. Марка, дочь Иродіады, услышавъ эту клятву, сама вышла изъ залы, гдъ происходило пиршество и спросила матерь свою--- чего просить"? а послѣ ен отвѣта: "10ловы Іоанна Креститетя", возвратилась съ поспъшностію къ царю и высказала ему свою ужасную просьбу, которая немедленно же и была исполнена посланнымъ въ темницу оруженосцемъ (ст. 24--28).

Третье каноническое евангеліе—отъ Луки ничего не говорить намъ объ обстоятельствахъ, какими сопровождалось усъкновеніе главы Крестителя; оно представляетъ только разсказъ о заключеніи Предтечи Иродомъ въ темницу. Разсказъ этотъ

содержить въ себъ одну важную подробность, о которой не находимъ упоминанія въ двухъ первыхъ евангеліяхъ. Св. Лука нишеть, что тетрархъ Галилен решился воспрепятствовать проповеднической деятельности Іоанна не потому только, что быль обличаемь последнимь "за Иродіаду, жену брата своего". но и потому, что святой проповъдникъ покаянія грозиль гибвомъ Божіимъ Ироду "за все, что онъ сдълалъ худого (Лук. 3, 19), не оставляль, следовательно, ни одной черты въ резко противоречившей Божественному Закону жизни Ирода безъ обличенія съ своей стороны. Восполняя, такимъ образомъ, сказанія Матоея и Марка о причинахъ заключенія Крестителя въ тюрьму, св. Лука въ другомъ мъстъ свидътельствуетъ, что св. Іоаннъ дъйствительно принялъ мученическую смерть отъ руки Ирода: разсказывая о томъ, какъ отнесся галилейскій тетрархъ къ различнымъ толкамъ, ходившимъ въ народъ объ Інсусъ Христъ, евангелистъ влагаетъ въ его уста следующія слова: "Іоанна я обезглавиль: кто же этоть, о которомь я слышу такое"? (Лук. 9, 9) и подтверждаеть этимъ истинность повъствованій двухъ первыхъ евангелистовъ.

Что касается евангелія Іоанна Богослова, то, сообразно той цёли, какую, по мнёнію толкователей, имёль этоть Апостоль при написаніи своего сказанія о жизни и дёлахъ Спасителя, оно совсёмъ умалчиваеть о заточеніи и смерти Крестителя, какъ о такихъ событіяхъ, которыя должны быть извёстными всёмъ вёрующимъ изъ евангелій Матоея, Марка и Луки. Въ одномъ только мёстё, сказавши объ удаленіи Іисуса Христа изъ Іерусалима, послё первой Пасхи, "въ землю Іудейскую" и замётивъ, что тамъ же—въ Енонѣ, близь Салима—крестилъ и Предтеча Господень, онъ сообщаетъ, что въ то время "Іоаннъ еще не былъ заключенъ въ темницу" (Іоан. 3, 24). Этимъ отрывочнымъ замёчаніемъ мученическая кончина Іоанна Крестителя явно предполагается настолько хорошо извёстною христіанамъ, что Апостолъ не видёлъ пикакой надобности подробно имъ разсказывать о ней.

Таковы извъстія о мученичествъ св. Предтечи. заимствуемыя изъ писаній евангельскихъ. Для большей ясности ихъ пониманія необходимо сказать нѣсколько словъ о семейныхъ отношеніяхъ, упоминаемыхъ здѣсь членовъ Иродова дома.

Тетрархъ Галилеи и Переи, называемый въ нашихъ евангеліяхъ просто Иродомъ, но им'ввшій, по свид'ьтельству іудейскаго историка Іосифа Флавія, собственное имя Антипы, быль сыномъ извъстнаго Ирода Великаго и Малеасы 1) и имълъ ев супружествъ дочь сосъдняго арабскаго князя Ареты. Иродіада была дочерью брата Антипы, Аристовула (по матери изъ Маккавейскаго дома), и находилась до своего сближенія съ Иродомъ въ замужествъ за другимъ его братомъ, котораго евангелія Матоея и Марка называють Филиппомъ и который, какъ полагають, жиль частнымь человькомь вь Рамь. Проживши довольно долго въ согласіи между собою, Филиппъ и Иродіада имбли дочь Соломію, которая и является у евангелистовъ въ качествъ танцовщицы въ день рожденія галилейскаго тетрарха. Остановившись во время одной изъ своихъ поездокъ въ Римъ у этого своего брата, Антипа близко сошелся съ его женою. склопиль ее оставить ся мужа и переселиться къ нему, давъ объщание свою первую супругу отослать обратно къ отцу. Такой планъ, дъйствительно, удался ему: оскорбленная дочь Ареты. получивъ сведенія о замыслахъ своего мужа, сама оставила его, и Иродіада уже не встрътила соперницы въ домъ Антипы 2. Такимъ образомъ былъ заключенъ бракъ, прямо противный закону Моисееву (Лев. 18, 16). Законъ хотя и дозволялъ брать въ супружество жену брата, но только послъ смерти послъдняго и въ томъ лишь случав, когда отъ умершаго не оставалось детей. Антипа, между темь, взяль жену у живаго еще брата, жену, которая имъла дочь отъ перваго брака и была. сверхъ того, дочерью другого роднаго брата его.

Пропов'єдникъ правственной чистоты и покаянія, св. Іоаннъ. ревностно началъ обличать беззаконное супружество и эти постоянныя обличенія, въ связи съ обличеніями другихъ по-

<sup>1)</sup> Самарянки по происхожденію. Іос. Antiq. XV, 1, 1.

<sup>2)</sup> Antiq. XVIII, V, 1.

роковъ и недостатковъ Ирода, и привели, наконецъ, его, по свидътельству евангелистовъ, прежде всего въ темницу, а потомъ и къ самой смерти.

#### II.

Разсматривая исторію мученической кончины Іоанна Крестителя съ ея внішней, чисто фактической стороны, всякій непредубъжденный читатель не можеть не сознаться, что она не представляетъ ничего такого, что бы давало основание сомиваться въ достовърности сообщаемыхъ евангеліемъ свъдіній. Евангельскій разсказь объ этомь событін дышеть такою простотою, естественностію и безъискусственностію, какія могуть быть присущи только повествованіямь летописцевь, точно и безпристрастно заносящихъ въ свои писанія все, что имъ приходилось лично видъть или слышать; обиліе многихъ частностей въ изложеніи обстоятельствъ усъкновенія главы великаго Пророка сообщаеть сказанію священныхъ повъствователей значение документа, истинность котораго не можеть подлежать ни малейшему сомненію; самый способъ передачи евангелистами этого ужаснаго событія даетъ твердое ручательство въ томъ, что здесь невозможно предполагать и тени присутствія какой-дибо задней мысли, которая могла бы побудить ихъ къ описанію кончины Предтечи не въ томъ видъ, какъ она происходила въ дъйствительности: и у св. Матоея и у св. Марка, какъ мы видели, повествованія объ этомъ вводятся какъ бы случайно-по поводу встревожившихъ убійцу св. Іоання слуховъ объ Інсусф Христф, вводятся лишь для поясненія внечатленія, какое произвели эти слухи на Ирода, а не представляють отдельнаго и самостоятельнаго целаго, которое приведено бы было ради своей внутренней важности для исторіи Искунителя. Все это, повторяемъ, должно было бы предостеречь противъ сомнънія, а тъмъ болье противъ неосновательнаго отрицанія истинности заключающихся въ евангеліи извістій о смерти Предтечи Господня. Между темь, многіе изъ западныхъ ученыхъ высказывають недовфріе къ сообщаемымъ ев. Матееемъ и Маркомъ подробностямъ о кончинъ Іоанна Крестителя, а нізкоторые заходять вы своей критикі ввангельскаго

текста такъ далеко, что рѣшаются совсѣмъ отвергать историческую достовърность показаній священныхъ писателей. Самое большее, что, по ихъ мнѣнію, можетъ быть принято безпристрастнымъ изслѣдователемъ изъ исторіи мученичества Крестителя.—это голый фактъ казни св. Іоанна Иродомъ Антиной; что же касается частностей этого событія, то они намърѣшительно неизвѣстны, а все, что говорится объ этомъ въевангеліяхъ, поситъ ясные слѣды легенды и не имѣетъ никакого научнаго значенія 1). Основанія къ такому заключенію представляются обыкновенно слѣдующія.

"Взятое уже само по себъ, говоритъ Кёлеръ (Köhler), содержаніе евангельскихъ сказаній представляетъ обширный матеріаль для критики; и, прежде всего, въ высшей степени невъроятнымъ представляется то, что разсказывается св. Маркомъ о частыхъ и продолжительныхъ сношеніяхъ оскорбленнаго тетрарха съ его плънникомъ (Мрк. 6, 20). Хотя Иродъ и боялся Крестителя и не соглашался пролить его кровь, но во всякомъ случат онъ не могъ добровольно предлагать ему новыхъ поводовъ для повторенія обличеній, которыя такъ сильно оскорбляли его. Между тъмъ, всякія сношенія его съ Іоанномъ непременно должны были сопровождаться такими грозными упреками; ибо принимая во вниманіе характеръ Крестителя, нельзя допустить, чтобы онъ не пользовался своими встръчами съ Антипою для обличеній, и нужно полагать, отсюда, что свиданія между ними прекращались тотчасъ же послѣ того, какъ наступали; тѣмъ болѣе, конечно, не можеть быть ричи объ ήδεως ακούειν (пріятномъ выслушиванін) Іоанна со стороны Ирода 2).—Не большую долю достовърности имветъ, по Кёлеру, и сообщение о клятвъ, которая была произнесена Антипою во время пиршества и которою онъ обязывался исполнить желанія своей падчерицы даже и тогда, если бы они простирались на цёлую половину его царства. Подобный гиперболическій образь різчи, который еще можно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Köhler, Iohannes der Täufer, Halle 1884, s. 158. Hase, Geschichte Iesu, Leipz. 1876, s. 465.

<sup>2)</sup> Köhler, s. 153.

было вложить въ уста персидскаго деснота (Есо, 5, 3. 6), произвель бы почти комическое впечатление въ устахъ всецело зависимаго отъ Рима тетрарха. Невозможно, следовательно, согласиться съ тъмъ, чтобы такой искушенный жизнію человъкъ, какимъ былъ Иродъ, могъ забыться до того, чтобы произнести такую клятву предъ большимъ собраніямъ народныхъ старъйшинъ; это было бы немыслимо для него даже въ состояніи опьяненія, а между тімъ изъ евангелія вовсе не видно, чтобы онъ находился въ подобномъ состояніи 1). Самое побужденіе къ произнесенію такой необычной клятвы, какъ оно представляется евангелистами, лишено всякаго въроятія, по мньнію критиковъ. Появленіе княжны Иродова дома, стоявшей къ тому же въ родствъ съ славнымъ родомъ Маккавеевъ, въ роли танцовщицы предъ гостями тетрарха, было бы для нея сильнымъ униженіемъ, и самъ Иродъ, сохраняя свою фамильную честь, не могъ допустить ее до такого поступка. Такъ нужно, говорять, полагать потому, что хотя и нельзя считать строго доказаннымъ, чтобы только одни гетеры исполняли въ то время подобные танцы при пиршествахъ вельможт и царей, но во всякомъ случав можно признать за достовърное, что супруги князей и дъвушки изъ знатныхъ родовъ не занимались такимъ, чуть-ли не позорнымъ, деломъ 2).

Еще очевиднъе, утверждаютъ далъе, обнаруживается невъроятность евангельскаго разсказа по той его сторонъ, которая имъетъ отношеніе къ гражданской исторіи еврейскаго народа того времени. Евангелисты Матоей и Маркъ называютъ Иродіаду женою брата Иродова Филиппа (Мато. 14, 3; Мрк. 6, 17); между тъмъ она была, по свидътельству Іосифа Флавія 3), женою не этого, бывшаго тетрархомъ Трахонитиды, а другаго брата Антипы, называемаго, въ отличіе отъ галилейскаго тетраха (Иродъ Антипа) и ихъ общаго отца (Иродъ Великій), просто Иродомъ. Этотъ Иродъ, продолжаютъ, называется Іосифомъ, въ предотвращеніе отъ смъшенія его съ братьями, всегда съ осо-

<sup>1)</sup> Id., s. 154.

<sup>2)</sup> Köhler, s. 158; Hase, s. 465.

<sup>3)</sup> Antiq. XVIII, V, 1, 4.

бенною тщательностію или какъ "сынъ одного имени съ своимъ отномъ" (όμωνομος παίς), или какъ "сынъ дочери первосвященника (Маріамны) 1), такъ что та оговорка, будто онъ имълъ еще и другое имя Филиппа, не должна имъть никакой цъны. Евангелистами, следовательно, допущена здесь явная ошибка.— Такая же ошибка указывается и относительно разсказа о "плясавицъ". Евангелисты называють ее "дъвицей—хорасооч" (Мато. 14, 11, Марк. 6, 22, 23), сообщая при этомъ, что она была дочерью Иродіады, разумівется отъ перваго брака послідней съ "Филиппомъ". У Іос. Флавія однако находится извѣстіе 2), что эта дочь Иродіады-Саломія была въ замужествъ за тетрархомъ Трахонитиды, Гавланитиды и Батанен-Филиппомъ. А такъ какъ этотъ последній уже умерь въ 20-й годъ царствованія Тиверія, то несомнівню, говорять, что въ то время, когда происходило упомянутое празднование Иродомъ дня рожденія, Саломія была или вдовой, или же во всякомъ случат замужней женщиной, но никакъ не хорасто <sup>3</sup>).

Таковы всё главнёйшія основанія, которыя будто бы препятствують признать за евангельскими сказаніями о мученической смерти Іоанна Крестителя значеніе безспорнаго историческаго свидётельства. Всё они, однако же, при ближайшемъ разсмотрёніи, оказываются совершенно несостоятельными и нисколько не могуть поколебать истинности повёствованій священныхъ писателей. Для доказательства этого мы прежде всего должны привесть слёдуюція замёчанія:

а) Тотъ выводъ, какой дѣлается отрицательной критикой изъ Марк. 6, 20 о болѣе или менѣе продолжительныхъ и неоднократныхъ свиданіяхъ Ирода Антипы съ его невиннымъ узникомъ, безъ всякаго сомнѣнія нужно признать справедливымъ; но крайне несправедливо утверждать, что эти свиданія были немыслимы при тѣхъ взаимныхъ отношеніяхъ, какія существовали между тетрархомъ и Пророкомъ. Уже по тому одному, что Іоаннъ былъ заключенъ по обвиненію въ оскороленіи властителя и его жены, должно ожидать отъ Ирода личнаго раз-

<sup>1)</sup> Antiq. XVII, 1, 3; XVIII 1, 4.

<sup>2)</sup> Antiq. XVIII, V, 4; IV, 6.

<sup>3)</sup> Köhler, s. 155.

бирательства дёла, личнаго допроса и личныхъ бесёдъ съ его плънникомъ. Съ другой же стороны, предъ Антипою стоялъ не обыкновенный іудей, высказавшій недовольство правителемъ по тому или другому частному поводу, а человъкъ, выставлявшій себя посланникомъ Божіимъ, лицомъ, которое имѣло своею задачею призывать людей къ искреннему покаянію и перемънъ гръховнаго образа жизни на богоугодный и которое, этому, считало своимъ нравственнымъ долгомъ обличать всякія уклоненія отъ запов'єдей Божінхъ. Голосъ такого вдохновеннаго и властнаго пропов'вдника не могъ не производить сильнаго впечатленія на всякаго, въ комъ только еще не былъ вполнъ заглушенъ внутренній голосъ совъсти и сердце кого еще сохранило возможность отзывчивости на все святое и угодное Богу; только развѣ въ душѣ одного злодѣя или закоренѣлаго въ грѣховныхъ привычкахъ человѣка не могъ встрѣтить голосъ Предтечи никакого себъ отклика. А такъ какъ нътъ никакихъ, вполнъ достаточныхъ, основаній считать галилейскаго тетрарха такимъ закоснёлымъ грешникомъ, то очень возможно, что справедливые упреки за гръхъ со стороны св. Іоанна пробудили въ немъ сознаніе-неудовлетворительности собственнаго душевнаго состоянія и желаніе-хотя неустойчивое и скоропреходящее-исправить свою жизнь. Натъ, слъдовательно, ничего невъроятнаго въ томъ, что въ такіе-пусть и редкіе - моменты онъ забываль о личныхь обидахь, научался цънить великаго Пророка, исполнялъ его высоконравственные совъты и "съ удовольствіемъ слушалъ его". Во всякомъ случаъ такое явленіе психологически вполнѣ возможное и, какъ показываетъ жизненный опытъ, неръдко бывающее на самомъ дълъ.

б) Клятвенное объщаніе, которымъ Иродъ обязался отдать своей дочери все, что бы она не пожелала, даже "до полцарствія" своего, безъ сомнънія, мало соотвътствовало дъйствительному положенію дъла и, конечно, не могло быть исполнено въ предълахъ власти, которою надъленъ былъ тетрархъ отъ Рима. Но для правильнаго пониманія этого и подобныхъ обнаруженій душевной жизни человъка нужно въдь принимать во вниманіе не столько дъйствительное состояніе извъстнаго лица, сколько субъективное его мнъніе о себъ (а послъднее

Digitized by Google

не всегда совпадаетъ съ первымъ) и тѣ внѣшнія обстоятельства, при которыхъ возникаетъ то или другое душевное настроеніе. Прилагая эту мерку къ сказанію Евангелистовь о клятве Антипы, мы найдемъ, что оно не представляетъ собою ничего невозможнаго. Целію всей своей жизни и деятельности, особенно со времени женитьбы на Иродіадъ, Иродъ Антипа поставляль достигнуть положенія самостоятельнаго правителя своего народа; это именно стремленіе и привело его впосл'ядствіи къ трагической развязкъ, закончившей его бурную жизнь 1). Дъйствуя по возможности постоянно въ такомъ направлени во внутреннемъ управленіи страною, онъ естественно укрупляль въ себъ мысль о себъ, какъ о независимомъ повелителъ подданныхъ и если, при обыкновенномъ теченіи дель, такая мысль слишкомъ расходилась съ дъйствительностію, то, при благопріятныхъ обстоятельствахъ, она могла достигать такой степени напряженности, что эта дъйствительность выходила изъ сознанія. Такія именно обстоятельства и представились въ обстановкъ пиршества: раболъпные народные начальники, прибывшіе съ поздравленіями ко двору тетрарха, всеобщее вниманіе, направленное въ этотъ день на него. полнъйшее отсутствіе всего, что бы могло напомнить о тягостной зависимости отъ Рима, могущественное вліяніе винимхъ паровъ 2), усиливающихъ до крайней степени господствующій интересъ душевной жизни,все это настолько сильно подъйствовало на Ирода, что онъ, забывшись, на минуту могь счесть себя дёйствительно самостоятельнымъ царемъ и въ такомъ состояніи произнести свою неразумную клятву.

в) Появленіе Саломіи предъ Иродомъ и его гостями въ качествѣ танцовщицы также не заключаетъ въ себѣ ничего невозможнаго. Не нужно забывать, что она выступаетъ здѣсь не какъ танцовщица по профессіи, что одно только и было бы унизительно для кияжны знаменитаго дома, но какъ обыкно-



<sup>1)</sup> Antiq. XVIII, VII, 2.

<sup>2)</sup> Köhler говорить, правда, что Евангеліе совсёмь не утверждаеть нетрезваго состоянія Прода во время пира,— но п странно было бы требовать здёсь подобных сообщеній, къ тому же о лицахь, случайно являющихся въ евангельской исторів. Такое состояніе само собою предполагается.

венная женщина, пожелавшая почтить тетрарха тёмъ, чёмъ могла и что могло быть и для него пріятно. Если же принять вовни маніе то обстоятельство, что участіе въ танцахъ имѣ етъ своею цѣлію—доставить удовольствіе не только зрителямъ, но и не менѣе и самимъ дѣйствующимъ въ нихъ лицамъ. что мастерское исполненіе ихъ вызывало на востокѣ шумныя похвалы и одобренія исполнителямъ и, слѣдовательно, въ высшей степени льстило женскому тщеславію, которато не могла быть чужда и Саломія, то окажется, что появленіе ея на пиру въ роли "плясавицы" не представляло ничего неестественнаго со стороны личной ея готовности къ такому поступку. Можно прибавить, наконецъ, что танецъ дочери Иродіады могъ быть внушенъ ей ея матерыю, которая этимъ путемъ думала всего скорѣе и вѣрнѣе вынудить согласіе Ирода на казнь ненавистнаго ей пророка и обличителя 1).

г) Точнаго и строго-однообразнаго обозначенія Ирода Великаго не встръчается ни въ Евангеліяхъ, ни у Іосифа Флавія; одно и то же фамильное имя Ирода иногда безразлично употребляется писателями ко всемъ братьямъ, при чемъ ихъ собственныя имена совствиъ опускаются. Отсюда, Антипа называется въ евангельскомъ сказаніи о смерти Крестителя просто Иродомъ (ср. Лк. 3, 1; 13, 31; 23, 7—12); равнымъ образомъ то же лицо съ однимъ этимъ именемъ является и у Флавія (Antiqu. XVIII, V, 2; VII, 2 и др.). Вполнъ возможно, поэтому, что іудейскій историкъ, прилагая къ первому мужу Иродіады имя "Ирода", употребляеть его въ смысль фамильнаго прозванія; если же не называеть его гдьнибудь въ другомъ мъсть, кромь того, Филиппомъ, то это легко объясняется тъмъ, что, вообще ръдко упоминая объ этомъ потомкъ Ирода Великаго, не игравшемъ замътной политической роли въ исторіи еврейснаго народа, онъ и не имѣлъ случая обозначить его такимъ образомъ. Что же касается евангели-



<sup>1)</sup> Предполагал, что мысль о пляскъ внушена Саломіч Иродіадой, нужно думать, что дочь не знала о замыслахъ, побудившихъ къ этому ея мать и то послъдняя, не увъренная твердо въ успъхъ своего новаго нападенія на мужа, сама просила Саломію увъдомить ее о впечатлівнія, какое произведеть танецъ на Ирода. Такимъ образомъ можно понимать Мрк. 6, 24.

стовъ, то, назвавши уже тетрарха Галилеи семейнымъ прозваніемъ Ирода, они, для избѣжанія недоразумѣній, вынуждены были назвать его брата, мужа Иродіады, собственнымъ его именемъ Филиппа, которое и сохранилось, вслѣдствіе этого. только въ однихъ ихъ писаніяхъ.

д) Наконецъ, относительно послѣдняго, указываемаго критикою, противорѣчія евангелистовъ Іосифу—въ наименованін Саломіи дѣвицею—хора́сю»—нужно замѣтить, что такого противорѣчія, на самомъ дѣлѣ, вовсе не существуетъ, потому что миѣніе о замужествъ Саломіи въ указанное время не имѣетъ за себя ни какихъ твердыхъ основаній. Флавій ничего не сообщаетъ о томъ, когда именно послѣдовалъ ея бракъ съ тетрархомъ Трахонитиды; а если и говоритъ, что послѣдній умеръ въ 20-й годъ царствованія Тиверія, то промежутокъ, заключающійся между этимъ событіемъ и смертью Крестителя 1),

<sup>1)</sup> Для определенія неизвъстнаго намъ точно времени кончины св. Іоанна, могуть имьть значение следующия соображения. Евангелисть Лука свидьтельствуеть, что Предтеча выступиль на проповедь въ 15 г. царствованія Тиверія (Ак. 3, 1). А такъ какъ Тиверій вступнят на римскій престоль посліт смерти импер. Августа, случившейся 19 Августа 767 г. отъ основанія Рима, то 15 г. царствованія Тиверія будеть обнимать время отъ 19 Авг. 781 по 10 Авг. 782 г. Съ другой стороны, весьма втроятно, что имечно въ 782 г. римс. имело место то путешествие Антипы въ Римъ, которое предоставило ему случай познакомиться съ Продіадой. І. Флавій выразительно замічаеть, что Иродь предприняль это путемествіе для жите нінарноло оп, ашил колитаравов ано йомод от и чаково абф акиротольник дълъи. Обстоительствомъ, которое заставило его вести такія дъла въ Римъ, съ въроитностію можно полагать смерть Ливіи, владенія которой примыкали къ владъніянь тетрарха гализейскаго, для котораго, понятно, было выгодно пріобръсть въъ нихъ что-либо на свою долю; а такъ какъ Лявія умерла, по Тацвту (Annal. V. 1), въ консульство двухъ Гемміевъ, начавшееся съ января 782 г., то и путешествіе Антипы падаеть можеть быть на этоть самий годь (ср. Вѣра и Разумь 1891, № 19; Историческія дапныя для определенія хронологіи св. событій-И. К.) н всего скоръе навесение мъсяцы, какъ наиболъе благопріятные для морскихъ путешествій. Возвратившись, так. образомъ, изъ Рима около осени 782 г., Иродъ вступиль въ бракъ съ Иродіадой, вызвавшій обличенія І. Крестителя. Прошло еще нъкоторое врсмя прежде чемъ Антипа, узналъ объ этихъ обличенияхъ и получилъ возможность завлючить Іоанна въ темницу. Данныя для определенія этого посабдняго событія представляеть исторія земной жизни Спасителя. Родившійся только 6-ю ивсяцами поздиве Своего Предтечи (Лк. 1, 26), Інсусъ Христосъ выступиль на путь общественнаго служения всего въроятите въ следующемъ 783 г. ри. и въ Нисанъ мъсяцъ совершилъ Свою первую Пасху, по окопчани которой, узнавъ о заключения Іоанна, удилился изъ Іуден въ Галилею (Іоан. 4, 1, 3 ср.

во всякомъ случать достаточно великъ для того, чтобы въ теченіи его совершилось бракосочетаніе Филиппа и Саломіи. Не останавливаемся уже на томъ, что утвержденіе отрицательной критики, будто Саломія могла быть въ день празднованія Иродомъ его рожденія вдовою, лишено всякаго втроятія: кончина Предтечи произошла гораздо ранте 20-го года царствованія Тиверія.

III.

Изложенныя замізчанія показывають, что достовірность евангельскаго повъствованія о мученической копчинъ Іоанна Крестителя съ фактической стороны не подлежить ни малейшему сомнѣнію. Болѣе затруднительнымъ представляется вопросъ о внутреннихъ причинахъ, которыя вынудили Ирода дать свое согласіе на усъкновеніе главы великаго Пророка. Правда евангеліе ясно свид'ьтельствуеть, что тетрархъ "связалъ Іоанна за Иродіаду, жену Филиппа, брата своего (Ме. 14, 3; Марк. 6, 17), и что потомъ казнилъего по просьбъ этой самой Иродіады, но евангеліе не раскрываетъ подробно, чъмъ руководился въ этомъ случав Антипа — чувствомъ-ли личнаго раздраженія просьбами жены, или же соображеніями политическаго свойства. Еще затруднительные становится рышение поставленнаго вопроса отъ того, что кромъ евангельскаго разсказа о кончинъ Крестителя дошло до насъ сообщение о томъ же предметъ іудейскаго историка І. Флавія—сообщеніе значительно разнящееся отъ извъстій, даваемыхъ Евангеліемъ. Повъствуя о войнъ между

<sup>3, 23. 24).</sup> Слъдовательно, вскоръ послъ Пасхи въ первой половинъ 783 г. рм., Предтеча уже былъ лишенъ свободы и находился въ заключени. Какъ долго продолжалось это заключение—неизвъстно, но Господь, снова прибывшій въ Герусалимъ на "праздникъ Гудейскій боан. 5, 1), говоритъ объ Іоаннъ, какъ о человъкъ, не живущемъ уже на землъ (ст. 35). Принимая то мнъніе, что здъсь разумъется праздникъ Пуримъ, совершавшійся за мъслиъ до Пасхи, въ данномъ случать второй со времени выступленія І. Христа на проповъль, т. е. Пасхи 784 г. рм., или же,—что здъсь разумъется самая эта Пасха, получимъ, что Креститель былъ казненъ въ періодъ времени отъ второй половины 783 до начала 784 г. рм.—Такимъ образомъ, допуская даже крайній срокъ кончины св. Іоанна—первые два мъсяца 784 г., мы должны признать, что разстояніе между этимъ событіемъ и смертью тетрарха Филиппа простирается до 3-хъ лътъ (20-й годъ царствованія Тиверія соотвътствуетъ 786/г. г., считая отъ основанія Рима), какового времени, конечно, вполнѣ достаточно для заключенія помянутаго брака.

Иродомъ и его тестемъ Аретою, оскорбленнымъ въ лицъ отвергнутой Иродомъ его дочери и упомянувши о пораженіи войскъ тетрарха, Флавій продолжаєть: "нікоторые изь іудевь думали, что Иродъ погибелію воинства наказань быль оть Бога, въ отмщеніе за смерть Іоанна, прозваннаго Крестителемъ. Ибо онъ повелълъ лишить жизни сего праведнаго мужа, возбуждавшаго іудеевь къ добродфтельной жизни и научившаго ихъ чтобы, храня между собою правду, а къ Богу наблюдая должное почтеніе, они приступали потомъ ко крещенію. Сіе омовеніе, пропов'ядываль онъ имъ, тогда лишь угодно будеть предъ Богомъ, когда вы станете употреблять его не для одной только чистоты тела, но и для очищенія себя оть пороковъ. А такъ какъ народъ, восхищенный его ученіемъ, стекался къ нему въ великомъ множествъ, то Иродъ опасаясь, чтобы такая власть сего мужа не превела къ отступленію отъ него его подданныхъ, которые все готовы были сдёлать по его совёту, разсудиль за благо прежде, нежели произойдеть въ народъ какое - нибудь возмущение, лучше лишить Іоанна жизни, чтмъ сямому, подвергнувшись какому-либо бъдствію, послъ безполезно раскаиваться. Итакъ, Іоаннъ, по этому подозрвнію Иродову, посаженъ быль въ узы и отосланъ въ замокъ Махеронъ, въ которомъ и дишенъ былъ жизни. По кончинъ его іудеи думали, что последовавшая войску Иродову гибель была мщеніемъ Божіимъ за смерть сего мужа" (Antiqu. XVIII, V, 2). Имъя въ виду это сообщение Іосифа, накоторые находять, что главными мотивами, побудившимъ Ирода къ заключенію и казни Предтечи, были именно политическія опасенія; если же евангеліе свидьтельствуеть, что мученическая кончина св. Іоанна была слъдствіемъ обличеній преступнаго брака, то, говорять, съ одной стороны это можно понимать такъ, что обличенія только усилили уже существовавшее недовольство Ирода на узника, а съ другой, --- возможно и такое толкованіе, что они были причиною смерти не сами по себъ, а потому, что могли вызвать въ народъ опасное возбуждение и волнение 1). Фолькмаръ (Volkmar) заходить въ доверіи І. Флавію такъ далеко, что решительно



<sup>1)</sup> Strauss, Das Leben Jesu, 1, 5396; Hase, s. 466.

отвергаетъ всякія, чисто личныя причины, о которыхъ повидимому говорится въ евангеліи. Указывая на то, что Предтеча казненъ, по Іосифу, въ Махеронъ, онъ утверждаетъ, что этого не могло быть послѣ брака Ирода съ Иродіадой, вызвавшаго разводъ его съ дочерью Ареты, не могло быть потому, что дочь Ареты, уходя изъ дому Антипы, отправилась, по Флавію, именно въ Махеронъ "подвластный тогда ея отцу" 1). Если, такимъ образомъ, этотъ замокъ находился во владеніи Ареты, то понятно, что въ виду возникшихъ послъ развода враждебныхъ отношеній последняго къ своему зятю, онъ не могъ быть мъстомъ казни пророка, обличившаго Антипу за этотъ самый разводъ; казнь, следовательно, могла произойти здесь только раньше брака съ Иродіадой, когда отношенія между сосъдними князьями были еще дружественными и когда Иродъ могъ располагать крипостію, какъ своею личною собственностію; если же Предтеча казненъ до развода, то ясно не за обличение его, какъ говорится въ Евангеліи, а именно по политическому подозрънію, какъ сообщаетъ Іосифъ 2).

Обращаясь, однако, къ тому, что намъ извъстно о дъятельности Крестителя, мы легко видимъ, какъ неосновательно ожидать отъ Ирода опасеній народнаго возмущенія, которое будто бы могло быть вызвано проповъдью Іоанна Крестителя.

а) Насколько невозможно было для современниковъ великаго Пророка видъть въ св. Іоаннъ политическаго агитатора противъ существующаго правительства, какъ бы оно ни было неудовлетворительно, на этомъ нътъ надобности подробно настаивать: всякому должно быть очевидно, какъ далеко стояла личность Предтечи отъ подобнаго рода подозрѣній. Пророкъ, главною цѣлью котораго было призваніе людей къ покаянію, указаніе необходимости для принятія грядущаго Искупителя полнаго нравственнаго возрожденія, которому были совершенно чужды политическіе идеалы современнаго ему еврейства, не могъ своею дѣятельностью возбуждать опасеній возстанія даже и въ такомъ подозрительномъ человѣкъ, какимъ былъ Иродъ

<sup>1)</sup> Antiq. XVIII, V, 1.

<sup>2)</sup> Volkmar, Iesus Nazarenus, s. 360 ff.

Антипа; ограничивая сферу своего вліянія исключительно нравственными отношеніями людей, онъ даже на прямые запросы народа о томъ, что ему надо дёлать, указывалъ на дёла милосердія и любви, къ этимъ же дёламъ призываль и отдёльныя сословія, которыя просили у него совъта и помощи при исполненіи ими обязанностей своего званія (Лк. 3, 10—14). Самъ іудейскій историкъ свидетельствуетъ, что "праведный (άγαθός) мужъ" ограничивался въ своей проповеди темъ лишь, что возбуждаль ivдеевъ къ добродътельной жизни, къ очищенію себя отъ гръховъ, къ справедливости во взаимныхъ отношеніяхъ и къ почтенію по отношенію къ Богу (см. выше), указываеть, следовательно, такія же черты, какія находятся и въ евангеліи и какія не могли давать ни малъйшаго основанія усматривать въ немъ политического реформатора, враждебного существующему гражданскому порядку. При такихъ условіяхъ понятно, и громадное множество народа, окружавшаго пророка и желавшаго послушать его ученія, не было въ состояніи вызвать въ Иродь опасенія политическаго свойства, какъ не вызывало въ последующее время подобныхъ опасеній въ правителяхъ Палестины гораздо большее стеченіе іудеевъ къ Тому, путь для Котораго подготовляль своею проповёдію св. Іоаннъ.

б) Единственно возможнымъ выходомъ изъ такого затруднительнаго положенія, которое создается стремленіями объяснить фактъ мученичества Крестителя политическими соображеніями, представлялось своеобразно истолковать самыя обличенія Іоанна. Упреки, которыми осыпаль онъ Ирода и Иродіаду, могли, говорять, вызвать или по меньшей мѣрѣ усилить уже существующее недовольство управленіемъ Антипы и, слѣдовательно, помимо воли самого Іоанна, сообщить его дѣятельности политическій оттѣнокъ, могли представить его Ироду не вътакомъ свѣтѣ, въ какомъ долженъ быль казаться онъ если бы не произносиль подобныхъ обличеній 1). Однако же, и такое объясненіе не можетъ быть принято. Слѣдуя ему, мы должны признать, что св. Іоаннъ обличаль Ирода предъ всѣмъ народомъ, потому что тогда лишь его обличенія могли оказать воз-

<sup>1)</sup> Такова, напр., мысль Штраусса, в. 396.

буждающее вліяніе на іудеевъ. Между тімь трудно допустить, чтобы Іоаннъ, который о недостаткахъ напр. мытарей говорилъ только мытарямъ, о порокахъ воиновъ-только воинамъ (Лк. 3, 12-14; ср. 10. 11), въ настоящемъ случав отступиль отъ своего обычнаго способа дъйствія и сталь бы обличать поведеніе тетрарха предъ его подданными; будетъ болье въроятнымъ и более сообразнымъ съ достоинствомъ пророка, который долженъ дъйствовать непосредственно на гръховную совъсть человъка, представлять дело такимъ образомъ, что Креститель только въ личной бесерт съ правителемъ указывалъ на совершенныя и совершаемыя имъ преступленія противъ закона Божія, что подобно своему первообразу древнему Иліи-онъ самъ являлся къ Ироду и ему только говорилъ о соблазнъ, произведенномъ его бракомъ и о другихъ порочныхъ его дъйствіяхъ. Самая формула обличеній, какъ ее передаютъ евангелисты, говоритъ именно за такое пониманіе рѣчей Крестителя тетрарху: "не должно тебъ имъть ее-оди еξесті сог еуегу αύτήν — (τὴν γυναικα τοῦ ἀδελφοῦ σου) — напоминалъ Ироду св. Іоаннъ; выраженіе "тебъ" — тод, —сохраненное и Матоеемъ и Маркомъ (Мо. 14, 5; Мрк. 6, 18), позволяеть думать, что только въ устной беседе съ Антипою, можетъ быть даже на едине, имъли мъсто упреки Предтечи 1). Если же такъ, то ясно, что для Ирода не было совершенно никакой достаточной причины видеть въ Крестителе политического преступника.

в) Самое обращеніе Антипы съ его обличителемъ таково, что не допускаетъ и мысли о возможности заключенія Іоанна въ темницу по другимъ какимъ-либо причинамъ, кромѣ лична-го раздраженія. Политическіе преступники, какъ извѣстно, всегда содержались и содержатся правительствами съ особенною строгостію; всякое сношеніе съ ними не только людей одина-коваго съ ними образа мыслей, но и всѣхъ, не принадлежа-



<sup>1)</sup> Тоже можно выводить и изъ сказанія св. Луки: изложивъ сущность рѣчей Крестителя іудеямъ и замѣтивъ, что "многое и другое благовѣтствовалъ Іоаннъ мароду, поучая ею", евангелистъ продолжаетъ: "а Иролъ четверовластникъ, обличаемый отъ него"... (3, 19. 20) и такимъ переходомъ также даетъ понять, что данныя обличенія произносимы были не передъ народомъ, а предъ тѣмъ, кого они непосредственно касались.

щихъ къ числу завъдомыхъ приверженцевъ существующаго порядка вещей, устраняется или даже совершенно возбраняется; одиночное заключение признается наилучшимъ средствомъ охранить массу отъ ихъ вреднаго вліянія. При предположенін политическихъ мотивовъ къ заключенію Іоанна, следовало бы ожидать, что подозрительный Иродъ такимъ именно образомъ отнесется къ своему узнику. Между темъ мы видимъ, что онъ поступаетъ совершенно наоборотъ и какъ бы нарочно представляетъ Іоанну случай для пропагандированія имъ его мнимо-вредныхъ правительству идей: евангеліс свидетельствуеть, что къ Крестителю свободно приходили ближайшіе ученики его, т. е. лица наиболъе знакомые съ его ученіемъ и наиболъе способные распространять его среди іудеевъ (Ме. 11, 2. 3; Лк. 7, 18. 19; ср. Мо. 14, 12, Мак. 6, 29). Это, конечно, было бы въ высшней степени страннымъ послабленіемъ со стороны Антины, если бы онъ признаваль Іоанна опаснымъ для себя дъятелемъ среди недовольнаго народа.

Понятно отсюда, что приведенное выше свидѣтельство І. Флавія, которое утверждаеть убіеніе Крестителя по политическимъ побужденіямъ, не можеть быть принято и предпочтено евангельскому сказанію; понятно также, что не могутъ быть признаны имѣющими серьезное значеніе и попытки примирить его съ повѣствованіемъ евангелистовъ такимъ образомъ, что политическіе опасенія вызвали собственно заключеніе Іоанпа въ темницу, а неперестающія и тамъ обличенія преступнато брака—преданіе его смерти. Прямой смыслъ евангельскаго разсказа заставляетъ всецѣло отвергнуть показаніе іудейскаго историка, какъ не соотвѣтствующее исторической дѣйствительности 1).

г) Что же касается мивнія Фолькмара, будто евангельское сказаніе о мученической кончинь св. Іоанна за обличенія беззаконнаго брака непримиримо съ извістіемъ І. Флавія о Махеронь, какъ мість этой смерти, то и его нельзя признать основательнымъ. Если Іосифъ, при разсказть объ ухоль дочери



<sup>1)</sup> Неже замічено, чімь объяснять такое разногласіе между извістіями евангельскими и І. Флавія (прим. с. 55).

Ареты отъ Ирода, и говоритъ, что крѣпость Махеронъ принадлежала въ то время ея отцу, то этимъ вовсе не исключается то весьма возможное явленіе, что вскор'в посл'в того замокъ перешоль въ руки бывшаго ея мужа. Уже самый образъ выраженія І. Флавія о Махеронъ, что онъ именно "тогда" (въ моментъ бъгства арабской княжны изъ дому Антипы) быль подвластенъ Аретъ 1) предполагаетъ, по мнънію нъкоторыхъ изслъдователей 2), что вслъдъ за указаннымъ событіемъ онъ уже не былъ ему подвластенъ. Правда іудейскій историкъ ничего не говорить въ своемъ трудь о такомъ переходь Махерона къ галилейскому тетрарху, но это легко объясняется тъмъ, что завоеваніе замка не казалось ему настолько важнымъ событіемъ, чтобы о немъ необходимо было упомянуть въ исторіи. Флавій сообщаеть только о конечномъ результать войны тестя съ зятемъ, но умалчиваетъ о томъ, какъ велась борьба между ними вначаль; вполнь возможно, поэтому, что Антипа съумьль воспользоваться первымъ благопріятнымъ моментомъ послѣ разрыва съ Аретой, чтобы, еще до открытія правильной войны, захватить важную для него Махеронскую крыпость вы свои руки.

Изъ сказаннаго ясно, такимъ образомъ, какъ несправедливо объяснять фактъ мученической кончины Іоанна Крестителя страхомъ Ирода предъ тъми непріятными для него политическими послъдствіями, какія могла вызвать дъятельность Предтечи въ народъ. Вполнъ отвергая эту мысль, мы можемъ допустить только ту, что на заключеніе Крестителя въ темницу можемъ быть оказало свое вліяніе опасеніе Ирода, чтобы Іоаннъ, раздраженный его правственнымъ упорствомъ, не выступилъ съ публичнымъ обличеніемъ его гръховъ. Но это, очевидно, было опасеніе публичнаго скандала, который всегда особенно непріятенъ лицамъ правящимъ, но никакъ не боязнь народнаго волненія. Между тъмъ и другимъ чувствованіями разстояніе слишкомъ большое и, заботясь объ устраненіи одного, Антипа былъ совершенно свободенъ отъ другого.

<sup>1) ...</sup> τότε πατρί αὐτῆς ὑποτελῆ. Antiqu. XVIII, V, 1.

<sup>2)</sup> Köhler, s. 159; Hase, s. 465.

Сознавая недостатки приведеннаго мивнія и не желая въ то же время отказаться отъ мысли о господствующемъ значенім политическаго элемента въ исторіи мученичества Крестителя, проф. Соллертинскій высказываетъ собственное мивніе по занимающему насъ вопросу, сущность котораго можетъ быть изложена въ слёдующихъ чертахъ 1).

Своимъ появленіемъ на берегахъ р. Іордана Іоаннъ возбудилъ сильное подозрѣніе въ рядахъ существовавшей тогда въ Іудев партін, которая преследовала національные интересы еврейскаго народа. Состоя изъ фарисеевъ, саддукеевъ, книжниковъ, народныхъ старъйшинъ, партія эта имъла своею цълію объединение Палестины подъ властию одного изъ потомковъ Ирода Великаго, собственныя стремленія котораго совпадали съ ихъ чаяніями, -- Агриппы; въ высшей степени непріязненно относились къ лицамъ, которые не разделяли ихъ политическихъ убъжденій и ревниво следили за темъ, чтобы руководительство народной жизнью не перешло въ другія руки, помимо ихъ. Между тъмъ, Креститель вышелъ на проповъдь самостоятельно, съ перваго же разу рѣзко обособилъ себя отъ господствовавшихъ іерусалимскихъ водителей народа (Мв. 3, 7) и уже однимъ этимъ навлекъ на себя ихъ подозрѣніе. Отвѣтъ его на формальный допросъ со стороны членовъ синедріона не могъ разсвять этого подозрвнія. Напротивъ, отрицая въ себв Мессію, Илію, пророка, Іоаннъ давалъ членамъ партіи, неспособнымъ усмотръть высшій смысль его діятельности, поводъ видъть въ немъ такого же политическаго дъятеля, каковы были они сами. Близкія сношенія Крестителя съ Иродомъ Антипой должны были еще болье укрыпить ихъ въ этомъ убъжденіи и возбудить вибств непримиримую вражду къ пророку. Сынъ самарянки <sup>2</sup>), получившій свое образованіе въ Рим'в <sup>3</sup>), женившійся на аравитянкъ, народъ которой быль злъйшимъ врагомъ евреевъ 4), бывшій послушнымъ пока исполнителемъ римской

<sup>1)</sup> Христ. Чтеніе, 1886 г., ч. І, с. 175—210. "О мученической кончин $^{\circ}$  Іоанна Крестители".

<sup>2)</sup> Antiq. XIV. IX, 4; XV, t.

<sup>3)</sup> Antiq. XVII, 1, 3.

<sup>4)</sup> XVIII, V, 1.

воли, но не чуждый стремленія къ единоличному управленію страною и составлявшій уже въ этихъ видахъ свою собственную партію "продіанъ", тетрархъ галилейскій былъ естественнымъ противникомъ Агриппы и поддерживавшей его партіи. Понятно, что близость Іоанна къ Ироду, его могущественное вліяніе на послѣдняго въ дѣлахъ управленія (Мрк. 6, 20) и его высокій авторитеть въ глазахъ іудеевъ должны были до крайней степени усилить опасенія книжниковь за ихъ діло; въ Крестителъ они должны были видъть опаснаго, враждебнаго имъ политическаго союзника Ирода и прежде всего естественно постарались разстроить этотъ союзъ. Внезапная перемъна политики со стороны Антипы пришлась имъ какъ нельзя болье кстати для достиженія подобной цьли. Не находя въ Предтечъ сочувствія своимъ честолюбивымъ планомъ и опасаясь грозной силы книжниковъ, съумъвшихъ отнять царство у его брата Архелая, тетрархъ счелъ болье для себя удобнымъ войти въ соглашение съ національной партіей и сдёлать ее изъ своего врага своимъ върнымъ другомъ. Отсюда прежде всего его бракъ съ Иродіадой, которая, происходя по матери отъ національнаго героя-первосвященника, должна была привлечь ему сочувствіе водителей еврейскаго народа и положить конецъ до крайности обостреннымъ отношеніямъ къ нимъ; отсюда же потомъ и согласіе казнить прежняго союзника-св. Предтечу, такъ какъ, исполняя угодное книжникамъ, Иродъ думаль убъдить ихъ въ искренности своего сближенія съ ними и теснье связать ихъ съ собою. Такимъ образомъ, старанія книжниковъ увѣнчались успѣхомъ; они достигли того, что Антипа самъ сдълался свеимъ врагомъ и самъ отнялъ у себя последнюю опору.

Прямое подтвержденіе участія книжниковъ въ мученической кончинѣ Крестителя указывается г. Соллертинскимъ въ словахъ Іисуса Христа на вопросъ апостоловъ, какимъ образомъ нужно понимать ученіе книжниковъ, что Илія долженъ прійти прежде явленія Мессіи: "говорю Вамъ, сказалъ Господь, что Илія уже пришелъ, и не узнали его, а поступили съ нимъ, какъ хотѣли; такъ и Сынъ человѣческій пострадаетъ отъ нихъ" (Мо. 17, 12). "Тогда, прибавляетъ евангелистъ, ученики по-

няли, что Онъ говорилъ имъ объ Іоаннѣ Крестителѣ (ст. 13). Въ этихъ словахъ ясно говорится о томъ, что съ Іоанномъ поступили, какъ хотъли, именно книжники (ср. с. 10), тъ самые люди, отъ которыхъ пострадалъ потомъ и Богочеловъкъ; а что дёло пдетъ именно о кончине Іоанна, это, помимо рядомъ стоящаго предсказанія Спасителя о собственной смерти. доказывается и повъствованіемъ евангелистовъ объ усъкновеніи главы Предтечевой. Иродъ, сообщается тамъ, не нашель возможнымъ отказать Саломіи въ ея просьбѣ не "клятвы ради", но и "за возлежащихъ съ нимъ". это последнее выражение и понимается обыкновенно такимъ образомъ, что Иродъ не захотелъ явиться преступникомъ предъ своими гостями, но если, говоритъ профессоръ, принять во вниманіе то обстоятельство, что эти гоств сохраняли на пиру д'ятельное, а не страдательное положеніе (Мрк. 6, 22), то ничто не мъщаетъ полагать, что они сами поддержали просьбу плясавицы предъ тетрархомъ. А такъ какъ Иродъ давалъ пиръ не однимъ "вельможамъ своимъ", но в "тысяченачальникамъ и старъйшинамъ галилейскимъ", то это последніе, принадлежавшіе къ непримиримымъ врагамъ Предтечи, и старались особенно настойчиво склонить тетрарха дать приказаніе на убіеніе пророка и достигли на этотъ разъ своей цъли.

При всей своей оригинальности и изложенное мижніе не можеть быть принято за достов'єрное по сл'єдующимъ основаніямъ.

а) Замѣчено уже было выше, что своею жизнію, дѣлами и ученіемъ св. Іоаннъ не давалъ ни малѣйшаго права на подозрѣніе въ томъ, чтобы онъ позволялъ себѣ принимать участіе въ политической борьбѣ, какая волновала современную ему Іудею. Поэтому и "національная партія" какъ бы ни была она заинтересована въ исходѣ этой борьбы, какъ бы ни была ревнива къ своей популярности, все таки же не могла видѣть себѣ соперника тамъ, гдѣ его вовсе не существовало и гдѣ не было основаній подозрѣвать его бытіе. Правда, Іоаннъ можетъ быть еще до своего заключенія, находился въ довольно близкихъ сношеніяхъ съ Иродомъ, который даже признаваль иногда необходимымъ слѣдовать его внушеніямъ, но видѣть

здесь какія-то особыя "деловыя" отношенія пророка къ тетрарху, какъ дѣлаеть это авторъ гипотезы, было бы крайне ошибочно. Проповъдникъ высшей нравственной правды, Креститель, конечно, могъ призывать Антипу къ покаянію во гръхахъ, могъ раскрывать ему общія начала правственной жизни, увъщевать къ защитъ невинныхъ и страждущихъ, но этимъ, въроятно, и ограничивалось его воздъйствіе на Ирода; примънение общихъ правилъ къ частнымъ случаямъ правительственной практики предоставлялось, нужно полагать, усмотрвнію самого тетрарха и не входило въ сферу двятельности св. Іоанна. Для книжниковъ, такимъ образомъ, эти сношенія отнюдь не должны были казаться подозрительными въ политическомъ отношеніи, тімъ болье, что самъ пророкъ, отвіная на формальный допросъ представителей этой самой партіи, ръшительно ограничиль область своей проповъди чисто нравственными вопросами (Іоан. 1, 23). Нашъ авторъ, повидимому, самъ сознается въ трудности приписать книжникамъ искреннюю увъренность въ томъ, чтобы Креститель дъйствовалъ въ интересахъ политическаго усиленія Ирода, когда говорить, что можеть быть они отнеслись съ недовъріемъ "дъланнымъ" къ проповъди Іоанна объ одной правственной правдь 1); но если допустить, что недовъріе было искусственное, то ясно, что и политическій элементъ не игралъ здъсь ни какой роли: если книжники понимали настоящій, для всёхъ очевидный смысль проповёди Іоанна. то должны были быть убъждены вмъстъ, какъ далека отъ нея политическая дъятельность. Следовательно, если они и принимали участіе въ исторіи мученической кончины Крестителя, то во всякомъ случав причиною этого были не политическія соображенія и опасенія.

б) Прямыя историческія свидѣтельства, въ свою очередь, не даютъ никакого права утверждать, что взаимныя отношенія Ирода и національной партіи были именно такими, какими изображаетъ ихъ авторъ гипотезы. Антипа стремился, правда, къ единодержавію въ Палестинѣ, но о томъ, чтобы онъ прибѣгалъ за содѣйствіемъ въ этомъ дѣлѣ къ книжникамъ и фари-

<sup>1)</sup> CTp. 206.

сеямъ, ръшительно ничего не извъстно. Можно полагать скорве, что ничего подобнаго въ дъйствительности не происходило, потому что книжники всегда поддерживали сторону Агриппы и сторонились Ирода. Самая женитьба последняго совствить не была, по І. Флавію, политическимъ маневромъ. а исключительно последствиемъ "сильной страсти", которую возымьть онь къ Иродіадь 1). Къ тому же и въ высшей степени было бы странно предположить, чтобы Антипа рѣшился пріобрѣсть благосклонность національной партіи, ревностно отстаивавшей старинные обычаи и строго соблюдавшей Законъ Моисеевъ, открытымъ нарушениемъ этого самого закона; такой поступокъ, что не могло быть ему безызвъстнымъ, только еще болъе должень былъ оттолкнуть ее (партію) отъ него. Всв предположенія профессора о стремленіи Ирода Антипы войти въ политическое согласіе съ книжниками и фарисеями представляются, такимъ образомъ, гаданіями, или гипотетическими предположеніями, а не строгимъ выводомъ изъ историческихъ данныхъ; по этому и основывающееся на нихъ объяснение мученической кончины Крестителя не можетъ быть признано соотвътствующимъ дъйствительности.

Впрочемъ, разсматриваемое даже само по себъ, независимо отъ соотвътствія историческимъ обстоятельствамъ и отношеніямъ, изложенное мнъніе г. Соллертинскаго обнаруживаетъ нъкоторые промахи, препятствующіе признать его правильнымъ.

в) Допустимъ, что въ цѣляхъ скорѣйшаго уничтоженія Антины, національная партія пошла на встрѣчу его миролюбивымъ предложеніямъ, что она рѣшила воспользоваться удобнымъ случаемъ для того, чтобы отнять у тетрарха его важнѣйшую опору. Трудно, однако, предположить, чтобы она могла считать Іоанна такою опорою послѣ женитьбы Ирода на Иродіадѣ, если даже раньше и вѣрила въ это. Слѣдя съ неослабѣвающимъ вниманіемъ за ходомъ дѣлъ противника, члены національной партіи не могли не видѣть, что, со времени преступнаго брака, между пророкомъ и тетрархомъ произошелъ



<sup>1)</sup> Antiqu. XVIII, V, 1. cp. VII, 2.

окончательный разрывъ и что нельзя расчитывать на скорое примиреніе между ними. Іоаннъ, слѣдовательно, не представлялся болѣе для нихъ опаснымъ соперникомъ, который бы предостерегалъ Ирода отъ сближенія съ ними и его смерть не могла принести имъ ни какой существенной выгоды. Достичь своей цѣли, добиться торжества своему дѣлу, они должны были теперь инымъ какимъ-нибудь путемъ, а не посредствомъ убійства человѣка, сдѣлавшагося для нихъ совершенно безвреднымъ.

- г) Если же согласиться съ тъмъ, что фарисеи не знали объ этомъ разрывѣ, или не могли вѣрить въ то, чтобы Иродъ окончательно отказался отъ услугъ Крестителя, то даже и тогда ръзкое обнаружение ими вражды къ св. Іоанну было бы дъломъ не совстви обыкновеннымъ. Мы видимъ, что Антипа старается заключить союзъ съ бывшими своими врагами и что эти послёдніе, съ своей стороны, не отвергають его предложеній, а, повидимому, съ удовольствіемъ принимаютъ ихъ. Понятно, что начинать съ самаго же начала открытія такихъ мирныхъ сношеній враждебную агитацію противъ одного изъ върнъйшихъ сторонниковъ Ирода, было бы для книжниковъ крайне неумъстно; какъ бы ни были они увърены въ искренности расположенія къ себ'в тетрарха, но во всякомь случав должны были остеречься отъ такого шага, который могъ рышительно и безповоротно оттолкнуть его отъ примиренія, должны были помнить, это Антипа не могъ же быть настолько недальновиднымъ, чтобы не признать въ ихъ настойчивыхъ просьбахъ и требобаніяхъ казни Іоанна опасности для собственнаго своего положенія. Кратко-слишкомъ смелыя действія однихъ въ надеждъ на поспъшное ръшение другаго были, при данныхъ обстоятельствахъ, совершенно невозможными.
- д) Наконецъ, относительно главнъйшаго основанія для разбираемаго мнѣнія— словъ Іисуса Христа апостоламъ, сохраненныхъ ев. Матоеемъ, нужно замѣтить, что они не даютъ никакого права заключать ни о политическихъ причинахъ вражды книжниковъ къ Іоанну Предтечѣ, ни о непосредственномъ участіи ихъ въ событіи усѣкновенія главы его. Единственное, что можно выводить изъ нихъ,—это то, что книжники не признали Іоанна, не послѣдовали его ученію и имѣли

свою долю участія въ печальномъ исходѣ его дѣятельности; но въ чемъ и какъ обнаружилось это участіе—данный евангельскій текстъ ничего не сообщаетъ, а всѣ соображенія по этому вопросу г. Соллертинскаго, какъ мы видѣли, не могутъ быть признаны за достовѣрныя.

Итакъ, если нельзя согласиться съ темъ, что политическія побужденія вызвали вражду фарисеевь къ Іоанну, то остается предположить, что такимъ побужденіемъ было опасеніе утратить религіозно-правственное водительство еврейскимъ народомъ. Проповъдь св. Крестителя, по свидътельству евангелистовъ, произвела такое глубокое впечатлъніе на іудеевъ, давно уже не слыхавшихъ живаго, мощнаго пророческаго слова. что къ берегамъ Іордана двинулись люди различныхъ мъстностей и разнообразныхъ общественныхъ положеній; "Іерусалимъ. страна Іудейская" и даже "вся окрестность Іорданская", обыкновенные поселяне, мытари и воины, выходили къ Іоанну въ пустыню (Мате. 3, 5-6; Марк. 1, 5; Лк. 3, 10-14) и многими изъ нихъ руководило при этомъ не праздное любопытство. но искреннее стремленіе исправить свою жизнь сообразно указаніямъ явившагося пророка (см. тамъ же, ср. Мато. 21. 26, 32: Мрк. 11. 32; Лк. 20. 6). Понятно, что такое необычайное движение народа не могло не обратить на себя вниманія книжниковъ, не могло не возбудить въ нихъ опасеній за свой авторитеть въ народной массъ, даже если бы со стороны Іоанна и не было попытокъ указать на несоотвътствіе ихъ поведенія съ высокимъ принятымъ на себя званіемъ. Между тімъ Креститель сильно возставаль противъ ихъ горделивыхъ мыслей о себъ и своемъ значеніи, угрожаль имъ близкимъ гиъвомъ Божіимъ, если они не оставять своего грѣховнаго образа жизни и указываль на то, что наступить вскорь время, когда Господь Самъ отвергнетъ ихъ (Мато. 3, 7-10). Отсюда вражда фарпсеевъ и книжниковъ къ пророку, который разрушалъ своею пропов'ядію ихъ зав'єтныя мечтанія и колебалъ то уваженіе. какимъ они доселъ безпрепятственно отъ всъхъ пользовались. отсюда стремленіе какимъ бы то ни было способомъ удалить опаснаго соперника въ народномъ расположенін, отсюда общность интересовъ относительно великаго проповѣдника съ Иродомъ и Иродіадой и отсюда, наконецъ, содѣйствіе послѣднимъ въ борьбѣ ихъ противъ Іоанна.

Если же, съ другой стороны, изтъ никакихъ основаній видъть прямое и непосредственное участіе озлобленныхъ руководителей народа въ исторіи собственно усѣкновенія главы Крестителя, то нужно признать, что ихъ содъйствіе Проду имѣло мъсто только при заключении пророка въ темницу, такъ какъ здёсь только оно и могло быть нужнымъ тетрарху. Уроженецъ Іудеи, действовавшій на границахь этой страны съ его владъніями, Іоаннъ не подлежаль его власти и находился вы въдънін римскаго прокуратора въ Палестинъ Понтія Пилата. Фарисен и книжники, поэтому, могли облегчить для него дёло преследованія и наказанія Іоанна такимъ образомъ, что оклеветали пророка предъ Пилатомъ 1) и достигли того, что тотъ согласился, уступая ихъ желанію, выдать пророка въ руки Ирода. Что такова именно была роль книжниковъ въ исторіи мученичества Іоанна Крестителя, указанія на это можно находить въ самомъ Евангеліи. Повъствуя о возвращеніи Спасителя изъ Іуден въ Галилею, евангелисты свидетельствують, что событіе это последовало по заключении Іоанна въ темницу и было отчасти вызвано мученическимъ исходомъ деятельности Крестителя. "Когда услышаль Інсусъ. что Іоаннъ преданъ" (от Тихичус παρεδόθη, русск, не точно: отданъ подъ стражу); "послѣ же того, какъ преданъ былъ Іоаннъ, пришелъ Іисусъ въ Галилею" (μετά δὲ τὸ παραδοθήναι τον Ίλωάννην, ήλθεν ὁ Ἰησοῦς εἰς τὴν Γαλιλαίαν)—въ такихъ словахъ высказываются объ удаленіи Господа изъ Іуден евв. Матоей и Маркъ (Мо. 4, 12; Мр. 1. 14). Выражение "преданъ" несомивнио указываетъ на то, что Продъ захватилъ Іоанна въ свои руки помощью измѣны, что Пред-

<sup>1)</sup> Весьма въроятно, что на Крестителя, подобно тому, какъ впослъдствій и на Інсуса Хряста (см. напр. Лк. 23, 2), фарисев возводили объяснять именно политическаго свойства и этимъ, по нашему мизнію, нужно объяснять тотъ фактъ. что І. Флавій, самъ принадлежавшій къ фарисейской партіи, объясняеть событіе усъкновенія главы Предтечевой соображеніями Прода политическаго характера. Этимъ, впрочемъ, не устраплется совершенно и то, давно уже высказанное предположеніе, что и самъ Продъ находиль болье для себя удобнымъ ссылаться именно на политическія причины, вынудившія его предать Іоянна на смерть.

течу выдали ему люди, по тълу или по духу близкіе къ пророку, соотечественники или ученики его. Кто именно изъ этихъ лицъ выдалъ Крестителя-синоптики не сообщають, но параллельное повъствование Іоанна Богослова не оставляеть никакого сомнънія въ томъ, что это были религіозно-нравственные водители іудейскаго народа: "когда же, пишетъ Евангелистъ. узналъ Інсусъ о дошедшемъ до фарисеевъ слухъ, что онъ болъе пріобрѣтаетъ учениковъ и креститъ, нежели Іоаннъ, то оставилъ "Іудею и пошелъ опять въ Галилею" (Іоан. 4, 1. 3). Замѣчаніе о томъ, что опасеніе фарисеевъ заставило Спасителя оставить землю іудейскую, разсматриваемое въ связи съ сказаніемъ синоптическихъ евангелій о заключеніи Крестителя въ это именно время въ темницу, ясно свидътельствуетъ, что "предательство" Іоанна было дёломъ фарисеевъ; только при такомъ предположении становится вполнъ понятнымъ, отчего Інсусъ Христосъ нашелъ необходимымъ удалиться въ Ралилею при извъстіи о томъ, что до фарисеевъ дошели слухъ о Немъ, какъ Крестителъ, и только люди, предавшіе Іоанна, могли увидать для себя опасность въ поярленіи лица, д'явтельность котораго представляла сходство съ дъятельностію строгаго ихъ обличителя. Но предательствомъ, нужно полагать, и ограничилось участіе книжниковъ въ исторіи мученичества Іоанна Крестителя: выдавъ Предтечу Ироду и хорошо зная вражду жены его къ пророку, они могли быть вполнъ увърены въ томъ, что святому проповъднику не придется снова быть на свободф и продолжать свою, такъ непріятную имъ, діятельность, а эта увітренность освобождала ихъ отъ дальнъйшаго преслъдованія св. Іоанна.

### IV.

Пользуясь теми данными, какія получены нами при разборь двухъ гипотезъ, видевшихъ въ Крестителе жертву политическаго разсчета и руководствуясь прямымъ сообщеніемъ евангельскихъ сказаній, попытаемся теперь осветить исторію мученической кончины Предтечи Христова со стороны побужденій, управлявшихъ при этомъ Иродомъ Антипою.

Историческіе памятники сохранили намъ не много свъдъній, основываясь на которыхъ можно бы было дать подробную и обстоятельную характеристику галилейскаго тетрарха, а потому она по необходимости должна быть кратка.

Сынъ пятой жены Ирода Великаго, самарянки Малфасы, Антипа получилъ свое образование въ Римъ и это обстоятельство имъло большое вліяніе на складъ его душевной жизни. Воспитываясь подъ вліяніемъ шумной жизни столицы тогдашняго міра, Иродъ по своимъ понятіямъ и привычкамъ близко подходилъ къ типу современнаго ему знатнаго римлянина. Рано познакомившись съ радостями и удовольствіями жизни, онъ въ нихъ только полагалъ настоящую цёль земнаго существованія; личное благо и счастіе были для него, какъ и для больниинства людей его положенія, главныйшимь предметомь всей его дъятельности. А такъ-какъ уже по самому своему рожденію Антипа обладаль всёми тёми средствами, которыми пріобрътается такого рода счастіе, такъ какъ ему не было необходимости путемъ борьбы и собственныхъ усилій стремиться къ достиженію возможности наслаждаться жизнію, то та энергія воли, которая отличала его отца, была ему совершенно чужда. Подобно большинству богатыхъ гражданъ Рима, онъ не обладалъ самостоятельнымъ твердымъ характеромъ и въ своей общественной дъятельности постоянно нуждался въ совътникъ, который бы такъ или иначе руководилъ его распоряженіями. Достигнувши званія тетрарха Галилеи и Переи, онъ даже не съ такою горячею ревностію старался о пріобрівтеній царскаго достоинства, съ какою заботились объ этомъ другіе потомки Ирода Великаго и "болъе всего любилъ праздную и спокойную жизнь (Antiqu. XVIII, VII, 2). Такой, чисто эпикурейскій способъ провожденія времени усыпиль въ немъ интересъ къ нравственнымъ вопросамъ и желаніе следовать внушеніямъ совъсти въ жизни. Если прибавить еще сюда суевъріе, которое такъ дегко уживалось въ эпикурейцахъ той эпохи съ полпъйшимъ равнодушіемъ къ религіозно-нравственнымъ истинамъ, то мы получимъ довольно полный образъ человъка, которому пришлось принять такое незавидное участіе въ событіяхъ новозавѣтной исторіи. Безслѣдно для будущихъ покольній протекла бы его жизнь, если бы судьба роковымъ образомъ. уже на закатѣ дней, не свела его съ Иродіадой, его племянницей и женой своднаго брата Филиппа.

Выростая въ Палестинъ среди постоянныхъ междоусобій и интригъ своихъ родственниковъ, Иродіада была совсъмъ не похожа на тъхъ женщинъ, которыя встръчались Антипъ раньше; въ высшей степени честолюбивая, гордая, независимая она не могла не произвести на него сильнаго впечатлънія и неудивительно, что Иродъ, прожившій почти до старости, не испытавъ серьезнаго чувства къ женщинъ, полюбилъ теперь сильно и глубоко. Страсть до такой степени овладъла всъмъ его существомъ, что онъ ръшился на разводъ съ своей супругою, дочерью опаснаго для него сосъда, и не обратилъ, въ пылу увлеченія, никакого вниманія на то обстоятельство, что этотъ шагъ его неминуемо должень былъ вызвать вооруженное столкновеніе его съ оскорбленномъ тестемъ.

Иродіадь, въ свою очередь, открывалась сожительствомъ съ тетрархомъ возможность удовлетворить ея честолюбію, найти исходъ давно уже ощущаемой ею жаждъ широкой общественной діятельности, а потому "предложеніе Ирода показалось ей непротивно" (Antiqu XVIII, V, I) и она сдълалась женою галилейскаго тетрарха. Слабый, безхарактерный, не руководившійся въ своей жизни никакими опредёленными началами, Антипа послѣ того сразу же подпалъ вліянію своей энергичной супруги, любовь къ которой заставляла его исполнять всъ ея желанія, какъ бы они ни шли въ разрѣзъ съ установившимся образомъ его жизни. А такъ какъ скромное званіе тетрарха не могло давать особеннаго простора для исполненія честолюбивыхъ плановъ Иродіады, то целію последней на первое время сделалось-всеми мерами побуждать Антипу къ пріобрътенію царскаго достоинства. Неръшительныя и ръдкія до сихъ поръ попытки въ этомъ направленіи Ирода, благодаря настояніямъ Иродіады, сделались теперь главнымъ предметомъ его стремленій. Понятно, какъ дорого было это возбужденіе душевной деятельности мужа его новой жене, какъ она должна была стараться сохранить и укрѣппть еще болѣе такое направленіе его жизни и какъ была вынуждена заботиться объ устраненіи всего, что могло бы воспрепятствовать ея вліянію на Ирода и обратить его интересы въ другую сторону. Между тѣмъ. скоро явился человѣкъ, который своимъ вліяніемъ на Ирода могъ въ корнѣ уничтожить всѣ ея честолюбивые планы, лишить даже ее самое всякаго значенія при галилейскомъ тетрархѣ.

Проповедникъ строгой чистоты и покаянія, обличавшій всякія уклоненія отъ требованій правды Божіей, въ комъ бы ихъни замѣчалъ, св. Іоаннъ обратился съ правдивымъ обличеніемъ беззаконнаго брака къ Антипъ; безстрашно явился онъ къ тетрарху и въ лицо произнесъ ему грозныя слова: "не должно тебъ имъть жену брата твоего". Смълое и неожиданное обличеніе пророка изумило Антипу, не видъвшаго въ своемъ поступкъ ничего ръзко противоръчивщаго обыкновеннымъ брачнымъ союзамъ другихъ членовъ своего дома 1). Весьма въроятно, поэтому, что на первыхъ порахъ онъ не обратилъ должнаго вниманія на суровые упреки неизвъстнаго ему проповъдника. Вскоръ, однако же, обстоятельства заставили его иначе отнестись ко Крестителю: до Ирода дошелъ слухъ, что обличитель его не совствит обыкновенный человтить, что множество людей разнаго званія и состоянія окружають Іоанна и съ охотою слушають его проповёдь, что даже сами руководители религіозной жизнью современнаго еврейства нашлись вынужденными обратиться къ нему съ формальнымъ допросомъ о сущности его діятельности. Это обстоятельство, съ одной стороны, возбудило въ немъ интересъ къ проповеди Іоанна Крестителя, заставило его ближе ознакомиться съ характеромъ и смысломъ его ученія, а съ другой, - не могло не пробудить опасеній за то, какъ бы обличитель, въ виду безуспѣшности личныхъ бесфдъ съ тетрархомъ, не призналъ болбе целесообразнымъ публично указать на соблазнительность его брака. Любовь къ Иродіадъ не допускала и мысли о томъ, чтобы ея имя, какъ



<sup>)</sup> Извъстно, что браки въ близкихъ степеняхъ-обычное явление въ потомствъ Ирода Великаго.

безчестной женщины, произносилось среди народа и чтобы всякій считаль себя вправь обсуждать ея поведеніе; это чувство заставляло его, напротивъ, принять всѣ зависящія отъ него міры къ тому, чтобы охранить любимую женщину отъ возможныхъ оскорбленій. Тъмъ сильнъе было подобное стремленіе, что и самой Иродіадъ были не безъизвъстны обличенія пророка и глубоко ее раздражали. Хорошо зная, насколько противно было ея сожительство съ Иродомъ закону Моисееву и не желая въ то же время отказаться отъ той блестящей будущности, возможность которой открывалась ей этимъ сожительствомъ, она возненавидъла Іоанна, какъ главнъйшую помъху къ осуществленію своихъ честолюбивыхъ плановъ; хорошо изучившая характеръ своего мужа и знакомая со средою, въ которой ей приходилось действовать, она могла опасаться даже того, чтобы подъ вліяніемъ общественнаго настроенія, возбужденнаго проповъдію Іоанна, Антипа не ръшился разстаться съ нею вопреки своей сердечной склонности. Нужно было, такимъ образомъ, спѣшить покончить съ Предтечей,-чтобы послѣ не пришлось сожальть объ опущенномъ времени, а непрестанныя понужденія любимой женщины сильно вліяли и на ръшимость Ирода принять энергичныя мёры къ прекращенію дёятельности пророка.

Однако, тетрархъ галилейскій не могъ распоряжаться Іоанномъ, какъ своимъ собственнымъ подданнымъ; для удовлетворенія желанію Иродіады, ему необходимо было просить согласія на арестованіе Крестителя у римскаго нам'єстника въ Іудеѣ, Понтія Пилата. Между тѣмъ, находясь въ враждѣ съ послѣднимъ, Иродъ признавалъ въ высшей степени неудобнымъ для себя обращаться къ его содѣйствію, даже и въ такомъ дѣлѣ. Ненависть фарисеевъ къ Іоанну пришлась, при такихъ обстоятельствахъ, какъ нельзя болѣе, кстати для осуществленія желанія Антипы. Лично недовольные проповѣдью Предтечи, давно уже искавшіе случая погубить его, но бывшіе не въ состояніи склонить къ его преслѣдованію Пилата, который не находилъ въ народномъ учителѣ ничего подозрительнаго въ политическомъ отношеніи, озлобленные водители іудеевъ предложили свое содѣйствіе Ироду. Не смотря на все свое нера-

сположеніе къ тетрарху, они рѣшили воспользоваться единственнымъ представлявшимся имъ средствомъ къ избавленію себя отъ Іоанна и своими происками предъ Пилатомъ достигли того, что этотъ безхарактерный правитель, не желая дѣлать насилія невинному человѣку самъ, допустилъ выдать его Антипѣ.

Книжники, такимъ образомъ, достигли своей цъли и избавились отъ суроваго проповъдника. Ироду представилась полная возможность поступить по своему усмотренію съ выданнымъ въ его руки пророкомъ. Следовало бы ожидать, что теперь, по настоянію оскорбленной жены тетрарха, немедленно последуетъ казнь св. Іоанна. Однако, этого не случилось. Отношеніе Ирода къ своему узнику, наобороть, существенно начало съ сихъ поръ измѣняться. Если уже и прежде Креститель возбуждаль своею проповедію интересь къ себе со стороны Антипы, которому не приходилось еще въ своей жизни встрѣчать подобнаго учителя нравственности; если любопытство и раньше быть можеть заставляло тетрарха выслушивать обличительную речь пророка, то теперь съ новою жаждою поспъшилъ онъ узнать сущность ученія Іоаннова. Правда, мало было утъшительнаго для эпикурейца-правителя въ словахъ Предчети о необходимости полнаго нравственнаго возрожденія; много горькаго доставляли ему обличенія пророка за незаконную связь съ Иродіадой и "за все, что онъ сдёлаль худого"; но властное слово Іоанна пробуждало иногда и у него дремлющій голосъ совъсти; не въ конецъ испорченный воспитаніемъ и предшествовавшей встречь съ Крестителемъ жизнію, Иродъ не потерялъ окончательно способности делать добро; нерѣдко, поэтому, бывали минуты, когда онъ "съ удовольствіемъ" начиналъ слушать Іоанна, убѣждался, что "онъ мужъ праведный и святый" и подъ вліяніемъ рѣчей его "многое дѣлалъ" такого, что было совершенно противно его прежнему образу дъйствій. Въ такія мгновенія Иродъ далеко становился отъ мысли объ убіеніи Крестителя и считаль своею обязанностію охранять его отъ злобныхъ умысловъ Иродіады (Мр. 6, 20). Но, съ другой стороны, не ослабъвала въ немъ и гръховная страсть къ Иродіадъ, а такъ какъ не уменьшалась и ненависть последней къ Іоанну, то нередки были и такіе моменты, когда, выденный изъ терпенія грозными словами Предтечи о необходимости оставить "жену брата своего", Иродъ самъ "хотель убить его" и только страхъ предъ народомъ, который видель въ Іоаннё пророка, сдерживалъ его гнёвные порывы (Мате. 14, 5). Въ немъ началась теперь внутренняя борьба пробудившихся добрыхъ чувствованій съ застарёлыми грёховными привычками и стремленіями, и Иродіадё необходимо было употребить всю силу своего вліянія на мужа, чтобы высокій правственный авторитетъ Крестителя не заслонилъ въ глазахъ Ирода любовь къ ней и готовность слёдовать ея желаніямъ. Легко понять послё этого, до какой степенц усилилась ея ненависть къ великому пророку, какъ пламенно желала она его смерти, которая бы возвратила тетрарха снова подъ ея исключительное вліяніе.

Долго колебался Иродъ, не зная въ какую сторону ему склониться, долго не сдавался онъ на просъбы своей жены; но наступило, однако, время, когда онъ вынужденъ былъ уступить настояніямъ Иродіады. Произошло это въ знаменательный для него день его рожденія. Радостью и шумнымъ весельемъ открылся этотъ день во дворцѣ Ирода. Въ великолѣпномъ замк в Махеронскомъ, построенномъ еще расточительнымъ отцомъ Антипы, собрались принести свои поздравленія тетрарху его вельможи, военачальники и галилейскіе старійшины-саддукев. И воть въ это-то время, когда Иродъ такъ беззаботно пировалъ со своими гостями, Иродіада и задумала привести въ исполненіе свой кровавый умысель. Молодая красавица, дочь ея. является въ залъ пиршества и исполняетъ предъ собравшимся тамъ, полу-опьянъвшимъ, обществомъ одинъ изъ тъхъ восточныхъ танцевъ, которые такъ сильно дъйствовали на развращенное воображение богачей того времени. Въ высшей степени восхищенный пляскою дочери, Антипа даетъ ей торжественное объщание отдать все, чего бы только она ни пожелала, а Саломія, по сов'ту матери, см'то произносить предъ нимъ ужасныя слова: "хочу, чтобы ты далъ мнв теперь же на блюдь голову Іоанна Крестителя". Позднее сожальніе о

необдуманной клятвъ охватило сердце Ирода, когда онъ понялъ, чья жизнь должна пресвчься по его собственному приказанію. Внутренній голось сов'єсти давно уже уб'єждаль его въ томъ, что Іоаннъ невиновенъ ни въ какихъ злобныхъ противъ него замыслахъ, что одно стремленіе призывать людей къ нравственной правдъ руководитъ всъми его обличеніями и что встръчъ съ святымъ проповедникомъ самъ онъ обязанъ сознаніемъ многихъ истинъ, отъ которыхъ далеко стоялъ прежде-ясно представивъ все это Иродъ чувствовалъ, что не должно ему дать согласія на убіеніе св. Іоанна. Но, съ другой стороны, любовь къ Иродіадъ не допускала нанести послъдней такой жестокій для нея ударъ отказомъ въ удовлетвореніи просьбы "плясавицы". Зная, на сколько сильна была ненависть жены его къ пророку, Иродъ могъ подумать, что это-послъдняя ея попытка склонить его къ убійству пророка, что быть можеть окончательный разрывь послёдуеть между ними, если и на этотъ разъ онъ окажеть прежнее сопротивление ея желанию. Тяжелая борьба долга съ греховнымъ чувствомъ была, потому не продолжительна; вліяніе Иродіады, болье соотвътствовавшее глубоко укоренившимся порочнымъ склонностямъ и привычкамъ, оказалось сильнъе вліянія высоконравственной личности Предтечи; неумъстная боязнь оказаться, "клятвопреступникомъ", человъкомъ невърнымъ своему слову, и совъты "возлежащихъ" гостей, не придававшихъ особенной важности жизни непонятаго ими проповъдника - аскета, недоумъвавшихъ, почему тетрархъ такъ замедлилъ исполненіемъ желанія красавицы-дочери, окончательно опредълили ръшимость Антипы и онъ "пославъ оруженосца, велълъ принести голову Іоанна".

Такъ слабый безхарактерный человъкъ предалъ на смерть величайшаго изъ пророковъ!... Дикая радость охватила Иродіаду, когда она увидъла принесенную ей голову ненавистнаго обличителя, когда убъдилась, что уста, такъ безстрашно громившія ее при жизни, умолкли теперь навсегда; въ порывъ безумнаго восторга поспъщила она насладиться своимъ мще-

ніемъ—взяла иглу и пронзила его языкъ, съ котораго не  $c^{X0}$ дили слова обличенія п вразумленія  $^{1}$ )....

Главною виновницею смерти св. Іоанна Предтечи была, такимъ образомъ. Иродіада; для удовлетворенія ея злобному мщенію принесена была въ жертву жизнь величайтаго "изъ рожденныхъ женами"; что же касается самого Ирода Антипы, то согласіе на убіеніе Крестителя было съ его стороны такой же пассивной уступкой постороннему вліянію, какой явилось впослѣдствіи приказаніе Пилата распять Того, Предтечей котораго былъ св. Іоаннъ.

В. Покровскій.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Синаксарь на усъквовеніе честныя главы св. славнаго пророка, Предтечя крестителя Господня Іоанна. Кнюга житій святыхъ. Іюльская четверть, л. 545 об., изд. 1767 г.

### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

# ВФРАиРАЗУМЪ

## въ 1895 году.

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1895 году по прежней программѣ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изътрехъ отдѣловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе печатныхъ листовъ въ каждой книжкѣ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержанія до 220 и болѣе печатныхъ листовъ.

## Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЬ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакцін журнала «Вѣра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарія, при свѣчной лавкѣ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ Конторѣ «Харьковскихъ Губерискихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гяляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и по 9 р. за 1891, 1892 и 1893 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ озпаченные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 65 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цъна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты": Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цтиа 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Ціна 60 к. съ пересылкою.
- 4. Последнее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цена съ пересылкою 60 коп.
- 5. "Харьковскія Епархіальныя Вѣдомости" 1883 года. Цѣна 5 руб. съ пересылкою.

| Дозволено | цензурою. | Харьковъ,  | 31 | Октября   | 1894 | года. |
|-----------|-----------|------------|----|-----------|------|-------|
|           | Харьковь. | Губериская | T  | ппографія |      |       |



## ВВРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 22.

ноябрь.—книжка вторая.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοῦμεν.

Вырою разумываемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 30 Ноября 1894 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Павловъ*.

## Преосвященный Оеофанъ, бывшій епископъ Владимірскій.

Впрою разумьваемь (Евр. 11, 3). Корень премудрости, еже боятися Господа (Сирах. 1, 20). Разумь премудраю яко потопь умножится (Сирах. 21, 16).

(Продолженіе) \*).

## II.

Преосвященный Өеофанъ принадлежить къ числу плодовитъйшихъ и замъчательнъйшихъ церковныхъ писателей нашего времени. Обладая отъ природы выдающимися умственными способностями и другія духовныя дарованія им'тя въ изобиліи, получивъ основательное образование ума и стройное развитие всъхъ силъ души, глубоко и всесторонне изучивъ самые первоисточники христіанскаго ученія—Св. Писаніе и св. Преданіе (писанія св. Отцевъ и учителей церкви, каноны церковные, кругъ богослужебныхъ книгъ и проч.), будучи хорошо знакомъ съ литературными языками, древними и новыми, а нѣкоторыми изъ нихъ (накъ напр. новогреческимъ и французскимъ) и владъя свободно въ ръчи устной, преосв. Өеофанъ уже въ зрълыхъ, сравнительно, лътахъ и слъдовательно съ зрълою мыслію выступиль на поприще учено-литературной деятельности. Такому позднему выступленію на поприще учено-литературной діятельности способствовали и быстрыя, часто неожиданныя для него самого, передвиженія по службъ. При этомъ въ каждомъ родъ службы, къ тому же по большей части весьма различномъ отъ предшествующаго, преосвященному Өеофану едва въ пору было, такъ сказать, осмотръться и освоиться съ новымъ предметомъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ», 1894 г., № 13.

или цѣлымъ рядомъ предметовъ занятій и почти совсѣмъ некогда было заниматься учено-литературными трудами, если не считать плодовъ умственной работы обязательной, по большей части даже и не видавшихъ свъта въ печати, каковы школьныя упражненія, не исключая и магистерской диссертаціи, очередныя проповёди школьнаго періода и начальныхъ годовъ служебной дъятельности, лекціи академическія, мнънія по разнымъ вопросамъ, писанныя по требованію начальства и т. п. 1). Къ тому же, какъ извъстно, въ Николаевское царствованіе, къ которому принадлежать начальные годы деятельности преосв. Өеофана, и не такъ легко было проводить въ печать учено-литературные труды вслёдствіе строгости цензурныхъ требованій. недостаточности числа изданій, въ которыхъ можно было бы помещать эти труды, и другихъ условій. Въ отношеніи къ преосв. Өеофану собственно, это обстоятельство, безъ сомнънія, иміло боліве благопріятныя, нежели неблагопріятныя последствія, давая ему возможность более сокровищь ума собрать для того, чтобы и плоды его производительности, какъ болъе зрълые, оказались болъе вкусными, удобоваримыми и питательными духовно. Изучивъ науку и жизнь во всъхъ направленіяхъ и проявленіяхъ, встрічаясь на своемъ жизненномъ и служебномъ пути со множествомъ людей разныхъ классовъ не одного лишь русскаго народа, а и многихъ другихъ народовъ, разныхъ степеней образованія, различныхъ направленій въ развитіи ума и нравственности, разныхъ возрастовъ, испытавъ самъ разнаго рода жизненныя неудобства и нужды, скорби и радости, при его отъ природы весьма чувствительномъ сердцъ. но за то имъя твердое и непоколебимое основание въ религи и нравственности, въ православіи, въ церковности, преосвященный Өеофанъ тъмъ болъе сильнымъ, основательнымъ и во всѣхъ отношеніяхъ полезнымъ и благопотребнымъ учено-литературнымъ дъятелемъ или, точнъе, церковнымъ писателемъ явился послъ такой предварительной подготовки, нежели какимъ бы онъ явился, если бы выступилъ въ печати раньше.



Впрочемъ во всякомъ случать начало и первые опыты ученолитературной дъятельности преосв. Оеофана относятся къ Николаевской же эпохть; завершение же и наилучшая пора ея принадлежатъ продолжительному періоду пребыванія преосвященнаго въ Вышенской пустыни. Аналитическое разсмотртьніе опытовъ учено-литературной производительности преосв. Оеофана въ хронологическомъ порядкъ происхожденія ихъ будетъ для насъ естественнымъ и наиудобнъйшимъ путемъ къ синтетическому ихъ разсмотртнію и раздъленію по группамъ со стороны содержанія, внутренняго и внъшняго характера ихъ.

Начало учено-литературной деятельности преосв. Өеофана относится къ періоду обученія его въ Кіевской духовной академіи. Первымъ произведеніемъ его, увидъвшимъ свътъ въ печати, было слово на Вознесение Господне, произнесенное въ 1840 году, когда авторъ его былъ еще міряниномъ и учился на старшемъ (двухгодичномъ) курсъ въ академіи, въ предпоследнемъ учебномъ году. Оно сказано на текстъ: И тіи (Апостолы) поклонишася ему (возносящемуся Госноду) и возвратишася вз Іерусалим ст радостію великою, и разсуждаеть "о вы сокомъ знаменовании и силъ Вознесенія" Господня для самаго вознесшагося Господа", "для всего міра видимаго и невидимаго" и для рода человъческаго, -для насъ самихъ". Это слово впервые напечатано было лишь въ 1859 году, въ бытность преосв. Өеофана, въ санъ архимандрита, ректоромъ С.-Петербургской духогной акамедіи и имъ самимъ издано было 1). За тъмъ слъдуетъ рядъ проповъдей, произнесенныхъ по долгу служенія въ Новгород'ь, въ 1843 и 1844 г.г. и въ Петероург'ь въ 1845 г.. и пменно, въ 1843 г. "На Воздвижение Честнаго Креста Господня",



<sup>1)</sup> Въ сборникъ, подъ заглавіемъ: Слова С.-Иетербуріской духовной академіи ректора архимандрита Өсофана, стр. 137 и дал. Спб. 1859. Здѣсь издатель (онъ же и авторъ) не означиль временя произнесенія пропокѣди, а для болѣе позднаго, Абонскаго изданія 1883 года, помѣтиль время произнесенія какъ другихъ, такъ и этой проповѣди. Разумѣемъ Слова на Господскіе, Боюродичные и торжественные дни, стр. 169—179. Москва, 1883. О томь, что самъ преосв. Өсофанъ помѣчаль годы произнесенія проповѣдей въ семъ послѣднемъ изданія, сообщиль намъ племянникъ его, раньше упомянутый А. Г. Говоровъ, которому, какъ и другому племянникъ преосв. Өсофана, И. А. Крутикову, за ихъ сообщенія намъ ожизни и трудахъ преосвященнато, мы и приносимъ нашу глубокую благодарность.

на текстъ: Якоже Моисей вознесе змію въ пустыни, тако подобаетъ вознестися Сыну Человъческому, да всякт въруяй вт онь не погибнеть, но имать животь вычный—(Іоан. 3, 14—15),—проповъдь, разсуждающая о тайнъ Креста Христова и поучающая сей тайнъ "чтобъ видъть, какъ течетъ изъ него (Креста) истинная жизнь" 1), а въ 1844 году-двѣ проповѣди: "въ день св. Пасхи"-на слово церковной пъсни: Воскресение Твое, Христе Спасе, Ангели поють на небеси, и нась на земли сподоби чистымо сердцемо Тебе славити, раскрывающая ученіе о томъ, "какія чувства должно возбудить намъ въ своемъ сердцѣ, чтобы изъ сліянія ихъ могла образоваться пѣснь, достойная славы Воскресшаго Господа" и пенія ангельскаго 2), и---, на Рождество Пресвятыя Богородицы и день рожденія Великаго князя (впоследствін Наследника Цесаревича), Николая Александровича", сказанная на тексть: Блажент языкт, емуже есть Господь Бого его, люди яже избра во наслыдіе себь ' (Псал. 32, 12) и разсуждающая, при изображеніи благодъяній Божінхъ къ русскому православному народу, объ условіяхъ пслученія этихъ благодівній и способахъ къ обезпеченію милости Божіей къ намъ и на будущее время 3); наконецъ Петербургская проповъдь 1845 года произнесена въ день Благовъщенія Пресвятыя Богородицы на слова припъва: благовъствуй, земле, радость велію, хвалите небеси Божіи сливу и разсуждаеть о томъ, какою радостію дозволительно намъ въ состояніи нашего паденія радоваться, прадостію о спасенін нашемъ отъ грѣха чрезъ Христа, родившагося отъ Дѣвы, объ устроеніи царствія Божія на земль и объ основаніи церкви Христовой, спасающей насъ таинствами и другими своими установленіями 4). Изъ этихъ пропов'ядей до 1859 года напечатаны только двѣ проповѣди, именно слово на Воздвиженіе Креста-въ христіанском в чтеній за 1858 г. ч. ІІ, стр. 196-202 и слово въ день Благовъщенія, тамъ же за 1846 годъ

<sup>1)</sup> См. по изданію 1859 года, стр. 235 и дал. и по изданію 1883 г. стр. 262 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По взданію 1859 г. стр. 105 и дал., а по изданію 1883 г. стр. 148 и дал.

Ио изданію 1859 г., стр. 285—297 и по изданію 1883 года стр. 244—253.

<sup>4)</sup> По изданію 1859 г. стр. 69-83 и по изданію 1883 г. стр. 87-96.

ч. І, стр. 463-479,-та и другая безъ означенія имени автора, по обычаямъ тъхъ временъ 1). Кромъ сотрудничества въ академическомъ журналъ: Христіанское чтеніе, преосв. Өеофанъ, въ бытность свою на службъ въ С.-Петербургской духовной академін (1844—1847 гг.) довольно много трудился еще для журнала "Маякъ", издававшагося весьма благочестивымъ человъкомъ и глубокимъ патріотомъ С. О. Бурачкомъ, съ которымъ и послъ прекращенія изданія "Маяка" (въ 1846 году) велъ оживленную переписку до самой кончины его (въ 1876 году), а послѣ кончины—съ семействомъ его 2), по скромности и въ этомъ журналѣ не означая своего имени подъ статьями, надъ которыми такъ или иначе трудился. Въ качествъ баккалавра академіи преосв. Өеофанъ читалъ лекціи по нравственному и пастырскому богословію. Какъ человъкъ идеальный, высоко настроенный, онъ и лекціи свои читаль въ возвышенномъ тонъ, придавая имъ характеръ аскетики, возвышеннаго, истинно-христіанскаго, строго-провославнаго нравственнаго ученія, основаннаго на св. писаніи и святоотеческихъ, преимущественно аскетическихъ писаніяхъ. Изъ лекцій своихъ за 1844—1847 годы преосв. Өеофанъ въ то время ничего не печаталь въ болъе или менъе цъльномъ видъ; но обработаль изъ нихъ многое для печати послъ уже возвращенія своего со службы на востокъ. Сюда относятся: а) значительныя части некоторыхъ отделовъ изъ писемь о христіанской жизни, впервые изданныхъ въ 1858—1860 годахъ; б) Путь ко спасенію (краткій очерко аскетки,) въ первый разъ вышедmiй изъ печати въ 1868—1869 годахъ и в) трактатъ: Что потребно покоявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія? писанный, какъ значится въ самомъ заглавіи его, въ 1847 году, а изданный впервые лишь въ 1882 году. — "Письма



<sup>1)</sup> Обывновенно въ то время выставлялись въ печати (въ журналахъ) лишь имена знаменитыхъ проповъдниковъ. Преосвященный же Өеофанъ. даже когда былъ ректоромъ авадеміи, далеко не всегда выставлялъ въ печати свое имя в только когда возведенъ былъ въ санъ опископа, сталъ выставлять свое имя въ печати.

Напримъръ съ дочерью С. О. Бурачка Ольгою Степановною, которой мы приносимъ нашу глубокою благодарность за сообщение о томъ свъдъний и писемъ преосв. Өеофана.

о христіанской жизни писаны въ разное время, но собраны и обработаны для печати, съ присоединеніемъ нарочито обработанныхъ трактатовъ и отделовъ, подходящихъ къ цели "писемъ", уже въ 1858—1860 годахъ 1). Отдельныя статьи въ 1 выпускъ этихъ "Писемъ": "Объ исправленіи сердца", "О борьбъ со гръхомъ" и "о благодати всесвятаго Духа", извлеченныя изъ отечниковъ статьи въ прибавленіи къ 2-му выпуску и особенно 3 и 4 выпуски "Писемъ" и спеціальныя прибавленія къ этимъ выпускамъ: "О началъ христіанской жизни", "подробное указаніе действій христіански-благодатной жизни и жизни гръховной на всъ способности человъка" (приб. къ 3-му вып.) и "Обязанности христіанъ относительныя: семейственныя, церковныя и гражданскія" (приб. къ 4-му вып.), суть несомнятельно особые трактаты, отражающіе на себъ следы давнихъ академическихъ работъ ихъ автора по каоедръ нравственнаго богословія. Не даромъ впоследствін, и именно въ 1890 году. преосв. Өеофанъ, издавая въ свътъ свое Начертание христіанскаго нравоученія (Москва, 1891) 2), счель нужнымь къ сему заглавію присоединить въ скобахъ пояснительное замъчаніе: "Это тоже, что письмо о христіанской жизни, выпуски третій и четвертый, съ небольшими передёлками и нёсколькими прибавленіями, какихъ потребовала система нравоученія", иначе сказать, прямо признаеть за означенными прибавленіями къ 3-му и 4-му выпускамъ значение системы, почему въ предисловін къ начертанію и говорить: "Третій и четвертый выпуски Писемъ о христіанской жизни содержать полный очеркъ христіанскаго правоученія въ систем' особаго рода. Какъ эту систему въ письмахъ затруднительно видеть, а между темъ ознакомиться съ нею, какъмнъ думается, не безполезно для желающихъ точне изучить сей предметь: то мне пришло на мысль отменить форму писемъ и издать очеркъ хр. нравоученія въ обычнойформъ систематическихъ писаній. При этомъ потребовалось не много труда: надо было уничтожить форму писемъ и распредёлить все по на-



<sup>1)</sup> Первый выпускъ *Писемь о христіанской жизни*, быстро распроданный въ первомъ своемъ взданіи, уже вторымъ взданіемъ помъченъ цензурнымъ разрѣтеніемъ отъ 28 октября 1859 года, а въ свѣтъ вышелъ къ 1860 году.

<sup>2)</sup> Цензурное дозволение къ этому изданию помечено 3-мъ сентября 1890 года.

длежащимъ рубрикамъ, и сдёлать нёсколько прибавокъ, кои составляють теперь небольшое отделение подъзаглавиемь: основы христіанской жизни". Что же касается до сочиненія: Путь ко спасенію, важнъйшаго и популярнъйшаго изъ сочиненій преосв. Өеофана, то о немъ самъ преосв. Өеофанъ говоритъ не редко, какъ о произведеніи, бывшемъ плодомъ академическихъ работъ надъ лекціями по нравственному богословію. Такъ въ письмѣ къ г. Корякину отъ 21 марта 1888 года преосвященный говорить объ этой книгь: "Шлю вамь книгу. Въ ней увидите себя, какъ были въ отрочествъ, какъ испортились, -- и какъ исправились, и что предлежитъ... Она писана больше 40 лътъ назадъ, но не остаръла" 1). И еще яснъе въ письмъ къ тому же лицу отъ 16 іюня того же 1888 года: "Прочитали Путь ко спасенію?—Добръ... И еще прочитайте когда-нибудь. Тутъ все, что мною писалось, пишется и будеть писаться. Это мои уроки академіи студентамъ С.-Петербургской. Конспектъ пересмотрфнъ съ о. архимандритомъ Игнатіемъ-послѣ бывшимъ архіереемъ Брянчаниновымъ, и имъ одобренъ. Это было въ 46-7 годахъ" 2). Наконедъ, трактатъ: Что потребно поклявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія? о которомъ самъ сочинитель, при изданіи его въ 1880 годахъ, замѣтилъ подъ заголовкомъ: "Писано въ 1847 году", очевидно, также стоитъ въ тесной связи съ академическою работою его, сейчасъ указанною: "Путь ко спасенію"; ибо и разсуждаеть о томъ, что "покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія потребно: 1) предать себя руководителю на пути семъ; 2) обложить себя правилами, какъ что дълать; 3) быть готову на труды и скорби; ибо вступиль на тесный и прискороный путь; 4) и чтобъ выдержать все, горъть духомъ или имъть горячую ревность о спасеніи и богоугожденіи". Иначе сказать, и въ этомъ трактатв заключается то, о чемъ такъ много, едва не постоянно и настойчиво



<sup>1)</sup> Душеп. Чтеніе за 1894 г., N 7, стр. 413.

<sup>2)</sup> Тамъ же, № 8, стр. 563. Архимандритъ, впослѣдствін епископъ Игнатій Брянчаниновъ, извѣстный аскетъ и составитель "Аскетическихъ опытовъ" скончался въ 1868 году на покоѣ въ Бабаевскомъ монастырѣ, Костромской епархіи. Съ 1834 года онъ былъ настоятелемъ Сергіевой пустыни, что близъ С.-Петербурга и оставался въ этой должности до 1857 года.

писалъ преосв. Өеофанъ во все послѣднее 40-лѣтіе своей жизни. А то, что въ первомъ отдѣлѣ трактата говорится о первомъ видѣ руководства—иерковномъ пистырствы 1), относится и къ пастырскому богословію, которое также преподавалъ преосв. Өеофанъ въ академіи С.-Петербургской.

Уже и въ разсмотрънныхъ доселъ учено-литературныхъ произведеніяхъ преосв. Өеофана видно обширное знакомство его, кромъ св. Писанія и произведеній духовной письменности современной ему, въ особенности съ святоотеческою и по пренмуществу, какъ мы замътили, аскетическою литературою. Аскетическія Писанія, заключающіяся въ такъ называемомъ "Дабротолюбін", писанія св. Отцовъ: Василія Великаго, Іоанна Златоустаго, Іоанна Лъствичника, Исаака Сирина и другихъ весьма часто именуются и болбе или менбе значительныя по объему выдержки изъ нихъ приводятся въ разсмотрфиныхъ доселф трудахъ преосв. Өеофана. Еще болье познакомился съ ними, томъ по самымъ первоисточникамъ, преосв. Өеофанъ во время служенія своего на востокъ, въ Іерусалимъ и Константинополь (въ 1847-1857 годахъ). Приложение ко 2 выпуску Писемо о христіанской жизни не даромъ и прямо носить заглавіе, въ позднайшемь его изданіи (1891 г.): Сборникъ аскетическихъ писаній, извлеченныхъ изъ патериковъ обители св. Саввы освященнаго, что близь Іерусалима, и еще въ прежнемъ изданіи Писемо о христіанской жизни преосв. Өеофанъ говорить о семъ приложени: "Въ монастыръ св. Саввы освъщеннаго мнъ случилось пересмотръть множество книгъ, озаглавливаемыхъ: Патерикъ-очетникъ. Это большею частію сборники статей, извлеченныхъ изъ писаній св. Огцовъ. Читалъ старецъ святаго отца и записывалъ для памяти, что особенно казалось ему хорошимъ; читалъ другаго и тоже дълалъ, и т. д. Таково происхожденіе почти всёхъ сихъ отечниковъ. Но между статьями, входящими въ составъ ихъ, много оказалось такихъ, коихъ писателями должно признать самихъ же старцевъ Саввинской обители. Что въ нихъ написано, то надо признать плодомъ не изученія, а опыта" 2). А въ предисловіи

<sup>1)</sup> См. стран. 52 и дал. по 2-му Авонскому изданію (М. 1889).

<sup>2)</sup> *Письма о христіанской экизни*, вып. 2, стр. 6 нзд. 2. Спб. 1862.

къ помянутому "Сборнику аскетическихъ писаній", преосв. Өеофанъ къ сему добавляетъ: "Статьи эти очень назидательны; и я счелъ нелишнимъ перевесть ихъ на нашъ языкъ, --- и перевелъ еще въ Іерусалимъ.-Онъ напечатаны во второмъ выпускъ Писемъ о христіанской жизни и составляють прибавленіе къ нимъ". Равно также и тамъ же, въ Іерусалимъ, преосв. Өеофанъ познакомился и ознакомилъ русское общество съ другимъ аскетическимъ сборникомъ, подъ, заглавіемъ: Митериконг. Собраніе наставленій аввы Исаіи всечестной инокинь. Өеодори. Въ предисловіи къ этому сборнику, по его изданію 1891 года, преосв. Өеофанъ пишетъ: "Въ бытность мою въ Іерусалимъ попалась мнъ на глаза въ библіотекъ о архимандрита (потомъ Преосвященнаго) Порфирія рукописная книга наставленій аввы Исаіи всечестной монахинъ Өеодоръ, надписанная имъ Митериконъ и пріобрътенная на Авонъ. Пересмотръвъ сію книгу, я пришелъ къ мысли, что хорошо бы было познакомить съ нею нашихъ благоговъйныхъ инокинь, для которыхъ прямо назначенныхъ книгъ у насъ не имфется. Въ сей мысли я рышился перевесть ее, и перевель тамъ же въ Іерусалимъ. Переводъ этотъ былъ посланъ въ редакцію Воскреснаго чтенія, и напечатанъ въ семъ журпалѣ въ 1853-1859 годахъ 1), откуда теперь извлеченъ и издается особою книжкою... Переведено не все, но не по моему произволу, а по состоянію рукописи. Существеннаго впрочемъ ничего чрезъ это не теряется. Подлинняя рукопись находится въ публичной библіотек'в, вм'всть съ другими книгами Преосвященнаго Парфирія. Рукопись 1450 г.<sup>2</sup>). Къ промежутку между первыми (1847—1854) и последними (1856-1857) годами служенія преосв. Өеофана на востокъ относятся его проповъди, произнесенныя въ годы служенія его опять на учебно-воспитательномъ поприщѣ, т. е.

<sup>1)</sup> Т. е. собственно говоря, начиная съ 1854 и кончая 1858 годомъ, такъ какъ журналъ "Воскресное Чтеніе" выходилъ начиная съ Пасхи одного года (напр. 1853) и кончая страстною недълею слъдующаго (напр. 1854) года, а разсматриваемый трудъ преосв. Өеофана подъ заглавіемъ: "Достопамятныя изръченія св. женъ подвижницъ, собранныя аввою Исаіею для пречестной монахини Өеодоры", и начался печатаніемъ въ Воскр. Чтеніи за 1853—1594 годъ (XVII) съ № 44, конченъ же въ № 32 за 1858—1859 годъ (XXI).

<sup>2)</sup> См. Авон. изданіе (Москва) 1891 г. стр. 3-4 предисловія.

въ Петербургѣ и въ Петрозаводскѣ, и именно произнесенное въ 1855 году слово въ день Сошествія св. Духа и сказанныя въ 1856 году проповѣди въ новый годъ и въ великій пятокъ. Всѣ три проповѣди, изъ коихъ двѣ послѣднія, кромѣ помянутыхъ выше собраній изд. 1859—1883 года, въ которыхъ напечатана и первая изъ нихъ, напечатаны были еще въ Христіанскомъ Чтеніи за 1859 г. ч. І (стр. 3—13 и 336—350), въ разныхъ видахъ и по разнымъ поводамъ, говорятъ объ одномъ главномъ предметѣ,—о покаяніи.

Гораздо болбе обильнымъ плодами учено-литературной двательности преосв. Өеофана быль последующій за служеніемь его на востокъ періодъ его общественнаго служенія, т. е. періодъ служенія его въ должности ректора С.-Петербургской духовной академіи (1857—1859 гг.). Къ этому же періоду его служенія относится и наиболье оживленное и дъятельное сотрудничество его въ академическомъ журналъ: Христіанское Чтеніе. Въ этомъ журналь, который и выходиль тогда подъ его главнымъ наблюденіемъ, печатаемы были предварительно и проповёди его, въ большей ихъ части, какъ изъ прежнихъ, такъ и изъ произнесенныхъ въ это время (т. е. въ 1857-1859 годахъ) и некоторыя статьи, вышедшія потомъ въ особыхъ сборникахъ. Такъ, маленькій сборникъ, подъ заглавіемъ: Иредостережение отъ увлечения духомъ настоящаго времени. Сочиненіе ректара С.-Петербуріской духовной академіи архимандрита Өеофана. С.Пб. 1858. 8-о тіп. Стр. 82., инфеть вь составъ своего содержанія статьи: І. Письмо духовнаго отца къ смущенному ръчами вольнодумцевъ (стр. 3-19); И. О прогрессь (стр. 21-43). III. О возрожденін (стр. 44-72) н IV. О св. храмъ (стр. 73-82). Изъ нихъ первая статья напечатана была предварительно въ Христіан. Чтеніи за 1858 г. ч. І, стр. 343—352; следующія за ней две, которыя суть ни больше ни меньше какъ проповъди, одна ("О прогрессъ") -въ день восшествія на престоль Государя Императора Александра Николаевича 19 февраля 1858 года, а другая (---,0 возрожденіи")--- въ день рожденія того же Императора 17 апрѣля 1858-го же года,—въ Христіанскомо же Чтеніи за 1858 г. ч. І, стр. 207—220 и 353—370; а послъзняя ("О

св. храмв"), которая есть также проповыдь на освящение придела св. великомученицы Екатерины въ С. Петербургскомъ Исаакіевскомъ соборъ, произнесенная 1 іюня того же 1858 года,—въ Духовной Бесполь за 1858 годъ, т. II, стр. 381— 388. Изъ прочихъ же, прежнихъ и новыхъ проповъдей, преосв. Өеофанъ, въ бытность свою еще ректоромъ академіи, составилъ и издаль сборникъ, подъ заглавіемъ: Слова С.-Петербургской духовной академіи ректори архимандрита Өеофана. Спб. 1859, 8-о стр. II + 327. Большую часть словъ этихъ можно видёть напечатанною и въ Хрпстіанскомо Чтеніи за 1858 г. ч. І, 429—436; II, 196—202; 203—215 1); 391—399; 1859, I, 3— 13; 246—256; 336—350 и т. д. Какъ помянутый Малый Сборникъ ("Предостереженіе"), такъ и многія изъ проповѣдей сборника 1859 года, особенно произнесенныхъ въ чреватое немаловажными событіями внутренней политики новое царствованіе Государя Императора Александра Николаевича, направлены противъ неблагопріятныхъ вѣяній новаго духа времени, когда слова: "свобода", "прогрессъ" и др., не всегда върно, а иногда и вовсе худо понимаемыя, колебали едва не всъ умы и покрывали туманомъ самыя обыкновенныя понятія. То было время, о которомъ самъ преосв. Өеофанъ послъ сообщалъ слъдующее: "Въ С.-Петербургъ мнъ разсказывали такой случай. Одинъ джентльтменъ въ какомъ-то собраніи юныхъ бол'ятелей о всеобщемъ благъ, -- это было въ самый разгаръ прогрессистскаго бреда, -- держалъ сильную рвчь о любен къ человвчеству и народу. Всѣ восхищались. Но ворочается онъ домой; человъкъ, служившій у него, какъ-то не скоро отворилъ дверь.это ему уже не показалось;--потомъ свѣчу не скоро подалъ, потомъ съ трубкой что-то сделалось, да холодновато было въ комнать... Не выдержаль наконець нашь филантропь и разбранилъ своего слугу. Тотъ какое-то возражение, --- а этотъ его въ грудь. И вотъ нашъ парень, - тамъ распарился отъ любви къ человъчеству, а тугъ и съ однимъ человъкомъ не могъ поступить какъ слъдуетъ. И въ тотъ у насъ первый разгаръ



<sup>1)</sup> Значащееся злъсь слово на 30 августа 1858 года, въ извлечени, было напечатано и въ Домашией бестот за 1858 г., вып. 18.

прогрессистскаго бреда красавицы, бросаясь въ переплетныя заведенія, нередко матерей своихъ оставляли безъ куска хлеба: а все же мечтали, что они какимъ-то образомъ идутъ впередъ и благо человъчества устрояютъ" 1). Само собою разумъется. что проповъдникъ-ректоръ Академіи духовной, котораго уже тогда интересовались слушать многіе изъ благочестивыхъ людей даже въ образованномъ обществъ (напр. покойный Н. В. Елагинъ 2), направляя слово противъ такихъ, неблагопріятныхъ духу истиннаго христіанства и православія, вѣяній, указываль истинный путь для ума, сердца и воли своихъ слушателей. Впрочемъ въ разсматриваемомъ Сборникъ, первомъ по времени изданія болье полномъ Сборникь изданія проповыдей преосв. Өеофана, есть много проповъдей и положительно, не полемически раскрывающихъ христіанскія истины, главнымъ образомъ нравственныя. Помъщенная въ томъ же Сборникъ проповёдь по случаю 50-лётняго юбилея С.-Петербургской духовной академіи напечатана и въ особомъ юбилейномъ изданін, подъ заглавіемъ: Пятидесятильтіе С.-Петербургской духовной академіи 17 февраля 1859 г.

Уже и первый этотъ сборникъ проповѣдей своихъ издавая съ своимъ именемъ, преосв. Өеофанъ полагалъ начало своей литературной извѣстности, нѣсколько раньше того подъ своимъ же именемъ издавъ и малый сборникъ: Предостережение 3). Еще менѣе нужно было ему скрывать свое имя по рукоположении его во епископа, когда проповѣдническая дѣятельность его получила для себя полный просторъ. Нося въ сердцѣ глубокое убѣжденіе, что "лучшее употребленіе дара писать и говорить есть обращеніе его на вразумленіе и пробужденіе грѣшниковъ отъ усыпленія" и что "такою должна быть всякая

<sup>1)</sup> Уто есть духовная жизнь и какт на нее настроиться? Письма. Стр. 68. Изд. 2. Одесса, 1886.

<sup>2)</sup> Срав. также для сего Домаш. Беспеду за 1859 годъ, вып. 10, сгр. 80 и вып. 46, стр. 458.

<sup>3)</sup> Впрочемъ и безъ имени автора изданный въ концѣ 1858 года 1 выпускъ Иисемь о христіанской жизни, о которыхъ у насъ рѣчь будетъ послѣ, получиль также широкую извъстность, для чего срав. Дом. Бесъду за 1858 г. вып. 14, примѣчаніе; срав. также за 1859 г. вып. 2, въ концѣ, въ указателѣ киигъ и др.

церковная пропов'єдь и всякая бес'єда" 1), преосв. Өеофанъ, сдълавшись архіереемъ, при томъ прямо на самостоятельной епископской канедръ, пользовался всякимъ случаемъ для проповъданія слова Божія ради спасенія душъ ввъренныхъ ему, и плодомъ дъятельности его въ этомъ отношеніи были его проповъди Тамбовскаго періода (1859—1863), печатанныя и въ Христіанскомо Чтеніи, съ его именемъ 2) и въ Домашней Бестыть, которую издаваль его почти сотоварищь по Кіевской духовной академін В. И. Аскоченскій з), п въ Тамбовских в Епархіальных выдомостях 4), которыя основаль самь преосв. Өеофанъ, и, наконецъ, отдельными выпусками довольно большаго объема, изъ коихъ первый, подъ заглавіемъ: Слова ка Тамбовской паствы Өеофана, епископа Тамбовского и Шацкаго, въ 1859 и 1860 годахъ, вышелъ въ С.-Петербургъ, въ 1861 году и содержитъ въ сеоб, со включеніемъ речи при нареченін во епископа Тамбовскаго, 63 пропов'єди, а второй, подъ заглавіемъ: Слова къ Тамбовской паствы преосвященнаго Өеофана, обнимающій собою пропов'єди 1861—1863 года, вышель изъ печати, съ дозволенія С.-Петербургской же духовной цензуры, въ Москвъ, въ 1867 г. и содержитъ въ себъ 47 проповъдей. Содержание проповъдей того и другаго выпусковъ чрезвычайно разнообразно; но при всемъ разнообразіи своемъ проповъди святителя одушевлены преимущественно одною главною мыслію, проходящею чрезъ всв его проповеди, -- мыслію о спасеніи. Въ числь ихъ есть даже прямо рядъ проповъдей, носящихъ одно заглавіе: "о пути ко спасенію" 5). Вразумленіе и пробужденіе отъ гръха къ покаянію и добродътельной жизни по въръ, въ исполненіи воли Божіей, дабы чрезъ то водворить въ душъ

<sup>1)</sup> См. *Нуть ко спасеню*, вып. 2, стр. 37 примъч. Спб. 1869. Срав. Домаши. Беспду за 1868 г., вып. 10, стр. 252 примъч.

<sup>2)</sup> См. напр. Xpucm. Чтеніе за 1859 г. ч. II, стр. 203 в 305.

<sup>3)</sup> В. Я. Аскоченскій († 1879)—магистръ Кіев. д. авадемін выпуска 1839 года и слідовательно лишь на два года старше преосв. Өеофана, въ битность котораго на старшемъ курст въ авадемін, онъ былъ бавкалавромъ Польскаго языка. Домашиюю Бесьду онъ сталъ издавать съ 1858 года. Проповеди преосв. Өеофана въ Дом. Бесьдю см. напр. за 1859 г. вып. 41, стр. 389 и дал.

<sup>4)</sup> См. напр. Тамб. Епарх. Видомости за 1863 годъ.

<sup>5)</sup> См. Слов. кв Тамб. пастов, вып. І, стр. 59-81. Такихъ проповедей здёсь пять.

царствіе Вожіе, — составляло главивній предметь пропов'я ди преосв. Өеофана, который посему, прощаясь съ Тамбовскою паствою, и говорилъ: "о чемъ и была наибольшая забота моя, какъ не о томъ, чтобъ не обинуясь сказать вамъ всю волю Божію (Дѣян. 20, 27)?" 1). Кромѣ того, къ Тамбовскому же по преимуществу періоду служенія преосв. Ософана относится и литературная обработка и изданіе изв'єстныхъ его Писемо о христіанской жизни, хотя начало ихъ (выпускъ 1-й) изданъ былъ впервые еще въ бытность автора ректоромъ С.-Петербургской духовной академіи, именно въ концѣ 1858 года, какъ мы замътили выше. Эти "Письма" въ разное время писаны были преосв. Өеофаномъ къ одной изъ глубокихъ почитательницъ его княгинѣ П. С. Лукомской 2), руководившейся его духовными совътами въ своей благочестивой жизни. Письма эти, уже съ выходомъ въ свътъ 1-го выпуска ихъ, содержащаго 37 писемъ, въ первомъ его изданіи, возбудили живъйшій интересъ въ обществъ. Сдълавъ первое извлечение изъ 1-го выпуска этихъ "Писемъ" въ своемъ повременномъ изданін: Домишняя Бестьда за 1858 годъ, редакторъ этого изданія В. И. Аскоченскій пишеть: "рекомендуемъ всімь православнымь христіанамъ эту прекрасную книжку. Лучше, умнъй и благопотребнъй ея ничего не вышло у насъ за нынъшній годъ по свътской части въ мір' письменномъ. Спрашявайте у книгопродавцевъ Кораблева и Стрякова на Большой Содовой близъ Невскаго проспекта" 3). И самъ авторъ "Писемъ", при всей своей скромиости. не могъ не обратить на это вниманія и потому въ первомъ же письмѣ слѣдующаго (2-го) выпуска, съ очевиднымъ указаніемъ на 1-й выпускъ, говоритъ: "Пишете, что Письма читаются не безъ охоты. Дивно! Что тамъ находять? Всячески надо отнести это къ добротъ читающихъ, а не къ достоинству книги. Какъ бы при томъ не подумалъ кто

<sup>1)</sup> Слова кв Тамб. паствь, вып. 2, стр. 214.

<sup>2)</sup> Что "письма" эти писаны были къ ки. Лукомской, объ этомъ сообщалт намъ тотъ же А. Г. Говоровъ. Кромъ того срав. для сего Домаши. Бестьду за 1863 г. вып. 24, стр. 535, гдъ прямо упомянуто имя княгиня. Княгиня Лукомская скончалась 7 декабря 1879 г.

<sup>3)</sup> См. Домаши. Бесподу за 1858 г., вып. 14, стр. 79 прим. Изд. 2. Спб. 1860.

о писавшемъ болъе, нежели сколько есть. Было время, когда мнъ надобно было заняться ученіемъ о подвижничествъ. Встрътились тогда два-три лица, довольно знакомыя съ симъ предметомъ. Они и меня познакомили съ нимъ. Такъ, иное слышалъ, иное читалъ, иное самъ придумалъ. Вотъ и всъ источники!—А иной не знать, что можеть подумать" 1). Это признаніе ясно подтверждаеть зам'вченное нами и выше о "Письмахъ", возводя начало ихъ къ тому же времени, къ которому отнесли мы "Путь къ спасенію". А между тімъ лестно отзывавшійся о нихъ, какъ мы видъли, В. И. Аскоченскій не преминулъ сдёлать ихъ источникомъ, изъ котораго обильно черпаль статьи для своей домашней бестьды, давая отдъльнымъ письмамъ при семъ лишь особыя заглавія. Такъ, первое извлеченіе, изъ письма ХХ-го, въ домашней бесполь за 1858 г. вып. 14, онъ озаглавилъ: христіанское распредёленіе времени". Другое извлечение, въ Дом. бес. за 1859 г., вып. 3, озаглавилъ: "Православіе и инов'тріе" 2). За тімъ слідують извлеченія изъ тъхъ же "Писемъ о христіанской жизни", въ Дом. бестьдь за 1860 г., вып. 46, подъ заглавіемъ: "Самолюбіе" 3) за 1861 г., вып. 15, подъ заглавіемъ: "Наслажденіе благами міра" <sup>4</sup>); вып. 49, подъ заглавіемъ: "Постъ" <sup>5</sup>); вып. подъ заглавіемъ: "Возрасты грѣха" 6); за 1863 г., вып. 24, подъ заглавіемъ: "Очищенная въра" 7); вып. 40, подъ заглавіемъ: "Храмы Божіи" в), и т. д. Соотвътственно интересу, возбужденному въ обществъ "Письмами о христіанской жизни", въ короткое время потребовалось не одно изданіе ихъ. Такъ мы имъемъ уже за 1860-1862 годы второе издание ихъ. А въ концъ 1879 года Петербургская извъстная фирма книжной торговли И. Л. Тузова, заменившая собой книготорговлю

2

<sup>1)</sup> Письма о христинской жизни, вып. 2, стр. 5. Изд. 2-е. Спб. 1862.

<sup>2)</sup> Стр. 17—18. Сн. *Письма о христ. жизни* вып. 1, письмо XI, стр. 32 и дал. Изд. 2. Спб. 1860.

<sup>3)</sup> Стр. 575—578. Сн. Письма о христ. жизни I, 137 и дал.

<sup>4)</sup> Стр. 319—323. Сн. Иисьма о христ. жензни II, 109 и дал. Изд. 2.Спб. 1862.

<sup>3)</sup> Стр. 955-958. Сн. Иисьма о христ. жизни II, 121 в 181.

<sup>6)</sup> Стр. 979—982. Сн. Письма о христ. жизни III, 226 п дал. Спб. 1860.

<sup>7)</sup> Стр. 535—538. Св. Иисьма о христ. жизни II, 138 в дал.

<sup>8)</sup> Стр. 261—264. Сн. Письма о христ. жизни II, 151 н дал.

вышеупомянутыхъ Кораблева и Сирякова, предложила преосв. Өеофану уступить ей изданіе Писемь о христіанской жизни, и преосв. Өеофанъ, списавшись съ племянникомъ своимъ А. Г. Говоровымъ, начавшимъ уже въ это время завъдывать изданіемъ сочиненій преосв. Өеофана, согласился уступить 1). Такъ въ 1880 году въ С.- Петербургв и вышло новое, съ соединеніемъ всёхъ четырехъ частей въ одну книгу, изданіе Тузова, подъ заглавіемъ. Письма о христіанской жизни вз 4-хъ частяхъ. Епископа  $\Theta$ еофана.  $8^{\circ}$ . Стр. 424+II+363+II. При этомъ письма собственно соединены вст въ одинъ (первый) отдёль, съ добавленіемь лишь ко 2-й части ихъ Проповъдей на дни тріоди постной, а всъ прибавленія соединены въ другой (второй) отдёлъ. Наконецъ, уже въ послёдніе годы жизни преосв. Өеофана, когда изданіемъ его сочиненій завъдывали исключительно Аоонскіе иноки, какъ мы отчасти знаемъ изъ предшествующаго, последовало новое и опять особое изданіе Писемо о христіанской жизни, съ такимъ раздробленіемъ ихъ частей, что самыя письма 1-го и 2-го выпусковъ, съ приложеніями къ 1-му выпуску и съ проповъдями изъ 2-го выпуска, составили изъ себя отдъльную книгу, подъ заглавіемъ: Письма о христіанской жизни. (Выпуски первый и второй, —безт приложенія втораго выпуска. которое издается особою книжкою) Епископа Өеофана. Москва, 1891. 8-е. Стр. 253 + II, при чемъ каждому письму дано особое заглавіе, напр. "о труд'в и самопринужденіи", "о слезахъ", "о преданіи себя въ волю Божію", и т. д., между тъмъ какъ въ изданіи Тузова (Спб. 1880) эти заглавія даны только письмамъ 3-й и 4-й частей, а письмамъ 1-й и 2-й, какъ прежнихъ изданіяхъ письмамъ всёхъ четырехъ частей пли выпусковъ, такихъ ваглавій не дано 2); за тёмъ, изъ прибавленій ко 2-й части составлень упомянутый въ свое время Сборника аскетических писаній и проч. (Москва, 1891. 8-о. Стр. 166), а изъ 3-го и 4-го выпусковъ (или частей) обрабо-

<sup>1)</sup> См. о семъ Письма преосв. Өеофана къ А. Г. Говорову въ Душеп. Чтемы за 1894 г., за № 8, стр. 603. 604.

<sup>2)</sup> Письма здъсь просто ставятся подъ числомъ римскими цифрами (напр. I—XXXVII; I—LXII и т. д.).

тано Начертаніе христіанскаго правоученія. (Москва, 1891. 8-0. Стр. II + 506 + III).

Періодъ служенія своего на святительской каоедрѣ Владимірской (1863—1866 гг.) преосв. Өеофанъ ознаменовалъ еще большимъ, нежели Тамбовскій періодъ, усиленіемъ пропов'єднической деятельности, не оставляя, конечно, и другихъ сторонъ своей архипастырской деятельности. Проповедей его за этотъ, меньшій, по сравненію съ Тамбовскимъ, періодъ было, какъ мы замъчали въ свое время, больше, нежели за періодъ Тамбовскій, и эти пропов'єди не мен'є Тамбовских в отличаются разнообразіемъ содержанія. Онъ всъ вмъсть изданы были уже въ 1869 году, подъзаглавіемъ: Слова ка Владимірской Паство, преосвященнаго Өеофана. Губ. г. Владиміръ. 1869. 8°. Стр. VIII+684. Въ то же время еще раньше пріобрітенная популярность пропов'ядника росла и усиливалась по мфрф усиленія его пропов'єднической д'євтельности. Какъ прежнія и Тамбовскія, такъ и Владимірскія пропов'єди преосв. Өеофана печатаемы были и въ различныхъ повременныхъ изданіяхъ и особыми выпусками, подъ разными заглавіями. Такъ еще въ первый годъ, следовавшій за удаленіемъ преосв. Өеофана на покой, въ Тамбовских Епархіальных Видомостях начаты были печатаніемъ нѣкоторыя проповѣди его изъ Владимірскаго (и отчасти Тамбовскаго) періода 1), съ нѣкоторою лишь переработкою ихъ соотвётственно особой цёли выдёленія ихъ изъ общаго числа Владимірскихъ (и отчасти Тамбовскихъ) проповъдей и незпачительнаго прибавленія къ нимъ въ концъ. Разумвемъ слова, печатанныя въ Тамб. Епарх. Въдомостяхо за 1867-й годъ, № 4—10, подъ заглавіемъ: О совершеннома обращеній къ Богу от прелестей міра и гръха. Слова преосвященного Өеофана. Именно здёсь пом'вщены слова преосв. Өеофана, произнесенныя во Владимірт въ 1864 году, начиная съ недъли предъ Крещеніемъ 5 генваря и, съ небольшими перерывами, кончая днемъ памяти св. благовърнаго Великаго князя Георгія 4 февраля (6 пропов'єдей 2), и одно (посл'єднее,



<sup>1)</sup> Не забудемъ, что въ 1867 году еще не вышло полное собраніе словъ преосв. Өеофана къ Владимірской паствъ.

<sup>2)</sup> См. въ подномъ собранів Словт кт Владимірской паствь, стр. 161—167, 170—188, 189—200. Владиміръ, 1869.

7-е) изъ произнесенныхъ въ Тамбовъ въ 1861 году въ недълю по Рождествъ Христовъ 30 декабря 1). Прибавленіе же состоитъ изъ оставшагося не выясненнымъ въ проповъдяхъ опредъленія понятія о мір'в (что такое мірт), каковое опредъление и предлагается въ томъ видъ, какъ говоритъ о томъ св. Исаакъ сиріанинъ 2). Всь эти же проповъди съ прибавленіемъ, подъ указаннымъ заглавіемъ ("О совершенномъ обращенін къ Богу" и проч.), за темъ стали издаваться и после отдъльною брошюрою, какъ напр. Авонскими иноками, Москвъ въ 1887 году (1-е изд.) и въ 1892 году (2-е изд.).-Подобнымъ же образомъ еще въ 1867 году въ Тамбовскихъ Епархіальных Выдомостях (№№ 12—18) напечатанъ быль рядъ проповедей преосв. Өеофана, подъ общимъ заглавіемъ: Нькоторыя предостереженія православным христіанамь. Слови преосвященнаго Өеофана. Здёсь мы имёемъ а) проповёдь на Богоявленіе Господне 6 генваря 1865 года, следовательно изъ Владимірскаго же періода, за темъ б) проповедь "въ недълю по просвъщении 10 генваря того же года и в) проповъдь "въ 32-ю недълю" (по пятьдесятницъ) 17 генваря того же года, находащіяся въ тесной связи между собою и по времени произнесенія и по главному предмету,-объ оставленіи -гуд ски фифмае о и прядковъ жизни и о замфиф ихъ лучшими, основанными на истинъ Христовой 3); за тъмъ г) четвертая проповёдь изъ всёхъ семи, напечатанныхъ подъ упомянутымъ общимъ заглавіемъ, есть проповёдь, произнесенная въ вторую недёлю великаго поста предшествующаго 1864 года, следовательно тоже во Владиміре, по случаю шума, бывшаго въ церкви въ недълю православія и разсуждающая о благоговъйномъ стояніи во храмъ Божіемъ 4);--д) пятая изъ произнесенныхъ въ Тамбовъ въ день св. Апостола и Евангелиста Іоанна Богослова 8 мая 1862 года и разсуждая, на основанів ученія сего Евангелиста, о Богослуженіи, достигаемомъ вѣрою и любовію во Христь Інсусь, предохраняєть отъ духа анти-

<sup>1) (</sup>лова кв Тамбовской паствы, вып. 2, стр. 125—131. Москва, 1867.

<sup>2)</sup> См. отдъльное, 2 Авонское, изданіе, стр. 50-52. Москва, 1892.

<sup>3)</sup> См. Слова кв Владимірской паство, стр. 524—539.

<sup>4)</sup> См тамъ же, стр. 254-259.

христова 1);-е) шестая изъ Владимірскихъ,-произнесенная 6 декабря 1863 года въ день святителя Николая Чудотворца и тезоименитства Цесаревича Великаго Князя Николая Александровича въ исторіи народовъ и въ жизни людей указываетъ примфры пагубнаго невфрія и нечестія, привлекающаго наказаніе на нихъ Божіе и отсюда учитъ необходимости въ въръ и благочестій, какъ условіяхъ привлеченія милости Божіей 2); наконецъ ж) седьмая-есть проповъдь также изъ Владимірскихъ, произнесенная въ недълю по Рождествъ Христовъ 29 декабря 1863 года, которая, исходя изъ мысли о томъ, что будто бы проповъди преосв. Өеофана, какъ "дошло до слуха" его, строги, говоритъ объ истинномъ характеръ христіанской проповеди, какъ отголоска ученія пророковъ, Христа и Апостоловъ и о вредъ поблажекъ и льготъ, которыхъ ищутъ отъ пропов'вдника небретущіе о своемъ спасеніи 3). Этотъ рядъ проповъдей въ 1893 году собранъ Афонцами во едино и изданъ отдёльною брошюрою, подъ заглавіемъ: О православіи, съ предостереженіями от погрышеній противт него. Слова епископа Өеофана. Москва, 1893.—Далъе слъдуетъ впервые изданный въ 1868 году въ С.-Петербургъ сборникъ, подъ заглавіемъ: О покаяніи, причащеніи св. Христовых в таин и исправленіи жизни. Слова преосв. Өеофана во святую четыредесятницу и приготовительныя къ ней недъли. Въ предисловіи къ этому изданію говорится: "Предлагаемыя слова отобраны и издаются въ семъ составъ съ тою цълію, чтобъ говъющимъ доставить приспособленное къ ихъ настроенію и потребностямъ духовнымъ чтеніе, а пастырямъ, ревнующимъ о назиданіи говъющихъ, дать возможность всегда подъ руками имъть что предложить съ церковной каоедры, коль скоро сами не удосужатся составить свое поученіе.-Предметы, въ нихъ раскрываемые, суть убъжденія къ перемънъ жизни недоброй на добрую, потребности покаянія и испов'єди, достойное приступаніе къ святымъ пречистымъ и животворящимъ Христовымъ тайнамъ и сохраненіе добраго нам'тренія жить исправно, какое полагаемо бы-

<sup>1)</sup> Слова нь Тамбовской паствь, вып. 2, стр. 158-163.

<sup>2)</sup> Слова кв Владимірской папствъ, стр. 113-120.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 148-154.

ваетъ въ покаяніи и запечатлѣваемо святымъ Причастіемъ.— При собраніи ихъ въ сей составъ не то имълось въ виду, чтобъ извъстные дни снабдить поученіями, а то, чтобъ представить, сколько можно, полное изложение всего благопотребнаго для говъющихъ. По сей причинъ нъсколько словъ сюда переносится изъ говоренныхъ въ другіе дни: по предметамъ своимъ они оказались очень нужными въ семъ собраніи. - По сей же причинъ изъ дней страстной седмицы помъщаются слова только на вторникъ, среду и четвертокъ: ибо говъющіе вездъ почти бывають только въ эти дни седмицы. Последнее замечание сделать сочтено нужнымъ ради техъ, коимъ можетъ показаться страннымъ, отъ чего на страстную седмицу такъ мало здъсь словъ. Страстная седмица имъетъ свой неисчерпаемый предметь и требуеть отдёльнаго состава словъ" 1). И действительно, въ сборникъ, теперь разсматриваемомъ и содержащемъ въ себъ цълыхъ пятьдесятъ проповъдей, мы видимъ, съ одной стороны, въ числъ проповъдей, начиная отъ произнесенныхъ въ нельдю мытаря и фарисся и кончая говоренными въ великій четвертокъ, далеко не всв, на самомъ деле говоренныя на эти дни тріоди постной, а съ другой, вошедшими въ сборникъ и такія, которыя говорены были и не въ эти только дни. Такъ, напримфръ, въ числъ ихъ нътъ, во первыхъ, ни одной изъ говоренныхъ въ Тамбовъ за 1860 годъ (помъщенныхъ въ 1 выпускъ слова ка Тамбовской паствъ и составляющихъ здъсь цъдый особый рядъ, начиная съ страницы 82 и далѣе), а во вторыхъ, и нъкоторыхъ изъ говоренныхъ въ послъдующіе годы (изъ словъ Тамбовскихъ 1861 года-говореннаго въ 4 недълю великаго поста; изъ словъ Владимірскихъ- говоренныхъ въ 1864 году въ неделю православія и во 2 неделю великаго поста 2) и другихъ). Съ другой стороны, въ сборникъ проповъдей на дни тріоди постной вошло, напримъръ, слово, сказанное въ 1865 году 14 августа "по причащении воспитанницъ дъвическаго духовнаго училища въ Успенскій постъ" 3) и под.

<sup>1)</sup> См. Сборникъ подъ упомянутимъ заглавіемъ въ третьемъ, Асонскомъ, изданіи (Москва, 1890), стр. 3—4.

Эти и нъкоторыя другія изъ опущенныхъ проповъди вошли отчасти въ другіе сборники.

<sup>3)</sup> Сн. Сборника проповъдь 24-ю и слове ка Владимірской паство, стр. 618.

За тъмъ, нъкоторыя изъ проповъдей вошли въ составъ сборника съ болве или менве значительными измвненіями, сокращеніями и дополненіями. Такъ, напримъръ, не говоря о незначительныхъ измененіяхъ въ начале проповедей, по порядку сборника, 2 1), 5 2) и др., въ проповъдяхъ сборника опущены обращенія къ дътямъ-воспитанницамъ дъвическаго училища и замітнены обращеніями къ православным христіанам вообще 3), въ начальной части проповъди 8-й сборника-въ недълю мясопустную-сдълано весьма значительное, хотя и не существенное изменение по сравнению съ темъ, какъ она напечатана въ собраніи словъ къ Владимірской пастві (стр. 221), 4) и т. д. Второе изданіе сборника, очевидно въ небольшомъ числѣ экземпляровъ напечатаннаго первымъ изданіемъ, а имъвшаго большой спросъ въ обществъ, послъдовало въ Петербургъ же въ 1869 году, а третье, предпринятое уже Аоонскими иноками, вышло въ Москвѣ, въ 1890 году. 8°. Стр. 285+II. Сборникъ этотъ, какъ заключающій въ себъ проповъди на одинъ изъ важнъйшихъ предметовъ душепопеченія архипастырскаго и жизни христіанской, самъ авторъ разсылаль не только частнымъ лицамъ (въ даръ), но и учебнымъ учрежденіямъ въ числѣ своихъ книгъ, которыя находилъ и "болъе подходящими къ дътскому разуму и для общаго чтенія пригожими" 5).

Слёдя далёе за судьбою словъ къ Тамбовской и Владимірской паствамъ, мы видимъ, что одно изъ первыхъ, напримёръ, именно слово на Рождество Христово 25 декабря 1860 года самъ авторъ присоединилъ къ концу своей книги: Мысли на киждый день года по церковнымъ чтеніямъ изъ слова Божія

<sup>1)</sup> Сн. словь кв Владимірской паствы, стр. 200.

<sup>2)</sup> Сн. тамъ же, стр. 207. Въ сборникъ текстъ въ началъ опущенъ, такъ какъ онъ помъщенъ въ началъ предшествующей (4-й) проповъди.

<sup>3)</sup> Сн. Сборника проповеди, напр. 23, 24 и 49 и слоев кв Владимірской пастев, стр. 571, 618 и 676. Срав. также проповедь сборника 21-ю съ произнесенною въ Тамбовскомъ институте благородныхъ девицъ въ 1863 году (слоев кв Тамбовской пастев, вып. II, стр. 191 и дал.).

<sup>4)</sup> Изивненіе состоить въ опущеніи нівкоторыхь словь и фразь, въ замівні словь и выраженій однихь другими и въ добавкі нівкоторыхь изъ нихь.

<sup>5)</sup> См. въ Душен. Чтен. 1894, № 7, стр. 463. Срав. также въ Тамо. Епара. Видом. 1879 г. № 22.

(Москва, 1881 г. Стран. 478—484), какъ подходящее къ ряду этихъ мыслей 1),—а за тъмъ многія, какъ изъ Тамбовскихъ, такъ и изъ Владимірскихъ, частію самъ же авторъ, частію издатели его писаній снова пом'вщали въ особыя сборники, которые, по порядку времени ихъ изданія, суть; 1) //ять поученій о пути ко спасенію. Изд. 1. Москва 1882. Изд. 2. Москва, 1888 3); 2) Слова на Господскіе Богородичные и торжественные дни. Изд. 1. Москва, 1883 3); 3) Четыре бестды по руководству книги: "Иастырь" св. Ермы. Изд. 1. Москва, 1884. Изд. 2. Москва, 1892 4); 4) Четыре слова о молитет. Изд. 2. Москва, 1889. Изд. 3. М. 1891 3); 5) Три слова о несеніи креста: Изд. 2. Москва, 1890. Изд. 3. М. 1893 6); 6) Напоминанів всечестнымв инокинямв о томв, чего требуетв отв нихв иночество. Афонское изданіе. Москва, 1892 7; 7) Наши отношенія къ храмамъ. Москва. 1893 в; 8) Небесный надъ нами покровь святыхь, и уроки оть лица ихь вь дни празднственнаго чествованія ихт. М. 1893 <sup>9</sup>); 9) Внутренняя жизнь. Москва, 1893 10; 10) Богородичная жизчь вообще. Москва, 1893 11); 11) На разные случаи. М. 1893 12); 12) Девять словь по случаю пожаровь въ Тамбовъ и губернии Тамбовской. Москва, 1894 13). Кром' того Авонскіе иноки издавали проповеди преосв.

<sup>1)</sup> Сн. слов къ Тамб. пастов, вып. 1, стр. 318 и дал. Изминенія при перепечатки сдиланы не значительныя.

<sup>2)</sup> Стр. 31 80. Взяты изъ слове ке Тамб. пастеп, вып. 1, стр. 59—81.

<sup>3)</sup> Стр. 320 30. Взяты изъ словъ не только Тамбовскаго и Владимірскаго періодовъ, но п раниъйшаго времени служенія преосв. Өеофана.

<sup>4)</sup> Стр. 28 80. Взяты взъ слова ка Тамб. пастеп, II, 1—18 в 22—27.

<sup>5)</sup> Стр. 26 80. Взяты изъ словъ къ Владим. пастоп, стр. 495—506, 509—514 и 519—524.

<sup>6)</sup> Стр. 21 80. Взяты оттуда же, стр. 435-449.

Стр. 134. 80. Взяты изъ словъ къ Тамбовской и Владимірской паствамъ, говоренныхъ въ женскихъ монастыряхъ той и другой епархіи.

<sup>\*)</sup> Стр. 73 80. Взяты изъ проповъдей Петербургскаго Тамбовскаго и Владвијускаго періодовъ служенія преосв. Өеофана.

<sup>9)</sup> Стр. 126 80. Взяты изъ проповедей также разныхъ періодовъ.

<sup>10)</sup> Стр. 138+ІІ. 80. Взяты также изъ проповёдей разныхъ періодовъ.

<sup>11)</sup> Стр. 108. 80. Взяты также изъ проповъдей, произнесепныхъ въ разное время.

<sup>12)</sup> Стр. 58. 80. Взяты изъ словъ къ Тамбовской и Владимірской паствамъ со включеніемъ и проповѣди, произнесенной въ Петербургѣ при нареченіи во епископа Тамбовскаго.

<sup>13)</sup> Стр. 45. 80. Взяты изъ слове ке Тамб. пастот, вып. 1, стр. 218—255. Всъ эти сборники изданы Анонскими иноками.

Өеофана и отдъльными листками подъ тъмъ или другимъ заглавіемъ, какъ напр. Страсти—адъ для души ¹) и под.

Съ наступленіемъ, наконецъ, продолжительнаго періода пребыванія на покоб въ Вышенской пустыни (1866-1894 годы), учено-литературная діятельность преосв. Өеофана еще боліве усиливается и разнообразится, съ сокращениемъ, впрочемъ, за то и даже совершеннымъ прекращениемъ дъятельности проповъднической: во весь 28-лътній почти періодъ этотъ мы видимъ новую только одну пропов'вдь, именно "слово", произненное преосв. Өеофаномъ "по освъщении храма на Екатериненскомъ заводъ его превосходительства Еммануила Дмитріевича Нарышкина, 26 октября 1871 года <sup>2</sup>) и разсуждающее о значеніи храма новосозданнаго для храмоздателя и для молящихся въ немъ; другіе же пропов'яди Вышенскаго отшельника-епископа если и издаваемы были за этотъ періодъ, то это были проповъди изъ прежнихъ періодовъ его проповъднической деятельности. Что касается другихъ учено-литературныхъ работъ святителя Өеофана за Вышенскій періодъ, то онъ, въ хропологическомъ ихъ порядкъ, представляютъ собою слъдующее:

1) Душа и Ангелъ—не тъло, а духъ. Это изслѣдованіе первоначально печатано было статьями въ Тамбовскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ за 1867 годъ, №№ 19—23 и 1868 годъ, №№ 1—3 и отсюда издано было отдѣльною книгою, а за тѣмъ, по просьбѣ редактора "Домашней Бѣсѣды" В. И. Аскоченскаго 3), бывъ исправлено и дополнено самимъ авторомъ, перепечатано въ Домашней бесъдъ за 1869 годъ, вып. 1—15 и 18—21 подъ заглавіемъ: "Душа и ангелъ не естъ нѣчто тѣлесное, а чистый духъ". Наконецъ въ 1891 году Авонскими иноками оно напечатано было отдѣльною книжкою подъ своимъ первоначальнымъ заглавіемъ: Душа и Ангелъ—не тъло, а духъ. (Противъ брошюръ—Слово о смерти и прибавленіе къ сему слову). Москва,

<sup>1)</sup> Эта проповедь взята изъ слове ка Владимір, пастев, стр. 120—124. где именуется словомъ въ неделю 29 (по 50-це, 1863 года 8 декабря).

<sup>2)</sup> См. Тамбов. Епарх. Въдомости за 1871 годъ, № 11, стр. 613—620. Въ то время, какъ мы помнямъ, преосв. Өеофанъ еще не предавался полному затвору.

<sup>3)</sup> См. предисловіе редавтора въ примъчанія въ началу этого изследованія преосв. Өсофана въ Домашней Беспот за 1869 г., вып. 1.

1891. 8°-тіп. Стр. 210. Въ предисловіи къ этому новому, особому изданію самъ авторъ говоритъ: "Предлагаемая статья быта напечатана въ Домашней Беседе за 1869 годъ. Съ самаго напечатанія ея имівлось въ виду издать ее особою броты порою и пустить въ обращение между читающими, чтобы тъ. конмъ попадались въ руки—Слово о смерти и прибавление къ нему — находили въ ней потребное для отвращенія соблазна новымъ ученіемъ, которое проповъдуютъ тъ брошюры, облекая свою проповёдь въ одежду православія.--Но какъ въ то время встрѣтились другія занятія, то вниманіе отклонилось отъ изданія статьи и оно отложено было до болье свободнаго времени, и потомъ отлагалось годъ отъ году, и до настоящаго времени. Между темъ брошюры те распространились и распространяются 1) въ средъ православныхъ христіанъ, и не дивно, что иные изъ читающихъ, видя неправость ученія ихъ и не имъя силь противоотвъщать имъ, какъ слъдуетъ, желали бы встрътить какое либо пособіе къ тому,--какое нибудь разоблаченіе лживости положеній, содержащихся въ тіхь брошюрахь, чтобь изгладить непріятное впечатленіе, оставляемое ими и разв'ять тьму наводимую ими. -- Съ сею-то именно целію и издается предлагаемая статья, въ которой новое ученіе сказанныхъ брошюръ разобрано въ полной подробности, не оставившей не оговоренною ни одной мысли ихъ, какую следовало бы оговорить.—Да послужить она въ пользу ищущимъ полезнаго! 2) Слово о смерти принадлежить известному аскету - епископу. раньше и нами упомянутому, Игнатію Брянчанинову 3) и явивилось въ печати еще при жизни автора въ 1863 году, а

Такъ не дальше какъ въ 1886 году брошюры эти изданы были вновь въ С.-Петербургъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 3—4 вздавія 1891 года. Въ 1868 году, вѣроятно, книга эта издава была въ весьма небольшемъ числѣ экземпляровъ. Срав. *Воскр. Чтеміе* за 1894 г., № 25, стр. 404.

<sup>3)</sup> Что это слово принадлежить перу преосв. Игнатія, объ этомъ см. въ Домаши. Бестьдть за 1867 г. вып. 25, стр. 693. О томъ же ясно свидътельствуетъ и самъ преосв. Өеофанъ въ одномъ изъ писемъ въ С. О. Бурачку, доселе не изданныхъ, гдф онъ говорить о "Бабаевскомъ" (т. е. преосв. Игнатіф): "лучте бы ему защищать монашество, чфмъ проповедывать матеріальность души и ангеловъ".

когда въ томъ же 1863 году въ "Странникъ", за мъсяцъ сентябрь, появились краткія, но сильныя замътки на проповъдуемое въ "Словъ" (во всъхъ другихъ отношеніяхъ впрочемъ превосходномъ и по содержанію и по изложенію) мнъніе о тълесности естества души и ангеловъ, то авторъ "Слова" издалъ "Прибавленіе" къ нему, въ которомъ собралъ возможно болъе доказательствъ въ пользу своего мнънія, отнюдь не отказывалсь отъ него. Противъ этого-то мнънія и направляетъ свое изслъдованіе преосв. Оеофанъ и такъ какъ издавна находился въ наилучшихъ отношеніяхъ съ преосвященнымъ Игнатіемъ, то сталъ печатать свое изслъдованіе не ранъе какъ по кончинъ преосв. Игнатія, послъдованией 30 апръля 1867 года 1).

2. Въ 1868-1869 годахъ, какъ мы припомнимъ, впервые вышла въ печати извъстная и весьма популярная книга преосв. Өеофана: "Путь ко спасенію (Краткій очерка аскетики), какъ заключительное прибавление къ  $\mathbf{\mathit{II}}$ исьмам $\mathbf{\mathit{s}}$  о  $\mathbf{\mathit{xpucmianc}}$ кой жизни". Этотъ трудъ, который до настоящаго времени потерпиль уже 7 изданій 2), первоначально печатанъ быль въ Домашней Бъседь, подъ заглавіями: Покаяніе и обращеніе грышника кь Богу 3) и Порядокъ богоугодной жизни 4). Кромъ того, въ Домашней же Бесполь за 1869 годъ, вып. 2—16 были печатаны, не вошедшія въ составъ содержанія означенной книги, но принадлежащія также преосв. Өеофану Пояснительныя стапьи кв трактату: Порядокт богоугодной жизни, подъ разными отдельными заглавіями, какъ напримітрь: Зачима особое руководство къ христіанской жизни при заповъдяхь? или: путь тьсный и прискорбный и под. Получивъ первую изъ статей преосв. Өеофана, составившихъ собой Иуть ко спасенію, именно: Покаяніе

<sup>1)</sup> Неврологь преосв. Игнатія в его біографическій очервъ см. въ Домашней бесьда за 1867 г., вып. 21, 24 в 25. Изслъдовавіе же преосв. Өеофана въ Тамбоеских Епарх. Выдомостях вичало печататься съ 1 октября того же 1867 года.

<sup>2)</sup> Первое изданіе вышло въ Петербургі, въ трехъ выпускахъ, въ 1868—1869 годахъ (8°. Стр. 112+121+164). Но уже въ 1879 году вышло въ Москві 4 изданіе; въ 1884 г., тамъ же, 5; въ 1886 г., въ Одессі, 6 (Асонское) и въ 1894 г., въ Москві, 7 (Асонское же). 8°. Стр. 392.

<sup>2)</sup> См. Домаши. Бестоду за 1868 г., вып. 9—15. Срав. ссылку на это въ Писъмах в духовной жизни, стр. 19. Спб. 1872.

<sup>6)</sup> Cм. Домаши. Бесподу за 1868 годъ, вып. 22—47.

и обращение прышника ка Богу 1), и прочитавъ ее внимательно. В. И. Аскоченскій, при напечатаніи ея, счель нужнымъ предпослать ей следующее примечание: "Обращаемъ внимание читателей "Домашней Бестды" на эту статью, полную глубокаго симсла и всесторонняго изученія падшаго человька, возста новляемаго благодатію Божіею въ таинств'в покаянія. Такой полноты и глубины изследованія мы нигде еще не встречали. Оть лица всёхъ благочестивыхъ читателей приносимъ искреннёйшую благодарность глубокопочитаемому автору за эту обширную статью, надъ которою онъ такъ много потрудился" 2). А печатая вторую статью: Порядоко богоугодной жизни 3), тоть же редакторъ (В. И. Аскоченскій), опять въ предварительномъ примъчании къ началу ея, писалъ: "Предлагаемъ вниманию благочестивыхъ читателей эту огромную статью, принадлежащую преосвящ. Өсофану, бывшему епископу, сначала Тамбовскому, а потомъ Владимірскому. Его глубокая опытность въ жизни духовной, его высокое просвъщение, необыкновенная асность мысли, неподражаемый анализъ психологическихь явленій, наконецъ, своеобразный способъ изложенія, - все это объщаетъ читателямъ высокое духовное наслаждение и несомнънную пользу. Мы получили множество благодарственныхъ заявленій за статью того же автора: Покаяніе и обращеніе грышники ка Богу, и сердечно порадавались тому, что въ средъ православныхъ еще не оскудъла любовь къ чтенію серьезному и душеспасительному" 4). Таково значеніе разсматриваемаго труда преосв. Өеофана, какое имъль онъ съ самаго перваго раза по появленіи своемъ въ свътъ въ печати, будучи высиженъ. если можно такъ выразиться, столь многими годами и умственной работы автора и жизненной его духовной опытности.

3. Совъсть. Это—статья, также близкое отношеніе имѣющая къ разсмотрѣнному сейчась труду и напечатанная въ Домашней Беспдъ за 1868 годъ, вып. 48—50.

 $<sup>^{1})</sup>$  Эта статья собственно составила собою второй выпускъ книги: "Путь ко спасенію".

<sup>2)</sup> Домашн. Бестда за 1868 г., вып. 9, стр. 213.

<sup>3)</sup> Эта статья составила 3 выпускъ вниги "Путь ко спасенію".

<sup>4)</sup> Домаши. Бестда за 1868 г., вып. 22, стр. 561.

4. Пояснительная и поучительная, или, какъ позже стало эбозначаться, Поучительныя и пояснительныя замытки на 33 псилома. Этоть толковательно-назидательный трудь первоначально напечатанъ былъ въ Тамбовских в Епархіальных в Въдомостях за 1869 годъ, №№ 1—12 (съ 1 января по 15 іюля); а за тъмъ вышелъ и отдъльною книжкою подъ заглавіемъ: Тридщать третій Исаломь. Епископа Өеофана. Москва, 1871. 8°. Стр. 110. Изданіе 2 (Авонское). Москва, 1889. 8°. Стр. 116. Въ предисловіи къ этому труду своему авторъ говоритъ: "Предлагаемыя замътки вызваны желаніемъ не столько дать ученое толкованіе псалма, сколько представить опыть, какъ обращать въ созидание духовное столь употребительныя въ церкви Давидскія пъсни извлекая изъ нихъ уроки для упорядоченія своихъ мыслей и добраго настроенія сердца и всей жизни. Избранъ же для сего 33 Псаломъ, ради того, что онъ не послъдній въ числъ часто слышимыхъ въ церкви 1)... Настоящія замътки предлагаются въ пособіе 2). Чтобъ однакожь не охлаждала чьего усердія обратить на нихъ должное вниманіе мысль, не тщетно ли ожидание научиться чему либо изъ написаннаго, долгомъ считается предварить, что во всемъ, что читать здёсь имфетъ кто, редко где проходить своя мысль, и то разве для связи, главное же и нужное все взято изъ св. отцовъ: Василія вел., Аванасія вел., блажен. Өеодорита, блажен. Августина и другихъ церковныхъ писателей и толкователей Исалтири: Евоимія Зигабена, Аноима патріарха Іерусалимскаго, Иринея архіепископа Псковскаго (изд. св. сунода). Посл'є такого предваренія, -- заключаетъ свое предисловіе авторъ, -- никакъ не излишне ожиданіе, что за усердный трудъ составленія замътокъ воздано будетъ усерднымъ и внимательнымъ чтеніемъ ихъ и посильнымъ приложениемъ къ своей жизни того, что будетъ высказано въ нихъ" 3).

<sup>1)</sup> Это псаломъ, начинающійся словами: Благословаю Господа на всякое время и читаемый предъ окончаніемъ литургін.

<sup>2)</sup> Пропущенныя нами слова предвеловія преосв. Өсофана говорять о толь, какт часто и извітетное на память (какт напр. Исаломъ) не прилагается къ жизни отт того, что умъ и сердце при этомъ остаются праздними. Въ пособіе къ возбужденію ума и сердца и предназначаеть авторъ свои замітки на разсматриваемый Исаломъ.

<sup>3)</sup> См. стр. 3 и 4 Авонскаго изданія (2-го) 1889 года.

- 5. Разныя мелкія статьи, пом'єщенныя въ Домашней Беспьды подъ разными заглавіями, какъ напр. 1869 г., вып. 1: Сижу и думаю;—вып. 43: Отвыть на вопрось (изъписьма къ редактору о спиритизм'ь);—вып. 44: Разришеніе недоумьній (также изъ письма къ редактору объ умной молитв'ь) и т. д.
- 6) Съ 20-го выпуска той же Домашней Беспьды за 1869 годъ началось печатаніе отдёльныхъ мыслей или афоризмовъ преосв. Өеофана, также подъ разными заглавіями, какъ напримъръ: Алфа и Омега (вып. 20); Обновление міра (вып. 21); — Судьбы міра (вып. 22); — Естественная выра (вып. 46); — Логика событій (вып. 47) и т. д. Въ примъчаніи къ начальному афоризму: Амба и Омега редакторъ — издатель "Домашней беседы" В. И. Аскоченскій пишеть: "Благодаря высокому воспитанію преосвященнъйшаго Өеофина къ нашему журналу, мы, съ настоящаго выпуска, будемъ помъщать его многодумные, духовно-созерцательные афоризмы. Это будеть непрерывный рядъ размышленій, повидимому, одиночныхъ, но имъющихъ тъсную связь между собою". Эти афоризмы или мысли продолжали быть печатаемы въ Домашней бестьдъ и въ 1870 и 1871 годахъ и за темъ уже после изданы были отавльною книжкою подъ заглавіемъ: Мысли на каждый день года по церковным чтеніям из слова Божія. Изданіе Авонскаго русскаго Пантелеймонова монастыря 1). Москва. 1881 года. 8° min. стр. 484. Предисловіе къ этому совокупному изданію дополняеть исторію ихъ происхожденія слібдующими словами: "Предполагаемыя мысли составляли передовыя статьи "Домашней Беседы" за 1871 годъ. Теперь издаются онъ особою книжкою съ дополненіемъ мыслей на дни 1871-го съ 1-го января до понедъльника сырной седмицы, съ котораго начато помъщение тъхъ мыслей въ журналь. Дополнение составлено тъмъ же авторомъ". Такимъ образомъ. бывъ первоначально не имъвшими особаго какого либо плана въ порядкъ изложенія своего, "мысли" мало по малу приняли характеръ пріурочиваемыхъ къ церковнымъ чтеніямъ всего года



<sup>1)</sup> О предложенів Авонцамъ печатать эти мысли отдільною внижкою и при томъ безъ всявихъ перенінъ по сравненію съ напечатаннымъ въ Домашней бестью см. письма преосв. Өеофана Душенол. чтеме за 1894 г., № 9, стр. 114.

- и разсказывающихъ спасительныя истины, заключающіяся въ этихъ чтеніяхъ  $^{1}$ ).
- 7) Между тъмъ еще въ томъ же 1869 году преосв. Өеофанъ помъстилъ и въ журналъ: Странникъ (за мъсяцы апръль и май) статью, подъ заглавіемъ: Притча о неправедномъ приставникъ, а за тъмъ вскоръ (за мъсяцъ іюнь, въ томъ же журналъ) статью: Обътованіе Господне оставляющимъ все царствія ради небеснаго. Эти двъ статьи въ недавнее время изданы были Авонскими иноками въ видъ отдъльной брошюры, подъ заглавіемъ: Разпъшеніе недоумъній при чтеніи притчи о неправедномъ приставникъ (Лук. 16, 1—13) и обътованія тъмъ, кои все оставляютъ ради царствія Христова (Марк. 10, 29—30). Москва, 1893. 8° стр. 52.
  - 8) Затёмъ въ 1870 году въ Домашней бестьдт мы опять видимъ помещенными, кроме упомянутыхъ афоризмовъ подъразными заглавіями, и несколько особыхъ статей, каковы напримёръ:
  - а) Напрасный вопрост (въ выпускѣ 22),—статья небольшая (на стр. 628—632), представляющая собой письмо къ NN по поводу стихотворенія В. И. Аскоченскаго: "Небо голубое убрано звѣздами" и пр. <sup>2</sup>).
  - и б) болье пространная и глубоко-содержательная статья, подъ заглавіемъ: Уроки изъ дъяній и словесъ Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа (въ выпускахъ 5—8 и 13—32). Этою статьею (послъднею) положено начало тъмъ глубокимъ, разностороннимъ и назидательнымъ по содержанію, размышленіямъ преосв. Өеофана о Евангельской исторіи, которыя по частямъ выходили и послъ, а заключились обширною книгою: Евангельская исторія о Богь Сынь и проч., которая вышла уже въ 1885 году и о которой у насъеще будетъ ръчь въ свое время. Такъ и самъ авторъ, въ одномъ изъ писемъ къ Авонцамъ, говоритъ: "О евангеліяхъ.—Я все прилаживалъ, что и какъ



<sup>1)</sup> Собственно въ этомъ своемъ составѣ «Мысли» печатаемы были въ Домбестот за 1871 годъ, начиняя съ вып. 6-го и кончая 52-мъ, при чемъ въ концѣ (вып. 52) приложено и "слово на Рождество Христово". Срав. въ началѣ (вып. 6), въ примѣчаніи, новую похвалу редактора преосв. Өеофану,—автору «Мысли»

<sup>2)</sup> Стихотвореіня В. Асвоченскаго. Изд. 1845 г.

лучте.—Случайно напаль на мысль не толкованіе писать, а размышленія о Евенгельской исторіи, по порядку событій: чему и положено начало—и печатается сіе въ Домашней Беспов подъ заглавіемъ: уроки изъ дѣяній словесъ Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа. Можете догадаться, что сему дѣлу конецъ очень—очень далеко. Послѣ можно будетъ издать отдѣльно; но ждать этого долго. Евангеліе съ толковыми примѣчаніями издаетъ инспекторъ Московской академіи арх. Миханлъ 1). Печатается: скоро выйдеть, если не вышло уже 2).

9) Въ томъ же 1870 году и въ томъ же журналъ: Домашняя бестыли, съ выпуска 33-го, начаты были печатаніемъ и замізчательныя не менфе прежнихъ трудовъ преосв. Өеофана его Письма о духовной жизни. Эти Письма печатались за темъ и во всехъ остальныхъ (за исключениемъ последняго, 52-го) выпускахъ означеннаго журнала за тотъ же годъ и въ выпускахъ 2-5 и 10 за 1871 годъ были закончены печатаніемъ составивъ собой довольно большую книжку подъ тъмъ же заглавіемъ (Спб. 1872. 8° min. стр. 292). Въ этой книжкъ, "вмѣсто предисловія", авторъ, въ объясненіе происхожденія и характера содержанія писемъ, пом'єстиль слітующее: "Предлагаемыя Письма о духовной жизни составлены по поводу писемъ графа М. М. Сперанскаго, напечатанныхъ въ "Русскомъ Архивъ за 1870 годъ, въ январьской книжкъ. - Я имъль намфреніе представить картину духовной жизни въ разнообразныхъ ея оттвикахъ. Письма Сперанскаго служили только поводомъ къ тому. Желаніе было одно, чтобъ ревнующимъ о духовной жизни представить отчасти нізкоторыя нужныя указанія, а отчасти дать случай самимъ заняться тімь же предметомъ и обдумать ихъ поприложимъе къ себъ самимъ" 3). И между тъмъ какъ издание 1872 года приняла на себя ре-



<sup>1)</sup> Скончавшійся въ 1887 году въ санѣ епископа Курскаго. Разумѣется его Толковое Евансліє. Кн. І (Евангеліе отъ Матоел). Москва, 1870. Послѣ (въ 1871, 1874, 1876 и дальн. гг.) вышли и дальпѣйшія книги его же Толковаго Евангелія и толковаго Апостола (послѣдняго лишь на кн. Дѣяній и соборкыхъ посланій Апостольскихъ).

<sup>2)</sup> Душепол. чтене за 1894 г., № 9, стр. 106—107.

<sup>3)</sup> Стр. III.—IV изданія 1872 года.

- дакція "Странника", чрезъ 10 лѣтъ въ 1882 году послѣдовало новое ихъ изданіе, Авонское (въ Москвѣ) и наконецъ опять чрезъ 10 лѣтъ "Письма" вышли изъ печати 2-мъ (также Авонскимъ) изданіемъ (Москва, 1892. 8° min. стр. 253).
- 1871 году, въ томъ же журналь Домашняя Беспол начато было печатание болбе краткихъ изречений или афоризмовъ преосвященнаго Өеофана, подъ заглавіемъ: Апофосимы (изреченія), продолженное и въ следующемъ 1872 году (вып. 10-52). Эти "Апофеегмы" за темъ изданы были также отдельною книжкою, подъ заглавіемъ: Краткія мысли на каждый день года, расположенныя по числамь мысяцевь. Москва, 1882, 8° min. Стр. 94. (Изданіе Авонское), "Предлагаемыя краткія мысли, -- говорить въ предисловіи къ этому послъднему изданію авторъ, — были замъчены при чтеніи одной многосодержательной книги.—Потомъ они были помъщены въ "Домашней Бесъдъ", въ 1871 году, подъ заглавіемъ: Апофостмы. Здёсь оне перечищены, дополнены и расположены по днямъ года". Это еще болье одиночныя (и даже почти отрывочныя), нежели какъ упомянутыя выше "мысли на каждый день года по церковнымъ чтеніямъ изъ слова Божія", но за то не менье тъхъ глубоко содержательныя, частію весьма мъткія и остроумныя изреченія, нъсколько напоминающія собой пареченія древней (языческой и Христіанской) умосозерцательной и нравоучительной мудрости, не поддающейся какому бы то ни было распланированію и потому стоящія какъ бы особнякомъ въ числъ другихъ сочиненій преосв. Өеофана.
- 11. Въ томъ же 1871 году, въ другомъ повременномъ изданіи, именно въ Тамбовскихъ Епархіальныхъ видомостяхъ (№ 5, стр. 278—302) напечатанъ былъ новый, хотя небольшой сравнительно трудъ преосв. Өеофана въ области Евангельской исторіи, очевидно примыкающій къ раньше упомянутому труду: Уроки изъ дияній и словъ Господа и пр., трудъ, подъ заглавіемъ: Указанія, по которымъ всякій самъ для себя можеть составить изъ четырехъ Евангелій одну послидовательную исторію Евангельскую. Къ концу статьи приложенъ планъ или "наглядный конспектъ Евангельской исторіи въ четырехъ параллельныхъ столбцахъ". Статья вышла и отдъльнымъ оттискомъ,

при чемъ авторъ назначилъ экземпляры этого оттиска продажею (по 25 коп. за экземплярь) въ пользу Тамбовскаго училища для дъвицъ духовнаго званія 1). Посылая нъсколько экземпляровъ этой брошюры къ покойному ректору Московской духовной академіи протоіерею А. В. Горскому въ 1871 г., преосв. Өеофанъ писалъ ему между прочимъ: "Покорно проту принять прилагаемыя при семъ книжки. Указанія-шуточное дъло-страстной седьмицы. Если бы кто изъ вашихъ 2) подвергь ихъ строжайшей критикъ, можетъ быть предметъ этотъ,-не ненужный, - у насъ установился бы. Очень важно, чтобы всѣ начертатели жизни Христа Спасителя слѣдовали одному порядку, а не какъ нъмцы. Одинъ оттискъ Указаній потрудитесь передать племяннику 3). Въ заключени же самыхъ "Указаній авторъ говорить, что въ такомъ именно порядкъ Евангельская исторія составлена прот. Богословскимъ 4), близокъ къ нему Гречулевичъ в); изъ иностранныхъ близка къ сему же исторія Інсуса Христа німца Штольберга; а прочія всіз произвольны".

12. Съ другой стороны уже въ 1871 году въ С.-Петербургъ вышло 2-е изданіе сборника, составленнаго преосв. Өеофаномъ. очевидно, еще раньше, именно сборника, подъ заглавіемъ: Востани спяй, и воскресни отъ мертвыхъ, и освътить тя Христосъ. Еф. 5, 14. Собраніе святоотеческихъ писаній, направленныхъ къ пробужденію человька отъ сна гръховнаго для бодрствованія о Христь. Мы имъемъ подъ рукою третье Авонское, изданіе этого сборника, вышедшее въ Одессъ, въ 1886 году. 8°. Стр. V + 165 6). Уже изъ этого подобнаго заявленія видны, направленіе и характеръ содержанія сборника. Именно "чтобы

<sup>1)</sup> Въ пользу того же училища онъ пожертвовалъ всю выручку и отъ продажи другихъ своихъ многихъ сочиненій (напр. толковательныхъ).

<sup>2)</sup> Т. е. наставниковъ Московской духовной академіи.

<sup>3)</sup> И. А. Крутикову, тогда студенту Моск. дух. академів. Письмо преосв. Өеофана въ А. В. Горскому еще не издано. Хранится въ архивѣ А. В. Горскаго, въ библіотекѣ Моск. дух. академів.

<sup>4)</sup> Михаиловъ Измайловичемъ (+ 1884) авторомъ Библейской Исторін.

<sup>5)</sup> Протојерей въ последствін преосв. Виталій (+ 1885), авторъ "Сравнительнаго Обзора Четвероевангелія".

<sup>6)</sup> Изданіе 4-е. Одесса, 1890.

пособить въ уговариваніи души и себъ и другимъ, -- говоритъ между прочимъ составитель сборниковъ въ своемъ предисловіи къ нему, т. е. въ уговариваніи къ пробужденію отъ сна грѣховнаго и следованію заповёдямъ Божінмъ, — "составляется Сборнико святоотеческих писаній, кои направлены къ вразумленію гръшника и обращенію его на путь правый. - Св. Отпы намъренно входили въ гръховное состояніе человъка и изображали бъдственность его пространно съ поразительною ясностью, чтобы возвесть грушника къ уразумфнію опасности своего положенія и тъмъ возбудить въ немъ ревность о спасеніи себя отъ угрожающей погибели. Очистившись отъ гръховъ, они живо сознавали все зло, какое причиняеть человъку гръхъ; отъ того и описали его словомъ сильнымъ и дъйственнымъ. Другому не сдълать сего съ такимъ успъхомъ. И самъ гръшникъ не доволенъ къ тому, потому, можетъ быть, самому, что еще во гръхъ пребываетъ. На семъ основаніи и сочтено болье сообразнымъ съ цълію не свои составлять размышленія, а предложить свято-отеческія увъщанія, которымъ, сверхъ того, доступъ до души напередъ приготовляетъ уже высокое достоинство лицъ, отъ которыхъ они кънимъ простираются, а дъйствіе на сердце об'вщаетъ сила помазанія, проникающаго отеческія писанія.—Начинаемъ сборникъ сей съ писаній святителя Тихона 1). За нимъ последують извлеченія изъ писаній св. Ефрема Сиріанина, св. Златоуста, Василія вел., Григорія Богослова, Макарія вел., св. Димитрія Ростовскаго и другихъ. Большая доля заимствуется изъ св. Тихона, св. Ефрема Сиріан., и св. Златоуста, потому что они чаще обращались къ сему въ писаніяхъ своихъ и подробнѣе изобразили состояніе грѣшника и потребности покаянія. — Самыя статьи не располагаются по какому либо плану опредъленному, въ той уверенности, что планъ, нужный въ дълъ познанія, въ дълъ умягченія сердца излишенъ и иногда не столько пользуетъ, сколько вредитъ, отвлекая вниманіе отъ существа діла къ формі. Никто не можеть



<sup>1)</sup> Задонскаго, въ которому такъ прилежала издавна и близка была во всемъ душа самого преосв. Өеофана. Разсматриваемый сборникъ и начинается извъстными писаніями св. Тихона: Востани, п: Христось прыминую душу къ Себъ призываеть. (Твореній св. Тихона т. II, стр. 160).

опредълительно сказать, какое слово воздъйствуетъ на сердце, чтобы направить его туда. Предлагай многое и разное—что нибудь падетъ на душу 1).—Сопровождаемъ сей сборникъ искреннимъ благожеланіемъ,—заключаетъ свое предисловіе составитель его,—да послужитъ онъ къ вразумленію подобныхъ намъ гръшниковъ и поможетъ имъ обратиться на путь покаянія и христіанскаго житія" 2).

13. Въ томъ же 1871 году въ *Тамбовскихъ Епархіальныхъ* Въдомостяхъ, №№ 9 и 10 помѣщена статья преосв. Өеофана: *Шестопсалміе*, въ которой, также какъ раньше псаломъ 33-й, изъясняются извѣстные шесть псалмовъ, входящіе въ составъчитаемаго на утрени шестопсалмія.

Такимъ образомъ уже этими, доселѣ разсмотрѣнными, опытами своей учено-литературной дѣятельности въ затворѣ не полномъ 3) преосв. Өеофанъ обнаружилъ направленіе, въ какомъ предполагалъ подвигнуть ее предаваясь съ 1872 года затвору полному. Не состоя уже болѣе архіееремъ епархіальнымъ 4) и слѣдовательно уже не имѣя прежней возможности свободно проповѣдывать слово Божіе, онъ мало по малу вступилъ на путь духовнаго писательства съ опредѣленнымъ направленіемъ, въ общемъ выдерживавшимъ въ себѣ тотъ же, что и прежде характеръ радѣнія о списеніи ближнихъ, но частнѣе видоопредѣлявшимся какъ направленіе писателя-моралиста. Но этотъ писатель-морилистъ, какъ именно и во истину духовный, при томъ строго православный писатель, глубоко сознавалъ, что основа всякаго нравоученія христіанскаго и особенно православнаго заключается въ св. Писаніи и Церковномъ преданіи.



<sup>1)</sup> Срав. предисловіе въ сочиненію его же, преосв. Өеофана о молитов и трезвеніи, которое мы еще разсмотримь въ свое времл.

<sup>2)</sup> См. сборникъ. Востани спяй, стр. III-V. Одесса, 1886.

<sup>3)</sup> Не далье какъ въ томъ же 1871 году преосв. Өеофанъ не уклонился и отъ приглашения освятить церковь на заводъ Нарышкина и говориль тамъ проповъль, о которой мы говорили раньше.

<sup>4)</sup> За періодъ пребыванія преосв. Өсофана въ Вышенской пустыни Тамбовскими спархіальными архісрении были: пресминкъ его по управленію сей спархісй преосв. Өсодосій Шаповаленко (1863—1873):—преосв. Палладій Раєвъ (1873—1876), что нынѣ митрополитъ С.-Петербургскій в первенствующій членъ Св. Сунода; преосв. Палладій Ганкевичъ (1876—1885):—преосв. Виталій Іосифовъ (1885—1890) и преосв. Іеронимъ (1890—1894), нынѣ Литовскій.

Вотъ почему учено-литературная дѣятельность его за тѣмъ все болѣе и болѣе сводится, съ одной стороны, къ изъясненю св. Писанія, и съ другой,—къ пересадкѣ на русскую почву, на почву русскихъ сердецъ и умовъ святоотеческихъ, и болѣе всего православно-восточныхъ, греческихъ, при томъ главнымъ образомъ аскетическихъ, святоотеческихъ твореній. И только изрѣдка эта учено-литературная дѣятельность, вызываемая тѣмъ или другимъ, болѣе или менѣе важнымъ также въ нравственномъ или (отчасти) въ политическомъ отношеніи обстоятельствомъ, нѣсколько отвлекается въ другія стороны, какъ увидимъ изъ послѣдующаго разсмотрѣнія дальнѣйшихъ по времени учено-литературныхъ трудовъ преосв. Өеофана.

14. Въ Домашней Бесьдъ за 1872 и последующие ближайшіе годы (1873—1875) пом'вщенъ цілый рядъ мелкихъ статей преосв. Өеофана опять подъ разными особыми заглавіями, каковы: Самоиспытаніе (посланіе ко всьмі православнымі христіанамі) (въ Дом. Беспьдъ 1872 г., вып. 2);—Самоисправление (тамъ же, вып. 3);—Блажени милостивіи (тамъ же, вып. 4);—Воцареніе Господа онутрь наст (тамъ же, вып. 5); -- Область исключающая прогресст (тамъ же, вып. 6); -- Слово Божіе (тамъ же, вып. . 7), и т. д.; или Недъля Сыропустная (въ Дом. Бес. за 1873 г., вып. 7);—Сошествіе Св. Духа (тамъ же, вып. 21);—Конецъ міра (тамъ же, вып. 22); — Видовніе старца (тамъ же, вып. 23); —Несеніе Креста своего (тамъ же, вып. 25);—Молитва—сънніе (тамъ же, вып. 26), и т. д. И еще: Новости для новаго года (въ Дом. Бес. за 1874 г., вып. 1); Мудрость человыческая и простота Евангельская (въ томъ же журналь за 1875 г., вып. 49);—Духовное единеніе (тамъ же, вып. 50), и т. л. Уже самыя заглавія этихъ статеекъ показывають ихъ нравоучительный, душеспасительный характеръ. Строгость возэрвнія автора на жизнь человъческую, чуждая всякаго послабленія порочнымъ наклонностямъ людскимъ, особенно въ то распущенное нравственно время благопотребная, само собою разумфется многимъ не нравилась, о чемъ доходило до слуха и самого Вышенскаго затворника, который по сему счелъ нужнымъ и печатно дать въ отвътъ Оправдательное слово, въ формъ письма къ редактору Домашней Бестьды (В. И. Аскоченскому), напечатанное въ семъ журналѣ за 1873 годъ, вып. 40. Между тѣмъ съ того же 1872 года начинаются и болѣе обширные толковательные труды преосв. Өеофана на св. Писаніе, а съ слѣдующаго 1873 года—также болѣе обширные труды его по переводу и изслѣдованію святоотеческихъ, и по преимуществу аскетическихъ, твореній. Разумѣемъ слѣдующіе труды Вышенскаго затворника:

- 15. Толкование перваго посланія (св. Ап. Павла) къ Солунянамъ. Этотъ трудъ первоначально печатанъ былъ въ Тамбовскихъ Епархіальныхъ Въдопостяхъ за 1872 годъ, №№ 7, 9-12 и 1873 г., №№ 1—4, и 6—8. Но по всей въроятности въ виду того, что Епархіальныя въдомости, съ одной стороны, имѣли слишкомъ узкій, почти только мѣстный кругъ распространенія и интересовъ, а съ другой, отчасти въ силу техъ же мъстныхъ интересовъ, не могли давать много мъста на своихъ страницахъ такимъ трудамъ, рядъ которыхъ началъ теперь преосв. Өеофанъ, а между тъмъ эти труды имъли не маловажное и при томъ общее значение, преосв. Ософанъ ръшилъ продолжать эти труды въ одномъ изъ духовныхъ журналовъ первопрестольнаго града-Москвы, въ Душеполезномо Чтеніи, темъ более, что въ Москве же началъ печатать свои толковательные труды по изъясненію Евангелій и сотрудникъ преосв. Өеофана на этомъ поприщъ, упомянутый раньше архимандрить (послѣ епископъ) Михаилъ 1). Таковы именно труды преосв. Өеофана:
- 16. Беспьдовательное толкованіє отораго посланія св. апостола Павла къ Солунинамъ, напечатанное первоначально въ Дутеполезномъ Чтеніи за 1873 годъ, ч. І п II;
- 17. Толкованіе посланія къ Галатамъ, напечатанное тамъ же за 1873 г. ч. III, за 1874 и 1875 г. ч. I;
- 18. Толкованіе перваго посланія св. апостола Павла къ Кориноннамъ, напечатанное тамъ же за 1875 г., ч. ІІ и ІІІ и за 1876 годъ, ч. І—ІІІ;
- 19. Толкованіе втораго посланія св. ап. Павла къ Коринвя-



<sup>1)</sup> Въ связи съ приведенными раньше словами письма преосв. Ософана въ Асонскимъ инокамъ о семъ толковательномъ трудъ преосв. Михаила, можно думать, что поэтому преосв. Ософанъ и началъ свои послъдовательныя изъяснены Св. Писанія на посланія Св. Ап. Павла, что до нихъ еще не скоро могь дойти преосв. Михаилъ, начавшій свой трудъ съ изъясненія Евангелій.

намъ, напечатанное тамъ же за 1876 г. ч. III, № 12, за 1877 г. и за 1878 г. ч. I и II;

- 20. Толкованіе посланія св. ап. Павла къ Колоссаямь, напечатанное тамъ же, за 1879 годъ;
- 21. Толкование на послание св. ап. Павла къ Филимону, напечатанное тамъ же, за 1880 годъ, №№ 1 и 2 и
- 22. Толкованіе пастырских посланій св. ап. Павла, напечатанное тамъ же, за 1880 г., ч. III, за 1881 и за 1882 г., ч. III. Но не довольствуясь и этимъ журналомъ, хотя безъ мальйшаго нарушенія своихъ наилучшихъ отношеній къ редактору его (протоіерею В. П. Нечаеву, нынѣ преосвященному Виссаріону, епископу Костромскому и Галичскому), и какъ бы тороп ясь возможно болѣе и скорѣе напечатать изъ выработаннаго имъ по части толкованія св. Писанія, преосв. Өеофанъ одновременно съ тѣмъ старался пользоваться и другими органами повременной печати съ тою же цѣлю, и именно:
- 23. Еще въ 1874 году, съ самаго 1-го выпуска Домашней Беспои за этоть годь онъ началь печатать въ этомъ журналъ по частямъ свой большой толковательный трудъ, подъ заглавіемъ: Исаломо 118-й, продолживъ печатаніе его въ томъ же повременномъ изданіи и за 1875, и за 1876 и за 1877 годы, а въ семъ последнемъ году выпустивъ его и отдельною, больщою по объему книгою, подъ заглавіемъ: Псилома сто-осмнадцатый истолкованный епископомь Өеофаномь. Спб. 1877. 8°. Стр. 546. За темъ вскоре же, именно въ 1880 году последовало особое отдельное изданіе этого труда, въ Москве (8°. Стр. 459) 1) и наконецъ въ 1891 году Авонскіе иноки выпустили его въ свътъ вторымъ изданіемъ (Москва, 1891. 8°. Стр. 496). Къ изданіямъ 1880 и 1891 годовъ приложены портреты автора въ разныхъ видахъ. Въ предисловін авторъ раскрываетъ значеніе этого псалма, какъ наибольшаго изъ всёхъ псалмовъ по объему (составляющаго собой цёлую канизму въ церковно-богослужебномъ употребленіи), весьма важнаго по внутреннему своему составу и по церковному употребленію и т. д., указываетъ на источники своего толкованія (святоотеческія писанія) и на основную мысль (о законъ, волъ Божіей), проникающую



<sup>1)</sup> Это изданіе предприняль племянникь преосв. Өеофана, уже извѣстный намь А. Г. Говоровь.

все его содержаніе. Очевидно, въ первомъ изданіи (1877 г.) истолкованный преосв. Өеофаномъ Псаломъ 118 вышелъ въ свътъ въ недостаточно большомъ числъ экземпляровъ, а между тъмъ спросъ на него былъ большой, что потребовалось новое его изданіе уже въ 1880 году. "Все что можно было послатьтебъ изъ книгъ моихъ,—писалъ преосв. Өеофанъ, отъ 19 іюля 1879 года племяннику своему А. Г. Говорову,—послано. Больше нечего. 118 Псаломъ еще есть,—шлю. Ты хотълъ его отпечатать на свой счетъ. Коли хочешь, печатай. Дарю его тебъ для Тиши 1). Если можешь печатать, извъсти, я пересмотрю и пришлю. (33 псалма нътъ). Но мнъ все-таки пришлешь сотню какую для раздачи 2). И отъ 12 августа того же 1879 г. ему же: "Кажется, моихъ денегъ отъ изданія "къ Римлянамъ посланія" должно остаться. На нихъ можешь издать 118 Псаломъ... Много есть спросовъ на него. Онъ пойдетъ скоръе толкованія 3).

- 24. Въ 1874 году въ другомъ, и именно Московскомъ духовномъ журналь: Чтеніе въ обществю любителей духовнаго просвъщенія начато печатаніе Толюванія посланія св. апостола Павла къ Ефесянамъ (см. Чтенія за 1884, 1875, 1876 и 1877 г.).
- 25. Въ слѣдующемъ 1875 году въ Тамбовскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ преосв. Өеофанъ, напечаталъ въ (въ №№ 1—4, 6—13, 15 и 16) Толкованіе посланія апостола Павла къ Филиппійцамъ. Наконецъ, желая ускорить печатаніе своихъ толковательныхъ трудовъ на посланія св. апостола Павла, преосв. Өеофанъ и отдѣльно сталъ издавать ихъ. Такъ именно изданы были.
- 26. Толкованія первыхь восьми главт посланія св. ап. Павла кт Римлянамт Москва, 1879. 8°. Стр. 526+II+II н
- 27. Толкованіе IX—XVI главь посланія св. апостола Павла кь Римлянимь. Москва, 1879. 8°. Стр. 384+II.

Отдёльные оттиски и отдёльныя изданія толковательныхъ трудовъ преосв. Өеофана печатали отчасти редакціи журналовъ, въ которыхъ они помѣщаемы были по частямъ, отчасти его илемянникъ А. Г. Говоровъ и отчасти наконецъ Афонскіе иноки (Русскаго Пантелеимонова монастыря). Такъ напр. относительно толкованія посланія къ Колоссаямъ самъ преосв. Өео-

<sup>1)</sup> Сына А. Г. Говорова, престинка преосв. Неофана.

<sup>2)</sup> Aymen. Ymenie 3a 1894 r., N. 8, crp. 600.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 602.

фанъ отъ 29 ноября 1878 года писалъ своему племяннику А. Г. Говорову въ Москву, выславъ ему туда 1600 рублей; "изъ этой суммы надо напечатать посланіе къ Римлянамъ и уплатить о. протојерею Нечаеву 1) за 1000 экземпл. оттисковъ посланія, которое онъ теперь печатаеть къ Колассаемъ"... 2) А между темъ еще въ 1878 году племянникъ преосв. Өеофана, не разъ упомянутый А. Г. Говоровъ (уже и тогда состоявшій какъ и доселъ состоящій судебнымъ приставомъ при Московскомъ окружномъ судъ) съ любовію и горячностію молодости вызвался на изданіе сочиненій своего дяди, чтобы ускорить по возможности ихъ выходъ въ свътъ въ печати ради общей духовной пользы и назиданія. Отъ 5 сентября означеннаго (1878) года преосв. Өеофанъ писалъ ему: "Хорошо, что ты собралъ свъдънія о печатаніи... У меня будеть много книгь печататься. Если охота будеть у тебя, то безъ дёла не будешь" 3). И отъ 27 сентября того же года: "горитъ у тебя душа: поскорве бы печатать. Смотри, не обожгись. Воть тебв первое разочарованіе: за печатаніе денежки вдругъ отдай. А собирать ихъ будешъ по рублику, и пока воротишь истраченное пройдетъ годъ-другой... Терпеніемъ запасайся" 4). Но А. Г. Говоровъ не боялся ни труда, ни разочарованій. Подъ руководствомъ тогдашняго редактора Душеполезнаго чтенія протоіерея В. П. Нечаева (нынъ преосвященнаго Виссаріона), котораго о томъ просиль преосв. Өеофань, и при любвеобильных указаніяхь самого дяди, онъ тогда же началъ дело печатанія. "Пишу тебъ относительно изданія, увъдомляль А. Г. Говорова дядя его отъ 2 ноября 1878 года. О. Протоіерей Нечаевъ охотно берется поруководить тебя. Я решиль уже, что-печатникъ будеть тоть же, что печатаеть Душеполезное чтеніе 5)... Издать эту книжку подъ руководствомъ опытнымъ, а потомъ уже и самъ будешь мастеръ... Такъ ты сбъгай къ протојерею то Нечаеву и потолкуй. И мив скажи, что натолкуешь...

<sup>1)</sup> Василію Петровичу, нын'т преосвященному Виссаріону, бывшему редактору Душепол. Чтенія.

<sup>2)</sup> Душеп. Чтеніе за 1894 г., № 7, стр. 468.

<sup>3)</sup> Тотъ же журналъ за 1894 г. № 4, стр. 575.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

<sup>5)</sup> Т. е. Университетская типографія М. Н. Каткова.

Только когда подъ его руководствомъ будетъ изданіе идти, я буду покоенъ" 1). Первымъ опытомъ изданія А. Г. Говорова было издание словъ препод. Симона новаго богослова, уже печатавшееся въ то время въ Душеполезном чтеніи 2; но глявное дело издателя было обнародование толковательныхъ трудовъ преосв. Өеофана. "Будетъ у насъ съ тобою изданіе толкованію посланій св. Апостола Павла, шисаль ему преосвященный отъ 27 сентября 1878 года. - Можетъ быть, томовъ 8-10 будетъ" 3)... Съ этой именно стороны первымъ опытомъ издательской дъятельности А. Г. Говорова было Толкованіе посланія къ Ефесеямъ. Москва, 1879, 8°. Стр. ІІ+ 429+IV., печатанное еще въ той типографіи (Снегиревыхъ), въ которой печатались и Чтенія вт обществи люб. д. просвищенія, изъ коихъ отдёльный оттискъ оно представляетъ собою. Самостоятельно же напечаталь его А. Г. Говоровъ уже въ 1882 году въ Университетской типографіи М. Н. Каткова (8°. Стр. 448+II). За тъмъ послъдовали: 1) Толкование посланія ко Римлянамо, въ двухъ томахъ, выше упомянутое (Москва, 1879 г.); 2) Исаломо 118, также упомянутый выше (М. 1880); 3) Толкованіе посланій кв Колоссаемв и кв Филимону. (М. 1880); 4) Толкованіе посланія къ Голатамъ (М. 1880. 8°. Стр. 420) 4);—5) Толкованіе посланій ка Кориноянама—1-го и 2-го въ двухъ томахъ (Москва, 1882. 8°. Стр. II+571 и II+410) 5); 6) Толкованіе пастырских посланій (къ Тимовею и Титу) (М. 1882. 8°. Стр. II+592);—7) Толкованіе посланій къ Филиппійцамъ и Солунянамъ 1-го н 2-го (М. 1883. 8° Стр. IV+535) и наконецъ 8) Евангельская исторія о Боль Сынь, воплотившемся нашего ради спасенія, въ послыдовательномъ порядкъ изложенная словами св. Евангелистовъ, съ указаніем основаній, почему именно такой, а не другой избрань порядокъ послъдованія Евангельскихъ событій одньхъ за другими.

<sup>1)</sup> Душепол. чтеніе 1894 г., № 4, 576.

<sup>2)</sup> Срав. тамъ же стр. 575-576.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 576. Срав. также № 7, стр. 468 и дал. 471 и дал; № 8 стр. 598 и дальи, до 605; № 10, стр. 295—300.

<sup>4)</sup> Въ 1875 году, по напечатани въ Душеполезном Итени, это Толкование вышло и отдельными оттисками (Москва, 1875. 8°. Стр. 428), въ небольшомъ числъ экземпляровъ.

<sup>5)</sup> Въ 1878 г. и это толкование вышло отд. оттисками взъ Душепол. Чтенія.

Москва, 1885. 8° majore. Стр. 72+XII+XI+242 1). "Въ 1888 году, -- пишетъ самъ А. Г. Говоровъ въ своихъ воспоминаніяхъ о преосв. Өеофанъ, - преосвященный пожелалъ облегчить мит труды по изданію книгъ, коихъ мною было издано до 15 названій <sup>2</sup>). Онъ нашель возможнымь, чтобы я за условленную сумму уплачиваемыхъ мнъ денегъ передалъ изданіе и продажу его сочиненій русскому Авонскому Пантелеймонову монастырю, съ которымъ и совершено было мною по сему предмету 25 августа 1888 года особенное письменное соглашеніе 3). Опыты быстроты и аккуратности изданія Авонцами книгъ духовнаго содержанія преосв. Өеофанъ видёль еще гораздо рань. ше того, при томъ отчасти уже на своихъ сочиненіяхъ. "Добрые Авонцы отпечатали, —писаль онъ еще отъ 29 декабря 1878 года напримъръ къ одному протојерею (Н. И. Флоринскому) въ Кіевъ объ изданіи своего сочиненія: Что есть духовная жизнь?--Какіе молодцы они распространять книги! Я самъ не издаю, именно потому, что сядутъ книги на плечахъ. А у нихъ онъ духомъ расходятся" 4). Поэтому-то онъ ни на минуту не усумнился передать Аоонцамъ между прочимъ и дело изданія, или точнее, переизданія своихъ толковательныхъ трудовъ, когда увидълъ, что пора облегчить племянника отъ этого труда. Авонцы дъйствительно издали потомъ изъ этихъ трудовъ, кромѣ 33-го псалма (Москва, 1889), о которомъ говорено было раньше, еще а) Толкование на послание къ Римаянама, въ двухъ же книгахъ, какъ прежде было издано (нзд. 2-е. Москва, 1890. 8°. Стр. 560+II п 412); б) Исаломо 118. (М. 1891), о которомъ также упомянуто было раньше; в) Толкованіе посланій къ Колоссаемь и къ Филимону (изд. 2-е М. 1892. 8°. Стр. 322+II) и г) Толкованіе посланія къ Ефесеямо (изд. 2-е. М. 1893).

И. Корсунскій.

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Это изданіе печатано уже въ типографін Ефимова, глѣ печатають обывновенно Афонскія изданія. Другія изданія А. Г. Говорова будуть еще упомянуты въ своемъ мѣстѣ.

Списокъ всъхъ этихъ названій А. Г. Говоровъ сообщиль намъ въ особомъ письмъ.

<sup>3)</sup> См. Душепол. чтеніе за 1894 г., №№ 5—6, стр. 65.

<sup>4)</sup> См. Воскресное чтеніе за 1894 годь, № 34, стр. 551-552.

### зяпядням средневъковям жистикя

H

### ОТНОШЕНІЕ ЕЯ КЪ КАТОЛИЧЕСТВУ

(Продолжение \*).

По ознакомленіи съ теософією Таулера, мы приходимъ въ слѣдующимъ выводамъ о ел отличительныхъ особенностяхъ.

1. Общимъ принципіальнымъ началомъ ея нужно признать супранатуралистическій субъективизмъ въ гносеологін, при воторомъ истиннымъ знаніемъ признается не то, которое основывается на положительномъ внешнемъ авторитете Священнаго Писанія или церковнаго преданія, а то, что согласно съ предвзятымъ личнымъ убъжденіемъ мистика, является результатомъ самомнънія о воспріятіи высшей божественной истини въ силу внутренняго Богооткровенія, достигаемаго опытно, путемъ цёлаго ряда особыхъ этическихъ пріемовъ. Таулерь твердо убъжденъ, что онъ въ "себъ самомъ владъетъ истиною", такъ что указываеть на внутреннее озареніе, какъ на лучшій способъ, опредъляющій путь ко спасенію, которому должно слідовать 1). Съ этой стороны Таулеръ является върнымъ ученикомъ таинственнаго мірянина Николая Базельскаго, бывшаго его руководителемъ, который позволялъ себя выдавать за провозвъстника божественных тайнъ, за орудіе высшей божественной воли. И не безъ основанія потому современники дали ему характерное название "озареннаго учителя" (doctor illuminatus<sup>2</sup>).

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 21, за 1894 г.

<sup>1)</sup> Pred. 88-69-132.

<sup>2)</sup> Hagenbach, Dogmengeschichte 334. Leipzig. 1867.

Въ дъйствительности же Таулеръ ученіемъ объ озареніи старается оправдать свое идеалистическое направление въ богословствованіи, такъ какъ основные догматы раскрываются имъ на началахъ созерцанія. Силою идеальнаго созерцанія онъ стремится возвыситься къ познанію Абсолютнаго, насколько оно отличается отъ всего частнаго, многообразнаго, конечнаго и тварнаго и въ Абсолютномъ, какъ верховной причинъ, познаетъ все существующее. Вездъ конечное и тварное приносится въ жертву Абсолютному. Здёсь Таулеръ сближается съ известнымь намь теософомь Эккартомь, применявшимь тотьже идеализмъ къ теологіи, но далеко не отличается широкою способностію къ спекулятивному міросозерцанію, присущею последнему, чаще обнаруживаеть въ своихъ выводахъ колебанія, противорѣчія и тамъ, гдѣ какъ-бы неожиданно получаются слишкомъ смелыя обобщенія, онъ чаще прибъгаетъ для самооправданія къ супранатуралистической теоріи "объ озареніи", о высшемъ сверхъестественномъ значеніи разума, какъ органа обладающаго способностію къ адекватному постиженію Божества. Супранатуралистическій субъективизмъ даетъ возможность Таулеру свободно извлекать матеріаль для своихъ умозрѣній, изъ различныхъ источниковъ, начиная отъ Священнаго Писанія, толкуемаго аллегорическимъ методомъ, и оканчивая языческою неоплатоническою философіею. Основныя положенія неоплатониковъ часто примъняются къ богооткровеннымъ христіанскимъ истинамъ и въ силу первыхъ извращаются. На этой неоплатонической философіи, съ которой Таулеръ, какъ можно заключить изъ частыхъ ссылокъ 1), былъ знакомъ непосредственно, получають неръдко матеріальное обоснованіе его пантеистическія заблужденія, проводимыя преимущественно въ догматическомъ ученін, а также квістистическія и спиритуалистическія, проводимыя въ этикъ, хотя главнымъ принципіальнымъ основаніемъ ихъ въ формальномъ отношеніи служитъ указанный нами супранатуралистическій субъективизмъ.

2. Пантсистическія оттънки догматики Таулера явно отражаются на его частныхъ умозръніяхъ о главныхъ предметахъ бо-

<sup>1)</sup> Preger. op. cit. III, 165, 189.

гословскаго знанія, хотя въ общемъ онъ и не даеть намъ такой цельной системы, которая-бы по логичности соответствовала позднъйшимъ философскимъ однороднымъ системамъ. Исходнымъ пунктомъ догматическаго ученія Таулера служить его абстрактное идеалистическое воззрѣніе на Бога, какъ на абсолютную сущность, лишенную всякаго жизненнаго разнообразія и деятельности. Для объясненія происхожденія міра отъ Бога допускаются Лица Пресвятыя Тронцы, но они не получають должной самостоятельности въ отличіе отъ единства божественнаго Существа. Въ ученіи о Трончности Лицъ Таулеръ раздъляетъ заблуждение о временномъ возникновении ихъ и склоняется къ мысли о возможномъ прекращении ихъ дъятельности. Они составляють изминяемую природу Божества "истекающую изъ абсолютной сущности и снова втекающую въ нее". Самое міротвореніе не опредъляется Таулеромъ съ надлежащею точностію, какъ актъ свободной воли Творца, а мыслится болъе, какъ продолжающійся процессъ того-же самораскрытія Бога, которое начинается въ Лицахъ Пресвятыя Троицы. Второе Лице Пресвятыя Троицы является какъ-бы натуральнымъ звеномъ, объединяющимъ Вожество съ міромъ, орудіемъ, которымъ при посредствъ идей, формированныхъ или воплощенныхъ въ Немъ, какъ при посредствъ космическихъ силъ, образуется міръ съ натуральною необходимостію. Въ силу такого произведенія міра изъ абсолютной сущности, имманентное отношеніе Бога къ нему проводится мистикомъ съ такою силою, что если понятіе о Личномъ премірномъ существованіи не отрицается, то отодвигается, или какъ-бы игнорируется. Особенно это проявляется въ отношеніи Бога къ духу человіческому; въ немъ Богъ существенно и дъйствительно присутствуетъ, какъ въ сущности не только сродной, но даже тождественной по самому происхождению. Духу человъческому, хотя и въ первобытномъ идеальномъ состояніи, приписывается такая способность къ Богообщенію, которая не нуждается даже въ сверхъественной поддержкъ. Самъ Богъ не можетъ ослабить влеченія къ Себъ со стороны духа. И это влечение удовлетворяется тымъ естественнъе, что Богъ непосредственно близокъ къ духу, какъбы живетъ въ немъ. Духъ человъка сродняется съ Богомъ по

своей природъ, сущность которой полагается въ субстанціи, возвышенной надъ силами. А главное духъ идеализируется настолько, что ему усвояется предвичность, несозданность, кототорая указываеть на предвічное существованіе его въ Богі и происхождение его отъ Бога путемъ эмананціи, хотя эмананціонная теорія и не проводится съ надлежащею последовательностію. Въ какой степени допускается Таулеромъ имманентное отношеніе Бога къ духу человіческому можно заключить изъ его выраженія, что "Богъ гораздо ближе къ душъ, чъмъ душа къ себъ самой". Потому "здъсь Отецъ рождаетъ Единороднаго Сына въ сотни разъ скорфе, чемъ въ одинъ моментъ по нашему разумѣнію". Такое идеализированіе духовной природы человъка, хотя-бы въ первоначальномъ идеальномъ ея состоянін, граничить съ грубою антрополятріею. Эмпирическое состояніе человька Таулеръ, однако отличаетъ отъ первоначальнаго идеальнаго, какъ ненормальное. Онъ признаетъ во всей силъ поврежденность природы человъка, по его словамъ вслъдствіе грѣхопаденія эта природа стала "больною и слѣпою" на столько, что не можетъ сама по себъ безъ божественной благодати ни открыть пути ко спасенію, ни следовать къ нему. Эта божественная благодать дарована въ силу заслугъ Інсуса Христа, признаніе которыхъ совершенно необходимо для нравственнаго возрожденія.

3. Только вёрою во Христа, а не отъ дёлъ оправдывается человёкъ. Это положеніе Таулеръ развиваеть не только въ томъ смыслё, что вёра во Христа служить необходимымъ условіемъ первоначальнаго возрожденія отъ грёха для новой жизни, но вмёстё съ тёмъ, что она служить и единственнымъ условіемъ дальнёй-шаго утвержденія въ новой жизни, условіемъ усвоенія благодати данной Інсусомъ Христомъ. Мистикъ уже въ силу этого не настаиваеть на употребленіи активныхъ усилій къ совершенію добрыхъ дёлъ. И мы въ правѣ отсюда заключить, что совершеніе добродётели, тоже съ самаго начала возрожденія человёка перестаеть служить для насъ необходимою обязанностію 1).

<sup>1)</sup> Прегеръ понимаеть учение Таулера объ оправдания върою въ протестантскомъ смисль, какъ видно (независимо отъ вышесказаннаго) изъ слъдующихъ его словъ: Tauler lehrt die paulinische Rechtfertigungs Zehre und weist im Lusamen-

Но то что не опредъляется ясно въ началъ этики, отводится къ концу — пріурочивается къ сущности процесса освященія человъка. Напрасно мы искали-бы въ этикъ Таулера прочнаго обоснованія процесса освященія на нравственномъ законъ съ его существенными требованіями, на значеніи разнообразных і внѣшнихъ этическихъ церковныхъ средствъ, какъ вспомогательныхъ условій, обязательныхъ для прогрессивнаго усовершенствованія въ новой духовной жизни, начавшейся по духовномъ обновленіи. Вмісто всего этого мистикъ указываетъ условія, ведущія къ отдівленію человіка отъ міра отъ всего конечнаго, тварнаго и призываеть къ такому внутреннему самоуглубленію, при которомъ возможно было бы безпрепятственно со смиреніемъ внутренно предаваться одному страдательному воспріятію божественной жизни. Таулеръ неоднократно увізщеваеть въ своихъ проповъдяхъ слушателей къ тому, чтобы они никакихъ образовъ и дълъ не считали истинными, кромъ Его Божественной воли 1). Онъ требуетъ отчужденія отъ дъла, отреченія оть всякихь даже возвышенныхь радостей, оть состраданія чужому горю, отъ противодействія злу, отъ всякихъ опредъленныхъ мыслей и чувствъ и свои требованія заканчиваетъ описаніемъ такого отношенія новаго человъка къ Богу, при которомъ онъ явился-бы только слёпымъ орудіемъ божественной воли, "инструментомъ", издающимъ тъ, или другіе звуки по действію высшей божественной силы. На высшей ступени освященія всякое движеніе въ смыслѣ дѣятельнаго прогрессивнаго стремленія совершенства является даже излишнимъ, такъ какъ здёсь совершенство представляется уже въ опредёленныхъ границахъ-законченнымъ. Нужно-ли доказывать, что въ этихъ мысляхъ заключается односторонній религіозный квіетизмъ, въ корнъ извращающій начало Христі-



hange damit auf die Wertlosigkeit aller bloss äusserlichen Werke hin. In Rechtfertig ung wurzelt ihm die Heiligung. Diese besteht nicht aus einer Summe einzelner Werke, sondern in der demütigen und gläubigen Gesinnung, welche sich in den Werken offenbart. Sie ist sachch genommen die Auswirkung des in solcher Gesinnung sich mitteilenden gottlichen Lebens in uns. Preger op. cit. t. 234.

<sup>1)</sup> Nehmet keine Weise, noch Werke wahr, denn seines göttlichen Willens Pr. 102.

анской этики? Мистическій квіетизмъ, поставляя исходнымъ пунктомъ этики самоуничтожение, заканчиваетъ этику безграничнымъ самовозвышеніемъ, доходя въ отрицательномъ отношеніи ко всему внішнему, даже до совершеннаго забвенія всей важности посредничества въ ділів совершенства Інсуса Христа, безъ котораго движение въ дълъ совершенства немыслимо. Лютардъ потому до извёстной степени справедливо говорить, что "правильному началу этики Таулера объ оправданіи вірою, въ силу заслугь Інсуса Христа, не соотвітствуєть дальнъйшее развитіе мыслей, сводящихъ совершенство человъка къ одному внутреннему испытанію Бога и ведущихъ тварное существо къ тому, что-бы оно, отказываясь отъ своихъ индивидуальныхъ особенностей, въ неоплатоническомъ смыслъ. терялось въ божественной жизни" 1). Исторической сторонъ Божественнаго Откровенія, насколько оно служить основаніемъ личнаго освященія природы человіка, Таулеръ не отдаетъ должной справедливости. Историческое Слово, проявившееся въ Лицъ Іисуса Христа, опфинвается мистикомъ только настолько, насколько Оно открыло путь ко спасенію. положило начало къ общению съ Въчнымъ Словомъ, потомъ Ово отодвигается въ сторону, какъ-бы потому, что уже сделало то, что отъ Него ожидалось 2). Дальнейшее движение въ нравственной жизни идетъ самостоятельно при помощи данной Христомъ благодати, которая становится неотъемлемою собственностью возрожденнаго. Если Таулеръ, поучая своихъ слушателей высшимъ степенямъ совершенства, вспоминаетъ объ искупительныхъ подвигахъ Іисуса Христа, взываетъ къ подражанію Ему, то не столько для того, что-бы отъ Него, какъ Искупителя, получить укрыпленіе немощных силь, необходимое для тяжкихъ трудовъ, отъ Него и чрезъ Него воспріять струи

<sup>1)</sup> Luthard, Geschichte der christ. Ethik. Erste Hälfte Leipzig 1888, s. 306. Christus der menschgewordene Gott und das Verhöltniss zu ihm hat nur die Bedeutung einer Durchgangsstüfe. Die eigentliche Höhe der Vollkommenheit besteht in der unmittelbaren Einheit mit der Gottheit im göttlichen Grund der Seele...

<sup>2)</sup> По словать Фибигера, Für das hochste Stadium derselben (inwendigen lauteren Werk), mit allen Bilden auch die Vorstellung von Iesu Leben mit Leiden gelassen werden muss. Fiebiger, op. cit. 11, 9.

новой благодатной жизни, и тъмъ самымъ стать въ болье живое отношеніе къ Нему, сколько для того, что-бы напомиваніемъ объ этомъ прим'єрь усилить въ слушателяхъ самоувъренность въ легкости достиженія идеальнаго совершенства личными силами, послѣ того, какъ былъ проложенъ къ этому путь. Все, совершенное Іисусомъ Христомъ, одънивается преимущественно въ смыслъ первообраза того, что можетъ быть совершено каждымъ лицемъ и мистицизмъ, по отношенію къ Лицу Інсуса Христа, по крайней мара въ посредствующих выводахъ, сближается съ раціонализмомъ, низводящимъ Его вь рядь представителей человъчества. Мистикъ, воспринявшій въ себя Слово субъективнымъ этическимъ способомъ, склопенъ самъсебя приравнивать ко Христу. На этомъсамомнини и основаю еретическое ученіе о преображеніи обыкновенных в людей во Христовъ, которое нашло себъ наглядное примънение со всъми своям чудовищными последствіями въ нашей Хлыстовщине. Едва-ля необходимо повторять сказанное нами по отношенію къ других мистикамъ, что преувеличенная идеализація процесса освященія заставляєть и Таулера забывать о безпредѣльности идеаля совершенства, предписаннаго для человъка Словомъ Божіниъ (Мато. V, 18), о тварности и удобопреклонности человъческой природы ко злу. (Рим. VII, 19. 1 Іоан. 8-10). Расходясь съ самыми основными началами христіанства, доктрива Таулера точно также, какъ и доктрина Эккарта, не указываетъ таким положительныхъ и твердыхъ этическихъ правилъ, которыя-бы благопріятствовали всестороннему развитію человіка, примінительно къ условіямъ окружающей действительности. Мистикъ забываетъ, что человъкъ предназначенъ къ владычеству надъ природою, обусловливающему необходимость пріобрътенія всесторонняго знанія, равно какъ и облагораживанія его лвчности, не исключая тълесной природы, насколько это согласно съ высшимъ его назначениемъ ко спасению. Мистикъ забываеть что человъкъ долженъ точно опредълить свои отношенія къ семьв, къ обществу и государству, насколько это требуется его действительнымъ положениемъ. Квиетическое самоудовлетвореніе идеальнаго человіка, по доктрині Таулера, по містамъ соединяется съ безучастнымъ отношеніемъ къ нуждамъ ближняго, съ равнодушнымъ отношеніемъ ко злу, доходящимъ

до непротивленія ему (какъ это мы видимъ въ пресловутомъ современномъ ученіи Толстаго). На этомъ квіетистическомъ самоудовлетвореніи утверждаются афористическія положенія Таулера: "не следуеть ни радоваться злу, ни печалиться о немъ; пусть все идетъ по своему". Трактовать о помощи ближнему въ нужде применительно къ различнымъ его общественнымъ условіямъ этика Таулера признаетъ дівломъ неумівстнымъ. По словамъ Прегера, всеобъемлющія задачи общества о возвышеніи и улучшеніи соціальныхь отношеній, сообразно съ началами христіанства, Таулеромъ и не затронуты 1). Наконецъ, этика Таулера полагаеть самыя ръзкія преграды къ развитію личности постоянными требованіями о пассивномъ отношеніи къ дъятельности Бога въ человъкъ, при освящении его природы. Здёсь Таулеръ повторяетъ опять общія ошибки, смёщивая эгоизмъ съ индивидуальностію, конечное и тварное съ гръхомъ, почему и требуетъ отръшенія не отъ зла или отъ гръха, а отъ всего тварнаго, или конечнаго. Такимъ образомъ мистическая доктрина оказывается совершенно безплодною: она отъ зла не охряняетъ человъка, потому что на высшей ступени жизни узаконяеть отречение оть мысли и воли-формальныхъ, субъективныхъ основаній правственности и не даетъ надлежащей устойчивости сомостоятельности личности въ ея идеально-преображенномъ видъ, вслъдствіе абсолютнаго сліянія духа съ Божествомъ. Въ заключительной части своей этики Таулеръ совершено изм'вняетъ задачв, предположенной въ началв ея, о возведеніи своихъ слушателей къ новой жизни во Христъ. Въ дъйствительности онъ ведетъ ихъ не къ жизни, а къ смерти своимъ ученіемъ "о погруженіи духа въ бездонное море Божества" 2).



<sup>1)</sup> Die grossen umfassenden Aufgaben der Gemeinschaft für die Hebung und Besserung der sociale Züstände in Grossen und Allgemeinen bleiben von ihm unberürt. Preger, op. cit. III, 238. De Wette дыаеть такой отзыкь о мистикъ Таулера. Diese Mystik ist sehz tief und innig, und zugleich speculativ; aber es fehlt ihr doch der Gehalt: sie ist namlich fast nur negativ, Verleugnung des irdischen, Endlichen; das Wahre hingegen, das Wesentliche, Göttliche, weil es nicht in bestimmten Verhältbnniss zum menschlichen Leben und Herzen gefasst wird, ist gewissermassen eine leere Stelle. Hagenbach, Dogmengeschichte, s. 334 Leipzig. 1867.

Аютардъ вполить безпристрастно указываетъ слабую сторону этики Таулера въ томъ, что она допускаетъ погружение твари въ божественную сущпость

4. Обращая внимание на отношение Таулера къ католичеству, мы должны признать несомивннымь что это отношение имъло характеръ опповиціонный, хотя онъ и не выдержанъ съ полною последовательностію. При жизни своей Таулеръ находился въ тесной связи съ теми друзьями Божінии, которые заявили себя протестами противъ злоупотребленія папъ и католической ісрархіи. Самъ Таулеръ возсталъ противъ папскаго интердикта и во всякомъ случат не возбуждалъ къ подчиненію папъ, хотя его обязывала къ этому профессія доминиканскаго священника. Богословствование его стоить въ ръзкомъ противорѣчіи съ такими сторонами схоластики, которыми закрѣплялось католичество. Для самыхъ основныхъ воззрѣній схоластиковъ на силу папскаго авторитета, на первородный гръхъ в его последствія, на сверхдолжныя заслуги святыхъ, на чистилище и индульгенціи мы не можемъ найти опоры въ проповіздяхъ Таулера. Всв эти характерныя особенности католичества Таулеръ ослабляетъ, или отрицаетъ. О значеніи папства говорится въ проповъдяхъ Таулера уклончиво; но изъ немногихъ мъстъ мы можемъ заключить, что папскій авторитеть ценится мистикомъ слишкомъ мало, если каждому при известныхъ условіяхъ предоставляется право по личному усмотрѣнію освобождаться отъ обътовъ или особыхъ обязанностей "хотя бы они предписывались самимъ папою". Въ сочиненіи, изданномъ друзьями Таулера, быть можеть, при его личномъ, непосредственномъ участіи, безусловно отрицается право вмішательства папы въ светскія политическія дела, за вину одного владетеля налагать интердикть на всёхъ его подданныхъ. А по отношенію къ друзьямъ Божіимъ определенно говорится, что, папа не имфетъ наль ними никакой власти, потому что самъ Богъ сделаль ихъ свободными"1). Право распоряжаться индульгенціями темъ мене (Luthard, Geschichte der christ. Ethik Erste. Hälfte 1888 s. 308). Ho Прегеръ не правъ (ор. cit. III, 238), когда думаеть, будто Таулеръ допускаеть только временное прекращение активныхъ силъ въ возрожденномъ человъкъ какъ бы для того, что-бы тыль самымъ предоставить природу болье широкому воздыйствію божественнаго діятеля и приготовить ее къ такому преобразованію, послі котораго открывается уже широкое и свободное попряще для даятельности силь

въ обновленномъ духъ. Не обновление личности, а полное прекращение ел цъло-

стности въ сліяніи съ Богомъ—ндеаль Таулера.

1) Uber diese Leute hat der Papst keine Gewalt, denn Gott selbst hat sie gefreiet. Pr. 131.

могло быть удержано мистикомъ за папою, что онъ, какъ увидимъ ниже,:принципіально отрицаетъ общеобязательность обращенія съ испов'ядью къ іерархіи во всёхъ грёхахъ, склоняется къ мысли о достаточности одного внутренняго сердечнаго покаянія во грѣхахъ. Ученіе о первородномъ грѣхѣ и его последствіяхъ раскрывается Таулеромъ въ смысле совершенно противоположномъ пелагіанству, положенному схоластиками въ основаніе католичества, почему и річи не можеть быть о томъ, что Таулеръ долженъ былъ явиться скорфе противникомъ, чфмъ защитникомъ схоластической теоріи объ удовлетвореніи Бога за гръхи человъка, при посредствъ сверхдолжныхъ заслугъ святыхъ. Онъ, какъ уже намъ извъстно, въ противоположность католичеству, выразительно учить о томъ, что со времени гръхопаденія природа человъка стала "больною" и отсюда дълаетъ выводъ объ оправданіи върою въ силу единственныхъ заслугъ Искупителя.

Заслуги святыхъ Таулеръ такъ умаляетъ, что при помощи особаго казуистическаго пріема, отридаетъ возможность для нихъ въ царствъ небесномъ посредничества, или предстательства предъ Богомъ за живыхъ во время молитвъ, обращенныхъ къ нимъ. Самое призывание святыхъ въ молитвахъ делается потому излишнимъ, Догматъ о чистистилищъ Таулеръ повидимому признаетъ, если судить по тому, что онъ въ своихъ проповъдяхъ не разъ угрожаетъ гръшникамъ муками въ чистилищъ въ случат ихъ нераскаянности и упорствъ во гръхахъ. Но при внимательномъ отношеніи къ словамъ Теулера, мы должны прійти къ заключенію, что они мало гармонирують съ ученіемъ схоластиковъ. Чистилище признается мистикомъ необходимымъ не для наказанія за извъстные гръхи, а для уничтоженія въ человъкъ остатковъ самоволія. Оно имъетъ потому значеніе не юридическое-карательное и притомъ въ грубомъ матеріальномъ смыслъ, какой старались придать ему схоластики, а скоръе значение нравственное. Потому друзья Божін, какъ люди, достигшіе абсолютной нравственной чистоты, по доктринѣ Таулера, должны быть совершенно свободны отъ мукъ въ чистилищь 1). Эсхатологическія воззрынія Таулера несомныню имь-



<sup>1)</sup> Böhringer, op. cit. s. 277. Er sieht die Bedeutung der Fegfeurstrafen nicht sowohl in der Sühne der Sünde, als darin das sie dazu dienen, den Menschen von den Resten des Eigenwillens zu läutern. Preger, op. cit. III, 234.

ють идеалистическій характерь, такъ какь блаженство однихъ поставляется въ непрерывномъ созерцаніи Бога, а муки другихъ-въ лишеніи этой способности 1). Оппозиціоное отношеніе Таулера къ католичеству не ограничивается протестами противъ его недостатковъ, но въ силу супранатуралистическаго субъективизма сопровождается отрицаніемъ церковной вифшней и обрядовой стороны. Чемъ более онъ полемизируетъ въ своихъ проповъдяхъ противъ омірщенія католической Церкви, противъ односторонняго формализма, защищаемаго разсудочнымъ діалектическимъ методомъ со стороны схоластиковъ, тъмъ болъе стремится свести религію къ одному только внутреннему сердечному Богопочитанію. Общимъ результатомъ спиритуализированія религіи служить проводимое Таулеромь понятіе о Церкви, какъ объ обществъ святыхъ, въ составъ котораго входять собственно друзья Божіи, уже въ силу своей абсолютной чистоты не имфющіе нужды ни въ какомъ внфшиемъ руководствф со стороны јерархіи, ни въ какихъ внешнихъ средствахъ 2). Этн друзья Божін служать образцами той квіетистической созерцательной жизни, въ которой поставляется сущность освъщенія. Несовершенные члены должны принадлежать видимой Церкви, должны подчиняться опредъленному авторитету, пользоваться таинствами и другими церковными средствами, насколько всф эти внёшнія объективныя средства могуть благопріятствовать достижению внутренняго созерцательнаго настроения; но коль скоро это созерцательное настроеніе усвояется, несовершенные осыбождаются отъ всёхъ внёшнихъ средствъ какъ отъ оковъ, и сами переходять въ составъ избранныхъ друзей Божінхъ. Значить, церковность имъетъ, по доктринъ Таулера, только относительное временное значение на извъстныхъ низшихъ ступеняхъ религіозной жизни и притомъ въ особомъ, такъ сказать, очищенномъ, облагороженномъ смыслъ, съ субъективной точки врѣнія, а на высшей ступени она совершенно утрачиваеть



<sup>1)</sup> Впрочемъ, у Таулера, какъ и другихъ мистиковъ эсхатологическія воззрѣнія не приводятся въ тѣсную связь съ этикою. Таулеръ призпаеть эгоизмомъ стремленіе въ общенію съ Богомъ ради царствія небеснаго, или изъ опасенія будущихъ мукъ. Fiebiger, op. cit. Heft. II, 12—13.

<sup>2)</sup> Die Freunde Gottes keinen eigenen aufgesetzen Weisen nachfolgen wollen, weil sie Gott in seinen verborgenen Weisen folgen müssen. Pred. 33.

свою силу. Если мы обратимъ внимание на положительное уясненіе того, какія именно вибшнія церковныя средства признаются обязательными со стороны Таулера, по крайней мірть, на этихъ низшихъ ступеняхъ религіозной жизни, и въ какой степени; то здёсь мы встрётимъ большія затрудьенія въ неопределенности и неустойчивости воззреній мистика, происходящихъ видимо отъ того, что его снисходительныя уступки относительно церковности никакъ не мирятся съ основнымъ субъективнымъ началомъ и никакъ не могутъ быть последовательно выведены изъ него. Іерархическому авторитету придается значеніе въ первоначальномъ руководстві вірующихъ, насколько оно обусловливается нравственными качествами, а не въ силу его богоучрежденности, но выше его ставится авторитетъ друга Божія, который, въ силу действительнаго озаренія отъ Духа Святаго, можетъ всегда руководить съ больниимъ успъхомъ къ усвоенію истины и къ достиженію спасенія. Потому настоятельно предлагается обращаться къ другу Божію за испов'яданіемъ тяжкихъ гріховъ, отъ него получать необходимые совъты и наставленія для духовнаго уврачеванія, что показано было и личнымъ примъромъ самого Таулера. Таинства цёнятся не потому, что они содействуютъ усвоенію благодати, а потому, что ведуть къ созерцательной жизни; при этомъ число ихъ произвольно ограничивается преимущественно тремя-крещеніемъ, покаяніемъ и причащеніемъ. При этомъ субъективный, созерцательный или сердечный элементъ въ нихъ возвышается настолько предъ внѣшнею объективною стороною (сакраментарною формою), что представляется легко возможнымъ обойтись безъ нихъ. Устная исповедь делается излишнею при пламенномъ сердечномъ сокрушении во гръхахъ, и пламенное желаніе единенія съ Господомъ уже устраняеть необходимость самаго причащенія таинства евхаристіи. Богослуженію со всеми внешними обрядовыми формами придается извъстное нравственно-воспитательное значение наравнъ со встми внтшними религіозными подвигами (постами, обттами, аскетизмомъ), но при этомъ внутренняя молитва и общее созерцательное настроеніе такъ экзальтируются, что, сравнительно съ ними, всв внешнія формы (месса, проповедь, аскетизмъ) делаются опять лишними. "Если человекъ дошелъ до того, что въ себъ самомъ можетъ слушать въчное Слово, то онъ долженъ оставить всякое другое слово и повергнуться въ чистое молчаніе. Если ты находишь, что внъшнее тебя соблазняетъ, то обратись къ внутреннему" 1). Опредъленной грани между несовершеннымъ и совершеннымъ состояніемъ, которую можно было-бы точно обозначить постоянными внъшнеобъективными признаками, мистикомъ не указывается: все предоставляется личному опыту; все отношеніе къ дълу религіи сводится къ произволу.

5. Въ заключение намъ остается опредълить положение Таулера въ исторіи богословскаго просв'єщенія на Западъ. Здісь мы имбемъ въ виду устранить пристрастное, тендепціозное отношеніе къ Таулеру ніжоторых в западных в историковъ. Эрбкамъ находитъ, будто Таулеръ по своему міросозерцанію сближается съ представителемъ восточнаго богословія-св. Макаріемъ Египетскимъ 2). Но самое общее сопоставленіе міросозерцанія двухъ представителей Востока и Запада должно показать, что между ними-радикальная противоположность. Къ сочиненіямъ Макарія Египетскаго нужно обращаться не за обоснованіемъ теософскаго ученія западной мистики, а за опроверженіемъ, что и мы ділали. Ни субъективнямъ Таулера, ня его частныя пантенстическія, квіетистическія и спиритуалистическія возэржнія никакъ не мирятся съ православнымъ догматическимъ и нравственнымъ ученіемъ восточнаго подвижника, которое, если и является выражениемъ личной созерцательной жизни опытнаго Боговъдънія, то нигдъ не замыкается въ субъективизмъ, не нарушаетъ границъ, отдъляющихъ твореніе отъ Творца, не исключаетъ необходимости для лицъ дъйствительно озаренныхъ божественнымъ светомъ, упражняться въ добродътели, соблюдать особую бдительность противъ вражескихъ дъйствій и прочно утверждается на Богооткровенномъ ученіи Священнаго Писанія и церковнаго Преданія 3). Несправедливо также сближать Таулера съ умфренными представите-



<sup>1)</sup> Ist aber der Mensch darein kommen, das er das ewige Wort im ihm höre, so muss er alle anderen Worte lassen und sich setzen in ein lauteres Schweigen op. cit. 253—258.

<sup>2)</sup> Erbkam, Geschichte der Protestantischen Secten 121-123. Hamburg 1848.

<sup>3)</sup> Западная сред. мистика 51-55.

лями западной латинской мистики по воображаемому гармоническому сочетанію созерцательнаго и практическаго элемента, какъ это дълаютъ Бахъ, а отчасти вслъдъ за нимъ Берингеръ, Прегеръ и др. 1). Именно преобладание созерцательнаго элемента надъ практическимъ и служитъ главною причиною опредъленнаго отступленія отъ традиціонной ортодоксальной почвы, которой придерживаются представители латинской мистики. Если последніе въ своихъ частныхъ воззреніяхъ допускали значительныя уклоненія отъ православія, то далеко не склонялись къ такому опредёленному проведенію пантеистикоквіетистических заблужденій, которое замічается въ проповъдяхъ Таулера. Напрасно нъкоторые изъ историковъ стараются отстоять ортодоксальное направленіе Таулера тімь, что онъ часто полемизируетъ съ сектантами Беггардами, которые съ большою ръшительностію проводили эти заблужденія 2). Въ этомъ случат Таулеръ имълъ въ виду болте всего показать несостоятельность грубаго матеріалистическаго антиномизма Беггардовъ, выводимаго изъ мистической доктрины, который по всей справедливости вызываль противь нихь общественный и церковно-правительственный антагонизмъ. Такой матеріалистическій антинонизмъ со своими чудовищными последствіями быль дъйствительно чуждъ Таулеру, проникнутому идеалистическимъ настроеніемъ, на которомъ основывался и его возвышенный религіозный экстазъ. Насколько, однако, неудачно Таулеръ старался устранить отъ себя подозржніе въ солидарности съ Беггардами, которое действительно разделялось современным католическимъ духовенствомъ, можно заключить изъ усвояемаго ему имени "Беггардъ". По своему богословскому міросозерцанію Таулеръ непосредственно примыкаетъ къ Эккарту, проповеди котораго онъ слушалъ при жизни и которато онъ не безъ основанія называетъ своимъ учителемъ (мейстеромъ). Едва -ли въ сочиненіяхъ Таулера найдется хотя одно теософское положеніе, обусловливаемое мистицизмомъ, которымъ-бы онъ не былъ обязанъ Эккарту 3; хотя

<sup>. 1)</sup> Böhringer, 295. Bach, Meister Eckart 158-164. Wien 1864.

<sup>2)</sup> Lesenmeier, Geschichte der Predigt in Deutschland. München. 1886, 420.

<sup>3)</sup> Es findet sich kaum eine eigenthümliche-speculative Stelle in Tr. Schriften, fur die sich nicht in Eckard der eigentliche Urtypus finde. Böhringer, 294.

многое изъ сказаннаго онъ старается смягчить и выражаетъ съ меньшею решительностію. Входить въ более близкое сопоставленіе міросозерцанія этихъ мистиковъ значило бы повторять, хотя и въ общихъ чертахъ, отмъченныя нами характерныя заблужденія Таулера. Но не можемъ не замітить, что спиритуализирование христіанства въ этической области и въ церковно-практической сферт получаетъ у Таулера болте общедоступный и жизненный характеръ, въ силу чего имъ успъшнье, чымь другими мистиками, подготовляется протестантство. Иден объ оправданіи вѣрою, о необходимости одного внутренняго сердечнаго Богопочитанія безъ всякаго внішняго і врархическаго и церковнаго посредства должны были въ свое вреия оказать собенное вліяніе на Лютера для возбужденія н укръпленія въ немъ соотвътствующихъ реформаторскихъ стремленій. Этимъ объясняется, что Лютеръ прославляеть чистую теологію Таулера. "Ни на латинскомъ, ни на нѣмецкомъ языкѣ онч, по собственнымъ словамъ, не находилъ ученія болье согласнаго съ Священнымъ Писаніемъ, какъ ученіе Таулера" 1). Позднайшіе протестантскіе ученые, въ большей или меньшей степени, оттъняютъ реформаторскія особенности мистической доктрины Таулера. Ноакъ замъчаетъ, что Лютеръ по справедливости называлъ Таулера "человъкомъ Божінмъ" и находить, что чрезъ выдёленіе (Hervorkehrung) этическаго элемента мистики онъ вмъсть съ Вальденсами раздъляетъ рефорнаправленіе отношенію маторское по къ современной церковности 2). Шмидтъ находитъ, что въ Таулеръ .проявляется высокій реформаторскій духъ, видимо возбужденный въ немъ Николаемъ Базельскимъ, когда онъ проповъдываетъ недостаточности слушанія мессы и подвиговъ покаянія,

Влизость доктрины Таулера къ доктринѣ Эккарта признають и другіе ученые, но при этомъ несправедливо стлажинають ихъ крайности. Bach. op. cit 158.

<sup>1)</sup> Wenn es dich ergötzt, eine solide, der alten vollkommen ähnliche Theologie in deutscher Zunge kennen zu lernen, so schafte dir die Iohann Taulers Predigten an; denn weder in lateinischer, noch in unser Sprache habe ich je eine gesundere und mit dem Evangelium mehr ubereinstimmende Theologie gesehen; schmecke unt siche, wie freundlich der Herr ist, wenn du zwerst geschmeckt und gesehen, wie bitter Alles das ist, was wir selbst sind. De Wette, Luthers Briefe 1516. Noack, Die christliche Mistik des Mittelalters s. 338 Konisberg 1858. Hagenbach, Dogmengeschichte Leipzig. 1887 s. 934.

<sup>2)</sup> Noack, ibid.

о живой въръ, въ простое Слово Бога, которому народъ долженъ следовать, вместо того, что-бы подчиняться великимъ мейстерамъ, которые только болтаютъ о пустякахъ; о свободъ истиннаго благочестія человъка, надъ которымъ самъ напа не имъетъ никакой власти; объ отдъленіи свътской и духовной власти, которая въ своемъ споръ съ князьями не должна проклинать народъ. Въ этой свободной практической тенденціи лежитъ великое историческое значение мистики Таулера. Вслъдствіе этого она пріобръла гораздо большее вліяніе на позднъйшее время, чёмъ мистика другихъ учителей, которые были болъе спекулятивны, аскетичны или фантастичны. Имя озареннаго учителя (doctor illuminatus) теперь не должно быть оспариваемо за нимъ" 1). И новъйшій протестантскій историкъ Прегеръ, съ своей стороны говорить, что "въ учени Таулера лежить евангелическій реформаторскій духь. Прежде всего онь открывается въ томъ, что повсюду на мъсто только формальнаго магически-посредствующаго общенія съ Богомъ онъ выставляетъ непосредственное личное общеніе и самостоятельное испытаніе божественной жизни. Сущность Церкви онъ поставляеть въ непосредственномъ общении съ Богомъ оправданнаго върою, чъмъ онъ религіозную жизнь освобождаеть отъ оковъ мертвыхъ постановленій, мертвыхъ діль и авторитета человъческаго<sup>и 2</sup>). На этихъ же основаніяхъ Герингъ устанавливаетъ тъсную генетическую связь между существенными пунктами мистической доктрины Таулера и Лютера 3).

А. Вертеловскій. (Продолженіе будеть).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Schmidt, J. Tauler, s. 190. Hamb. 1841. Real—Enzyclop. von Herzog B. XV 487.

<sup>2)</sup> In Taulers Lehre lebt evangelisch reformatorischer Geist. Er erweist sich vor allem darin, das er überall an die Stelle der bloss sachlich und magisch vermittelten Gemeinschaft mit Gott die Unmittelbare persönliche Gemeinschaft und die selbständige Erfahrung des Göttlichen treten lässt, und das Wesen der Kirche in die innenseit ihres Lebens, in unmittelbare Gemeinschaft der durch den Glauben Gerechtfertigten mit Gott setzt, womit er dass religiose Leben frei macht von dem Bann der todtn Satzungen, der toten Werke, der Autorität der Menschen. Preger. T. III, 234.

<sup>3)</sup> Hermann Hering, Die Mystik Luthers in zusammanhange seiner Theologie und in ihrem Verhältniss zur älteren Mystik. Leipzig. 1879 s. 52-207.

### Привътствія Преосвященнъйшему Амвросію, Архіепископу Харьковскому, по случаю пятидесятилътняго его юбилея.

I.

### Привётствіе отъ Московской Дуковной Академіи:

Ваше Высокопреосвященство,

Высокопреосвященнъйшій Владыко,

Милостивый Отецъ и

Архипастырь!

Московская Духовная Академія, всегда видѣвшая въ лицѣ Вашемъ одного изъ лучшихъ и славныхъ своихъ питомцевъ и еще въ 1878 году избравшая Васъ въ число своихъ почетныхъ членовъ, не можетъ оставаться безмолвною въ виду исполнившатося нынѣ пятидесятилѣтія Вашего доблестнаго служенія Церкви, Отечеству и Наукѣ.

Еще въ то время, когда Вы, будучи юношею, только вступили въ стѣны воспитавшей Васъ академіи и едва успѣли обнаружить въ ней Ваши богатыя духовныя дарованія своими устными отвѣтами на экзаменахъ и письменными упражненіями, профессоръ философіи въ сей академіи покойный протософскихъ сочиненій Вашихъ сдѣлалъ такое замѣчаніе. "Очень хорошій проповѣдникъ. Мысли вѣрныя, стройно, плавно и легке изложенныя съ участіемъ сердечнымъ. Расположеніе правильно. Есть наблюдательность". Эти слова почтеннаго профессора, философа — христіанина, имѣли пророчественное значеніе, и намѣченныя въ нихъ черты Вашей духовной производитель-

ности, развиваясь и укрыпляясь въ Вашей дальныйшей дыятельности, сперва на поприщъ учебно-воспитательномъ, а потомъ, и въ особенности, на поприще пастырскаго служенія въ первопрестольномъ градъ, въ непродолжительное время сдълали Васъ извъстнымъ не только въ Москвъ и Московской епархіи, но и во всей Россіи, какъ блестящаго проповъдника и импровизатора, какъ мудраго совътника не только въ дълахъ епархіальныхъ, но и въ дълахъ обще-церковнаго и обще-государственнаго характера и, наконецъ, какъ дъятеля общественнаго и двигателя общественной мысли въ предпринятомъ Вами повременномъ изданіи: Душеполезное Чтеніе. Имя Московскаго протојерея А. І. Ключарева было извъстно во всъхъ концахъ земли Русской; его проповъди, дышавшія горячею, во истину пророческою и апостольскою, ревностію, духомъ и силою нашихъ древнихъ отцовъ и учителей", запечатлънныя истинно русскимъ характеромъ, основаннимъ на началахъ православія, самодержавія и народности, потрясявшія души современниковъ "огненными обличеніями, прозорливымъ разъясненіемъ нашихъ заблужденій и зарождающихся въ нихъ дійствій и разрывающимъ сердце плачемъ о растлении и развращении нашихъ нравовъ", имъвшія глубоко современное значеніе и то отличавшіяся непоб'єдимою силою логики и діалектики, то возвышавшіяся до степени вдохновенной поэзін, перепечатывались и въ столичныхъ и въ провинціальныхъ, духовныхъ и светскихъ, повременныхъ изданіяхъ и съ жадностію читались всёми. Съ воспріятіемъ сугубаго дара благодати священства въ епископскомъ рукоположении усугубились и духовныя дарованія Ваши и слава Ваша во всъхъ указанныхъ отношеніяхъ, а съ вступленіемъ на занимаемую Вами до нынъ Харьковскую архіерейскую канедру Вы, основаниемъ журнала: "Въра и Разумъ", усугубили и свое ревностное и плодотворное служение богословско-философской наукъ, не ослабъвая въ Вашей многосторонней, архипастырской и общественной деятельности и въ переживаемыя Вами теперь лета маститой старости.

Принимая все это во вниманіе, Московская Духовная Академія не можеть не выразять искреннъйшаго своего желанія, и не перестанеть горячо молить Господа силь, да дасть Онъ Вамъ кръпость и силы къ продолженію Вашего доблестнаго служенія во славу Церкви, Государства и родной Вамъ Академін и въ преуспѣяніе научнаго движенія въ нашемъ отечествъ.

Вашего Высокопреосвященства Милостивышаго Архипастыря и Отца нижайшіе послушники: Ректорь Архимандрить Антоній, и. д. Инспектора Академія Іеромонахъ Кириллъ, Ординарные профессоры: Евгеній Голубинскій, Алексый Лебелевь, Петрь Цвётковь, Митрофашь Мурстовь, и. д. Ординарнаго профессора Петрь Казанскій, профессоръ Дмитрій Голубинскій, Экстраординарные профессоры: Павель Горскій-Платоновь, Андрей Смирновь, Нвколай Каптеревь, Григорій Воскресенскій, Василій Квпарисовь, Ивань Корсунскій, Александрь Быляевь, Доценты: Александрь Шостьинь, Александрь Голубцовь, Алексый Введенскій, и. л. доцента Павель Соколовь, и. д. доцента Ап. Спасскій, доценть Василій Мышцынь, и. д. доцента Ивань Поповь, Лекторь Василій Лучининь, Секретарь совыта и правленія Михаиль Казанскій, Помощинкь Секретаря Николай Всёхсвятскій, Попощникь Инспектора Ивань Строгановь, Библіотекарь Николай Колосовь, Помощникь Библіотекаря Николай Писаревскій.

#### II.

### Привётствіе отъ Харьковской Духовной Семинаріи:

Ваше Высокопреосвященство,

Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Сегодня исполнилось пятьдесять льть Вашего плодотворныйшаго служенія во благо Церкви и Отечества. Привътствуя Васъ въ сей знаменательный день, мы, послушные волѣ Вашего Высокопреосвященства, не осмѣливаемся перечислять всѣхъ высокихъ заслугъ и многосложныхъ трудовъ Вашихъ въ этотъ полувѣковой періодъ Вашей служебной дѣятельности; но простите намъ, Владыко, если, движимые чувствомъ глубокой къ Вамъ признательности, мы позволимъ себъ хотя въ самомъ краткомъ очертаніи упомянуть здёсь о милостяхъ, оказанныхъ Вами нашей Семинаріи. Съ самаго прибытія Вашего въ Харьковскую Епархію Вы, какъ любвеобильный Отецъ и какъ просвъщенный Архипастырь, неустанно заботились о благъ Семинаріи. Ходатайствуя объ отпускъ средствъ предъ Высшимъ Начальствомъ, призывая къ содъйствію церкви и духовенство. располагая къ пожертвованіямъ частныхъ лицъ, Вы съ каждымъ годомъ больше и больше расширяли и украшали ее. Благодаря заботливости Вашей и подъ Вашимъ непосредственнымъ руководствомъ Семинарія была обновлена послѣ пожара, выстроена при ней образцовая школа, всё служащія въ Семинаріи получили просторныя и удобныя квартиры, для общежитія воспитанниковъ устроено новое прекрасное зданіе. Къ служащимъ въ Семинаріи и къ начальствующимъ въ ней лицамъ Вы относились съ отеческою любовію и дов'вріемъ, своимъ глубокимъ опытомъ и знаніемъ жизни помогали имъ въ затруднительныхъ обстоятельствахъ, направляли ихъ деятельность на благо заведенія и никогда но оставляли ихъ усердія безъ милостиваго вниманія и заслуженной награды. Съ такою же любовію и попеченіемъ Вы относились и къ воспитанникамъ Семинаріи: Вы увеличили средства для ихъ содержанія и для ихъ научнаго и музыкальнаго образованія, нашли внимательнаго къ ихъ нуждамъ и щедраго почетнаго блюстителя, исходатайствовали для ограждения ихъ отъ несправедливыхъ нареканій определенную форму одежды, и досел'є составляющую привиллегію Харьковской Семинаріи, и милостиво поощряли всякое начинаніе, направленное къ ихъ благу. Въ своей забот--ливости о распространеніи духовнаго просв'єщенія Вы учредили при Семинаріи богословско-философскій журналь, который нерѣдко украшали произведеніями своего свѣтлаго ума и ръдкой красоты слова и который всегда руководили своимъ указаніемъ и направленіемъ. Но трудно было бы описать здёсь все, сделанное Вами, для Семинаріи; полная оценка Вашихъ неустапныхъ заботъ и попеченія о духовномъ образованіи во вифренной Вамъ епархіи принадлежить исторіи, которая несомнѣнно отмѣтитъ время Вашего здѣсь Архипастырства, какъ самый світлый періодъ въжизни нашихъ духовно-учебныхъ заведеній. Намъ же остается только съ сыновней преданностью выразить предъ Вами въ день полувъковаго юбилея Вашего чувства почтительной благодарности за Ваши благодъянія. Молимъ, Господа, да сохранитъ Онъ здравіе Ваше и продлитъ дни Вашей жизни многія, многія лѣта!

Вашего Высокопреосвященства нижайше послушники: Ректоръ Семинаріи, Протоіерей Іоаннъ Знаменскій, Інспекторъ Семинарія Константинъ Інстоминъ, Члены Правленія отъ духовенства: Священникъ Леонидъ Тверлохлѣбовъ, священникъ Алексѣй Юшковъ, Преподаватели: Валентинъ Леонтовичъ, Алексѣй Вертеловскій, Стефанъ Пономаревъ, Семенъ Өоменко, Өеодоръ Садовъ, Николай Страховъ, Иванъ Кудревичъ, Михаилъ Добронравовъ, Сергѣй Булгаковъ, Николай Протопоповъ, Босифъ Корпѣенко, Николай Гогинъ, Константинъ Сильченковъ, Помощники Инспектора: Георгій Фольте, Яковъ Матусевичъ, Духовникъ священ-

мякъ Димитрій Скрынниковъ, Почетный Блюствтель Пианъ Велятченко, Врать Евтихій Костепко, И. д. эконома Адріанъ Енько, Реметиторы-Надзирателя: Гаврінлъ Уманцевъ, Николай Красинъ, Учитель пітнія Василій Котляревскій, Учителя Образцовой школы: діаконъ Георгій Олейниковъ, Александръ Вербицкій, Фельдшеръ Өеолоръ Манжельй, Письмоводитель Николай Олейниковъ.

### III.

Приевтствіе отъ преподавателя философіи при Московской Духовной Анадеміи, Алексвя Ивановича Введенскаго:

Ваше Высокопреосвященство,
Высокопреосвященнъйшій Владыко,
Милостивъйшій Архипастырь!

Смиреніе Ваше отклонило торжество, которымъ любовь почитателей Вашихъ хотъла ознаменовать исполнение пятидесятильтія Вашего славнаго служенія Православной Россійской Церкви и христіанскому просвъщенію. Къ счастію они все же не лишены возможности выразить Вашему Высокопреосвященству одушевляющія ихъ чувства и расположенія. Отъ всей души присоединяясь къ препровожденному къ Вамъ, по случаю совершиьшагося Вашего юбилея, отъ лица Московской духовной академіи привътствію, я имью, сверхъ сего, и особыя побужденія приветствовать Васъ, благостнейшій Владыко, —и какт одинъ изъ представителей той науки (философіи), развитію которой въ нашемъ отечествъ Вы такъ много содъйствовали, и какъ человъкъ, преизбытка взысканный милостями Вашими. Благоволите-же, Высокопреосвященнъйшій Владыко, выслушать хотя немногое изъ того, что подсказывають мив ныпв мое глубокое уважение къ Вамъ и моя искренняя признательность.

Среди дѣлъ, которыми ознаменовано служеніе Вашего Высокопреосвященства, одно изъ наиболѣе значительныхъ, безъ сомнѣнія, есть основаніе богословско-философскаго журнала: "Вѣра
и Разумъ". Это—великая Ваша заслуга предъ русскою мыслью,
—дѣло, все значеніе и важность котораго можетъ оцѣнить лишь
потомство. Впрочемъ, и для насъ, современниковъ, ощутительны
плоды его. Питомцы нашихъ духовныхъ школъ издавна отличались и любовью къ философіи и пониманіемъ ея, а наши академіи, и въ частности та академія, которая имѣетъ честь счи-

тать Ваше Высокопреосвященство въ числъ своихъ питомцевъ. имъли такихъ мыслителей, на которыхъ могутъ указать съ достоинствомъ. Но плоды ихъ мысли оставались какъ-бы подъ спудомъ и были извъстны развълишь тъсному кружку ихъ слушателей и учениковъ. Ваше Высокопреосвященство дали возможность видёть свётъ всёмъ плодамъ философской мысли, достойнымъ света и темъ несказанно оживили деятельность философской мысли въ стѣнахъ нашихъ духовныхъ школъ и сохранили для исторіи то, что иначе пропало-бы почти безслідно. Достаточно указать на труды нашего покойнаго знаменитаго профессора, В. Д. Кудрявцева. Богъ знаеть, какимъ случайностямъ могли-бы подвергнуться произведенія его ума, еслибы основанный Вами журналь не побудиль автора своевременно обработать ихъ для печати!---Но не въ тесныхъ только кругахъ богословско-философской мысли сказалось благотворное вліяніе основаннаго Вашимъ Высокопреосвященствомъ журнала: его ощутили повсюду въ Россіи, какъ въяніе новой мысли, какъ благовременный отвътъ, шедшій на встрычу вновь нарождавшимся потребностямъ. И вотъ мы видимъ, что, вслъдъ за Харьковскимъ философскимъ журналомъ нарождаются другіе журналы по философіи: въ Кіевъ и въ Москвъ. Они, эти новыя проявленія философскаго духа, могуть пожалуй отрицать свое генетическое сродство со своимъ старшимъ Харьковскимъ собратомъ. Но правдивая исторія скажеть, что это-родственныя явленія, вызванныя къ жизни однимъ и темъ-же духомъ, который впервые быль правильно определень и понять во всей своей значительности и серьезности Архипастыремъ Харьковскимъ. - А сколько, и независимо отъ этого косвеннаго вліянія Вашего Высокопреосвященства на русскую мысль, -- прямо чрезъ Вашу полувѣковую проповѣдническую и литературно-просвѣтительную ділельность, введено въ русское сознаніе началь здравыхъ, жизненныхъ и вразумляющихъ! Но я не кончилъ-бы. если бы захотълъ полно охарактеризовать заслуги Вашего Высокопреосвященства. Да и не здёсь, и не мий дёлать эту оцёнку. Позволю лишь себъ, въ дополнение къ сказанному, прибавить еще нъсколько словъ о томъ, чъмъ Ваше Высокопреосвященство всегда являлись въ монхъ глазахъ и для меня, хотя я и не имъю чести быть лично Вамъ извъстнымъ. Какъ, безъ сомпънія, каж-

дый питомецъ духовной школы, я издавна и чутко прислушивался къ руководственному голосу Вашего Высокопреосвященства и съ Вашими высокопросвъщенными и авторитетными взглядами и сужденіями свіряль движенія своей неокрепшей мысли. И какъ часто именно у Васъ находилъ я то. чего я часто тщетно и долго искалъ инуду! Еще недавно, подводя итоги своимъ заграничнымъ впечатлѣніямъ я именно изъ вашихъ устъ услыхалъ подтверждение той мысли, которая несмело просилась подъ мое перо ("Западная действительность". стр. 187-8). А сколько вниманія и списходительности встръчали со стороны Вашего Высокопреосвященства мои скромныя работы, которыя Вы благоволили допускать на страницы Вашего журнала, покрывая ихъ недостатки своимъ снисхожденіемъ! Никогда не забуду я такъ-же Вашего теплаго отношенія ко мив во время моей недавней бользии: я зналь дотомь Ваше Высокопреосвященство, какъ высокопросвъщенный умъ, но теперь для меня открылось и Ваше человъколюбивое, сострадательное, и истинно-христіанское сердце. Благоволите же Высокопреосвященнъйшій Владыко, среди пожеланій, кот орыя отовсюду несутся къ Вамъ въ настоящіе, знаменательные для Васъ, дни, принять и мой искреннъйшій привътъ. За то добро. которое Вы совершили, за тъ труды, которые Вы понесли, глубокая и сердечная Вамъ благодарность! Да исполняетъ Васъ нын' радостію сознаніе, что почитатели Ваши, храня въ своемъ сердце признательность къ Вамъ за труды, подъятые Вами на нашу общую пользу, въ то же время въ Вашемъ многоплозномъ служеніи всегда будуть находить для себя поучительный примъръ того, какъ можно и должно съ пользою трудиться на обширной нивъ просвъщенія русскаго народа въ духъ Православія. Живите-же много и много літь, Владыко, и дай Богь Вамъ въ предстоящей Вашей жизни увидать еще много и много отрадныхъ и свътлыхъ дней. Мы-же. Ваши почитатели, будемъ жить надеждою еще долго поучаться Вашимъ глубокомысленнымъ, вразумительнымъ, отзывчивымъ и художественно-прекраснымъ словомъ.

Вашего Высокопреосвященства, Милостивъйшаго Архипастыря, всепокорятаний слуга и глубочайшій почитатель Алексти Введенскій, доцентъ Московской Луховной Академія.



### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

## ВѢРАиРАЗУМЪ

### въ 1895 году.

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1895 году по прежней программѣ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изътрехъ отдѣловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходить отдёльными книжками ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе печатныхъ листовъ въ каждой книжкѣ, т. е. годичное изданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержавія до 220 и болѣе печатныхъ листовъ.

### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра п Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Нокровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ Конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскій линіи, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корайнкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редакціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и по 9 р. за 1891, 1892 и 1893 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 65 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочинение Т. Ф. Брентано. Съ

французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Тол-

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цъна 60 к. съ пересылкою.

4. Последнее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри

васъ". Критическій разборъ. Ціна съ пересылкою 60 коп.

5. "Харьковскія Епархіальныя Вѣдомости" 1883 года. Цѣна 5 руб. съ пересылкою.

> Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1894 года. Харьковъ. Губернская Типографія.

# ВВРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

**№** 23.

ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.



харьковъ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοδμεν.

Впрою разумпваемь.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 15 Декабря 1894 года. Цензоръ, Протојерей *Т. Павлов*ъ.

Digitized by Google

## СЛОВО

### Преосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго,

## въ день тевоименитства Благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА.

О родительскомъ благословенім.

Дъломъ и словомъ чти отна твоего и матеръ да найдетъ ти благословеніе отъ нихъ. Благословеніе бо отчее утверждаетъ домы чадъ, клятва же матерняя искореняетъ до основанія (Свр. 3.8.9).

По горделивому духу нашего времени молодыя поколенія ныне вообще неуважительно относятся къ старшимъ. Нередко и самыя дети оказываются непочтительными къ родителямъ и невнимательными къ ихъ власти и правамъ на послушаніе и покорность со стороны дізтей. Иногда своеволіе и противленіе родителямъ оправдывается мнимо учеными разсужденіями о правахъ человъческой личности, о свободъ и преимуществахъ образованія новыхъ покольній сравнительно съ прежними, объ особенныхъ условіяхъ современной жизни, объ обязательности новыхъ обычаевъ и т. под., но божественное откровеніе однимъ словомъ разрушаетъ вст подобныя разсужденія, всегда отзывающіяся утратою естественнаго чувства любви къ родителямъ и благодарности за ихъ попеченія при воспитаніи. Оно только присоединяеть къ пятой заповеди десятословія обетованія награды исполнителямъ ея, и слѣдовательно неизбѣжность гнѣва Божія на ея нарушителей. Если хочешь долго в счастливо жить на землѣ, говорить эта заповѣдь,—чти отща твоего и матеръ; если хочешь благоденствовать со всѣмъ своимъ домомъ и потомствомъ, говоритъ библейскій истолкователь этой заповѣди Іисусъ сынъ Сираховъ,—"дѣломъ и словомъ чти отца твоего и матеръ, потому что въ ихъ рукахъ для тебя благословеніе на благоденствіе, и проклятіе, которое сильно "искоренить твой домъ до основанія".

Чтобы понять все легкомысліе неопытной юности, возмущающейся противъ власти родительской, и всю опасность, угрожающую ей отъ противленія этой власти, полезно разъяснить истинное значеніе и силу родительскаго благословенія. Размышленіе о немъ сообщить намъ особое утѣшеніе при настоящемъ торжествѣ нашемъ въ честь Благочестивѣйшаго Государя нашего Императора Николая Александровича, на которое еще ложится тѣнь неотразимыхъ печальныхъ воспоминаній о недавней кончинѣ Его великаго Родителя.

Что такое благословеніе вообще, и въ частности благословеніе родительское?

Благословеніе въ общемъ смыслѣ есть благожеланіе отъ имени Божія, выражаемое словами и иногда сопровождаемое соотвѣтствующими имъ знаками и дѣйствіями.

Оно должно быть отличаемо отъ всякаго иного выраженія нашихъ обычныхъ благожеланій, хотя и эти посліднія, сопровождаемыя молитвеннымъ расположеніемъ духа, могутъ быть средствами призыванія на ближнихъ нашихъ милости Божіей. Но простыя благожеланія мы можемъ выражать людямъ и равнымъ намъ, в высшимъ и низшимъ насъ; "благословляетсяже, по слову Апостола, безъ всякаго прекословія меньшій отъ большаго" (Евр. 7, 7.). И это старшинство, дающее право бла-

гословенія можеть быть предоставлено только оть Бога. Таково право благословенія преподаваемаго в рующимъ въ церкви Божіей дарованное священству (Числ. 6, 23). Таково же право родителей на благословеніе дѣтей: "Господь возвысиль отца надъдътьми, говорить Премудрый, и утвердиль судь матери надъ сыновьями" (Сир. 3. 2.). Родители дають жизнь дътямъ по творческому благословенію и дару чадородія (Быт. 1, 28.). Раждаемыя ими дъти до возраста предоставлены имъ въ полную власть и распоряжение. Раждая существа, одаренныя образомъ Божіимъ, по духовной ихъ природъ предназначенныя къ въчной жизни, родители, если върны своему долгу, заботятся объ ихъ нравственномъ усовершенствованіи, чтобы содълать ихъ чадами Божіими. По чувству любви къ дътямъ, вложенному Творцомъ въ сердца ихъ, и возвышающемуся до самоотверженія и самопожертвованія, они становятся причастными любви самаго Бога къ роду человъческому и отсюда получаютъ право на раздаяние дътямъ самаго благословения Вожія. Посему благословеніе родителей, преподаваемое дътямъ, и пріемлемое ими съ върою, становится, по подобію благословленія священства, благожеланіемъ несомнънно сопровождаемымъ содъйствіемъ силы Божіей къ его исполнению.

Еще болѣе ясное ученіе и болѣе полное представленіе о значеніи и силѣ родительскаго благословенія мы можемъ составить себѣ изъ примѣровъ богоизбранныхъ ветхозавѣтныхъ патріарховъ—Ноя, Авраама, Исаака и Чакова. Первому прикровенно, а послѣднѝмъ ясно дано и повторено было обѣтованіе: "благословятся въ тебѣ всѣ племена земныя". Это означало, что изъ племени ихъ произойдетъ Искупитель міра. Озаряемые откровеніями, подкрѣпляемые обѣтованіями, одаренные даромъ прозорливости и духомъ пророчественнымъ, они пре-

дусматривали въ дътяхъ своихъ способность сохранить достоинство рода и быть върными своему призванію. Недостойнымъ они уменьшали дары благословенія, или совствить исключали ихъ изъ рода избраннаго. Особенное разнообразіе даровъ мы видимъ въ благословеніи данномъ Іаковомъ дътямъ его. Онъ указалъ отличительныя свойства ихъ потомковъ, предрекъ историческія судьбы ихъ, которыя раскрылись въ теченіе въковъ по занятіи израильтянами земли обътованной. Внъшнимъ знаменіемъ благословенія было лобзаніе отца и возложеніе рукъ на голову благословляемыхъ (Быт. 27, 26; 48, 14). Къ числу даровъ, сообщаемыхъ благословеніемъ, иногда были присоединяемы особые участки земли, предоставляемые въ наслъдство, какъ далъ такой участокъ въ землъ обътованной Іаковъ Сыну своему Іосифу (Быт. 48, 22). Эти дары означали не только заботливость родителей о благосостояніи потомства, но и имѣли значеніе въбудущемъ (Іоан. 4, 5). Былъ въ патріархальныя времена и обычай благословлять детей въ супружество (Быт. 24, 60). Какъ дорожили дъти патріарховъ благословеніемъ родителей, это видимъ изъ тоски Исава, утратившаго благословление первородства и вмъстъ принадлежность къ народу избранному. А сила лишенія благословенія, или проклятія родителей обнаружилась въ одномъ, достаточномъ для всего человъчества примъръ проклятія Ноемъ потомства Хама за преступное выраженіе непочтенія къ отцу, обрекшаго его не только на отчужденіе отъ избраннаго племени, но и на вѣчное рабство, которое доселъ оправдывается исторією: "проклять Ханаань; рабъ рабовь будеть онь у братьевь своихъ" (Быт. 8, 25). Такимъ образомъ мы видимъ, что родители временъ патріархальныхъ вводили въ жизнь обътованія Божіи, споспъществовали Промыслу Божію въ устроеніи спасенія рода человъческаго, и въ своихъ благословеніяхъ раздавали дѣтямъ дары

изъ невидимой сокровищницы благословенія Божія. Видимость же благословенія, сообщаемаго чрезъ родителей, и плодовъ его, питала въ новыхъ поколѣніяхъ вѣру въ Бога—Промыслителя и научала почитать въ родителяхъ опытныхъ наставниковъ и руководителей.

Намъ нътъ надобности приводить исторические примъры въ доказательство того, что въ церкви Божіей во всв времена сохранялось право родителей на благословеніе дітей и было преподаваемо самое благословеніе въ благочестивыхъ семействахъ. Что такъ было въ церкви ветхозавътной, это видно изъ наставленія Іисуса сына Сирахова, взятаго нами въ основание слова. Онъ жилъ незадолго до Рождества Христова, и какъ о дёлё всёмъ извёстномъ говорить о благословеніи родителей, побуждая только дётей заслуживать его почитаніемъ отца и матери. Что это священное право было утверждено и въ церкви новозавътной, мы видимъ изъ того, что вмёсть съ христіанствомъ и всёми установленіями православной церкви переданъ намъ и законъ о родительскомъ благословеніи. Для насъ важно убъдиться, что не только существенныя черты дъйственнаго патріархальнаго благословенія сохраняются и въ наше время, но что и право и последствія родительскаго благословенія получили въ новозавѣтной церкви еще высшую силу и плодотворность.

По причинѣ утраты вѣры въ Бога истиннаго во времена патріарховъ только немногія избранныя семейства имѣли благодатную силу благословенія; нынѣ имѣютъ ее всѣ призванные къ вѣрѣ въ Господа нашего Іисуса Христа. Патріархи при всей своей высокой праведности и при чрезвычайныхъ дарованіяхъ не имѣли столько средствъ для охраненія дѣтей своихъ отъ развращенія, чтобы содѣлать ихъ достойными благословенія, сколько имѣемъ мы, получая нашихъ дѣтей изъ купели

крещенія возрожденными благодатію Божіею и уготованными на всякое дѣло благое, и притомъ будучи окружены со всѣхъ сторонъ свидѣтельствами и знаменіями истинной въры. Патріархи получали дарованія оть Бога въ мъру ихъ служенія сохраненію въры въ Бога истиннаго и устроенію народа Израильскаго, какъ хранителя обътованнаго Съмени, имъющаго даровать благословение всъмъ племенамъ земнымъ; нынъ мы состоимъ въ живомъ общении съ пришедшимъ Искупителемъ, самымъ источникомъ всъхъ духовныхъ дарованій и чудодъйственныхъ силъ, которыя Онъ сообщаетъ намъ безъ ограниченія по мъръ нашей въры (Іоан. 3, 34). Патріархи благословляли дѣтей именемъ Божіимъ, прикровенно указуя въ произносимыхъ ими именованіяхъ Божінхъ имя Пресвятыя Тронцы, сами непосвященные въ эту великою тайну вѣры (Быт. 48; 15); мы же ежечасно и открыто исповѣдуемъ Тріединаго Бога и именемъ Его благословляемъ, имѣя обѣтованіе отъ Сына Божія: егоже аще просите ото Отца во имя Мое, дасто вамъ (Іоан. 15, 10). Итакъ, можемъ ли мы не вѣрить, что благословеніе христіанскихъ родителей, преподаваемое дътямъ ихъ, имъетъ еще большую силу, чъмъ благословеніе патріарховъ, и лишеніе благословенія родительскаго можеть подвергнуть детей, виновныхъ въ непочтеніи родителей, еще большимъ бъдствіямъ, чъмъ потомство Хамово. Исторія сохранила намъ вліяніе благословенія патріарховъ на дѣтей и потомковъ ихъ, но нътъ недостатка и въ христіанской исторіи въ свидътельствахъ о въковомъ процвътаніи покольній, на которыхъ почило родительское и Вожіе благословеніе. Наблюдайте жизнь, и вы увидите плоды родительскаго благословенія на дітяхь ихъ своими глазами.

Трогательны обычаи благословенія дітей, переданные намь предками нашими и свято хранимые въ благоче-

стивыхъ семействахъ. До вънчанія въ храмъ женихъ и невъста, возбужденные особенностію своего положенія и ожиданіемъ великой перемѣны въ своей жизни, въ присутствіи священника, окруженные сродниками и друзьями, смиренно кладутъ земные поклоны предъ иконами Спасителя и Богоматери, лобызаютъ ихъ, и подъ остнение ими преклоняють свои головы для принятія родительскаго благословенія. Впечатлівніе умилительное. Другой обрядь: отець на смертномъ одръ, принявшій послъднее напутствіе въ въчную жизнь святыми таинствами, призываетъ дътей къ смертному одру своему и на главы ихъ, -- колънопреклоненныхъ, — дрожащею рукою возлагаетъ святую икону и замирающимъ голосомъ произноситъ слова послъдняго наставленія и благословенія. Тишина, благоговъйное молчаніе присутствующихъ сродниковъ, ожиданіе последняго вздоха отца семейства, мысленно произносимыя всеми благожеланія остающимся въ сиротствъ дътямъ, - все это дышеть духомъ дъйственной въры и проникаетъ сердце чувствомъ присутствія Божія. Нельзя безъ утъщенія видъть и благочестивыхъ дътей, уже окруженныхъ собственными семействами, показывающихъ знакомымъ, какъ лучшую драгоценность своего дома, въ благоукрашенномъ кивотъ св. икону и съ благоговеніемъ объясняющихъ: "это родительское благословеніе", или: "это родовая икона, наслѣдованная отъ предковъ". Самое это благоговъйное чувство-не есть ли плодъ родительскаго благословенія?

Это размышленіе не переносить ли наши мысли въ ту храмину въ Ливадіи, гдѣ напутствованный святыми таинствами, въ благоговѣйномъ настроеніи духа, съ покорностію волѣ Божіей, на рукахъ Супруги и Сына Своего предавалъ Богу Свою душу Благочестивѣйшій Государь нашъ Императоръ Александръ Александровичъ? Не почило ли здѣсь родительское благословеніе на Сынъ Его, "проникшемся завътами Родителя своего" и на отечествъ нашемъ, которое Почившій "любилъ всъми силами своей русской души и на благоденствіе котораго полагалъ-вст свои помыслы, не щадя ни здоровья Своего, ни жизни" 1). Мы не знаемъ тайны послъднихъ бестдъ Почившаго Царя съ Сыномъ, пріявшимъ Его царство, но Его глубокая въра, благочестіе и признанныя всьмъ міромъ великія добродьтели Его, убъждають нась, что мы не погръшимъ противъ истины, если облечемъ смысль и силу Его последняго благословенія словами Царя Давида, сказанными Сыну Его Соломону: "вотъ я отхожу въ путь всей земли, ты же будь твердъ и мужественъ, и храни завътъ Господа Бога твоего, ходи путями Его и соблюдай уставы Его и заповъди Его..., чтобы быть тебь благоразумнымъ во всемъ, что ни будешь дълать, и вездъ, куда ни обратишься (З Цар. 11, 2. 3.). И ты, Соломонъ, сынъ мой, знай Бога отца твоего и служи Ему отъ всего сердца и отъ всей души; ибо Господъ испытуетъ сердца и знаетъ всъ движенія мыслей. Если будень искать Его, то найдень Его, а если оставинь Его, Онъ оставить тебя навсегда" (1 Парал. 18, 9). И если Благочестивъйшій Государь нашъ Николай Александровичъ "проникся", какъ Самъ благоволилъ изречь въ своемъ Манифестъ, подобными завътами и "пріялъ священный обътъ предъ лицомъ Всевышняго" соблюдать ихъ: то не должны ли мы, при благоговъйномъ воспоминаніи о Почившемъ, дать мъсто въ сердцахъ нашихъ радости о водарившемся Государт нашемъ?-Онъ получилъ въ наследство не маленькій участокъ земли, какъ Іосифъ отъ отца своего Іакова, но величайшее въ мірт царство твердое и благоустроенное. Онъ пріялъ царство, успокоенное не отъ набъговъ мелкихъ хищныхъ племенъ, какъ Соломонъ отъ Давида, но умиротворенное съ ве-



<sup>1)</sup> Слова Высочайшаго Манифеста.

личайшими державами міра и возвышенное общимъ отъ нихъ уваженіемъ. Онъ получилъ отъ отца своего завѣтъ не построить одинъ только храмъ Вогу истинному, для одного народа, въ чаяніи только въ отдаленномъ будущемъ просвѣщенія міра истиннымъ богопознаніемъ, но "завѣтъ"—хранить и защищать святую вселенскую православную церковь и утверждать благочестіе въ стомилліонномъ народѣ. Можемъ ли мы не праздновать радостно въ честь Его народныхъ торжествъ и не взирать съ надеждами на будущее нашего отечества, когда оно предано благословеніемъ Почившаго, вмѣстѣ съ возлюбленнымъ Сыномъ Его Благочестивѣйшимъ Государемъ нашимъ, Божію покровительству?

Окончивши последнія распоряженія свои и вознесши молитву къ Богу, чтобы Онъ "даровалъ Соломону сердце правое", Давидъ сказалъ и всему народному собранію: "благословите Господа Бога вашего. И благословило все собраніе Господа Бога отцевъ своихъ, и пало, и поклонилось Господу и Царю" (1 Парал. 29, 19. 20). Не должны ли и мы сделать тоже самое? Давидъ "умерь въ доброй старости, насыщенный жизнію, богатствомъ и славою" (1 Парал. 24, 28): и нашъ Царь— Миротворецъ умеръ, насыщенный славою, но не жизнію, которая сократилась отъ непрерывныхъ трудовъ его и заботь. Мы скорбимъ о преждевременной, по нашимъ понятіямъ, кончинъ Его; но она благовременна для Него, какъ уготованное Ему Господомъ блаженное успокоеніе. Да воцарится Онъ въ въчной славъ съ благовърными святыми Князьями русскими—Александромъ Невскимъ, Андреемъ Боголюбскимъ и Михаиломъ Черниговскимъ, и да будетъ вмъстъ съ Ними, и прочими заступниками земли русской, вѣчнымъ молитвенникомъ и покровителемъ нашего отечества.

Благочестивъйшему же Государю нашему будемъ служить "сердцемъ правымъ" и возносить о Немъ усердныя молитвы, да даруетъ Ему Господь въ исполненіи завътовъ Родителя Его, и во всъхъ начинаніяхъ и трудахъ Его благопоспъщество Моисеево, мужество Давидово и мудростъ Соломонову 1). Аминь.



<sup>1)</sup> Молитва на Восшествіе на Престолъ.

## Преосвященный Оеофанъ, бывшій епископъ Владимірскій.

Върою разумъваемъ (Евр. 11, 3). Корень премудрости, еже боятися Господа (Сирах. 1, 20).

Разумъ премудраю яко потопъ умножится (Сирах. 21, 16).

## (Продолженіе) \*).

Что касается до трудовъ преосвященнаго Өеофана по изследованію и переводу святоотеческихъ, и преимущественно аскетическихъ твореній, то рядъ ихъ за время его полнаго затвора начинается, какъ мы замечали, съ 1873 года. Разсматривать ихъ мы будемъ пока опять въ порядке времени ихъ происхожденія.

- 1) Еще въ 1870 году преосв. Өеофанъ помѣстилъ въ выпускѣ 4-мъ Домашней Беспды (на стран. 130) маленькую статейку подъ заглавіемъ: Созерцаніе и дояніе, въ которой давалъ объясненіе того, что обстоятельнѣе раскрылъ въ статьѣ, помѣщенной въ 1873 году въ Душеполезномъ чтеніи (№ 3, стр. 356—358), въ отвѣтъ на запросъ о томъ, что такое "дѣяніе и разумъ" (статья такъ и озаглавливается: Дъяніе и разумъ) въ великомъ канонѣ св. Андрея Крытскаго, при чемъ отвѣтствуется, что это значитъ дѣятельная ("дѣяніе") и созерцательная ("разумъ") жизнь, которая такъ широко и обстоятельно раскрывается и изслѣдуется въ аскетическихъ святоотеческихъ писаніяхъ.
- 2) Въ 1873 году святитель—затворникъ положилъ первое основание и тому, чего такъ много далъ въ своемъ безцѣнномъ и громадномъ трудѣ,—Добротолюбие въ русскомъ пере-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», 1894 г., № 15.

водъ. Разумъемъ его статью: Нъсколько слово о жизни и писаніях св. Антонія (Великаго), пом'вщенную въ Тамбовских Епархіальных выдомостях за тотъ годъ, №№ 18—24 и за 1874 годъ №№ 1-5. Известно, что писанія св. Антонія Великаго, съ очеркомъ его жизни, вошли въ первый же томъ "Добротолюбія" въ русскомъ переводъ преосв. Өеофана. Но очевидно и здёсь, какъ въ отношени къ толкованиямъ на св. Писаніе, преосв. Өеофана безпокоила медленность печатанія. Онъ работалъ неустанно и надъ истолкованиемъ св. Писания и надъ обследованіемъ и переводомъ святоотеческихъ писаній, какъ бы опасаясь, что не успъеть многаго сдълать въ остатокъ лътъ жизни своей, которой судилъ Господь ему пробыть на поков отъ делъ епархіальнаго управленія. Уже въ 1879 году онъ писалъ упомянутому выше протоіерею въ Кіевъ: "слышали, сколько новостей"? Преосвященный Іустинъ 1) скончался. За нимъ поспѣшилъ Московскій владыка 2), Тверской 3) отошель немного прежде обоихъ. Видите, какъ подбираются? Теперь за Вышенскимъ чередъ 4). А между тъмъ еще въ 1875 году ему же писаль: "Я работаю, —и очень много. Спешу кончить толкование посланий св. ап. Павла. Идеть шестое-1 Корине. Помолитесь, чтобъ Господь помогь это окончить. Это если кончу, соборныя посланія надо протолковать 5). А если тѣ Богъ поможетъ протолковать, -- надо будетъ взяться за Евангелія, — и широкою рукою писать... Того что нужно о Евангеліяхъ,—и на томъ свъть не кончить" 6). Дабы по возможности еще на этомъ свёть кончить поболье какъ въ отношении въ св. Писанію, такъ и въ отношеніи къ твореніямъ свято-

<sup>1)</sup> Епископъ Владимірскій, предшественникъ преосв. Өеофана, жившій на поков.

Митрополитъ Инновентій.

<sup>3)</sup> Архіепископъ Евсевій (Ильинскій).

<sup>4)</sup> Воскр. чтеніе за 1894 г., № 35—36, стр. 583.

<sup>5)</sup> Соборныя посланія такъ и не удалось преосв. Өеофану "протолковать" или, по крайней мірів, издать. Даже оконченний составленіемъ трудъ истолкованія посланія къ Евреямъ остался не изданнымъ. Срав. о семъ въ Думенол. чисти за 1894 г., № 4, стр. 699.

<sup>6)</sup> Воскр. чтеніе за 1894 г. №№ 31—32, стр. 514. "Евангельская исторія о Богь Сынь" и быта плодомъ осуществленія благихъ нам'вреній святителя—затворника.

отеческимъ, преосв. Өеофанъ одновременно трудился надъ теми и другими, тъмъ болъе, что въ этомъ случаъ у него одно (святоотеческія творенія) помогало другому (изъясненію св. Писанія), и очень безпокоился, что дело печатанія идеть медлениве, нежели у него шла самая сочинительская работа. "Объ Антоніи св. хлопочу, —писаль онъ Авонцамь отъ 21 февраля 1874 года относительно разсматриваемой теперь статьи объ этомъ святомъ въ Тамб. Епарх. Впдомостяхо; но едва ли посиветь къ четвертой недвав. Объщали кончить въ посаванемъ второмъ номеръ февральскомъ. И теперь върно кончаютъ. Но когда-то пришлють? На следующей, а можеть быть и за следующей неделе.... Какъ пришлютъ... такъ поспешу переслать. Но не надъюсь такъ скоро" 1). Въ видахъ ускоренія дъла печатанія другихъ трудовъ разсматриваемаго рода, преосв. Өеофанъ въ томъ же 1873 году, по побужденію Асонцевъ, предприняль и скоро выполниль другой трудь, хотя и безъ его имени вышедшій въ свёть; это именно:

3) Псалтирь, или богомысленныя размышленія св. отца нашего Ефрема Сиріанина, коей 1-е изданіе, прямо отдільною книгою, вышло въ 1874 году, 4-е въ 1884 году (въ Москвъ), а 6-е (имъющееся у насъ подъ руками) — въ 1894 году (Москва. 8° min. Стр. 306+VI). Что этотъ трудъ, въ которомъ и послъ предисловія н'єть обычнаго обозначенія: "Епископь Өеофанъ" (см.: "Е. Ө."), принадлежить преосв. Өеофану и что онъ составленъ именно въ 1873 году, объ этомъ, равно какъ и о характеръ его со стороны содержанія и изложенія, свидътельствуетъ следующее письмо самого преосв. Өеофана къ Афонцамъ отъ 24 октября 1873 года: "Получивъ заявленіе вашего, хоть и не совсемъ усерднаго, желанія, печатать Псалтирь, я тотчасъ сълъ самъ за переписку,--и трудился надъ этимъ денно-ночно. Сказываю объ этомъ ради итобы TOPO, идоотр видели, съ какимъ усердіемъ я желаю, сія была отпечатана. — и какъ потому скорбно если вы по какимъ либо разсчетамъ не напечатаете ея. Скажу вамъ, что лучшаго дара Аоонъ не можетъ доставить всемъ

<sup>1)</sup> Aymenoa. umenie 3a 1894 r., X 9, crp. 109.

своимъ чтителямъ. Никто такъ не умветъ разшевелить заснувшую душу, какъ св. Ефремъ. Но сочиненія его кто им'ветъ?---Воть этоть маленькій сборничекь послужить вмісто всего его. Планъ, по которому составленъ сборникъ, объясненъ въ предисловін 1).—Потрудитесь наблюсти, чтобы въ печатаніи соблюли цифры, — и чтобы каждая стояла на своемъ мъстъ... По срединъ будутъ итти числа псалмовъ, — по угламъ къ корешку числа каоизмъ, и съ краевъ-страницъ.-Каждая слава у меня означена не словомъ: слава, а чертою-а каждая канизма тоже отдъляется сложною чертою. Извольте распорядиться, чтобы это такъ и было... Не то, чтобы непременно чертами отделялись... а отличными знаками, славы своимъ, канизмы — своимъ... чтобы сразу видеть можно было. — Прифть и формать возьмите съ писемъ о духовной жизни, или о христіанской; онъ очень пріатенъ для всякихъ глазъ. Если впереди помъстите картинку св. Ефрема, то это будеть совсемь не лишнее. И такъ, благослови Господи! Только не упирайтесь ногами и поскорбе къ делу. Самъ я переписывалъ отъ того, что о. Тихонъ 2) переписы-



<sup>1)</sup> Въ этомъ предисловін между прочимъ говорится: "Такое названіе (т. е. *Псал*тирь) дается настоящему изданію, заключающему въ себ'в избранныя молитвенныя въ Богу возношенія св. Ефрема Сяріанина, ибо Псалтирь и есть внига богохваленій, — тоже что молитвенныхъ къ Богу возношеній. Св. Ефремъ исполненъ быль благодати Божіей, и ею движиный изанваль предъ Богонь сердечныя молитвы свои... Какъ между пророками св. Давидъ есть по преимуществу псалмопевецъ, такъ между святыми Отцами св. Ефремъ есть по превмуществу молитвенникъ. Душа его ни одного божественнаго предмета не могла коснуться безъ того, чтобы не восторгаться горь въ молитвенных изліяніяхь чувствь. Отгого писанія его преясполнены модитвъ. Сего святаго отца по справединости можно назвать христіаниномъ Псалмопівцемъ, Мітрою числа выбранныхъ статей послужило число псалмовъ Богодухновенной Псалтири, а указателемъ содержания ихъ-содержаніе псалмовъ. Въ псалмахъ, кромѣ молитвъ, есть догматъ, есть исторія, есть правоученіе. Такого же содержанія статьи впесены и въ настоящее изданіе избранныхъ молитвъ изъ писаній св. Ефрема... Подражая Богодухновенной Исалтири въ числъ и содержаніи статей, подражаемь ей и въ раздъленіи, какое дается ей въ церковномъ употребленін—150 статей разділены на 20 отділеній, какъ Исалтирь-на 20 каонзмъ, и каждое отдъленіе на три части, славы, какъ тамъ каждан канизма на три. Въ началъ каждаго почти изъ 20 отдъленій помъщается догмать, а въ концъ нравоучение - уроки жизни". Предисловие къ Псалтври, стр. 3-7. Москва, 1894.

<sup>2)</sup> Это—тотъ самый о. Игуменъ Тихонъ, который напечаталь въ Тамбоеских Епархіальных Видомостях за 1894 г. (№ 6) воспоминанія о преосв. Өеофанъ.

ваетъ сборвикъ аскетическій. Теперь я дѣлаю экстрактъ изъ св. Макарія, — далѣе еще одну—двѣ вещи и конецъ. Но это протянется; потому что моя лѣность не совсѣмъ проворно дѣйствуетъ.—Если почему либо вы раздумаете печатать посылаемое: то рукопись сохраните, и возвратите. У насъ легче сочинить книгу, чѣмъ переписать 1). Авонскіе иноки поступили совершенно такъ, какъ предлагалъ имъ преосв. Өеофанъ въ отношеніи къ изданію "Псалтири", въ которой мы видимъ и рисунокъ въ началѣ, и шрифтъ, и форматъ и проч., въ точности тѣ, какіе предлагалъ святитель—труженикъ ради общаго блага 2).

- 4. Св. отца нашего Максима Исповидника. Слово подвижническое въ вопросахъ и отвитахъ. Напечат. въ Тамбовскихъ Епархіальныхъ Видомостяхъ за 1874 г., №№ 19 и 20. Отдѣльный оттисокъ: Тамбовъ, 1874. 8° стр. 33.
- 5. Краткое свыдыніе о жизни св. Іоанна Кассіана и св. Іоанна Кассіана, аввы Массилійскаго, Уставт иноческаго общежитія, или порядокт общественных монастырей. Въ Тамбовских Епархіальных выдомостях за 1874 г., №№ 10—12, 14, 16 и 17.
- 6. Өеолипта митрополита Филадельфійскаго, слово, въ которомъ выясняется сокровенное во Христь дъланіе и показывается вкратит, въ чемъ состоитъ главное дъло монашескаго чина. Напечатано въ Владимірскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ за 1874. годъ, №№ 9 и 10.

Уже этими, сравнительно небольшими, статьями предначиналось дѣло печатанія того огромнаго труда преосв. Өеофана по переводу святоотеческихъ твореній, который долженъ обезсмертить его имя въ памяти потомства. Разумѣемъ главнымъ образомъ Добротолюбіе, а за тѣмъ и въ связи съ тѣмъ также другіе труды подобнаго рода, какъ-то: святоотеческія настав-

<sup>1)</sup> Душеп. Итеніе, за 1894 г., № 9, стр. 107—109.

<sup>2)</sup> По напечатанів "Податири" преосв. Ософанъ отъ 21 Февр. 1874 года писаль Асонцамь: "Позаравляю съ овончаніемъ Псалтири к очень радъ, что она великольпна! Дай Господи, чтобы и читающіе всѣ стали великольпны предъ Господомъ! Пришлите миѣ побольше. Экземпляровъ 300, а не то и 400. Часто просятъ что нибудь. Раздаю книги; но ни одна такъ не будетъ подходяща, какъ эта". См. Душеп. Чтеме за 1894 г., № 9, стр. 109.

ленія о трезвеніи и молитвы; слова преп. Симеона новаго Богослова; невидимая брань, Никодима святогорца; Древніе иноческіе уставы, и проч.

7. Еще отъ 24 февраля 1875 года преосв. Өеофанъ писалъ Авонцамъ: "Спъшу васъ увъдомить о будущемъ Добретолюбін. Я чай вамъ писалъ, сколько листовъ зоготовлено для перваго тома. Кромъ той брошюрки, что Антонія великаго содержитъ 1). есть еще рукописи-170 листовъ-письма о. Тихона. Въ книжку Антонія великаго 2) пошлю ихъ-50 или 60. Считайте посему сколько выйдеть листовъ печатныхъ. Отцы приготовлены вотъ какіе: Антоній великій, Макарій Египетскій, Марко подвижникъ, Исаія отшельникъ и Евагрій. Все что приготовлено должно войти въ одинъ томъ. Антоній великій съ ближайшими мреемниками своими.—Вторую часть составляють — Пахомій великій-съ другими общежительниками. Туть будуть все уставы-Пахомія, Василія великаго, Кассіана, св. Венедикта,и нъкоторые мелкіе уставы... сохранившіеся въ сборникахъ 3). Но этимъ не кончится Добротолюбіе, а пойдетъ далье... Въ какомъ порядкъ дъло тамъ пойдетъ, не знаю еще... Нилъ препод., Лествичникъ, Варсанофій и Іоаннъ, Дороеей, Ефремъ Сиріан., Исаакъ Сиріанинъ 4). Изъ всёхъ ихъ будеть сдёлана выборка, — въ какой нибудь системъ, думаю о борьбъ со страстьми, --- или какъ придется. Это займетъ тома два. --если не болъ в з). — Но и еще надо Филоеея, Өеодора Едесскаго, Іоанна Карпаоскаго, Діадоха, Максима Испов'вдника,--и подобныхъ. Еще томъ 6). Өеодора Студита -Катихи-

<sup>1)</sup> Разумѣется отдѣльный оттискъ изъ *Тамб. Епарх. Въд.* за 1873 в 1874 г. статьи о св. Антонів, выше упомянутой.

<sup>2)</sup> Объ Антонін вел. Авонцы желали издать в издали особую книжку, подъ заглавіємъ: *Нисанія св. Антонія великаю*. См. о семъ въ *Душеп. Чтеніи* за 1894 г., № 9, стр. 111 въ письмѣ преосв. Өеофана.

<sup>3)</sup> Между твиъ какъ первый томъ Добротолюбія такъ и двйствительно составился, какъ предполагалъ преосв. Өсофанъ, предположенное имъ для втораго тома вошло потомъ въ особук книгу: *Древніе Иноч. Устав*ы.

<sup>4)</sup> Эти св. Отцы и вошли во 2-й томъ Добротолюбія.

<sup>5)</sup> Таковы выборкв: упомянутыя наставленія о трезвеніи и молитвъ, также изреченія св. Отцовь объ охраненіи души и тъла въ чистоть цъломудрія противь искушеній блудной страсти (изъ 2 тома Добротолюбія) и др.

<sup>6)</sup> Вошли въ 3 томъ Добротолюбія.

зисы надо перевести-еще томъ 1).--Симеона Новаго Богослослова, -- и очень томъ 2). -- Такъ вотъ какъ широко. Но когда все приготовить придется, не пророчу.—Я теперь крайне занятъ 3). -Въ этотъ по крайней мъръ годъ ни за что взяться не могу, кромъ своего дъла. -- Когда будете ъхать въ Москву, извъстите. Рукопись будеть готова, —и тотчасъ пришлю" 1). И отъ З іюля того же 1875 года и тімь же Авонцамь: "На силу добрались вы до Москвы! Поздравляю 5).—Печатаніемъ Добротолюбія можете спіншить. Скоро будеть готовь второй томъ. Во вторую часть я положиль собрать уставы. Но ихъ въ одну книгу помъстить нельзя. Надо разделить эту часть на два тома или выпуска. Первый выпускъ составять уставы-Пахомія великаго, Василія великаго, св. Венедикта и другихъ ніжінхъ небольшіе уставцы. Все это въ совокупности займеть тетрадей съ 30 въ четверть дести. - Нътъ больше. - 30 возьмутъ два первыхъ устава: ибо св. Пахомій взялъ 14. Василій великій уже 12 имфетъ, а конецъ не совсфиъ скоро. Стало, всф сказанныя займуть болбе, чемъ первая часть, которая у вась уже. - Второй выпускъ второй части займетъ одинъ св. Кассіанъ. Большая будеть книга. 36 такихь статей, какъ въ Добротолюбіистатья о разсужденіи. Иныя гораздо ея болье.-- Первый выпускъ втораго тома скоро кончу. И печатать будете вследъ за тѣмъ, что есть у васъ. Кассіанъ возьметъ порядочно времени... Трудно переводится. Но я буду поспъшать. Третья часть составить сводъ изъ всёхъ отечниковъ по особому плану,-такому, какой у меня въ аскетикъ, или въ Пути ко спасенію. На то потребуется выпуска три-большихъ. Это все будетъ итти безъ перерыва. - Что дальше, дело покажетъ... Но и это

Писанія Өеодора Студита и дъйствительно составили собой 4 томъ Добротолюбія.

<sup>2)</sup> Симеона новаго Богослова творенія были напечатаны и особо въ Москвь, въ Душепол. Утеміи (и за тъмъ взданы А. Г. Говоровымъ) и отчасти вошли въ 5 томъ Добротолюбія, изданнаго Афонцами.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Толковапість посланій св. ап. Павла, о чемъ см. письмо отъ 10 дек. 1874 въ Душеп. Чтеніц 1894 г., № 9, стр. 112.

<sup>4)</sup> Душен. Чтен. 1894 г. № 9, стр. 112-113.

<sup>5)</sup> Печатаніе Добротолюбія предполагалось въ Москвѣ, гаѣ и дѣйствительно напечатано, за исключеніемь перваго изданія 1 тома.

уже достаточно. Къ нимъ придется прибавить еще тома тричетыре. Все Добротолюбіе дойдеть до 10 книгъ" 1). И наконецъ отъ 17 августа 1875 года: "Относительно Добротолюбія—озаглавить его полныме нельзя; ибо оно, какъ сборникъ, никогда не можетъ быть полно, а можно прибавить: -- въ болье полном видь или составь. Что у васъ тамъ прописано еще-излишне. У меня кажется прописано заглавіе: Добротолюбіе, или собраніе святоотеческихъ писаній о подвижничествъ и духовной жизни вообще, -- въ болъе полномъ составъ. Больше этого ничего не нужно. Въ следующемъ томе вместе со св. Кассіаномъ неотложно должны быть помъщены уставы св. Пахомія. св. Василія великаго и св. Венедикта 2).—Что касается до сборника, -- отечниковъ, то его можно отнести ко времени послъ Максима Исповъдника, когда вышелъ въ свъть Лимонарь. Сей порядокъ измѣненъ быть не можетъ. Влагословитесь у старцевъ печатать Добротолюбіе, какъ я его составлю - худо ли то, или хорошо, чтобы у насъ съ вами споровъ не было" 3). Такъ и приступлено было къ печатанію Добротолюбія, которое первымъ изданіемъ вышло въ свётъ подъ слёдующимъ заглавіемъ: Добротолюбіе во русскомо переводь, дополненное. Т. І. Иждивеніем русскаго на Авонт Пантелеимонова монастыря. Спо. 1877. 80 majore. Но за появленіемъ І-го тома на свътъ выпускъ тома ІІ-го, и за измѣненіемъ первоначальнаго плана всего изданія, и за недосугами составителя, нісколько замедлился. "Второй томъ Добротолюбія готовъ, —писалъ преосв. Өеофанъ отъ 23 октября 1877 года (уже по появленіи въ свъть тома І-го въ 1-мъ изданіи) Авонцамъ.—Предполагалось пом'ьстить уставы... Они готовы, --- но надо кое-что передълывать. А къ передълкъ душа не лежитъ. Потому отлагаю ихъ, и во второй томъ готовлю, что следуетъ по греческому Добротолюбію... то есть Кассіана, Исихія, Нила преп. Синайскаго. Послѣ нихъ въ греческомъ Добротолюбіи стоитъ Діадохъ. Про-

<sup>1)</sup> Душеп. Чтеніе 1894 г., № 9, стр. 113—114.

<sup>2)</sup> Какъ мы уже отчасти и замъчали, составъ содержанія 2 тома Добротолюбія преосв. Өеофанъ послъ измънилъ. См. о семъ также его письма Душ. Чтем. 1894 г. № 9, стр. 117 я дал.

<sup>3)</sup> Душеп. Чтеніе 1894 г., № 9, стр. 115.

пускъ большой-два въка. Надо восполнить-и восполнимъ... Ефремъ, Исаакъ Сиринъ, Василій великій, Григорій Богословъ, св. Златоусть, Григорій Нисскій, Исидорь Пелусіоть, Варсанофій и Іоаннъ, авва Доровей, Лъствичникъ... Сколько? Пропустить ихъ гръхъ. Они уже всъ есть въ переводъ. Возьмемъ изъ нихъ извлеченіе, преимущественно о томъ, какъ одолъвать страсти и жить среди искушеній. Во второй томъ войдутъ: 1) Кассіанъ-извлеченіе-изъ 8 кн. о страстяхъ,-и 24 собесъдованій-что особенно относится къ борьбъ со страстьми. (Переводъ будетъ новый)... 2) Исихій-вь новомъ переводъ. 3) Изъ преп. Нила статьи—а)—О молитвъ, б) –двъ статьи главъ... в)-Объ помышленіяхъ... г)-двъ главы ко Евлогіювиъсто того аскетич. что въ Добротолюбін.--д) За тымь можетъ быть---нъкоторыя изъ писемъ---все противъ страстей (все это въ новомъ переводѣ). 4) Извлеченія изъ св. Ефрема и 5) Извлеченія изъ Исаака Сирина, оба въ полной системъ ихъ ученія. Сего думаю для второго тома очень достаточно. Дёло покажетъ" 1). И за тёмъ прося выслать ему "хоть по сотнь разных его же сочиненій для раздачи просящим книжекъ, тутъ же пишетъ, что бывшее у него дотолъ онъ "все раздалъ. Только и осталось Добротолюбіе. Но его давать во всякой слёдъ не приходится" 2). Когда же Авонцы, ободренные успъхомъ такого важнаго труда, какъ Добротолюбіе (І-й томъ 1-го изданія), которому и составитель, какъ видно изъ сейчасъ приведенныхъ словъ его, придавалъ немаловажное значеніе, просили преосв. Өеофана о высылкъ лишь рукописи и 2-го тома для напечатанія, то онъ отъ 25 ноября того же 1877 года писалъ имъ: "Пишете-слать рукопись. Но ее надо прежде приготовить. Это возьметь по крайней мірів годь. Ибо дъло довольно трудноватое. Да другое кое-что есть на рукахъ. Я писаль вамь, что не вдругь состряпается вторая часть": 3) Такимъ образомъ и вышло, что пока дъло тянулось за пере-



<sup>1)</sup> Все это опять, по прежнему, было лишь въ предположени и желаніяхъ составителя Добротолюбія. Дело самое за темъ совершалось несколько иначе, жакъ увидимъ.

<sup>2)</sup> Душепол. Чтеніе за 1894 г., № 9, стр. 117—118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 119.

дълкою второго тома Добротолюбія и за печатаніемъ другихъ трудовъ преосв. Өеофана, первое изданіе І-го тома Добротолюбія уже разошлось, и когда готовь быль къ печати второй томъ, то Аеонцы решили въ то же время выпустить вторымъ изданіемъ и I-й том, вследствіе чего мы и имфемъ это огромное, драгоцънное, пятитомное изданіе, въ следующемъ видь: Добротолюбіе вз русском переводь, дополненное. Том первый. Изданіе второе. Иждивеніем русскаго на Авонь Пантелеимонова монастыря. Москва, типографія И. Ефимова. 1883. 80 majore. Стр. VI+667+IV. Сюда вошли, какъ и въ первомъ изданіи, следующія святоотеческія писанія, после "вступленія" и краткаго изследованія о жизни и писаніяхъ каждаго изъ св. отцевъ: св. Антонія великаго; св. Макарія великаго; преподобнаго аввы Исаіи отшельника; св. Марка подвижника и Евагрія монарха. Затемъ второй томо. Москва. 1884. 8° majore. Стр. IV+810+IV. Сюда вошли, послѣ предисловія и въ сопровожденіи, но прежнему, свёдёній о жизни и писаніяхъ того или другого св. отца: св. Іоаннъ Кассіанъ: преп. Исихій пресвитеръ Іерусалимскій; преп. Нилъ Синайскій, св. Ефремъ Сиріанинъ; св. Іоаннъ Л'єствичникъ; св. отцы Варсануфій и Іоаннъ; препод. авва Доровей и св. Исаакъ Сиріанинъ. Том третій. Москва, 1888. 8° тајоге. Стр. VIII+486+II. Въ этотъ томъ, послѣ предисловія и съ предварительными же о кождомъ отцъ свъдъніями, вошли слъдующіе св. отцы: блаж. Діадохъ, еписк. Фотики въ Епирь Иллирійскомъ; преп. Іоаннъ Карпаоскій; блаж. авва Зосима (Палестинскій); св. Максимъ Исповедникъ; блаж. авва Оалассій; св. Өеодоръ еписк. Едесскій; преп. Өеодоръ; преп. авва Филимонъ; преп. Өеогностъ; преп. Филовей Синайскій и Илія пресвитеръ и екдикъ. — Томо четвертый — (Москва, 1889. 80 majore. Стр. VI+653+XXXIII+II) весь состоить изъ наставленій инокамъ св. Өеодора Студита, также съ предисловіемъ и предварительными о немъ и его писаніяхъ свідініями. Наконецъ том пятый и последній, заключающій въ себе остальныя статьи греческаго Добротолюбія, за исключеніемъ нъкоторыхъ, содержитъ въ себъ, послъ предисловія и опять въ сопровожденіи необходимыхъ предварительныхъ свёдёній о входящихъ въ составъ его св. отцахъ, следующее: св. Симеона новаго богослова дъятельныя и богословскія главы; старца Симеона благоговъйнаго подвижническое слово; препод. Никиты Стиоата некоторыя писанія; также некоторыя писанія св. Өеолипта, митроп. Филадельфійскаго, св. Григорія Синаита, Никифора уединенника, св. Григорія Паламы, Каллиста патріарха и его сподвижника Игнатія Ксаноопуловъ; блаж. Каллиста патріарха главы о молитвъ; Каллиста Тиликуда о безмольнической жизни; разныхъ св. отцовъ о внимании и молитвъ; блаж. Симеона Солунскаго о священной молитвъ; истолкованіе молитвы: Господи помилуй! св. Симеона новаго богослова о въръ и о трехъ образахъ молитвы; изъ житія преп. Максима Капсокаливита объ умной благодатной молитев и наконецъ изъ житія св. Григорія Паламы о томъ, что всъмъ христіанамъ надлежить непрестанно молиться. Этотъ последній томъ вышель изъ печати въ Москвъ же, въ концъ 1889 года (8° majore. Стр. 521+VI+II), следовательно чрезъ 15 льть посль того какъ началось все дьло составленія и изданія Добротолюбія. А между тімь и вь этоть 15-літній промежутокъ времени и послъ того выходили изъ печати, имъвшіе болье или менье прямое отношеніе къ этому громадному труду, а иногда и прямо болье или менье пространными выдержками изъ него следующіе труды преосвященнаго Өеофана.

8. Святоотеческія наставленія о трезвеніи и молитвь. Этоть большой трудь первоначально печатань быль въ Тамбовских Епарх. Вподомостях за 1877 годь, ММ 3—7, 9—12, 14, 16—18, 20;—1878 г., ММ 3—6, 9, 11, 13, 15, 18—22 и 1879 г., ММ 2, 4, 5 и 8. Уже и отсюда составился сборникь съ присоединеніемъ въ концѣ и истолкованія молитвы Господней, въ отдѣльномъ оттискѣ (Тамбовъ, 1878.); но должно быть отпечатанъ онъ быль въ небольшомъ числѣ экземпляровъ; ибо вскорѣ же понадобилось новое его изданіе. Это изданіе предпринялъ и совершилъ племянникъ преосв. Оеофана А. Г. Говоровъ. Оно, конечно по указаніямъ самого преосв. Оеофана, выпущено въ свѣтъ подъ слѣдующимъ, нѣсколько инымъ заглавіемъ: Сиятоотеческія наставленія о молитвы и трезвеніи или вниманіи въ сердиь къ Богу и истолкованіе молитвы Господ-

ней словами святых отцовъ. Москва, 1881. 8°. Стр. 509. Въ этотъ сборникъ вошли наставленія св. Василія великаго, Іоанна Златоустаго, Ефрема Сиріанина, Іоанна Ліствичника, преп. Нила Синайскаго, Исихія пресвитера Іерусалимскаго, Филоеся Синайскаго, св. Исаака Сиріанина и свв. Варсонофія и Іоанна, --- все о молитећ, а за темъ толкование молитем Господней. -- "Предлагаемый сборникъ, -- говоритъ самъ преосв. Өеофанъ въ предисловіи къ нему, --обязанъ своимъ происхожденіемъ следующему случаю. Некто изъ боголюбцевь, любящихъ внимать себь и съ Богомъ молитвенно бесьдовать, разсказываль о себъ, что онъ, бывая зынужденъ иногда хлопотать много по хозяйству и по должности, всегда ослабъваетъ во вниманіи и охлаждается въ молитев. Какъ, говоритъ, ни скорбно это, но сладить съ собою не бываю я въ силахъ. Но потомъ, какъ только улучу свободное время, запираюсь въ своей комнатв и, положивъ конецъ всемъ деламъ и хлопотамъ, только молюсь, читаю и размышляю о Богъ и вещахъ Божественныхъ. Милостивъ Богъ, -- прежнее настроеніе мирное опять возвращается. Читаю я въ это время все только о молитвъ, то въ одной, то въ другой книгъ. Сказавъ это, онъ выразилъ желаніе, что хорошо было бы когда бы все это собрано было въ одну небольшую книжку. Тогда не для чего было бы рыться въ разныхъ книгахъ. И се-собрано, хоть отчасти, но довольно достаточно для цёли. Побужденіемъ служило не одно желаніе означеннаго боголюбца, но особенно то, что и другіе многіе боголюбци бываютъ въ подобныхъ же обстоятельствахъ, а книгъ тъхъ, въ которыхъ пишется о молитвъ, не имъютъ подъ руками, чтобъ почитать и возстановить въ себъ молитвенное настроеніе. Между тъмъ такое чтеніе есть наплучшее средство къ умиротворенію ума и отрезвленію сердца. Почитаетъ, ш подогръеть желаніе молитвы. Помолится, пока теплится сердце, —и опять за чтеніе, чтобы, подогрѣвшись имъ, снова стать на молитву... Вънецъ сборника составляетъ толкование молитвы Господней. И его происхождение похоже на предыдущее. Нъсколько лицъ докучали-дать изъяснение сей молитвы. По сознанию безсилия хорошо своимъ умомъ и словомъ сдълать это, предположено собрать поль каждое слово молитвы, что говорили о немъ св.

- отцы и предлажить вниманію христолюбивых в молитвенниковъ. И предлагается" <sup>1</sup>). Этотъ сборникъ, безъ всяких въ немъ измъненій, издали потомъ (2 изданіе, Москва, 1889. 8°. Стр. 600+П) Афонскіе иноки.
- 9. Слова преподобнаго и богоноснаго отща нашего Симеона новаго Богослова, въ переводъ съ новогреческаго. Напечатаны были первоначально, съ предварительными свъдъніями о жизни и писаніяхъ преп. Симеона, въ Душеполезномъ Чтеніи за 1877—1881 годы, откуда вышли и отдъльнымъ оттискомъ, вып. 1. Москва, 1879 г. и вып. 2. М. 1882 г. Это отдъльное изданіе, какъ мы говорили раньше, сдълано было А. Г. Говоровымъ 2). А послъ Авонцы издали ихъ вновь подъ инымъ нъсколько заглавіемъ, именно: Слова преподобнаго Симеона новаго Богослова. Въ переводъ на русскій языкъ съ новогреческаго. Епископа Өеофана. Изданіе второе. Выпускъ 1. Москва, 1892. 8°. Стр. 490+VI. Изъ 2 выпуска, вышедшаго 2 изданіемъ еще въ 1890 г., Авонцы сдълали извлеченіе (именно изъ слова 68) въ брошюръ, подъ заглавіемъ: О трехъ образахъ вниманія и молитвы. Москва, 1893. 8°. Стр. 15.
- 10. Писанія святаго Антонія великаго. Отд'яльное (извлеченное изъ Добротолюбія) изданіе Авонское. Москва, 1883. 8° таjore. Стр. 132.
- 11. Слова преподобнаго отна нашего аввы Исаін отшельника. (Переводъ съ греческаго). Тоже извлеченное изъ Добротолюбія отдъльное Авонское изданіе. Москва, 1883. 8° тајоге. Стр. 174+ІІ. Эти слова изданы при семъ въ меньшей полнотъ, нежели въ какой напечатаны они въ Добротолюбіи.
- 12. Невидимая брань. Блаженной памяти стариа Никодима Святогорца. Переводъ съ греческаго. Первоначально напечатано было въ Душеполезномъ Чтеніи за 1885 и 1886 годы. Отдъльное



<sup>1)</sup> Святоотеч. наставленія о молитов и трезвеніи, стр. 3 в 4. Москва, 1881.

<sup>2)</sup> Это изданіе напечатано было лишь въ 500 экземилярахъ, о чемъ см. Душен. Чтеме за 1894 г., № 4, стр. 575—576. Такъ какъ это быль первый опыть издательской діятельности А. Г. Говорова, то относительно изданія и продажи его любвеобильный архипастырь—затворникъ ділаетъ своему племяннику самыя обстоятельныя указанія в наставленія. См. Душен. Чтеме за 1894 г., № 7, 471; № 8, 598, 599 и 603.

Авонское изданіе. Москва, 1886. 8°. Стр. V+261. Въ 1892 г. это изданіе было повторено. Извлеченіемъ изъ этой книги является броткорка: Кака научиться молиться? Авонское изданіе. Москва, 1887. 8°. Стр. 30 1). Извлеченіе сдѣлано собственно изъ части І, гл. 48. Въ письмѣ къ О. С. Бурачекъ отъ 11 августа 1886 г. преосв. Өеофанъ говоритъ: "Невидимая брань была уже на русскомъ. Старецъ Никодимъ переладиль ее немного. А на Выть переладилась она уже не немного. Забота была объ одномъ,—чтобъ все было ясно,—и читалось гладко". Письмо изъ неизданныхъ.

- 13. Изъ V тома Добротолюбія представляеть собой извлеченіе изданная Авонцами же брошюра: Подвижническое слово старца Симеона Благоговъйнаго. Москва, 1889. 8°. Стр. 27. Изд. 2. М. 1892.
- 14. Изъ того же V-го тома Добротолюбія извлеченіе представляєть собой и особое Авонское же изданіе, подъ заглавіємъ: Каллиств патріархв и сподвижникв его Игнатій, Ксанвопулы. Москва, 1890. 8° тајоге. Стр. 134+IV.
- 15. И только уже въ 1892 г. появилось на свътъ въ печати то, что почти совствъ приготовилъ къ печати святитель Өеофанъ въ своемъ затворъ еще въ 1875 г. для II тома Добротолюбія, т. е. Древніе иноческіе уставы пр. Пахомія великаго, св. Василія великаго, преп. Іоанна Кассіана и пр. Венедикта. Собранные епископомь Феофаномь. Издание Авонскаго русскаго Пантелеимонова монастыря. Москва, 1892. 8° majore. Стр. 653+VIII. Въ предисловін къ этому, также большому своему труду преосв. Өеофанъ такъ и говоритъ: "Первоначально предполагалось изъ древнихъ иноческихъ уставовъ составить второй томъ Добротолюбія: и они тогда же были заготовлены. Но потомъ старцы русскаго на Аоонъ монастыря, взявшіе на себя изданіе Добротолюбія, нашли болье пригоднымъ дать уставамъ симъ мъсто въ концъ Добротолюбія, или издать ихъ особою книгою: что теперь и исполняется". За темъ въ этомъ же предисловіи преосв. Өеофанъ раскрываетъ и харак-



¹) Срав. указаніе на это именно ученіе о молитв<sup>‡</sup> изъ книги: Невидимая брамь въ письмѣ преосв. Өеофана къ М. Р. Корякину въ Душеп. Чтеміи за 1894 г., № 8, стр. 565.

теръ и значеніе собранныхъ имъ уставовъ иноческихъ. "Отъ преп. Антонія по Египту и вообще по востоку, -- говорить онъ, -пошло отшельническое иночествованіе. Уставныя правила для него собраны изъ записанныхъ и до насъ дошедшихъ изреченій преп. Антонія и въ видъ устава помъщенныхъ въ первомъ томъ Добротолюбія. Параллельно съ отшельничествомъ распространялось и общежительное иночествованіе. Началовождемъ его былъ преп. Пахомій, которымъ начертанъ и уставъ для сего рода иночества, ставшій потомъ нормою для всёхъ общежительныхъ обителей не на востокъ только, но и на западъ", распространившись изъ Египта, гдъ впервые заведено было преп. Пахоміемъ общежительное иночествованіе, на востокъ и западъ чрезъ посредство посътившихъ Египетъ почти одновременно св. Василія, составившаго за тёмъ уставъ для обителей восточныхъ, и преп. Кассіана, также составившаго потомъ уставъ для обителей западныхъ, преимущественно на ють Франціи, между тьмъ какъ для Италіи составиль иноческій общежительный уставъ преп. Венедиктъ, заимствовавъ его частію у св. Василія великаго, частію у пр. Кассіана 1). Такимъ образомъ Древніе иноческіе уставы могуть быть названы шестым томом Добротолюбія, въ перевод преосв. Өеофана.

16. Изреченія св. отиєвт обт охраненіи души и тъла вт чистоть цьломудрія противт искушеній блудной страсти. Взято изт 2-го тома Добротолюбія вт русскомт переводь епископа Өеофана. Москва, 1893. 16°. Стр. 71.

Мы не говоримъ уже о раньше составленныхъ и напечатанныхъ, но изданныхъ лишь въ 1891 году въ особомъ видъ трудахъ преосв. Өеофана, о которыхъ мы и упоминали въ свое время, именно: сборникъ аскетическихъ писаній, извлеченныхъ изъпатериковъ обители св. Саввы освященнаго и Митериконъ или Собраніе наставленій аввы Исаіи всечестной инокинъ Өеодоръ. Мы обратимся теперь къ трудамъ преосв. Өеофана, прямо и близко не относящимся къ разсмотрѣннымъ двумъ группамъ (т. е. толковательнымъ на св. Писаніе и касающимся святоотеческой литературы), но также не маловажнымъ, вызваннымъ на свѣтъ различными

<sup>1)</sup> Древніе иноческіе Уставы, стр. V—VII.

потребностями времени и не совсъмъ уже безотносительнымъ къ тъмъ группамъ. Сюда относятся слъдующія сочиненія, по порядку времени ихъ появленія въ печати, за періодъ полнаго затвора преосв. Өеофана:

1. Въ 1875 году, какъ извъстно, окончился изданіемъ въ свътъ моногольтній и великій трудъ изданія священныхъ книгъ Ветхаго и Новаго завъта въ русскомъ переводъ, трудъ многихъ и недюжинныхъ умовъ, разсмотрънный и получившій окончательное одобреніе, послѣ долгихъ обсужденій, въ верховномъ судилищѣ-въ св. Синодъ и выходившій въ свътъ прямо по благословенію св. Синода для всеобщаго употребленія на всемъ необъятномъ пространствъ святой православной Руси. Между прочимъ въ отношеніи къ Ветхому Завѣту этотъ Синодскій переводъ священныхъ книгъ, въ исполнение правилъ, установленныхъ еще въ 1856 году, при участін блаженной памяти святителя Филарета, митрополита Московскаго 1), имълъ въ основании своемъ еврейскій текстъ, какъ подлинный, предпочтительно, предъ греческимъ переводомъ LXX толковниковъ въ техъ случаяхъ, когда они болъе или менъе разнились между собою. Такое предпочтеніе не было по душ' преосв. Өеофану, воспитанному на глубокомъ уваженіи и бесусловномъ дов'єріи къ переводу LXX, издавна имъвшему и доселъ имъющему исключительное употребленіе въ православной греко-восточной Церкви. Въ такомъ духв и написаны имъ были следующія статьи, изъ коихъ позднъйшія, въ томъ же духъ написанныя, служили отчасти отвътомъ на появившіяся въ печати возраженія противъ нихъ: а) По поводу изданія священных книг Ветхаго Завъта въ русскомо переводь. Напечатана въ Душепол. Чтеніи за 1875 годъ, № 11, стр. 342—352. Тоже самое преосв. Өеофанъ напечаталь и въ Домашней Бесполь за 1875 годь, вып. 47 (отъ 22 ноября), стр. 1212—1219 подъ заглавіемъ: Ираво-слово объ изданіи священных книго Ветхаго Завъта во русскомо пере-



<sup>1)</sup> См. о семъ подробите въ нашемъ изследования О подопастя Опларета митрополита Московского въ дъли перевода Библіи на русскій языка, помещенномъ во ІІ томе Сборника, изданнаго Обществомъ люб. дух. просвещенія (въ Москвет, въ 1883 году) по случаю празднованія столетняго юбилея (1782—1882) со дня рожденія митрополита Московскаго Филарета.

воды. Это — въ сущности — равнымъ образомъ тоже самое, о чемъ еще три мъсяца тому назадъ писалъ преосв. Өеофанъ и въ частномъ письмѣ къ редактору – издателю "Домашней Бестады" В. И. Аскоченскому (о чемъ см. въ примъчании къ началу сейчасъ указанной статьи). б) О нашем доли держаться перевода 70 толковниковт. Въ Душепол. Чтеніи за 1876 г., № 5, стр. 3—21 и в) Объ употреблении новаго перевода ветхозавътных писаній тамъ же, № 9, стр. 100—106. Подобнаго же рода и въ томъ же духъ статьи напечатаны были преосв. Өеофаномъ еще и въ Перковномо Выстникъ за 1876 г., №№ 19 и 23 и въ Домашней Бесподъ за тотъ же 1876 годъ, вып. 20-24, подъ заглавіемъ: Библія по переводу семидесяти толковниково есть законная наша Библія. Наконепъ въ томъ же журналь: Домашняя Беспда и за тотъ же 1876 годъ, вып. 28, все въ томъ же духъ, и какъ продолжение развития тъхъ же мыслей, помъщена статья преосв. Өеофана подъ заглавіемъ: Ръшеніе вопроса о мъръ православнаго употребленія еврейскаго нынышняю текста, по указанію церковной практики. Еще напечатавъ первую свою статейку въ защиту перевода LXX-ти и пославъ отдъльный оттискъ ея Кіевскому протоіерею Н. И. Флоринскому, преосв. Өеофанъ съ свойственною ему откровенностію писаль этому о. протоіерею оть 23 ноября 1875 года: Я послаль о. Митрофану брошюру маленькую, чтобъ переслалъ къ Вамъ. Извольте ратовать въ защиту Библін по переводу LXX-ти противъ Библіи Мазоретской. —Совсемъ все обмазоретились и опротестантились. — Всёхъ нёмцевъ подняли на ноги, -- а тъ буесловять, на чемъ свъть стоитъ... Но у тъхъ удержа нътъ; а у насъ въдь удержь есть: это - всегдашнее ефрованіе. На него и надо гнуть... а не такъ какъ протестанты, задравши рыло, не знать куда... Помилуй насъ Господи! Гибнетъ православіе. У васъ тамъ штундисты, съ севера неметчина давитъ... Того и гляди, что въра испортится... Да чай уже и начала... <sup>1</sup>).



<sup>1)</sup> Воскр. Ителіе за 1894 г., № 33, стр. 536. Печатно выступали противъ преосв. Неофана въ защиту мазоретского текста,—въ Петербургской дух. академін покойный († 1885) И. С. Якимовъ, а въ Московской—II. И. Горскій-Платоновъ (въ Правосл. Обозрънии).

- 2) Въ 1876 году, какъ извъстно, уже были явные признаки скораго вступленія Россіи въ войну съ Турціей въ защиту славянскихъ нородностей Балканскаго полуострова, также какъ и вмѣстѣ съ тѣмъ въ защиту православія вообще. Преосв. Өеофанъ, который, по прежней своей службъ на востокъ, былъ далеко не чуждъ интересовъ означенныхъ народностей, хорото зналъ и часто видалъ тиранства турокъ надъ ними и вообще хорошо зналъ печальное положение православия въ предълахъ Турецкой имперіи, съ живостію следиль за ходомъ военныхъ событій 1), двигавшихъ собой решеніе восточнаго вопроса, и по живости характера своего не утерпълъ, чтобы не высказать и своихъ мыслей по этому вопросу. Мысли эти изложены въ его Трехг письмах по восточному вопросу, писанныхъ къ состоявшему русскимъ вицеконсуломъ въ Варнъ А. В. Рачинскому и напечатаны въ Православномо обозръніи за 1877 годъ, ч. І, стр. 602-609.
- 3) Вибств съ твиъ еще болве живо следилъ Вышенскій затворникъ за духовною жизнію Россіи, разсылая повсюду письма изъ своего уединенія съ цёлію направить эту жизнь на истинный путь спасенія, укръпить ее на этомъ пути, разръшить сомнънія и недоумънія религіозно-правственнаго свойства, указать средства къ достижению духовно-нравственнаго совершенства, и т. д. Такъ въ теченіи десятильтій уединенной жизни его накопилось много писемъ, которыя, подобно письмамь о христіанской и духовной жизни, могли бы быть съ великою пользою изданы и въ свътъ путемъ печати. Такую пользу многихъ изъ нихъ сознавалъ и самъ святитель затворникъ и потому не противился обнародованію ихъ, благодаря чему мы имъемъ рядъ писемъ его къ разнымъ лицамъ, которыя, бывъ раздёлены на группы, составили собой цёлыя книги духовно-назидательнаго содержанія. Этоть рядь, за время полнаго затвора его, начался письмами къ Елецкой монахинъ Магдалинъ (въ міръ С. М. Ивановой), напечатанными въ Странникъ за 1876 г. ч. III, стр. 137—184 <sup>2</sup>). За тёмъ слёдуютъ

<sup>1)</sup> Сравн. для сего письма его къ Авонцамъ въ Душепол. чтенін за 1894 г., № 9, стр. 119, 121 и др.

<sup>2)</sup> Эти письма напечатаны безъ обозначенія имени преосв. Өеофана, но что они принадлежать ему, это несомивню.

письма о томъ, что есть духовная жизнь и какт на нее настроиться?-Еще въ то время, когда Авонцы, напечатавъ І-й томъ Добротолюбія первымъ изданіемъ, просили у преосв. Өеофана рукописи 2-го тома, а эта рукопись у него была еще не готова, онъ писалъ имъ (отъ 25 ноября 1877 года): "Если хотите печатать, -- возьмите Иисьма о тома, что есть духовная жизнь, и какт на нее наладиться. Они недавно кончены, и теперь решаю, отдать ли въ какой журналь, или особо печатать. Если возьметесь, вамъ отдамъ. И думкамъ конецъ. Писемъ всёхъ 80. Рукопись въ 19 съ небольшимъ шестилистовыхъ тетрадей.—Выйдеть книжка порядочная.—Но дело еще не кончено. Будетъ продолжение сихъ писемъ, можетъ быть на двъ такія же книги, чтобы исчерпать всю область духовной жизни. Вторая ихъ часть будетъ писаться послё 2-й части Добротолюбія.-Печатать-безъ имени автора. Извольте ръшить, и прислать поскоръе ръшеніе. Ибо рукописи нечего валяться, надо ей сдёлать предёль. Потолкуйте съ Николаемъ Васильевичемъ 1). Я ему пипу о семъ 2) Авонцы, конечно, съ радастію взялись за дёло печатанія означенныхъ писемъ, съ помощію Н. В. Елагина нашли благод втельницу, ръшившуюся дать средства на ихъ напечатаніе и вскоръ же извъстили преосв. Өеофана о своемъ ръшеніи. По этому случаю отъ 8 декабря того же 1877 года преосвященный Өеофанъ писалъ имъ: "Спъщу переслать къ вамъ рукопись. У насъ не кому переписывать. Какъ написано, такъ и посылаю. По моему она написана разборчиво. Потрудитесь пріискать внимательнаго и смышленаго человъка, который держаль бы корректуру, какъ следуетъ ее держать, не позволяя оставаться ошибкамъ. Спѣшите; чтобы къ посту вышла. Тутъ есть говѣтельная часть. И скорте шлите мит обычные мои 200 зкземпляровъ. Письма писаны къ красавицъ-не выдуманной, а дъйствительной. Некоторыя только прибавлены для полноты, и нъкоторыя перетушеваны. Но фонъ дъйствительный. Имени автора не означайте. Красавица боится, какъ бы не догадались,

<sup>1)</sup> Елагинымъ, извъстнымъ любителемъ духовной словесности, писателемъ и издателемъ.

<sup>2)</sup> Душепол. чтен. 1894, № 9, стр. 119.

кто она; потому желаетъ, чтобы моего имени не было помъчено. По нему иные могуть догадаться, кто она. Прилагаю три экземпляра 118-го Псалма. Одинъ-для печатальницы писемъ, тоже красавицы върно. —Сынка ея спаси Господи. Письма были особенно направляемы на молодежь. Авось для кого нибудь и изъ красавцевъ пригодятся" 1). Такъ и напечатаны были письма первымъ изданіемъ въ Москвъ, въ 1878 г., а вторымъ изданіемъ, къ которому самъ же преосв. Өеофанъ по первому изданію заготовиль и списокъ опечатокъ, ради исправности печатанія, —въ Одессь, въ 1886 г. (8°. Стр. 302). Продолженія же сихъ писемъ, которое объщаль авторь въ письмъ отъ 25 ноября 1877 г., такъ и не последовало. Впрочемъ и то, что издано въ 80-ти письмахъ, представляетъ значительную полноту и округленность, какъ о томъ писалъ и самъ преосв. Өеофанъ въ Кіевъ отъ 29 декабря 1878 г.: "Письма о духовной жизни, или: что есть духовная жизнь, писаны къ православной девице; по желанію ся родителей. Какъ изъ писемъ образовалось нѣчто цѣлое: то и вздумалось издать ихъ, перечистивъ и дополнивъ, можетъ быть, на половину. Добрые Авонцы отпечатали" 2).

- 4. Привътственное *письмо* преосв. Өеофана Тамбовской духовной семинаріи по случаю столътняго ея юбилея, напечатанное въ *Тамбов. Епарх. Въдом.* за 1879 г., № 22 ³).
- 5. Письма къ разнымъ лицамъ о разныхъ предметахъ въры и жизни. Печатаны были первоначально въ Душеполезномъ Чтеніи за 1880—1882 годы. Отдъльною книгою издалъ ихъ въ 1882 г. въ Москвъ племянникъ автора, не разъ упомянутый А. Г. Говоровъ, а за тъмъ во второй разъ Авонцы, также въ Москвъ въ 1892 г. (8°. Стр. 465+2). Въ видъ извлеченій изъ нихъ изданы были Авонцами же отдъльными брошюрами,—письмо 23-е, подъ заглавіемъ: Первыя благовыстницы о воскресеніи Господа (Москва, 1892. 8°. Стр. 23), т. е. жены муроносицы и—письмо 86-е: Примъры записыванія добрыхъ мыслей,



<sup>1)</sup> Душеп. Чтеніе, 1894, № 9, стр. 120.

<sup>2)</sup> Воскресное Чтеніе, 1894, № 34, стр. 551.

<sup>3)</sup> Письмо писано на имя тогдашияго ректора Тамбовской семинарів, архимандрита Димитрія, ныні епископа Подольскаго.

приходящих во время богомыслія и молитвы, —числом 162. (Москва, 1892. 8°. Стр. 41). Обо всёхъ этихъ Письмах самъ преосв. Өеофанъ отъ 21 октября 1892 г. писалъ къ одному лицу: "Письма къ разнымъ лицамъ только до 30 таковы, а потомъ пошли все къ одной особъ, образованной, энергичной, мудрой и върующей отъ всего сердца. Можетъ быть вы схожи съ нею въ характерахъ и оттого письма къ ней и къ вамъ подходятъ 1.

6. Немного позже этихъ Писема начаты печатаніемъ, но раньше ихъ кончены Письма ка одному лицу ва Санктпетер-бурга по поводу появленія тама новаю учителя выры. Они напечатаны были первонанально въ Лушеп. Чтеніи за 1880 и 1881 годы; а потомъ отдёльною книгою изданы были въ С.-Петербургъ, въ Синодальной типографіи (Спб. 1881. 8°. Стр. 148). Направлены эти письма противъ Пашкова, его ученія и послъдователей.

Наконецъ 7. Сюда же можно отнести и тѣ письма преосв. Өеофана, которыя начали быть издаваемы въ печати (въ Душепол. Чтеніи, въ Воскресномо Чтеніи и др.) уже посл'в кончины его. Вотъ въ общемъ, главномъ и существенномъ все то, что появилось въ свътъ изъ написаннаго святителемъ Өеофаномъ какъ за время полнаго его затвора, такъ и за предшествовавшіе годы его служенія церкви, отечеству и наукт. При такомъ перечисленіи его учено-литературныхъ трудовъ, мы отнюдь не хотимъ увърять читателей нашего краткаго очерка, что перечисленіе наше полно. Н'вкоторыя произведенія пера нашего неутомимаго духовнаго писателя, не подписанныя его именемъ, какъ это онъ часто дёлаль и какъ этого примёры мы уже видели на исчисленномъ, могли ускользнуть изъ нашего вниманія. Нікоторыя, особенно изъ мелкихъ брошюръ и листиковъ, изданныхъ Афонцами въ видъ болъе или менъе значительныхъ по объему извлеченій изъ его писаній, мы и намізренно опускали въ перечислени своемъ именно потому, что они представляють собой не болье, какъ извлеченія изъ разсмотрънныхъ уже ими перечисленныхъ его трудовъ и слъдо-

<sup>1)</sup> Душеп. Чтеніе, за 1894 г., № 7, стр. 455.

вательно особое указаніе ихъ не имѣло бы значенія для общей карактеристики его писаній и учено-литературной дѣятельности. Въ принадлежности ему нѣкоторыхъ трудовъ, о коихъ мы слышали, что принадлежатъ ему, мы не вполнѣ увѣрены, и потому до времени умалчиваемъ о нихъ 1). Наконецъ не станемъ распространяться и о томъ, что задумывалъ, предполагалъ было написать преосв. Өеофанъ, и что по тѣмъ или другимъ причинамъ не написалъ или по крайней мѣрѣ не оставилъ въ печати 2).

При всемъ томъ думаемъ, что уже и исчисленнаго вполнъ достаточно для того, чтобы сдълать общую характеристику преосв. Өеофана какъ духовнаго писателя и чтобы составить о немъ правильное суждение въ этомъ отношении.

Въ 1892 году, въ письмѣ къ племяннику своему И. А. Крутикову отъ 9 марта, преосв. Өеофанъ сообщалъ: "Печатаютъ Аеонцы—Древніе иноческіе уставы... И симъ заключится мое печатальное дѣло" в) Дѣйствительно, все, что вышло изъ печати съ именемъ преосв. Өеофана и вообще изъ принадлежащаго его перу въ 1893 и 1894 годахъ (до кончины его) или. точнѣе, послѣ Древнихъ иноческихъ уставовъ, было уже лишь повтореніемъ написаннаго имъ прежде. А "Древними иноческими уставами" закончился, если мы припомнимъ, общирный

<sup>7)</sup> Такъ напр. по сообщенію досточтимаго о. С. І. Никольскаго, о которомъ мы уже упоминали, преосв. Өеофану принадлежитъ составленіе акависта св. великомученику Димитрію Солунскому чудотворщу (Изд. 4-е Москна, 1890). При этомъ о. Симеонъ сообщаль намъ и поводъ въ его составленію и судьбы его по составленів. Но не получивъ документальнаго подтвержденія для этого сообщенія, мы не рѣшаемся съ несомнѣнностію приписывать составленіе сего акависта преосв. Өеофану, по крайней мѣрѣ въ его печатномъ видѣ помлнутаго изданія, хотя не сомнѣваемся, что доставленный намъ о. Симеономъ рукописемй экземпляръ акаенста (несогласный съ печатнымъ) писанъ рукою преосв. Өеофана.

<sup>2)</sup> Кром'в упомянутых раньше предположеній составить толкованіе соборных посланій, посланія въ Евреямъ и др., изъ н'вкоторыхъ, доселів не напечатанных писемъ преосв. Өеофана мы видимъ, что у него были и другія предположенія подобнаго рода. Тавъ напр. въ неизданномъ лоселів письмів въ О. С. Бурачевъ отъ 2 августа 1893 года преосв. Өеофанъ говорилъ: "Буду ли печатать ученіе св. Отцовъ о Пресвятой Тронців?—Думалъ и лумаю; но надо прежде собрать,—что не очень легко. Постараюсь". Письмо изъ числа другихъ писемъ преосв. Өеофана, сообщенныхъ намъ Ольгою Ст. Бурачевъ.

<sup>3)</sup> Изъ сообщенныхъ намъ, также не изданныхъ, писемъ преосв. Өеофана къ И. А. Крутикову.

трудъ преосвященнаго надъ переводомъ Добротолюбія. Переводные труды преосв. Өеофана и вообще, со включеніемъ въ ихъ число и Добротолюбія, представляють собой одну изъ большихъ группъ его писательства, но не единственную, конечно. Обозръвая весь свыше—50-лътній періодъ писательства преосв. Өеофана или учено-литературной дъятельности его, мы находимъ возможнымъ раздълить ее на нъсколько видовъ и самые труды его учено-литературные на нъсколько группъ.

Прежде всего и ближе всего преосвящ. Өеофанъ является предъ нами какъ проповъдника. Мы уже видъли плоды его проповеднической деятельности на различныхъ поприщахъ его служенія общественнаго, начиная даже со студенческой скамы, т. е. разсматривали, по мъръ возможности и надобности, его проповъди. Приводили мы также въ одномъ случав и его собственныя слова, выражавшія его давнее, задушевное убъжденіе, основывавшееся на примітрі святителя Тихона Задонскаго, также съ глубокимъ убъжденіемъ говорившаго, что "всякая церковная проповёдь" должна быть направлена "на вразумленіе и пробужденіе гръшниковъ отъ усыпленія" 1). Но мы не забыли, конечно, что это сказано было не объ одной лишь церковной проповъди, но и о "всякой бесъдъ"; даже болъе того, по этому же убъжденію, въ семъ вразумленіи и пробужденіи грѣшниковъ отъ усыпленія должно состоять и вообще "лучшее употребленіе дара писать и говорить" 2). Иначе сказать, на это по преимуществу, если уже не исключительно, желалъ преосв. Өеофанъ обратить и обращать всю свою ученолитературную деятельность. Не безъ основанія онъ центральнымъ, такъ сказать, трудомъ своей учено-литературной деятельности полагаль изв'ястное и популярнъйшее свое сочиненіе: Путь ко спасенію. "Туть, - говориль онь, если мы не забыли, --- все, что мною писалось, пишется и будеть писаться в). А говорилъ онъ это въ 1888 году, когда его учено-литературная деятельность близилась уже къ концу и когда онъ заго-



<sup>1)</sup> Преосв. Өеофана, Путь ко спасеню, вып. 2, стр. 37, првывчание Спб. 1869.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

<sup>8)</sup> Изъ письма къ М. Р. Корякину. См. въ Душепол. чтеніи за 1894 г., № 8, стр. 563.

товляль къ печати, съ одной стороны, Начертание христинскаго нравоученія, а съ другой-Древніе иноческіе уставы, а не за долго предъ тъмъ напечаталъ Еваниельскую исторію в Богь Сынь, какъ завершение своихъ толковательныхъ трудовъ и невидимую брань Никодима святогорца, продолжалось же печатаніе его прежнихъ проповыдей въ разныхъ объемахъ п видахъ (Авонцами) и писемъ. Еще раньше, именно отъ 22 октября 1884 года, онъ почти тоже самое писалъ своему племяннику И. А. Крутикову: "Посылаю вамъ проповеди, отпечатанныя Анонцами изъ прежнихъ для раздачи. Вы писали, что у васъ нътъ словъ къ Тамбовской паствъ и писемъ о духовной жизни. Первыхъ и у меня нътъ, а вторыя посылаю. Эти письма съ письмами о томъ, что есть духовная жизньсъ книгами: Путь ко спасенію п невидимая брань... содержить полное руководство къ благочестивой жизни. И вся моя тутъ премудрость" 1). Подлинно, великая и глубокая премудрость требовалась для того, чтобы обнять и понять всю область духовной жизни, изследовать и проанализировать все явленія ея. указать источники внутреннъйшихъ побужденій къ тъмъ или другимъ дъйствіямъ ея и проявленіямъ, усмотрыть и опредълить вст нормальныя и ненормальныя явленія въ ней, указать истинный путь ея теченія и уклоненія отъ этого пути, пользу стоянія на немъ и вредъ отъ уклоненія съ него, указать и и дать всв возможныя средства къ утвержденію на семъ пути и къ борьбъ съ препятствіями, уклоняющими отъ него, дать понять, что этоть путь и есть путь спасснія, указывемый самимъ словомъ Божіимъ и всею совокупностію церковнаго преданія и жизни церковной, освящаемый благодатію Божіею и таинствами Церкви и ведущій черезъ нравственное, духовное совершенствованіе, достиженіе міры возраста исполненія Христова, къ вождельныйшему Богообщенію, щы всего бытія человъка, — наконецъ наглядно, увлекательно изобразить и самую сладость такого Богообщенія. По истинъ требуемая для всего этого премудрость должна была быть не только



<sup>1)</sup> Изъ неизданныхъ писемъ преосв. Өеофана къ И. А. Крутикову, обязательно сообщенныхъ намъ И. А. Крутиковымъ.

по человъчески великою и глубокою, но и премудростію яже свыше (Іак. 3, 17), облагодатствованною премудростію, при томъ необходимо соединенною съ опытнымъ познаніемъ духовной жизни, основывающеюся на опыть собственной таковой жизни. А "когда пишушій (о духовныхъ предметахъ), —скажемъ словами самого святителя Өеофана, —пишетъ съ своего опыта, надобно принять то, какъ-онъ свидътельствуетъ. Несправедливо и подозрѣвать его въ неискренности и мѣрять своею мѣркою. Только теоретики, редко попадающіе на истину въ своихъ умогрвніяхъ, подлежатъ суду,—и суду не умозрвнія, а опыта<sup>и 1</sup>). Между тъмъ не это-то ли и есть свыше премудрость, которая, по Апостолу, первые убо чиста есть, чиста по ея источнику, по ея побужденіямъ и цёли, потомо же мирна, кротка, благопокорлива. (Іак. 3, 17)? "Ея чистый источникъ-скажемъ словами другаго святителя, мудраго и великаго, митрополита Московскаго Филарета, есть Богь, Его слово, заключенное въ священныхъ писаніяхъ, уясненное церковными опредёленіями, vченіемъ и духовными опытами Богомудрыхъ мужей. Ея чистая цель также есть Богь, - Его познаніе во Христе и Ему благоугожденіе блаженнотворное. Д'аятельное нужно вниманіе для охраненія сей чистоты отъ нечистыхъ вліяній несмиреннаго разума, который самъ хочетъ быть источникомъ истины, --- который не признаеть своихъ предъловъ предъ безконечнымъ и непостижимымъ, --- который истину въчную находя старою, имъя пробужденіемъ любопытство и цёлію тщеславіе безъ разбора гоняется за новымъ и, какъ руководительному началу, слъдуетъ духу времени, хотя бы это было время предпотопное,который, лёнясь потрудиться, чтобы возникнуть въ истинную область духа, погружается въ вещество и здесь погрязаетъ 2). Мудрость христіанская мирна. И подвизающійся для нея долженъ быть миренъ. Онъ долженъ быть миренъ въ себъ, не взволнованъ страстями. Только въ тихой, а не въ волнуемой водъ отражается образъ солнца: только въ тихой, не волнуемой страстями душъ, можетъ отразиться вышній свъть духов-

<sup>1)</sup> Письма о духовной жизни стр. 5. Спб. 1872. Срав. также стр. 3 и др.

<sup>2)</sup> Т. е. впадаеть въ матеріализмъ.

ной истины. Мирнымъ нужно быть любителю мудрости и въ отношенін къ другимъ, не словопретися, какъ учитъ Апостолъ, ни накуюже потребу, на разорение слышащих (2 Тим. 2, 14) и если нужно стать за истину противъ нападающихъ на нее, должно д'влать сіе съ спокойною твердостію, безъ раздраженія, такъ чтобы можно было потомъ сказать себъ въ совъсти: сз ненавидящими мира бъхъ миренъ (Псал. 119, 6). "Равнымъ образомъ мудрость христіанская должна быть и кротка, т. е. свободна отъ духа порицанія безплоднаго, ибо только кроткій муже сердну враче (Притч. 14, 30), а "жестокое слово не врачуеть, а прилагаеть къ бользии бользиь"; — и благопокорлива. "Она проповъдуетъ и даруетъ свободу: но съ тъмъ вмъсть учить повиноваться всякому начальству Господа ради (1 Петр. 2, 13). Нынъшнее мудрование много разглагольствуеть о свободъ; но неръдко забываетъ о повиновеніи Господа ради, и производитъ непокоривость. Ревнители истиннаго просвъщенія должны поднимать духъ народа изъ рабской низости и духовнаго оцъпенънія къ свободному раскрытію его способностей и силь: но въ то же время утверждать его въ повиновеніи законамъ и властямъ, отъ Бога постановленнымъ, и охранять отъ своеводія, которое есть сумасшествіе свободы" 1). По истинъ, такого содержанія и характера мудрость или премудрость выразилась въ писаніяхъ святителя Өеофана; ибо и въ немъ самомъ, какъ человъкъ вполнъ духовной жизни, и истинно духовномъ, обитала. "Онъ былъ,--говоритъ о немъ подъ живымъ впечатлъніемъ его кончины близко знавшій его одинъ изъ Вышенскихъ иноковъ, по воспоминаніямъ, — какъ бы проникнуть весь духовностію, и тело свое питаль для того только, чтобы оно помогало лишь духу его жить свободно-легко. Онъ оправдываль на себъ слово св. Апостола: имамъ---ношу сокровище духа премудрости и ума Христова во скудельномо сосудъ легкой плоти (2 Кор. 4, 7). Имізя крізпкую різшимость жить въ духъ для Господа, святитель нашъ, какъ истинно духовный человъкъ, всякую только премудрость духовную Божію востязываль, а самъ ни отъ чего плотскаго земнаго не востязывался



<sup>1)</sup> Сочиненія Филарета митр. Моск. т. V, стр. 557—559. Москва, 1885.

(1 Кор. 2, 14, 15). Иначе, подчиняясь хоть въ малой мъръ плоти и крови, онъ не могъ бы вмъстить въ своемъ духъ такой высокой премудрости Божіей, какая обитала въ немъ и выразилась въ столь многочисленныхъ богомудрыхъ его твореніяхъ" 1). Такъ мы и должны разсматривать эти его творенія, писанія, въ которыхъ, какъ мы замъчали раньше, даже слъды знакомства съ свътскими, напримъръ естественными науками, ярко окрашиваются духовнымъ колоритомъ. "Хорошо уяснить себъ строеніе растеній, животныхъ, особенно человъка, и законы жизни, въ нихъ проявляющейся,—повторимъ приведенныя тогда слова самого святителя Оеофана,—великая во всемъ этомъ премудрость Божія! Неизслъдимая!... 2). Съ этой именно точки зрънія мы и будемъ разсматривать его писанія, продолживъ начатое съ проповъдническихъ трудовъ его.

Прежде всего преосв. Өеофанъ глубоко сознавалъ обязательность для пастырей ихъ долга-проповедывать слова Божіе. "Пастырство должно на совъсти своей держать обязательствопитать народъ истиною, -- говорить онъ въ одномъ мъстъ своихъ писаній.-Въ церкви должна идти неумолчно пропов'єдь слова Божія. Молчащее пастырство—что за пастырство" 3)? Въ другомъ мъстъ, говоря о томъ же долгъ пастырей, преосв. Өеофанъ указываетъ и главный, существеннъйшій предметъ проповъди, равно какъ и конечную цъль ея-спасеніе душъ. "Притча о виноградник (Лук. 20, 9-18), -- говоритъ онъ, изображаетъ ветхозавътную церковь; дълатели--- это тогдашняя ея іерархія. А такъ какъ она не сооть тствовала своему назначенію, то совершился приговоръ надъ нею: взять у ней виноградникъ и отдать другимъ. Эти другіе были сначала св. апостолы, потомъ ихъ преемники-архіереи со всёмъ священствомъ. Виноградникъ божій-одинъ отъ начала міра, и назначеніе дълателей его одно было, есть и будеть до скончанія въка-приносить Господину винограда плодъ-спасенныя ду-

См. Тамбов. Епар. Въдомости за 1894 г., № 6, стр. 119 въ статъћ: "Памяти преосв. Епископа Өеофана. Воспоминанія Вышенскаго инока".

<sup>2)</sup> Что есть дух, жизнь, стр. 271. Одесса, 1886.

<sup>3)</sup> Мысли на каждый день года по церковнымя чтеніямя изв слова Божія, стр. 148. См. 340—391. Москв., 1881.

ши. Это-задача христіанской іерархін, следовательно и нашей. Въ какой мере исполняется она-все мы видимъ. Что же сказать на это? Во многомъ-Слава Богу! но во многомъмногомъ нельзя не пожелать лучшаго. Это особенно касается проповеди слова Божія. Где-где слышится проповедь: а между тым это единственный садовый ножь въ рукахъ дылателей винограда Божія. Какъ бы и надъ ними не исполнилось: пріидеть господинь винограда и погубить дълатели сія, и вдасть винограда инъма. Но какъ бы сами не ворвались эти иные, и не погубили не только дѣлателей, но и самый виноградъ 1)... Какъ бы въ дополнение къ сему, о существенныхъ чертахъ содержанія и характера своей, какъ и всякой другой пастырской проповъди, преосв. Өеофанъ въ одной изъ проповъдей своихъ, мимоходомъ уже указанной нами въ свое время говоритъ между прочимъ: "Дошло до моего слуха, будто вы считаете мои поученія очень строгими и полагаете, что нынъ думать такъ нельзя, жить такъ нельзя, а стало и учить такъ нельзя. Времена не тѣ!!--Какъ я порадовался, услышавъ это! Значить, вы внимательно слушаете, что говорю, и не только слушаете, но готовы бы исполнять то.-Чего же больше и желать намъ,--проповъдающимъ, какъ заповъдано, и то, что заповъдано?-При всемъ томъ съ сужденіемъ вашимъ согласиться никакъ не могу, и считаю своимъ долгомъ оговорить его и поправить. Ибо оно, помимо, можеть быть, вашего описанія и убъжденія, исходить изъ того злаго начала, будто христіанство можеть быть изміняемо въ своихъ догматахъ, правилахъ и освятительныхъ действіяхъ соответственно духу времени, и что оно, примъняясь къ измънчивымъ вкусамъ сыновъ въка сего, можетъ иное прибавить, иное убавить. - Это не такъ. - Христіанство должно пребыть въчно неизмънно, нисколько не состоя подъ зависимостію и управленіемъ духа въка. а напротивъ, само будучи назначено управлять или властвовать надъ нимъ во всъхъ, покоряющихся его водительству.-Для убъжденія васъ въ этомъ, я предложу вамъ нъсколько мыслей.—Говорять: мое ученіе строго.—Мое ученіе—не мое,

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 441-442.

и не должно быть мое. Съ сего священнаго мъста 1) ни кто не долженъ и не можетъ проповедывать своего ученія.--И еслибъ я, или другой кто дерзнулъ на это, долой насъ отсюда.-Мы проповъдуемъ учение Господа и Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, святыхъ Его апостоловъ и святой Церкви, Духомъ Божінмъ руководимой, тв всячески заботимся о томъ, чтобъ оно сохранилось въ умахъ и сердцахъ вашихъ цело и неприкосновенно, -- съ осторожностію всякую мысль проводя и всякое слово употребляя, чтобъ какимъ либо образомъ не наложить твии на светлое божественное учение сіе.-Иначе дъйствовать нельзя. Такой законъ для проповъди въ Церкви отъ лица Божія положенъ отъ начала міра, и долженъ быть въ силъ до конца его". И далъе, изложивъ учение слова Вожія ветхозавътнаго и новозавътнаго о неизмъняемости сего слова, какъ слова Божія, и неприкосновенности его, преосв. Өеофанъ раскрываетъ мысль и о томъ, какъ оно строго должно быть наблюдаемо въ его исполненіи и какъ мало права у проповъдниковъ его-дълать своевольно какого бы то ни было вида поблажки, послабленія и льготы. "Если бы спасительность ученія, -- говорить онь, -- зависьла оть нашего воззрвнія на него и вашего на то согласія, еще бы быль смысль, когда бы кто изъ снисхожденія къ немощамъ, или по какимъ притязаніямъ въка вздумалъ перестроивать христіанство и примънять его къ похотямъ сердца лукаваго. А то спасительность христіанскаго домостроительства зависить совсёмь не оть нась, а оть воли Божіей, отъ того, что самъ Богъ устроилъ сей именно путь спасенія и притомъ такъ, что другаго пути нътъ и быть не можетъ" <sup>2</sup>). Въ доказательство пагубности поблажекъ, послабленій и проч., святитель-пропов'ядникъ говорить за тімь: "Разскажу вамъ одинъ случай, котораго я былъ почти что свидътелемъ на востокъ. -- Согръшилъ одинъ христіанинъ; приходить къ духовному отцу, кается и говорить: какъ велить законъ, такъ и поступи. Я открываю тебъ рану,-уврачуй, и, не-

<sup>1)</sup> Т. е. съ церковной канедры.

<sup>2)</sup> Срав. съ этою проповедію замічательное слово высокопреосвященней шаго Амвросія, архіспископа Харьковскаго, о перкоопой проповиди, пребусмой нашим оременем, на стран. 93 и дал. перваго собранія его проповедей (Москва 1873)

жалья меня, дылай что нужно. - Духовникъ же разжалобился искренностію его разскаянія и не наложиль того пластыря на рану, какой положенъ въ церкви. - Умеръ тотъ христіанинъ. Чрезъ нъсколько времени является онъ во снъ къ духовнику своему и говорить ему: я открыль тебъ рану, и просиль пластыря,-ты не даль мив должнаго пластыря,-и воть меня не оправдывають за это. Скорбію объялась душа духовника по пробужденіи отъ сна, и онъ не зналь, что делать. - А тоть снова является-и въ другой, и въ третій, и много разъ, каждый день, чрезъ день и неделю, и все повторяеть те же слова: я просиль пластыря, а ты мив не даль его, и воть мив худо за это!-Истомился духовникъ отъ скорби и страха.-Пошель на Аеонь, наложиль по совъту тамошнихъ строгую на себя епитимію, нъсколько льть провель въ пость, молитвь и трудахъ, пока не получилъ извъщенія, что ради его смиренія, сокрушенія и труда прощень и онь, и тоть христіанинь, котораго онъ не уврачеваль по ложной снисходительности.-Вотъ до чего доводятъ поблажки и льготы" 1). Что касается до частныхъ предметовъ проповъдей преосв. Ософана, то въ нихъ встржчаются и догматическіе, и литургическіе, и историческіе и иные отделы, но более всего въ нихъ нравоучения, въ различныхъ объемахъ и видахъ предлагаемаго, такъ что и въ этомъ отношении святитель-проповъдникъ вполнъ заслуживаетъ наименованія моралиста, которое раньше уже дано было ему нами. Онъ и признаетъ необходимость для проповъдника возвъщать съ церковной каоедры догматы христіанской религіи и не разъ возв'ящаетъ ихъ самъ въ своихъ пропов'ядяхъ; но все же нътъ у него ни одной проповъди спеціально догматическаго характера, по подобію того, какъ есть таковыя проповъди напримъръ у старіпаго современника его, святителя Московскаго Филарета 2). Самыя пространныя изложенія дог-

<sup>1)</sup> Слова къ Владимір. паствы, стр. 148—153.

<sup>2)</sup> Такова няпр. замвчательная проповедь метрополита Московскаго Филарета на день Благовещенія 1835 года о тайне воплощенія Сына Божія, глубоко и всеобъемлюще затрогивающая и раскрывающая догмать о сей тайне. См. стр. 337—346 тома III Сочиненій Филарета митр. Моск. Москва. 1877. Срав. о томъ же въ V томе техъ же сочиненій стр. 402—404. Москва, 1885. Срав. также догма-

матовъ въ проповъдяхъ преосв. Өеофана ограничиваются исповъданіемъ въры въ предълахъ катихизическаго о семъ ученія по порядку членовъ символа въры; да и при этомъ съ изложеніемъ началъ върованія непремънно соединяется указаніе и началъ жизни, также какъ и самое изложение догматовъ отличается у преосв. Ософана необыкновенною простотою и доступностію къ понятіямъ всякаго по сравненію съ высотою умосозерцанія и возвышенностію тона въ изложеніи ихъ въ проповедяхъ святителя Московского. Для примера возьмемъ хотя бы проповёдь преосвящ. Өеофана при вступленіи на Тамбовскую паству. Здёсь онъ, какъ мы говорили въ свое время, предположилъ, ближе всего и первъе всего, "начертать образъ здраваго ученія христіанскаго, которому надобно внимать, яко свътильнику, сіяющему во тмъ человъческихъ мнъній и заблужденій, и которому я буду слёдовать, -- говорий онъ слушателямъ пропов'бди, -- въ моемъ посильномъ служени слову истины". И сообразно сему предположенію далье говориль въ наставленіе новой паствъ своей: "Выслушайте, что исповъдую, чему учить и въры во что искать буду по долгу пастырства, и по сему судите, кто нашъ и кто чуждъ намъ, съ къмъ общиться и кого убъгать должно, чему следовать и чего удаляться надобно. Не новое что и не свое будетъ предложено, -- продолжаетъ проповъдникъ, -- а то, что издревле предано намъ, какъ св. законъ въры и неизмънное правило жизни. Такъ исповъдую, что Богъ единый по существу, есть троиченъ въ лицахъ-Отецъ, Сынъ и Духъ Святый, и что сіи Три не имена суть одного и того же лица, и не названія разныхъ действій того же лица, но три Упостаси единаго Божества. Такъ исповедывать заповедала святая Церковь, такъ и буду учить и таковой въры буду искать отъ всъхъ по долгу пастырства. - Исповъдую, что сей трічпостасный Богъ всесовершенный, по свободной воль Своей, безъ всякой внутренней или внъшней какой нибудь необходимости, въ шесть дней, единымъ словомъ своимъ сотворилъ міръ сей, не изли-



твческія проповіди. М. Филарета въ тіжь же его сочиненіякь, томы І, стр. 9—20; 31—39; 89—98; 99—107; 121—127; ІІ, 15—30; 36 и дал.; 175 и дал. и ми. др. Москва, 1873 и дал.

ваясь въ міръ и не сливаясь съ нимъ, а пребывая въ себъ цълымъ и неизмъннымъ, хотя вездъсущъ есть и все наполняетъ... Исповъдую, что всеблагій Богъ, сотворивъ міръ, не оставилъ его на произволъ судьбы и не оковалъ узами неумолимой какой-то необходимости, какъ учитъ невъріе и суемудріе; а съ тою же свободою и властію, съ какою сотвориль его, съ тою же и править имъ и благостынно печется о всякой твари. паче же разумной, все свободно направляя ко благимъ цълямъ своимъ, не стъсняясь законами естества, которые сами суть не что иное, какъ выражение Его же воли, потому всецью подлежать Его свободному распоряжению и изменению тамъ. гдъ сего требуетъ Его безпредъльная премудрость. Исповъдую, что мы, будучи сотворены для всегдашняго общенія съ Богомъ и неизмъннаго въ Немъ блаженства, въ прародителяхъ нашихъ, нарушеніемъ Его заповъди, отпали отъ Него, навлекли на себя праведный гифвъ Его, и подпали временному наказанію и в'вчному осужденію, и что потому всякое видимое и испытываемое нами зло внутреннее или внашнее, не есть естественное наше состояніе, или слідствіе нашей ограниченности, а есть прямой плодъ грёха, -- наказаніе, только личностію Божіею обращаемое въ очистительное намъ орудіе, подъ условіемъ въры, покаянія и смиренной покорности воль Божіей... Исповъдую, что движимый любовію, Господь, не терпя, чтобъ любимое Его твореніе-человѣкъ, погибалъ въ семъ бѣдственномъ положеніи, благоволиль низойти на землю, принять на себя человъческое естество, страданіемъ и смертію удовлетворить правдѣ Божіей и, по воскресеніи, вознестись на небо и, сѣдши одесную Бога и Отца, снова открыть человъку свободный доступъ къ живому Богообщенію. Исповедую, что все возстановительныя Божественныя силы, яже къ животу и благочестію. положены Господомъ во св. Его Церкви, какъ единственной врачебниць нашей, и дыйствуеть въ ней Духомъ Святымъ. чрезъ св. Таинства и другія освятительныя учрежденія, надъ встии съ отверстымъ втрою сердцемъ приступающими къ нимъ... и что другаго способа къ принятію благодатныхъ силъ нётъ и быть не можеть, что бы ни замышляли и какъ бы иначе не мечтали одуховляться нъкоторые мечтательные умы. Исповъдую,

что всякому ищущему спасенія нужно первъе всего покаяться съ рѣшимостію не грѣшить болѣе, хотя бы это стоило жизни; за тъмъ приступить къ таинствамъ для полученія благодати, въ укръпленіе слабыхъ на добро своихъ естественныхъ силъ, далее идти посильно путемъ заповедей Христовыхъ, среди всъхъ освятительныхъ учрежденій и молитвованій Церкви, существенно необходимыхъ для возгрѣванія въ насъ духа благодати, подъ вліяніемъ подвиговъ самоотверженія къ умерщвленію страстей, -- пока наконецъ достигнемъ въ світлую область безстрастія и чистоты, въ сію мітру возраста исполненія Христова. Исповедую, что начавшие симъ путемъ, вступая въ общеніе съ Богомъ, вступають вмісті съ тімь и въ общеніе съ невидимымъ міромъ-Ангелами и всёми святыми, прежде ихъ Богу угодившими и, прибъгая къ ихъ заступленію, получають благовременную отъ нихъ помощь, -- паче же всёхъ отъ пречистой Владычицы нашей Богородицы и Присноведы Маріивсесильной нашей заступницы и ходатанцы. Исповъдую, что за гръхъ первородный душа разлучится съ тъломъ дъйствіемъ смерти, и пребудеть въ семъ раздъленіи до будущаго воскресенія и суда, —или питаясь надеждою вічнаго блаженства, если слёдовала во всемъ волё Божіей, или томясь страхомъ вёчныхъ мукъ, если противилась заповъдямъ Господнимъ. Все сіе исповедую всею душею, всемъ сердцемъ и всемъ помышленіемъ моимъ, потому что такъ исповедывать заповедуеть св. Церковь... Такъ и учить буду и такой въры буду искать отъ всъхъ". А далъе, соотвътственно изложенному исповъданію въры и перечисляеть не върующихъ въ Св. Троицу или не правомыслящихъ о Ней, отвергающихъ Божественное творчество и промыслительность, не върующихъ въ паденіе человівка и т. д., предостерегая отъ нихъ слушателей и внушая последнимъ держаться, по ученію св. Игнатія Богоносца, законнаго пастырства" 1). Еще сжатве, еще короче изложение догматическаго ученія въ другихъ пропов'єдяхъ преосв. Өеофана 2). Да и въ этихъ случаяхъ, какъ можно было видъть уже изъ предложен-

<sup>1)</sup> Слова къ Тамб. паствъ, I, 9—14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. напр. тамъ же, стр. 155 и дал., 275 и дал. и др.

наго вниманію читателей отрывка пропов'яди при вступленіи на Тамбовскую паству, догматическое ученіе, съ одной стороны, излагается катихизическимъ, какъ мы говорили, способомъ и въ объемъ катихизиса, а не догматическаго богословія, а съ другой, съ прямымъ движеніемъ къ право-ученію и съ характеромъ последняго, также какъ и съ характеромъ аскетическимъ 1). Тоже самое должно сказать и о другихъ или сочиненіяхъ преимущественно догматическихъ, какъ напр. Душа и Ангель не тъло, а духъ и отчасти Евангельская исторія о Богь Сынь и пр. или догматических отделахь въ сочиненіяхъ и пропов'язки преосв. Өеофана. Вм'ест'я съ теми еще боле тоже самое должно сказать и о другихъ проповъдяхъ преосващеннаго съ отдълами литургическимъ, историческимъ и т. д. Не разсматривая пока подробно техъ сочинений и отделовъ въ сочиненіяхъ, мы будемъ говорить теперь главнымъ образомъ о проповъдяхъ съ отдълами литургическимъ, историческимъ и под. Въ недавнее время изданъ, какъ наиъ извёстно изъ предшествующаго, цёлый рядъ проповедей преосв. Өеофана, подъзаглавіемъ: Наши отношенія къ храмамъ (М. 1893). Въ нихъ преимущественно раскрывается значеніе храмовъ Божінхъ самихъ въ себъ и для насъ православныхъ христіанъ. Повидимому, нужно было бы ожидать, что здёсь и археологія храмовъ и литургическая сторона ихъ должна имъть много мъста; а между тъмъ она весьма мало раскрывается сама по себъ, будучи раскрываема преимущественно лишь по приложенію къ духовной жизни и нравственному преуспѣянію. Такъ, напримъръ, вотъ проповѣдь, произнесенная 7 сентября 1860 года по освященіи храма Воскресенія Христова, въ селъ Ольшанкъ, Борисоглъбскаго увзда Тамбовской губернін, въ им'внін В. Н. Воейковой, устроившей храмъ особеннаго характера и искусства въ архитектурномъ и другихъ отношеніяхъ, особенное и вниманіе по сему обращавшій на себя: "Если бы собрать во едино души всёхъ, здёсь находящихся и всёхъ обвесть однимъ взоромъ, -- такъ началъ про-



<sup>1)</sup> Кром'в упомянутых вы предшествующемы примівчаній см. еще тамыже, стр. 311;—вып. II, стр. 66 в дал.; 172 в дал. п др., Слова въ Владимір. пастоп. стр. 310 и дал., 369 и дал., 463 и дал. и др.

повъдь свою преосв. Өеофанъ, то, при всемъ разнообразіи лицъ и состояній, при всемъ различіи помышленій и расположеній, нельзя бы не увидёть одного общаго всёмъ и во всемъ отпечатаввающагося чувства радости и духовнаго веселія о сооруженіи храма и такого храма. Въ этомъ съ нашей стороны должная дань благочестивому усердію и терп'іливому труду храмосоздательницы, -- дань свободнаго духа, невольно, однакожъ, исторгаемая. И дъйствительно, зная, что значать храмы Божіи въ христіанскомъ житін, нельзя не исполняться особеннымъ удовольствіемъ, когда видишь ихъ воздвигаемыми попечительною о своемъ спасеніи и о спасеніи другихъ любовію; нельзя не изъявить благодаренія Господу, вложившему мысль и помогшему; нельзя остаться не признательными и къ тъмъ, кои вняли внушенію и не щадили труда и достоянія въ исполнении. Такими чувствами да вфичается нынфшнее наше торжество и наше въ немъ участіе!--Но, братія,--спѣшитъ обратиться къ нравоученію проповъдникъ, -- этимъ однимъ ограничиваться намъ не должно. Покой утвтенія собственно приличенъ только жертвъ любви. Чтобъ и намъ, не приносившимъ здёсь такой жертвы, достойно внити въ тотъ же покой, приложимъ и съ своей стороны инаго рода жертву-жертву готовой покорности волѣ Божіей, какая открывается въ сооруженіи храмовъ среди христіанъ и для христіанъ; потому что съ симъ сопряжены извъстныя, налагаемыя на насъ обязательства, которыя возобновлять въ совъсти должны мы всякій разъ, какъ участвуемъ въ подобномъ нынѣшнему торжествѣ, или совершаемъ воспоминательное о немъ празднество". И далъе, установивъ тему проповъди-о значении для насъ храмовъ, проповъдникъ и раскрываетъ тему въ томъ же духъ. "Что значить для насъ храмъ?--говорить онъ, и отвъчаетъ: храмъ для насъ есть то же, что сердце для твла. Это прообразовала еще древняя скинія, которая всегда находилась внутри народа, -- въ пути ли были Израильтяне, или стояли станомъ. Тамъ и здёсь колена Израильтянъ всегда располагались вокругъ скиніи такъ, что она точно составляла средоточіе или сердце народа. Зачёмъ такова скинія—сёнь грядущихъ благь? Затемъ, чтобъ научить насъ таковыми иметь храмы, въ коихъ истиною действуется то, на что скинія только указывала. Утвердимъ же вниманіе на сей мысли, и пойдемъ въ слъдъ ея". Соотвътственно этому за симъ и раскрывается мысль о томъ, что каково значепіе сердца въ жизни человіна душевнотелесной, таково же значение и храма для его жизни духовной 1). Нъсколько болье археологическихъ, и то собственно библейско-археологическихъ указаній на устройство ветхозавѣтной свиніи - прообраза новозав'ятнаго храма Божія - въ пропов'ьди, сказанной по освящении одного изъ престоловъ въ крестовой церкви Владимірскаго архіерейскаго дома (3 февраля 1866 г.; да и это оказалось нужнымъ проповъднику только для того, чтобы отображеніе черть этого устройства показать и въ душь 2). Равнымъ образомъ и въ техъ проповедяхъ, где указываются составныя части совершаемаго въ храмахъ богослуженія, пропов'єдникъ не останавливается много на археологическомъ н литургическомъ значеніи самыхъ этихъ частей, а спітшить къ раскрытію духовной пользы, отъ нихъ получаемой посттителями храмовъ. Вотъ примъръ: "Храмъ есть училище, --- и училище небесной мудрости. -- Мудрость сія преподается здісь въ чтенів Божественныхъ и отеческихъ писаній, въ содержаніи и чинъ всякаго служенія, даже въ формъ и устройствъ самаго храма;преподается всякому независтно-и малому и большому, и богатому и бъдному, и ученому и неученому,-для всякаго въ доступномъ для него образъ и видъ;--преподается такъ внъшно и впечатлительно, что внимательный безъ другихъ способовъ обученія, посредствомъ усвоенія одного того, что преподается въ церкви, становится крепкимъ въ разуме и ведущимъ полно такія истины, кои нередко недоступны веденію усидчивыхъ тружениковъ знанія. Какое изъ человіческихъ училищъ обладаетъ такими свойствами?!---Храмъ есть врачебница, дъйствительно врачующая нашъ духъ немощный. — Смущають



<sup>1)</sup> Слова въ Тамб. паствъ, вып. I, стр. 256 и дал. Св. Наши отношенія къ храмамь. стр. 16 и дал.

<sup>2)</sup> См. слова къ Владим. пастов, стр. 626 и дал. Сн. Наши отношенъя къ храмамъ, стр. 67 и дал. Именно здъсь указываются составныя части скивін (дворъ святое, святое святыхъ), ен принадлежности (свътильникъ, столъ съ клебани, предложенія, онміамникъ) и проч.

кого помыслы, --- приходить въ храмъ, и одинъ видъ его отрезвляеть разслабляющуюся душу. - Одольваеть кого страсть, приходить въ храмъ, и-то словомъ, то священнодъйствіемъ, то изображеніями святыхъ, подвизавшихся противъ всякаго рода страстей, вразумляется, воодушевляется ревностію и отръваетъ страсть... храмъ есть воспитательный домъ, или питалище духовное. Въ Храмъ Божіемъ совершаются всъ таинства, изъ коихъ каждое преподаетъ намъ свою особую благодать.. Крещеніе возраждаетъ, муропомазаніе укрѣпляетъ и укращаетъ дарами новорожденный духъ. Покаяніе омываеть, тело и кровь Христа питаютъ и проч." 1).—Обратимся ли къ проповъдямъ съ историческими отделами, --- и здесь видимъ то же самое преобладание нравоученія надъ исторією. Таковы именно пропов'яди съ отд'влами и изъ библейской и изъ церковной общей и русской исторіи и т. д. Такъ, напримъръ, въ проповъди на день святителя и чудотворца Николая 9 мая 1864 года преосв. Өеофанъ, словами святителя Тихона Задонскаго излагая ветхозавътную исторію домостроительства, спасенія рода человіческаго, для того и дівлаеть сіе въ общихъ чертахъ, чтобы, показавъ "содержание святой въры" нашей примъромъ правила въры въ святителъ Николаъ, подвигнуть и слушателей къ тому, чтобы научиться сей въръ и чрезъ нее спастись 2); — въ проповеди на день св. Алексія человъка Божія, произнесенной въ женскомъ Тамбовскомъ монастыръ 17 марта 1861 года, святитель-проповъдникъ за тъмъ и сообщаетъ вкратцъ свъдънія изъ житія сего святаго, чтобы показать въ немъ особый образецъ для подражанія ревнующимъ о житін иноческомъ 3); произнося проповъдь въ день Казанскія иконы Божіей Матери въ Тамбовь 22 октября 1860 года и въ самомъ началъ проповъди сообщая свъдънія историческія о благодъяніяхъ Богоматери, явленныхъ въ различныя времена и въ различныхъ мъстахъ православной Россіи, святитель-проповъдникъ какъ бы спъшитъ отвлечь внимание отъ историче-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Слова кв Владимір. паствь, стр. 361 и дал. Сн. Наши отношенія кв храмамв, стр. 51 и дал. Срав. тамъ же, стр. 28 и дал. Взъ Словв кв Тамб. паствы вып. II, стр. 117 и дал.

<sup>2)</sup> Слова кв Владимір. Пастви стр. 311 н дал.

<sup>3)</sup> Слова кв Тамбов. паствь, вып. II, стр. 57 и дал.

скаго повъствованія къ наставленію о томъ, что мы можемъ и должны принести Богоматери въ праздникъ ся взамънъ благодъяній съ Ея стороны. "Дъвы любять цвъты. — говорить онъ — Цвыты принесемъ и Дывь Богородицы. Но какъ Дывь Пречистой,--цвъты чистые, какъ Приснодъвъ - цвъты неувядаемые. какъ Царицъ небесной-цвъты райскіе, - небесные, - духовные. Вы верно понимаете, что это за цветы?. Это те, кои засеменяются въ сердцъ дъйствіемъ Пресвятаго Духа и подъ Его благодатнымъ наитіемъ растуть и распускаются, - цвѣты святыхъ чувствъ и расположеній, которыми должно быть преисполнено сердце христіанина, и которые справедливо называются райскими, небеснымъ насажденіями въ сердцъ нашемъ, и т. д. 1). Или говоря проповъдь въ большомъ селъ Нижнемъ Ландехъ, Гороховскаго уъзда Владимірской епархіи 27 іюня 1864 года, благопопечительный о спасеніи своей паствы архипастырь-проповъдникъ наставляетъ жителей означеннаго села следующимъ образомъ: "Утешаюсь слыша, что вы все чисты по въръ, --и нътъ между вами ни одной души, зараженной кривотолкованіями раскольническими. Но блюдитесь, христіане православные, да не како яко же змій Еву прельстиль. лукавством своим, тако истльють разумы ваши от простоты (2 Кор. 11, 3). Много лжи распускають раскольники, надъясь ею, какъ сттью лукаваго, обольстить довтрчивыхъ. Смотрите, держитесь какъ на стражъ. Слышу, что не далеко отсюда есть коноводы ихъ. Такъ сами ли они дойдутъ до васъ, или вы стороною услышите ръчи ихъ: не върьте ни чему. -- У нихъ все ложь.-Правая сторона у насъ. И далее въ общихъ чертахъ опровергаеть заблужденія и кривотолкованія раскольническія, но затемъ лишь, чтобы дать православнымъ хотя некоторыя предосторожности противъ раскольниковъ и въ видахъ убъжденія ихъ твердо стоять въ православной вірів 2). Подобнымъ же образомъ и касаясь современныхъ событій внутренней политики Отечества, святитель Өеофанъ не столько раскрываетъ ихъ собственный (историческій) смысль и значеніе, сколько бли-



<sup>1)</sup> Слова къ Тамб. пастов, вып. I, стр. 268 и дал.

<sup>2)</sup> Слова кв Владимір. пастов, стр. 354 и дал. Срав. также другія проповыля этого рода на стр. 394 и дал., 416 и дал. др.

жайшее примѣненіе ихъ къ религіозно-нравственной жизни слушателей <sup>1</sup>), и т. д. Наконецъ, что касается до преобладающаго въ проповѣдяхъ преосв. Өеофана элемента нравоучительнаго съ оттѣнкомъ аскетическимъ, то мы его будемъ имѣть въ виду при общей характеристикѣ святителя какъ моралиста по его писаніямъ вообще, къ дальнѣйшему обозрѣнію которыхъ мы и переходимъ теперь.

Являясь замѣчательнымъ и своеобразнымъ проповѣдникомъ—моралистомъ, который, какъ проповѣдникъ, и обладалъ замѣчательнымъ даромъ слова <sup>2</sup>) и былъ, можно сказать, однимъ изъ немногихъ, которыхъ, какъ мы замѣчали раньше, нарочито шли слушать и внимательно слушали и люди изъ образованнаго класса (особенно въ Петербургъ) и простецы (въ Тамбовской и Владимірской епархіяхъ), и о проповѣдяхъ котораго дѣлаемы были самые лестные отзывы печати при самомъ первомъ появленіи ихъ въ свѣтъ <sup>3</sup>), преосв. Өеофанъ является

<sup>1)</sup> См. для сего, напр., проповѣди его въ собранів Словь къ Владимір. паствю стр. 411 и дал., 431 и дал., 515 и дал. и др.

<sup>2)</sup> Преосв. Өеофанъ свободно излагалъ мысли своихъ проповъдей въ устномъ словъ, по воспоминаніямъ непосредственныхъ слушателей его (напр. профессора Москов. дух. академін П. И. Цвъткова, не разъ упомянутаго о. С. І. Никольскаго и др.) и ръдко нуждался въ помощи тетрадъи, на которой написана проновъдь и которую онъ про всякій случай всегда почти держалъ на готовъ вложевною въ бархатиую напку. Вышедши изъ хорошей школы великаго проповъдника — архіепископа Херсонскаго Иннокентія (въ бытность послъдняго ректоромъ. Кіевской духовной академін), преосв. Өеофанъ былъ и хорошимъ импровизаторомъ.

<sup>3)</sup> Такъ напр. вотъ отзывъ издатели Домашисй Беспды В. И. Аскоченскаго о первомъ собранін пропов'ядей преосв. Ософана (Спб. 1859): "Жителямъ Петербурга знакомо это полное вышняго помазанія слово архимандрита (пывъ преосвящ. Тамбовскаго) деофана. Мы хорошо помнимь тв отрадныя впечатявнія, какія каждый разъ выносили изъ храма Божія, прослушавъ одну изъ проповедей его. Не от препрытельных в челостческія премудрости словеста, не въ выспренних отваеченіяхъ, мало приложимыхъ къ жизни, пе въ витіеватости слововыраженія искаль онъ матеріаловъ для своихъ вдохновительныхъ рачей, а изъ среды насъ, изъ среды крушенія и произволенія духа нашего браль онь ихъ и поднося къ свъту Евангельской истины обыденныя явленія жизни человіческой, невольно внушаль ужась и отвращение въ тому, что, по разселянности и легкомыслию, почиталось мало значущимъ или превратно понимаемымъ. Движение мысли современной, выражающееся въ вопросахъ, возникающихъ постепенно, находило въ нашемъ проповъднивъ върнаго цънителя и строгаго, нелицепріятнаго судію. Мы хорошо знаемъ, какъ къкоторыя изъ ръчей преосвящ. Ософана тревожили новъйшихъ прогрессистова, изъ подъ руки метавшихъ въ проповедника ребяческие софизмы

и выдающимся богословомъ-систематикомъ. Въ этомъ отношенін мы имбемъ отъ него, кромб множества мелкихъ разнаго рода трактатовъ и отделовъ въ проповедяхъ, и целыя системи богословскаго содержанія. Сюда относятся, ближе всего, уже извъстные намъ систематические отдълы въ Письмахо о христіанской жизни, Путь ко спасенію, трактать: Что потребно покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія, Начертанія христіанскаго нравоученія и нік. др. по первоначальному составленію своему относящіеся къ наиболье раннему періоду учено-литературной діятельности преосв. Өеофана, хотя напечатанные и въ разное, отчасти позднейшее, время. Это суть все плоды его разработки системы нравственнаго (н отчасти пастырскаго) богословія, которое онъ преподаваль въ С.-Петербургской духовной академін за 1844—1847 годы. За тімъ сюда же мы должны отнести и некоторые, по времени составленія принадлежащие къ болъе позднему періоду той же дъятельности, трактаты изъ области догматического богословія и отчасти психологіи (Психологію съ логикою преосв. Өеофанъ преподаваль въ Новгородской семинаріи, а догматическое богословіе-въ бытность ректоромъ Олонецкой духовной семинаріи и С.-Петербургской духовной академіи). Сюда относятся, кромф упомянутыхъ отдёловъ въ проповёдяхъ, кроме разсужденій о св. Троицъ и другихъ догматическихъ предметахъ въ письмахъ его, особенно такіе труды, какъ Душа и Ангель не тыло, а духт. Здёсь преосв. Өеофанъ, исходя отъ опроверженія неправильнаго мивнія о семъ предметв, заключающагося въ Слово о смерти и Прибавленіи къ нему, какъ мы замізчали раньше, и жалкое пустословіе, - знакъ, что слова его были мітки и попадали прямо въ цъль. На безличное и безхаравтерное никогда не гифваются и не возстають; оно всегда по плечу тъмъ, кто высоко не выросъ... Слава Богу, что слова преосвящ. **Феофана** появились теперь въ полномъ собранів; искренно желаемъ и впредь вкушать отъ медоточивыхъ словесъ его. На высокомъ поприще нинешнято его служенія жатва многа, а следовательно и деланія будеть не нало". Си. Домаши. Бесоду за 1859 г., вып. 46, стр. 458. Неблагопріятний отзывь о проповідяхь преосв. Ософана, на который прикровенно указываеть въ своемъ отзывъ В. Н. Аскоченскій, онъ самъ же и цитуетъ въ примічанін, ссылаясь на газету: Русскій Мірз за 1859 г. № 10, стр. 237 въ минмомъ письмѣ изъ Одессы.— Другіе (благопріятные) отзывы о пропов'адяхъ преосв. Өеофана разновременныхъ Собраній нхъ см. въ Страннико за 1860 г., №№ 8-10; 1862 г. № 2; 1869 г. № 3 и др.

систематически, на основаніи слова Божія и святоотеческихъ писаній, развиваеть мысль о совершенной безтілесности естества Ангеловъ и души человъческой. Какъ бы въ дополнение къ тому, весьма обстоятельныя сведения по психологии, т. е. ученію о душ'в человіческой преосвящ. Өеофанъ даеть еще въ Письмахь о томъ, что есть духовная жизнь и какь на нее настроиться, и именно систематическое раскрытие этихъ свъдвній идеть въ письмахъ, начиная съ V и кончая VIII, а за темъ и до XV. По другимъ отраслямъ наукъ богословскихъ систематическихъ изследованій и разсужденій въ отдельномъ видъ между произведеніями пера преосв. Өеофана мы не видимъ; труды же его по св. Писанію и патрологіи являются не столько систематическими, сколь относящимися къ разработкъ этихъ предметовъ, какъ источниковъ богословія 1). По богословію основному и обличительному мы имфемъ лишь отдъльные случаи раскрытія мыслей или полемики въ писаніяхъ преосв. Өеофана, если не считать его Писемо ко одному лицу от С.-Петербурнь по появлении тамт новаго учителя въры (Пашкова). То же должно сказать и о гомилетик вкакъ наукъ (не принимая въ разсчетъ самыхъ проповъдей святителя) и области церковнаго права. Поэтому въ настоящій разъ у насъ естественно рѣчь можетъ итти лишь о системахъ богословія догматического и правственного.

Строго говоря и по догматическому богословію такой системы, какъ по нравственному богословію, преосв. Өеофанъ не оставиль; но его упомянутый трактать о природь ангеловь и души человьческой такъ важень и такъ своеобразень въ рышеніи подлежащаго вопроса, что мы считаемъ неудобнымь обходить его въ настоящемъ отдъль нашего очерка.—Брошюры: Слово о смерти и Прибавленіе къ нему въ отношеніи къ этому вопросу стремятся утвердить мысль о томъ, что одинъ только Богъ есть чистый, безтълестный духъ, а всъ прочія такъ называемыя духовныя существа, какъ напр. ангелы (добрые и злые) и душа человьческая, духовны только относительно и



Объ изследованіяхъ (вебольшихъ) въ области системъ этихъ наукъ будетъ сказано въ свое время.

именно въ отношеніи къ своей невидимости для нашихъ тѣльсныхъ, грубо-вещественныхъ очей, сами же по себъ, по своей природь, также телесны, хотя и тонкое, эфирное имъюзъ тело, способное съ быстротою молніи пробегать видимыя пространства, проникать сквозь вещественныя преграды (двери. ствны и проч.), но не способное быть въ одно и то же время въ одномъ и томъ же мъстъ, имъющее какія бы то ни было очертанія и под., что доказывается будто бы явленіями ангеловъ въ томъ или другомъ образъ, словами св. Писанія о томъ, что они слышать, видять то или другое, соприкасаются съ міромъ видимымъ такъ или иначе и проч., свидътельствами святоотеческихъ писаній, Четіихъ-Миней и проч. о природѣ и явленіяхъ ангеловъ и наконецъ соображеніями разума о томъже. Преосв. Өеофанъ сильно возстаетъ противъ этого новшсства и въ защиту древне-церковнаго, преподаваемаго и въ православномъ догматическомъ богословій и въ православныхъ катихизисахъ, ученія о совершенной безтвлесности естества ангеловъ и души человъческой, тонко разбираетъ всъ соображенія и доводы противной стороны, внимательно разсматриваеть всъ приводимыя ею въ свою пользу основанія и доказательства изъ св. Писанія и святоотеческихъ писаній и въ заключеніе всего приходить къ отрицанію всякой, хотя бы тонкой телесности ангеловъ и души человъческой и къ признанію полной ихъ безтелесности. Но всматриваясь затемъ внимательнее въ изданныя посл'в помянутаго трактата упомянутыя же выше Письма о томъ, Что есть духовная жизнь и проч., мы замьчаемъ какъ бы некоторое противоречие автора писемъ съ темъ, что имъ же писано было въ трактать: Луша и ангело не тыло, а духъ. Въ этихъ письмахъ онъ, напримъръ, въ XIII письмъ говорить: "Если вы не забыли, --- когда-то я заводиль съ вами ръчь о нъкоей тонкой-претонкой стихіи, которая тоньше свъта. Зовутъ ее эфиръ. И пусть; не въ имени дело, а въ признаніи, что она есть. Я признаю, что такая тончайшая стихія есть, все проникаеть и всюду проходить, служа последнею гранью вещественнаго бытія. Полагаю при семъ, что въ этой стихін витаютъ всѣ блаженные духи-ангелы и святые Божіи, сами будучи облечены въ нъкую одежду изъ этой же стихіи. Изъ

этой же стихін и оболочка души нашей (доразумівайте при семъ словъ и духъ, который есть душа души нашей человъческой). Сама душа-духъ, невещественна; но оболочка еяизъ этой тонкой вещественной стихіи. Тъло наше грубо; а та оболочка души-тончайшее есть, и служить посредницею между душею и теломъ. Чрезъ нее душа действуетъ на тело и тело на душу. Но объ этомъ я мимоходомъ говорю. Удержите только въ мысли, что душа имъетъ тончайшую оболочку, и что эта оболочка такая же и у нашей, какая у всъхъ духовъ. Изъ этого вамъ не трудно уже вывесть заключеніе, что та всемірная тончайшая стихія, изъ которой эти оболочки и въ которой витаютъ всѣ духи, есть посредница и для взаимнаго общенія нашихъ душъ и духовъ тіхъ 1). Это кажущееся противоречие трактату, котораго уже самое заглавие Душа и ангеля не тъло, а духя 2) отрицаетъ всякую телесность въ ангелахъ и душъ человъческой и замъчали нъкоторые, тъмъ болъе, что подобныя мысли святитель Өеофанъ высказываль уже и раньше, въ Иисьмах о христіанской жизни, въ сочиненіи: Путь ко спасенію и др. Въ видахъ устраненія мысли объ этомъ противоръчіи преосв. Өеофанъ еще въ концъ 1869 года, когда его трактать: Душа и ангель не тьло, а духь, только что вышель изъ печати отдъльною книгою, посылая эту книгу въ Кіевъ къ о. протојерею Н. И. Флоринскому, писалъ ему: "Споръ о душћ. Вся книга моя направлена къ доказанію, что естество души и ангела не можетъ быть вещественно. Но иное дело естество, иное-образъ бытія. Кто не хочетъ принимать душу безъ оболочки: тотъ пусть допускаетъ сію оболочку помимо естества души, которое должно быть духовно. Допустивъ оболочку-тонкую, эфирную, получить форму и останется доволень 3). Затвиъ, вслёдъ за появленіемъ помянутыхъ Лисемо о томъ, Что есть духовная жизнь и проч., преосв. Өеофанъ, имъя въ виду другую подобную же сторону дела, писалъ отъ 2 мая 1878 года къ глав-

<sup>1)</sup> Что есть духовная жизнь и какь на нее настроиться. Инсьма. Стр. 51—52 Изг. 2-е Одесса, 1886.

<sup>2)</sup> А въ "loмauneй Беспото это заглавів выражено еще сильнъе: Душа и анцель не есть нючто тилесное, а чистый духь.

<sup>3)</sup> См. Воскресное Чтеніе за 1894 г., № 25, стр. 404.

ному дъятелю по изданію Авонцами его писаній отцу Арсенію: "Очень жалью, что вы смутились, и темъ паче, что никакого ныть основанія къ смущенію. Еслибъ я говориль, что у насъ внутри душа, да и только, и потомъ прибавилъ, что она одинаковаго происхожденія съ душею животныхъ: то следовало бы смутиться. А я говорю, что у насъ внутри душа составляеть низшую сторону тамошней внутренней жизни, а высшую составдиеть духь, иже оть Бога, богоподобная, равноангельская сила, --- которая и составляеть характеристическую черту человъка. Следовательно тугъ не чемъ смущаться, опасаясь низвесть человѣка въ рядъ животныхъ 1/3. Обычно мы говоримъ: душа-душа. А по существу дела следовало бы говорить: душа-духъ или духъ-душа. Принимая слово душа яко духъдуша, я никакъ не скажу, что она одного происхожденія съ душею животныхъ: ибо духъ отъ Бога, а принимая ее отдельно отъ духа, говорю такъ. Когда Богъ творилъ человека, то образоваль прежде тело изъ персти. Это тело что было? Глиняная тетерька, или живое тело?-Оно было живое тело, -- было животное въ образъ человъка, съ душею животнаго. Потомъ Богъ вдунулъ въ него духъ свой,--и изъ животнаго сталъ человъкъ-ангель въ образъ человъка. Какъ тогда было, такъ и теперь происходять люди. Души отраждаются отъ родителей, или влагаются путемъ естественнаго рожденія, а духъ вдыхается Богомъ, который вездъ есть.-И не понимаю, чъмъ туть смущаться?! Да вы когда говорите, что человъкъ есть животное, мясо ли одно разумвете, или всю животную жизнь.-Конечно, всю животную жизнь, и съ душею животною. А прибавляя къ сему: разумное-что означаете?-То, что хотя человъкъ тоже съ одной стороны, что животное съ душею животною; но съ другой -- онъ несравненно выше животнаго, ибо имбетъ разумъ-- уобу-- что совершенно соотвътствуетъ слову--

<sup>1)</sup> Срав. въ письмѣ IX: «Душа человъческая, хотя и сходна съ душею жевотныхъ въ низшей своей части, но въ высшей она несравненно превосходнъе ея.... Вотъ почему внутри себя мы замъчаемъ, кромѣ того, что видится у животныхъ,—и то, что свойственно душъ человъка одуховленной, а выше еще—то, что свойственно собственно духу». Уто есть оуховная жизнъ и проч. стр. 33 и 34. Одесса, 1886. Срав. также стр. 36 и др.

духъ. Сказать: животное разумное есть тоже, что сказать: животное одуховленное. Св. отцы различаютъ—духъ, душу и тъло: Антоній великій, Исаакъ Сиріанинъ, Ефремъ Сиріанинъ и другіе. Они не говорять какого свойства суть души наши. Но сопоставляя то, что пишеть св. Антоній о родахъ живыхъ тварей, навожу, что по его разуму душа наша одной породы съ душею животныхъ. Извольте читать его 166 пунктъ изъ числа 170-ти. Вотъ сводъ всего:

Живыхъ существъ четыре вида:

- 1. Ангелы...
- 2. Люди, кои имъютъ: умъ, душу, дыханіе
- 3. Животныя, кои имфють душу, и дыханіе
- 4. Растенія имѣютъ

жизнь.

Извольте сводить: дыханіе, дыханіе, жизнь... Это все въ разныхъ классахъ существъ: растеніяхъ, животныхъ и людяхъ, но есть одного рода и свойства природы... назовемъ ес-органическая жизнь. - Душа - душа, - тоже одного порядка есть, хотя стоить, находится въ разныхъ классахъ существъ-въ животныхъ и людяхъ, -- но тоже есть одной природы. -- За тъмъ--умъ-пиельская сила тоже одной природы.-Вывожу, что по святому Антонію душа наша одного ранга съ душею животныхъ. Что насъ отличаетъ, это есть умъ, что я называю духъ. Пересмотрите всв пункты св. Антонія, гдв онъ говорить объ умъ. Все, что онъ говорить объ умъ, я отношу къ духу... И выражаю то почти теми же словами, утверждая вместе съ нимъ, что тотъ и есть настоящій чоловъкъ, кто живетъ по духу,-что св. Антоній выражаеть: по уму.-Такъ совершенно нътъ никакого основанія вамъ смущаться. -- А что сказано: на одинъ градусъ 1): такъ вольно же вамъ понимать это, какъ черточку на градусникъ. Ангелы, на сколько выше насъ?на градусъ, --- какъ и мы выше животныхъ на градусъ. Градусъ-замъните словомъ степень... выдетъ на одну степень.-Кто придирается къ словамъ, упуская изъ вниманія мысль?!--

<sup>1)</sup> Такъ было въ первомъ изданін Писемя о томъ Что есть духовная жизнь и проч. Во второмъ изданів: «Душа человъческая дълаеть насъ малымъ нъчимъ выше животныхъ, а духъ являеть насъ малымъ нъчимъ умаленными отъ ангеловъ». См. стр. 36 изданія 2-го (Одесса) 1886).

Что говориль вамь ученый писатель, будто воспользуются симь словомъ матеріалисты и дарвинисты... то это имъ не удастся. Отъ чего производять человека отъ животныхъ-обезьяни?отъ того, что не различають въ человъкъ души отъ духа.-Замъчая, что душа наша схожа съ душею животныхъ, они и бредять: ино-душа одна, стало и весь человъкъ отъ нихъ же выродился". А когда мы настоимъ на различіи духа отъ души, и характеристику человъка перенесемъ въ духи: тогда вся теорія Дарвина-падеть сама собою. Ибо въ происхожденів человъка надо объяснить не то одно, какъ происходитъ его животная жизнь,---но то паче, какъ происходить онъ, яко духовное лице въ животномъ тълъ съ его животною жизнію и душею. Да попросите сего ученаго получше изложить свои надоумънія. Я ему отвъчу все полно. И увъренъ, что онъ согласится на мои объясненія. Его поразило вірно то, что привыкши подъ душею разумьть и высшія стороны человьческой жизни, онъ никакъ не могъ понять, какъ можно душъ назначать такой невысокій рангь. Но когда выяснится, что пиша такъ, я подъ душею разумелъ не высшую, а низшую сторону нашей внутренней жизни, то полагаю, что онъ помирится съ такимъ образомъ выраженія. -- Между тъмъ сообщите ему прописанное вамъ, --- или дайте прочитать. --- Изъ всего сказаннаго следуеть, что вамь не бояться надобно распространять книгу, а спешить распространить, какъ противоядіе нелепымъ мненіямъ о человъкъ. Говорю такъ по искреннему моему убъжденію.-И не извольте останавливать хода продажи. Пусть идетъ. Только опечатки приложите. И еще повторяю вамъ: не слушайте никого, особенно этого ученаго, всполошившагося не знать изъ за чего, пока онъ не голословно, а обстоятельно не изложить своихъ недоумъній, и не получитъ отъ меня разъясненій" 1). И въ другой разъ, — тому же лицу: "Получилъ и я нашу книгу... то же въроятно возвратно... одну изъ посланныхъ вами. Смотрю-наша книга; но ни письма... ни намека. Спрашиваю послушника: это откуда?—Туть вмёстё съ книгами. Въ тюке? Нътъ, -- бумажкой обернута. Неси-ка бумажку. Несетъ. И что

<sup>1)</sup> Душеп. Чтеніе за 1894 г., № 10, стр. 252—255.

же? Рука Николая Васильевича 1). Ба! ба! ба!—Такъ вотъ онъ, возвращающій назадъ книги, -- ученый мужъ!? -- Помните, Божія Матерь прошла мимо келліи старца, по причинѣ той, что у него была книга съ статьею Несторія противъ Пресвятыя Богородицы!! Такъ вотъ и Николай Васильевичъ все разсылаетъ наши книги поскоръе изъ своей келліи, боясь, что минуетъ его келлію-кто?-ну-кто нибудь великій. Если моя догадка справедлива, то все что вы писали-и бъды, и развращеніе народа, и чай посл'єдняя година... все это только мерещится въ головъ нашего добръйшаго ревнителя. Потому вамъ ръшительно вниманія на его ръчь и мижніе обращать не слъдуетъ. Догадываюсь, что вы послали къ нему книжку, прося сказать что нибудь-и напечатать. И то что вы писали, было ответомъ его.-Правда ле?-Что онъ написаль, все пустошь. Пошлите къ редактору Церковнаго Въстника что съ Христ. Чтен. выходить Андрею Ивановичу Предтеченскому<sup>2</sup>), книгь, -и просите его сказать что либо о семъ изданіи. Объясните, что книга писана мною, - направлена вся противъ Редстока, сколько онъ мнв извъстенъ. Редстокъ все толкуетъ о духв жизни-крови. Вотъ тутъ объяснено, что есть духовная жизнь, и какъ ее достигнуть, и о Редстокъ помянуто только въ одномъ письмъ... будто мимоходомъ 3). Помяните, что я вамъ совътоваль къ нему обратиться, и самъ бы написаль, да не знаю, когда пошлете къ нему книги. Но это все едино.--Хоть на книгѣ не обозначено, что она мое есть дѣло; но я не прочь чтобы онъ дълая отзывъ-указаль на меня, какъ на автора.--Пришлите также къ ректору Академіи Петербургской 4), и то же просите, не вздумаетъ ли онъ что-либо сказать. Онъ однъхъ со мною мыслей о духовной жизни. И ему тоже объясните, что редактору... и тоже помяните, что я совътовалъ вамъ къ нему обратиться. - Они тамъ переговорятъ съ собою. - Чтобы снять

<sup>1)</sup> Elaruna.

<sup>2)</sup> Профессору С.-Петерб. дух. академів (съ 1855 по 1885 годъ), скончавшемуся из 1893 году.

<sup>3)</sup> Именно, см. письмо LXIX, стр. 265 и дал. Одесса, 1886.

<sup>4)</sup> Протојерею 1. .1. Янышеву, ныит протопресвитеру и духовивку Ихъ Императорскихъ Величествъ.

вину распространенія ереси съ Авонцевъ—я согласенъ, чтобы печатая объявленія вы прибавляли сочин. еписк. Өеофана <sup>1</sup>). Послѣ этого ужъ всѣ каменья будуть бросать въ одного меня" <sup>2</sup>). Такимъ образомъ помянутое противорѣчіе есть только кажущееся и легко разрѣшается съ принятіемъ во вниманіе ученія святителя Өеофана, съ одной стороны, о трехчастномъ составѣ человѣка—изъ духа, души и тѣла, а съ другой, о различіи между естествомъ души и образомъ бытія ея.

Относясь къ области богословія догматическаго <sup>8</sup>), разсужденіе преосв. Өеофана о естествъ души и Ангела касается. какъ мы замъчали мимоходомъ, и области философіи, именно психологіи, или, точнье, пневматологіи. Въ этомъ разсужденіи весьма много имъется тонкихъ и глубокихъ соображеній и мыслей философскихъ, замътна всюду весьма сильная способность автора къ философскому анализу мыслей противника; но при всемъ томъ и въ отношеніи къ философіи, какъ въ отношеніи къ догматическому богословію, разсматриваемое разсужденіе представляется отнюдь не систематически развитымъ въ положительномъ смыслѣ, богословскимъ или философскимъ трактатомъ, а скорве полемическимъ въ отношении къ той и другой научной области. Это было, какъ говоритъ самъ авторъ въ заключеніе трактата, его "посильное бореніе съ новымъ ученіемъ, въ полномъ желаніи чтобъ оно одно осталось безъ субъекта и исчезло, какъ исчезають вдали блуждающіе огни, не оставляя замѣтнаго слъда" 4). Такъ точно приходится смотръть въ общемъ и на другіе труды или отдёлы въ писаніяхъ преосв. Өеофана, отнесенные нами или относящіеся къ области богословія догматическаго. Преосв. Өеофанъ, какъ мы отчасти и говорили уже, весьма часто затрогиваль и решаль более или менье важные догматические вопросы, сознаваль глубоко важность ихъ какъ самихъ въ себъ, такъ и для жизни собствен-

<sup>1)</sup> Такт и дъйствительно объявляемо было въ последующее время.

<sup>2)</sup> Душепол. Чтен. 1894 г., № 10, стр. 255—257.

<sup>3)</sup> Не дароми въ трактатъ: Луша и Атель не тило, а духъ не только приводятся, но и разбираются между прочимъ положения изъ системъ догматическаго богословия св. Іоанна Дамаскина, преосв. Макария (Булгакова) и др. См. напр. стр. 21 и дал., 175 и дал. и др. по Афонскому изданию. Москва, 1891.

<sup>4)</sup> См. то же изданіе, стр. 210.

но и имълъ нъкоторое время въ виду даже самъ составить если не догматическое богословіе, то по крайней мфрф нфчто въ родъ катихизиса или изложенія догматовъ въры въ катизическихъ бесъдахъ. Такъ, помимо упомянутыхъ уже раньше и другихъ отдёловъ догматическаго содержанія въ проповёдяхъ и иныхъ сочиненіяхъ преосв. Өеофана 1), вотъ хотя немногія строки изъ неизданныхъ писемъ его къ Ст. Онисимовичу Бурачку и его дочери Ольгъ Степановнъ въ доказательство этого. Къ последней отъ 7 іюня 1892 года преосв. Өеофанъ писалъ между прочимъ: "Перечитываете Катихизисъ. Се-добръ! И такъ по часту въ умъ перебирать догматы очень благотворно. Всъ, самыя сильныя побужденія къ доброй жизни по заповъдямъ Господа исходятъ изъ растворенія вниманія созерцаніемъ св. догматовъ. Да поможетъ вамъ Господь въ семъ св. деле 2). А къ Ст. О. Бурачку отъ 29 апръля 1875 года съ обычнымъ своимъ смиреніемъ писалъ: "О, какую вы мнѣ задаете работу?! Мнъ дурню за это браться?! Тутъ нужна голова семи пядей во лбу, а въ моемъ лбу и пол-осьмушки не будетъ. Не разъ и мнъ приходило въ голову сдълать, что вы предлагаете, только не катихизись, а простое изложение въры и дъла спасения въ бесъдахъ-самыхъ простыхъ. Да все нынче-завтра. И прозавтракалъ сколько летъ. - И добро бы дело делалъ, а то баклуши все билъ. Благо что попалось подъ руки толкование 3)... Протолкуемъ весь Новый Завътъ, —затъмъ Псалтирь, —Притчи, Пророковъ. -- И тогда уже Катихизисъ. -- Катихизисъ считаю дъломъ великой важности. - Не прочь; но можетъ быть, и не мнъ это сдълать" 4). Дъло иное, - Нравственное богословіе.

И. Корсунскій.

(Окончаніе будеть).



<sup>1)</sup> См. напр. доказательства бытін Божін въ Мыслях на каждый день юда по шерк. чт. изв слова Божія, стр. 224, 230, 303 и дал. и др.; тамъ же стр. 167 и дал. объ участін всёхъ Трехъ Лицъ Св. Тронцы въ дёлё спасенія, и др.

<sup>2)</sup> Пясьмо въ числе другихъ сообщено Ольгою Степановною Бурачекъ пишущему эти строки.

<sup>3)</sup> Изъ предшествующаго мы знаемъ, что въ это время (въ 1875 г.) преосв. Өеофанъ занятъ былъ толкованіемъ Св. Писанія.

<sup>4)</sup> Письмо это, не изданное досель, сообщила намъ также многоуважаемая О. С. Бурачекъ.

#### ЧУДОТВОРНЫЙ ОБРАЗЪ КАПЛУНОВСКОЙ БОЖІЕЙ МАТЕРИ.

(ИСТОРИЧЕСКАЯ СПРАВКА).

Въ № 24 "Церковнаго Въстника" за текущій годъ 1) было сообщено, что преосвященный Илларіонъ, епископъ Полтавскій н Переяславскій, вибстб со всимь духовенствомъ полтавской епархін изготовиль въ даръ и молитвенное благословеніе новому броненосцу "Полтава", спускъ и освящение котораго предполагались 27 іюня сего года (въ день воспоминанія побъды Петра Перваго надъ шведами подъ Полтавою), роскошный складень, изъ серебра, художественно исполненный въ русско-византійскомъ стилѣ XVII вѣка. Въ центрѣ складня помѣщенъ образъ — точная копія съ Каплуновской иконы Божіей Матери. бывшей въ Полтавскомъ бою съ Петромъ Великимъ. Этотъ образъ, а равно и другія двѣ иконы преп. Самсона (память его тоже 27 іюня) и Николая Чудотворца (покровителя плавающихъ), помъщенныя въ растворахъ складня, первая - съ правой стороны, вторая-съ лѣвой, облечены въ серебряно-вызолоченныя, чеканной работы, ризы съ эмалевымъ украшеніемъ.

Упоминаемый въ этомъ сообщени образъ Каплуновской иконы Божіей Матери принадлежить къ числу историческихъ высокочтимыхъ святыхъ Слободской Украины, входившей въ составъ обширной бълогородской епархіи (бълогородская епархія обнимала нынѣшнюю Харьковскую епархію и большую часть курской). На ежегодныя доходы отъ Каплуновской иконы не только содержалось, и при томъ безбѣдно, служившее при ней духовенство, но еще значительная часть ихъ (до 600 руб.) отправ-

<sup>1)</sup> См. еще прибав. къ "Церковнымъ Вѣдомостямъ", издав. при св. Сичолъ 1894 г., стр. 890.

лялась, по опредъленію св. Синода, сначала на содержаніе бълогородскаго духовнаго училища, а съ 1840 года на Харьковскій коллегіумъ <sup>1</sup>). Въ виду этого, желая познакомить нашихъ читателей съ мало кому извъстной исторіей явленія и

<sup>1)</sup> См. "Молодикъ" на 1840 годъ, Украинскій литературный сборникъ, вздав. въ Харьковъ И. Бецкимъ. — Преосвящен. Епифаній (Твхорскій), епископъ бълогородскій и обоянскій, усмотрівль, что въ с. Каплуновкі ахтырскаго полка, при чудотворномъ образѣ Божіей Матери много находится дорогихъ привѣсовъ, а причтъ приходской церкви получаетъ много дохода съ молебновъ, и просилъ позволенія у св. Синода воспользоваться этими привъсами и доходомъ въ пользу своихъ бълогородскихъ школъ. Св. Синодъ далъ съ своей стороны полное разръmeнie пользоваться этимъ источникомъ содержанія. Указомъ своимъ отъ 20 ноября 1724 года въ Бългородъ въ отвътъ на просьбу преосвящ. Епифанія св. Синодъ опредълнаъ: «привъсы, какъ запрещенные закономъ, отобрать на содержаніе школь, а для молебновь опредълить ісромонаховь архісрейскаго дома, которымъ и собирать всь молебные доходы съ надлежащими записями въ книги, и что собрано будеть, по присылкь въ домь, употреблять на означенныхъ школьныхъ учителей и учениковъ содержаніе, а въ другіе расходы отнюдь никуды не держать; членамъ причта каплуновскаго довольствоваться своими обычными церковыми доходами и въ сборы јеромонаховъ архіерейскихъ не вступаться». Св. Синодъ не побоялся въ этомъ случай отминить даже распоряжение внязя Меньшикова, который когда-то, по просьбь каплуновского причта, самъ разръщиль ему пользоваться доходами отъ нконы, принадлежавшими раньше актырскому монастырю (Сборн. постанов. IV, № 1421). При обращения въ 1724 году каплуновсвихъ доходовъ на содержание харьковского коллегіума, для сбора ихъ назначень быль іеромонахь, человікь доброжелательный и неподозрительный". Бізгородскіе преосвященные Іоасафъ II (Миткевичъ) и членъ св. Синода, Порфирій (Крайскій), подчинили надзору этого іеромонаха мастный причть каплуновской цервви. Преосвящ. Самунлъ (Миславскій), епископъ білгородскій, впослідствін митрополить Кіевскій, указомъ 1770 года, опредълнят для служенія при Каплуновской иконъ молебновъ, акаенстовъ и всенощныхъ бдъній уже двухъ іеромонаховъ, которымъ была дана приходорасходная заинурованная книга (Пр. Соляцева "Очеркъ исторіи харьковскаго коллегіума", Харьковъ, 1881 г., стр. 39). Однако доходы отъ Каплуновской иконы не всегда употреблядись по назначении, такъ какъ собиратели ихъ по временамъ бывали «старательными, токмо себъ единымъ, а не обществу». Такъ, отъ 3 февраля 1757 года начальство коллегіума просило преосвященнаго Луку (Конашевича), епископа бългородскаго, о замънъ неблагонадежнаго діавана каплуновской церкви Кришпвискаго, посланнаго въ эту церковь дія собиранія денегь отъ подаянія прітажающихъ богомольцевъ и съ продажи свъчъ, ладону и оливы", другимъ болъе честнымъ человъкомъ, "дабы, за неприходомъ съ Каплуновки денегъ, коллегіумъ не виблъ бы скудости". На эту просьбу преосвящ. Лука отвътвать указомъ (отъ 16 февр. 1757 г.), новельвавшимъ коллегіумскому начальству выбирать изъ іеромонаховъ добросовъстнаго человъка для сбора въ пользу коллегіуна каплуновскихъ доходовъ. Впоследствін отъ коллегіуна нало-по-налу отошли эти доходы (Солицевъ, стр. 59).

чудотвореній Каплуновской иконы Божіей Матери, сообщаемъ здісь ніжоторыя историческія данныя, относительно этой иконы.

Исторія чудеснаго явленія Каплуновской иконы Божіей Матери стоитъ въ связи съ основаніемъ въ 1688 году въ с. Каплуновкъ, богодуховскаго уъзда, харьковской епархін, перваго храма въ честь Рождества Пресвятыя Богородицы 1). Основателемъ его быль ахтырскій полковникъ Иванъ Перекрестовъ, получившій незадолго предъ тёмъ по жалованной грамот в землю вблизи г. Ахтырки и назвавшій образовавшееся здісь поселеніе малороссійскихъ казаковъ, или, какъ иначе они назывались, днъпровскихъ черкасовъ, по имени казака Каплуна, -- Каплуновкою. За годъ до постройки храма явился къ полковнику на службу изъ негостепріимной тогда Польши нікто Иванъ Ильичъ Умановъ, —по всей въроятности, выходецъ изъ г. Умани, Кіевской губерніи. Въ следующемъ году Иванъ Умановъ упросилъ полковника исходатайствовать ему у духовнаго начальства і ерейскій сань, и въ 1688 году онъ быль посвящень митрополитомъ бълогородскимъ, Аврааміемъ, во священники къ каплуновской церкви. Этого-то іерея Божія и удостоила Царица Небесная явленія чудотворнаго Своего образа <sup>2</sup>). Воть какъ это было.

Въ рапортъ изъ конторы Харьковскаго Коллегіума въ бълогородскую консисторію отъ 12 апръля 1766 года значится: "Сего апръля 6 дня указомъ Ея Императорскаго Величества (Екатерины II) изъ оной Преосвященства консисторіи Харьковскаго Коллегіума въ контору вельно оной конторъ учинить обстоятельную справку: явленіе чудотворной Богоматери Каплуновской въ которомъ именно году, мъсяцъ и числъ все послъдовало, а по учиненіи оной справки въ консисторію въ неукоснительномъ времени съ точнымъ изъясненіемъ отрепортовать къ

і) Ныні существующій въ с. Каплуновій большой каменный храмъ, въ честь Рождества Богородицы, построенъ, подъ особеннымъ наблюденіемъ св. Синода, спустя сто літь послі перваго, въ 1788 году, главнымъ образомъ на средства тогдашняго каплуновскаго владітеля Іеремін Переврестова-Осипова и жены его Клизаветы Степановны—урожденной Коновпицыной. Освященъ храмъ въ 1798 году. (Преосвящ. Филарета "Историко-статистич. описан. Харьковск. епарх.", отд. III, стр. 241—243).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Филареть стр. 243. 4.

докладу Его Преосвященству; а понеже о том извыстія въ ономъ Коллегіумы ныть, того ради требовано показанной справки каплуновской церкви отъ начальника игумена Андрея, который сего жъ апръля 11 дня при доношеніи въ контору той же церкви священниковъ за руками представиль объявленіе, которое доношеніе и объявленіе, въ оригиналь при семъ рапортъ въ консисторію посланы".

Въ своемъ донесении начальникъ каплуновской церкви, игуменъ Андрей отъ 10 апръля 1766 года писалъ слъдующее: "въ полученномъ мною изъ оной конторы предложении вельно мнь испытать, нътъ ли при каплуновской церкви или оной церкви у священниковъ записокъ, также у старожиловъ справиться, котораго году, мъсяца и числа явленіе чудотворной иконы Богоматери Каплуновскія последовало, и эту справку прислать въ оную контору. На оное покорно доношу, что въ импьющихся при церкви записках въ началъ написано тако: "дъта 1691 августа въ 15 день въ праздникъ всерадостнаго Успенія Пресвятыя Богородицы, положенной бывшей священникомъ Іоанномъ иконъ Пресвятой Богородицы, на аналогіи и надспъвшу вечернему пънію, егда пришедше въ церковь по обычаю поклониться образу Пресвятыя Богородицы, и абіе узръхомъ истекшую слезу отъ леваго очеси, и оная слеза даже до трехъ дней на иконъ бысть, а потомъ присхла на иконъ сушимъ еще намъ въ великомъ удивленіи и ужаст о истекшей слезъ отъ святыя Ея иконы; по маль чась нъкая жена именемъ Параскева держима сущи бъснованіемъ, слыша о содъзвшемся чудеси, абіе притече съ върою въ храмъ и сотворенному священникомъ молебному пънію о ней предъ святой пконою Пресвятыя Богородицы, абіе исцёлё отъ насилованія діавольскаго, ощути въ себъ изпъленіе и отыде здрава, благодаря Бога и Заступницу Пресвятую Богородицу.-Священники же каплуновской церкви Іоаннъ Андреевъ да Петръ Демьяновъ Умановы объявили о первомъ чудотворномъ иконы явленіи и оное объявленіе за подписаніемь рукъ ихъ при семъ представляю. А изъ старожиловъ с. Каплуновки, кои въ то время въ совершенномъ возраств были и про то первое явленіе въдали бы, никого не сыскалось".

Въ объявлении или показании каплуновскихъ священниковъ Ивана и Петра Умановыхъ, значилось, что они, будучи внуками священника каплуновской церкви Ивана Уманова (собственно Иванъ былъ внукомъ Ивана Ильича Уманова, а Петръ уже доводился ему правнукомъ). слышали отъ отцовъ свояхъ (Андрея и Демьяна Умановыхъ), бывшихъ каплуновскими же священниками, о явленіи Каплуновскей чудотворной иковы Божіей Матери: "Въ 1689 году мъсяца сентября 8 дня помянутый дъда наша, (въ общемъ, конечно, значени слова) священникъ Іоаннъ видъяъ въ сонномъ видъніи нъкоего благольшило мужа, сказавшаго ему: третьяго дни придуть къ тебѣ три иконописца изъ Москвы съ иконами, и ты отъ связки отчисливши восьмую икону обмъни и у себе содержи. По ономъ видъніи объявленный священникъ Іоаннъ три сряду дни литургисая и третьяго дни идучи съ церкви увиделъ Русскихъ трехъ иконописцевъ и позвавъ въ свой домъ обмениль осьмую числомъ иконуту, которая понынѣ въ Каплуновкѣ обрѣтается, -- и цѣсколько времени въ домъ своемъ содержалъ; послъ того въ сонномъ же видъніи явилась ему нъкая великольпная госпожа, которая вельла оную икону въ церковь отнесть, куда оная тогожъ времени и отнесена, отъ которой часъ отъ часу бывають многія чудеса; такое явленіе и последовавшія многія чудеса отъ Каплуновской Богоматерней иконы обстоятельно всв написаны были въ особой книгь, но во время большой шведской войни. когда блаженныя памяти Императоръ Петръ Первый изволиль находиться на Украйнъ, то съ Его Императорскаго Величества извольнія, и оная икона была въ походь, а посль полтавской побъды знатно имяннымъ повельніемъ и съ объявленнымъ священникомъ Іоанномъ взята въ Москву и отправлена тамо въ "цату", а въ полгода отпущена на свое мъсто въ Каплуновку. съ которою вивств привезено находящееся по нынв при каплуновской церкви святое евангеліе (московской печати 1699 года) съ вырезанными на серебряномъ окладе таковыми словами: 1705 года февраля въ 26 день по указу Великаго Государя построено сіе евангеліе изъ Германдандской (т. с. Ингерманландской) канцелярів на Государевы деньги Ахтырскаго увал въ с. Каплуновку въ церковь Пресвятыя Богородицы въсомъ

серебра 15 фунтовъ 24 золотника, а на позолоту 35 червонныхъ. Списокъ же о первомъ чудотворной иконы явлении оставленъ тогда въ Москвъ помянутымъ священникомъ Іоанномъ въ домъ князя Александра Меньшикова для переписки, который оттуда въ Каплуновку не возвращенъ".

Разница между показапіемъ священниковъ каплуновской церкви и имѣвшимися при этой церкви записками, выдержку изъкоторыхъ приводить въ своемъ донесеніи каплуновскій игуменъ Андрей, легко объясняется тѣмъ, что въ первомъ идетъ рѣчь о самомъ первоначальномъ чудесномъ явленіи Каплуновской иконы Божіей Матери, тогда какъ въ послѣднемъ говорится собственно о чудотвореніяхъ отъ иконы, бывшихъ уже почти два года послѣ ея явленія.

Съ показаніемъ каплуновскихъ священниковъ, Ивана Андреева и Петра Демьянова Умановыхъ, вполнѣ согласны свѣдѣнія, находящіяся въ "Описаніи явленія и чудесъ св. иконы Каплуновскія, составленномъ въ 1744 году въ Харьковской академіи", на основаніи будто-бы показаній священника Ивана Ильича Уманова 1). Это "Описаніе", на которомъ находятся собственноручныя подписи многихъ изъ лицъ, испытавшихъ лично на себѣ благодать Каплуновской иконы, повидимому, было подъ руками у преосвящ. Филарета при составленіи имъ очерка объ этой иконь 2).

<sup>1)</sup> На основанія его же показаній, втроятно, составлена была извтстная изтобъявленія каплуновских священниковт, Ивана Андресва и Петра Демьянова, кника (или списокт) о первоит явленія Каплуновской чудотворной иконы Божіей матери, которая (кпига) была оставлена священникомт Иваномт Умановымт вт Москвт вт домт Меньшикова.

<sup>2)</sup> См. "Истор. статистич. опис. Харьк. епарх.", отд. III, стр. 245.— Филареть могь читать "Описаніе" не въ подлинномъ, конечно, видь, а въ одномъ взъ дошедшихъ до него списковъ его, или копій. Ибо если-бы въ архивт Коллегіума "Описаніе" сохранилось въ подлинникъ, то, какъ мы видьли, коллегіумской конторъ не зачъмъ было бы обращаться за обстоятельной справкой о времени явленія чудотворной иконы къ мъстному духовенству каплуновской церкви. По всей мъроитности, подлинная рукопись "Описанія" въ 60-мъ годамъ прошлаго стольтіл успъла уже исчезнуть изъ коллегіумской библіотеки, быть можетъ, вслъдствіе произшедшей въ ней 14 января 1759 года большой покражи (Солнцевъ, стр. 51). По словамъ преосвящ. Филарета ("Истор. стат. опис. Харьк. еп.", отд., стр. 245) въ «Описаніе» внесены и чудеса, бывшія посль 1744 года, и нъкоторыя изъ нихъ записаны самими облагодътельствованными; между ними приложено письмо Ивана

Въ ночь подъ храмовой праздникъ 8 сентября 1689 года, говорится въ "Описаніи", священникъ Иванъ Умановъ видълъ во снъ благолъпнаго и украшеннаго съдинами старца, который сказаль ему: "Въ третій день после сего прійдуть къ тебъ изъ Москвы три старца-иконописца, одинъ 60, другой 80, а третій 90 леть. У старшаго изъ нихъ сними сверху связку 7 иконъ, а восьмую, Казанской Божіей матери, возьми себъ съ благоговъніемъ, и узришь благодать". О. Иванъ, пораженный этимъ сновидъніемъ, три дня постился, служилъ литургін, а на третій день едва кончиль богослуженіе, возвращаясь изъ церкви, увидёлъ подходившихъ къ нему трехъ старцевь-иконописцевь техъ леть старости, какъ ему было открыто во снъ. Онъ пригласиль ихъ къ себъ въ домъ и взяль у старшаго изъ нихъ связку 7 иконъ, а восьмая действительно оказалась образомъ Казанской Божіей матери. Предложенныхъ денегъ 15 коп. за эту икону иконописецъ не взялъ. Двѣ недёли икона находилась въ домё священника, а на третьей недълъ, ночью съ субботы на воскресенье, священникъ увидълъ во снъ дъву необыкновенной красоты, которая, пробудивъ его перстомъ, сказала: "Герей Іоаннъ! не держи меня въ твоей храминъ, отнеси въ храмъ Божій"! Священникъ, пробудясь въ ужасть, увидьль въ комнатт свыть, какъ бы подобный блеску молнін; потомъ собравъ почтенныхъ изъ прихожанъ, объявилъ имъ о видъніи и отслуживъ предъ иконой молебенъ, перенесъ ее въ храмъ. Съ тъхъ поръ отъ этой св. иконы полился широкій потокъ чудесныхъ исціленій и другихъ чудотворныхъ явленій силы Божіей.

Въ 1709 году, разсказывается въ томъ же "Описаніи", во время шведской войны, король Карлъ XII и малороссійскій гетманъ Мазепа были въ с. Каплуновкъ и стояли въ домъ въ ту пору все еще продолжавшаго священствовать Ивана Уманова. Самъ священникъ былъ тогда съ чудотворною иконою въ Харьковъ для представленія ея царю Петру. Дерзкіе лютеране изъ шведской арміи три раза пытались зажечь храмъ

Паскевича къ настоятелю каплуновской церкви, іеромонаху Герману, въ которомъ извъщается объ исцълевія жены Паскевича, совершившемся въ 1760 году, по милости Царицы Небесной.



каплуновскій, но все напрасно. Карлъ видѣлъ самъ въ окно, какъ зажигали храмъ, и изумленный неудачами, спросилъ Мазепу: "что это значитъ? отчего храмъ не горитъ"? Мазепа отвѣчалъ: "Говорятъ, что храмъ славится чудесами иконы"! Король Карлъ велѣлъ пойматъ кого-либо изъ жителей Каплуновки, и въ лѣсу былъ пойманъ Григорій Журавель. Король спросилъ его: "Гдѣ царъ Петръ Первый"? Журавель отвѣчалъ: "По слухамъ, въ Харьковъ"! "А гдѣ ваша икона"? "По приказанію начальства, взята священникомъ въ Харьковъ, для представленія царю Петру". Карлъ, обратясь къ Мазепъ, сказалъ: "Смотри, тамъ, гдѣ будетъ эта икона, намъ мало надежды на удачу". Св. икона Божіей Матери была въ бою подъ Полтавою, и царь Петръ три раза обращался къ ней съ горячею молитвою.

Въ одной просъбъ каплуновскихъ священниковъ Ивана и Прокопія Умановыхъ отъ 1 іюля 1767 года, кромѣ подтвержденія тому, что разсказывается о чудотворной иконъ въ "Описаніи", указывается еще такое обстоятельство относительно иконы, о которомъ не говорится въ "Описаніи", но о которомъ мы уже знаемъ изъ показанія священниковъ каплуновской церкви Ивана Андреева и Петра Демьянова. Въ просъбъ этой читаемъ: "Дъдъ его Іоанна, и Прокопія прадъдъ, Іоаннъ Ильичъ быль священникомъ въ Каплуновки до 30 лить, которому имъющаяся нынъ Каплуновская икона Пресвятыя Богородицы явилась; съ сею иконою во время съ россійскою арміею шведской войны быль онь подъ Полтавою, --- а оттуда взять быль вт Москву и тамо прожиль не малое время и съ онымь образомь отпущент паки вт Каплуновку. Отецъ его Іоанновъ и дъдъ Прокопіевъ Андрей и Демьянъ, Прокопія отецъ, были также при оной церкви священниками" 1).

Кромѣ евангелія, упоминаемаго въ показаніи каплуновскихъ священниковъ, Ивана Андреева и Петра Демьянова, достойнымъ памятникомъ благоговѣнія Государя Петра I къ Каплу-



<sup>1)</sup> Въ ставленномъ дѣлѣ 1721 года Демьяна Андреева прихожине ваплуновской церкви, прося епархіальное начальство о посвященіи Демьяна во священники, пишуть, что священникъ Иванъ Ильичъ Умановъ умеръ въ 1713 году и что смнъ его Андрей священствуетъ при ихъ церкви, но одинъ не можетъ исправлять всѣ духовныя требм.

новской чудотворной иконъ Божіей Матери, служить еще находящаяся въ каплуновской церкви серебряная вызолоченная риза съ дорогими камнями и съ серебрянымъ кіотомъ. Опа была устроена Петромъ для Каплуновской иконы послѣ полтавской битвы. Впослѣдствіи на икону возложена была золотая риза съ драгоцѣнными камнями, пожертвованная Матроной Гамалеевой въ 1804 году; царская же риза была возложена на стоящую въ церкви за лѣвымъ клиросомъ копію съ чудотворной иконы.

Въ числъ другихъ достопримъчательностей каплуновскаго храма заслуживаетъ вниманія большая серебряная отличной работы лампада предъ чудотворнымъ образомъ Божіей Матери, съ слъдующею надписью: "Въ въчное милосердныхъ чудесъ Пресвятыя Богоматери прославленье къ сему чудотворному Пречистыя Богородицы образу 1744 года приложила сію лампаду генерала и кавалера Тараканова сожительница Евдокія за избавленіе милосердіемъ Пречистой Богородицы отъ тяжкой бользни; а ежели кто сію лампаду отъ чудотворнаго образа отыметь, тому судитъ Богъ".

Вскорѣ послѣ того, какъ бѣлогородскою консисторіею быль полученъ изъ конторы Харьковскаго Коллегіума извѣстный рапортъ отъ 12 апрѣля 1766 года съ приложенными при немъ въ оригиналѣ донесеніемъ начальника каплуновской церкви игумена Андрея и показаніемъ каплуновскихъ священниковъ, Ивана Андреева и Петра Демьянова Умановыхъ, преосвященный Порфирій Крайскій издалъ указъ отъ 2 іюля 1766 года о празднованіи Каплуновской чудотворной иконы Божіей Матери 11 сентября 1) во всей бѣлогородской епархіи 2).

16 октября 1799 года утвержденъ былъ Государемъ Императоромъ Павломъ I докладъ св. Синода объ учрежденіи самостоятельной слободско-украинской епархіи, независимо отъ Курской, съ назначеніемъ архіерейской канедры въ г. Харьковъ, но съ тъмъ, чтобы открытіе епархіи считалось съ 1 января 1800 года. Архіереямъ предписано было именоваться сло-



День прибытія изъ Москвы въ Канауновку изв'яствыхъ трехъ старцевъ иконописцевъ съ Казанскою вконою Божіей Матери въ числі другихъ семи иконъ.

<sup>2)</sup> Полтавск. губерн. Вѣдом., 1894 г., № 51, стр. 2.

бодско-украинскими и харьковскими (Харьковскими и ахтырскими они именуются, по Высочайшему повельнію Императора Николая Павловича, съ 1836 года). С. Каплуновка осталась въ новоучрежденной епархіи, Харьковской и Каплуновскій образъ Божіей Матери въ Харьковской епархіи быль въ не меньшемъ уваженіи и чествованіи, чёмъ въ бёлогородской. Это открывается, хотя и косвенно изъ слёдующихъ фактовъ.

Въ 1812 году помъщица с. Каплуновки, надворная совътница Е. С. Перекрестова-Осипова, извъстная основательница нынъшняго каплуновскаго храма, подала на преосвящ. Христофора (Сулиму), перваго епископа слободско-украинскаго и Харьковскаго, жалобу въ св. Синодъ. "Священно-церковно-служители", писала она, между прочимъ въ своей жалобъ на него св. Синоду, "всегда были опредъляемы по желанію пом'єщиковъ, безъ нарушенія дарованныхъ имъ законами на избраніе правъ, но преосвященный Христофоръ, вмёсто, просимаго ею къ приходской ея церкви въ с. Каплуновкъ священника 3. Кременецкаго, человъка изученнаго и поведенія похвальнаго, назначилъ священника Сирятскаго, человъка престарълаго и болъзненнаго, оставивъ на мъстъ священника Ракшевскаго, человъка неблагопристойнаго, и не пожелалъ рукоположить діакона Уманова, безъпороковъ служащаго при сей церкви болъе 25 лътъ... Почему просила св. Синодъ... повелъть ему выполнить ея просыбу". Преосвящ. Христофоръ, сосласно требованію св. Синода, объяснилъ, что онъ не могъ опредълить священика З. Кременецкаго, такъ-какъ нашелъ его ненадежнымъ въ поведении и неспособнымъ быть при такой знаменитой церкви, какова есть Каплуновская, гдѣ ежедневно множество пріпажающих в богомольцевъ къ Чудотворному образу и обширность церковной экономіи необходимо требовали священника съ отличными качествами. Имъвъ достовърныя свъдънія объ образованности и безпорочности г. Ахтырки священника Сирятскаго, его поведеніи и опытности въ прохождении должности, онъ перевелъ къ Каплуновской церкви, безъ согласія на то помъщицы Перекрестовой, такъ-какъ не находилъ въ томъ никакой надобности. Сей священникъ, хотя и пожилой лътами, но еще въ трудахъ подвиженъ и какъ честностію жизни, такъ благоразуміемъ и знаніемъ въ церковной экономіи человъкъ довольно отличившійся.

Священника Ракшевскаго оставиль при Каплуновской церкви на томъ основаніи, что онъ поведенія честнаго и извъстенъ ему долговременною службою и трудами въ сочиневіи и сказываніи пропов'єдей. Діаконъ Умановъ найденъ имъ несоотв'єтствующимъ важности предлаемаго ему свищенническаго мъста при Каплуновской церкви, такъ-какъ вовсе въ школахъ не обучался, а церковь сія должна им'єть священниковъ учительныхъ, кои знаніемъ и сановитостію могли бы заслуживать вниманіе пріпэжающих в великом множествь из далеких мьств Россіи для поклоненія Чудотворной Божіей Матери иконь знаменитых в богомольцев в 1). Св. Сунодъ, выслушавъ объясненіе Христофора, указомъ своимъ отъ 18 іюня 1812 г., постановилъ: "объявить помъщицъ Перекрестовой, что сдъланное преосвящ. Христофоромъ распоряженіе, относительно зам'ященія при Каплуновской церкви священническихъ мість достойными и учеными людьми, правильно и согласно съ духовными регламентами и последовавшими на сей предметь недавними предписаніями".

Другой фактъ. 10 іюня 1816 года прибыль въ Харьковъ, въ 51/2 часовъ по-полудни, Государь Императоръ Николай Павловичъ, тогда еще Великій Князь. Въ 9 часовъ утра великій князь уже изволилъ посѣтить Кафедральный Успенскій соборъ, гдѣ его встрѣчалъ преосвящ. Аполлосъ (Терешкевичъ), второй епископъ Харьковскій, который, поднося ему образъ—точную копію съ Каплуновской Чудотворной иконы Божіей Матери, привѣтствовалъ его слѣдующею краткою рѣчью: "Я приношу тебѣ, великій князь, изображеніе Каплуновской иконы Божіей Матери, которая сопутствовала предку твоему Петру І-му въ побѣдѣ подъ Полтавою. Умоляю Матерь Божію, да содѣлаетъ она и тебя столько же славнымъ, какъ славенъ былъ великій предокъ твой Петръ". Принимая икону, великій князь осѣнылъ себя крестнымъ знаніемъ и облобызалъ съ благоговѣніемъ св. образъ 2).

Свящ. Н. Стеллецкій.



<sup>1) &</sup>quot;Харьковскій Сборникъ", литерат. научи приложеніе къ Харьк. Календарю на 1894 г., вып. 8, стр. 115. 116.

<sup>2) &</sup>quot;Историко-статистическое описаніе Харьковскаго Канедральнаго Успенскаго Собора", Харьковъ, 1894 г., стр. 318.

#### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

## ВѢРАиРАЗУМЪ

#### въ 1895 году.

Изданіе богословско-философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1895 году по прежней программѣ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ состоять изътрехъ отдѣловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковской епархіи.

Журналъ выходить отдёльными книжками ДВА РАЗА въ мёсяцъ, по девяти и болёе печатныхъ листовъ въ каждой книжкв, т. е. годичное изданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержанія до 220 и болёе печатныхъ листовъ.

### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, при свъчной лавкъ Харьковского Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ Конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнь, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890 г., и по 9 р. за 1891, 1892 и 1893 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 65 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются сльдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес.

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри

васъ". Критическій разборъ. Цівна съ пересылкою 60 коп.

5. "Харьковскія Епархіальныя Въдомости" 1883 года. Цъна 5 руб. съ пересылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1894 года. Харьковъ. Губернская Типографія.

# ВВРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ

1894.

№ 24.

ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.



#### ХАРЬКОВЪ.

Тяпографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., № 17. 1894. Πίστει νοοδμεν.

Върою разумъваемъ.

Евр. XI. 3.

Дозволено цензуров. Харьковъ, 31 Декабря 1894 года. Цензоръ, Протоіерей *Т. Пасловъ*.

## СЛОВО

Преосвященнаго Амвросія, Архіспископа Харьковскаго, въ недълю предъ рождествомъ христовымъ.

## О чадородіи.

И благослови ихъ Богь, наголя: раститеся и множитеся и наполните землю и господствуйте ею. (Бит. 1. 28).

Это заключительное слово, сказанное Творцомъ міра о первозданныхъ людяхъ, по завершени всего творенія, имфеть для всего человфчества особенное значеніе. Оно указываеть на высокое достоинство человѣка, и потому, если не въ письмени Божественнаго Откровенія, то по устному преданію было сохранено во всёхъ главнъйшихъ религіяхъ древняго міра, а смыслъ его быль усвоень и раскрыть лучшими мыслителями всёхъ временъ, изучавшими природу и человъка. Превосходство человъка предъ всъми существами наполняющими землю и власть его надъ ними пріобретаемая силою разума для всехъ людей съ теченіемъ вековъ такъ стали очевидны, что онъ безспорно былъ признанъ господиномъ природы. Это сознание высокато достоинства человъка не только съ особенною силою убъжденія, но даже съ преувеличениями, а неръдко и съ нъкоторою гордостію высказывается и въ наше время людьми науки въ виду большихъ успѣховъ естествознанія.

Но не это составляетъ главное понятіе взятаго нами изреченія священнаго бытописателя, а указаніе источника жизни всего человъчества въ творческомъ благословеніи: раститеся и множитеся и наполните землю. Земля указана, какъ мъсто рожденія и размноженія рода человъческаго, а господство надъ природою, какъ средство развитія высокихъ силъ и способностей дарованныхъ людямъ. Всякому растенію и всякой "душѣ живой" Творецъ далъ благословеніе и силу сѣять съмя и производить потомство "по роду своему" (Быт. 1, 11-25), т. е. согласно съ назначениемъ каждому своего мъста и своего дъла въ ограниченномъ кругъ земной жизни; но человъку "по роду его" запечатлънному образомъ Божіимъ, и получившему богоподобную природу предназначены первоначальныя только жизнь и развитіе среди природы видимой, а затъмъ восхожденіе въ міръ духовный, въ вічныя селенія его Создателя и Отца. Очевидно, здъсь Божественное Откровеніе указываетъ потомкамъ Адама не только на высокое ихъ предназначение, но и на обязанность съ должнымъ вниманіемъ хранить въ себъ творческую силу чадородія и воспитывать свое потомство согласно съ волею Божіею и предназначеніемъ человъчества.

Воспитаніемъ дѣтей нынѣ всѣ озабочены въ виду общаго упадка нравственности въ народахъ христіанскихъ, но на законныя требованія природы и предостереженія Божественнаго Откровенія относительно чадородія недавно только лучшіе умы христіанскаго міра обратили заботливое вниманіе, съ изумленіемъ замѣтивъ вырожеденіе поколѣній и даже прекращеніе прироста населенія у нѣкоторыхъ народовъ. Теперь стали отыскивать причины и придумывать средства къ устраненію

этихъ новыхъ золъ, постигающихъ современное человъчество. По милости Божіей въ общемъ населеніи нашъ народъ растеть и умножается, но въ нѣкоторыхъ родахъ и семействахъ вырожденіе, или упадокъ силъ и дарованій замѣчается и у насъ, а на причины того и и другаго не обращается должнаго вниманія.

Изложимъ съ нѣкоторою подробностію ученіе слова Божія о великомъ творческомъ дарѣ чадородія и со всею откровенностію и свободою, какой требуетъ истина, не опасаясь упрековъ и порицанія, раскроемъ тѣ язвы, которыя вносять болѣзненныя поврежденія и искаженія въ великое родословное дерево человѣчества.

Творецъ міра не только преподалъ благословеніе чадородія первымъ человѣкамъ, но послѣдующими закоположеніями и дѣйствіями своего промышленія въ родѣ человѣческомъ всегда охранялъ потокъ его жизни отъ возмущенія и загрязненія, и устранялъ препятствія къ его правильному теченію, сколько это было возможно при свободѣ человѣка поврежденнаго грѣхомъ и склоннаго къ злоупотребленіямъ.

Прежде всего Богъ основалъ человъческое семейство, оградивъ его съ самаго начала закономъ о нерасторжимости союза между мужемъ и женою, такъ что они должны составлять "одну плоть", и разрывъ между ними долженъ уподобляться разсъченію пополамъ живаго человъка (Быт. 2, 24). Въ послъдствіи, какъ сказано Іисусомъ Христомъ, ради жестокосердія людей по преступности ихъ, дозволенъ разводъ, но только для огражденія блага и чести семействъ отъ порока прелюбодъянія, посредствомъ отсъченія отъ союза недостойной половины супружеской четы. (Мат. 19, 8).

Прекрасны черты благословеннаго супружества по изреченіямъ слова Божія. Положеніе жениха и невъсты изображается какъ свътлое и радостное. Женихъ въ

притчъ о десяти дъвахъ встръчается съ торжествомъ и со свътильниками при вступленіи въ домъ своей невъсты (Мат. 25). Невъста представляется въ блескъ молодости, украшенною нарядными одеждами: такъ св. Іоаннъ Богословъ въ откровеніи описываетъ красоту небеснаго града Герусалима, "и увидълъ я, говоритъ онъ, святый городъ Іерусалимъ новый сходящій отъ Бога съ неба, приготовленный какъ невъста, украшенная для мужа своего" (Апок. 21, 2). Даже радость друзей жениха сопровождающихъ его взята какъ образъ для объясненія состоянія Іоанна Предтечи по отношенію къ Іисусу Христу: импяй невпсту жених есть: а другь жениха, стоя и послушая его радостію радуется за глась жениха (Іоан. 3, 24). Торжество брачное освящено присутствіемъ Христа Спасителя на бракъ въ Канъ Галилейской, и даже благоприличное веселіе благословлено Господомъ чрезъ чудесное претворение воды въ вино (Іоан. 2). А мужу и женъ дано понять, что чъмъ взаимная любовь ихъ кръпче, чище, разумнъе и попечительные другь о другь, тымь она согласные съ волею Божіею. Высочайшій идеаль ея указань въ силъ и возвышенности любви Божіей къ ищущей его душъ человъческой по слову пророка: "какъ радуется женихъ о невъстъ, такъ будетъ радоваться о тебъ Богъ твой" (Ис. 62, 5). Разумбется, здёсь указана радость супруговъ въ чувствъ взаимной любви не въ смыслъ только плотских в наслажденій, но во взаимномъ утъщеніи душевными дарованіями другь друга, нравственною красотою и въ содъйствіи другь другу къ достиженію совершенства духовнаго. Апостолъ Павелъ въ этомъ духовномъ союзѣ супруговъ указываетъ еще высшую черту взаимнаго попеченія другь о другь съ самоотверженіемъ, съ трудами и страданіями по образу любви Іисуса Христа къ его церкви: "мужи, говорить

онъ, любите своихъ женъ, какъ Христосъ возлюбилъ церковь и Себя предалъ за нее" (Еф. 5, 25). Но что Господь милостиво взираетъ и на естественныя радости въ чистой супружеской жизни, это видимъ изъ нѣкоторыхъ снисходительныхъ постановленій даже строгаго закона Моисеева. Такъ было предписано, что если въ ополченіи Израильтянъ уже вышедшемъ на войну окажется женихъ, оставившій дома свою невѣсту, отпускать его, чтобы онъ не лишился ея и не взялъ ее другой. (Втор. 20, 7). Такъ же повелѣно было, чтобы новобрачный во время выхода Израильтянъ противъ враговъ оставляемъ былъ на годъ дома ради живости новаго союза и привязанности жены: да увеселяетъ жену свою (Втор. 24, 5).

Но очевидно, главною цълію установленія супружества было чадородіе, облегчаемое утъщеніями семейной жизни. Такъ понимаеть это и православная церковь. Въ молитвахъ при совершении таинства брака, призывая благословеніе Божіе на мирное и благочестное сожитие супруговъ, она главнымъ образомъ молитъ о дарованіи имъ потомства, какъ Аврааму и Саррѣ, Исааку и Ревеккъ, Іакову и всъмъ патріархамъ. Этому отвъчаетъ и естественное желаніе неиспорченныхъ супруговъ имъть дътей. Мы знаемъ изъ библіи, какъ горячо желали имъть ихъ праведные супруги и молились о дарованіи ихъ, какъ Анна, мать пророка Самуила, родители св. Іоанна Предтечи и самой Матери Божіей, и какъ Господь по молитвамъ ихъ снималъ съ нихъ поношеніе безчадства, которое народомъ еврейскимъ признаваемо было за знаменіе гитва Божія. Особое промышленіе Божіе объ избранныхъ семействахъ мы видимъ въ охранении потомства Авраама и Давида, отъ которыхъ долженъ былъ произойти Искупитель міра, какъ это изображено въ родословіи Іисуса Христа у

Евангелистовъ Матеея и Луки. То же попеченіе Божіе о продолжении рода человъческаго доказываетъ и любовь къ дътямъ, вложенная Богомъ въ сердца родителей. Указаніемъ на эту любовь Самъ Богъ объясняеть любовь свою къ намъ и попечение о спасении нашемъ. Такъ говорить Богь чрезъ пророка Исаію: "Забудеть ли женщина грудное дитя свое, чтобы не пожалъть сына чрева своего? Но если бы и она забыла (что очевидно признается противоестественнымъ): то Я не забуду тебя" (Ис. 49, 15). О любви матерей, выносящихъ муки рожденія говоритъ Іисусъ Христосъ: "жена, когда рождаеть, терпить скорбь, потому что пришель чась ея, но когда родить младенца, не помнитъ скорби отъ радости, потому что родился человъвъ въ міръ" (Іоан. 16, 21) и о любви отцовъ: "есть-ли между вами такой человъкъ, который, когда сынъ его попросить у него хлѣба, подаль бы ему камень? Или. когда попросить рыбы, подаль бы ему змѣю"? (Мато. 7, 9—11). Весьма утъщительное изображение благословеннаго Богомъ семейства мы находимъ у псалмопѣвца: "ты будешь всть отъ трудовъ рукъ твоихъ; блаженъ ты и благо тебъ! Жена твоя, какъ плодовитая лоза въ домѣ твоемъ; сыновья твои, какъ масличныя вѣтви вокругъ трапезы твоей. Увидишь сыновей у сыновей твоихъ! Такъ благословится человъкъ, боящійся Господа" (Пс. 127). И все это оправдывается опытами жизни. Посмотрите на добрыхъ родителей. Мать безъ ропота проводить безсонныя ночи и ухаживаеть за дътьми; отецъ неустанно трудится для ихъ прокориленія и воспитанія; оба больють о нихъ, когда они въ чемъ либо несчастны; оба утъщаются пробуждениемъ разума и ласками ихъ въ детстве, а при возрасте успехами ихъ въ жизни и задатками дарованій и добродьтелей для возвышенія ихъ рода; оба, наконецъ, надъются въ старости найти въ нихъ для себя опору, а по смерти своей молитвенниковъ за нихъ предъ Богомъ. Намъ довелось слышать отъ одного разумнаго и благочестиваго отца семейства: "нѣтъ выше радости на землѣ, какъ радость о добрыхъ дѣтяхъ".

Изъ этого ученія слова Божія о чадородіи и его условіяхъ мы повторимъ три основныя черты, необходимыя намъ для разъясненія и оцфики современныхъ уклоненій оть преднамфренія и воли Творца нашего относительно продолженія рода человъческаго. Почему люди, предназначенные къ въчной блаженной жизни не созданы, какъ безплотные духи, мгновенно въ такомъ числъ, какое бы угодно было опредълить Творцу ихъ, а должны размножаться путемъ рожденія отъ предшествующихъ покольній, -- это тайна не открытая намъ въ словѣ Вожіемъ, такъ же какъ и причина соединенія духа человъческаго съ тъломъ. Есть о томъ и другомъ гаданія у христіанскихъ мыслителей, но мы предпочитаемъ въ настоящемъ случат последовать наставленію Премудраго: высшихъ себе не ищи, и кръплъшихъ себе не испытуи, а яже ти повельно, сія разумьвай (Спр. 3, 21). А повелѣнное намъ ясно.

Во первыхъ, Творецъ нашъ, создавъ насъ по образу Своему, будучи Самъ любовію безконечною, вложивъ и въ наши сердца чувство любви къ подобнымъ намъ людямъ. преимущественные предметы этой любви указаль намъ въ дѣтяхъ нашихъ, какъ существахъ ближайшихъ къ намъ, происходящихъ отъ насъ самихъ, составляющихъ часть нашего бытія. И въ этой любви къ дѣтямъ нашимъ столько для насъ питательной, сколько и для нихъ благотворной, Онъ открылъ и для Себя Самаго, для удовлетворенія собственной любви къ разумнымъ тварямъ источникъ пріобрѣтенія новыхъ членовъ Своего святаго царства, вновь являющихся и по-

стоянно прибывающихъ. Іисусъ Христосъ привлекалъ къ Себъ дътей не для того только, чтобы върующимъ въ Него указать въ нихъ образъ простоты и чистоты сердца, но Онъ ласкалъ ихъ, обнималъ, благословлялъ потому, что они сами были ему любезны, потому что Онъ въ нихъ видълъ наслъдниковъ того царства, гдъ Ангелы ихъ на небесахъ видятъ Лице Отца Небеснаго (Мате. 18, 10).. Нельзя безъ удивленія и благоговъйнаго страха подумать объ этомъ божественномъ законъ и объ этой высшей цъли чадородія, когда отвлечемъ свои мысли отъ зрълища чоловъческихъ заблужденій и преступленій въ примъненіи его къ жизни.

Далѣе, —вложивъ въ сердца мужа и жены взаимное влеченіе другъ къ другу и благословивъ радости и утѣ-шенія семейной жизни, Творецъ въ этомъ самомъ союзѣ положилъ залогъ и обезпеченіе продолженія поколѣній. Какъ не могутъ прекратиться супружества, такъ не прекратится и размноженіе людей. Мысль о дѣтяхъ, заслоняемая на время въ супругахъ пылкостію первыхъ проявленій ихъ взаимной любви, внезапно возникаетъ въ нихъ по нѣкоторому тайному сознанію, что союзъ ихъ еще не полонъ, что сердце требуетъ дальнѣйшаго закрѣпленія его въ рожденіи дѣтей и сосредоточеніи на нихъ и въ попеченіи о нихъ взаимной любви отца и матери. Что это вѣрно, что это есть голосъ самой природы, —свидѣтельствуетъ радость въ добрыхъ семействахъ о появленіи первенцовъ.

Наконецъ, естественная любовь родителей къ дѣтямъ, доходящая въ неиспорченныхъ сердцахъ до самоотверженія, обезпечиваетъ вскормленіе, сохраненіе и воспитаніе нараждающихся поколѣній. Здѣсь, какъ мы сказали, воля Божія относительно чадородія наиболѣе ясно свидѣтельствуется самою природою и опытами жизни. Замѣчая, какъ родители глубоко страдаютъ при

видъ голодающихъ, больныхъ, или несчастныхъ дътей, какъ сами себъ отказывають во всемъ, чтобы удовлетворить ихъ; -- зная, какъ отцы трудятся для своихъ семействъ и умираютъ за нихъ на поляхъ брани, какъ матери бросаются въ огонь и въ воду для спасенія своего дитяти отъ гибели, -- зная все это, мы не можемъ не видъть совершеннаго согласія природы съ Божественнымъ Откровеніемъ; не можемъ не убъдиться, что единая святая воля Единаго Законодателя, какъ запечатлъна въ природъ нашей, такъ и подтверждена и изъяснена намъ въ словъ Его. Какое-же отношение этотъ законъ чадородія, вложенный въ природу человъка, имъетъ къ, общему закону всей земли, по которому всъ твари отъ растеній до совершеннъйшихъ животныхъ стыть стыя и производять потомство "по роду своему"? Очевидно, они преемственно раждаясь и продолжая свои покольнія, въ этомъ общемъ движеніи къ одной цьли, сопровождають господина всей земли, — челов вка, съ тою разницею, что ихъ поколънія, умирая, безвозвратно падають въ землю, а человъкъ черезъ тълесную смерть переступаетъ въ другой міръ для жизни вѣчной. Долго ли продлится дъйствіе этого закона и когда закончится нарожденіе людей, или иначе сказать, долго ли просуществуеть этоть видимый мірь, -- это знаеть Отець небесный единг (Мат. 24, 36).

Обращаясь къ мысли о томъ, какъ закономъ божественнымъ писаннымъ, въ виду поврежденія грѣхомъ природы человѣческой, выясняется и охраняется законъ естественный, мы невольно вспоминаемъ слова св. Іоанна Богослова: заповлди Его тяжки не сутъ. (1 Іоан. 5, 3). Спрашивается: попрано ли, подавлено ли какое-либо высокое чувство сердца человѣческаго законоположеніями слова Божія, вошедшими въ правила христіанскаго нравоученія? Не говорятъ ли они о люб-

ви между женихами и невъстами, о счастіи супруговь, о семейныхъ радостяхъ. объ охраненіи достоинства и чести родовъ и покольній, о размноженіи народовь? Только въ несчастной склонности сердца человъческаго къ своеволію, только въ стремленіи вырваться изъ границъ, положенныхъ закономъ Божіимъ ради страстныхъ увлеченій и плотскихъ наслажденій, мы можемъ найти объясненіе тъхъ уклоненій отъ законовъ семейной жизни, какія на собственную погибель позволяють себъ христіане нашего времени, возгордившіеся внъшею образованностію.

Чъмъ инымъ можно объяснить нетерпъливое желане нъкоторыхъ народовъ западной Европы замънить христіанскій бракъ, благословляемый церковью, такъ называемымъ грижданскимъ, если не стремленіемъ совершенно освободить свою совъсть отъ напоминанія закона христіанскаго о храненіи в'трности, чистоты и цаломудрія въ супружеской жизни? Когда люди съ своямь собственнымъ гражданскимъ закономъ въ рукахъ сами могутъ заключать браки и расторгать ихъ безъ мысли о Богъ и безъ страха отвътственности передъ судомъ Его: тогда и предъ людьми, и предъ дътьми, происходящими отъ такихъ браковъ, стыдиться нечего; все, даже и оставление дътей безъ попечения отца или матери при разводахъ, поставлено на законную почву, и не имъетъ ничего заслуживающаго пориданія. Какъ же нашимъ слѣпымъ подражателямъ Европы не желать подобныхъ законовъ? При нихъ не будетъ этихъ церковныхъ правиль, запрещающихь браки въ близкомъ родствъ, стъсняющихъ произвольные разводы, предписывающихъ крещеніе и христіанское воспитаніе дітей. Для нихь неважно, что сама природа возстаеть противъ нарушенія ея законовъ, производя золотушныхъ и глухонамыхъ дътей отъ браковъ въ близкомъ родствъ, что дъти безъ

жристіанскаго воспитанія становятся грубыми язычниками, что произвольные разрывы супружествь разрушають въ конецъ эти естественныя гнѣзда, называемыя семействами, и предназначенныя для размноженія, охраненія и воспитанія птенцовъ рода человѣческаго Но у насъ замѣчается нѣчто еще худшее, чѣмъ борьба въ Европѣ за гражданскіе браки: у насъ люди свободно сошедшіеся, безъ разрѣшенія всякаго закона, не краснѣя живутъ вмѣстѣ, выѣзжаютъ, принимаютъ гостей и развязно говорятъ: "мы живемъ въ гражданскомъ бракѣ".

Та же необузданная страсть къ плотскимъ наслажденіямъ побуждаеть многихъ зрѣлыхъ людей проводить до конца холостую жизнь, или вступать въ бракъ слишкомъ поздно. Конечно, въ этомъ отношени всякій свободенъ распорядиться собою по своему усмотржнію; но что говорить законь? Онъ указываеть только два состоянія для совершеннольтнихъ людей: довство, по природному расположенію, или свободному подвигу для высшихъ цълей жизни и для болье свободнаго служенія спасенію людей (Мат. 19, 12), шли же законное супружество, заключаемое въ свое время по слову Апостола: "въ избъжание блуда каждый имъй свою жену и каждая имъй своего мужа" (1 Кор. 7, 2). Средняго здъсь ничего нътъ. Кто не ведетъ жизнь чистую, дъвственную, тотъ ведеть распущенную и преступную. И вотъ отъ этихъ холостыхъ людей (вмъстъ съ нарушителями супружеской върности) наполняются воспитательные дома незаконными дътьми и канавы-подкидышами; а поздніе супруги, развратившись сами въ холостой жизни, потомъ развращають и своихъ женъ, вносять въ семейства бользни и раждають дьтей слабосильныхъ и бездарныхъ, подготовляя такимъ образомъ то вырожденіе народовъ, которымъ нынѣ озабочены благонамъренные служители науки.

Необычно и тяжело на церковной канедръ разбирать ть мысли и выраженія, которыми оправдывають себя люди, избътающіе законнаго супружества. Но когда открыто нарушаются законы и порицаются правила христіанской нравственности, мы по примъру древнихъ отцовъ церкви должны также открыто защищать ихъ и обличать заблужденія. Насъ могуть упрекнуть въ томъ. что мы повторяемъ въ храмъ насмъщливыя и неприличныя выражение этихъ поридателей христіанской семейной жизни; но эти выраженія произносятся ими и внъ храма въ христіанскомъ же обществъ, которое само по себѣ есть церковь, между членами ея, слово Вожіе называеть "живыми храмами Божіими" (2 Кор. 6, 16). По этому, если тамъ употребляются эти выраженія на соблазнъ слушающимъ: то здъсь нужно разбирать и обличать ихъ ложь и неприличе для предостереженія добрыхъ христіанъ. Если мы въ обыденной жизни по привычкъ равнодушно выслушиваемъ подобныя выраженія: то здісь, при добромь настроеніи и пробужденіи нашей совъсти, мы скоръе устыдимся притупленія нашего нравственнаго чувства и растлінія нашихъ нравовъ.

Говорять: "нынѣ трудно найти хорошую жену: это лоттерея, въ которой нельзя надѣяться получить выигрышъ". Сколько легкомыслія и несправедливости въ
этомъ, такъ часто повторяемомъ выраженіи! Во первыхъ,
это ложь и оскорбленіе нашихъ соотечественницъ. Народъ нашъ по милости Божіей не такъ развращенъ,
чтобы въ средѣ его нельзя было найти добрую супругу.
Многія тысячи христіанскихъ браковъ, заключаемыхъ
у насъ ежегодно, свидѣтельствуютъ, что не рѣдкость у
насъ добрыя дѣвицы и честные юноши, изъ которыхъ
составляются счастливыя супружества и благочестивыя
семейства. Эта фраза есть изобрѣтеніе людей новаго

времени; слѣдовательно, она относится и къ невѣстамъ ихъ круга. Спрашивается: за чѣмъ же вы, проповѣдники новыхъ ученій, такъ развратили умственно и нравственно современныхъ дѣвицъ, что не надѣетесь найти между ними добрую жену? Виноваты въ этомъ вы сами; не оправдывайте этимъ своей безпорядочной жизни. Кто дѣйствительно убѣжденъ въ испорченности современной женщины, и желаетъ имѣть добрую супругу, тотъ пусть вспомнитъ изъ начальныхъ уроковъ Закона Божія, какъ Авраамъ для Исаака и Исаакъ для Іакова, опасаясь женщинъ Ханаанскихъ, брали невѣстъ въ своемъ племени, гдѣ сохранилась вѣра въ Бога истиннаго. Ищи жену не изъ дочерей ханаанскихъ нашего времени, а въ добрыхъ христіанскихъ семействахъ, христіанскаго воспитанія,—и будешь съ выигрышемъ.

Говорятъ: "я не люблю семейныхъ непріятностей и заботь, ухаживанія за больными, крика дітей и пр". Спрашивается: что же вы любите? Вамъ чужда законная, върная, безкорыстная супружеская любовь, вамъ не желательно пробуждение въ вашемъ сердиъ родительскихъ чувствъ, которыми счастливо человъчество, которыя движуть всякое созданіе Божіе, всякую маленькую птичку къ продолженію рода своего въ исполненіе воли Создателя. Вы любите свободу въ удовлетвореніи всёхъ своихъ плотскихъ желаній, вы любите проживать всъ свои средства единственно для своихъ удовольствій; вы, какъ человъкъ свободный, съ самодовольною улыбкою смотрите на заботы своихъ сослуживцевъ и знакомыхъ, подвергающихъ себя лишеніямъ для прокориленія семействъ и воспитанія дітей. Итакъ, если нътъ въ васъ стремленія къ жизни дъвственной, если нътъ у васъ непреодолимыхъ препятствій ко вступленію въ законный бракъ: не оправдывайте себя софизмами и красными словами; вы эгоисть, исключение изъ рода человъческаго.

Но есть возраженія противъ своевременнаго супружества болъе честныя и повидимому основательныя. Говорять: "нынъ такъ трудно прилично содержать семейство, и особенно такъ дорого воспитание дътей". Что можно сказать на это? Трудно идти противъ направленій въ образѣ мыслей и порядкѣ жизни, складывающихся въками и обнимающихъ цълые народы, и тъмъ болъе противъ обычаевъ, получившихъ силу закона, хотя время и обнаруживаетъ ихъ крайности, внутреннюю ложь и нравственный вредъ. Къ несчастію, на основаніи ихъ обсуждается и даже во имя ихъ отвергается и сознаваемая истина. И на убъжденія обратиться на истинный путь отвъчають: "невозможно, потому что всъ такъ думаютъ и всъ такъ живутъ". Но обращайтесь къ исторіи. Было ли когда нибудь время, чтобы христіане не встръчали никакихъ препятствій и затрудненій въ исполненіи воли Божіей? Поставьте въ своемъ ум' ви совъсти заповъди Божіи выше всякихъ учрежденій и обычаевъ человъческихъ, стремитесь прежде всего къ исполненію ихъ, и тогда Богъ будеть за васъ, и раздвинутся предъ вами всв препятствія къ благоустроенію вашей жизни, по слову Апостола, сказанному во время кровавой борьбы христіанства съ язычествомъ: сія есть побида побидившая міръ, —вира ваша (1 Іоан. 5, 4). Почитайте "приличною" не такую жизнь, которая давала бы вамъ видное положение въ этой легкомысленной толпъ гоняющейся за всякими новинками и удовольствіями, а такую, которая бы соотвётствовала твердости вашихъ нравственныхъ правилъ и вашимъ средствамъ, которая своею правильностію и отчетливостію пріобрѣтала бы вамъ уважение разумныхъ людей и давала вамъ спокойствіе духа, даже при недостаткахъ, и надежду на

лучшее будущее подъ кровомъ Промысла Божія. Сохраняйте до брака целомудріе, отвергая съ презреніемъ лукавые совъты, противоръчащіе въковымъ опытамъ христіанской жизни, будто это вредно для молодыхъ людей, -- и вы будете имъть даровитыхъ дътей, которымъ не откажутъ въ образовании. Дайте имъ съ дътства чрезъ соблюдение уставовъ церкви твердое христіанское настроеніе, чтобы они были благочестивы, честны, воздержны, скромны, трудолюбивы, почтительны; тогда всь отдадуть имъ предпочтение предъ тыми образованными людьми, которымъ нынѣ нельзя довѣрить казеннаго или хозяйскаго сундука. Скоро честность будетъ дороже образованія. Пріучайте дітей вашихъ больше къ умфренности и даже лишеніямъ, съ которыми всегда можно встратиться въ жизни, нежели къ удовольствіямъ, которыя не для всѣхъ доступны. Тогда почва подъ вами будеть тверда, и испытанія, какія приведется вамъ встрътить въ жизни, вы примете отъ руки Божіей съ върою, что любящимо Бога вся поспъшествують во благое (Рим. 8, 28). А дарованіе дітей, --кому много, кому мало, -- это дело Божіе, въ Его же рукахъ жизнь и судьба каждаго изъ нихъ. Они больше Божіи, нежели ваши; Онъ любить ихъ больше, чемъ вы. Довърьте же ихъ Ему и не отнимайте ихъ у Него вашимъ невъріемъ, вашимъ небреженіемъ, и вашими пороками.

Но вотъ о чемъ нельзя говорить съ церковной каеедры, — это о преступленіяхъ, которыя нынѣ многими совершаются съ цѣлію не имѣть дѣтей, или имѣть ихъ меньше. И ради чего совершаются эти преступленія? Ради избѣжанія болѣзней рожденія, ради собственнаго покоя и безпрепятственности въ удовольствіяхъ, для избѣжанія необходимости раздѣлить кусокъ хлѣба съ дѣтьми, которыя могутъ родиться, и изъ опасенія трудовъ при ихъ воспитаніи. Эти преступленія знаютъ тѣ, которые имъ научаютъ и помогаютъ въ ихъ совершеніи; знають тѣ, которые совершаютъ, и тѣ, которые тайною и мнимою безнаказанностію соблазняются къ ихъ совершенію. Всѣмъ этимъ преступленіямъ принадлежить одно имя: деторые. Но нашъ вѣкъ идетъ дальше. Оказались философы, называемые пессимистами, которые, не находя выхода изъ бѣдствій жизни, пораждаемыхъ ложными ученіями и крайнимъ разливомъ плотскихъ страстей, начинаютъ проповѣдывать, что не стоитъ жить и всему роду человѣческому, что надобно желать его прекращенія...

Такъ постепенно и незамътно народы христіанскіе, теряя въру въ Спасителя нашего Господа Іисуса Христа и послушание святымъ Его заповъдямъ, ниспадаютъ въ бездну зла и отчаянія, въ которой погрязаль древній образованный міръ языческій, и изъ которой Іисусъ Христосъ извлекъ человъчество. И вотъ теперь, когда намъ можно было бы радоваться, что наступило время. для нашего народа его въру, которую онъ хранилъ по преданію въ простотъ сердца, и то благочестіе, которое Онъ содержалъ по доброму навыку, —освътить знаніемъ и ввести въ разумныя убъжденія, —теперь именно и приходится трепетать за его будущность. Молитесь, православные христіане, върные завътамъ нашей святой Церкви, да укрѣпить Господь въ борьбѣ съ заблужденіями и пороками въка нашихъ правителей, да вразумить и умудрить нашихъ учителей и писателей, и да охранить своею благодатію сердца нашихъ дітей, нашихъ юношей и дъвицъ. — Аминь.

## Преосвященный Овофанъ, бывшій епископъ Владимірскій.

Впрою разумываемя (Евр. 11, 3). Корень премудрости, еже боятися Господа (Сирах. 1, 20).

Разумъ премудраю яко потопъ умножится (Сирах. 21, 16).

(Окончаніе) \*).

Предметъ нравственнаго богословія, не говоря уже о томъ, что быль въ свое время для преосв. Өеофана предметомъ систематическаго изложенія по обязанности, на академической канедръ, ближе стоялъ и къ общему складу личнаго характера преосв. Өеофана, и къ его литературнымъ, если можно такъ выразится, симпатіямъ и наклонностямъ и, наконецъ, къ общему тону его учено-литературной деятельности. То, что продумано и выработано было въ этомъ отношеніи во время оно, въ 1844-1847 годахъ, и что въ печатномъ видъ появлялось подъ названіемъ Писемо о христіанской жизни и въ приложеніяхъ къ нимъ, преосв. Өеофанъ, на закать дней жизни своей, изложиль въ системв и чрезъ Аоонцевъ издаль въ свътъ подъ извъстнымъ уже намъ заглавіемъ: Начертаніе христіанскаго нравоученія. "У меня что?-писаль преосв. Өеофань къ О. С. Бурачекъ отъ 21 августа 1890 года. - Только что кончилъ переладъ Писемъ о христіанской жизни. З и 4 выпуски будуть не въ видъ Писемъ, а въ видъ обычной систематической книги, подъ новымъ названіемъ: Начертаніе Христіанскаго нравоученія. Выпускъ первый и второй останутся по старому Письмами, и съ прежними прибавленіями, исклю-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра в Разумъ», 1894 г., № 23.

чая аскет. статей, — взятыхъ изъ отечниковъ обители св. Савви, что близъ Герусалима, ---кои выйдутъ особою книжкою, подъ названіемъ: Сборника аскет. ст. и проч.-Письма обоихъ выпусковъ и прибавленія въ одной книгв изданы будуть.-Три книги: Начертаніе, — Письма, — Сборникъ — новыя по вменамъ, а по содержанію... Помните поговорку: горохъ жареный, горохъ паренный.... и прочіе горохи до 12... 1) Впрочемъ есть прибавки... въ началв Начертанія, —и порядочныя... —Все отослано Афонцамъ, кои теперь издаютъ мои книги... и продаютъ. -- Найдутъ ли читателей сін книги?-- Желательно, чтобъ нашлись таковые для Начертанія особенно. Это Начертаніе быдо составлено еще въ 46-7 годахъ. Степанъ Онисимовичъ, 3), прочитавъ его, восхитился, -- и воодушевилъ меня на преподаваніе. Это мои академическіе уроки, какъ и: Путь ко спасе $nin^{u-3}$ ). И отъ 19 февраля 1891 года къ тому же лицу: "Написавши напечатанное теперь, - въ простой, а не въ формъ писемъ, - я давалъ просмотръть тетради Степану Онисимовичу Прочитавши, онъ прівхаль въ Академію 4), и расхвалиль восхитительно. Для меня это было очень воодушевительно 5. "Съ того времени,--продолжаетъ за тъмъ самъ авторъ Начертанія, --- много прошло не дней и місяцевъ, а годовъ-45 лість, -и во взглядахъ произошла большая перемъна. Найдется ли кто теперь, какъ Степанъ Онисимовичъ?! 6) Въ С. П. Б. впрочемъ есть не одинъ іерей Божій изъ числа слушавшихъ эти уроки. Найдутъ ли они что знакомое въ содержаніи книжки сей?—Сколько иныхъ впечатленій имели они, —и сколько думъ передумали о подобныхъ же предметахъ?---Не дивно, если не всполнять, а на иное, можеть быть, и покосятся. Услышавь

<sup>1)</sup> Завсь опять—обычная скромность преосв. Өеофана въ сужденіе о своихъ

<sup>2)</sup> Бурачевъ, редакторъ издатель "Маяка" (1840—1845 гг.), скончавшійся 26 декабря 1876 года, въ чині генералъ-лейтенанта.

<sup>3)</sup> Письмо изъ неизданныхъ.

<sup>4)</sup> С.-Петербургскую, духовную.

<sup>5)</sup> Изъ письма, также еще неизданнаго доселъ.

<sup>6)</sup> С. О. Бурачекъ, при глубинъ ума, многосторонности образования и общирности эрудиціи, обладаль и еще одною драгоцінною и рідкою въ то время для его (світскаго) положенія чертою: онъ быль истинный христіанинь и не уступаль любому богослову въ общирности и глубинъ своихъ богословскихъ познаній.

или увидъвъ это, кричите за Степана Онисимовича: o tempora, o mores!" 1) Однако и во всемъ этомъ, какъ въ другихъ случаяхъ, видно болъе свойственное автору Начертанія смиреніе, нежели действительное положение дела. Его "Начертание христіанскаго нравоученія", какъ систематическій научный курсъ, нисколько не уступаетъ наилучшимъ современнымъ курсамъ православнаго нравственнаго богословія, а во многомъ даже и преимуществуетъ предъ ними. Оно раздъляется на двъ части, изъ коихъ первая заключаетъ въ себъ общія разсужденія и положенія о нравственно-христіанской жизни, а вторая представляеть въ себъ самую жизнь христіанина, "какъ ей следуетъ быть", или иначе, предлагаетъ правила жизни христіанина, какъ христіанина, и какъ лица, находящагося иногда въ разныхъ состояніяхъ и положеніяхъ (отсюда обязанности семейныя, церковныя и гражданскія). Прибавленіе новое по сравненію съ "Письмами о христіанской жизни", согласно приведеннымъ въ свое время словамъ самого преосв. Өеофана изъ предисловія къ "Начертанію" заключается въ первый части, и изложено подъ заглавіемъ: "Основы христіанской жизни", которыя, по автору, суть: а) Воплощенное домостроительство; б) Живое общеніе съ Церковію и в) Норма христіанской жизни. Кромъ того и во всъхъ остальныхъ отдълахъ форма писемъ совершенно устранена и все содержаніе ихъ изложено въ строгой системф. Нисколько не уступая извфстнымъ курсамъ нравственнаго богословія (напр. Солярскаго, Халколиванова и другихъ, не говоря о прежнихъ) 2) и въ полнотъ изложенія предмета и въ строгости системы, даже более ихъ твердо опираясь на словь Божіемъ и святоотеческихъ писаніяхъ и отличаясь отъ нихъ развълишь, съ одной стороны, изъ принципа, возможнымъ уменьшеніемъ значенія фисософскихъ стихій въ системъ, а съ другой своеобразнымъ по мъстамъ стилемъ ръчи и терминологіи, "Начертаніе" имфеть значительное преимущество предъ ними особенно привведеніемъ руководственныхъ указаній изъ аскетическихъ писаній, житій святыхъ и піснопівній право-

<sup>1)</sup> Изъ того же, неизданнаго досель, письма отъ 19 февраля 1891 года.

<sup>2)</sup> Какъ напр. извистному прежде учебнику протојерея І. С. Кочетова: Черты дъятельного ученія въры.

славнаго христіанскаго богослуженія, прославляющихъ добродітель. Это и не удивительно; ибо святитель Өеофанъ, можно сказать, всю жизнь свою посвятилъ всестороннему изученію слова Божія, святоотеческихъ и особенно аскетическихъ писаній, самъ будучи строгимъ аскетомъ и живя истинно церковною жизнію. А глубина психологическаго анализа, также часто опирающагося на указаніяхъ и примірахъ св. отцевъ—подвижниковъ, съ избыткомъ вознаграждаетъ въ "Начертаніи" упомянутый и лишь кажущійся недостатокъ,—недостатокъ философскаго элемента въ немъ, такъ какъ авторъ, и не чуждаясь, когда нужно, этого элемента, желалъ однако, чтобы его система представляла въ себъ именно христіанское нравоученіе, а не нравоученіе философское (стран. 7) 1).

Наконецъ, что касается до богословія полемическаго или обличительнаго, сравнительнаго, то, хотя и нередко встречаются въ писаніяхъ преосв. Өеофана обличенія и папизма 2), и протестантства 3), и какъ мы видели, раскола старообрядства и др., однако все это отнюдь не систематическіе курсы обличительнаго богословія, по подобію курса нравственнаго богословія, а лишь отдёльные случаи обличенія. Мимоходомъ указали мы въ этомъ отношеніи, какъ на исключеніе, лишь на его Письма къ одному лицу въ С.-Иетербурпь по появлении там новаю учителя въры. Но и эти Лисьма, уже по тому самому, что суть "Письма" не суть система. При всемъ томъ, кто внимательно всмотрится въ нихъ, тотъ увидитъ, подобно тому какъ въ "Письмахъ о христіанской жизни", своего рода систему, последовательность. Письма эти писаны были, какъ мы и замътили въ свое время, противъ суемудрія Пашкова и Пашковцевь, последователей Редстока. Прежде, нежели писать

<sup>1)</sup> Такимъ образомъ на сколько упоминутыми выше, въ примѣчаніи, доказательствами бытія Божія, кромѣ догматическаго, захватывается отчасти и область основнаго богословія, на столько и этимъ психологическимъ анализомъ снова затрогивается область философіи.

См. напр. Мысли на каждый день года по Церк. Чт. изв Слова Божія стр. 402 в др.

<sup>3)</sup> О протестантствъ, такъ же какъ и о папизиъ, см. въ проповъдятъ преосв. Өеофана собранія 1859 г. стр. 22 и дал. и др., Слова кв Тамб. пастою, вып. 1, стр. 181 и дал. и др.; Письма о духовной жизни, стр. 153, 165 и др.

противъ него означенныя "Письма", преосв. Өеофанъ, ревность котораго по Бозъ была очень встревожена этимъ суемудріемъ, болье того, этою новою ересью, сдълаль обстоятельныя развъдки о ней и о самомъ виновникъ ея появленія, и потомъ уже рышиль дыйствовать противь нея силою обличительнаго слова. Еще отъ 3 марта 1880 года писалъ онъ въ Петербургъ къ упомянутой выше О. С. Бурачекъ: "У меня есть покорнъйшая просьба къ Евгенію Ст—чу, или Павлу Ст—чу, 1) или къ обоимъ. Дело вотъ въ чемъ. Есть тамъ какой-то Пашковъ, --- ученикъ Редстока и распространитель его ереси. -- Беретъ на него лютость, но пронять его нечёмъ, потому что не знаю его суемудрія. -- Отъ писавшихъ о немъ я знаю нъсколько его фразъ; но чтобы полно его понять, -- надо бы по больше узнать. Вотъ мнв и пришло на мысль попросить кого либо изъ кавалеровъ 2), а то и обоихъ, чтобъ разведали. Сделать это удобно. Въ дом'я Пашкова, кажется, въ воскресенье вечеромъ, бывають такъ называемыя чтенія, гдь онь, читая Евангеліе или еще что, разлагольствуеть въ духѣ своего мудрованія. Входъ тогда всемъ открытъ. Такъ вотъ и забрались бы туда кавалеры для рекогносцировки. Не разъ побыть, а подолже походить, съ самимъ Пашковымъ завесть ръчь, -- и выпытать. Онъ толкуетъ только: покайтеся и въруйте въ Евангеліе.--Но что за этою хорошею ширмою скрывается, того онъ не говоритъ. -- Говоря о Спасителъ, къ себъ привлекаетъ... а когда увлечеть, -- секту собьеть. -- Настоить крайная нужда, -- разоблачить его... А для этого надо его растребущить, надо вызвать совровенныя его верованія. Воть плань для этого... Действуетъ кто либо изъ кавалеровъ. - Первое или и второе посъщеніе-слушательное: только дать себя заметить. Потомъ, какъ иные изъ приходящихъ обращаются къ нему съ вопросами. обратиться и себъ-съ какимъ либо простенькимъ, - въ другой разъ помудренве... и такъ далве... и вытянуть такимъ образомъ его признанія. Напр. онъ говорить: кайтесь.-Можно спросить: а исповедаться надо ли?-Нужно ли получить раз-

<sup>1)</sup> Евгеній Степановичъ и Павель Степановичь—сыновья помянутаго выше Ст. Он. Бурачка, досель здравствующіе.

<sup>2)</sup> Т. е. упомянутыхъ Е. С. в П. С. Бурачекъ.

решеніе?-- и под. Исповедавшись надо ли причаститься?--Я полагаю, что онъ о таинствахъ худо понимаетъ, также о церкви, о святыхъ... Но все это у меня заключенія отъ Редстока. Надо бы отъ него самого услышать.—Такъ воть моя просьба! Все услышанное, — прійти домой и записать, — а потомъ на Вышу прислать, а Выша будетъ книжки писать, или брошюрки, по услышанному, или одну книгу: Разоблаченный Пашковъ. Миъ думается что задача сія очень не мудрена,а многополезна. Вотъ и прошу покорно о семъ кавалеровъ. И вы уговорите ихъ сдълать это, всенепремънно. Разговоры весть безъ возраженій будто искренно вірующему... а то зарядъ пропадетъ 1). Между тъмъ на основани уже ранъе сообщенныхъ фразъ Пашкова преосв. Өеофанъ написалъ свое первое, большое по объему, письмо противъ него и напечаталъ его въ мартовской книжкъ Душеполезнаго Чтенія ва 1880 годъ. Получивъ оттиски этого письма и посылая нёсколько экземпляровъ ихъ семейству Бурачекъ, Выщенскій затворникъ отъ 27 марта того же года писалъ О. С. Бурачекъ: "Посылаю Вамъ 15 экземпляровъ оттисковъ письма противъ душегубца Пашкова, съ покорнъйшею просьбою-вручить ихъ Генералиссимусамъ и Генералъ-адмираламъ 2) съ строжайшимъ наказомъраспространить ихъ среди лицъ, затронутыхъ зловредными мудрованіями означеннаго архіеретика.—Вамъ самимъ тутъ нечего читать, -- развъ на поглядънье оставьте себъ одинъ... и кавалеры тоже, а прочее все пусть раздадуть, да не зря, а чтобъ въ цёль попадало. Вотъ о чемъ я просилъ-то кавалеровъ,--чтобъ доставляли матеріалы для подобныхъ писемъ.-У мена есть еще фразы двъ-три означеннаго бъса, но ихъ мало для письма. И вотъ жду отъ кого либо. Подайте Христа ради. Доложите Евгенію и Павлу Степановичамъ что требуютсяне общія протестантскія бредни, а именно фразы самого Пашкова-въ родъ той, что въ письмъ: Исповъдуй Христа, и Онъ вселится въ тебя <sup>8</sup>). Пожалуйста убъдите ихъ взяться за это

<sup>1)</sup> Изъ письма также не изданнаго.

<sup>2)</sup> Все тымъ же Е. С. и II. С. Бурачкамъ. Изъ нихъ II. С. Бурачекъ по чину контръ-адмиралъ.

<sup>3)</sup> См. Дутеп. Чтен. 1880, І, 323 и отдъльн. изд. (Спб. 1881) стр. 24.

дело" 1). И Бурачки, въ союзъ съ однимъ изъ давнихъ же сотрудниковъ "Маяка", извёстнымъ ревнителемъ православія, Н. В. Елагинымъ 2), котораго также и о томъ же просилъ преосв. Өеофанъ, и другими лицами въ Петербургъ, прислали на Вышу всѣ главнъйшіе пункты лжеученія Пашкова въ его собственныхъ фразахъ; а преосв. Өеофанъ, въ виду этихъ сообщеній, составиль новыя письма въ обличение того же лжеучения. И такихъ писемъ вышло семь. Въ виду важности ихъ содержанія и въ видахъ наибольшаго распространенія ихъ въ обществъ въ качествъ противоядія зловредному дъйствію лжеученія Пашкова, они были перепечатаны отдёльными оттисками въ весьма значительномъ числѣ экземпляровъ 3) по опредѣленію Святвишаго Синода въ синодальной типографіи (Сп. 1881) 4). Получивъ значительное число экземпляровъ и въ свое собственное распоряжение, преос. Өеофанъ, посылая десять экземпляровъ ихъ въ Кіевъ на имя протоіерея Н. И. Флоринскаго, писаль къ сему последнему отъ 24 августа 1881 года: "Посылаю вамъ десятокъ писемъ въ С.-Петербургъ. Раздайте ихъ старымъ знакомымъ... а то и по городу-не духовнымъ, для которыхъ, по вашему суду, небезполезно прочитать ихъ. Это противъ Пашкова, который есть злейшій молоканинъ и хлысть, у котораго - ни Церкви, ни таинствъ, ни священства, ни молитвословій, — ничего ність. Кайся, вісруй въ Господа и живи добръ-и все тутъ. Прочее все по боку. Съ этою проповъдію онъ разъвзжаетъ всюду. И у себя дома собираетъ... и многихъ уже сбиль съ толку... Воть-воть объявить секту. Другая, побочная съ нимъ, секта есть "апостольская община". И та въ Питеръ имъстъ ходъ. Вотъ и знайте. Все это ваше дъло,--разумью дыйствующее священство, — хлопотать и противодыйствовать! А я не за свое дело взялся. Мое дело — сидеть и

<sup>1)</sup> Письмо также изъ не изданныхъ.

<sup>2)</sup> Статьи Н. В. Елагина въ "Маякъ" см. за 1842 г. т. III, матеріаловъ, стр. 20 и дал., т. VI, проза, стр. 1 и дал. и лр.

<sup>3)</sup> Судя по неизданному письму преосв. Өеофана въ О. С. Бурачевъ отъ 18 мая 1880 года, 20 тысячъ экземпляровъ.

<sup>4)</sup> По вопросу о борьбѣ съ тѣмъ же Пашковымъ, радв пасавія писемъ противъ вего преосв. Өеофанъ высказывается и въ Письмахъ къ О. С. Бурачекъ еще отъ 21 апрѣяя 1880 года, 10 ноября 1880 и 27 іюля 1881 года.

четки перебирать 1). Въ этомъ письмъ, также, какъ и въ раньше приведенныхъ письмахъ О. С. Бурачекъ, уже ясно намъчены основныя черты лжеученія Пашкова, противъ которыхъ должны были быть направлены и самыя Письма преосв. Өеофана. И действительно, не смотря на не систематическій характеръ ихъ какъ "писемъ", не смотря на то скромное заявленіе и самого ихъ автора, что составляя ихъ, онъ "не за свое дъло взялся", въ нихъ мы находимъ, какъ и замъчали выше, послѣдовательное обличеніе "Пашковщины" 2). И именно, въ первомъ, самомъ большемъ, письмѣ излагаются общія положенія о лжеученін Пашкова и обличеніе основныхъ его пунктовъ, т. е. раскрывается значеніе его среди другихъ лжеученій и сектъ. съ запада къ намъ пришедшихъ, его отношение къ выродившейся изъ папизма протестантщинъ съ одной и --- къ молоканству и хлыстовщинъ съ другой стороны, и проч., съ обличениемъ, какъ мы сказали, основныхъ его пунктовъ, въ виду собственныхъ фразъ Пашкова, и съ обстоятельнымъ изложениемъ, въ противоположность имъ, православнаго ученія по предметамъ содержанія ихъ, по вопросамъ такимъ: достаточно ли для спасенія брать изъ Евангелія лишь слова: покайтеся и опруйте 3)? Можно ли увъровать безъ проповъдающаго 4)? и т. д. А въ послъдующихъ шести письмахъ обличаются болье частные пункты лжеученія Пашкова, также на основани словъ его (позже доставленныхъ на Вышу Петербургскими знакомыми преосв. Өеофана), и также съ изложениемъ, въ противоположность имъ, истиннаго, православнаго ученія по предметамъ содержанія ихъ, какъ то: о благодати св. Духа, о которой совсемъ умалчиваетъ Пашковъ при разсужденіяхъ о спасеніи;---о таинствахъ и обрядахъ, установленныхъ церковію и, на ряду съ личными подвигами каждаго члена церкви, также необходимыхъ для спасенія и

<sup>1)</sup> Воскр. Чтен. за 1894 г., №№ 37—38, стр. 623.

<sup>2)</sup> Выраженіе самого преосв. Өеофана въ письмѣ къ О. С. Бурачекъ отъ 27 марта 1880 года.

<sup>3)</sup> Отвъть у преосв. Өеофана на этоть вопрось дается отрицательный и доказывается, что для спасенія требуется не только въра, но и жизнь по въръ и заповъдямъ и благодать.

<sup>4)</sup> При этомъ естественно раскрывается у преосв. Өеофана мисль о богоучрежденности пастирства.

проч. 1)-Обличаетъ неръдко святитель Өеофанъ и въ другихъ своихъ писаніяхъ иныя лжеученія, кривотолкованія и суемудрія, также какъ и "о грвхв" (его собственное выраженіе) въ писаніяхъ православныхъ учителей, защищая в ков в чныя истины древнеправославнаго ученія; но все это имбеть еще менъе системы изложенія, нежели разсмотрънныя "письма" противъ Пашкова. А за темъ и вообще говоря, будучи известенъ какъ проповъдникъ, преосв. Өеофанъ отнюдь не столько оставиль по себъ память какъ богословъ-систематикъ, сколько какъ истолюватель источниково богословія—Св. писанія и св. преданія, преимущественно же святоотеческихъ писаній, при чемъ подъ истолкованіемъ последних мы разумень и главнъйшій съ этой стороны трудъ его-переводъ ихъ на русскій языкъ, именуя его и съ этой стороны истолкователемъ на томъ же основаніи, на какомъ переводчики св. писанія Ветхаго Завъта съ еврейскаго на греческій языкъ именуются LXX-ю толковниками (έρμηνευταί, interpretes).

Въ томъ самомъ письмъ своемъ къ С. О. Бурачку отъ 29 апрыля 1875 года, изъ котораго выдержку мы приводили раньше въ доказательство мысли о предложении и предположеніи составить катихизись и текстъ котораго мы тогда привели далеко не весь, преосв. Өеофанъ, если мы припомнимъ, смиренно изъясняя причины неосуществленія этого предположенія, говориль между прочимь: "И добро бы діло дівлаль, а то баклуши все биль. Благо что попалось подъ руки толкование и самъ не знаю какъ наткнулся на него... и пошло по немногу. Идетъ седьмое посланіе-къ Римлянамъ. Но я немножко пріостановился. Прівлась эта пища: все стерляди, да стерляди!---И взялся кое-что поддёлать въ роде отдыха. —Я составлю еще Добротолюбіе—по образцу того<sup>2</sup>); но новое. Одинъ томъ готовъ.—Тутъ Антоній вел., — Макарій, Маркъ, Исаія, Евагрій... порядочная книжка выйдетъ. -- А теперь для отдыха--- второй томикъ скорпать думаю. - Туть будуть уставы - Пахомія вел., Василія вел.,

<sup>1)</sup> Въ положетельной части содержанія "Писемъ" излагается много важнаго и для догнатическаго и нравственнаго богословія, о чемъ срав. Церк. Въсти. 1894 г. № 4.

<sup>2)</sup> Стараго, завлючавшаго четыре части въ одной внигв. (2 изд. М., 1822).

Кассіана, Венедикта... и еще кто попадется 1). Эта работа не головоломная, -- но коноткая. Всяко -- ее надо кончить. Такъ задумано.—Слышу—слышу! -- Ишь взялся за что? -- Катихизисъ бы?-Катихизисъ послъ.-Протолкуемъ весь новый завътъ,за тъмъ Псалтирь,-притчи, Пророковъ. И тогда уже катихизисъ.—Да, —а жить-то сколько осталось?! Ужь седьмой десятокъ пошелъ 2).--Что успъемъ. Живъ живое гадаетъ; а смерть придетъ, — милости просимъ 3)" — Въ этомъ письмъ ясно указывается какъ планъ задуманнаго истолкованія помянутыхъ источниковъ богословія, такъ и значеніе этого дела, по мысли преосв. Өеофана не маловажное, хотя и не головоломное, особенно въ отношени къ святоотеческимъ писаніямъ. Но само собою разумъется, въ 1875 году преосв. Өеофанъ и самъ еще не могъ знать, что выйдетъ въ действительности изъ этого его дъла, протянувшагося почти до самой его кончины. А дъло оказалось и серьезное, и большое, и весьма важное. Кромъ упоминаемыхъ въ письмъ толкованій на новый завътъ, преосв. Өеофанъ осуществилъ значительную долю своихъ предположеній и относительно Ветхаго Завъта; Добротолюбіе разрослось въ цёлыхъ пять большихъ томовъ, да еще съ прибавкомъ такого же тома изътъхъ самыхъ иноческихъ уставовъ, которые преосв. Өеофанъ по началу хотъль было вмъстить во второй томъ, и т. д.

Въ отношени къ истолкованию перваго и важнъйшаго источника богословія, священнаго писанія, преосвящ. Ософанъ въ своихъ писаніяхъ оставиль не только памятники самаго истолкованія его, но и ръшеніе одного изъ существеннъйшихъ принципіальныхъ вопросовъ съ этой стороны, не говоря о введеніяхъ въ истолкованныя книги или части св. писанія, также изобилующихъ серьезными исагогическими свъдъніями и научными данными. Въ этихъ введеніяхъ, по обычаю краткихъ, преосв. Ософанъ, какъ уже было отмъчено учеными цънителями его трудовъ, "умъстъ въ немногомъ,

Это, если мы не забыли, первоначальное предположение о 2-иъ томъ осупествилось потомъ иначе.

<sup>2)</sup> Преосв. Өеофанъ родился 10 января 1815 года.

Письмо изъ числа неизданныхъ лоселъ.

-- какъ всегда, такъ и въ данномъ случав,--- сказать многое, съ полнымъ научнымъ авторитетомъ и основательностію" 1). Что же касается до ръшенія одного изъ существенныйшихъ принципіальныхъ, какъ мы сказали, вопросовъ, то мы разумъемъ вопросъ о сравнительномъ достоинствъ и значении греческаго перевода LXX толковниковъ и еврейскаго мазоретскаго текста въ деле переложения книгъ Св. Писания Ветхаго Завета на русскій языкъ. Мы уже видёли раньше, какъ сильно ратовалъ въ этомъ отношении преосв. Өеофанъ въ защиту издревле употребляемаго въ православной церкви перевода LXX и противъ предпочтенія ему еврейскаго мазоретскаго текста въ своихъ статьяхъ: По поводу изданія священных книг Ветхаго Завъта въ русскомъ переводь: - О нашемъ долгь держаться перевода 70 толковниково и др. Въ этомъ отношении преосв. Ософанъ твердо держался на почев святоотеческихъ преданій православнаго востока и взглядовъ своей, Кіевской, школы, такъ какъ, извъстно, такого же взгляда на дело держались: Кіевскій митрополить Филареть 2), питомець Кіевской академіи архіенископъ Херсонскій Димитрій 3) и др. Основныя положенія этого взгляда преосв. Өеофанъ высказаль въ первой же стать своей по настоящему вопросу: По поводу изданія св. книг В. S. въ русском переводь. "Мы-сыны Церкви православной,-говорить онь забсь. Чтимъ, что она почтила, и чуждаемся того, чего она чуждалась и чуждается. А она не знала и не знаетъ еврейской Библіи. Съ самаго начала отъ Апостоловъ, чрезъ всъ соборы, и досель держалась и держится она Библіи въ переводъ 70-ти. И намъ эту чтить и за эту держаться должно всъми силами. Если преклонимся на сторону дающихъ большую цъну еврейской Библіи, какъ сделали протестанты, то дадимъ мѣсто мысли, что св. Церковь не умѣла указать намъ подлиннъйшаго откровенія ветхо-завътнаго. Если же св. Церковь въ

<sup>1)</sup> Слова отзыва профессоровъ С.-Петербургской дух, академін для присужденія преосв. Өсофану ученой степени доктора богословія. См. въ *Церк. Въсти.* за 1894 годъ Ж 6, стр. 84.

<sup>2)</sup> См. о семъ въ нашемъ изследовавів: О подвигах Филарета митр. Московскаю въ дълъ перевода Библіи на русскій языкъ, стр. 389 т. ІІ-го, Филаретовскаю Юбил. Сборника изд. 1863 года.

<sup>3)</sup> См. о семъ въ Приб. кв Твор. Св. Оти. за 1885 г., ч. 35, стр. 212.

этомъ существеннъйшемъ предметъ не умъла указать намъ, гдъ чистое слово Божіе, то какой она столиъ и утвержденіе истины? Если она не узнала истиннато богооткровеннаго слова, то какъ върить, что она върно знасть, опредвляетъ и указываеть намъ и всякую другую истину? Отсюда не можеть не родиться подозрѣніе, истинны ли и всѣ догматы Церкви, не слѣдуеть ле и ихъ пересмотръть, чтобы опредълить подлиннъйшее исповъданіе віры. А кто станеть на эту дорогу, тоть вь душів сталь уже протестантъ" 1). Впрочемъ преосв. Өеофанъ не безусловно отрицаетъ всякое значеніе и у еврейской мазоретской Библін. "Вообще говоря, —читаемъ у него въ той же статъъ, —писанія сін 2) и въ этомъ текстѣ (т. е. еврейскомъ мазоретскомъ) не потеряли своего помогательнаго къ уразумънію слова Божія значенія. Они представляють ближайшее къ тому пособіе" 3). И въ своихъ собственныхъ толкованіяхъ, ближе всего, на ветхозавътныя священныя писанія (на Псалмы 33-й, 118-й и Псалмы шесто-псалмія) преосв. Өеофанъ всюду держится этого своего начала, т. е. принимаетъ во вниманіе прежде всего и ближе всего греческій переводъ LXX-ти и совершенно нигдъ не касается его разностей съ еврейскимъ подливникомъ, хотя, очевидно, онъ знакомъ былъ и съ еврейскимъ текстомъ 4). За тъмъ, естественно также поэтому, что въ своихъ толкованіяхъ и на Псалмы и на Новый Завътъ преосв. Ософанъ всюду болье всего опирается на святоотеческомъ толкованіи священныхъ Писаній, какъ на самомъ, по его мивнію в убъжденію, надежномъ руководствів къ уразумівнію подлиннаго и духовнаго смысла ихъ. Слёдуя руководителямъ своимъ, св. отцамъ и учителямъ церкви, преосв. Өеофанъ и въ самомъ способъ и характеръ толкованія преслъдуетъ нестолько цъль уяснения одного лишь ближайшаго, историческаго смысла ихъ, сколько духовное назидание читателей, хотя неръдко, и даже

<sup>1)</sup> Душен. Чтен. за 1875 г. ч. III, № 11, стр. 351—352. А отонъ, что преосв. Өеофанъ въ этомъ отношеніе примыкаль къ своей, Кіевской школь, см. его же письмо къ не разъ упомянутому протоіерею Н. И. Флоринскому въ Воскр. Чтем. за 1894 г., №№ 37—38, стр. 622.

<sup>2)</sup> Т. е. свящ. Инсанія Ветхаго Завъта.

<sup>3)</sup> Ayruen. Ymen. 1875, III, 350.

<sup>4)</sup> Сравн. упомянутый выше отзывь въ Дерк. Въсти. за 1894 г., № 6, стр. 84.

по большей части, уяснение ближайшаго смысла, часто даже съ помощію научной филологіи, предшествуєть раскрытію смысла духовнаго и преподанію нравоучительныхъ выводовъ изъ того или другаго мъста Св. Писанія. Таковы всь толковательные на Св. Писаніе труды преосв. Өеофана, раньше нами исчисленные, а также отчасти и проповъди, имфющія предметомъ своимъ разъяснение того или другаго текста Св. Писанія 1). Исключеніе составляєть лишь пожалуй Евангельская исторія о Боль Сынь съ однородными съ ней по предмету болъе мелкими трудами и изслъдованіями, каковы: Уроки изъ дъяній и словест Господа и проч., Указанія, по которым всякій самь для себя можеть составить изъ четырехь Евангелій одну послыдовательную исторію Евангельскую и нівк. др. Эти труды скоръе могутъ быть отнесены къ области библейской исторіи Новаго Завъта, нежели къ области экзегеса. Вводится въ Евангельскую особенно исторію о Богь Сынь, какъ мы замічали раньше, отчасти и догматически-богословскій элементь (см. напр. третье предисловіе или введеніе въ Евангельскую исторію, Іоан. 1, 1-18, на стран. І по оглавленію), такъ какъ и все въ Евангеліи о воплотившемся Сынѣ Божіемъ написано, какъ говорить одинь изъ Евангелистовъ, "дабы вы уверовали, что Інсусъ Христосъ есть Господь, Сынъ Божій, и вфруя, имфли жизнь во имя Его" (стр. 239, конецъ книги). При всемъ томъ и для самой, такъ называемой гармонистики (соглашенія) евангельскихъ событій, составляющей главнівйшее въ содержаніи разсматриваемаго труда преосв. Өеофана, автору нужно было много, если можно такъ выразиться, екзегетической, толковательной подкладки и даже иногда прямо филологическихъ основаній (см. напр. стр. 61 обращенія "къ читателямъ"). "Евангельская Исторія о Богѣ Сынъ есть почти тоже въ отношеніи къ самому тексту Четвероевангелія, что Добротолюбіе въ переводъ того же преосв. Өеофана по отношенію, съ одной стороны, къ тексту писаній вошедшихъ въ него св. отцевъ-подвижниковъ, а съ другой-къ тексту греческаго Добротолюбія (Ф: λοχαλία, изд. 1782 г.). Это обстоятельство переносить наше

<sup>1)</sup> См. для сего напр. Собраніе пропов'ядей 1859 года стр. 137 и дал., 187 и дал., 285 и дал. и др.

вниманіе отъ истолковательныхъ трудовъ преосв. Өеофана на Св. Писаніе къ его же истолковательнымъ трудамъ на святоотеческія Писанія. Разсматривая тѣ и другіе, мы видимъ съ несомевнностію, что они имвють и много общаго по отношенію къ своимъ предметамъ и значительную долю отличія. И въ истолковательныхъ на святоотеческія писанія трудахъ преосв. Өеофана, какъ въ таковыхъ же трудахъ на Св. Писаніе, мы видимъ необходимыя исагогическія свёдёнія о томъ или другомъ писаніи, преследованіе главнымъ образомъ нравоучительной, назидательной цели, нередкія попытки сведенія во едино однородныхъ писаній 1) и под. Но съ другой стороны, между тыть какъ въ истолковательныхъ на Св. Писаніе трудахъ своихъ преосв. Өеофанъ, даже въ "Евангельской Исторіи о Богъ Сынъ", болъе всего содержащей въ себъ сплошнаго текста новозавътнаго, пользуется готовымъ русскимъ переводнымъ текстомъ, изданнымъ по благословенію Св. Сунода, въ истолковательныхъ на святоотеческія писанія трудахъ онъ нерѣдко, какъ мы и могли видъть изъ его писемъ, переводить вновь тъ или другія святоотеческія писанія 2); въ перваго рода трудахъ у него видимъ больше всего именно толкованія, а въ трудахъ втораго рода не столько толкованія, сколько переводовъ, что особенно должно сказать о "Добротолюбін", и т. д.

Отъ юности возлюбивъ жизнь уединенную, подвижническую, святитель Өеофанъ отъ юности и питался духовно, на ряду съ словами св. Писанія, и плодами духовной мудрости и опытности св. Отцовъ и преимущественно подвижниковъ и другими церковными писаніями: богослужебными и иными. Не удивительно, по этому, что онъ рано созналъ нужду и съ другими дѣлиться тѣмъ сокровищемъ, которое наполняло въ преизобиліи его собственное существо и которое было по истинѣ драгоцѣнно въ виду той высокой цѣли, которую онъ самъ поставляетъ писательской дѣятельности своей вообще, также какъ и.



<sup>1)</sup> Срав. для сего "Енангельскую исторію о Богь Сынь" съ такими трудами, какъ святоотеческія наставленія о трезвеніи и молитвы;— Изреченія св. Отиов обв охраненіи души и тъла противь искушеній блудной страсти, и др.

<sup>2)</sup> Въ другихъ случаяхъ онъ пользовался готовыми переводами, и особенно издаваемыми при Московской дух. академія.

всякой писательской деятельности. Это было такою же духовною потребностію его сердца, какъ и молитвенныя изліянія и, также какъ молитва, служило этой высокой цели-спасенію своему и ближнихъ. По этому-то стихіи церковнаго преданія вообще, въ частности святоотеческихъ писаній и, опять скажемъ, преимущественно подвижническихъ, проникаютъ всѣ его труды: и проповъди, начиная съ самыхъ раннихъ 1), и Письма о христіанской жизни 2), и Путь ко спасенію 3), и Письма о духовной жизни 4), и другія писанія. Добротолюбіе, -- этотъ превосходнъйшій памятникъ духовносозерцательной жизни и мысли св. отцевъ-подвижниковъ православной восточной церкви, уже издавна переведенный и на нашъ отечественный языкъ, хотя и не въ полномъ объемѣ Добротолюбія греческаго, также издавна быль знакомъ и преосв. Өеофану и цитуется въ его писаніяхъ 5). И быть можеть, эта-то неполнота объема переведеннаго Добротолюбія и побудила преосв. Өеофана взяться за нелегкій, но въ высшей степени плодотворный для спасенія трудъ-доставить соотечественникамъ болъе полное по объему и совершенное по переводу Добротолюбіе. Самымъ переводомъ святоотеческихъ твореній вообще на пользу общую святитель Өеофанъ началъ заниматься еще бывъ на службъ въ Іерусалимской миссіи и еще съ 1853 года, если мы припомнимъ, на-

<sup>1)</sup> См. напримъръ въ его проповъди на Вознесеніе Господне, относящейся къ 1840 году слова св. Епифанія Кипрскаго, по изданію 1859 года стр. 146 и слова церковныхъ пъсней стр. 145 и 151;—въ относящейся къ 1844 году проповъди на Пасху—слова церковныхъ пъсней, тамъ же стр. 105 и дал.;—въ относящемся къ 1845 году словъ на Благовъщеніе — также слова церковныхъ пъсней (тамъ же, стр. 69, 71 и др.) и слова св. Григорія Неокесарійскаго (стр. 72), и т. д. Срав. также слова къ Тамбовской пастов вып. 1, стр. 34 (церк. молитвы), стр. 76 и дал. (разсказъ изъ области жизни аскетической) и т. д.;—вып. 2-й стр. 1 и дал. (Пастырь св. Ермы) и др.;—Слова къ Владимірской Пастов, стр. 73 (авва Іоаннъ Коловъ и св. Макарій Великій), 89 (св. Исаакъ Сир.) и лр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. напр. вып. 1, стр. 17 (св. Макарій Егип.), 31 и дал. (св. Макарій Ег. Исаакъ Сир., старцы Серафимъ, Парфеній), также стр. 67, 73, 102, 108 и др. вып. 2, стр. 6, 12, 16 и дал., 29 и мн. др.;—вып. 3, стр. 10, 124 и дал. и др.,—вып. 4, стр. 18, 30 и др.

<sup>3)</sup> См. вып. 1, стр. 77 и дал., вып. 2, стр. 32,—вып. 3, стр. 164 и др.

<sup>4)</sup> См. стр. 146, 171, 181, 193, 228 и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. напр. въ *Письмахв о Христ. жизни*, вып. 3, стр. 73, въ *Пути ко* спасению вып. 1, стр. 22; въ *Письмахв о духовной жизни*, стр. 2, 8, 148, 156 в дал., 161 в мв. др.

чалъ пом'вщать эти свои переводы въ Воскреснома Чтеніи, а за тъмъ въ Приложеніяхъ къ Письмамо о христіанской жизни (вып. 2-й) и т. д. Рано началъ онъ печатать также и собственно толкованія на особыя, болье трудныя или болье заслуживающія вниманія міста церковно-богослужебных книгь и святоотеческихъ писаній. Такъ уже относящаяся къ 1844 году пропоповъдь его въ день Св. Пасхи вся посвящена истолкованію словъ церковной пъсни. Воскресеніе Твое, Христе Спасе. Ангели поють на небеси, и нась на земли сподоби чистымь сердцемь Тебе славити 1); равно также относящаяся къ 1845 году и уже 1846 годъ въ Христіанском *Чтеніи* (ч. I) пом'єщенная пропов'єдь на день Благов'єщенія вся посвящена разъясненію словъ припъва праздника: Б.иновыствуй, земле, радость велію, хвалите небеса Божію славу, 2) и т. д. За тъмъ уже въ 1 выпускъ Писемо о христіанской жизни, въ одномъ изъ нихъ, читаемъ слова преосв. Өеофана: "Встръчали ли вы у св. отцевъ выражение: дъяние и разума, въ которыхъ они совмъщають весь трудъ о спасеніи души? Это тоже, что сказать: подвиго и вниман $ie^{a-3}$ ). Тоже самое выраженіе (дъяніе и разумь), встрівчающееся и въ великомъ канонъ св. Андрея Критскаго, разъясняется у преосв. Өеофана, если мы не забыли, и въ цълой, посвященной сему, статьв, прямо подъ заглавіемъ: Дияніе и разумв, помъщенной въ Душеполезномв Чтеніи за 1873 годъ  $N_2$  3, ч. I, стр. 356—358 4). И много такихъ истолкованій встречается въ писаніяхъ преосв. Өеофана. Но желая сердечно, чтобы святоотеческій "трудъ о спасеніи души", выразившійся въ дінтельной и созерцательной жизни св. отцовъ-подвижниковъ, насколько возможно, сталъ трудомъ, -- и плодъ этого труда-достояніемъ и соотечественниковъ, святитель Өеофанъ рѣшился на нелегкій подвигъ перевести-поучающія сему тру-

<sup>1)</sup> См. въ собранів проповідей преосв. Өеофана взд. 1859 года стр. 105 н дал.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. тамъ же, стр. 69 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 108, изд. 2. Спб. 1860.

<sup>4)</sup> Срав. статью: Созериание и дъяние въ Домаш. Бесьдов за 1870 годъ, вып. 4, стр. 130. Срав. также Четыре бесьды по руководству книги: Пастырь св. Ермы и под.

ду писанія св. отцевъ-подвижниковъ на русскій языкъ,-что, съ Божіею помощію, и исполниль въ своемь Добротолюбіи съ относящимися къ нему такъ или иначе святоотеческими Писаніями, каковы: святоотеческія наставленія о трезвеніи и молитет, слова св. Симеона Новаго Богослова, Невидимая брань и др. Добротолюбіе, съ этими и другими подобнаго же рода трудами, изъ коихъ каждый, также какъ и въ добротолюбіи каждый отепь-подвижникъ предваряется нообходимыми, и въ научномъ и въ истолковательномъ для самаго содержанія Добротолюбія отношеніи весьма важными исагогическими свёдёніями, представляеть собою несокрушимый, в'ьков в чный и драгоценнейшій памятникъ ревности святителя Өеофана о спасеніи душъ ближнихъ, и безъ сомнінія не одна такая душа, получивъ благой плодъ отъ чтенія этихъ переводныхъ трудовъ сего святителя, вознесла о немъ молитву къ Богу о вчиненіи его съ ликами тъхъ св. отцевъ-подвижниковъ, творенія которыхъ онъ переводилъ. Переводъ святителя Өеофана, кромъ достоинствъ, присущихъ встмъ хорошимъ переводамъ подобнаго рода, каковы: точность, ясность и чистота, основательное знакомство съ языкомъ подлинника и общедоступность рѣчи къ пониманію, еще болѣе возвышается въ своихъ достоинствахъ отъ того, что переводившій самъ глубоко жизненно проникнуть быль теми началами, которыми одушевляемы были и въ жизни и въ писаніяхъ св. отцы-подвижники. Онъ быль самъ строгій подвижникъ иноческой жизни, духовной, равноангельной. Доказательство сего изъ самыхъ переводныхъ трудовъ преосв. Өеофана приводить мы считаемъ излишнимъ, отсылая желающихъ къ самымъ этимъ трудамъ и говоря: пріиди и виждь.

И по связи съ изложеннымъ доселѣ, и въ исполненіе раньше обѣщаннаго и наконецъ, въ видахъ округленія нашего очерка и характеристики преосв. Өеофана, какъ духовнаго писателя, мы теперь должны были бы перейти къ характеристикѣ его, какъ моралиста; но въ видахъ полноты разсмотрѣнія, мы еще остановимъ вниманіе на его историческихъ работахъ, чтобы затѣмъ характеристикою его какъ моралиста и завершить нашъ настоящій очеркъ.

Кромъ библейско-историческихъ работъ, каковы упомянутыя выше указанія, по которымъ всякій самъ для себя можеть составить изъ четырехъ Евангелій одну послідовательную исторію Евангельскую" (Тамбовъ. 1871) и "Евангельская исторія о Богъ Сынъ" (М. 1885), кромъ болъе или менъе значительныхъ отдёловъ историческаго характера (изъ области библейской же, общей церковной и русской церковной и гражданской 1) исторіи) въ пропов'єдяхъ преосв. Өеофана, къ историческимъ же трудамъ его по справедливости можно отнести, какъ отдельные, и слъдующіе: а) изъ области общей церковной исторіи: 1) Нъсколько слово о жизни и писаніяхо святаю Антонія (Великаго), въ Тамб. Епарх. Впдом. 1873 г., №№ 18—24 и 1874 г. № 1— 5;-2, исагогическія свёдёнія о св. подвижникахъ, вошедшихъ въ составъ Добротолюбія и другихъ сродныхъ съ симъ работъ (напр. Симеона новаго Богослова слова, Древніе иноческіє уставы и т. д.) и б) изъ области русской гражданской исторіи—Три письма по восточному вопросу, —въ Правосл. обозръніи за 1877 годъ, № 3.—Свѣдънія о жизни и писаніяхъ св. Антонія, въ сокращенномъ видъ, внесены были потомъ и въ 1-й томъ Добротолюбія. Какъ эти, такъ и другія, пом'вщенныя въ Добротолюбін, свёдёнія о жизни и писаніяхъ св. отцевъ-подвижниковъ, вошедшихъ въ составъ Добротолюбія и сродныхъ съ нимъ переводныхъ трудовъ преосв. Өеофана, отличаясь краткостію, въ видахъ сокращенія изложенія существа діла необходимаго для уразуменія лишь техъ писаній, которыхъ переводъ за тъмъ предлагается, въ то же время, естественно, излагають лишь тв историческія событія, какія были нужны переводчику именно для этого уразуменія, а за подробностями въ этомъ отношеніи отсылають къ другимъ источникамъ (напр. Четіимъ-Минеямъ, къ трудамъ церковно-историческимъ, древнимъ и новымъ и под.); и только помянутыя свъдънія о жизни и писаніяхъ св. Антонія, пом'вщенныя въ "Тамбовскихъ Епархіальныхъ Відомостяхъ", нісколько боліве пространны, нежели заключающіяся въ Добротолюбін; но въ общемъ и они,

<sup>1)</sup> См. напр. о последствіяхъ Крымской войны въ Словах в Владимірской пастеп, стр. 8 и дал.; о жизни преп. Антонія Кіево-печерскаго, тамъ же, стр. 365 и дал. и др., кром'т раньше упомянутыхъ прим'тровъ.

какъ преслъдующія особую цъль (представить образецъ и первый въ исторіи прим'връ христіанскаго аскета писателя), не вдаются собственно въ церковно-историческія подробности. А потому и самые труды преосв. Өеофана въ этой области скорве должны быть относимы къ исторіи церковной словесности (патрологіи), нежели къ общей церковной исторіи. Такъ напр. въ жизни св. Антонія Великаго преосв. Өеофанъ обращаетъ преимущественное вниманіе лишь на тѣ ея событія, въ которыхъ проявилась духовная жизнь св. Антонія, при чемъ описываеть начало этой жизни, степени восхожденія его въ ней и т. д., по источникамъ уже даннымъ (напр. св. Аванасія описаніе жизни св. Антонія, сообщеніе церковнаго историка Созомена о св. Антоніи и др.) безъ всякой постановки вопросовъ о подлинности этихъ источниковъ, критической провърки историческихъ сказаній и под. Болбе историческаго находимъ мы въ упомянутыхъ трехъ письмахъ о восточной войнъ. Но такъ какъ и здъсь ближе всего имъется въ виду война 1877 года, во время которой преосв. Өеофанъ жилъ въ затворъ, слъдовательно вдали отъ самаго поприща военныхъ дъйствій, то больше мы имъемъ въ письмахъ соображеній отвлеченнаго и нравоучительнаго характера, нежели историческихъ сведеній, которыя самъ преосв. Өеофанъ бралъ уже, такъ сказать, изъ вторыхъ рукъ. Но за здёсь, кром'в обсужденія самых в событій войны, дороги археологическія замітки изъ прежнихъ собственныхъ опытовъ пребыванія преосв. Өеофана на востокъ, историческія характеристики, этнографические очерки и проч. Письма писаны были въ промежутокъ времени отъ 1 ноября 1876 и 8 января 1877 года, следовательно когда еще не было настоящей войны Россіи съ Турками (объявленіе войны и переходъ русских войскъ за Дунай состоялись весною 1877 года), но когда движение къ ней было уже болбе чемъ несомненно, когда вооруженное заступничество Русскихъ за братьевъ славянъ, ради освобожденія последнихъ отъ ига Турокъ и во всякомъ случае ради избавленія ихъ отъ зв'єрствъ турецкихъ, было уже д'єйствительностію, а не предположеніемъ только. Въ своихъ письмахъ преосв. Өеофанъ не разъ высказываетъ свою давяюю, завътную мысль объ этомъ освобожденіи. "Подобныя мечты, -- говорить

онъ уже въ первомъ письмѣ, -- давно ходятъ по моей головъ. Турки-не туземцы. И не следъ имъ вечно сидеть на чужихъ хребтахъ. И гадкій народъ! Ну-послаль ихъ Богъ въ наказаніе, какъ на насъ монголовъ. Гнъвъ Божій не въченъ... Смилуется надъ нашими... и сдуетъ ихъ, какъ мякину съ тока" 1). И въ другомъ письмѣ, представляя планъ дѣйствій военныхъ Россіи съ Турціей ради той же цізл. говорить: "Исповедую грехъ свой, что взялся не за свое дело, излагая все сіе. Но меня сильно занимають эти мысли вотъ уже сколько времени 2). Поэтому онъ съ живостію, полный глубокаго патріотизма, привътствоваль то одушевленіе, которое охватило всю Россію въ защиту беззащитныхъ братьевъ-славянъ, страдавшихъ подъ игомъ турецкимъ. Это значило, по его словамъ, что "великій богатырь народился" 3). Что касается самого плана будущаго устройства народностей, страдавшихъ подъ этимъ игомъ, то онъ предносился уму Вышенскаго затворника совершенно почти въ томъ видъ, въ какомъ представлялся и всёмъ лучшимъ тогдашнимъ русскимъ патріотамъславянофиламъ и другимъ съ чисто русской душой и стремленіями (Аксаковъ, Катковъ и др.). Независимое устройство церковное съ сохраненіемъ духовнаго единенія въ славянскихъ народностяхъ Балканскаго полуострова по отношенію ихъ къ греческой іерархін 4), самоуправленіе гражданское, пока не осуществится желанное въ будущемъ полное ихъ освобождение политическое 5), и проч., -- все это, опираясь на личномъ опытномъ (прежнемъ) знакомствъ преосв. Өеофана съ дъломъ, изображается у него въ письмахъ съ свойственною ему живостію и энергіею, съ полною откровенностію и въ глубоко патріотическомъ тонъ. "Охватившее насъ воодушевленіе,-говоритъ онъ въ одномъ мъстъ, --- не есть ли Божіе въ насъ дъйствіе? И сознавая это, не должны ли мы вибстб сознать, что этимъ

<sup>1)</sup> Правосл. Обозраніе за 1877 годь, т. І, № 3, стр. 603.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Танъ же, стр. 605-606.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 602.

<sup>4)</sup> Стр. 603, 604 и 605. То же самое, какъ оказывается, преосв. Өеофанъ высказываль уже и въ 1857 году, въ письмъ къ преосв. Иннокентію архісписк. Херсонскому. См. тамъ же, стр. 602 и примъчаніе.

<sup>5)</sup> Стр. 603. См. также стр. 604, 605, 608 и дал.

движеніемъ Богь говорить намъ: вамъ поручаю освободить этихъ страждующихъ?-Можемъ отказаться?-Богъ никого не нудить. Но будемъ ли мы безвинны, не внявъ Божіимъ мановеніямъ? Богъ найдеть и безъ насъ исполнителей Его воли. А намъ стыдъ, если еще не болъе что. Оставляющий брата самь будеть оставлень вы чась нужный. Всё такія мысли прямо ведуть къ ръшенію: хочешь, не хочешь, -а ступай воевать мать Русь православная" 1). Или въ другомъ месте:, Слышно, что и въ Питеръ и у васъ въ Москвъ не мало лицъ, которыя не благоволять къ войнъ, и даже къ самому заступничеству нашему. Это должно быть выродки какіе нибудь" 2)—Но, какъ и всегда, во всемъ, такъ и здъсь преосв. Өеофанъ всю будущность дела войны за освобождение предоставляетъ воле Божіей. "Что Господу угодно, то и да будеть,-пишеть онъ въ последнемъ письме. Если ничего изъ всего начатаго не выйдеть?!! Похорохорились, и то дай сюда. Будеть точь вь точь, какъ около Герусалима часто возстаетъ деревня на деревню, вниманія не обращая на сидящаго въ Іерусалим в губернатора. Шумъ, гамъ, ружья заряжены... хорохорятся, а по сторонамъ посматривають, не покажется ли кто съ какой-либо стороны въ качествъ примирителя. Является; а бываетъ, что сама же какая-либо деревня смастерить его. Начинаются мировыя предложенія... деревни слушать не хотять. Проходить такъ день, другой... слышно: поладили" в). Подобныя же мысли о войнъ 1877 года преосв. Өеофанъ высказывалъ и въ другихъ своихъ письмахъ къ разнымъ лицамъ 4). Но уже то самое, что и въ этомъ отношении преосв. Өеофанъ не столько на исторической и политической, сколько на религіозно-нравственной точкъ зрънія стоить и ставить діло, предавая всю судьбу его въ волю Божію, показываетъ, что онъ вполнъ откровенно говоритъ, ког-

<sup>1)</sup> Crp. 607.

<sup>2)</sup> CTp. 606.

<sup>3)</sup> Стр. 609. Здъсь видны и этнографическія наблюденія преосв. Өеофана изъ опыта прежняго служенія его на востокъ.

<sup>4)</sup> См. напр. письма къ о. Н. И. Флоринскому въ Воскресном чтении за 1894 г., Еж 35—36, стр. 583;—Письма къ О. С. Бурачекъ отъ 5 апръля и 1 іюня 1878 гола, также говорящія объ этой войнѣ и особенно о враждебномъ для русскихъ участів въ ней Англичанъ, и др.

да писалъ, что высказывая свои сужденія и мысли о войнѣ, онъ "взялся не за свое дѣло". Его дѣло,—и дѣло великое,— приведеніе людей на путь спасенія вѣчнаго. Къ этому и возвращаемся мы теперь въ своей характеристикѣ его какъ писателя, имѣя въ виду заключительный ея отдѣлъ,—характеристику его какъ моралиста.

Прежде всего мы должны замётить, что называя преосв. Өеофана, какъ писателя, моралистомъ, мы называемъ такъ его не въ томъ узкомъ смыслъ этого слова, какой соединяется съ нимъ въ лексиконахъ философскихъ, а въ болбе широкомъ и глубокомъ смыслъ, по скольку преосв. Өеофанъ былъ не философъ, а церковный, и даже болье того, духовный писатель. Мы называемъ его моралистомъ въ томъ именно смыслъ, что онъ, путемъ нравственнаго совершенствованія людей, велъ ихъ ко спасенію и въ этомъ поставляль основную задачу своего пастырскаго служенія. А такъ какъ, если мы припомнимъ раньше сказанное, въ этомъ же поставляль онъ и вообще задачу духовнаго писательства, и еще шире, --- всякаго слова устнаго и письменнаго, то и почти всв его писанія собственныя, за исключеніемъ разв'є лишь весьма немногихъ въ род'є т'єхъ писемъ по восточному вопросу, которыя мы только что разсмотрели, направлены къ этой, вполнъ достойной всякаго вниманія и уваженія, цёли и проповёди, какъ одинъ изъ драгоценныхъ памятниковъ устныхъ бесъдъ, устнаго слова святителя, и систематическіе богословскіе труды его, и истолковательные и переводные, и письма въ самой большей ихъ части, и другія писанія его полны тёмъ, въ чемъ онъ самъ поставлялъ и свою задачу и всю свою премудрость. Еще при наречении своемъ во епископа Тамбовскаго преосв. Өеофанъ имълъ въ виду это свое назначеніе, чтобы на высшей степени священства и "множайшій плодъ приносить во спасеніе свое и другихъ" 1), и въ своемъ архипастырскомъ служеніи о томъ иміль "наибольшую заботу, чтобъ не обинуясь сказать" своей паствъ "всю волю Божію (Дѣян. 20, 27)" 2). Къ этому направляль онъ и всѣ свои проповъди, а въ иныя времена говорилъ о томъ и нарочитыя про-



<sup>1)</sup> См. Слова къ Тамбов. пастен вып. 1, стр. 6.

<sup>2)</sup> Tome, BMH. 2, CTP. 214.

поведи, каковы уже известныя намъ его пять поученій по пути ко спасенію", пропов'єди о "богоугодной жизни", о "внутренней жизни" и т. д. Изъ систематическихъ богословскихъ трудовъ преосв. Өеофана "Путь ко спасенію", "Что потребно покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія?" "Начертаніе Христіанскаго нравоученія" и ніж. др. даже прямо это и имізютъ своимъ главнымъ предметомъ, особенно же "Начертаніе Христіанскаго нравоученія". Далье, что сказаль самь преосв. Өеофанъ во вступленіи къ истолкованію псалма 33-го, т. е., что "предлагаемыя замътки вызваны желаніемъ не столько дать ученое толкованіе псалма, сколько представить опыть, какъ обращать въ созидание духовное столь употребительныя въ церкви Давидскія пъсни, извлекая изънихъ уроки для упорядоченія своихъ мыслей и добраго настроенія сердца и всей жизни" 1): это же самое приложимо и ко всемь его истолковательнымь на св. писаніе трудамъ, которые и действительно, по подобію святоотеческихъ трудовъ такого же рода, всюду изобилуютъ гораздо болъе нравоучениемъ, нежели философиею или теоретическими построеніями и выводами на основаніи изв'єстныхъ м'єстъ св. Писанія. Еще болье тоже должно сказать о переводахъ святоотеческихъ твореній. Не говоря уже о такихъ трудахъ преосв. Өеофана въ этомъ родъ, какъ "Сборникъ аскетическихъ писаній", "Святоотеческія наставленія о молитвъ и трезвеніи" и под., которые уже самымъ своимъ заглавіемъ указывають на ихъ ближайшее отношение къ разсматриваемому нами предмету, и огромный трудъ перевода "Добротолюбія" святительзатворникъ предпринялъ въ той именно мысли, что это "Добротолюбіе", по его собственнымъ словамъ, "содержитъ въ себъ истолкованіе сокровенной въ Господ'в Інсус'в Христ'в жизни. Сокровенная въ Господъ нашемъ Інсусъ Христъ истинно христіанская жизнь зачинается, раскрывается и къ совершенному восходить, въ своей для каждаго мёрё по благоволенію Бога Отца, действіемъ присущей въ христіанахъ благодати Пресвятаго Духа, подъ водительствомъ самаго Христа Господа, обътовавшаго быть съ нами во вся дни неотлучно, — Благо-

<sup>1)</sup> См. Тридиать третій ІІсаломь, стр. 3. Изд. 2-е. Москва 1889.

дать Божін призываетъ всёхъ къ такой жизни; и для всёхъ она не только возможна, но и обязательна, потому что въ ней существо христіанства. Причастниками же ея являются не всъ призванные, и дъйствительные ея причастники не всъ причащаются ея въ одинаковой и фрв. Избранники глубоко въ нее входять, и по степенямь ея высоко восходять" 1). Такими избранниками и были св. отцы-подвижники, писанія которыхъ вошли въ составъ Добротолюбія. Возьмемъ ли также письма преосв. Өеофана, напр., о духовной жизни, о томъ, что есть духовная жизнь, и какъ на нее настраиваться" и другія, то и здёсь услёдимъ, что почти всё они направлены все къ той же цъли, — чрезъ нравственное усовершенствование довести человъка до въчнаго спасенія. Наконецъ, тоже самое должно сказать и о большей части другихъ писаній преосв. Өеофана, каковы уже извъстныя намъ: "Предостережение отъ увлеченія духомъ настоящаго времени", "совъсть" (въ Домаши. Бесполь за 1868 г., вып. 48-50), "Уроки изъ дѣяній и словесъ Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа" (тотъ же журналъ за 1870 г., вып. 5-8, 13-32), "Мысли на каждый день года" и иныя. Истинная жизнь о Христъ Іисусъ,говорить преосв. Өеофанъ напр. въ "Урокахъ изъ дъяній и словесъ Господа" І. Хр., шзображена въ Евангеліи, въ дѣяніяхъ и словесахъ Господа нашего Інсуса Христа. Читай, вникай и учись жить по Христь, подражая дыламъ Его и последуя ученію Его. Святая Церковь руководить тебя къ этому труду, предлагая каждодневно краткое чтеніе изъ Евангелія. На всякій день имфешь по сему не мало уроковъ, которые можешь извлечь то изъ того, что сдёлалъ Господь, то изъ того, что Онъ сказалъ. Проследи все, и вообразится въ тебе Христосъ умственно; за тобою останется потомъ отображать Его и въ жизни. — Слъдующія размышленія предлагаются, какъ пособіе къ тому" 2).—Теперь спрашивается, въ чемъ же состоитъ спасительное нравоучение, предлагаемое въ писанияхъ святителя Өеофана?

<sup>1)</sup> Добротолюбіе ва русскома переводъ дополненное, стр. 1, тонъ І. Над. 2-е. Москва, 1883.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ Домаш. Бесъдъ за 1870 годъ, вып. 5 стр. 175.

"Христіанство есть домострсительство нашего спасенія въ Господъ Інсусъ Христъ, -- говорить преосв. Өеофанъ въ самомъ начал'в введенія въ свое Начертаніе Христіанскаго нравоученія. — Такъ какъ человъку нельзя спастись безъ Бога, а Богу нельзя спасти человъка безъ человъка: то христіанская въра учить, съ одной стороны, тому, что Богъ сделаль для спасенія человека, съ другой-тому, что долженъ делать самъ человекъ, чтобъ улучить спасеніе. Последнее составляеть предметь Христіанскаго нравоученія" 1). Итакъ, жизнь и діятельность человіка-христіанина, согласная съ требованіями вёры и направленная къулученію спасенія, и есть главный предметь предлагаемаго святителемъ Өеофаномъ въ его писаніяхъ правоученія; а раскрытіе этого предмета въ подробностяхъ, въ связи съ соприкосновенными съ нимъ предметами болъе или менъе важными и второстепенными въ отношеніи къ нему, и обоснованіе его, также какъ и этихъ подробностей, на учении слова Божія и Церковнаго преданія, особенно же на примърахъ и ученіи св. отцевъподвижниковъ, представляетъ собой всю совокупность правственнаго ученія, заключающагося въ писаніяхъ святителя. Спасеніе есть возстановленіе падшаго: прішде бо Сынт человъческій взыскати и спасти погибшаго (Мато. 18, 11). А такое возстановление возможно только по снятии съ человъка вины гръхопаденія и подъ условіемъ обновленія падшаго, поврежденнаго гръхомъ естества его. Снятіе же вины съ того, кому за гръхъ угрожало наказаніе: смертію умрете (Быт. 2, 17; сн. 3, 3 и дал.), возможно было только подъ условіемъ смерти не простаго человъка, а Богочеловъка, и обновление падшаго естества человъческаго возможно стало лишь подъ условіемъ благодатнаго возрожденія человіка, для котораго такимъ образомъ Богочеловъкъ Інсусъ Христосъ, въ силу искупительной смерти своей низводящій и самую благодать на человіка, становится "новымъ Адамомъ, новымъ родоначальникомъ, а всъ приходящіе къ Нему положеннымъ путемъ и отъ Него возраждающіеся - родомъ Его (1 Кор. 15, 45-48). Онъ-глава, а ть тьло Его (1 Кор. 12, 27), изъ Него породившеся (Кол.



<sup>1)</sup> Начертаніе Христ. правоученія стр. 5. Москва, 1891.

2, 19), отъ плоти Его и отъ костей Его (Еф. 5, 30). Опъдрево, а тѣ-вѣтви (Ioaн. 15, 5)<sup>и 1</sup>). Путь же этотъ и есть путь показнія во грѣхахъ, вѣры, крещенія въ смерть и свободной решимости работать Господу, иначе сказать, есть путь спасенія, по слову Писанія: покайтеся, и въруйте во Еванеліе (Марк. 1, 15) н: иже въру иметь и крестится, спасень будеть (Марк. 16, 16). Но безопасное и самое надежное шествованіе по сему пути возможно только подъ условіемъ живаго, неразрывнаго союза со всёмъ тёломъ Христовымъ, т. е. Церковію, следовательно съ ея тапиствами, богослуженіемъ и другими установленіями. А такъ какъ и Христосъ-глава Церкви есть не только путь и истина, но и жизнь (Іоан. 14, 6) и Церковь есть живое тело Его, то въ этомъ шествованіи по пути спасенія и заключается истиню нравственная, согласная съ религісю, жизнь человька, которая иначе можеть быть названа духовною. Нормою такой жизни можеть и должень служить образъ Божій въ человікі, разстроенный грісопаденіемь, но не уничтоженный, и возстановляемый благодатію Того, Иже во образь Божіи сый, не восхищеніем непщева быти равень Богу: но Себе умалиль, зракь раба пріимь, въ подобіи человичестымь бывь, и образомь обрытеся якоже человыкь, смириль Себе, послушливт бывт даже до смерти, смерти же крестныя (Филип. 2, 6-8). Въ этомъ заключаются всё существенныя основоположенія жизни религіозно-правственной, духовной и сообразной тому дъятельности человъка-христіанина, конечная цъль коей -- живой союзь съ Богомъ, блаженное Богообщеніе, а средство,-по примъру Самого Христа Спасителя,-послушаніе, повиновеніе вол' Божіей, въ обширномъ смысл' понимаемой, и при томъ послушаніе свободное, сознательное.-Такимъ образомъ вся жизнь и дъятельность человъка при его шествованіи по пути спасенія является ни чёмъ инымъ, какъ возвращениемъ его въ то райское состояние, изъ котораго онъ ниспалъ вследствіе грехопаденія, свободно совершающимся съ помощію благодати, дарованной и даруемой въ силу искупительныхъ заслугъ Господа Інсуса Христа и посред-



<sup>1)</sup> Начертаніе Хр. нравоученія, стр. 25.

ствомъ христоподражательнаго послушанія воль Божіей 1). истинно-христіанская, по ученію Отсюда и самая жизнь преосв. Өеофана, есть: "1) Сокровенная со Христом въ Богь. Утверждившись умомъ и сердцемъ въ Богв чрезъ Господа Іисуса Христа, христіанинъ дъйствуетъ предъ лицемъ Бога, по волъ Божіей ради славы Божіей, силою Божіею. Вниманіемъ и сердцемъ своимъ онъ погруженъ въ Бога. -- 2) Отръшенная от чувственнаго, или безстрастная. Христіанинъ такъ возвышается надъ всемъ, что въ немъ и вокругъ него, что чуждъ бываетъ всякаго мірскаго пристрастія и земныхъ надеждъ: вышнихъ ищетъ, идъже есть Христосъ, одесную Бога споя (Кол. 3, 1). Кто приступаетъ къ христіанству уповая въ семь только выць, тоть есть окаянныйший изъ всыхъ людей (1 Кор. 15; 19).—3) Самоотверженная. Испытавши, до чего доводить хождение въ волъ плоти и помышлений, христіанинъ, ради угожденія Богу, съ непріязнію отвергаетъ всякую свою волю, потому только, что она своя, и всегда, когда воля Божія требуеть, обходится съ собою безъ саможальнія, даже съ суровостію, и въ отношеніи къ естественнымъ движеніямъ сердца, ума и воли, и въ отношеніи къ страстямъ и требованіямъ плоти и міра.—4) Воинственная. Благодатію порожденъ уже христіанинъ въ новую жизнь по Богв, но не уничтожено еще съмя зла, въ немъ таящееся. Отъ сего, въ продолжение всей земной жизни, плоть похотствуеть на духа, духъ же на плоть (Гал. 5, 17). Стоя на сторонъ добра и принимая прираженія грѣха, христіанинъ, облеченный во вся оружія Божія (Еф. 6, 11), противится ему и побъждаетъ его. - 5) Едительная и трезвенная. Чтобы быть въ готовности встретить и въ состояніи отражать безпрерывныя нечаянныя нападенія враговъ духовныхъ отвив и внутри, особенно отъ бъсовъ, христіанинъ трезвится, бодрствуетъ, себъ внимаетъ (1 Петр. 5, 8; 2 Тим. 4, 10). Отъ утра и до вечера стоитъ у входа сердца своего, блюдя за подкрадывающимися злыми врагами внутренняго покоя и чистоты.—6) Самопринудительная. Всё силы, и духовныя и телесныя, у него въ напряжении, то для противо-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 65; срав. стран. 47-65.

борства своимъ влеченіямъ къ злу, то для принужденія себя на добро. Это-два существенныхъ направленія воли, ръшившейся служить Богу.—7) Многотрудная, но и пресладостная. Подвизается христіанинъ войти сквозътьсная врата, но и вкушаетъ правду, миръ и радость о Дусѣ Святѣ (Рим. 14, 17). 8) Тщительная. Съ огнемъ благочестивой ревности христіанинъ, избыточествуя въ дъль Господни всегда (1 Кор. 15, 58). задняя забываеть и въ предняя простирается (Филип. 3, 13), преобразуясь отъ славы въ славу, чтобы придти въ мъру возраста исполненія Христова (Еф. 4, 13).—9) Сильная Богома, потому и многоплодная, и самоуничиженная. Христіанинъ чувствуетъ въ себъ, какъ говоритъ Апостолъ: вся могу о укръпляющемь мя Христь (Филип. 4, 13), и вытесть исповыдуеть: что есть во мнъ, чего бы я не пріяль? (1 Кор. 4, 17), точему и оправданія ищеть и ожидаеть окончательно оть единаго Христа Спасителя, при всемъ обиліи дѣлъ благихъ" 1). Соотвътственно сему опредъляются у преосв. Өеофана и характеристическія черты христіанской діятельности, какъ нравственной, а также последствія и плоды доброй христіанской жизни и жизни противоположной ей и наконецъ все то, что требуется отъ христіанина, какъ христіанина, т. е. въра и благочестіе или жизнь по въръ и добрыя дъла, его обязанности семейныя, церковныя и гражданскія. Все это обстоятельно излагается въ 3-мъ и 4-мъ выпускахъ Писемо о христіанской жизни и въ систематическомъ видъ въ Начертаніи Христіанскаю нравоученія; но излагается въ формъ того, что должно быть, въ формъ требованія, обязанностей, обязательныхъ чувствъ и расположеній; руководствомъ же къ тому, какъ это можеть быть и бываеть въ дъйствительной жизни, служить Путь ко спасенію и сродныя съ этимъ сочиненіемъ писанія преосв. Өеофана, каковы: Письми о духовной жизни, Письма о томъ, что есть духовная жизнь и какт на нее настроиться, Невидимая брань и др. Эти всв писанія руководять къ тому, "какь дойти до спасительнаго желанія Богообщенія и ревности пребывать въ немъ, и какъ безбъдно пройти къ Богу, среди всъхъ рас-

<sup>1)</sup> Начертаніе Хр. нравоуч. стр. 65-67.

путій, возможныхъ на семъ пути по всёмъ степенямъ, шначе, какъ начать жить по христіански и какъ, начавши, усовершиться въ этомъ. Сіе руководство должно взять человъка внъ Бога, обратить къ Нему и потомъ привесть предъ Лице Его; должно проследить жизнь христіанскую въ ея явленіяхъ, на дълъ, отъ начала до конца, -т. е. какъ она засъмсняется, развивается, эрбетъ и приходить въ полноту, или-что тоженаписать исторію действительной жизни каждаго христіанина, съ показаніемъ того, какъ въ какомъ случав долженъ онъ двйствовать, чтобы устоять въ своемъ чинъ 1). Таковъ и дъйствительно характерь "Пути ко спасенію" и другихъ упомянутыхъ, сродныхъ съ нимъ, писаній преосв. Өеофана. Въ этомъто смыслъ самъ преосв. Өеофанъ о своей книгъ: "Путь ко снасенію" и гораздо позже ея составленія, именно отъ 21 марта 1888 года писалъ М. Р. Корякину: "Шлю вамъ книгу. Въ ней увидите себя, какъ были въ отрочествъ, какъ испортились,--и какъ исправились, и что предлежитъ... Она писана больше 40 лътъ назадъ, но не остаръла" 2). Подлинно, ни эта, ни другія подобнаго содержанія книги преосв. Өеофана и до сихъ поръ не остаръли и никогда не остаръютъ; ибо говорятъ о томъ, что въчно живо и жизненно, какъ въчно живо и жизненно Христіанство, какъ въчна Церковь Христова, которой, по обътованію Спасителя—Главы ея, и врата адова не одольють (Мато. 16, 18). Ихъ внутреннія достоинства и жизненность еще боле возвышаются темь, что содержание ихъ основано на собственномъ жизненномъ опытъ писавшаго и на его глубокомъ и всестороннемъ изучении аскетическихъ писаній св. отцевъ-подвижниковъ. Богатый же матеріаль и наставленій и опытовъ сихъ отцевъ-подвижниковъ самъ же преосв. Өеофанъ потщился собрать и представить въ "Добротолюбіи" и сродныхъ съ нимъ переводныхъ трудахъ своихъ. Исторія христіанской жизни начинается у него, какъ само собою разумъется, съ крещенія, какъ духовнаго рожденія въ новую жизнь, при чемъ разсматривается обстоятельно и внимательно самъ

<sup>1)</sup> Путь ко спасеню, вып. 1, стр. 5 введеніе. Спб. 1868.

²) Душеп. Чтен. 1894, № 7, стр. 413.

раждаемый въ его естественныхъ и благодатныхъ силахъ по возрастамъ, начиная съ младенчества и кончая юношествомъ (1-й выпускъ книги: "Путь ко спасенію"). За тімь, такъ какъ для нікоторыхъ, кои приняли крещеніе въ младенчествів, сознательная жизнь естественная начинается лишь послѣ новыхъ гръхопаденій, отъ чего бы то ни было происходящихъ, то другимъ важнъйшимъ моментомъ въ началъ христіанской жизни авляется покаяніе. И собственно покаяніе и обращеніе грешника къ Богу съ помощію вседействующей благодати Божіей, обновляющей естественныя силы человька, укрыпляющей ихъ въ борьбъ съ разнообразными и съ разныхъ сторонъ являющимися препятствіями на пути спасенія, оказывается самымъ обыкновеннымъ выраженіемъ дійствительной, а не идеальной жизни въ христіанствъ. Тъмъ дороже по сему указаніе правиль действованія на сей стадіи пути спасенія, заключающееся въ писаніяхъ нашего опытнаго въ духовной жизни святителя-подвижника, соответствующихъ содержанію 2-го выпуска его книги: "Путь ко спасенію", который (выпускъ) въ Домашней беспедъ за 1868 годъ, если мы не забыли, такъ и озаглавливается: "Покаяніе и обращеніе гръшника къ Богу" 1). Въ заключение этого многопоучительнаго трактата, или лучше, отдёла въ цёлой систем указаній пути ко спасенію, святитель Өеофанъ говорить: "Вотъ весь порядокъ обращенія! Онъ представленъ здёсь въ видё долгой исторіи для того, чтобы яснъе видъть всъ обороты, какіе долженъ дълать обращающійся при взаимодійствіи свободы и благодати. Все сказанное бываетъ у всякаго обращающагося; но какъ и въ какой мъръ, -- это зависить отъ личностей и обстоятельствъ каждаго. У иного все обращение совершается въ нъсколько минуть; а между темь онь и возбуждень бываеть (благодатію), и расканвается и восходить до ръшимости. Духовныя явленія мгновенны. Впрочемъ, такого рода примъры обращенія очень ръдки. Большею же частію, все обращеніе совершается не



<sup>1)</sup> Срав. также цѣнный, уже извѣстный намъ рядъ проповѣдей преосв. Өеофана, подъ заглавіемъ: "О совершенномъ обращенія къ Богу отъ прелестей міра и грѣха", или: "О покалнін, причащеніи св. Христовыхъ такнъ и исправленіи жизни" (тоже проповѣди) и под., также "Востани спяй", и др.

вдругъ, а постепенно. Самыя изм'вненія внутреннія, хотя всегда мгновенны, но доходять до нихъ не всегда вдругъ, а иногда послъ довольно долгаго труда надъ собою. У иного потому обращение полное продолжается годы. Главныя точки, на которыхъ делается застой, суть те, где должно страдать самолюбіе, при одольніи, напримьрь, препятствій или возбудителей грѣха, при исповѣди, и проч. Послѣдняя мета, до которой должны дойти, есть совершенное отръшение отъ всего и преданіе себя Господу. Съ этой минуты и зачинается полная истинно-христіанская жизнь, потому что тогда человъкъ бываетъ у цели -сокровенъ въ Боге. Все зависитъ отъ ретивости, съ какою кто возьмется за себя, - и убъжденія, что ужъ что необходимо, то надобно сделать, теперь ли, после,а надобно: лучше же теперь, -- и начинаетъ работать, и скоро устанавливается. А установиться и есть главное дёло обращенія 1). Наконецъ последняя стадія шествованія по пути ко спасенію есть "богоугодная жизнь", и вотъ описаніе того, "какъ совершается, зрветъ и крвинетъ въ насъ христіанская жизнь" или, что тоже, указаніе "порядка богоугодной жизни" составляетъ и содержание последняго (3-го) выпуска книги: "Путь ко спасенію" и предметь соотв'єтствующихъ тому отдівловь во многихъ письмахъ преосв. Өеофана и другихъ его, оригинальныхъ и переводныхъ писаній, также какъ и многихъ проповъдей <sup>2</sup>). Обстоятельное указаніе правилъ а) храненія внутренняго духа ревности, б) упражненія силь въ борьбѣ или самопринужденіи и в) брани со страстьми, или упражненія въ самоуправлении съ описаніемъ "апостольскаго" состоянія Богообщенія—конечной цели христіанской жизни составляєть это содержание въ подробностяхъ. И если въ описании стадии пути ко спасенію уже давно отмічень и доселі отмічается 3) глубокій анализъ психическихъ явленій въ писаніяхъ святи-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Путь ко спасенію, вып. 2, сгр. 120—121. Сиб. 1869.

<sup>2)</sup> См. напр. Письмо о духовной жизни,—о томъ, что сеть духовная жизнь и проч., Нивидимая брань, и др. проповъди "о молитив", "о несепіи креста", и т. д.

<sup>3)</sup> Срав, для сего уже приведенный раньше отзывъ В. И. Аскоченскаго по поводу одного изъ отдъловъ книги: *Путь ко спасению* съ отзывомъ профессоровъ-С.-Истербургской духовной академіи по случаю присужденія преосв. Ософану степени доктора богословія въ *Церк. Въсти.* за 1894 г. № 4.

теля Өеофана. то въ отношении второй и особенно послъдней стадін его пути, на ряду съ такимъ анализомъ, должно быть отмъчено обиліе духовныхъ опытовъ христіанской жизни, во многомъ пережитыхъ и самимъ святителемъ. Еще въ словъ на память препод. Варлаама Хутынскаго 1) преосв. Өеофанъ представиль живой образець восхожденія по указанному сейчась пути спасенія, глубоко поучительный для всёхъ христіанъ. За тъмъ будучи на Тамбовской архіерейской канедръ, поученію о семъ пути онъ посвящаетъ, какъ мы говорили раньше, цълый рядъ проповедей 2). Сюда же относятся такія проповеди, какъ "о молитвъ", о "богоугодной жизни", "о внутренней жизни", "о несеніи креста" и под., также "святоотеческія наставленія о трезвеніи и молитвь", "что потребно покаявшемуся и вступившему на добрый путь спасенія", многія письма и т. д., изъ коихъ значительную часть мы уже и упоминали выше. Даже такія афористическія, отрывочнаго, повидимому, содержанія, писанія, какъ "Мысли на каждый день года по числамъ мъсяцевъ" и особенно "Мысли на каждый день года по церковнымъ чтеніямъ изъ слова Божія", настойчиво проводять ту же мысль о спасеніи и полны часто глубокомысленными п мѣткими соображеніями и опытными указаніями, касающимися того же предмета. Такъ, здъсь мы находимъ ръчь и о воспитаніи <sup>3</sup>), и о покаяніи <sup>4</sup>), и о трезвеніи или вниманіи <sup>5</sup>), о молите $^{6}$ ), и о подвиг $^{6}$ ), и о Богообщеніи  $^{8}$ ), и т. д. «Короче сказать, преосв. <del>Ософань остался вполнъ въренъ</del> тому, что самъ говорилъ о своей книгъ: "Путь ко спасенію" въ письмѣ къ М. Р. Корякину отъ 16 іюня 1888 года: "Тутъ

<sup>1)</sup> См. собраніе проповідей изд. 1859 г., стр. 245 п дал.

<sup>2)</sup> Слова ке Тамб. пастов, вып. I, стр. 59 и дал., 279 и дал. Эти проповъди потомъ изданы были и отдъльно.

Сы. Мысли на каждый день года по церк. чт. изв слова Божія, стр. 287 в дал. 445—446. Москва, 1881.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 89 и дал. 243-244, 270-271, 409 и дал., 419.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Стр. 227—228, 309, 314. 342—343.

<sup>6)</sup> Стр. 71, 159, 164—166, 178 д., 259, 274 д. 292, 345 д., 383 д. в др.

<sup>7)</sup> Стр. 180 д., 225 д., 228, 234 д., 254 д., 257, 259 д., 266, 280 д., 396 и др.

<sup>5)</sup> Стр. 275—276, 298—299. Срав. также о невидимой брани, стр. 388 и др. Срави. также Мысли на каждый день года по числамь мысяцевь, стр. 5 и дал. относительно всёхъ сторонъ христіанской жизни.

все, что мною писалось, пишется и будеть писаться" 1). И въ этомъ величайшая, можно сказать, безпримърная заслуга святителя Өеофана, какъ писателя, -- заслуга, которой никогда не забудетъ ни церковь, ни отечество; ибо, на сколько церкви, писаніями святителя Өеофана, возвращены и возвращаются, сотни и даже тысячи ея сыновъ и дщерей или заблужденныхъ ими по невъдънію объ истинномъ пути спасенія небрегшихъ о последнемъ, котя и воцерковленныхъ чрезъ таинство крещенія, на столько же отечеству доставляются духовио воспитанные и воспитываемые этими писаніями сыны и дцери, на которыхъ оно смъло можеть опереться въ своемъ стремленіи къ упроченію благоденствія и государства и народа. Что сказаль самь же преосв. Өеофанъ въ одномъ изъ писемъ своихъ относительно церкви, то же самое приложимо и къ отечеству, по неразрывной связи первой съ последнимъ. Разумфемъ слова его въ отвътъ на сдъланное ему предложение возвратиться изъ затвора къ епархіальной д'ятельности, писанныя въ письм' отъ 4 генваря 1875 года: "Писать—это служба церкви, или нътъ?! Если служба, -- подручная, а между тёмъ нужная: то на что же искать или желать другой 2)? И святитель—затворникъ подлинно, какъ мы знаемъ изъ предшествующаго, всѣ свои богатыя йонеэлополони и йондоллогом йоте алитевооп илиогополезной службь, употребляя на нее оставшееся отъ молитвенныхъ и другихъ иноческихъ подвиговъ время и явивъ въ такого рода службѣ своей, въ своихъ писаніяхъ, подлинно всю премудрость свою <sup>3</sup>). Въ нихъ онъ смиренно, хотя и совершенно свободно и сознательно, покориль свой разумь въръ и представиль далеко не часто встръчающійся среди писателей примъръ дивнаго сочетанія въ себъ тыры и разума, —простоты евангельской, апостольской 4) и глубокой учености, премудрости не духовной только, но и внѣшней, академической 5),—глубокаго смиренія и высоты созер-

<sup>1.</sup> Душен. Чтен. 1894, № 8, стр. 563. Эти слова мы уже приводили въ свое премя.

<sup>2)</sup> Воскр. чтеніе за 1894 г. №№ 31—32, стр. 514.

Срав, раньше приведенныя слова письма преосв. Өеофана въ И. А. Крутикову отъ 22 октября 1884 года.

<sup>4)</sup> Срав, выражение выстуб-простець въ Дъян. 4, 13 и 2 Кор. 11, 6.

<sup>5)</sup> Не напрасно преосв. Ософанъ отъ С.-Петербургской духовной академін удостоень высшей ученой степени доктора богословія.

цанія,—обилія любви христіанской и несокрушимой стойкости убъжденія. А всь эти черты возводять нась оть характеристики его какъ писателя—моралиста къ характеристикъ его же какъ писателя вообще, даже болье того,—какъ церковнаго дъятеля.

Корень премудрости, -- говорить премудрый сынъ Сираховь (1, 20), -еже боятися Господа. Страхъ Господень, въ которомъ воспитанъ былъ съ дътства святитель Өеофанъ и въ которомъ онъ всегда держалъ себя во всей последующей своей жизни, не безплоднымъ былъ, по слову Писанія, для него въ его жизни и д'вятельности. Онъ послужилъ для него началом премудрости, и его послъдующая деятельность, особенно учено-литературная, вполнъ оправдала на немъ другое слово того же премудраго сына Сирахова (21, 16): разумъ премудраю яко потопо умножится. Но это быль разумь, вполнъ покорный въръ, какъ замъчали мы выше, и въ ней находившій источникъ глубокой премудрости и успокоение въ своихъ изысканіяхъ, особенно въ области предметовъ въры, которыми всего болье и занимался въ Бозъ почившій святитель-затворникъ. "Жалки всв пріемы для успокоенія ума, придумываемые теми, которые вступають въ область върш, безъ смиренной покорности въръ, съ самонадъянною увъренностію все понять и уяснить!--писалъ святитель въ одномъ изъ своихъ сочиненій.--Недоумъніе за недоумъніемъ роится въ умъ, и самъ же онъ спъшитъ устранять ихъ своими способами: но что ни придумываетъ, -- удовлетворенія не встръчаеть. И всегда будеть такъ, пока сердце опытно не ощутить истинности всъхъ истинъ св. въры. Тогда встмъ колебаніямъ и недоумтніямъ конецъ; тогда душа успокоивается на лон'в в'вры, и св'тъ Божій прочно озаряєть все внутреннее" 1). Этотъ-то свътъ Божій всегда озаряль и разумъ святителя-затворника въ его изысканіяхъ не только въ предметовъ въры, но и въ области другихъ предметовъ многосторонняго въдънія человъческаго, согласно слову



<sup>1)</sup> Письма о духовной жизни, стр. 97—98. Спб. 1872. Срав. также Мысьи на каждый день года по перк. чтен. изв слова Бажія, стр. 156, 220 и дал. 355 и дал. и др. Срав. еще письмо преосв. Өеофана въ Церк. въдомостях за 1894 г., № 44, стр. 1584.

Апостола: впрою разумьваем (Евр. 11, 3). Будучи глубоко върующимъ, святитель Өеофанъ не только не чуждался обыкновеннаго человъческаго въдънія, но и постоянно все болье и болье усвояль его и усовершался въ немъ и быль въ полномъ смыслѣ ученымъ; равнымъ образомъ и другимъ рекомендовалъ тоже самое; но и самъ, умудряемый върою, твердо держался правила апостольского: вся искушающе, добрая держите (1 Сол. 5, 19), и другимъ настойчиво совътовалъ держаться того же правила въ этомъ отношеніи. "Німецкій языкъ пригодится, писаль онь одному изъ своихъ сродниковъ... но нъмецкія мудрованія нерѣдко ни куда не гожи. Пріучайтесь различать плевелы отъ зерна, и прямое отъ криваго. - У насъ слишкомъ много хватаютъ нъмецкаго, -- и языкъ сталъ не русскій или складъ ръчи. Отбирать у нъмцевъ гожее не мъщаетъ, и писать своимъ пошибомъ надо... Очень скорбно, когда не видится этого" 1)... Отъ того святитель Өеофанъ и не любилъ нѣмцевъ онъмъчившихся русскихъ, что они, изъ-за преклоненія предъ разумомъ, не только пренебрегаютъ требованіями вѣры, но и попираютъ истины ея своимъ раціоналистическимъ отношеніемъ къ нимъ. "Німцы, — говорить онъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій, — а за ними и наши, онъмъчившіеся умомъ, какъ скоро встрътять въ Евангеліи чудо, тотчасъ кричать: "не правда, не правда; этого не было и не могло быть; надо это вычеркнуть" 2). По этому-то вышеупомянутому сроднику своему въ другой разъ преосв. Өеофанъ писалъ по тому же предмету: "н'вмецкій языкъ-хорошее пособіе. Но нізмцы слишкомъ много мудруютъ. Книгъ немецкихъ нельзя читать, не перекрестившись много разъ" 3).—Такъ въ области теоретической; но такъ и въ практической области; ибо и здёсь, по слову Апостола, разумъ кичить, а любы созидаеть (1 Кор. 8,

<sup>1)</sup> Изъ неизданнаго досель письма преосв. Өеофана въ И. Д. Андрееву (пынь преподавателю Таврической дух. семинаріи), которому и приносимь нашу глубовую олагодарность за сообщеніе этого и другихъ писемъ сиятителя. Письмо отъ 22 іюня 1889 года. Образцы просторычія самого преосв. Өеофана мы могли видыть на приведенныхъ раньше выдержкахъ изъ его сочиненій и писемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мысли на кажд. день года по церк. чт. изъ слова Божія стр. 255—256. Срав. также стр. 154, 365 и дал. и др.

з) Изъ неизданнаго письма въ тому же И. Д. Андрееву отъ 13 окт. 1888 г.

1). "Одно знаніе, толкуєть это м'єсто самъ преосв. Өеофанъ, — ненадежный руководитель жизни. Оно возбуждаетъ киченіе, а отъ киченія-раздёленіе. Только любовь созидаеть —оіходомаї — устронеть нав всехть христіань одно ное и стройное зданіе, - домъ Богу живому 1). Этой-то любви. при строгости и твердости православныхъ убъжденій върующаго разума самого святителя Өеофана, русская православная церковь обязана созиданіемъ или назиданіемъ, которое исходило и отъ его жизни и отъ его ученія во все время земнаго пребыванія его въ чинъ равноангельномъ, иноческомъ, до самой кончины его, а нынъ, послъ его кончины, исходитъ отъ его мпогочисленныхъ писаній. И чемъ далее отъ начала этого пребыванія его въ чин'в иноческомъ, тімъ сильніве и сильніве горёла любовь его, темъ шире и шире становиласьобласть, на которую она простиралась, тъмъ болъе и болъе стойкими дълались православныя убъжденія върующаго разума его, тъмъ выше и выше становилось духовное созерцание его, какъ это можно было видъть уже и изъ представленнаго досель обозрыня его писаній и изъ сделанныхъ выдержекъ некоторыхъ местъ ихъ, и вмъстъ съ тъмъ все глубже и глубже становилось смиреніе его. Въ 1891 году, когда исполнилось 50-летие его служения Церкви, отечеству и наукъ и когда въ числъ привътствовавшихъ его съ этимъ событіемъ оказалось и давно знакомое него семейство покойнаго О. ему, дорогое для рачка, преосв. Өеофанъ, отъ 18 сентября означеннаго года, писаль этому семейству следующія, дышащія глубокимь смиреніемъ, строки: "Поздравляете съ 50-тильтіемъ! Отъ всей души благодарю Васъ. Вы мив напомнили о моемъ долгъ благодарить Господа за всв милости Его ко мив, во все теченіе жизни моей ми'в оказанныя. Я и всякой день благодарю Его щедрую руку; но какъ это обратилось въ привычку и идетъ въ ряду другихъ дёлъ безъ особеннаго напряженія вниманія, то я сначала очень изумился Вашему поздравленію, и ужъ когда отчислилъ отъ нынешняго года 50 л., увиделъ 41-й годъ, -- годъ пострига, рукоположенія въ діакона и іеромонаха и опредёле-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Преоси. Феофана, Толкованіе перваю посланія св. Ап. Павла кв Коринвянамя, сгр. 264, Москва, 1882.

нія на м'єсто смотрителя училища духовнаго. — Такъ вотъ юбилей!.. Юбилей службы... Но такова ли была моя служба, чтобъ ради ея юбилейничать?! Я нигдъ не служиль, какъ слъдуеть,и мнъ вмъсто торжества болъе пригодно облещися во вретище и, непломъ обсыпавъ главу, състь и плакать. Кіевъ, Новгородъ, С.-П.Б., Іерусалимъ, опять С.-П.Б., Петрозаводскъ, Константинополь, и еще С.-П.Б., Тамбовъ, Владиміръ, Вышасколько мъстъ, - и нигдъ-исправной службы. Только одна милость Божія покрывала, что нигде не дали подзатыльня. И кром'ь этого во вс'яхъ м'естахъ не мало было милостей Божінхъ. --Верхъ же всъхъ милостей-то, что Богъ привелъ меня на Вышу. За это я всегда говорю: Слава Тебъ, Господи, Слава Тебф!" 1). И вся церковь Русская, вся Россія не должна ли благодарить Господа Бога, что Онъ привелъ такого святителя на Вышу? Тамъ теплилась неугасимая лампада чистой молитвы святителя Өеофана за люди; оттуда исходившій світь его спасительнаго ученія особенно ярко озаряль всфхъ и все на далекое, далекое разстояніе вокругъ себя. Этотъ світъ и теперь свътить и будеть всегда свътить въ писаніяхъ святителя Өеофана, озаряя всёхъ, и ученыхъ и неученыхъ, и духовныхъ и мірскихъ, и высокопоставленныхъ и простецовъ, людей всякаго возраста и пола. Подобно святителю Тихону Задонскому, котораго такъ чтилъ и которому особенно старался следовать Вышенскій святитель-затворникь, онь, будучи во истину богословомъ, въ то же время является и вполнъ народнымъ учителемъ въ лучшемъ смыслѣ этого слова. Его писанія, и при жизни его им'ввшія широкое распространеніе, безъ сомнънія, подобно писаніямъ того же святителя Тихона, не утратятъ своего общенароднаго значенія и на будущее время, обильно напояя чистыми струями заключающагося въ нихъ ученія всю Церковь православную. А духовная польза, отсюда проистекающая для всёхъ, усилитъ и умножитъ молитвы о вознесенін смиренной души святителя Өеофана до горняго престола славы Божіей, у котораго уже предстоить святитель Тихонъ.

И. Корсунскій.

<sup>1)</sup> Письмо изъ неизданныхъ.

### Нъсколько историческихъ фактовъ мнимаго преслъдованія ученыхъ людей во имя христіанства.

Отрицательное и даже враждебное отношение къ естественнонаучнымъ открытіямъ со стороны христіанства давно сдёлалось общепринятымъ положениемъ, особенно среди людей недостаточно знакомыхъ съ христіанскимъ в роученіенъ. Обыкновенно представляють дёло такъ, что отрицательное отношение это имфетъ свое основаніе въ самосохраненіи христіанства; именно думають, что наука, просвытляя умы, подрываеть основу наивной въры народовъ въ христіанскіе догматы, а научныя открытія, противорьча положеніямъ Библіи, низводять эту книгу на степень книгъ, правда, почтенныхъ по своей древности, но отнюдь не боговдохновенныхъ. Распространение подобныхъ мизній или воззрѣній началось со временъ появленія среди христіанъ деизма. Совпаденіе важнъйшихъ естественно-научныхъ открытій Коперника, Галилея и Ньютона съ появленіемъ враждебнаго христіанству деизма привело ніжоторых къ мысли, что вражда между наукой и Библіей-дібло естественное и неизбѣжное, а миръ между ними можетъ быть только искусственный и условный.

Такія воззрѣнія, проникая изъ публицистическихъ статей и даже изъ учебниковъ въ наше образованное и полуобразованное общество, несомнѣнно содѣйствуютъ въ немъ охлажденію къ религіи, если не порождаютъ открытаго невѣрія. Правда, немногіе могутъ быть судьями въ спорѣ науки съ религіей, но сама исторія научнаго движенія подъ извѣстнымъ освѣщеніемъ какъ будто становится свидѣтельницею въ пользу науки про-

тивъ религіи: наука здёсь представляется какъ бы наступающею и отвоевывающею стороною, а христіанское міросозерцаніе отступается отъ своихъ владёній. Что эта борьба происходила не на Православномъ Востокѣ, а на латинскомъ западѣ,—намъ, православнымъ, отъ этого не легче. Латинскій Западъ въ борьбѣ съ наукой защищалъ (и защищаетъ, напр., противъ дарвинизма) не свои вѣроисповѣдныя особенности, а общія христіанскія вѣрованія. Заступники Запада, въ родѣ г. Вл. Соловьева, скажутъ, что при иныхъ обстоятельствахъ и на Православномъ Востокѣ была бы инквизиція не хуже испанской, а г. профессоръ Кулаковскій будетъ увѣрять, что нетерпимость—отличительный признакъ христіанства, какъ таковаго.

Вопросъ объ отношеніи науки къ религіи—весьма важный и широкій; но мы попытаемся коснуться его только съ исторической точки зрѣнія, указавъ лишь на нѣкоторые историческіе факты мнимаго преслѣдованія ученыхъ людей со стороны христіанъ; мы хотѣли бы фактически показать, что распространенное среди нѣкоторыхъ людей мнѣніе о нетерпимости христіанства къ наукѣ преувеличено, неправильно понято и даже ложно.

Библія-откровеніе Бога челов вчеству. Вселенная также можеть быть названа божественнымь откровеніемь, въ которомь люди могутъ усматривать присносущную силу Бога (Рим. I, 20). О занимающихся естественными науками по преимуществу можно сказать, что Господь даль имъ знаніе, дабы дони прославляди Его въ чудныхъ дёлахъ Его" (Incyca c. Cupax. XXXVIII, 6). Поэтому разладъ между Библіей и естествознаніемъ должно признать неестественнымъ. Библія ни мало не стісняеть научнаго движенія. Духъ Божій, вдохновлявшій пророковъ и апостоловъ, имълъ болъе высокія цъли, чъмъ сообщеніе людямъ свъдъній по астрономіи, геологіи, зоологіи и пр. наукамъ и сообщиль истины въры за нъсколько тысячелътій до появленія на свъть этихъ наукъ. И всевъдущій Сынъ Божій во время Своего трехлътняго учительства на землъ не сообщилъ людямъ ни одной естественно-научной истины. Это и понятно. Научная истина, въ родъ Коперниковой системы, къ нравственности и спасенію души человъка отношенія не имъетъ. Воспринятыя на въру научныя истины теряютъ даже и то значеніе, какое им'ьють въ умственной жизни челов'ька. Даже и въ первой главъ Библін христіанивъ усматриваетъ истиви въчныя и религіозныя, какъ то: Богъ имъетъ отдъльное отъ міра личное существованіе; міръ созданъ во времени волею в всемогуществомъ Бога; настоящій видъ вселенная приняла постепенно и законосообразно; человъкъ созданъ по образу и подобію Божію и т. п. Духъ Божій не сообщиль бытописателю ни о шарообразности земли, ни о состояніи ел внутри, ни о разм'врахъ ея, ни о количествъ звъздъ и планетъ и такъ далъе. Все это потому, что Библін принадлежить религіозное, а наукв - научное. Съ какимъ спокойствіемъ в рующій можеть отвоситься къ научнымъ теоріямъ, это видно изъ словъ бл. Августина († 430) въ толкованіи на кн. Бытія: "Часто спрашивають говорить онь, какъ учить Писаніе о формь и фигурь неба. Многіе входять въ пространныя разсужденія объ этихъ предметахъ, которыхъ наши почитаемые учители не считали нужнымъ затрогивать. И действительно, какая нужда знать, сферично ле небо, окружаетъ ли оно землю со всёхъ сторонъ, или оно. водобно диску, прикрываетъ ее съ одной стороны?" Считая этг вопросы не богословскими и не касающимися Писанія, бл. Августинъ темъ не мене въ книге о Граде Божіемъ высказаль мижніе о шаровидности земли, тогда еще новое и наукой непризнанное  $^{1}$ ).

Ранъе, чъмъ это мнъне получило права гражданства въ наукъ, оно находило и другихъ защитниковъ въ ряду духовныхъ лицъ. Въ VIII въкъ англійскій монахъ Беда и ирландскій священникъ Виргилій писали объ антиподахъ и шаровилности земли. На Виргилія св. Бонифацій донесъ въ Римъ, что онъ учитъ о существованіи другаго міра, ниже нашего, съ солнцемъ, луной и жителями. Папа Захарій вызвалъ Виргилія въ Римъ, но, удовлетворившись его объясненіями, отпустилъ съ миромъ ученаго іерея, впослъдствіи получившаго санъ епископа 2).



<sup>1)</sup> Цитаты заимствованы изъ кн. Bouvier—Lapierre: "L'astronomie pour tous" Paris. 1891. p. 71.

<sup>2)</sup> Робертсонъ: "Исторія христіанской Церкви", т. І, стр. 631. (Спб. 1890. Переводъ Лонухина).

Безспорно, что представители церкви иногда были противниками новыхъ идей въ естествовъдъніи. Но причинъ этой вражды іерархіи къ научному движенію нужно искать не въ отношеніяхъ науки къ Библіи, а совсёмъ въ иномъ мёстё. Библію въ средніе вѣка мало знали и еще меньше понимали. Съ нею незнакомы были даже баккалавры богословія 1). Поэтому сторонники церковнаго ученія иногда видѣли противорѣчіе между Библіей и научными открытіями тамъ, гдѣ никакого противорѣчія не было. Съ другой стороны, сторонники научнаго движенія усиливали это недовѣріе къ наукѣ тѣмъ, что сами отвергали и осмѣивали вѣру христіанскую, смѣшивая существенное въ христіанствѣ съ временнымъ или случайнымъ.

Но чаще всего средпев вковое духовенство возставало противъ научнаго движенія не въ защиту Библіи, но въ защиту Аристотелева ученія, колеблемаго до основъ своихъ новыми открытіями. Для среднев вковаго богословія Аристотель значиль болье, чьмъ Библія. Для характеристики уваженія къ Аристотелю приведемъ одно изреченіе. Одновременно съ Галлилеемъ и Жаномъ Фабриціемъ солнечныя пятна открыты были о. іезуитомъ Шейнеромъ. Этотъ ученый разсказаль о своемъ наблюденіи своему провинціалу о. Буде. Провинціалъ съ твердостію возразилъ: "Я читаю и перечитываю моего Аристотеля и могу тябя ув врить, что ничего подобнаго нътъ. Ступай же, сынъ мой, успокойся. Пятна, которыя ты видълъ на солнцъ, находятся въ твоихъ глазахъ или на твоемъ телескопъ 2). Даже нравоученіе въ средніе въка представляло собою смъсь нравоученія христіанскаго и Аристотелева 3).

Но судьба Галлилея является самымъ важнымъ обвиненіемъ противъ западной Церкви. Его страданія и доселѣ возбуждаютъ негодованіе друзей истины противъ религіозной нетерпимости. Обыкновенно разсказываютъ, что Галлилея мучительной пыткой заставили произнесть отреченіе отъ своего ученія, что его цѣлые года томили въ смрадной тюрьмѣ, не предавая его



<sup>1)</sup> Ibidem. т. 2-й, стр. 552, 561 и др.

<sup>2) &</sup>quot; L'astronomie pour tous" p. 157.

<sup>3) &</sup>quot;Христіанское ученіе о нравств." Мартенсена, пер. Лопухина. Спб. 1890. т. 1-й, стр. 356.

смерти какъ бы лишь для того, чтобы причинить ему болье мученій. Но нов'яйшія изсл'ядованія, еще мало изв'ястныя у насъ, доказали, что разсказъ о страданіяхъ Галлилея за научную истину-не болбе какъ вымысель, такъ много повредившій церкви. Галлилей могь бы жить и учить спокойно, какъ и его великій предшественникъ Коперникъ, но онъ вооружилъ противъ себя папу не научными открытіями, а прозрачнымъ и дерзкимъ до неприличія памфлетомъ на главу западной церкви. Папа быль выстаелень Галлилеемъ глупцомъ, заботящимся не объ истинъ, а о собственномъ покоъ. За это Галлилей и былъ преданъ въ руки инквизиціи. Инквизиціонный судъ ни къ чему не принуждаль ученаго и пытокъ не употребляль, но только запретилъ ему распространять ученіе о движеніи земли и присудиль къ пятимъсячному аресту во дворцъ Пикколомини, архіепископа Сіенскаго, гдѣ Галлилей велъ жизнь вовсе не бѣдственную. По истеченіи срока ареста покровитель Галлилея Тосканскій посланникъ исходатайствоваль ученому позволеніе жить въ своемъ домѣ близь Флоренціи. Его здѣсь окружали преданные ученики и друзья и между ними нъкто Вивіани, сохранившій не вымышленную исторію подсудимаго. Старость Галлилей провелъ по истинъ отрадно, соединяя тишину деревенской жизни съ обществомъ просвъщенныхъ друзей, занимаясь наукою, хозяйствомъ и садоводствомъ. Такъ прожилъ онъ до 78 лѣтъ 1).

Еще болъ тенденціозно извращена жизнь ученаго Соломона Кауса. Его до послъдняго времени считали мученикомъ науки, тогда какъ онъ не подвергался ни какимъ преслъдованіямъ 2).

Несомнънно, что новыя истины естествознанія завоевали себъ общее признаніе цъною тяжкой борьбы и неръдко даже цъною мученій и крови, но свалить всю вину въ этомъ на церковь, на іерархію, на религіозный фанатизмъ несправедливо. Когда новыя истины выходять за предълы непосредственнаго опыта, онъ встръчають упорое отверженіе отъ большинства людей, не-



<sup>1) &</sup>quot;L'astronomie pour tous", р. 72, 94—99. Ср. "Мученики науки" Г. Тиссандье. Переводъ Павленкова. Спб. 1891. стр. 70—74. Здъсь новыя изслъдованія о Галлилет еще смъщаны съ отголосками старой легенды.

<sup>2) &</sup>quot;Мученики науки" въ концъ книги примъчание С.

зависимо отъ ихъ религіозныхъ убѣжденій. Конечно, сторонники старыхъ идей съ свойственною многимъ людямъ безразборчивостію въ средствахъ борьбы нерѣдко принимаютъ на себя видъ защитниковъ вѣры и благочестія, но ни Церковь, ни Библія въ такихъ защитникахъ не имѣютъ нужды. Безпристрастная исторія свидѣтельствуетъ, что духовныя и монашествующія лица, которыхъ обыкновенно счита отъ сторонниками умственнаго застоя, часто стояли въ числѣ передовыхъ людей науки и сами терпѣли гоненія отъ друзей старины.

Таковъ былъ монахъ доминиканецъ XVI в. Оома Кампанелла, смёлый и независимый философъ, изучавшій истину не по книгъ только, а по наблюденіямъ. Его считають предшественникомъ Декарта и Бакона. Въ Неаполъ зависть и клевета лишили его должности учителя философіи и онъ десять льтъ разъвзжалъ по Италіи, ниспровергая авторитетъ Аристотеля, провозглашая опытный методъ и стараясь, по собственному выраженію, "преобразовать всё науки сообразно законамъ природы и священному Писанію". Онъ быль сторонникомъ системы Коперника и написаль, въ защиту ученія Галлилея, смелую апологію. За свое научное новаторство и вижсть за стремленіе къ освобожденію Италіи, Кампанелла просидёль 27 леть въ заточени и вытерпълъ, молча, тридцати-пяти-часовую пытку: онъ былъ подвъщенъ на заостренный колъ съ завязанными назадъ руками на веревкахъ, впившихся въ его тъло. Едва исцълился онъ отъ последствій пытки, черезъ 6 месяцевъ онъ былъ брошенъ въ подземелье. Все это справедливо; но дело въ томъ, что храстіанство здісь было совершенно въ стороні. И воть историческое доказательство. Съ любовію къ просв'єщенію монахъ Кампанелла, не смотря на претерпънныя страданія, соединялъ любовь къ церкви и написалъ сочинение "о христіанской монархіи, гдь доказываль, что ни одинь философь не можеть измыслить государственнаго порядка, превосходящаго устройство римской христіанской общины перваго в'яка. Правда, Кампанеллу обвиняли въ ереси, но, по его словамъ, "за предположеніе пятенъ на солнцъ, лунъ и звъздахъ, тогда какъ Аристотель считаль мірь вічнымь и нетліннымь". Кто же быль виновникомъ его страданій? Папа Павелъ V быль пораженъ

жестокимъ обращеніемъ съ Кампанеллой и лично ходатайствоваль за него предъ испанскимъ государемъ Филиппомъ III-мъ. но монархъ остался непреклоннымъ, и только послѣ его смерти мученикъ науки былъ освобожденъ и встрѣтилъ дружескій пріемъ и покровительство у папы Урбана VIII 1).

Ранъе Кампанеллы противникомъ Аристотелевой системы быль въ Англіи монахъ Рожерь Баконъ. "Я бы вельль сжечь всв книги Аристотеля, писаль онъ, если бы онв мив принадлежали, потому что, изучая ихъ, теряешь время; онъ служатъ только къ умноженію заблужденій и распространенію нев'ьжества". Дов'вряя лишь своему разсудку и наблюденію. Баконъ замѣтилъ неточность юліанскаго календаря и предлагалъ папъ Клименту IV-му исправить календарь. Онъ первый сделаль очки для дальнозоркихъ, изучилъ свойства вогнутыхъ и выпуклыхъ стеколъ, раскрылъ теорію телескопа, объяснилъ причину радуги, усовершенствоваль порохъ, предвидъль возможность воздухоплаванія и передвиженія при помощи пара. "Ученые" современники не любили Бакона за пренебрежение Арпстотелемъ, а народное воображение обвиняло изобрътателямонаха въ чернокнижничествъ. Про него болтали, будто онъ сделаль изь стали прорицающую голову. Поддержку себе Баконъ нашелъ въ папахъ Климентъ IV и Николаъ IV. По смерти последняго враги Бакона заставили его поплатиться за любовь къ истинъ пятнадцати-лътнимъ заключениемъ. Передъ смертію. обезсиленный заточеніемъ Баконъ съ горечью воскликнуль: "Жалью, что причиниль себь столько страданій ради начки"! 2. Нътъ, кажется, необходимости распространяться, что здъсь христіанское ученіе было совершенно въ сторонъ.

Въ ряду мучениковъ науки должно упомянуть изобрътателя телеграфа аббата Шаппа (XVIII в.), много потерпъвшаго отъ революціонной толпы, которая заподозрила въ его изобрътеніи измъну отечеству, сожгла телеграфъ и требовала головы изобрътателя. Но Шаппъ умеръ не на плахъ, а въ пустомъ колодиъ, куда попалъ онъ, идучи съ веселой пирушки 3).

Печальнее была участь англиканского священника Пристлея

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 110-112.

<sup>2)</sup> Ibid. 102-105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 216-220.

(XVIII в.), много сделавшаго для химіи. Знакомство съ Франклиномъ побудило его написать "исторію электричества", за которую онъ получилъ степень доктора. Пристлей много содъйствовалъ изученію газовъ и открылъ свойство кислорода поддерживать жизнь и горфніе. Въ Парижф онъ принять быль съ почетомъ учеными и философами, и это было единственное врълище-видъть среди атеистовъ человъка, всъми признаваемаго за очень умнаго и въ то же время не стыдившагося исповъдывать себя христіаниномъ и усердно изучать священное Писаніе. Даже революціонный Конвентъ записалъ Пристлея въ списокъ своихъ кандидатовъ, но Пристлей отъ этой "чести" отказался и до конца жизни оставался богословомъ и священникомъ. Политическіе враги ученаго пастора возбудили противъ него рабочихъ, которые уничтожили библіотеку, изорвали рукописи, переломали инструменты ученаго и домъ его подожгли. Спрятавшись въ соседнемъ доме, Пристлей съ невозмутимостію философа наблюдаль эту картину и перенесь бъдствіе безъ жалобъ. Онъ надъялся скрыться отъ враговъ въ Америкъ, но и тамъ англичане нарушали его спокойствіе своими происками и нелъпыми подозръніями и наконецъ отравили его на одномъ объдъ. Умирая, Пристлей слушалъ чтеніе Евангелія и славословиль Господа за то, что Онь помогь ему жить съ пользой для ближнихъ. "Я сейчасъ засну, какъ и вы современемъ-сказалъ умирающій внукамъ,--но мы проснемся всь вмъсть, и я надъюсь для въчнаго блаженства 1).

Изъ этихъ примъровъ, число которыхъ нътъ нужды умножать, видно, что христіанство вообще и западное духовенство въ частности вовсе не стояло въ какомъ-то обязательно—враждебномъ отношеніи къ научному движенію. Начиная отъ времени бл. Августина до позднѣйшихъ временъ, духовныя лица и монахи нерѣдко являются передовыми двигателями науки, терпя гоненія или отъ правительства, или отъ народа, или отъ представителей схоластики. Папы нерѣдко покровительствуютъ гонимымъ новаторамъ науки. Были, конечно, случаи, когда новаторство научное возбуждало противъ ученыхъ и духовенство, но эти случаи не доказываютъ ни розни между Биб-

<sup>1)</sup> Ib. 138-141.

ліей и наукой, ни нетерпимости христіанства. Религіей въ такихъ случаяхъ прикрывалась только вражда двухъ научныхъ міровоззрівній. Боязнь новаторства свойственна людямъ всякаго времени и находить себъ оправдание въ томъ, что новыя иден-не всегда правильны и истинны. Мы смотримъ теперь на теоріи Галлилея и Коперника съ точки зрѣнія установившихся нынъ болье или менье правильныхъ представленій объ устройствъ вселенной. Но когда отвергнутыя ныпъ воззрънія имъли за себя многовъковую давность и житейскую очевилность (напр. стояніе земли, хожденіе соляца), когда новыя теоріи только вынашивались въ головахъ немногихъ людей, тогда понятна была борьба противъ новаторовъ науки, по тогдашнему грубому обычаю, при помощи насилія. Понятно и то. что освященныя давностію представленія о вселенной не различались отъ догматовъ религіи и посягательство на эти минмые догматы преследовалось, какъ ересь. Проверить доказательства новаторовъ иные не хотели, а большинство не было въ состоянии. Для техъ и другихъ было довольне, что авторитеть быль не на сторон'в новаторовъ. Повърить же Галлилею, Копернику и др. безъ тщательной провърки ихъ идей было бы непохвально даже съ теперешней точки зрвнія. Развы не ошибаются ученые, признанные великими? Развъ тотъ самый Галлилей, имя котораго теперь чтится всемъ образованнымъ міромъ, не объясняль приливовъ и отливовъ болтаніемъ воды, какъ бы во вращающемся пустомъ сосудъ? 1) Развъ авторитеты естествознанія до начала нынфшняго вфка не отвергали, какъ глупую сказку, факта паденія съ воздушныхъ сферъ аэролитовъ и болидовъ? 2) И къ новымъ идеямъ естествовъдънія съ недовфріемъ и враждой относились не только богословы, не только отсталые ученые, но иногда даже передовые двигатели науки. Теорія Ньютона встрѣтила яростную оппозицію со стороны ученаго Роберта Гука. Лейбницъ, не смотря на согласіе теоріи Ньютона съ своимъ собственнымъ монадологическимъ ученіемъ о силахъ, недовърчиво относился къ ней, а Гьюгенсъ даже съ презрвніемъ смотрвль на ученіе о тягот внін.

Противники Ньютона едва не довели впечатлительнаго есте-

<sup>1) &</sup>quot;L'astronomie pour tous", p. 251.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 286-294.

ствоиспытателя до умопом'вшательства 1). Анатом'в Варзунгъ (XVII в.) палъ жертвой ученой зависти одного коллеги. Мысли Гарвея о кровообращении не встрътили сочувствія, потому что шли въ разръзъ съ установившимися въ наук'в воззръніями. Знаменитый Гюи Патенъ преслъдовалъ Гарвея насмъшками 2).

И политическія страсти не оставляли въ поков двигателей науки. Въ ряду мучениковъ науки видное мъсто принадлежитъ Лавуазье—творцу химіи. Не мъсто здъсь перечислять его великія заслуги предъ человъчествомъ, какъ ученаго, и предъ Франціей, какъ патріота и администратора. Онъ оканчивалъ собраніе своихъ сочиненій, когда революціонный Конвентъ приговорилъ его къ гильотинъ (1793-й годъ). Подобная же участь постигла астронома Бальи, математика Кондорсе и поэта Шенье<sup>3</sup>).

Изъ этихъ примъровъ видно, что ученыхъ преслъдовали не только во имя религіи, но во имя самой науки и политики. Но ни религія, ни наука, ни политика не были дъйствительной причиной гоненій противъ двигателей науки. Здъсь дъйствовали другія причины, которыя и указаны выше. Здъсь дъйствовали человъческія страсти, невъжества, умственная косностъ, завистъ, гордостъ и пр., а не любовь къ истинъ вообще и къ христіанской въ частности.

Но по отношенію къ преслѣдованіямъ науки во имя религіи эти причины должны быть пополнены еще одною. Многіе сторонники научнаго движенія и прежде дѣлали и теперь дѣлаютъ поспѣшные и ложные выводы въ пользу скептицизма и тѣмъ вооружаютъ противъ естествознанія людей вѣрующихъ и богослововъ. Религіи отъ имени науки объявляется война и нѣкоторые богословы принимаютъ вызовъ и заходятъ такъ далеко, что требуютъ ограниченія свободы научнаго изслѣдованія и борются иногда противъ несомнѣнныхъ результатовъ научныхъ изслѣдованій 4). При этомъ подоврѣнію въ религіозномъ невѣріи иногда подпадаютъ и тѣ представители науки, въ которыхъ любовь къ научной истинѣ гармонически сочеталась съ сердечною вѣрою въ Писаніе и Преданіе.

Вражда христіанскому міросозерцанію объявлялась отъ имени

<sup>1)</sup> Мученики науки. Стр. 86-87. 2) lbid. стр. 205.

<sup>3) 1</sup>b. стр. 142—147; 220—221.

<sup>4) &</sup>quot;Курсъ основнаго богословія". Н. Рождественскаго. Ч. І-я, стр. 56 п лр. Спб. 1884 г.

науки по большей части не свътилами науки и великими учеными, но поверхностными популяризаторами въ родъ англійскихъ деистовъ, въ родъ пресловутаго Бюхнера или Геккеля, въ родъ нашихъ Д. И. Писарева, Зайцева и Благосвътлова. Замъчательнъйше двигатели науки относились къ христіанству въ большинствъ случаевъ съ глубокимъ уваженіемъ и не стремились къ разрыву между знаніемъ и върой.

Неръдко же они открыто защищали религію противъ невърія. Таковы изъ естествоиспытателей были астрономъ Кеплеръ и физіологъ-анатомъ Галлеръ, изъфилософовъ Фр. Баконъ и Лейбницъ. изъ юристовъ Гуго Градій, изъ математиковъ Эйлеръ и Паскаль. Последній ученый более времени отдаваль молитев и чтенію Писанія, нежели науків, и отличался истинно аскетическимъ образомъ жизни, отказавшись отъ всякихъ прихотей и удовольствій; въ своей комнать онъ оставиль только необходимую мебель. "Я люблю бъдность, -- говорилъ Паскаль, -- потому что Інсусъ Христосъ любилъ ее. Богатство же ценю только потому, что оно даетъ средства помогать бъднымъ". Забота о бълныхъ поглощала умъ и время ученаго. Когда выражали собользнование къ его тълеснымъ страданиямъ, онъ говорилъ: "не печальтесь за меня: страданія—удівль христіанина". Передъ смертію, пріобщившись св. Таннъ, Паскаль просиль перенести себя въ больницу для неизлёчимо больныхъ, такъ какъ желалъ умереть среди бъдныхъ. Какой вилимъ въ Паскалъ ясный примъръ примиримости свободнаго научнаго мышленія съ глубокою религіозностію!-Вотъ нъсколько историческихъ примъровъ и фактовъ, по нашему мнвнію чесомных но доказывающихъ, что христіанство не можетъ быть обвина мо въ нетерпимости къ наукъ. Напротивъ того, оно настойчиво побуждаетъ своихъ последователей благоразумно пользоваться естественными силами и естественнымъ разумамъ.

Только умъ посредственный и не самостоятельный, изучая законы природы, законы душевной жизни человъка и исторію народовъ, не исполнится благоговъйнаго почтенія къ Творцу и Промыслителю вселенной. По истинъ "Господь даль людямъ внаніе, чтобы они прославляли Его въ чудныхъ дълахъ Его". (Іис. с. Сирахова XXXVIII, 6).

Свящ. Ст. Остроумовъ.

# BSPAn PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

Nº 1.

### ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДБАЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                                           | Стр.          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Слово въ день Новаго года. (Объ истинномъ счастіи). Прот. Аленсандра                                                                                           |               |
| Мартынова                                                                                                                                                      | 1 - 8         |
| Царствіе небесное нудится и нуждницы восхищають е. <i>Ив. Перова</i>                                                                                           | 9-26          |
| Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно (продолженіе). Священника <i>І. Арсеньева</i> .                     | 27—4          |
| Очерки дѣятельности пастыря Церкви Христовой по примѣру Христа-Спасителя и св. Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завѣта) (продолженіе). <i>Н. Румянцева</i> | 4564          |
| н. отдълъ философскій:                                                                                                                                         |               |
| Очеркъ современной французской философіи (продолженіе). А. Введенскаго.                                                                                        | 1-24          |
| Религіозно-философскіе принципы П. Е. Астафьева. (Къ характеристикѣ совре-<br>меннаго религіознаго движенія). Свящ. Сергья Розанова                            | <b>25</b> —48 |
|                                                                                                                                                                |               |

#### ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.

Согламнай. Высочайшая благодарность.—Копія съ узака Святьйшаго Правительствующаго Сунода Его Высокопреосвященству.—Копія съ отношенія Г. Оберъ-Прокурора Ст. Сунода на имя Его Высокопреосвященства.—Отчеть о состояніи церковноприходских в школь грамоты Харьковской епархіи за 18°2/яз учебный годъ (продолженіе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за 18°2/яз учебный годъ (продолженіе).— Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1894.

## "ВѢРА и РАЗУМЪ"

### СОСТОИТЬ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдать церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ бошир номъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль христівиской правственности, изгасненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словом все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъть философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографичскія сведенія озамечательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльнослучаи изъ ихъ жизни, болье или мене пространные переводы и извлеченія из ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особене светлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко къ природѣ человъка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журпалъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епарлимежду прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальни Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страпивномъщается отдълъ подъ названіемъ "Листовъ для Харьковской епархім", въ которет печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархім, свільно внутренней жизни епархім, перечень текущихъ событій церковной, государственой и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства в его пръхожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ нандомъ №. Цѣна за годовое изданіе внутря Россія 10 рублей, а за гранпы 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДППСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаї Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всът остадьныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскиї Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровской линіи, контора В. Гилировскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкия: въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ стальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъ

Въ редавціи журпала «Вёра и Разумъ» можно получать полные эвзечиляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы ввлючительно по уменьшенной цёнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всёхъ конторахъ «Новаго Времени».

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналэ можеть быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромпь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перег
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. французскаго перевель Яковъ Повицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3 Справедливы ли обвиненія, ваводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылюю.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляры съ пересылкою 3 р.

## BEPAN PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

Nº 2.

### ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### COJEPHAHIE:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                        | Стр.    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Вегетаріанство съ христіансной точки зрѣнія, А. Роэкдествина                                                                                | 6595    |
| Ученіе блаженнаго Августина о богодухновенности Св. Писанія. $H$ . $X\!-\!a$ .                                                              | 96—110  |
| Папство, накъ причина раздъленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію (продолженіе). <i>N. N.</i>                   | 111—128 |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                      |         |
| Очеркъ современной французской философіи (окончаніе). A. Beedencharo.                                                                       | 49—69   |
| Религіозно-философскіе принципы П. Е. Астафьева. (Къ характеристикъ современнаго религіознаго движенія) (окончаніе). Свящ. Сергья Розанова. | 70—102  |

### III. ЛИСТОКЪ ДЛЯ ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.

Содержаніе. Высочайшее повельніе.—Отчеть о состояніи церковно приходских школь и школь грамоты Харьковской епархіи за  $18^{92}/93$  учебный годь (продолженіе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за  $18^{92}/93$  учебный годь (продолженіе).— Епархіальныя извыщенія.—Извыстія и замытки.—Объявленія.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1894.

## "ВЪРА и РАЗУМЪ"

### состоитъ изъ трехъ отдъловъ:

1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смысль: изложеніе догматовь въры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

2. Отдълъ философскій. Въ него входятъ изслѣдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свѣдѣнія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдѣльных случан изъ ихъ жизни, болѣе или менѣе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особенно свѣтлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко къ природѣ человѣка и во время язычества составляло предметъ

желаній и исканій лучшихъ людей древнаго міра.

3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имѣетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листокъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезимя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ нандомъ №.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіп 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи мурнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. п по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромп того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес-2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ

французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Відомости» за 1883 г. Ціна за экземпляръ

съ пересылкою 3 р.

Digitized by Google

## BSPA n PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

Nº 3.

### ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### COJEPHAHIE:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                | Стр.    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Св. Поликарпъ Смирнскій и Его Посланіе. Пр. А. Мартынова                                                                                                            | 129—156 |
| Очерки дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св.<br>Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завъта) (продолженіе). <i>Н. Румянцева</i> . |         |
| Вегетаріанство съ христіанской точки зртнія (окончаніе). А. Рождествина.                                                                                            | 176—198 |
| п. отдъль философскій:                                                                                                                                              |         |
| Ученіе врача Иппократа и Его школы о Богт. Н. Корсунскаго                                                                                                           | 103—118 |
| Онтологія и Космологія Спинозы въ связи съ его теоріей познанія, А. Ки-                                                                                             |         |
| риловича                                                                                                                                                            | 119—150 |
| THE THETOET THE VARLEORCEON ENABYIN                                                                                                                                 |         |

Содержаніе. Отчеть о состояніи церковно приходских школь и школь грамоты Харьковской епархіи за 1892/яз учебный годъ (продолженіе).—Отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за 1802/93 учебный годь (продолжение).— Оть Министерства Финансовъ.— Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1894.

### "ВѢРА и РАЗУМЪ"

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдать церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смысль: изложеніе догматовъ въры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрвніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—одинмъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во времи язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналь "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются ностановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънів о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсиць, по девяти и болье листовъ въ наждомъ №.

Цена за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, при свъчной лавеъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія диніи, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинквиа; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавцій журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме эвземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цвна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересыльсю.
- 3 Справедливы ли обвиненія, ваводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Ціна 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цівна за экземплярь съ пересылкою 3 р.

## BSPA n PA3YMT

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

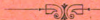
Nº 4.

### ФЕВРАЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

COLEPHAHIE:

| 1. ОТДЕЛЬ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                | Orp.    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Разборъ возраженій противъ буквальнаго пониманія Моисеева повъствованія<br>о паденіи прародителей. <i>И. Попеля</i>                                                 | 199—232 |
| Папство, какъ причина раздъленія цернвей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію (продолженіе), $N, N, \dots, \dots, \dots, \dots$                     | 233—261 |
| Очерки дъятельности пастыря Цернви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св.<br>Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завъта) (продолженіе), <i>Н. Румянцева</i> . |         |
| и, отдълъ философскій:                                                                                                                                              |         |
| Философія накъ науна. Профессора Кіевской Духовной Академін <i>II. Ли-</i> нициаго                                                                                  | 151—176 |
| Ученіе врача Иппократа и Его шнолы о Богь (окончаніе). И. Корсунскаго.                                                                                              | 177—192 |
| ні. листокъ для харьковской епархіи.                                                                                                                                |         |
|                                                                                                                                                                     |         |

Содержаніе. Отчеть о состояніи церковно приходских школь и школь грамоты Харьковской епархіи за  $18^{92}$ /93 учебный годь (продолженіе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за  $18^{92}$ /93 учебный годь (продолженіе).— Епархіальныя извѣщенія.—Извѣстія и замѣтки.—Объявленія.



ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губернскаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17. 1894.

### СОСТОИТЬ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смысль: изложеніе догматовъ въры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрвніе замъчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизпи,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъть философсий. Въ него входять изследования изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдвиія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и поваго времени, отдъльные случаи изъ ихъ жизни, боле или мене пространные переводы и извлеченія изъ кочиненій съ объяснительными примечаніями, где окажется пужнымъ, особенно светлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидетельствовать, что христіанское ученіе близко къ природе человека и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Тавъ какъ журналъ "Вѣра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имѣетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Вѣдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣніх о внутренней жнзни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждомъ №. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу

12 руб. съ пересылкою.
разсрочва въ уплата денегъ на допускавтся.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакцій журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времень», во всълъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшинвковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ кинжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакцін журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полние экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за **60** р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новпикій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ перссыльою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляръ съ пересылкою 3 р.

# BBPA 11 PABYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 5.

### МАРТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                        | Стр.           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Путешествія отцовъ и учителей церкви ІІ и ІУ вѣковъ для самообразованія.<br>П. Борисовскиго | 273—300        |
| Очерки дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св.              |                |
| <b>Его апостоловъ.</b> (По писаніямъ Новаго Завъта) (продолженіе). <i>Н. Румянцева</i> .    | 301-316        |
| Замътни о церновной жизни за-границей (продолжение). $m{A}$ . $m{K}$                        | 317-342        |
| II. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:                                                                     |                |
| Философія нанъ наука (продолженіе). Профессора Кіевской Духовной Ака-                       |                |
| демів <i>П. Линицкаго</i>                                                                   | 193—219        |
| Онтологія и Космологія Спинозы въ связи съ его теоріей познанія (продол-                    |                |
| женіе), А. Кириловича                                                                       | <b>220—238</b> |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                       |                |

Содержаніе. Высочайшая благодарность.—Опредёленіе Святьйшаго Сунода.—Отъ Училищнаго Совёта при Святьйшемъ Сунодъ.—Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совёта.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семпнаріи.—Отчеть о состояній перковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи за 1892/93 учебный годъ (продолженіе).—Отчеть о состояній при Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищѣ одноклассной церковно-приходской школѣ за 1822/92 учебный годъ.—Отъ Министерства Финансовъ.— Епархіальныя извъщенія.— Извъстія и замътки.—Объявленія.



#### ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

- 1. Отдъль церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслі: изложеніе догиатовъ віры, правиль христіанской правственности, изтясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —одиниъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологін, метафизики, исторін философіи, также біографическія сведенія о замечательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случаи изъ ихъ жизни, более или мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примечаніями, где окажется нужнымъ, особенно светлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидетельствовать, что христіавское ученіе близко къ природе человека и во время язычества составляло предметъ жельній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской сиархіи, между прочимъ, имъстъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальния Въдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страннтъ, помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которонъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣвів о впутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ каждомъ №.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕТЬ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: Въ Харьковъ: въ Редакціи мурнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всълъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшинковъ переулокъ, д. Корзинкина: въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Пмперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные эвземпляры ея паданія за прошлые 1884—1889 годы ввлючительно по уменьшенной цёнъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромп того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амеросія. Цена 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новпцкій. Цёна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводниыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Ціна за экземпляръ

съ перссылкою 3 р.



# PA 17 PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

Nº 6.

### МАРТЪ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| 1. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                     | Стр.             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватинанскаго собора (1869—70 г.) включительно (продолженіе). Священника <i>І. Арсеньева</i> |                  |
| Путешествія отцовъ и учителей церкви ІІ и ІУ вѣковъ для самообразованія                                                                  | 977 900          |
| (окончаніе). П. Борисовскаго                                                                                                             |                  |
| Замѣтки о церковной жизни за-границей (продолженіе). А. $K$                                                                              | 309 <b>−</b> 400 |
| II. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:                                                                                                                  |                  |
| Философія нанъ науна (продолженіе). Профессора Кіевской Духовной Ака-<br>демів <i>И. Линицкаго</i>                                       | 239—254          |
| Онтологія и Космологія Спинозы въ связи съ его теоріей познанія (оконча-                                                                 |                  |
| ніе), <i>А. Кириловича</i>                                                                                                               | 200-200          |

Содержаніе. Высочайшія награды.-Списокъ лицамъ, Всемплостивъйше пожалованнымь за заслуги по духовному въдомству. Опредъление Святъйшаго Сунода. Назначеніе преподавателя въ Харьковскую Духовную Семинарію. - Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Попечительства о бъдныхъ духовнаго званія.—Отчетъ о состояніи церковноприходених школь и школь грамоты Харьковской спархін за 1892/93 учебный годъ (окончаніе). - Епархіальныя извітшенія. - Прибстія и замітки. - Объявленія.



#### ХАРЬКОВЪ.

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смыслів: изложеніе догивтовь віры, правиль христівиской иравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обоврініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъть философсий. Въ него входять изслъдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологін, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свъдънія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случаи изъ ихъ жизин, болье или менье пространные переводы и извлеченій изъ ихъ кизин, болье или менье пространные переводы и извлеченій изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдъ окажется пужнымъ, особение свътлыя мысли языческихъ философовь, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко къ природъ человъка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древнаго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъстъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією странитъ, помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархім", въ которемъ печатаются постановленія и распораженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезимя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

**Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ наждомъ №.**Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТОЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при себчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровских линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшиниковъ переулокъ, д. Корзинкина: въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстимыхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы ввлючительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ. по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются сльдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цѣна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брептапо. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненів "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляръ съ перссылкою 3 р.

# BEPA n PA3YME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

Nº 7.

### АПРВЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### COJEPHAHIE:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                         | Стр.    |
|------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Послъднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царство Божие внутри васъ".        | 409—442 |
| Догматическія основы христіанской морали по твореніямъ св. Григорія Бого-    |         |
| слова. П. Борисовскаго                                                       | 443-457 |
| Папство, накъ причина раздъленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ      |         |
| съ Восточною Церковію (продолженіе). $N.\ N.\ \dots$                         | 458-482 |
| и. отдълъ философскій:                                                       |         |
| Философія нанъ наука (продолженіе). Профессора Кіевской Духовной Ака-        |         |
| демін П. Линицкаго                                                           | 287-303 |
| "Новый опыть о человъческомъ разумъ" Лейбница (продолженіе) ${\it K.~M-na}.$ |         |
| III JUCTOK'S 119 XAPSKORCKOŬ EDAPXID                                         |         |

Содержаніе. Отношеніе Г. Оберь-Прокурора Св. Сунода на имя Его Высокопреосвященства. — Отъ Хозяйственнаго Управленія при Св. Сунодѣ. — Пріемъ воспитанниковъ въ Кіевскую Духовную Академію. — Отъ Совѣта Харьковскаго Епархіальнаго Жен-

въ плевскую духовную Академю.—Отъ Совета Харьковскаго Епархіальнаго менскаго Училища.—Отъ Министерства Финансовъ.—Епархіальныя извёщенія.—Извёстія и замътки.—Объявленія.



ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смысль: изложеніе догматовь въры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновь и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замъчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъть философсий. Въ него входить изследования изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдельные случаи изъ ихъ жизни, болёе или менёе прострациме переводы в извлеченій изъ ихъ сочиненій съ объясинтельными примераніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіавское ученіе бливко въ природё человека и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумераціею страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархім", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархім, свъдъщо о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государствевной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прякожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ намдомъ №. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за гранццу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Жарьковъ: въ Редакців журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, при свъчной давкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Временя», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинсвиа; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ естальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященняго Амвросія. Цвна 50 к. съ нерес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентаво. Съ
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Ст французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цена 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, ваводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цівна 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляръ съ перссылкою 3 р.

# BBPA n PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

**№** 8.

### АПРЪЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                    | Стр.    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царство Божіе внутри васъ" (продолженіе).                                     | 483—508 |
| Догматическія основы христіанской морали по твореніямъ св. Григорія Бого-<br>слова. (окончаніе). <i>П. Борисовскиго</i> | 509525  |
| Св. Петръ, первый Митрополитъ Московскій, и основныя черты его дѣятельности въ пользу единодержавія. <i>С. К. И</i> .   |         |
| II. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:                                                                                                 |         |
| Философія нанъ наука (продолженіе). Профессора Кіевской Духовной Академін <i>П. Линициато</i>                           |         |
| ІН. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                    |         |
| Содержаніе. Объявленіе Государственнаго Банка.—Распоряженіе Харько                                                      |         |



#### ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширновъ смыслі: изложеніе догивтовъ віры, правиль христівнской правственности, излясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философсий. Въ него входятъ изслъдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свъдънія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случаи изъ ихъ жизни, болъе или менъе пространные переводы и извлеченія изъ сочиненій съ объяснительными примъчаніями, гдь окажется нужнымъ, особень свътлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидътельствовать, что христіанское ученіе близко къ природъ человъка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
  - 3. Такъ какъ журналь "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской спархіи, между прочимъ, имъстъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листомъ для Харьковской спархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской спархіи, свъдънія о внутренней жизни спархіи, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ каждомъ №.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСВАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лаввъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Временя», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времен».

Въ редавцін журнала «Въра и Разумъ» можно получать полише эвземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы ввлючительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентаво. Съ
- 2. "Древите и современные софисты". Сочинение 1. Ф. Брентано. С французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Томстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляръ съ перосылкою 3 р.

# BSPA u PAZYMT

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

Nº 9.

### МАЙ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                                                   | Стр.      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царство Божіе внутри васъ" (продолженіе).                                                                                                                                                                    | 553—598   |
| Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтін до Ватинанскаго собора (1869—                                                                                                                                                                                | *         |
| 70 г.) вилючительно (продолженіе). Священника І. Арсеньева                                                                                                                                                                                             | 599—630   |
| II. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:                                                                                                                                                                                                                                |           |
| Ученіе о Святой Троицѣ въ новѣйшей идеалистической философіи (продолженіе). <i>II. Соколова</i>                                                                                                                                                        | 375-407   |
| Ф. Г. Якоби и философія Спинозы (окончаніе). К                                                                                                                                                                                                         | 408-418   |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                                                                                                                                  |           |
| Содержаніе. Высочайшій Манифесть.—Высочайшая благодарность.—Вынаграда.—Программа занятій съёзда духовенства Купянскаго училищнат имфющаго быть 8 іюня 1894 года.—Оть Хорошевскаго Вознесенскаго мовелильная извётнамів. — Изметія в домётки оба проміс | о округа, |



ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслів: изложеніе догиатовъ віры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе заміжчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизии, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообща и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія сведенія озамечательных выслителях древняго и новаго времени, отдельные случаи изъ ихъ мизни, более или менее пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примечаніями, где окажется нужными, особенно светлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидетельствовать, что христіанское ученіе близко къ природе человека и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Табъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстнои, относящіяся до Харьковской епархів, свъдънія о внутренней жизни епархів, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждомъ №.
Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу
12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНКГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакцін журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарін, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времень», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губерненихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линін, контора В. Гиляровскаго, Стольшинковъ переулокъ, д. Корзинквиа; въ Цетербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперін подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можеть быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Ціна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цэна за экземплярь съ перосылкою 3 р.

# BSPA 11 PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

### № 10.

## МАЙ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### COJEÝ MAHIE:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Стр.     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царство Божіе внутри васъ" (продолженіе).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 631—657  |
| Сущность ветхозавѣтнаго прообраза и значеніе его для ветхозавѣтныхъ вѣрующихъ. В. Мышичыни                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| Исповъданіе Св. Апостола Петра. Ив. Перова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 674706   |
| Философія нанъ наука (продолженіе). Профессора Кіевской Духовной Академін П. Линицисто                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| Содержаніе. Высочайшая грамота. — Высочайшая благодарность. — Высочайшая благодарност | мая 1894 |



#### ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслів: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской правственности, изъменніе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словенъвсе, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философскій. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёденія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльние случам изъ ихъ жизни, более или менее пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдё окажется нужнымъ, особень исторатьным мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природе человека и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ цёлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдъпів о внутренней жизни епархіи, перечепь текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждомъ №.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакции журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Пмперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъст-

ныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакцій журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ. по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того вз Редакціи продаются сльдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященного Амвросія. Цена 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересыдкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на правосдавную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляръ съ перссылкою 3 р.

# BSPA u PAZYMT

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

### **№** 11.

### ІЮНЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### COJEPHAHIE:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                   | Стр.       |
|------------------------------------------------------------------------|------------|
| Послѣднее сочиненіе графа Л. Н. Толстого "Царство Божіе внутри васъ"   | 707 705    |
| окончаніе)                                                             | 101—160    |
| Очеркъ содержанія нниги Еннлезіаста. В. Мышцына                        | 766—784    |
| н. отдълъ философский:                                                 |            |
| Основы морали эволюціонизма. Мих. Селезнева                            | 463504     |
| Къ вопросу о задачахъ исторіи философіи. $H.\ Cmpaxosa$                | 505-524    |
| ии. листокъ для харьковской епархии.                                   |            |
| Содержаніе. Высочайшія награды. — Объявленіе Государственнаго Бан      |            |
| Карьковскаго епархіальнаго Попечительства о бъдныхъ духовнаго званія.— |            |
| ленія Харьковской Духовной Семинаріи.—Епархіальныя извѣщенія.—Нзвѣ     | стія и за- |
| 1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                |            |



#### ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдъть церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обингрномъ смыслі: изложеніе догивтовъ віры, правиль христівнской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —одиниъ словень все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философскій. Въ него входять изслідованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свіддінія о замічательныхъ мысличеляхъ древняго и новаго времени, отдъльные случан изъ ихъ жизни, боліе или менію пространные переводы и извлеченія изъ кочиненій съ объяснительными примічаніями, гді окажется нужнымъ, особение світлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидітельствовать, что христіанское ученіе близко къ природі человіна и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской енарків. между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальния Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ помъщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархін, свъдъвів о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Муриаль выходить ДВА РАЗА въ місяць, по девяти и боліе листовь въ наждовь 10. Ціна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЈАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Жарьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Временя», во всълъ остальныхъ кпижныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіп, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкива; въ Петербургъ: въ кпижномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времен».

Въ редавцій журнала «Въра и Разумъ» можно получать полние эвземпляры ся изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амеросія. Цена 50 к. съ перес
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цівна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справодливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненім "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цэна за экземплярують пересылкою 3 р.

# BSPA u PA3YMT

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894..

Nº 12.

### ІЮНЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| Стр.                                                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 785 <b>—</b> 786                                                                                        |
| 787—808                                                                                                 |
|                                                                                                         |
| 809—816                                                                                                 |
| 817—834                                                                                                 |
|                                                                                                         |
| 525—553<br>554—586                                                                                      |
|                                                                                                         |
| овскаго и<br>рьковской<br>рьковской<br>и учебный<br>ща, соста-<br>за 18 <sup>93</sup> /94<br>са по соо- |
|                                                                                                         |



и замътки. - Объявленія.

руженію православнаго храма у подножія Балканъ.—Відомость церковнаго кружечнаго сбора "въ пользу нуждающихся Славянъ".—Епархіальныя извіщенія.—Извістія

### ХАРЬКОВЪ.

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдать церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирновъ смыслё: изложеніе догиатовъ вёры, правиль христіанской правственности, взъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словемъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философскій. Въ него входять изслідованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свіддінія о замічательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случаи изъ ихъ жизни, боліве или менів пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примічаніями, гді окажется нужнымь, особенне світлыя мысли языческихъ философовь, могущія свидітельствовать, что христіанское ученіе близко къ природі человіка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемий въ Харьковской епархіи. между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумераціею странить, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листопъ для Харьновской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ нанденъ №.
Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу
12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакцін журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времень», во всълъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линів, контора В. Гпляровскаго, Стольшинковъ переулокъ, д. Корзинквна; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всълъ взвъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всълъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ. по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Ціма 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентаце. Съ

французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цтна за экземплярь съ пересылкою 3 р.

Digitized by Google

# BSPA 11 PASYME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 13.

### ІЮЛЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                         | Стр.   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Преосвященный <b>Ософанъ, бывшій епископъ Владимірскій</b> (продолженіе). <i>И.</i> Корсунскаго                                              | 1—27   |
| Русскій штундизмъ, въ связи съ сентантствомъ Харьновской епархіи (прододженіе). Свящ. Л. Твердожлюбова                                       | 28-44  |
| Папство, накъ причина раздъленія цернвей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церновію (продолжевіе). $N.\ N.\ \dots$                 | 45-—66 |
| II. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:                                                                                                                      | •      |
| Философія, нанъ науна (окончаніе). Профессора Кіевской Духовной Ака-<br>демін <i>П. Линициаго</i>                                            | 1-12   |
| Къ вопросу о задачахъ исторіи философіи (окончаніе). <i>Н. Страхова</i> .                                                                    | 13-36  |
| О благодъяніяхъ ("De Beneficiis"). Л. Аннея Сенени нъ Збуцію Либералію (прододженіе). * * *                                                  | 37—42  |
| III. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                        | `      |
| Содержаніе. Высочайшія награды.—Разрядный списокъ ученьковь Харьково ковнаго Училища за 1893/4 годъ.—Отъ Правленія Харьковскаго Духовнаго Уч |        |



Разридный списокъ воспитанняковъ Сумскаго Духовнаго Училища за тотъ-же годъ.— Отъ Правленіи Сумскаго Духовнаго Училища.—Разридный списокъ воспитанниковъ Купянскаго Духовнаго Училища за тотъ-же годъ.—Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго

Училища. -- Епархіальный извъщенія. -- Извъстія и замътки. -- Объявленія.

#### -ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирновъ смысль: изложеніе догматовъ въры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёденія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случаи изъ ихъ жизни, более или менее пространные переводы и извлеченіи изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особемно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко къ природѣ человъка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархія, исжду прочимъ, имъетъ целію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією странкиъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархін", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ місяць, по девяти и боліє листовь въ наждовь №. Ціна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересыльною.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСВАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакции журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Временя», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровски линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинивна: въ Петербургъ: въ кинжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме экаемпляры ен паданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цвна за экземплярь съ пересылкою 3 р.

# BSPA 11 PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

### № 14.

### ІЮЛЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                          | Стр.          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Слово въ день тезоименитства Благочестивѣйшей ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ОБОДОРОВНЫ. Преосвященнаго Амеросін                                                | <b>67—</b> 80 |
| Папство, канъ причина раздъленія цернвей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію (продолженіе). <i>N. N.</i>                                     | 81—100        |
| Палестинская Церновь до IV въка. Н. Яцковскиго                                                                                                                | 101—122       |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                        |               |
| Новъйшіе взгляды на греческую религію. Аленстыя Владимірскаго.                                                                                                | 43—73         |
| Пессимистическая телеологія и эсхатологія Гартманна. $m{A.}$ $m{Kupunoeuua}.$                                                                                 | 74-96         |
| ии. листокъ для харьковской епархии.                                                                                                                          |               |
| Содержаніе. Высочайшія награды.—Журналы съёзда духовенства Купянскаг<br>наго округа, отъ 8—9 іюня 1894 г.—Епархіальныя язвёщенія.—Извёстія в з<br>Объявленія. |               |



#### ХАРЬКОВЪ.

### состоить изъ трехъ отдвловъ:

- 1. Отдъть церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смыслів: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъть философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдвиія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случан изъ ихъ жизни, боле или менёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природѣ человѣка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ наждовъ №. Цѣна за годовое изданіе впутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДВНЕГЪ НЕ ДОПУСВАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Жарьковъ: въ Реданціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всълъ остальныхъ кинжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскій линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цент, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвящениято Амвросія. Цтна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевелъ Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненім "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Вѣдомости» за 1883 г. Цѣна за экземплярь съ перссылкою 3 р.

# BSPA 11 PASYMB

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 15.

### АВГУСТЪ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                                                                      | Стр.    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Изложеніе и разборъ католической доктрины о свътской власти папъ.  А. Кедровскаго                                                                                                         | 123—160 |
| Русскій штундизмъ, въ связи съ сентантствомъ Харьковской епархіи (оконча-<br>ніе). Свящ. Л. Твердохлюбова                                                                                 |         |
| Очерии дъятельности пастыря Цернви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св.<br>Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завъта) (продолженіе), <i>Н. Румянцева.</i>                        |         |
| II. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:                                                                                                                                                                   |         |
| Основы морали эволюціонизма (продолженіе). Мих. Селезнева                                                                                                                                 |         |
| ии. листокъ для харьковской епархии.                                                                                                                                                      |         |
| Содержаніе. Высочайшій Манифесть.—Опредівленіе Святійшаго Сунода.—<br>ковсвиго Епархіальнаго Попечительства о бідных духовнаго званія.—Епа<br>извітшенія.—Извістія и замітки.—Объявленія. | _       |



#### ХАРЬКОВЪ.

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдать церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширновъ смыслю: изложеніе догматовъ въры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозраніе замічательныхъ современныхъ мяленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ слововъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдать философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдёльные случан изъ ихъ жизви, более или мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Равумъ", издаваемый въ Харьковской енархін, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумераціею страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархін", въ воторомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархін, свъдънія о внутренней жизни епархін, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждовъ №. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшинковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка па журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Временк».

Въ редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амеросія. Цъна 50 к. съ перес.

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Крентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цъпа 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпларъ съ перосылкою 3 р.

# BSPA 11 PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 16.

### АВГУСТЪ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### COLEPHAHIE:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                         | Стр.      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Изложеніе и разборъ католической доктрины о свътской власти папъ (овончаніе). $A.\ Ke\partial poscnazo$                                                                                                      | 207—232   |
| Очерни дѣятельности пастыря Цернви Христовой по примѣру Христа-Спасителя и св.<br>Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завѣта) (продолженіе). <i>Н. Румянцева</i> .                                          |           |
| Папство, какъ причина раздѣленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію (продолженіе). $N.\ N.\ .$                                                                                     | 246—272   |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                       |           |
| Основы морали зволюціонизма (продолженіе). Мих. Селезнева                                                                                                                                                    | 135—155   |
| Нѣсколько критическихъ замѣчаній по поводу мнѣнія нѣмецкаго философа Фр.<br>Альб. Лянге о сравнительномъ значеніи для развитія науки взглядовъ Протагора и Платона на познаніе. Свящ. <i>Н. Стеллецкаго.</i> | 156—180   |
| III. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                                                                                        |           |
| Содержаніе. Высочайшая награда.—Епархіальныя изв'ященія.—Изв'ястія и                                                                                                                                         | замѣтки.— |



#### ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЬ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдать церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смысла: изложеніе догматовъ вары, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозраніе замачательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ
  все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философскій. Въ него входять изслідованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологін, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свідвіня о замічательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдільные случам изъ ихъ жизни, болію или менію пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примічаніями, гді окажется нужнымъ, особенно світлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидітельствовать, что христіанское ученіе близко къ природі человіка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархін, между прочимъ, имветъ цёлію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальных Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьновской епархін", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархін, свъдънів о внутренней жизни епархін, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Мурналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ наждомъ №. Цвна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЬ НЕ ДОПУСВАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперін подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полиме эвземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы ввлючительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ. по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журыалъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященняго Амвросія. Цівна 50 к. съ перес 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентанс. Съ

французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересыльою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Тодстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цъна 60 к. съ пересылков.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цена за экземпляц

съ перссылкою 3 р.

# BEPA u PASYME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 17.

### СЕНТЯБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### COLEPHAHIE:

| I, ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                | Стр.    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтіи до Ватиканскаго собора (1869—70 г.) включительно (продолженіе). Священника <i>І. Арсеньева</i>                            | 273—305 |
| Папство, какъ причина раздѣленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію (продолженіе). <i>N. N.</i>                                           | 306—332 |
| Очерки дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св.<br>Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завъта) (продолженіе). <b>Н. Румянцева</b> . |         |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                              |         |
| Изложеніе и критическій разборъ основаній Спенсерова релятивизма (окон-<br>чаніе). <i>П. Тихомирова</i>                                                             | 181—206 |
| Культурное значеніе философіи Платона. $oldsymbol{A.}$ Лотоцк $oldsymbol{aro}$                                                                                      | 207—226 |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                                               |         |
| Содержаніе. Высочайтее повельніе.—Высочайшія награды.—Опредъленіе<br>да.—Воззваніе.—Епархіальныя извыщенія.—Извыстія и замытки.—Обыявленія.                         |         |



#### ХАРЬКОВЪ.

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдать церновный, въ который входеть все, относящееся до богословія въ общирномъ смыслі: изложеніе догматовь візры, правиль христіанской правственности, изласненіе церковныхъ каноновь и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философсий. Въ него входять изследования изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замічательныхъ мыслителяхь древняго и новаго времени, отдъльные случан изъ ихъ жизни, болёе или менёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примічаніями, гдё окажется нужнымъ, особеннь свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе бливко къ природё человіка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналь "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархівльныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією странинъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской опархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархів, свъдънія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства ш его пряхожанъ въ сельскомъ быту.

Муриаль выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болье листовъ въ намдомъ №. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной давкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всълъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскилъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскій линіи, контора В. Гпляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинкина: въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавцін журнала «Въра и Разумъ» можно получать полние экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ. по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книгу:

- 1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Цъна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземплярь съ перосылкою 3 р.

# BSPA 11 PA3YMT

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 18.

### СЕНТЯВРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### COJEPHAHIE:

| 1. Oldalb dernoblish.                                                                                                                                               | O1p.      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Западная средневановая мистика и отношеніе ея къ натоличеству (прододженіе). А. Вертеловскиго                                                                       | 343—363   |
| Папство, накъ причина раздъленія цернвей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церновію (продолженіе). <i>N. N.</i>                                           | 364—390   |
| Очерки дъятельности пастыря Цериви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св.<br>Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завъта) (продолженіе). <i>Н. Румянцева</i> . |           |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                              |           |
| Мышленіе научное и ненаучное. Профессора Кіевской Духовной Академін.                                                                                                |           |
| <b>П.</b> Линицкаго                                                                                                                                                 | 227 - 246 |
| Основы морали зволюціонизма (окончаніе). Мих. Селезнева                                                                                                             | 247—266   |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ дая ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІН.                                                                                                                               |           |
| Содержаніе. Опреділеніе Святійшаго Сунода.—Приказь Оберь-Прокурора С<br>Сунода.— Оть Харьковской Дуковной Консисторіи.—Оть Правленія Харько                         |           |



ховной Семинаріи.— Опредъленіе Правитель ствующаго Сената.— Епархіальныя изв'яще-

нія. - Извъстія и замътки. - Объявленія.

#### ХАРЬКОВЪ.

### ООСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслів: изложеніе догнатовъ віры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъть философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія сведовія о замечательныхъ мысличеляхъ древняго и новаго времени, отдъльные случаи изъ ихъ жизни, боле или мене пространные переводы и извлеченія виль кочиненій съ объяснительными применами, где окажется нужнымъ, особенне светлым мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христіанское ученіе блияко къ природе человека и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской енархім. между прочимъ, имъетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Енархіальныя Вѣдомости", то въ немъ, въ видъ особого приложенія, съ особою нумераціею странитъ, помъщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархім", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархім, свъдънія о внутренней жизни епархім, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстім, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ каждомъ №. Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакцій журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскій линіп, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи педписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ койторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Вѣра и Разумъ» можно получать полные эвземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы ввлючительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвящениято Амвросія. Цтна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цъна 60 к. съ пересылкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цівна за экземплярь съ перосылкою 3 р.

# BBPA 11 PASYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

**№** 19.

### ОКТЯБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                 | Стр.      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Западная средневъковая мистика и отношение ея нъ католичеству (продолжение). А. Вертеловскиго                                                                                                                        | 411-430   |
| Папство, какъ причина раздъленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію (продолженіе). $N.\ N.$                                                                                                | 431—455   |
| Очерни дъятельности пастыря Церкви Христовой по примъру Христа-Спасителя и св.<br>Его апостоловъ. (По писаніямъ Новаго Завъта) (окончаніе). <i>Н. Румянцева</i> .                                                    |           |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                               |           |
| • Мышленіе научное и ненаучное. Профессора Кіевской Духовной Академін                                                                                                                                                |           |
| (окончаніе). <i>II. Линицкаго</i>                                                                                                                                                                                    | 267 - 285 |
| Пессимистическая телеологія и эсхатологія Гартманна (продолженіе).                                                                                                                                                   |           |
| A. Kupunosuva                                                                                                                                                                                                        | 286—318   |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                                                                                                |           |
| Содержаніе. Опреділеніе Святійшаго Сунода.— Весподданнійшіе доклады Г. О<br>сурора Святійшаго Сунода.—Указь Святійшаго Сунода на ими Его Высок<br>щенства.— Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.— Объявлепія. |           |



#### ХАРЬКОВЪ.

### СООТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдъть церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смыслії: изложеніе догматовъ віры, правиль христівнской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ слевомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философсий. Въ него входятъ изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдбиія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случаи изъ ихъ жизни, болье или менье пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ, особенне свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіавское ученіе близко къ природѣ человъка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналь "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листокъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной в гражданской, центральной и мъстной, относящімся до Харьковской епархіи, свъдъні о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожань въ сельскомъ быту.

, Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждовъ №.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіп 10 рублей, а за границу

12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковѣ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарін, при свѣчной лавкѣ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Времени», во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Столѣшниковъ переулокъ, д. Корзинкина: въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Временв».

Въ редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ. по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященняго Амвросія. Цена 50 к. съ перес.

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цівна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылеою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Ціна за экземплярь съ пересылкою 3 р.

# BSPA 11 PASYME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 20.

### ОКТЯВРЬ, — КНИЖКА ВТОРАЯ.

### COHEPHAHIE: .

| і, отдълъ церковныи:                                                                                  | 1                                          | Стр.            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------|
| Религіозное и научное воззрѣніе на природу.                                                           | . <b>K.</b>                                | 473-491         |
| Западная средневъковая мистика и отношені                                                             | іе ея къ католичеству (продол-             |                 |
| женіе). А. Вертеловскаго                                                                              |                                            | 492—507         |
| Папство, какъ причина раздѣленія церквей, в                                                           | или Римъ въ своихъ сношеніяхъ              |                 |
| съ Восточною Церковію (продолженіе). $N.\ N.$                                                         |                                            | <b>508—5</b> 34 |
| н. отдълъ философский:                                                                                |                                            |                 |
| Пессимистическая төлеологія и эсхатологія                                                             | Гартманна (продолженіе).                   |                 |
| А. Кириловича                                                                                         |                                            | 319-343         |
| "Новый опытъ о человѣческомъ разумѣ" Лейбн                                                            | <b>ица</b> (прододженіе). <b>К. И—на</b> . | 344378          |
| III. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАІ                                                                     | РХІИ.                                      |                 |
| Содержаніе. Высочайшіе манифесты,—Опре<br>ленія Харьковской Духовной Семинарін—Епа<br>ки.—Объявленія. |                                            |                 |



#### ХАРЬКОВЪ.

### состоить изъ трехъ отделовъ:

- 1. Отдъль церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смысль: изложеніе догматовъ въры, правиль христівнской правственнести, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
  - 2. Отдъль философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографичскія сведьнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случам изъ ихъ жизни, болье или менье пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдв окажется нужнымъ, особенно светлыя мысли языческихъ философокъ, могущія свидьтельствовать, что христіалское ученіе близко къ природѣ человъка и во время язычества составлило предметъ желапій и исканій лучшихъ людей древняго міра.
  - 3. Такъ какъ журналь "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъетъ цѣлію замѣнить для Харьковского духовенства "Епархіальный Вѣдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією стрынить помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьновской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Нурналь выходить ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болье листовъ въ нандомъ №.

Цъна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а жа границу
12 руб. съ пересыльною.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТВ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНПМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакців журнала «Въра п Разумъ» при Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гиляровскаго, Стольшинковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ. № 16. Въ остальныхъ городахъ Пиперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времена».

Въ редавцін журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромъ того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочинсий преосвященного Анвросія. Цена 50 к. съ перес.

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цівна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цъна 60 к. съ пересылкою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляръ

съ пересылкою 3 р.

# BEPA II PAZYME

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

Nº 21.

### НОЯВРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| I.  | отдълъ церковный:                                                                                                                                                                                                | Стр.    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|     | Западная средневъювая мистина и отношение ея нъ натоличеству (продолние). А. Вертеловскаго                                                                                                                       | 535—550 |
|     | Папство, накъ причина раздъленія церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ Восточною Церковію (окончаніе). $N.\ N.\ \dots$                                                                                          |         |
|     | Мученическая кончина Св. Іоанна Крестителя. В. $Horpoeckato$                                                                                                                                                     | 573-608 |
| II  | I. ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:                                                                                                                                                                                           |         |
|     | О формахъ и законахъ мышленія. Профессора Кіевской Духовной Ака-<br>мін. П. Линицииго                                                                                                                            | 379—397 |
|     | Пессимистическая телеологія и эсхатологія Гартманна (окончаніе) Кириловичи                                                                                                                                       | 398-420 |
| H   | ІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                                                                                             |         |
| зва | Содержаніе. Журналы Харьковскаго училащнаго окружнаго Съёзда духовенстаніе о пожертвоваліи на сооруженіе памятника. Императору Петру Велик<br>кганрогё.— Епархіальныя извёщенія.—Извёстія и замётки.—Объявленія. |         |



#### ХАРЬКОВЪ.

### состоить изъ трехъ отдъловъ:

- 1. Отдель церновный, вы который входиты все, относящееся до богословія вы общирномы смыслы: изложеніе догматовы виры, правилы христіанской правственности, изълсненіе церковныхы каноновы и богослуженія, исторія Церкви, обозрине замычательныхы современныхы явленій вы религіозной и общественной жизни, —однимы словомы все, составляющее обычную программу собственно духовныхы журналовы.
- 2. Отдаль философсий. Въ него входатъ изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологія, метафизики, исторіи философіи, также біографическія сведенія о замечательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдельные случан изъ ихъ жизни, более или мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочниеній съ объяснительными примечаніями, где окажется нужнымъ, особенно светлыя мысли языческихъ философовь, могущія свидетельствовать, что христіанское ученіе близко къ природе человека и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имъетъ целію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свъдънів о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждомъ №.

Цена за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДЕНЕГЪ НЕ ДОПУСВАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакцін журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семпнаріп, при свѣчной лаввѣ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторѣ «Новаго Временн», во всѣуъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвѣ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линіп, контора В. Гиляровскаго, Стольшиниковъ переулокъ, д. Корзинкина: въ Петербургѣ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Садевая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Пмперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжнихъ магазипахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Вёра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ, по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журпалъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слидующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цвна 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Повицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненія "Дерковь и государетво?" Сочиненіе А. Рожнествина. Цена 60 к. съ пересылюю.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляръ съ пересылкою 3 р.

# BEPA u PAZYMT

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 22.

### НОЯБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| I. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                        | Стр.    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Преосвященный Өеофанъ, бывшій еписнопъ Владимірскій (продолженіе). И.                                                                       |         |
| Корсунскаго                                                                                                                                 | 609-649 |
| Западная средневъковая мистика и отношенте ев нъ католичеству (продол-                                                                      |         |
| женіе). А. Вертеловскаго                                                                                                                    | 650—665 |
| Привътствія Преосвященнъйшему Амвросію, Архіепископу Харьковскому, по случаю пятидесятильтняго его юбилея                                   | 666-672 |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                      |         |
| Основныя черты русской народной метафизини по пословицамъ. С. А.                                                                            |         |
| Смирнова                                                                                                                                    | 421-458 |
| "Новый опытъ о человъческомъ разумъ" Лейбница (продолженіе). $m{K.~H-na.}$                                                                  | 459-474 |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                       | -       |
| Содержаніе. Высочайшій Манифесть.—Журналь Съёзда духовенства Сумс<br>лищнаго округа.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія |         |



#### ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

- 1. Отдать церковный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смысль: изложеніе догиатовъ въры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъль философскій. Въ него входять изслідованія изъ области философіи вообще въ частности изъ психологіи, метафизики, исторія философіи, также біографическія свідбий о замічательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдільные случан изъ ихъ жизни, болье или меніе пространные переводи и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примічаніями, гді окажется нужнымъ, особенно світлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидітельствовать, что христіанское ученіе близко къ природі человіка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъетъ цвлію замъннть для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, помъщается отдълъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархів", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархів, свъдънія о внутренней жизни епархін, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ намдомъ №.

Ціна за годовое изданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЛАТЪ ДВНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времень», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линів, контора В. Гиляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ,

по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Ціна 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёла 60 к. съ пересылкою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цъна за экземпляръ съ пересылкою 3 р.

# BEPAR R PASYME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 23.

### ДЕКАБРЬ.—КНИЖКА ПЕРВАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫЙ:                                                                                                                                                                                                                                                                       | Стр.                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| Слово, произнесенное въ день тезоименитства Благочестивъйшаго ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА. Преосиященнаго Амеросія                                                                                                                                                          | 673—682               |
| Преосвященный Ософанъ, бывшій епископъ Владимірскій (продолженіе). И.                                                                                                                                                                                                                      |                       |
| Кореунскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                | 683-731               |
| Чудотворный образъ Каплуновской Божіей Матери. Свящ. Н. Стеллециаго.                                                                                                                                                                                                                       | 732 - 742             |
| и. отдълъ философский:                                                                                                                                                                                                                                                                     |                       |
| О формахъ и занонахъ мышленія (продолженіе). Профессора Кіевской Ду-<br>ховной Академіи. <i>П. Линицишго</i>                                                                                                                                                                               | 475—489               |
| Новъйшій образчикъ идеалистической философіи. $m{H.}$ $m{Cmpaxosa}$                                                                                                                                                                                                                        | 490-510               |
| ІН. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                                                                                                                                                                       |                       |
| Содержаніе. Именные Высочайшіе указы Святьйшему Правительствующем — Опредъленія Святьйшаго Сунода. — Высочайшія награды. — Отъ Харьковска кіальнаго Попечительства о бідныхь духовнаго званія. — Росписаніе очередна зъданія Слова Божія протоіереямь и священнивамь города Харькова и под | го Епар-<br>го пропо- |
| зеленій въ теченіе 1895 года.—Отчеть о состояніи церковно-приходскихъ школ                                                                                                                                                                                                                 | іъ и школь            |



грамоты Харьковской епархів за 1893-94 учебный годь.-Епархіальныя взвіщенія.-

Извъстія и замътки. - Объявленія.

### ХАРЬКОВЪ.

### СООТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДЪЛОВЪ:

- 1. Отділь церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ обшарномъ смыслі: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдълъ философсий. Въ него входять изследованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, мстафизики, исторіи философіи, также біографическія свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случаи изъ ихъ жизни, более или мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примёчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидётельствовать, что христівнское ученіе бливко къ природё человека и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналь "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархів, между прочимъ, имъетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Енархівльния Въдомости", то въ немъ, въ видѣ особаго приложенія, съ особою нумерацією страннть, помѣщается отдѣлъ подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархін", въ которонъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархін, свѣдѣвіз о внутренней жизни епархін, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Мурналь выходить ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болье листовъ въ наждонъ №. Цъна за годовое издание впутри России 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧВА ВЪ УПЈАТВ ДЕНЕГЬ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковв: въ Редавціи журнала «Върз в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, при свъчной лавкъ Харьковского Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъть остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Гвляровскаго, Стольшниковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редавціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные эвземпляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнё, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъпо 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р. съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слъдующія книги:

1. "Живое Слово". Сочиненіе преосвященнаго Амвросія. Ціва 50 к. съ перес. 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цівна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цвна 60 к. съ пересылкою.

4. «Харьковскія Епархіальныя Въдомости» за 1883 г. Цена за экземпляръ съ пересылкою 3 р.

# BHPA 11 PABYME

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1894.

№ 24.

### ДЕКАВРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

### СОДЕРЖАНІЕ:

| І. ОТДЪЛЪ ЦЕРКОВНЫИ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Стр.                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| Слово, произнесенное въ недѣлю предъ Рождествомъ Хриєтовымъ. О чадоюдів. Преосвященнаго Амеросія                                                                                                                                                                                                                                  |                          |
| Короунскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                          |
| <ol> <li>ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ:</li> <li>Религіозная истина о созданіи міра Богомъ—Творцомъ въ сопоставленіи съ</li> </ol>                                                                                                                                                                                                           |                          |
| деею самообразованія міра. В. Ильинскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 511524                   |
| "Новый опыть о человъческомъ разумъ" Лейбиица (прододженіе). $\pmb{K.~M-na}$                                                                                                                                                                                                                                                      | 525554                   |
| ІІІ. ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ.                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                          |
| Содержаніе. Высочайшіл награды.—Воззваніе.—Отчеть о состоянів церкови княх школь и школь грамоты Харьковской епархін за 1893—94 учебный год сеніе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища ой и нравственно-воспитательной частямь за 1893—94 учебный годь.—Епа звіщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія. | ъ (продол-<br>ъ по учеб- |



#### ХАРЬКОВЪ.

### СОСТОИТЪ ИЗЪ ТРЕХЪ ОТДВЛОВЪ:

- 1. Отдать церновный, въ который входить все, относящееся до богословія въ общирномъ смыслів: изложеніе догивтовъ віры, правиль христіанской правственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрівніе замічательныхъ сопременныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни, —однимъ словомъ все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдъть философскій. Въ него входять маслёдованія изъ области философії вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философій, также біографическій свёдёнія о замёчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени, отдъльные случам изъ ихъ жизни, болёе или менёе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяспительными примѣчаніями, гдё окажется нужнымъ, особенно свётлыя мысли языческихъ философовъ, могупція свидётельствовать, что христіанское ученіе близко къ природё человёка и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древнаго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи. между прочимъ, имъетъ цълію замънить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видъ особаго приложенія, съ особою нумерацією странилъ, поміщается отдъль подъ названіемъ "Листовъ для Харьковской епархіи", въ которомъ печатаются постановленія и распоряженія правительственной власти церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся дъ Харьковской епархім, свъзънія о впутренней жизни епархіи, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его пракожанъ въ сельскомъ быту.

Нурналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждовъ №.
 Цѣна за годовое изданіе впутри Россіи 10 рублей, а за гражицу 12 руб. съ пересылкою.

РАЗСРОЧКА ВЪ УПЛАТЪ ДВНЕГЪ НЕ ДОПУСКАЕТСЯ.

ПОДПИСКА ПРПНИМАЕТСЯ: Въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра в Разумъ» при Харьковской духовной Семинарів, при свъчной лавкъ Харьковского Покровскаго монастыри, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всълостальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова п въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровски линіи, контора В. Гиляровскаго, Столъшниковъ переулокъ, д. Корзинквиа: въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ мзвъстныхъ книжнихъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экзечніяры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890 годъ. по 9 р. за 1891 г. и по 10 р. за 1892 годъ.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 60 р., съ пересылкою.

Кромь того въ Редакціи продаются слыдующія книги:

- 1. "Живое Слово". Сочинение преосвященнаго Амвросія. Цена 50 к. съ перес.
- 2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентаво. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Цъна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненіи "Церковь в государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересыдкою.
- 4. «Харьковскія Епархіальныя В'бдомости» за 1883 г. Цівна за экземплярують перосылкою 3 р.

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.



