

Sold by C. J STEWART, I KING WILLIAM ST W. Strand, London.

DOM LOURENC,O DE LIMA.

F. 71.



Luchen.

uno, m3

John Carter Brown Library Grown University

93. MXI Vieina (Ruting, 1408-57, Portuguese Lumining & S. Marine Stry 4 parts & 2nds 1/0,100 166



# SERMOENS

DO

## P. ANTONIO VIEIRA,

DA COMPANHIA DE IESU,. Prégador de Sua Alteza.

PRIMEYRA PARTE.

DEDICADA

## AO PRINCIPE, N. S.

Pollatini



Dobighoffer 1775

EM LISBOA.
NA Officina de IOAM DA COSTA.

M. DC. LXXIX.

Com todas as licenças, & Privilegio Real.

817.45 3× 01.



# AO PRINCIPE N.S.

Senhor.



Obediencia, com que V. A. foy Servido mandarme dar à estampa os meus Sermoens, he a que poem

meyra parte delles, tao differentes na materia, co lugares, em que forao recitados, como

mo foy varia, & perpetua a peregrinação de minha vida. Se V. A. por sua benignidade, & grandeza se dignar de os passar pelos olhos; entenderey que com a Coroa, & Estados del Rey, que está no Ceo, passou tambem a V. A. o agrado com que S. Magestade, & o Principe Dom Theodosio (em quanto Deos quiz ) os ouviao. Mas porque os affectos se não herdão com os Imperios; ainda será mayor a merce que receberey da clemencia de V. A. se estas folhas, que offereço cerradas, mudas, se conservarem no mesmo silencio, a que os meus annos me tem reduzido. Entao ficará livre a rudeza destes discursos da forçosa temeridade, com que os exponho à suprema censura do juizo de V. A. tanto mais para temer por sua agudeza, & comprehensao, quanto o mundo presente o admira sobre todos, os que o passado tem conhecido. Deos nos guarde, & conserve a Real Pessoa de V.A. por.

por muytos annos, para que nas gloriosas acçoens de V. A. se desempenhe a nossa esperança do que em tantos dotes da natureza, or graça nos está promettendo. Collegio de Santo Antao em 21. de fulho de 1677.

Antonio Vieyra.



# LEYTOR.



A folha que fica atraz (fe a leste) haverás entendido a primeyra razaó, ou obrigação, porque começo a tirar da sepultura estes meus borroens, que sem a voz que os anima, ainda resus-

citados saó cadaveres.

A esta obrigação, que chamey primeyra, como vassallo, se ajuntou outra tambem primeyra como Religioso, que soy a obediencia do mayor de meus Prelados, o R.<sup>mo</sup> P. Joaó Paulo Oliva, Preposito Geral de nossa Companhia. Se conheces a Eminencia desta grao cabeça pela lição de seus escritos (como não podes deyxar de a conhecer pela sama, sendo o Oraculo do pulpito Vaticano em quatro successivos Pontificados) esta só approvação te bastará para que me comeces a ler com melhor conceyto daquelle, que formarás depois de lido. Assim lisongea aos pays o amor dos filhos,

& assim honraó os summamente grandes aos pe-The second of the second of the second

quenos.

Sobre estas duas razoens acrecentavaó outros outras, para mim de menos momento. E naó era a menor dellas a corrupção, com que andão estampados debayxo do meu nome, & traduzidos em differentes linguas muytos Sermoens, ou suppostos totalmente, não sendo meus, ou sendo meus na substancia, tomados só de memoria, & por isso informes, ou finalmente impressos por copias defectuosas, & depravadas, com que em todos, ou quasi todos, vierao a ser mayores os erros dos que

eu conheci sempre nos proprios originaes.

Este conhecimento (que ingenuamente te confesso) foy a total razaó, porque nunca me persuadi a sahir a luz com semelhante genero de escritura, de que o mundo está taó cheyo. Nem me animava a isto ( posto que muytos mo allegassem ) o rumo particular, que segui sem outro exemplo, porque só dos que são dignos de imitação se fizerao os Exemplares. Se chegar a receber a ultima fórma hum livro, que tenho ideado com titulo de Prégador, & Ouvinte Christao, nelle verás as regras, não sey se da arte, se do genio, que me guiàrao por este novo caminho. Entretanto se quizeres saber as causas, porque me apartey do mais seguido, & ordiordinario, no Sermao de Semen est verbum Dei as acharás: o qual por isso se poem em primeyro lu-

gar, como prologo dos demais.

Se gostas da affectação, & pompa de palavras, & do estylo que chamão culto, não me leyas. Quando este estylo mais storecia, nacérão as primeyras verduras do meu, (que perdoarás quando as encontrares) mas valeo-me tanto sempre a clareza, que só porque me entendião, comecey a ser ouvido: & o começarão também a ser os que reconhecerão o seu engano, & mal se entendião a si mesmos.

O nome de Primeyra parte, com que sahe este Tomo, promette outras. Se me perguntas quantas serao? Só te póde responder com certeza o Author da vida. Se esta durar à proporçaó da materia, a que se acha nos meus papeis, bastante he a formar doze corpos desta mesma, & ainda mayor estatura. Em cada hum delles irey mettendo dous, ou tres Sermoens dos já impressos, restituidos a sua original inteyreza: & os que se nao reimprimirem entre os demais, suppoem que nao saó meus.

Os que de presente tens nas maos (& mais ainda os seguintes) serao todos diversos, & nao continuados, esperando tu por ventura, que sahisse com os que chamas. Quaresmaes, Santoraes, & Ma-

riaes

riaes inteyros, como se usa. Mas o meu intento não he fazer Sermonarios, he estampar os Sermoens que fiz. Assi como foraó pregados acaso, & sem ordem; aisi tos offereço. Porque has de saber que havendo trinta & sete annos que as voltas do mundo me arrebatàraó da minha Provincia do Brasil, & me trazem pelas da Europa, nunca pude professar o exercicio de Prégador, & muyto menos o de Prégador ordinario, por naó ter lugar certo, nem tempo: já applicado a outras occupaçoens em serviço de Deos, & da Patria, jà impedido de minhas frequentes enfermidades; por occasiao das quaes deyxey de recitar alguns Sermoens, não poucos, que jà tinha prevenidos, & tambem agora se daraó à estampa.

Além desta diversidade geral acharás ainda nelles outra mayor, pelas diversas occasioens, em que os successos extraordinarios da nossa idade, & os das minhas peregrinaçõens por differentes terras, & mares, me obrigaraó a fallar em publico. E assi huns serao Panegyricos, outros Gratulatorios, outros Apologeticos, outros Politicos, outros Bellicos, outros Nauticos, outros Funeraes, outros totalmente Asceticos; mas todos, quanto a materia o permittia (& mais do que em taes casos se costuma)

Moraes.

O meu primeyro intento era dividir estas materias, rias, & reduzilas a Tomos particulares, havendo numero em cada huma para justo volume; mas como serias necessarios muytos mais dias para esta separação, & para estender, & vestir, os que estas só em apontamentos; por nas dilatar o teu desejo (o qual tanto mais te agradeço, quanto menos mo deves) iras sahindo diante, & á dessilada, os que estiverem mais promptos. E creyo te nas será menos grata esta mesma variedade para alternar assi, & aliviar o fastio, que costuma causar a semelhança.

Por fim nao te quero empenhar com a promessa de outras obras; porque se bem entre o pò das minhas memorias, ou dos meus esquecimentos se achao (como na oficina de Vulcano) muytas peças meyo forjadas; nem ellas se pòdem jà bater por falta de forças, & muyto menos aperseyçoar, & polir, por estar embotada a lima com o gosto, & gastada com o tempo. Só sentirey que este me falte para pór a ultima mao aos quatro Livros Latinos de Regno Christi in terris consumnato, por outro nome, Clavis Prophetarum, em que se abre nova estrada á facil intelligencia dos Profetas, & tem sido o mayor emprego de meus estudos. Mas porque estes vulgares sao mais universaes, o desejo de servir a todos lhes dá por agora a preferencia.

Se tirares delles algum proveyto espiritual (que

he o que só pretendo) rogame a Deos pela vida: & se ouvires que sou morto, lé o ultimo Sermao deste Livro, para que te desengannes della: & tomarás o conselho que eu tenho tomado. Deos te guarde.

tt ij

of the second of the second of the second of the second

LIS-

### MARITANA MANAMARA

# LISTA

Dos Sermoens, que andao impressos com nome do Author em varias linguas, para que se conheça quaes sao proprios, E legitimos, E quaes alheyos, E suppossos

Utra vez, Leytor, me has de ouvir : outra vez nao só peço. mas imploro tua attenção. E se te faltar paciencia, bem a pódes aprender da minha, pelo que agora direy. Saberás que devo grades obrigaçõens aos Impressores, principalmente de Hespanha. No anno de 1662, imprimirao em Madrid debaxo do meu nome hum livro intitulado: Sermones varios: & no anno de 1664. outro, a que chamárao: Segunda parte. As mais intoleraveis injurias são aquellas, a que se deve agradecimento: & tal foy este beneficio. Muytos dos dittos Sermoens, como jà te adverti, saő totalméte alheyos, & suppostos. E os que verdadevramente sao, ou tinhao sido meus, ou por vicio dos exemplares, ou por outros respeytos ( nao occultos ) se estampàrao pela mayor parte em tal figura, que eu mesmo os nao conheço. E porque de presente ouço que ainda se continúa a estapa de outros (os quaes devem ser mais dignos de sahir a luz, pois lhes faze esta honra) para que eu a não logre roubada a seus verdadeyros Authores,& os que os lerem, se não engannecoelles, & comigo; me pareceo no principio deste primeyro Tomo escreverte esta como Carta de guia, pela qual sem equivocação do nome saybas a quem les,& como. Outras diligécias tenho feyto para que os dittos livros se recolhão, mas como este favor, posto que tao justo, he incerto, o que só posso entre tanto, he porte diante dos olhos esta lifta

lista de todos os Sermoens, que atégora tem chegado a minha noticia, distribuidos com a mayor distinças, & ordem que em materia tas desordenada, & consusa me foy possivel.

Sermoens estampados de consentimento do Author.

Sermão do Espirito Santo nos annos da Rainha nossa senhora. Sermão ao Te Deum no nascimento da serenissima Princeza. Lestes dous Sermoens se traduzirao em Francez, & se imprimirao em Paris.

Cinco Sermoens das Pedras de David em lingua Italiana, estápados em Roma, Milao, Es Veneza: Es depois de traduzidos em Castelhano, impressos em Madrid, C, aragoça, Valença, Barcelona, Es Flandres.

Sermão das Chagas de S. Francisco em Italiano, estampado em

Roma, Milao, & Veneza.

Sermao do Beato Stanislao em Italiano, estampado em Roma. Estes dous Sermoes se traduzirao em Castella, & Portugal, de Verbo ad verbum, isto he, mal, & como nao deverao, pela dissonancia das linguas.

Todos os outros Sermoens, que andao estampados com nome do Author em lingua Portugueza, Castelhana, & outras, se

imprimirao fem consentimento seu, nem ainda noticia.

AND DOCUMENTS OF THE PARTY OF T

Sermoens da primeyra parte estampada em Madrid
anno de 1662.

Sermon del Juizio. p. 11.

Sermon de las llagas de S. Francisco. p. 31.

O primeyro destes Sermoes te muytos erros, & o segundo muytos mais, por culpa dos manuscritos, q andao muy viciados, & †† iij tame

tambem da tradução, que mudou em alguas partes o verdadey-

Sermon de S. Juan Baptista, y Profession. pag. 52.

Sermon en las Exequias de Dona Maria de Ataide. pag. 93. Estes dous Sermoens, por serem primeiro estampados em Portugal, trazem menos erros. No segundo falta hum discurso.

Sermon de S. Juan Euangelista. pag. 118.

No fim se diz com razao : Hîc multa desiderantur : porque se nao estampou a primeyra parte, que contém a occasião, & motivo da materia, de mais de outros muytos deseytos.

Sermon para el Jueves santo. pag. 137.

Sermon de la Exaltacion de la Cruz. pag. 169.

Ambos trocados, & troncados, & defectuolos em muytos lu-

A estes Sermoens se seguem no mesmo livro tres fragmentos de outros com titulo de Pensamientos predicables sacados de papeles del Autor: a saber.

Discurso sobre las calidades de un animo Real. pag. 192. Discurso sobre la buena politica de los tributos. pag. 204. Discurso sobre la immunidad de la Iglesia.pag. 212.

O primeyro foy tirado do Sermao dos annos delRey, em dia de S. Joseph: o segundo do Sermao de S. Antonio nas Cortes: o terceyro do Sermao de S. Roque, impressos em Portugal; mas nenhum delles he, nem merece nome de discurso; porque lhes falta o fundamento, & intento, & a conexao de tudo, & lhes sobeja o que acrecentárao os Traductores.

Sermoens da segunda parte estampada em Madrid anno 1664.

Esta Segunda Parte contém vinte & dous Sermoens, onze totalmête alheyos, & onze do Author. Hús, & outros são os seguintes.

#### Sermoens totalmente albeyos

Sermon de la Feria quarta Miercoles de cemza. p. 83.
Sermon para el Miercoles segundo de Quaresma. p. 117.
Sermon en la Dominica quarta de Quaresma. p. 136.
Sermon para el Sabbado sexto de Quaresma. p. 157.
Semon del Mandato en el Jueves santo. p. 179.
Sermon de la Soledad de la V.S. N. p. 193.
Sermon de las Lagrymas de la Madalena. p. 208.
Sermon de S. Augustin. p. 298.
Sermon de S. Francisco. p. 313.
Sermon de la Expectacion. p. 323.
Sermon de S. Juan Euangelista p. 333.

Entrao neste numero os dous Sermoes das Lagrymas da Madalena, & de S. Agostinho; porque bem que o assumpto de ambos seja do Author, & tambem alguns lugares da Escritura; no primeyro não ha palavra sua, & no segudo (que só he hum fragméto) muy poucas.

Sermoens do Author.

Sermon de la segunda Dominica de Adviento. p. 1.

Sermon de la Dominica tercera de Adviento. p. 24.

Sermon de la Dominica quarta de Adviento. p. 41.

Sermon de la Dominica de Sexagesima. p. 56.

Sermon en el primer Domingo de Quaresma. p. 98.

Sermon en el segundo dia de Pascua de Resurrecion. p. 220.

Sermon de S. Pedro Nolasco. p. 253.

Sermon de la Visitacion de N. Señora. p. 161.

Sermon de S. Roque. p. 284.

Sermon de N. Señora de la Gracia. p. 348.

Sermon por el huen successo de las armas del Brasil. p. 369. Estes Sermoens reconhece o Author por seus, mais pela materia que pela forma, que em muytos está totalmente pervertida, & adulterada: como se verá, quando sahirem tirados dos verdadeiros originaes. O de S. Pedro Nalasco he composto de duas ametades diversas, & nao diz a cabeça co os membros. No de S. Roque falta ametade: no de N.S. da Graça dous discursos. E assi nestes, como nos demais, ha muytas cousas diminuidas, muytas acrecentadas, muytas mudadas: nao fallado em infinitos outros erros, ou do texto, ou da tradução, ou da sentença, & sentido natural. Vejase, & combinese o Sermão da Sexagesima (que sahe neste Tomo) com ser este entre todos, o que se traduzio por exemplar mais correcto, & com menos deseytos.

#### Sermoens da terceyra parte estampada em Madrid anno de 1678.

Quando (em supposição da graça que pedi, & me soy concedida, de que os dous Tomos antecedentes impressos debaxo do meu. nome se recolhesse ) cuydava eu que com este exemplo se absteriao os Impressores de Madrid de proseguir, ou me perseguir co este injurioso favor; eys que apparece em Portugal outro terceyro Tomo estampado na mesma Corte com nome de Sermones del Padre Antonio Vieyra. Assi me vendem com boa tenção os fabricadores desta falsa moeda, nas apparecendo entre ella alguns papeis verdadeiros, & legitimos, que por roubados se me puderao, & deviao restituir. He bem verdade que na mesma tela dos discursos, que me perfilhao, reconheço eu alguns remendos da minha pobreza, que só para isso servem sóra da ordidura, em q forao tecidos. Deyxados porém estes reparos, & outros ( que nao he justo me queyxe de quem me honra) sayba terceyra vez o Leytor que de dezanove Sermoens, que contém este Tomo (entrando no mesmo numero hum Problema de S. Francisco Xavier ) sómente cinco são meus. De huns, & outros se poem aqui a lista para mayor clareza.

#### Sermoens totalmente alheyos.

Sermon de Ceniza. pag. 1. Sermon de los Inimigos. p. 21. Sermon de la quarta Dominga de Quaresma. p. 49. Sermon del Mandato. p. 100. Sermon de las Lagrimas de S. Pedro. p. 161. Sermon de la Venida del Espirito Santo. p. 184. Sermon de la Epifania. p. 203. Sermon de S. Thome Apostol. p. 219. Sermon de S. Francisco de Assis. p. 241. Sermon de S. Antonio de Padua, p. 256. Sermon de S. Francisco Xavier. p. 273. Sermon de una Profession en dia de S. 7oseph. p. 294.

Sermon de S. Ursula, y sus compañeras. p. 325.

Question de la fineza del amor de S. Francisco Xavier. p. 361.

#### Sermoes do Author.

Sermon del quarto miercoles de Quaresma. p. 35. Sermon del Ciego. p. 81. Sermon del Mandato. p. 119.

COLUMN TO STATE OF

Sermon del Santissimo Sacramento, p. 136. Sermon de S. Thereza de Jefu. p. 325.

Estes cinco Sermoes, & com mais razao tres delles, se puderao tambem contar entre os alheyos, pela notavel corrupção, ( que em algum se vè foy industria ) com que sahem desormados. Mas em quanto a estampa os não restitue todos a sua origem; leao le nesta o do Cego, & dos Zebedeos, que já estavao impressos quando cá apparecerao em tao desemelhante figura, & verseha a differença.



APPROVAC, AM DO MUYTO REverendo Padre Mestre Fr. João da Madre de Deos, Provincial da Provincia de Portugal da Serafica Ordem de S. Francisco, Prègador de S. Alteza, Examinador das Ordens Militares, &c.

#### Senbor.

E em algúa occasiao se achou obediencia sem merecimento, foy nesta, em que por mandado de V. Alteza vi a Primeyra Parte dos Sermoes do Padre Antonio Vieyra da Sagrada Companhia de Jesu, meritissimo Prégador de tal Principe, por Principe de todos os Prégadores; tirados das imperfeyções, com os adulteravão as mãos, por onde corrião; & reduzidos a parto legitimo de seu supremo engenho. A censura mais acertada he porlhes o Nome de seu Author por Censura; pois sem competencia de nenhua (posto que com enveja de todas) he respeytado pelo Oraculo do pulpito entres as nações do mundo, aonde a experiencia, ou a fama de seus escritos o tem levado nas azas da sua penna. Tinha eu hu grande desejo de que o Author désse principio às obras, a q anela a nossa bem fundada esperança,& promette o seu grande talento; para que por benesicio da imprensa ficasse immortal na memoria dos vindouros a gloria, que logra a admiração dos presentes; e que soubesse o mundo que nao tinha que envejar Portugal à erudição Latina, & à eloquencia Grega: & muytas vezes me repetia a mim mesmo aquelles palayras

palayras de Job no Capitulo 31. vers. 35. Desiderium meum audiat omnipotens, & librum scribat ipse, qui judicat, ut in humero meo portem illum , & circundem illum quafi coronam mibi. Ouça Deos o meu desejo, & escreva hum livro o mesmo, que julga, para que eu o traga por estimação nos hombros, & por coroa na cabeça. Deos com a inspiração, & V. Alteza com a obediencia me comprirao este desejo. Que Juiz podia escrever hum livro de Sermoes, senao o Padre Antonio Vieyra, Juiz por antonomasia do officio em a Arte, & regras da Predica, & de quem todos os Prégadores nos contentaramos com ser apprendizes. para nos podermos chamar Mestres. Só se podia duvidar em que, sendo o Juiz o escritor do livro, fosse Job o coroado com elle; & que o livro, que havia de ser gloria para quem o compoz, fosse gloria para quem o lesse: Mas quem abrir o livro achará folução à duvida, porque em cada hum dos Sermoens. que contem, verá que podendo só ser gloria de quem os escreve, são juntamente coroa de quem os lé. Não são só gloria de quem os fez, mas tambem ventura dos que os tem. Ao menos para comigo assim o julga com Job o meu assecto: Coronami mibi. Digo pois de cada hum destes Sermoes o que disse Plinio no 2. livro das suas Epistolas Ep. 3. Proæmiatur aptè, narrat apertè, pugnat acriter , colligit fortiter , ornat excelse. Começa com energia viva, que atrahe; prosegue com claridade singular, que deleyta; prova com viveza grave, que admira; recolhe com variedade eloquente, que ensina; adorna com excellencia sentenciosa, que suspende: & o que he mais difficultoso Postremò decet, delectat, afficit. Diverte como se não advertisse; ensina como se nao recreasse; deleyta como se nao reprehendesse; aproveyta como fe naó deleytasse. Naó só naó ha nelles cousa, que encontre ao ferviço Real, mas muytas para que V. Alteza continue a obediencia, com que obrigou ao Author a dar à estampa este livro, para que saya a luz com os mais trabalhos tao luzidos de seus estudos, & engenho para gloria de Deos, & honra destes Reynos. Isto sinto, isto digo; & o que não sey ttt ii dizer

dizer he o que mais sinto. Em S. Francisco de Lisboa 29. de Agosto de 1678.

Fr. João da Madre de Deos.

# LICENÇAS,

Da Religiao.

L U Luis Alvares da Companhia de Jesu, Provincial da Provincia de Portugal, por particular concessão, que para isso me soy dada de Nosso Muyto Reverendo Padre Joao Paulo Oliva, Preposito Geral, dou licença, para que se imprima este livro, Primeyra Parte dos Sermoss do Padre Antonio Vieyra da mesma Companhia, Prégador de S. Alteza. O qual soy examinado, & approvado por Pessoa doutas, & graves da mesma Companhia. E por verdade dey esta assinada com meu sinal, & sellada com o sello de meu Officio. Dada em Lisboa aos 18. de Setembro de 1677.

Luis Alvares.

#### Do Santo Officio.

Istas as informações, que se houveras, póde-se imprimir esta Primeyra Parte dos Sermões do Padre Antonio Vieyra da Companhia de Jesu: & impressos tornarás, para se conferirem com o original, & se dar licença para correrem, & sem ella nas correrás. Lisboa 15. de Julho de 1678.

Manoel de Magalkaes de Menezes. Manoel Pimentel de Soufa. Manoel de Moura Manoel. Fr Valerio de S. Raymundo.

Do

#### Do Ordinario.

Ode-se imprimir o Primeyro Tomo de Sermoes do Reverendo Padre Antonio Vieyra da Companhia de Jesu, & Prégador de S. Alteza. Lisboa 6. de Agosto de 1678.

Fr. Christovao Bispo de Martyria.

#### Do Paço.

Ode-se imprimir vistas as licenças do Santo Officio, & Ordinario: & depois de impresso tornará a esta mesa, para se conferir, & taxar, & sem isso nao correrá. Lisboa 30. de Agosto de 1678.

Marquez Presidente. Magalhaes de Menezes. Carneyro. Mousinho.

Stá conforme com seu original. Convento de N. Senhora E da Graça 15. de Setembro de 1679.

Fr. Diogo de Teyve.

Ode correr. Lisboa 15. de Setembro de 1679. F. C. B.

Axaő este livro de Sermoes do Padre Antonio Vieyra, em mil & duzentos reis. Lisboa 18. de Setembro de 1679.

Magalhaes de Menezes. Roxas. Basto. Marquez P. Rego. Lamprea.

### ERRATAS.

O primeyro numero mostra a Columna, o segundo a Regra.

38. 2. Et natum, lege, Et ortum. 58. 20. Locuti. Locuta. 70. 28. Diante de Pilatos. Diante de Cayfaz. 78. 26. De corde inforum. De corde eorum. 84. 22. Facti sumus Deo. Adde ( como lè S. Bernardo) 88. Anno de 1670. Anno de 1672.102.31. Fostes. Foste. 105.1. Resolução. Revolução. 117.19. Ha de ser. Has de ser. 125. 24. Defeyto em cinzas. Desfeyto, &c. 129.26. Morrer? Si. Morrer, si. 131.26. Humanidade? Humanidade. 158.19. Os Christão. Os Christãos. 261. 1. Das estrellas. De estrellas. 293. 31. Outra. perfeyta. Outras perfeytas. 323. 20. O exem. O exemplo. 364. 3. Benemeritos. Benemerito. 385.24. Fundas. Fundadas. 399.30 O fogoso, & abrazado. O fogoso, o abrazado, 401. 14. Et medi. ignis. De medio ignis. 413. 7. Genes. 17.11. Ecclesiastici 44.21.429. 20. Subfistestencia. Subfistencia. 443. 9. Divivido. Dividido. 454. 21. Bateo à porta. Bateo a porta. 465.14. Absolução. Absolviças. 470.26. Quod. Qua. 479.1. Ut prasit. Et prasit. 511.18. Ponet. Imponet. 519.23. Se sepultassem. Se se sepultassem. 536.2. Tocob. Jacob. 538. 7. Temeo. Timeo. 543. 17. Multitiplicais. Multiplicais. 551.5.Me me admiro. Me admiro. 557.26. Nteyreza. Interreza. 667. 20. Cacum ducat. Caco ducatum prastet. 680.4. Nao nao. Nao. 707.24. Mas materias. Nas materias. 710. 5. Memoria. Memoria. 718. 4. Obras de conservação. Obras da conservação. 728.2. Venite. Transité. 734. 11. Naaffon, Refectio. Naasson, id est, Refectio. 762.28. Alvivigaras. Alvigaras. 776.21. Ne unquam. Ne fortè. 777.1. Matth. 22. 18. Matth. 4. 7. 811. 27. Mere edores. Merecedores. 824.19. Aliquid. Quid. 833.20. Nefte Ergo. Deste Ergo. 872. 13. Irremediaueluente. Irremediavelmente, 876. 3. Sentido do chorar. Sentimento do chorar. 889. 31. Para mor. Por amor. 939.6. Violentemente. Violentamente. 950. 12. Tunquam gutt.e. Sient gutt.e. 951. 14. Ioannis 7.13. Foannis 7.44.951.14. In illum manum , &c. Super eum manus. 951. 19. Adde Joan. 8.20. 983. 25. Nella. Nelle. 983. 28. Thefoureyros. Thesouros. 1045.33. Lucio. Lucilio. 1085.14. Fostes. Foste.



## SERMOENS,

## QUE CONTEM ESTA Primeyra Parte.

| I. C Ermão da Dominica da Sexagesima.               | Columna. 1. |
|-----------------------------------------------------|-------------|
| II. O Sermão primeyro de Quarta Feyra de Cinza.     | 87.         |
| III. Sermão do Santissimo Sacramento em Santa Engra | cia. 143.   |
| IV. Sermão de N. Senhora da Luz.                    | 229.        |
| V. Sermão da terceyra Quarta Feyra da Quarefma.     | 299.        |
| VI. Sermão de Santo Ignacio.                        | 365.        |
| VII. Sermão da terceyra Dominica da Quaresma.       | 449.        |
| VIII. Sermão do SS. Sacramento no Carnaval de Roma. | . 559.      |
| IX. Sermão da quinta Quarta Feyra da Quaresma.      | 609.        |
| X. Sermão de N. Senhora de Penha de França:         | 693.        |
| XI. Sermão no Sabbado quarto da Quaresma.           | 759.        |
| XII. Sermão das Lagrymas de S. Pedro.               | 843.        |
| XIII. Sermão do Mandato.                            | 901.        |
| XIV. Scrmão da Bulla da Santa Cruzada.              | 961.        |
| KV. Sermão segundo de Quarta Feyra de Cinza.        | 1030.       |

## PRIVILEGIO REAL

U o Principe como Regente, & Governador dos Reynos, & Senhorios de Portugal, & dos Algarves. Faço saber, que o Padre Antonio Vieyra me representou por sua petição, que rinha impresso com as licenças necessarias a Primeyra Parte dos Sermoes que offerece em hum Tomo, que contem quinze ; pedindome lhe fizesse merce conceder privilegio na fórma do estylo, & visto o que allegou, hey por bem que por tempo de dez annos nenhum Livreyro, nem Impressor possa imprimir, nem vender o livro dos Sermoes referidos, nem mandallo vir de fúra do Reyno, sobpena de perdimento dos volumes, que lhe forem achados, & de cincoenta cruzados, ametade para minha Camera, & a outra para o accusador. Este Alvará se cumprirá. como nelle se contem, & valerá posto que seu effeyto haja de durar mais de hum anno, sem embargo da Orden, do Liv. 2. Tir. 40. em contrario. E pagou de novos direytos quinhentos & quarenta reis, que se carregàrao ao Thesoureyro delles Pedro Soares a fol. 63. do liv. 4. de sua receyta. Luis Godinho de Niza o sez em Lisboa a trinta de Setembro de mil seiscentos setenta & nove. Joseph Fagundes Bezerra o fez escrever.

### PRINCIPE.

### Marquez Mordomo Môr.

Alvará do Padre Antonio Vieyra, porque V. A. ka por bem de lhe conceder privilegio por tempo de dez annos, para nenhum Livreyro, ou Impressor vender, nem imprimir, ou mandar vir de fora do Reyno o Liwo de Sermões de que trata, na maneyra acima declarada. Para V. A. ver.



# SERMAM

DA

## SEXAGESIMA

Prègado na Capella Real.

Este Sermão pregou o Author no anno de 1655. vindo da Missão do Maranhão, onde achou as difficuldades, que nelle se apontão: as quaes vencidas, com novas ordens Reaes voltou logo para a mesma Missão.

#### Semen est Verbum Dei. Luc.8.

§. I.



S E quizesse Deos, que este tao illustre, & tao numeroso

auditorio sahisse hoje tao desenganado da prègaçao, como vem enganado com o Prègador! Ouçamos o Euangelho, & ouçamolo todo: que todo he do caso que me levou, & trouxe de tas longe.

Ecce exist, qui seminat, seminare. Diz Christo, que sahio o Prègador Euangelico a semear a pa-A layra lavra Divina. Bem parece este texto dos livros de

Deos. Nao só faz mencao do semear, mas faz tambem caso do sahir: Exist; porque no dia da messe haō-nos de medir a semeadura & haō-nos de contar os passos. O mundo, aos que lavrais com elle, nem vos fatisfaz o

que dispendeis, nem vos paga o que andais. Deos nao he assim. Para quem

lavra co Deos atè o sahir he semear, porque tambem das passadas colhe frutto. Entre os semea-

dores do Euangelho ha hus q sahem a semear, ha outros q semeao se sahir. Os q sahem a semear, sao os que vao prégar à India, à China, ao Japao:os

que semeao sem sahir, sao os que se contentao com prègar na patria. Todos terao sua razao, mas tudo tem sua conta. Aos

que tem a seara em casa. pagarlhes-hao a semeadura: aos que vao buscar a

seara tao longe, hao-lhes

de medir a semeadura, & hao-lhes de contar os pafsos: Ah dia do Juizo! Ah Prègadores ! Os de cà . acharvos heis com mais Paço: os de lá, com mais passos: Exist seminare.

Mas daqui mesmo vejo que notais, (& me notais ) que diz Christo que o semeador do Euangelho sahio, porèm nao diz que tornou; porque os Prègadores Euangelicos, os homens que professão prègar, & propagar a Fé. he bem que sayao; mas nao he bem que tornem. Aquelles Animaes de Ezechiel, que tiravao pelo s.Grecarro triumphal da gloria gor.ibi. de Deos, & significavaõ os Prègadores de Euangelho, que propriedades tinhao? Nec revertebantur, cum ambularent: Huma Ezech vez que hiao, nao torna-1, 12, vao. As redeas porque se governavao, era o impeto do espirito, como diz o mesmo texto; mas esse espirito tinha impulsos para os levar, nao tinha

regref-

regresso para os trazer; porque fahir para tornar melhor he nao fahir. Affi arguis com muyta razaó; & eu tambem assim o digo. Mas pergunto. E se esse semeador Euangelico, quando sahio, achasse o campo tomado : se se armassem contra elle os espinhos: se se levantassem contra elle as pedras, & se the fechassem os caminhos; que havia de fazer? Todos estes contrarios, que digo, & todas estas contradiçõens experimentou o semeador do nosso Euangelho. Começou elle a femear (diz Christo) mas com pouca ventura. Huma parte do trigo cahio entre espinhos, & affogaraono os espinhos: Aliud cecidit inter spinas, & simul exortæ spinæ suffocaverunt illud. Outra parte cahio sobre pedras, & seccouse nas pedras por falta de humidade: Aliud cecidit super petram, & natum aruit, quia non babebat bumorem. Outra par-

te cahio no caminho, & pizaraono os homens, & comeraono as Aves: Aliud cecidit secus viam , & conculcatum eft , & volucres cali comenerunt illud. Ora vede, como todas as creaturas do mundo se armàrao contra esta sementeyra. Todas as creaturas, quantas ha no mundo, se reduzem a quatro generos: creaturas racionaes, como os homens: creaturas fensitivas, como os animaes: creaturas vegetativas, como as plantas: creaturas insensiveis. como as pedras : & nao ha mais. Faltou alguma destas, que se nao armasse contra o semeador? Nenhuma. A natureza insensivel o perseguio nas pedras : a vegetativa nos efpinhos: a sensitiva, nas aves: a racional nos homens. E notay a desgraça do trigo, que onde só podia esperar razao, achou mayor aggravo. As pedras seccaraono, os espinhos affogàraono, as Aij aves

aves comeraono, & os homens pizaraono: Conculcatum est. Ab hominibus(diz a Glossa.) Quando Christo mandou pregar os Apostolos pelo mun-Marc. do, disselhes desta maney-

16.15. ra : Euntes in mundum universum, pradicate omni creature. Ide, & prègay a toda a creatura. Como affi, Senhor? Os animaes nao sao creaturas? As arvores nao sao creaturas? As pedras não fão creaturas? Pois hao os Apostolos de prègar às pedras? Hao de prègar aos troncos? Hao de prègar aos animaes?Si: diz S. Gre-S. Gre- gorio depois de S. Agostinho. Porque como os S. Au. Apostolos hiao prègar a todas as naçoens do mundo, muytas dellas barbaras, & incultas, haviao de achar os homens degenerados em todas as especies de creaturas: haviao de achar homens homens; haviao de achar homens brutos, haviao de achar homens troncos, haviao de

gor.

guft.

achar homens pedras. E quando os pregadores Euangelicos vao pregar a toda a creatura, que se armem contra elles todas as creaturas? Grande def-

graça!

Mas ainda a do semeador do nosso Euangelho nao foy a mayor. A mayor he a que se tem experimentado na feara aonde eu fuy, & para onde venho. Tudo o que aqui padeceo o trigo, padecerao là os semeadores. Se bem advertirdes, houve aqui trigo mirrado, trigo affogado, trigo comido, & trigo pizado. Trigo mirrado: Natum aruit, quia non habebat humorem: trigo affogado : Exortæ: Spinæ Suffocaverunt illud: trigo comido : Volucres cali comederunt illud : trigo pizado : Conculcutum est. Tudo isto padecèrao os semeadores Euangelicos da Missão do Maranhao, de doze annos a esta parte. Houve Missionarios affogados; porque hus

Se.

se affogàrao na bocca do grande Rio das: Amazonas: houve Missionarios comidos; porque a outros comerao os barbaros na Ilha dos Aroans : houve Missionarios mirrados, porque taes tornàrao os da jornada dos Tocantins, mirrados da fome, & da doença: onde. tal houve, que andando vinte, & dous dias perdido nas brenhas; mattou sómente a sede com o orvalho, que lambia das fo-Ihas. Vede, se lhe quadra bem o Natum aruit, quià non habebat bumorem? E que sobre mirrados, sobre affogados, sobre comidos, ainda se vejao pizados , & perseguidos dos homens: Conculcatum eft? Não mer queyxo, nem o digo, Senhor, pelos femeadores: só pela seara o digo, só pela seara o sinto. Para os semeadores isto sao glorias: mirrados si, mas por amor de vòs mirrados : affogados si . mas por amor de vòs af-

fogados: comidos si, mas por amor de vòs comidos pizados,& perseguidos si, mas por amor de vòs perseguidos, & pizados.

Agora torna a minha pergunta. L' que faria neste caso, ou que devia fazer o semeador Euangelico vendo tao mal logrados feus primeyros trabalhos? Deyxaria a lavoura? Defiftiria da sementevra? Ficarsehia ocioso no campo, só porque tinha là ido? Parece que nao; mas se tornasse muyto depressa a casa a buscar alguns inftrumentos, com que alimpar a terra das pedras, & dos espinhos .: seria isto desistir ? Seria isto tornar atraz? Nao por certo. No mesmo texto de Ezechiel, com a arguistes, temos a prova. Jà vimos, como dizia o texto, que aquelles Animaes da carroça de Deos. quando hiao, nao torna-

vao: Nec revertebantur, Ezech.
cum ambularent. Lede 1.12.

A iij agora.

agora dous versos mais abayxo, & vereis que diz o mesmo texto, que aquelles Animaes tornavao à semelhança de hum rayo,

Ezech. ou corisco : Ibant . & re-1. 14. vertebantur in similitudi-

nem fulguris coruscantis. Pois se os Animaes hiao. & tornavao à semelhança de hum rayo, como diz o texto que quando hiao, nao tornavao? Porque quem vay, & volta como hum rayo, nao torna. Ir,& voltar como rayo, nao he tornar, he ir por diante. Assim o fez o semeador do nosso Euangelho. Nao o desanimou, nem a primeyra, nem a segunda; nem a terceyra perda:continuou por diante no lemear, & foy com tanta felicidade, que nesta quarta, & ultima parte do trigo se restaurarao com ventagem as perdas do demais: nasceo, cresceo, espigou, amadureceo, co-Theose, mediose, achouse que por hum grao multiplicara cento: Et fecit fructum centuplum.

Oh que grandes esperanças me dà esta sementeyra! Oh que grande exemplo me dà este semeador! Dame grandes esperaças a sementeyra; porque aindaque se perdèrao os primeyros trabalhos, lograrsehao os ultimos: dame grande exemplo o femeador; porque depois de perder a primeyra, a fegunda, & a terceyra parte do trigo, aproveytou 2 quarta, & ultima, & colheo della muyto frutto. Tà q se perdèrao as tres partes da vida, jà que hua parte da idade a levarao os espinhos, jà que outra parte a levàrao as pedras; jà que outra parte a levàrao os caminhos; & tantos caminhos; esta quara ta, & ultima parte; este ultimo quartel da vida, porque se perderá tambem? porque nao dará frutto ? porque nao terao tambem os annos o que tem o anno? O anno tem tempo para as flores, & tem-

13 po para os fruttos. Porque nao terá tambem o seu outono a vida? As flores humas cahé, outras seccao, outras murchao, outras leva o vento in aquellas poucas, que se pegao ao tronco, & se convertem em frutto, só essas são as venturosas, só essas são as discretas, so essas são as que durao, só essas são as que approveytao, só essas são as que sustentão o mundo. Será bem que o mundo morra à fome? Será bem que os ultimos dias le passem em flores? Nao será bem, nem Deos quer que seja, nem ha de fer. Eys aqui porque eudizia ao principio, que vindes enganados com o Prègador. Mas para que possais ir desenganados com o Sermao, tratarey nelle huma materia de grade pezo, & importancia. Servirá como de prologo aos Sermoens, que vos hey de pregar , & aos mais que ouvirdes esta Quarefma.

S. II.

Semen est Verbum Dei.

O trigo, que semeou o Prègador Euangelico, diz Christo, que he a palavra de Deos. Os espinhos, as pedras, o caminho, & a terra boa, em que o trigo cahio, são os diversos coraçoens dos homens. Os espinhos são os coraçõens embaraçados com cuydados, com riquezas, com delicias: & nestes affogafe a palavra de Deos. As pedras sao os coraçõens duros, & obstinados; & nestes seccase a palavra de Deos, & se nasce, nao cria raizes. Os caminhos fao os coraçõens inquietos, & perturbados com a passagem, & tropel das cousas do mundo, humas que vao. outras que vem , outras que atravessão , & todas paffao; & neftes he pizada a palavra de Deos, porque ou a desattendem, ou a desprezao. Finalmente

a terra

a terra boa são os coragoens bons, ou os homens
de bom coração; & nestes prende, & fruttifica a
palavra Divina com tanta
fecundidade, & abundancia, que se colhe cento
por hum: Et frustum secit

centuplum.

Este grande fruttificar da palavra de Deos, he o em que reparo hoje : & he huma duvida, ou admiração, que me traz suspenso, & confuso depois que subo ao pulpito. Se a palavra de Deos he tam efficaz, & tam poderosa; como vemos tam pouco frutto da palavra de Deos? Diz Christo, que a palavra de Deos fruttifica cento por hum: & jà eu me cotentàra, com que fruttificasse hum por cento. Se com cada cem Sermoens se convertera, & emendàra hum homem, jà o mundo fora santo. Este argumento de Fé, fundado na authoridade de Christo. se aperta ainda mais na experiencia, comparando os tempos passados com os presentes. Lede as Historias Ecclesiasticas, & achallashevs todas cheas de admiraveis effeytos da prègação da palavra de Deos. Tantos peccadores convertidos. tanta mudança de vida. tanta reformação de costumes: os grandes desprezando as riquezas, & vaidades do mundo: os Reys renunciando os Cetros, & as Coroas: as mocidades, & as gentilezas mettendose pelos desertos, & pelas covas; & hoje? Nada disto. Nunca na Igreja de Deos houve tantas pregaçõens, nem tantos pregadores como hoje. Pois se tanto se semèa a palavra de Deos, como he tam pouco o frutto? Nao ha hum homem, que em hum Sermao entre em si . & se resolva : nao ha hum moço, que se arrependa: nao ha hum velho, que se desengane: que he isto? Assim como Deos nao he hoje menos OmOmnipotente; assim a fua palavra nao he hoje menos poderosa, do que dantes era. Pois se a palalavra de Deos he tao poderosa, se a palavra de Deos tem hoje tantos prègadores; porque nao vemos hoje nenhum frutto da palavra de Deos? Esta tao grande - & tao importante duvida será a materia do Sermao. Quero comecar prégandome a mi. A mi será, & tambem a vòs: a mi, para aprender a prègar : a vòs, para que aprendais a ouvir.

## S. III.

Fazer pouco frutto a palavra de Deos no mundo, pòde proceder de hum de tres principios: ou da parte do prègador, ou da parte do Deos. Para huma alma se converter por meyo de hum Sermao, ha de haver tres concursos: ha de concorrer o prègador com a doutri-

na, persuadindo: ha de concorrer o ouvinte com o entendimento, percebendo: ha de concorrer Deos com a graça, allumiando. Para hum homem se ver a si mesmo, sao ne tres cousas : ceffarias olhos, espelho, & luz. Se tem espelho, & he cego; nao se pode ver por falta de olhos : se tem espelho : & olhos, & he de noyte: nao se pòde ver por falta de luz. Logo ha mister luz, ha mister espelho, & ha mister olhos. Que cousa he a conversaó de húa alma, senao entrar hum homem dentro em si, & verse a si mesmo? Para esta vista são necessarios olhos, he necessario luz, &z he necessario espelho. O prègador concorre com o espelho, que he a doutrina: Deos concorre com a luz, que he a graça: o homem concorre com os olhos, que he o conhecimento. Ora supposto que a conversaó das almas por meyo da prègação depende pende destes tres concursos: de Deos, do Prègador, & do ouvinte; por qual delles havemos de entender que salta? Por parte do ouvinte, ou por parte do prègador, ou por

parte de Deos?

Primeyraméte por parte de Deos nao falta, nem pòde faltar. Esta proposição he de Fé, diffinida no Concilio Tridentino . & no nosso Euangelho a temos. Do trigo, que deytou à terra o semeador, huma parte se logrou, & tres se perdérao. E porq se perdérao estas tres ? A primeyra perdeose. porque a affogàrao os espinhos: a segunda, porq a seccarao as pedras : a terceyra, porq a pizàrao os homens, & a comerao as aves. Isto he o que diz Christo; mas notay o que nao diz. Nao diz, que parte alguma daquelle triga se perdesse por causa do Sol, ou da chuva. A causa, porque ordinariamente se perdem as se-

menteyras, he pela desigualdade, & pela intemperança dos tempos : ou porque falta, ou sobeja a chuva, ou porque falta, ou sobeja o Sol. Pois porque nao introduz Christo na Parabola do Euangelho algum trigo, que se perdesse por causa do Sol, ou da chuva? Porque o Sol, & a chuva sao as influencias da parte do Ceo, & deyxar de fruttisicar a semente da palavra de Deos, nunca he por falta do Ceo, sempre he por culpa nossa. Deyxará de fruttificar a sementeyra ou pelo embaraço dos espinhos, ou pela dureza das pedras, ou pelos descaminhos dos caminhos; mas por falta das influencias do Ceo, isso nunca he, nem póde ser. Sempre Deos está prompto de lua parte, com o Sol para aquentar, & com a chuva para regar: com o Sol para allumiar, & com a chuva para amollecer, se os nossos coraçõens quizeMatth rem: Qui solem suum oriri
. 45. facit super bonos, & malos, & pluet super justos,
& injustos. Se Deos dà o
seu Sol, & a sua chuva aos
bons, & aos màos: aos
màos, que se quizerem tazer bons, como a negarà?
Este ponto he tam claro,
que nao ha para q nos determos em mais prova.

Jai. 5. Quid debui facere vinea
mea, & non seci? Disse o
mesmo Deos por Isaias.

Sendo pois certo que a palayra Divina nao deyxa de fruttificar por parte de Deos; seguese, que ou he por falta do pregador, ou por falta dos ouvintes. Por qual será? Os prègadores deytaő a culpa aos ouvintes; mas nao he affim. Se fora por parte dos ouvintes, nao fizera a palavra de Deos muyto grande frutto, mas nao fazer nenhum frutto, & nenhum effeyto, nao he por parte dos ouvintes. Provo. Os ouvintes, ou sao màos, ou sao bons: fe sao bons, faz nelles

grande frutto a palavra de Deos :: sao maos, ainda q nao faça nelles frutto, faz effeyto. No Euangelho o temos. O trigo, que cahio nos espinhos, nasceo, mas affogáraono: Simul exortæ spinæ suffocaverunt illud. O trigo, que cahio nas pedras, nasceo tambem; mas seccouse: Et natum aruit. O trigo, que cahio na terra boa, nasceo, & fruttificou com grande multiplicação: Et natum fecit fructum centuplum. De maneyra, que o trigo, que cahio na boa terra, nasceo, & fruttificou: o trigo, que cahio na mà terra, nao fruttificou, mas nasceo; porque a palavra de Deos he tao fecunda, que nos bons faz muyto frutto; & he tao efficaz, d nos mãos, aindaque não faça frutto, faz effeyto: lançada nos espinhos nao fruttificou, mas nasceo até nos espinhos: lançada nas pedras, nao fruttificou, mas nasceo até nas pedras Os peores ouvintes, que Bij

ha na Igreja de Deos fao as pedras, & os espinhos. E porque ? Os espinhos por agudos, as pedras por duras. Ouvintes de entendimentos agudos, & ouvintes de vontades endurecidas, lao os peores que ha. Os ouvintes de entendimentos agudos são máos ouvintes , porque vem fó a ouvir sutilezas, a esperar galantarias, a avaliar pensamentos, & às vezes tambem a picar a quem os nao pica: Aliud cecidit inter spinas: O trigo nao picou os espinhos, antes os espinhos o picarao a elle: 0melmo luccede cà. Cuv dais que o Sermao vos picou a vós, & nao he afsim; vós sois o que picais o Sermao. Por isto sao màos ouvintes os de entendimentos agudos. Mas os de vontades endurecidas ainda fao peores : porque hum entendimento agudo podese ferir pelos mesmos fios, & vencerse huma agudeza com

outra mayor; mas contra vontades endurecidas nenhuma cousa approveyta a agudeza, antes damna mais, porque quanto as fettas sao mais agudas. tanto mais facilmente se despontao na pedra. Oh Deos nos livre de vontades endurecidas, que ainda sao peores que as pedras. A vara de Moysés abrandou as pedras, & naé pode abrandar huma vontade endurecida: Percutiens virga his silicem . Exod. & egressæ sunt aque lar-7.13. gissimæ. Induratum est cor Num. Pharaonis, E com os ouvintes de entendimentos agudos, & os ouvintes de vontades endurecidas serem os mais rebeldes; he tanta a força da Divina palavra, que a pezar da agudeza nace nos espinhos, & a pezar da dureza nace nas pedras. Puderamos arguir ao lavrador do Euangelho, de nao cortar os espinhos, & de nao arrancar as pedras antes de semear, mas de industria

25 industria deyxou no campo as pedras, & os espinhos, para que se visse a força do que semeava. He tanta a força da Divina palavra, que sem cortar, nem despontar espinhos, nace entre espinhos. He tanta a força da Divina palavra, que sem arrancar, nem abrandar pedras, nace nas pedras. Coraçoens embaraçados como espinhos, coraçoens seccos, & duros como pedras, ouvi a palavra de Deos, & tende confiança: tomay exemplo nessas mesmas pedras, & nesses espinhos. Esses espinhos, latth. & essas pedras agora re-7.51, fiftem ao semeador do pe- Ceo; mas virá tempo, em que essas mesmas pedras o acclamem, & esses mesnt.ibi. mos espinhos o coroem. Co. Quando o femeador do nam Ceo deyxou o campo, sa-Spipo- hindo deste mundo, as peerit dras se quebrárao para lhe fazerem acclamações, & os espinhos se tecerao put. para lhe fazerem coroa. E

æ

Jæ

per

us.

se a palavra de Deos até dos espinhos, & das pedras triumpha: se a palavra de Deos até nas pedras, até nos espinhos nace; nao triumphar dos alvedrios hoje a palavra de Deos, nem nacer nos coraçoens, nao he por culpa, nem por indisposição dos ouvintes.

Suppostas estas duas demonstraçoens: supposto que o frutto, & effeyto da palavra de Deos, não fica, nem por parte de Deos, nem por parte dos ouvintes; seguese por consequencia clara, que fica por parte do prègador. E assim he. Sabeis Christãos porque nao faz frutto a. palavra de Deos? Por culpa dos prègadores. Sabeis prègadores, porque nao faz frutto a palavra de Deos? Por culpa nosſa.

#### S. IV.

Mas como em hum prègador ha tantas calida-Biii

lidades, & em huma prègação tantas leys, & os prègadores pòdem ser culpados em todas; em qual confistirá esta culpa? No prègador pòdemse confiderar cinco circunstancias: a Pessoa, a Ciencia, a Materia, o Estylo, a Voz. A pessoa que he: aciencia que tem : a materia que tratta: o estylo que legue:a voz com que falla. Todas estas circunstancias temos no Euangelho, Vamolas examinando huma por huma, & buscando esta causa.

Será por ventuta o naó fazer frutto hoje a palavra de Deos, pela circunstancia da pessoa? Será, porá antigamente os prègadores eraó Santos, eraó Varoens Apostolicos, & exemplares, & hoje os prègadores saó eu, & outros como eu? Boa razaó he esta. A definiçaó do prègador he a vida, & o exemplo. Por isso Christo no Euangelho naó o comparou ao semeador,

senao ao que semea. Reparay. Não diz Christo: Sahio a semear o semeador, senao, sahio a semear o que semèa : Ecce exijt . qui seminat, seminare. Entre o semeador, & o que semèa ha muyta differenca: Húa cousa he o soldado, & outra cousa o que peleja: huma cousa he ogovernador, & outra o que governa. Da mesma maneyra, huma cousa he o semeador, & outra o que semèa: huma cousa he o prégador, & outra o que préga. O semeador, & o prègador he nome; o que semea, & o que prèga he acção, & as acçoens fao as que dao o ser ao prègador. Ter nome de prègador, ou ser prègador de nome, nao importa nada: as acçoens, a vida, o exemplo, as obras, sao as que convertem o mundo. O melhor conceyto, que o prègador leva ao pulpito, qual cuydais que he?' He o conceyto, que de sua vidatem osouvintes. Antiga-

tigamente convertiale o mundo; hoje porque se naő converte ninguem ? Porque hoje prégaole palavras, & pensamentos: antigamente prègavable palavras, & obras. Palavras sem obras, sao tiro sem bala; atroao, mas nao ferem. A funda de David Reg. derrubou ao Gigante; mas não o derrubou com o estalo, senao com a pedra: Infixus est lapis in Reg fronte ejus. As vozes da . 23 arpa de David lançavao fóra os Demonios do corpo de Saul; mas nao erao vozes pronunciadas com a bocca, erao vozes formadas com a mao : David tolebat citharam , & percutiebat manu sua. Por isso Christo comparou o prègador ao semeador. O prègar, que he fallar, fazle com a bocca: o prégar que he semear, fazse com a mao. Para fallar ao vento, bastao palavras: para fallar-ao coração, fao necessarias obras : Diz o

Euangelho, que a palavra de Deos fruttificou cento por hum. Que quer isto dizer? Quer dizer, que de huma palavra nascerao cem palavras? Nao. Quer dizer, que de poucas palavras nascerao muytas obras. Pois palavras, que fruttificao obras, vede, fe pòdem ser só palavras? Quiz Deos converter o mundo, & que fez? Mandou ao mundo feu Filho fevto homem. Notav. O Filho de Deos em quanto Deos, he palavra de Deos, nao he obra de Deos: Genitum, non factu. Filho de Deos em quanto Deos, & homem, he palavra de Deos, & obra de Deos juntamente : Verbum carò factum Joan. est. De maneyra que até 1. 14. de sua palavra desacompanhada de obras, não fiou Deos a conversaó dos homens. Na uniao da palavra de Deos com a mayor obra de Deos consiflio a efficacia da salvação do mundo. Verbo Divi-

no,

3. 2.

dos: Fides ex auditu; & o Rom. que entra pelos ouvidos 10. 11 cre-se : o que entra pelos olhos, necessita. Virao os ouvintes em nòs, o que nos ouvem a nòs; & o abalo, & os effeytos do Sermao seriao muyto ou-

tros. Vay hum prègador prègando a Payxao, chega ao Pretorio de Pilatos. conta como a Christo o fizerao Rey de zombaria; diz que tomàrao huma purpura, & lha puzerao aos hombros: ouve aquillo o auditorio muyto attento. Diz que tecèrao huma coroa de espinhos, & que lha pregàrao na cabeça: ouvem todos com a mefma attenção. Diz mais que lhe atàrao as mãos,& lhe metterao nella huma canna por cetro: continúa o mesmo silencio, & a melma suspensas nos ouvintes. Correfe neste passo huma cortina, apparece a imagem do Ecce homo: eys todos prostrados por terra, eys todos a bater

no he palavra Divina; mas importa pouco que as nossas palavras sejao Divinas, se forem desacompanhadas de obras. A razaó disto he; porque as palavras ouvemse, as obras vemse: as palavras entrao pelos ouvidos, as obras entrao pelos olhos: & a nossa alma rendese muyto mais pelos olhos, que pelos ouvidos. No Ceo ninguem ha, que nao ame a Deos, nem possa devxar de o amar. Na terra ha tao poucos que o amem, todos o offendem. Deos nao he o mesmo, & tao digno de ser amado no Ceo, como na terra? Pois como no Ceo obriga, & necessita a todos ao amarem, & na terra naó? A razaó he; porque Deos no Ceo he Deos visto; Deos na terra he Deos ouvido. No Ceo entra o conhecimento de Deos à alma pelos olhos: Vide-1. Joan bimus eum sicuti est: na terra entralhe o conhecimé-

to de Deos pelos ouvi-

bater nos peytos, eys as lagrymas, eys os gritos, eys os alaridos, eys as bofetadas : que he isto? Que appareceo de novo nesta Igreja? Tudo o que descubrio aquella cortina, tinha já ditto o pregador. Tá tinha ditto daquella purpura, já tinha ditto daquella coroa, & daquelles espinhos, já tinha ditto daquelle cetro, & daquella canna. Pois se isto entao nao fez abalo nenhum; como faz agora tanto? Porque entao era Ecce homo ouvido . & agora he Ecce homo visto: a relação do pregador entrava pelos ouvidos: a representação daquella figura entra pelos olhos. Sabem Padres prègadores porque fazem pouco abalo os nossos Sermoens? Porque nao prègamos aos olhos; prègamos só aos ouvidos. Porque convertia o Baptista tantos peccadores? Porque affi como as suas palavras pregavao aos ouvi-

dos, o seu exemplo prègava aos olhos. As palavras do Baptista prègavao penitencia : Agite Matth. panitentiam: Homens fa: 3, 2. zey penitencia, & o exemplo clamava: Ecce homo : eys aqui está o homé que he o retratto da penitencia, & da aspereza. As palavras do Baptista prègavao jejum, & reprehendiao os regalos, & demasias da gula, & o exemplo clamava: Ecce homo: eys aqui está o home que se sustenta de gafanhotos, & mel sylvestre. As palayras do Baptista pregavao compolição, & modestia, & condemnavao a soberba, & a vaidade das galas; & o exemplo clamava: Ecce homo: eys aqui está o homem vestido de pelles de camelo, com as cordas, & cilicio à raiz da carne. As palavras do Baptista prègavao despegos, & retiros do mundo, & fugir das occasioens, & dos homens, & o exemplo clamaya:

O pa-

lofa.

maya: Ecce homo : eys aqui o homem, que devxou as Cortes . & as Cidades, & vive num deferto, & núa cova. Se os ouvintes ouvem huma cousa. & vem outra; como se hao de converter? Jacob 30. 30. punha as varas mancha-Faction das diante das ovelhas. que est quando concebiao & daut oves qui procedia, que os corintue- deyros naciao mancharentur dos. Se quando os ouvinvirgas tes percebem os nossos rerent conceytos, tem diante dos macu- olhos as nossas manchas: como hao de conceber virtudes? Se a minha vida he apologia contra a

> . Muyto boa, & muyto forte razao era esta de nao fazer frutto a palavra de Deos; mas tem contra fi o exemplo, & experiencia de Jonas. Jonas fu-

minha doutrina: se as

minhas palavras vao já

refutadas nas minhas or

bras: se hua cousa he o se-

meador, & outra o que

seméa; como se ha de fa-

zer frutto?

gitivo de Deos, desobe Jona diéte, contumaz, & ainda 1. 2. 3. depois de engulido, & 4. vomitado, iracundo, impaciente, pouco charitativo, pouco misericordioso, & mais zeloso, & amigo da propria estimaçao, que da honra de Deos. & salvação das almas, desejoso de ver sovertida a Ninive, & de a ver soverter com seus olhos . havendo nella tantos mil innocentes: com tudo este mesmo homem com hum Sermao converteo o mayor Rey, a mayor Corte, & o mayor Reyno. do mundo . & nao de ho: mens fieis, senao de gentios idolatras. Outra he logo a causa, que buscamos. Qual sera? Could block all the

# . . . V.

Será por ventura o estylo, que se hoje usa nos pulpitos? Hum estylo tao empeçado, hum estylo tao difficultofo, hum effylo tão affectado, hum estylo

taō:

3.7 taó encontrado a toda a arte, & a toda a natureza? Boa razao he tambem esta. O estylo ha de ser muyto facil, & muyto natural. Por isso Christo comparou o prègar ao semear : Exijt, qui seminat, seminare. Comparou Christo o prègar ao semear, porque o semear he huma arte que tem mais de natureza. que de arte. Nas outras. artes tudo he arte: na Musica tudo se faz por compasso: na Architectura tudo se faz por regra: na Arithmetica tudo se faz por conta: na Geometria tudo se faz por medida. O semear não he assi. He hua arte sem arte: cava onde cahir. Vede como semeava o nosso lavrador do Euangelho. Cahio o trigo nos espinhos; & nacia: Aliud cecidit inter spinas, & simul exorta spina. Cahia o trigo nas pedras, & nacia: Aliud cecidit super petram, & natum. Cahia trigo! na terra boa, & nacia: 

Aliud cecidit in terrami bonam, & ortum. Hia of trigo cahindo, & hia nacendo.

Assi ha de ser o prègar. Hao de cahir as cousas, & hao de nacer: tao naturaes, que vao cahindo, tao proprias, que venhao nacendo. Que differente he o estylo violento, & tyrannico, que hoje se usa? Ver vir os triftes Passos da Escrittura, como quemvem ao martyrio: huns vem acarretados, outros. vem arrastados, outros vem estirados, outros vem torcidos, outros vem defpedaçados, só atados nao vem. Ha tal tyrannia? Entao no meyo disto: Que bem levantado está aquillo! Nao está a causa no levantar : está no cahir : Cecidit. Notay huma. allegoria propria da nossa lingua. O trigo do semeador, ainda que cahio quatro vezes, só de tres naceo: para o Sermao vir nacendo?, havide ter tres modos de cahir. Hade ca-

Cij

hir

hir com queda, ha de cahir com cadencia, ha de cahir com caso. A quèda he para as cousas, a cadencia para as palavras, o caso para a disposição. A queda he para as cousas: porque hao de vir bem trazidas, & em seu lugar; hao de ter quèda: a cadencia he para as palavras; porque nao hao de ser escabrosas, nem dissonantes; hao de ter cadencia: o caso he para a disposiçao; porque ha de ser tao natural, & tao desaffectada, que pareça cafo, & nao estudo. Gecidit, cecidit, secidit.

do mais antigo Prègador, que houve no mundo. E qual foy elle? O mais antigo Prègador, que houve no mundo, foy o Pf.18. Ceo. Celi enarrant gloriam y. 1. Dei , & opera manuum ejus annuntiat firmamentum; diz David. Supposto

que o Ceo he prègador,

là que fallo contra os

estylos modernos, quero allegar por mim o estylo

deve de ter sermoens, & deve de ter palavras. Simtem, diz o mesmo David. tem palavras, & tem sermoens, & mais muyto bem ouvidos : Non sunt loque- Pf. 18. la neque sermones , quo v. 4. rum non audiantur voces eorum. E quaes sao estes fermoens, & estas palavras do Ceo? As palavras fao as eftrellas: os fermoés saő a composição, a ordem, a harmonia, & o curso dellas. Vede, como diz o estylo de prègar do Ceo, com o estylo, que Christo ensinou na terra? Hum, & outro he semear: a terra semeada de trigo: o Ceo semeado de estrellas. O prègar ha de ser como quem seméa, & não como quem ladrilha, ou azuleja. Ordenado, mas Judic. como as estrellas : Stella 5. V. manentes in ordine suo. 20. Todas as estrellas estas por sua ordem; mas he ordem que faz influencia; nao he ordem que faça lavor. Nao fez Deos o Ceo em xadrez de eltrellas :

41 trellas, como os pregadores fazem o sermao em xadrez de palayras. Se, de húa parte está branco, de outra ha de estar negro : se de húa parte está dia, da outra ha de estar noyte: se de hua parte dizem luz, da outra hao de dizer sombra : se de huma parte dizem, deceo, da outra hao dedizer, subio. Bastaque nao havemos de ver num sermao duas palavras em paz? Todas hao de estar sempre em fronteyra com o seu contrario? Aprendamos do Ceo o estylo da disposiçao, & tambem o das palavras. Como hao de ser as palavras? Como as eftrellas. As estrellas são muyto distintas . & muyto claras. Assi ha de ser o estylo da prègação, muyto diffinto, & muyto claro. E nem por isso temais que pareça o estylo bayxo: as eftrellas fao muyto distintas, & muyto claras, & altissimas.O estylo pòde ser muyto claro, &

muyto alto: tao claro, que o entendao os que nao fabem; & tao alto, que tenhao muyto que entender nelle os que sabem.O ruftico acha documentos nas estrellas para a sua lavoura, & o mareante para a sua navegação, & o mathematico para asfuas observaçõens, & para os seus juizos. De maneyra, que o rustico, & o mareante, que nao sabem ler, nem escrever, entendem as estrellas, &o mathematico, que tem lido quantos escrevérao, nao alcança a entender quanto nellas ha. Tal pòde ser o sermao : estrellas , que todos as vem, & muytopoucos as medem.

Si Padre: porèm esse estylo de pregar, nao he prègar culto. Mas sosse! Este desventurado estylo, que hoje se usa, os que o querem honrar, chamaolhe culto; os que o condemnao, chamaolhe escuro; mas ainda lhe fazem muyta honra. O esty-

Ciij

44

lo culto nao he escuro, he negro, & negro boçal, & muyto cerrado. He possivel que somos Portuguezes, & havemos de ouvir hum prégador em Portuguez, & nao havemos de entender oque diz? Assi como ha Lexicon para o Grego; & Calepino para o Latim, assi he necessario haver hum vocabulario do pulpito. Eu ao menos o tomàra para os nomes proprios; porque os cultos tem desbaptizados os Santos, & cada Author que allegao he hum enigma. Assim o disse o Cetro penitente: assi o disse o Euangelista Apelles: assim o disse a Aguia de Africa: o Favo de Claraval; a Purpura de Belem: a Bocca de ouro. Ha tal modo de allegar! O Cetro penitente dizem que he David, como se todos os Cetros nao forao penitencia. O Euangelista Apelles, que he S. Lucas: O Favo de Claraval, S. Bernardo: a Aguia de Afri-

ca, Santo Agostinho: a Purpura de Belem, S. Jeronymo: a Bocca de ouro, S. Chrysostomo. E quem quitaria ao outro, cuydar que a Purpura de Belem he Herodes : que a Aguia de Africa he Cipiao : & que a Bocca de ouro he Midas? Se houvesse hum avogado, que allegasse assi a Bartholo, & Baldo, havieis de fiar delle o vosso pleyto? Se houvesse hum homem, que assi fallasse na conversaçao, nao o havieis de ter por necio? Pois o que na conversação seria necedade; como ha de ser discrição no pulpito?

Boa me parecia tame bem esta razaó; mas como os cultos pelo polido; & estudado, se defendem como o grande Nazianzeno, com Ambrosio, com Chrysologo, com Leao; & pelo escuro, & duro co Clemente Alexandrino, com Tertulliano, com Basilio de Seleucia, com Zeno Veronense, & ou-

tros; nao podemos negara reverencia a tamanhos. Authores: posto que desejaramos nos que se prezao de beber destes rios, a sua profundidade. Qual será logo a causa de nossa que yxa?

## S. VI.

Será pela materia, ou materias, que tomas os prègadores? Usase hoje o modo, que chamao de apostillar o Euangelho. em que tomao muytas materias, levantao muytos assumptos : & quem levanta muyta caça . & nao fegue nenhua, nao he muyto que se recolha com as maos vazias. Boa razao he tambem esta. O Sermao ha de ter hum só asfumpto, & huma) f6 materia. Por isso Christo disse, que o lavrador do Euangelho, nao semeara muytos generos de fementes, fenao huma fó: Exijt, qui feminat , seminare semien. Semeou huma semente só,

6 62

& nao muytas; porque o Sermao ha de ter huma só materia, & nao muvtas materias. Se o lavrador semeàra primeyro trigo; & sobre o trigo semeàra centeyo, & fobre o centeyo semeara milho grosso, & miudo, & sobre o mi-Iho semeara cevada, que havia de nacer? Húa matta brava, huma confusao verde. Eys agui o q acontece aos Sermoens deste genero. Como semeas tanta variedade, nao podem colher cousa certa. Quem semèa misturas mal pode colher trigo. Se huma não fizeffe hum bordo para o Norte a outro para o Sul, outro para Le ste, outro para Oeste, como poderia fazer viage ? Por isso nos pulpitos se trabalha tanto, & se navega tao pouco. Hu affumpto vay para hum vento: outro allumpto vay para outro vento; que se ha de colher, senao vento? O Baptista convertia muy. tos em Judea; mas quan-

Matth tas materias tomava? Huma só materia: Parate 3. 3. viam Domini: a Preparação para o Reyno de Christo. Jonas converteo os Ninivitas; mas quantos assumptos tomou? Hū só assumpto: Adbuc quadraginta dies , & Ninive subvertetur : a Subversao da Cidade. De maneyra; que Jonas em quarenta dias pregou hum số assumpto; & nós queremos pregar quarenta afsumptos em huma hora? Por isso não pregamos nenhum. O sermao ha de ser de huma só cor, ha de ter hum 16 objecto, hum só assumpto, huma só ma-

teria.

Ha de tomar o prègador hua só materia; ha de definilla; para que se conheça: ha de dividilla; para que se distinga: ha de provalla com a Escritura: ha de declaralla co a razaó: ha de confirmalla com o exemplo: ha de amplificalla com as caufas, com os effeytos, com as circunstancias, com as conveniencias, que se hao de seguir; com os inconvenientes, que se devem evitar: ha de responder às duvidas, ha de satisfazer às difficuldades: ha de impugnar, & refutar com toda a força da eloquencia os argumentos contrarios: & depois disto ha de colher , ha de apertar, ha de concluir. ha de persuadir, ha de acabar. Isto he sermao, isto he prègar; & o que na6 he ifto, he fallar de mais alto. Nao nego, nem quero dizer, que o sermao nao haja de ter variedado de discursos ; mas esses hao de nacer todos da mesma materia, & continuar, & acabar nella. Quereis ver tudo isto com os olhos? Ora vede. Huma arvore tem raizes, tem troncos, tem ramos, tem folhas, tem varas, tem flores.tem fruttos. Assi ha de ser o sermao: ha de ter raizes fortes, & solidas, porque ha de ser fundado

1.04

no Euangelho: ha de ter hum tronco: porque ha de ter hum só assumpto,& trattar huma só materia: Deste tronco hao de nacer diversos ramos; que são diversos discursos. mas nacidos da melma materia, & continuados nella : Estes ramos nao hao de ser seccos, senao cubertos de folhas; porque os discursos hao de ser vestidos, & ornados de palavras : Ha de ter esta arvore varas, que são a reprehensao dos vicios: ha de ter flores, que sao as lentenças: & por rematte de tudo ha de ter fruttos, que he o frutto, & o fim a que se ha de ordenar o sermao. De maneyra, q ha de haver fruttos, ha de haver flores, ha de haver varas, ha de haver folhas, ha de haver ramos; mas tudo nacido . & fundado em hum só tronco, que he huma fo materia, Se tudo sao troncos: nao he fermao, he madeyra: Se tudo fao ramos ;

nao he sermao, sao maravalhas : Se tudo sao folhas; nao he sermao, sao versas: Se tudo sao varas: não he fermão, he feyxe: Se tudo são flores; não he sermao, he ramalhete: Serem tudo fruttos, nao pòde ser ; porque não ha fruttos sem arvore. Assim que nesta arvore, a que podemos chamar Arvore da vida, ha de haver o proveytoso do frutto, o formoso das flores, o rigoroso das varas, o vestido das folhas, o estendido dos ramos; mas tudo isto nacido, & formado de hú só tronco, & este nao levantado no ar, senao fundado nas raizes do Euangelho: Seminare semen. Eis aqui como hao de ser os fermoens: eis aqui como nao fao. E assi nao he muyto que se nao faça frutto com elles:

Tudo o que tenho dito pudera demonstrar largamente Inao 6 com os preceytos dos Aristoteles dos Tullios dos

D QuinQuintilianos; mas com a observada do practica Principe dos Oradores Euangelicos S. Joao Chrysostomo, de S. Basilio Magno, S. Bernardo, S. Cypriano, & com as famosissimas oraçoens de S. Gregorio Nazianzeno mestre de ambas as Igrejas. E posto que nestes mesmos Padres, como em Santo Agostinho, S. Gregorio, & muytos outros se achao os Euangelhos apostillados com nomes de fermoens, & homilias; huma cousa he expor , & outra prègar : hua ensinar, & outra persuadir. Edesta ultima he que eu fallo, com a qual tanto frutto fizerao no mundo Santo Antonio de Padua, & S. Vicente Ferrer. Mas nem por isso entendo que seja ainda esta a verdadeyra causa, que busco.

S. VII.

Será por ventura a fal-

ta de sciencia que ha em muytos prègadores? Muytos pregadores ha, que vivem do que nao colhérao, & semeao o que naő trabalháraő. Depois da sentença de Adaó, a terra nao costuma dar frutto, senao a quem come o seu pao com o suor do seu rosto. Boa razao parece tambem esta. O prègador ha de prègar o seu, & nao o alheyo. Por isso diz Christo, que semeou o lavrador do Euangelho o trigo seu: Semen suum. Semeou o seu, & nao o alheyo; porque o alheyo, & o furtado nao he bom para semear, aindaque o furto seja de ciencia. Comeo Eva o pomo da ciencia, & queyxavame eu antigamente desta nossa May, já que comeo o pomo, porque lhe nao guardou as pevides. Nao seria bem que chegasse a nós a arvore, jà q nos chegàrao os encargos della? Pois porque o nao fez assim Eya? Porque o DA SEXAGESIMA.

53 pomo era furtado; & o alheyo he bom para comer; mas nao he bom para semear: he bom para comer, porque dizem que he saboroso: nao he bom para semear, porque nao nace. Alguem terá experimentado que o alheyo lhe nace em casa; mas esteja certo, que se nace, nao ha de deytar raizes: & o que nao tem raizes, nao pòde dar frutto. Eis aqui porque muytos pregadores nao fazem frutto, porque prègao o alheyo, & nao o seu: Semen suum. O prègar he entrar em batalha com os vicios; & armas atro- alheyas, ainda que sejao as o com de Achilles, a ninguem deraō victoria. Quando Achil- David fahio a campo com os foy o Gigante, offereceolhe enci- Saul as swas armas, mas o, & elle nao as quiz aceytar: torto. Com armas alheyas ninguem pòde vencer, aindaque seja David. As armas de Saul só servem a Saul, & as de David a David:

& mais approveyta hum cajado, & huma funda propria, que a espada, & a lança alheya. Prègador que peleia com as armas alheyas, nao hajais medo, que

derrube gigante.

Fez Christo aos Apo- Facia stolos pescadores de ho-vos mens, que foy ordena. fieri los de prègadores : & que piscafaziao os Apostolos? Diz tores o Texto, que estavao : num. Reficientes retia sua. Re-Matth. fazendo as redes suas : 4.21. erao as redes dos Apostolos, & nao erao alhevas. Notay: Retia sua: nao diz que erao fuas, porque as compràrao, senao que erao suas, porque as faziaő: naő eraő fuas porque lhes custàrao o seu dinheyro, senao porque lhes custàvao o seu trabalho. Desta maneyra erao as redes suas : & porque desta maneyra erao suas, por isso eras redes de pelcadores , que haviao de pefcar homens. Com redes alheyas, ou feytas por mao alheya, podemse pes-Di car

----

car peyxes; homens nao se podem pescar. A razao disto he ; porque nesta pesca de entendimentos, só quem sabe fazer a rede, sabe fazer o lanço. Como fe faz huma rede? Do fio, & do nò se compoem a malha : quem nao enfia, nem ata, como ha de fazer rede ? E quem nao sabe enfiar, nem sabe atar como ha de pescar homens? A rede tem chumbada, que vay ao fundo . & tem cortiça, que nada ém cima da agua. A pregação tem humas cousas de mais pezo, & de mais fundo; & tem outras mais superficiaes, & mais leves : & governar o leve , & o pezado, so o sabe fazer quem faz a rede. Na bocca de quem nao faz a prègação, até o chumbo he cortiça. As razoens nao hao de ser enxertadas, hao de ser nacidas. O prègar nao he

recitar. As razoens proprias nacem do entendimento: as alheyas vaó pegadas à memoria: & os homens naó se convencem pela memoria, senaó pelo entendimento.

Veyo o Espirito Santo sobre os Apostolos: & quando as linguas deciao do Ceo, cuydava eu que se lhes haviao de pòr na bocca : mas ellas foraó-se pòr na cabeça. Pois porque na cabeça, & nao na bocca, que he o lugar da lingua? Porque o que ha de dizer o prègador, nao lhe ha de sahir só da bocca; halhe de fahir pela bocca, mas da cabeça. O que sahe só da bocca para nos ouvidos: o que nace do juizo penetra, & convence o entendimento. Ainda tem mais mysterio essas linguas do Espirito Santo. Diz o Texto, que nao se puzeraő todas as linguas fobre todos os Apostolos, sena 5

senao cada huma sobre cada hum : Apparuerunt dispertitæ linguæ tamquam ignis; seditque supra singulos eorum. E porque cada huma fobre cada hum, & nao todas sobre todos? Porque nao fervem todas as linguas a todos, senao a cada hum a fua. Huma lingua số sobre Pedro, porque a lingua de Pedro nao serve a André: outra lingua só sobre André, porque a lingua de André nao serve a Filippe: outra lingua só sobre Filippe, porque a lingua de Filippe nao serve a Bartholameo; & assim dos mais. E fenao vede-o no estylo de cada hum dos Apostolos, sobre que desceo o Espirito Santo. Só de cinco temos Escritturas; mas a differença com que escreverao, como sabem os Doutos, he admiravel. As penas todas eraő tiradas das azas daquella Pomba Divina; mas o estylo, tao diverso, tao particular, & tao proprio de cada hum, que bem mostra que era seu. Mattheos facil, Joao mysterioso, Pedro grave , Jacobo forte, Thadeo sublime: & todos com tal valentia no dizer, que cada palayra era hum trovao, cada claufula hum rayo, & cada razao hum triunfo. Ajuntay a eftes cinco, S. Lucas, & S. Marcos, que tambem alli estàvao; & achareis o numero daquelles sette trovoens, que ouvio S. Joao no Apocalypie: Loquuta sunt septem tonitrua voces suas. Erao trovoens que fallavão, & dearticulavao as vozes, mas ellas vozes erao suas : Voces suas : suas, & nao alheyas, co- Ansmo notou Ansberto : bertus Non alienas, sed suas. ibi. Em fim prègar o alheyo he prègar o alheyo, & com o alheyo nunca fe

> Com tudo eu nao me D iij fir

fez cousa boa.

firmo de todo nesta razaó, porque do grande Baptista sabemos que prègou, o que tinha prègado Isaias, como notou S. Lucas, & nao com outro nome senao de sermoens: Luc. 3. Pradicans baptismum pænitentiæ in remissionem peccatorum, sicut scriptum est in libro sermonum Isa-Propheta. Devxo o que tomou S. Ambrosio de S. Basilio; S. Prospero, & Beda de Santo Agostinho; Theofilacto, & Euthymio de S. Joao Chryfostomo.

59

#### S. VIII.

Será finalmente a caufa, que tanto ha buscamos. a voz com que hoje fallao os prègadores ? Antigamente prègavao bradando, hoje pregao converfando. Antigamente a primeyra parte do prègador era boa voz, & bom peyto. E verdadeyramente, como o mundo se governa tanto pelos

sentidos, pòdem às vezes mais os brados, que a razao. Boa era tambem esta; mas naó a podemos provar com o semeador. porque jà dissemos que naő era officio de bocca. Porèm o que nos negou o Euangelho no femeametaforico, nos deo no semeador verdadevro, que he Christo: Tanto que Christo acabou a Parabola, diz o Euangelho, que começou o Senhor a bradar : Hac di- Iuc. 8. cens clamabat. Bradou 0 8. Senhor, & nao arrazoou sobre a Parabola; porque era tal o auditorio, que fiou mais dos brados. que da razaő.

Perguntàrao ao Baptista, quem era? Respondeo elle: Ego vox clamantis Foan. in deserto. Eu sou huma 1. 23. voz, que anda bradando neste deserto. Desta maneyra se definio o Baptista. A definição do prègador, cuydava eu, que era: Voz que arrazoa; & nao: Voz que brada. Pois

porque se definio o Baptista pelo bradar, & nao pelo arrazoar : nao pela razao, senao pelos brados? Porque ha muyta gente neste mundo com quem podem mais os brados, que a razaó; & taes erao aquelles a quem o Baptista prègava. Vede o claramente em Christo. Depois que Pilatos examinou as accufaçõens, que contra elle se davao, lavou as mãos, & disse: Ego nullam causam inve-3. 14. nio in homine isto. Eu nenhua causa acho neste homem. Neste tempo todo o Povo, & os Escribas bradavao de fóra, que fosse Matth. crucificado: At illi magis 7.23 clamabant, crucifigatur. De maneyra que Christo tinha por si a razao, & tinha contra fi los brados. E qual pode mais? Pude-

rao mais os brados, que a

razao. A razao nao valeo

para o livrar, os brados

bastàrao para o pòr na

Cruz. E como os brados

no mundo pòdem tanto,

bem he que bradem alguma vez os pregadores; bem he que gritem. Por isso Isaias chamou aos prègadores nuvens : Qui Isai. funt ifti, qui ut nubes vo- 60. 8. lant? A nuvem tem relampago, tem trovao, & tem rayo: relampago para os olhos, trovao para os ouvidos, rayo para o coração; com o relampago allumia, com o trovao assombra, com o rayo matta. Mas o rayo fere a hum, o relampago a muytos, o trovao a todos. Assi ha de fer a voz do prègador, hū trovao do Ceo, que assombre, & faça tremer o mun-

Mas q diremos à Oração de Moylés? Concrescat ut pluvia dostrina mea: Deut. fluat ut ros eloquium me-32.2. um. Deça minha doutrina como chuva do Ceo, & a minha voz, & as minhas palavras como orvalho, que se destilla brandaméte, & sem ruido. Que diremos ao exemplo ordinario de Christo, tao celebra-

63 lebrado por Isaias: Non Isai. 42. 2. clamabit, neque, audietur vox ejus foris? Nao clamará, nao bradará, mas fallará com huma voz tao moderada, que se nao possa ouvir fóra. E nao ha duvida que o praticar familiarmente, & o fallar mais ao ouvido, que aos ouvidos, nao só concilia mayor attenção, mas naturalmente, & sem força se

Em conclusao, que a causa de nao fazerem hoje frutto os Prègadores com a palavra de Deos. nem he a circunstancia da Pesson: Qui seminat : nem a do Estylo, Seminare: nem a da Materia, Semen: nem a da Ciencia, Suum: nem a da Voz, Clamabat. Moysés tinha fraca voz: Amos tinha groffeyro egracili stylo : Salamao multiplicava, & variava os affump-LXX. tos : Balao nao tinha exemplo de vida: o seu animal nao tinha ciencia, & com tudo todos eftes.

infinua, entra, penetra, & se mette na alma.

64 fallando, persuadiao, & Eccleconvenciao. Pois se ne-siastes nhumas destas razoens que 1. O discorremos, nem todas deinellas juntas são a causa ceps. principal, nem bastante, 22. 0 do pouco frutto, que ho- 23. je faz a palavra de Deos; qual diremos finalmente que he a verdadeyra cau-Sa 2

#### S. IX.

: As palavras que tomey por Thema o dizem: Semen est Verbum Dei. Sabeis (Christãos) a causa, porque se faz hoje tao. pouco frutto com tantas prègaçoens ?. He porque as palavras dos pregadores sao palavras, mas nao fao palavras de Deos. Fallo do que ordinariamente se ouve. A palavra de Deos (como dizia) he tao. poderosa, & tao efficaz. que nao só na boa terra faz frutto, mas até nas pedras, & nos espinhos nace. Mas le as palavras) dos pregadores nao faoi palavra

Exod. 4. 10. Voce juxta Amos I. I.

65 palavéa de Deos; que muyto que nao tenhao a efficacia, & os effeytos de palayra de Deos ? Ventum seminabunt, & turbinem colligent, diz o Efpirito Santo, quem semèa ventos, colhe tempestades. Se os pregadores semèao vento, se o que se prèga he vaidade, se nao se prèga a palavra de Deos; como Igreja de nao ha a Deos de correr tormenta em vez de colher frutto?

Mas dirmeheis. Padre ; os prègadores de hoie nao prègao do Euangelho, nao prègao das Sagradas Escritturas? Pois como não pregao a palavra de Deos? Esse he o mal. Prègao palavras de Deos; mas nao pregao a palavra de Deos : Qui ha-.28. bet sermonem meum , loquatur sermonem meum verè, disse Deos por Jeremias. As palavras de Deos prègadas no sentido, em que Deos as dif-

se, sao palavra de Deos; mas pregadas no sentido, que nós queremos, nao são palavra de Deos, antes póde ser palavra do Demonio. Tentou o Demonio a Christo, a que fizeise das pedras pao. Respondeolhe o Senhor: Non in Solo pane vivit bo- Matth. mo , sed in omni verbo , 4.4. quod procedit de ore Dei. Esta sentença era tirada do capitulo oytavo do Deuteronomio. Vendo o Demonio, que o Senhor se defendia da tentação com a Escrittura, leva-o ao Templo, & allegando o lugar do Píalmo noventa, dizlhe desta ma-Mitte te deor-Pf.90. neyra. sum; scriptum est enim , v. 11. quia Angelis suis Deus mandavit de te, ut custodiant te in omnibus viis tuis. Deyta-te dahi abaxo, porque promettido está nas sagradas Escritturas, que os Anjos te tomaráo nos braços, para que te nao faças mal. Desorte, que Christo de-

fendeose do Diabo com a Escrittura, & o Diabo tentou a Christo com a Escrittura. Todas as Escritturas são palavra de Deos; pois se Christo toma a Escrittura para se defender do Diabo; como toma o Diabo a Efcrittura para tétar a Christo? A razao he; porque Christo tomava as palavras da Escritura em seu verdadeyro sentido, & o Diabo tomava as palavras da Escrittura em fentido alheyo, & torcido: E as mesmas palavras, que tomadas em verdadeyro sentido sao palavras de Deos, tomadas em sentido alheyo, fao armas do Diabo. As mesmas palavras, que tomadas no sentido, em que Deos as disse, sao defesa; tomadas no sentido, em q Deos as nao diffe, fao tentação. Eys aqui a tentação, com que entao quiz o Diabo derrubar a Christo, & com que hoje lhe faz a mesma guerra do

pinnaculo do templo. O pinnaculo do templo he o pulpito, porque he o lugar mais alto delle. O Diabo tentou a Christo no deserto, tentou-o no monte, tentou-o no templo: no deserto tentou-o com a gula, no monte tétou-o com a ambição, no templo tentou-o có as Efcritturas mal interpretadas; & essa he a tentação de q mais padece hoje a Igreja, & que em muytas partes té derrubado della. senao a Christo, a sua fè.

Dizeyme prégadores (aquelles com quem eu fallo indignos verdadeyramente de tao fagrado nome ) dizeyme : esses assumptos inuteis, que tantas vezes levantais essas emprezas ao vosso parecer agudas, que profeguis, achastelas alguma vez nos Profetas Testamento Velho, ou nos Apostolos, & Euangelistas do Testamento Novo, ou no Author de ambos os Testamentos,

Chrif.

60 Christo? He certo, que nao; porque desde a pri-12Yus in meyra palavra do Generolo- sis atè a ultima do Apo-Ga- calypse, nao ha tal cousa ato. em todas as Escritturas. Pois se nas Escritturas iptu- nao hao que dizeis; & o sest que prégais; como cuydais que prégais a palavra pas- de Deos? Mais. Nesses n om lugares, nesses Textos s ve-que allegais para prova tant, do que dizeis, he elle o cum sentido, em que Deos os puli am que as entendem as em que os entendem os co- Padres da Igreja? He esse fito o sentido da mesma ulse- Gramatica das palavras? nt, Nao por certo: porque cle- muytas vezes as tomais

Dei pelo que toao, & nao pe
tant: lo que significao, & tal

c fcidig- vez nem pelo que toao.

Pois se nao he esse o sétitur, Pois se nao he esse o sétiid do das palavras de Deos; rophe seguese, que nao sao palavras de Deos. E se nao aid A são palavras de Deos; que foli nos queyxamos de que nt; nao fação frutto as pré: dad gaçoens? Bastasque ha-

la

1 sum

vemos de trazer as pala- suum vras de Deos a que digaő incono que nós queremos, & grua nao havemos de querer aptant dizer, o que ellas dizem! testi-E enta ver cabecear o monia: quasi auditorio a estas cousas, grande quando deviamos de dar sit, & com a cabeça pelas pare-non vides de as ouvir ! Verda-tiefisideyramente nao sey de q mu dimais me espante, se dos cendi nossos conceytos, se dos genus vossos applausos? Oh quare bem levantou o préga-sentene dor! Assi he: mas que le-tias, vantou? Hum falso testi- o ad munho ao Texto, outro volunfalso testimunho ao San-tatem to, outro ao entendimen-Suam to, & ao sentido de am-scripbos. Entaő q se coverta o trabemundo co falsos testimu- re renhos da palavra de Deos? pugna-Se a algum parecer dema-tem. ziada a censura, ouçame.

- Estava Christo- accusado diante de Cayfaz, & diz o Euangelista S. Mattheos, que por fim vierao duas testimunhas falsas: Novissime venerunt duo Matth? fals testes. Estas testimu- 26.60.

E ii nhas

Joan.

2.21.

nhas referirao, que ouvirao dizer a Christo; que se os Judeos destruissem o templo, elle o tornaria a reedificar em tres dias. Se lermos o Euangelista S. Joao, acharemos, que Christo verdadeyramente tinha ditto as palavras referidas. Pois se Christo tinha ditto, que haviade reedificar o templo dentro em tres dias; & isto melmo he o que referirao as testimunhas; como lhes chama o Euangelista testimunhas falsas: Duo falsi testes? O mesmo S. Joao deo a razao. Loquebatur de teplo corporis sui. Quado Christo disse, que em tres dias reedificaria o templo, fallava o Senhor do templo mystico de seu corpo, o qual os Judeos destruirao pela morte, & o Senhor o reedificou pela resurreyção; & como Christo fallava do templo myftico, & as testimunhas o referirao ao templo material de Jerusalem, ain-

da que as palavras eraő verdadeyras, as testimunhas eraő falfas. Eraő falfas, porque Christo as dissera em hum sentido, & elles as referirao em outro; & referir as palavras de Deos em differente sentido do que forao dittas, he levantar falso testimunho a Deos, he falso levantar testimunho às Escritturas. Ah Senhor, quantos falsos testimunhos vos levantaó ! Quantas vezes ouço dizer, que dizeis o que nunca dissestes! Quantas vezes ouço dizer, que fao palavras vossas, o que são imaginações minhas: que me nao quero excluir deste numero! Que muyto logo que as nossas imaginaçõens, & as noffas vaidades, & as nossas fabulas nao tenhao a efficacia de palavras de Deos!

Miseraveis de nós, & miseraveis dos nossos tempos! pois nelles se veyo a comprir a prose-

cia

cia de S. Paulo: Erit tem-Tim. pus , cum fanam aoArinam non snstinebunt : Virá tempo, diz S. Paulo, em que os homens nao sofreráo a doutrina sam: Sed ad sua desideria coacervabunt libi magistros auribus : mas prurientes para seu appetite terao grande numero de prégadores feytos a montaó, & sem escolha, os quaes nao fação mais que adularlhes as orelhas: A veauditum ritate quidem avertent; ad fabulas autem convertentur -: Fecharáo os ouvidos à verdade. & abriloshao às fabulas. Fabula tem duas fignificaçoens : quer dizer fingimento, & quer dizer comedia; & tudo sao muytas prégaçoens deste tempo. Sao fingimento, porque sao sutilezas, & pensametos aereos sem fundamento de verdade: sao comedia, porque os ouvintes vem à prégação, como à comedia; & ha prégadores, q

3.

vem ao pulpito, como comediantes. Hűa das felicidades, que se contava entre as do tempo presente, era acabaremse as comedias em Portugal; mas nao foy assi. Nao se acabàrao, mudaraose: paffaraofe do theatro ao pulpito. Nao cuydeis q encareço em chamar comedias a muytas prégaçoens das que hoje se usao. Tomàra ter aqui as comedias de Plauto, de Terencio, de Seneca, & verieys fenaő achaveis nellas muytos desenganos da vida, & vaidade do mundo, muytos pontos de doutrina moral, muyto mais verdadeyros, & muyto mais solidos, do que hoje se ouvem nos pulpitos. Grande miseria por certo, que fe achem mayores documentos para a vida nos versos de hum poeta profano, & gentio, que nas prégações de hum orador christao, & muytas vezes, sobre christao, religioso! E iii Pouco

76

Pouco disse S. Paulo em lhes chamar comedia; porque muytos sermoes ha, que nao sao comedia, sao farça. Sobe tal vez ao pulpito hum prègador dos que professão fer mortos ao mundo, vestido, ou amortalhado em hum habito de penitencia ( que todos, mais ou menos asperos, são de penitencia; & todos, desde o dia que os professamos, mortalhas ) a vista he de horror, o nome de reverencia, a materia de compunçaó, a dignidade de oraculo, o lugar, & a expectação de filencio: & quando este se rompeo, que he o que se ouve? Se neste auditorio estivesse hum estrangeyro, que nos nao conhecesse, & visse entrar este homem a fallar em publico naquelles trajos, & em tal lugar, cuydaria, que havia de ouvir huma trombeta do Ceo, que cada palavra fua havia de ser hum rayo para os coraçõens, que ha-

via de prégar com o zelo. & com o fervor de hum Elias que com a voz, co o gesto, & com as acçoens havia de fazer em pó . & em cinza os vicios. Ifto havia de cuydar o estrangeyro. E nòs, que he o a vemos? Vemos sahir da bocca daquelle homem, assi naquelles trajos, hua voz muyto affectada . & muyto polida, & logo começar com muyto desgarro, a que? a motivar desvelos: a acreditar empenhos: a requintar finezas: a lisongear precipicios: a brilhar auroras: a derreter crystaes: a desmayar jasmins, a toucar primaveras; & outras mil indignidades destas. Nao he isto farça a mais digna de riso, senao fora tanto para chorar? Na comedia o Rey veste como Rev.& falla como Rey: o lacavo veste como lacayo, & falla como lacayo: o ruftico veste como rustico. & falla como ruftico: mas hum prégador vestir como re-

ligio-

ligioso, & fallar, como: nao o quero dizer por reverencia do lugar. Tà que o pulpito he theatro, & o sermao comedia, se quer, nao faremos bem a figura? Nao dirao as palayras com o vestido, & com o officio? Assi prégava S. Paulo, assi prégavao aquelles Patriarcas, que se vestirao, & nos vestirao destes habitos? Não louvamos, & nao admiramos o seu prégar : nao nos prezamos de seus filhos? Pois porque os naő imitamos? porque nao prégamos como elles prégavao? Neste mesmo pulpito prégou S. Francisco Xavier, neste mesmo pulpito prégou S. Francisco de Borja; & eu, que tenho o mesmo habito, porque nao prégarey a sua doutrina, jà que me falta o seu espirito.

S. X.

Dirmeheys o que a mi-

me dizem, & o que jà tenho experimentado, que se prégamos assi, zombao de nós os ouvintes, & nao gostao de ouvir. Oh boa razao para hum servo de Jesu Christo ! zombem, & nao gostem embora, & façamos nós nofso officio. A doutrina de que elles zombao, a doutrina, q elles desestimao, essa he a que lhes devemos prégar, & por isso mesmo: porq he a mais proveytosa, & a que mais hao mister. O trigo que cahio no caminho, comerao no as aves. Estas aves. como explicou o mesmo Christo, são os Demonios, que tirao a palavra de Deos dos coraçõens dos homens: Venit Diabolus, & tollit verbum de corde eorum. Pois porque nao comeo o Diabo o trigo, que cahio entre os espinhos? ou o trigo, que cahio nas pedras, fenao o trigo, que cahio no caminho? Porque o trigo, que cahio no caminho:

nho : Conculcatum est ab hominibus: Pizarãono os homés: & a doutrina que os homens pizao, a doutrina, que os homens desprezao, essa he a de que o Diabo se teme. Dessoutos conceytos, defloutros pensamentos, dessoutras sutilezas, que os homens estimao, & prezao, dessas nao se teme, nem se acautela o Diabo; porque sabe que nao sao estas as prégaçoens, que lhe hao de tirar as almas das vinhas. Mas daquella doutrina, que cahe, Secus viam: daquella doutrina, que parece comua : Secus viam : daquella doutrina, que parece trivial: Secus viam: daquella doutrina, que parece trilhada : Secus viam: daquella doutrina, que nos poem em caminho, & em via da nossa. falvação (que he a que os homens pizao, & a que os homens desprezao ) essa he a de que o Demonio se receya, & se

a cautela : essa he a que procura comer, & tirar do múdo. E por isso mesmo essa he, a que deviao prégar os prégadores, & a que deviao buscar os ouvintes. Mas se elles não o fizerem asli, & zombarem de nòs, zombemos nos tanto de suas zombarias, como dos feus anplausos. Per infamiam, & bonam famam, diz S. Pau- I Colo. O prégador ha de sa-rint. ber prégar com fama & sem fama. Mais diz o Apostolo. Ha de prégar co fama, & com infamia. Prégar o prégador para ser affamado; isso he műdo: mas infamado, & prégar o que convem, ainda que seja com discredito de sua fama? isso he ser prégador de Tesu Christo.

Pois o gostarem, ou nao gostarem os ouvintes! Oh que advertencia tao indigna! Que medico ha, que repare no gosto do ensermo, quando tratta de lhe dar saude? sa-

rem,

rem, & nao gostem: salvem-se, & amarguelhes; que para isso somos medicos das almas. Quaes vos parece que sao as pedras, sobre que cahio parte do trigo do Euangelho? Explicado Chrifto a Parabola diz, que as pedras sao aquelles, que ouvem a prégação com gosta: Hi sunt, qui cum gaudio suscipiunt verbum. Pois será bem que os ouvintes gostem, & que no cabo fique pedras? Nao gostem, & abrandem-se: nao gostem, & quebremse: nao gostem, & fruttifiguem. Efte he o modo, com que fruttificou o trigo, que cahio na boa terra: Et fructum afferunt in patientia, coclue Christo. De maneyra que o fruttificar nao se ajunta com o gostar, senao com o padecer: frutrifiquemos nós, & tenhaő elles paciencia. A prégação q

fruttifica, a prégação que

approveyta, nao he aquel-

la que dà gosto ao ouvin-

te, he aquella que lhe dà pena. Quando o ouvinte a cada palavra do prégador treme; quando cada palavra do prégador he hum torcedor para o coração do ouvinte; quando o ouvinte vay do fermao para casa confuso, & attonito, sem saber parte de si, entao he a prégação qual convem, entao se pode esperar que saça frutro: Et frustum afferunt in patientia.

Em fim para que os prégadores faybao, como hao de prégar, & os ou vintes, a quem hao de ouvir, acabo com hum exemplo do nosso Reyno, & quasi dos nossos tempos. Prégavaő em Coimbra dous famosos prégadores, ambos bem conhecidos por seus escrittos: não os nomeyo porque os hey de desigualar. Altercou-se entre alguns Doutoures da Universidade, qual dos dous fosse mayor prégador ? & como nao ha juizo sem

F in-

inclinação; huns diziao, este: outros, aquelle. Mas hum lente, que entre os mais tinha mayor authoridade, concluhio desta maneyra. Entre dous sujeytos tao grandes nao me atrevo a interpor juizo: só direy húa differença, que sempre experimento. Quando ouço hum, sayo do sermao muyto contente do prégador: quando ouco outro, sayo muyto descontente de mi. Com isto tenho acabado. Algum dia vos enganastes tanto comigo, que sahieys do sermao muyto contentes do prégador : agora quizera eu desenganarvos tanto, que sahireys muyto descontentes de vós. Semeadores do Euangelho eys aqui o que devemos pertender nos nossos sermoens, não que os homens sayao contentes de nòs, fenao que sayao muyto descontentes de si : nao que lhes pareção bem os hosfos conceytos; mas

84 que lhes pareção mal os feus costumes, as suas vidas, os seus passatempos, as suas ambiçoens, & em fim todos os seus peccados. Com tanto que se descontentem de si, descontentem-se embora de nós. Si hominibus place-Galat. rem, Christi servus non es- 1.10. sem, dizia o mayor de todos os prégadores . S. Paulo. Se eu contentàra aos homens, nao seria servo de Deos. Oh contentemos a Deos, & acabemos de nao fazer cafo dos homens! Advirtamos, que nesta mesma Igreja ha tribunas mais altas, que as que vémos: Spectaculum facti sumus Deo 1. Co-(como lé S. Bernardo) An-rint gelis, & kominibus. Acima das 4.9. tribunas dos Reys, estao as tribunas dos Anjos, está a tribuna, & o tribunal de Deos, que nos ouve, & nos ha de julgar. Que cota ha de dar a Deos hum prégador no dia do Tuizo? O ouvinte dirá: nao mo disserao; mas o prégador?

gador? Væ mihi, quia tacui. Ay de mi, q nao disse
o que convinha! Nao sejà mais assi por amor de
Deos, & de nos. Estamos
ás portas da Quaresma,
que he o tempo, em que
principalmente se semèa
a palavra de Deos na
Igreja, & em que ella se
arma contra os vicios.
Prèguemos, & armemonos todos contra os peccados, contra as soberbas,
contra os odios, contra

as ambiçoens, contra as envejas, contra as fensualidades. Veja o Ceo, que ainda tem na terra quem se poem da sua parte. Sayba o Inferno, que ainda ha na terra quem lhe saça guerra com a palavra de Deos: & sayba a mesma terra, que ainda está em estado de reverdecer, & dar muyto frutto: Et fecit frustum centuplum.



Fij Sl



# SERMAM

DE QUARTA FEYRA

# DE CINZA.

Em Roma na Igreja de S. Antonio dos Portuguezes. Anno. de 1672.

Memento Homo, quia pulvis es, & in pulverem reverteris-

S. I.



UAS cousas préga hoje a Igreja a todos os mortaes:

ambas grandes, ambas tristes, ambas temerosas, ambas certas. Mas huma de tal maneyra certa, & evidente, que nao he necessario entendimento para a crer: outra de tal maneyra certa, & dissiculto-

sa, que nenhum entendimento basta para a alcançar. Húa he presente, outra futura: mas a sutura
vemna os olhos, a presente nas a alcança o entendimento. E que duas cousas enigmaticas sas estas?
Pulvis es, Es in pulverem
reverteris. Sois pó, & em
pó vos haveis de converter. Sois pó, he a presente:
em pó vos haveis de converter, he a sutura. O pó
sutu-

futuro, o pó em que nos havemos de converter, vemno os olhos : o pó presente, o pó que somos, nem os olhos o vem, nem o entendimento, o alcança. Que me diga a Igreja, que hey de ser pó: In pulverem reverteris : nao he necessario fé, nem entendimento para o crer. Naquellas sepulturas, ou abertas, ou cerradas, o eftao vendo os olhos. Que dizem aquellas letras? que cobrem aquellas pedras? As letras dizem pó, as pedras cobrem pó, & tudo o que alli ha, he onada que havemos de ser: tudo pó. Vamos para mavor exemplo, & mayor horror a effes sepulchros recentes do Vaticano. Se perguntardes de quem são pó aquellas cinzas; respondervoshao os epitafios ( que só as distinguem ) Aquelle pó foy Urbano: aquelle pó foy Innocencio: aquelle pó foy Alexandre: & este, q ainda nao está de todo desfevto, foy Clemente: De sorte, que para eu crer que hey de ser pó, nao he necessario Fé, nem entendimento, basta a vista. Mas que me diga, & me prégue hoje a mesma Igreja, regra da Fé, & da verdade, que não só hey de ser pó de futuro, se nao que jà sou pó de presente: Pulvis es? como o póde alcançar o entendimento, se os olhos estao vendo o contrario? He possivel que estes olhos que vem, estes ouvidos que ouvem, esta lingua que falla, estas maos, & estes braços que se move, estes pès que andao, & pizao : tudo isto, jà hoje he pó: Pulvis es? Arguméto à Igreja com a mesma Igreja. Memento Homo. A. Igreja dizme, & suppoem que sou homem : logo nao fou pó. O homem he hua sustacia vivente, sensitiva, racional. O pó vive?nao. Pois como he pó o vivente? O pó sente? nao. Pois como he pó o F iii fen-

sensitivo? O pó entende. & discorre? não. Pois como he pó o racional? Em fim se me concedem que fou homem: Memento Homo; como me prégao que sou pó: Quia pulvis es? Nenhuma cousa nos podia estar melhor, que nao ter reposta, nem soluçaő esta duvida. Mas a reposta, & a solução della ferá a materia no nosfo discurso. Para q eu acerte a declarar esta difficultosa verdade, & todos nos saybamos approveytar deste tao importante deſégano; peçamos àquella Senhora; que só foy excepção deste pó, se digne de nos alcançar graça. Ave Maria.

#### S. II.

Em fim, senhores, que nao só havemos de ser pó, mas jà somos pó: Pulvis es. Todos os embargos, que se podiao por contra esta sentença universal, são os que ouvistra

tes. Porèm como ella fov pronunciada definitiva. & declaradamente por Deos ao primeyro Homem, & a todos seus decendentes, nem admitte interpretação, nem pòde ter duvida. Mas como póde ser? Como póde ser, que eu que o digo, vós que o ouvis, & todos os que vivemos sejamos jà pó: Pulvis es? A razao he esta. O homem em qualquer estado, que esteja, he certo, que foy pó, & ha de tornar a fer pó. Foy pó, & ha de tornar a ser pó? logo he pó. Porque tudo o que vive nesta vida, não he o que he; he o que foy, & o que ha de fer. Ora vede.

No dia apprazado, em que Moyses, & os Magos do Egypto haviao de fazer prova, & ostentação de seus poderes diante del Rey Farao, Moyses estava só com Arao de huma parte, & todos os Magos da outra Deo sinal o Rey; mandou Moyses

941

ses a Arao que lançasse a fua vara em terra; & converteole subitamente em hua serpente viva, & tao temerosa, como aquella, de que o mesmo Moyses no deserto se nao dava por seguro. Fizerao todos os Magos o mesmo: começão a saltar, & a ferver serpentes; porèm a de Moyses envestio, &. avançou a todas ellas intrepida, & senhorilmete; & affi vivas como estavao, sem mattar, nem despedaçar, comeo, & ingulio a todas. Refere o caso a Escrittura, & diz estas palayras. Devoravit xod. virga Aaron virgas eo-. 12. rum: a vara de Araő comeo, & ingulio as dos Egypcios. Aqui reparo. Parece que nao havia de dizer, a Vara; senao, a Serpente. A Vara nao tinha bocca para comer, nem détes para mastigar, nem gargata para ingulir, nem estamago para recolher tanta multidao de serpentes: a Serpente, em que a

vara se converteo, si: porque era hum dragao vivo, voraz, & terrivel, capaz de tamanha batalha. & de tanta façanha: Pois porque diz o Texto, que a Vara foy a que fez tudo isto, & nao a Serpente? Porque cada hum he o que foy, & o que ha de ser. A Vara de Moyses, antes de ser Serpente, foy vara, & depois de ser Serpente, tornou a ser vara: & serpente que foy vara, & ha de tornar a ser vara, nao he serpente, he vara: Virga Aaron. He verdade q a Serpente naquelle tempo estava viva; & andava, & comia, & batalhava, & vencia, & triumfava: mas como tinha sido vara, & havia de tornar a ser vara, nao era o que era: era o que fora, & o que havia de ser: Virga.

Ah serpentes astutas do mundo vivas, & tao vivas! nao vos fieis da vossa vida, nem da vossa viveza; nao fois o que cuydais, nem o que sois: 95

fois o que fostes, & o que haveis de ser. Por mais que vos vejais agora hum Dragao coroado, & vestido de armas douradas, com a cauda levantada,& retorcida, açoutando os ventos: o peyto inchado, as azas estendidas, o collo encrespado, & soberbo, bocca aberta, dentes agudos, lingua trifulca, olhos cintillantes, guarras, & unhas rompentes: por mais que se veja esse Dragao jà tremolar nas bandeyras dos Lacede. monios, já passear nos jardins das Hesperidas; já guardar os thesouros de Midas: ou seja Dragao volante entre os Meteoros, ou Dragao de estrellas entre as constellações, ou Dragao de Divindade affectada entre as Terarchias, le foy vara, & ha de ser vara, he vara: se foy terra, & ha de ser terra, he terra: se foy nada, & ha de ser nada, he nada; porque tudo, o q vive neste mundo, he o que foy, & o

que ha de ser. Só Deos he, o que he; mas por isso mesmo. Por isso mesmo: Notai.

Appareceo Deos ao mesmo Moyses nos desertos de Madian: mandao que leve a nova da liberdade ao Povo cattivo. & perguntando Moyles quem havia de dizer q o mandava, para que lhe dessem credito, respondeo Deos, & definiose: Ego sum qui sum : Eu sou Exod. o que sou. Dirás que o 3.14. que he te manda : Qui est misit me ad vos. Qui est ? o que he? E que nome. ou que distinção he esta? Tambem Movses he o que he, tambem Faraò he o que he, tambem o Povo com que ha de fallar, he o q he. Pois se este nome, & esta definição toca a todos, & a tudo; como a toma Deos só por sua? E se todos são o que são, & cada hum he o que he; porque diz Deos nao só como attributo; senao como essencia propria da

fua

. 4.

08

sua Divindade: Ego sum Hie-qui sum : Eu sou o q sou? onym. Excellentemente S. Jeronymo respondendo com as palavras do Apocalyple : Qui est , & qui erat , 1poc. Egni venturus est. Sabeis porque diz Deos : Ego sum qui sum? Sabeis porque só Deos he o que he? porque só Deos he o que foy, & o que ha de ser. Deos he Deos, & toy Deos, & ha de ser Deos. & so quem he o que foy: & o que ha de ser, he o que he : Qui est , & qui erat, & qui venturus est. Ego lum qui sum. De maneyra que quem he o que toy, & o que ha de ser, he o que he: & este he só Deos. Quem nao he o q foy, & o que ha de ser, nao he o que he: o g foy, & o que ha de ser: & estes somos nós. Olhemos para traz: que he o que fomos? pó.. Olhemos para diante : que he o que havemos de ser? pó. Fomos pó, & havemos de ser pó? Pois iso he o que somos: Pulvis es.

Eu bem sey que tambem ha Deoses da terra & que esta Terra, onde estamos, foy a patria comum de todos os Deoses. ou proprios, ou estranhos. Aquelles Deofes erao de diversos metaes: estes são de barro (ou cru, ou mal cozido ) mas Deoses. Deoses na grandeza, Deoses na magestade, Deoses no poder, Deoses na adoração, & tambem PJal. Deoses no nome : Ego di-81.6 xi, Dij estis. Mas se houver ( que póde haver ) se houver algum destes Deoses que cuyde, ou diga : Ego sum qui sum; olhe primeyro o que foy , & o q ha de ser. Se foy Deos, & ha de ser Deos, he Deos: eu o creyo, & o adoro; mas fe nao foy Deos, nem ha de ser Deos: se foy pó, & ha de ser pó: faça mais caso da sua sepultura, que da sua divindade: Assi lho disse, & os desenganou o mesmo Deos, que lhes cha-Pfal. mou Deoles : Ego dixi : 81.7 Dij

Dij estis : Vos autem sicut homines moriemini.

Quem soy pó, & ha de ser pó, seja o que quizer, & quanto quizer; he pó:

Pulvis es.

#### S. III.

Pareceme que tenho provado a minha razao,

& a consequencia della.

Se a quereis ver pratticada em proprios termos, fou contente. Pratticárao este desengano dous homens, que sabiao mais de nòs, que nòs, Abrahaō,& Tob. Job com outro Memento como o nosso dizia a Deos: Memento queso, quod sicut lutum fe-Fob. ceris me , & in pulverem 10.9. deduces me : Lembraivos , Senhor, que me fizeftes, de pó, & que em pó me haveis do tornar. Abrahao pedindo licença, ou atrevimento para fallar a Genes. Deos: Loquar ad Domi-18. 27. num, cum sim pulvis, & cinis: Fallarvos hev, Senhor, ainda que sou pó:

& cinza. Tà vedes a differença dos termos, que nao pòde ser mayor, nem tambem mais natural ao nosso intento. Job diz q foy pó, & ha de ser pó: Abrahao nao diz q foy, nem que ha de ser, senao que jà he pó: Cùm sim pulvis, & cinis. Se hum destes homens fora morto, & outro vivo, fallavao muyto propriamente; porque todo o vivo pòde dizer: Eu fuy pó, & hey de ser pó: & hum morto se fallàra, havia de dizer: Eu jà sou pó. Mas Abrahao que disse isto, nao estava morto, senao vivo como Job. E Abrahaē, & Job nao erao de differente metal, nem de differente natureza. Pois se ambos erao da meima natureza, & ambos estavao vivos, como diz hum que jà he pó, & outro nao diz que o he, senão que o foy; & que o ha de ser? Por isso mesmo. Porque Job foy pó, & ha de ser pó, por isso Abrahao he pó. pó. Em Job fallou a morte, em Abrahao a vida, em ambos a hatureza.Hű descreveose pelo passado, & pelo futuro; o outro definiose pelo presente: hum reconheceo o effeyto, o outro considerou a causa: hum disse o que era; o outro declarou o porque. Porque Job, & Abrahao, & qualquer outro homem foy pó, & ha de ser pó; por isso já he pó. Fostes pó, & haveis de ser pó como Job? Pois já sois pó como Abrahaő: Cum sim pulvis, & cinis.

Tudo temos no nosso Texto, se bem se considera; porque as segundas palavras delle nao so contém a declaração, senaő tambem a razaő das primeyras. Pulvis es: sois pó: E porque? Porque In pulverem reverteris: porque fostes pó, & haveis de tornar a ser pó. Esta he a força da palavra: Reverteris: a qual nao fó fignifica o pó que havemos de ser, senao tambem o pó que fomos. Por isso nao diz : Converteris: convertervos hevs em pó, senaő: Reverteris: tornareis a ser o pó que fostes. Quando dizemos que os mortos fe convertem em pó, fallamos impropriamente, porque aquillo não he conversao, he reversao: Reverteris: he tornar a ser na morte o pó, que fomos no nacimento: he tornar a ser na sepultura o pó, que fomos no campo Damaíceno? E porque fomos pó, & havemos de tornar a ser pó: In pulverem reverteris; por isso já somos pó: Pulvis es. Nao he exposição minha, senao formalidade do mesmo Texto, co que Deos pronunciou a fentença de morte contra Adão. Donec revertaris in terram, de qua sumptus es; quia pulvis es. Atè que tornes a ser a terra de que foste formado, porque es pó. De maneyra que a razao, & o porque de ser-Gi mos

mos pó: Quia pulvis es, he porque fomos pó, & havemos de tornar a ser pó: Donec revertaris in terram, de qua sumptus es.

Só parece que se póde oppor, ou dizer em contrario, que aquelle, Donec, Até que, significa tempo em meyo entre o pó que fomos, & o pó q havemos de ser, & que neste meyo tempo nao somos pó. Mas a mesma verdade divina que diffe, Donec , disse tambem; Pulvis es. E arazao desta consequencia está no Revertaris; porque a reverlao, com que tornamos a ·fer o pó que fomos, começa circularmente nao do ultimo, senao do primeyro ponto da vida. Notai. Esta nossa chamada vida, nao he mais que hum circulo que fazemos de pó a pó : do pó que fomos ao pó que havemos de ser. Huns fazem o circulo mayor, outros menor, outros mais peque-

no , outros minimo : De utero translatus ad tumilum: mas où o caminho seja largo, ou breve, ou brevissimo; como he circulo de pó a pó, sempre. & em qualquer tempo da vida somos pó.Quem vay circularmente de hum ponto para o mesmo poto, quanto mais se aparta delle, tanto mais fe chega para elle : E quem quanto mais se aparta. mais se chega, nao se aparta. O póque for noslo principio, esse mesmo. & nao outro, he o nosso fim: & porque caminha. mos circularmente deste pó para este pó, quanto mais parece que nos apartamos delle , tato mais nos chegamos para elle: o passo que nos aparta, esse mesmo nos chega: o dia que faz a vida, esse mesmo a desfaz: E como esta roda que anda, & desanda juntamente, sempre nos vay mohédo, sempre somos pó. Por isso quando Deos intimou a Adao

Adaó a reversao, ou revolução deste circulo: Donec revertaris: das premissas: pó foste, & pó serás, tirou por confequencia, póes: Quia pulvis es. Assi que desdo primeyro instante da vida atè o ultimo nos devemos perluadir, & assentar com nosco, que não só fomos & havernos de ser pó, senao que já o somos, & por islo mesmo. Foste pó, & has de ler pó? es pó: Pulvis es.

#### 

Ora supposto que já somos pó, & naó póde deyxar de ser, pois Deos o disse; pergutarmeneys, & com muyta razaó, em que nos distinguimos logo os vivos dos mortos? Os mortos saó pó, nós tambem somos pó: em que nos distinguimos huns dos outros? Distinguimones os vivos dos mortos, assi como se distingue o pó do pó. Os vi-

vos sao pó levantado, os mortos são pó cahido : os vivos sao pó que anda, os mortos sao pó que jaz : Hîc jacet. Estao estas praças no verao cubertas de : pó: da hum pé de vento: levantase o pó no ar , & que faz? o que fazem os vivos, & muytos vivos. Não aquieta o pó , nem póde eftar quedo: anda. corre, voa: entra por efta rua, sahe por aquella: já vay adiante, já torna a traz; tudo enche, tudo cobre, tudo envolve, tudo perturba, tudo toma. tudo cega, tudo penetra, em tudo, & por tudo se mette, sem aquietar, nem fossegar hum momento, em quanto o vento dura. Acalmou o vento, cahe o pó, & onde o vento parou, alli fica: ou dentro de caía, ou na rua, ou em, cimade hum telhado, ou no mar, ouno rio, ou no monte, ou na campanha. Nao he affi? Affi he. E que pó, & que vento he este? O pó somos nos: Quia G iii

Job. 7.7.

Quia pulvis es : 0 vento he a nossa vida: Quia vetus est vita mea. Deo o vento, levantouse o pó: parou o vento, cahio. Deo . o vento ; eys pó levantado: estes são os vivos. Parou o vento; eys o pó cahido: estes são os mortos. Os vivos pó, os mortos pó: os vivos pó levantado, os mortos pó cahido: os vivos pó com véto , & por isso vãos : os mortos pó sem vento, & por isso sem vaidade. Esta he a distinção, & não ha outra.

Nem cuyde alguem que he isto metasora, ou comparação, senao realidade experimentada, & certa. Forma Deos de pó aquella primeyra Estatua, que depois se chamou corpo de Adao. Assi o diz o Texto original: Formavit Deus hominem de pulvere terræ. A figura era humana, & muyto primorosamente delineada; mas a sustancia, ou a materia nao era mais que

pó. A cabeça pó, o peyto pó, os braços pó, os olhos; a bocca, a lingua, o coraçaő, tudo pó. Chegase pois Deos à Estatua, & que fez ? Inspiravit in faciem ejus : Assoprou-a. E Genej tanto que o vento do as- 2.7. sopro deo no pó. Et fa-Etus est bomo in animam viventem: eys o pó levátado, & vivo : já he homé,já fe chama Adaő. Ah pó, se aquietàras, & paràras ahi? Mas pó affoprado, & com vento, como havia de aquietar? Eyloabaxo, eylo acima, & tato acima, & tanto abaxo: dando húa taó grande volta, & tantas voltas. Já senhor do universo, já escravo de si mesmo; já só, já acompanhado; já nu, já vestido; já cuberto de folhas, já de pelles; já tentado , já vencido ; já homifiado, já desterrado; já peccador, já penitente: & para mayor penitencia Pay: chorando os filhos, lavrando a terra, reco-Ihendo espinhos por frut-

Genes. 2. 7. 100 tos, suando, trabalhando, lidando, fatigando, com tantos vaivens do gosto, & da fortuna, sempre em hua roda viva. Assi andou levantado o pó em quanto durou o vento. O vento durou muyto, porque naquelle tépo eraő mais largas as vidas;mas alfim parou. E que lhe succedeo no mesmo ponto a Adao? o que succede ao pó. Assi como o vento ò levantou, & o suftinha, tanto que o vento parou, cahio. Pó levatado Adao vivo : pó cahido Adaó morto: Et mortuus est.

Efte foy o primeyro pó, & o primeyro vivo,& o primeyro condenado à morte: & esta he a differença que ha de vivos a mortos, & de pó a pó. Por isso na Escrittura o morrer se chama cahir, &o viver , levantarse. O morrer cahir : Vos autem ficut bomines moriemini, & sicut de Principibus cadetis. O viver levantarse: uc. 7. Adolescens tibi dico sur-

fal.

1.7.

ge. Se levantados, vivos: le cahidos, mortos; mas ou cahidos, ou levantados, ou mortos, ou vivos; pó: os levantados pó da vida, os mortos pó da morte. Assi o entendeo. & notou David, & esta he a distinçao que sez quando disse: In pulvere mortis deduxicti me : Levastefme Senhor ao pó da morte. Nao bastava dizer: In pulverem deduxisti me; assi como: In pulverem reverteris? Si bastava; mas disse com mayor energia: In pulverem mortis; ao pó da morte, porque ha pó da morte; & pó da vida: os vivos que andamos em pè, somos o pó da vida: Pulvis es : os mortos que jazem na sepultura, sao o pó da morte: In pulverem reverteris.

### §. V.

A' vista desta distinção tao verdadeyra, & deste desenganno tao certo,

que

que posso eu dizer ao nosso pó, senao o que lhe diz a Igreja : Memento bomo. Dous Mementos hey de fazer hoje ao pó: hum Memento ao pó levantando, outro Memento ao pó cahido: hú Memento ao póque somos, outro Memento ao pó que havemos de ser : hū Memento ao pó que me ouve, outro Memento ao pó que me nao póde ouvir. O primeyro será o Memento dos vivos : o segundo o dos mortos.

Aos vivos que direy eu? Digo, que se lembre o pó levantado, que ha de ser pó cahido. Levantase o pó com o vento da vida, & muyto mais com o vento da fortuna : mas lembrese o pó, que o vento da fortuna nao póde durar mais que o vento da vida: & que póde durar muyto menos, porque he mais inconstante. O véto da vida por mais que creça, nunca póde chegara ser bonança: o

vento da fortuna se crece; póde chegar a ser tempestade, & tao grande tempestade, que se afogue nella o mesmo, vento da vida. Pó levantado, lembra te outra vez, que has de ser pó cahido, & que tudo ha de cahir, & ser pó contigo. Estatua de Nabuco: ouro, prata, bronze, ferro, lustre, riqueza. fama, poder; lembra te que tudo ha de cahir de hum golpe, & que entao se verá o que agora nao queremos ver, que tudo he pó, pó de terra. Eu não me admiro, senhores que aquella Estatua em hum momento se convertesse toda em pó: era imagem de homem, isso bastava. O que me admira, & admirou sempre he. que se convertesse, como diz o Texto, em pó de terra: In favillam aftiva Danie area. A cabeça da Estatua 2. 35. nao era de ouro? Pois porque se nao converte o ouro em pó de ouro? O peyto, & os braços nao

eraõ

erao de prata? Porque se nao converte a prata em pó de prata? O ventre nao era de bronze, & o de mais de ferro ? Porque se nao converte o bronze em pó de bronze. & o ferro em pó de ferro? Mas o ouro, a prata, o bronze, o ferro, tudo em pó de terra? si. Tudo em pó de terra. Cuyda o Illustre desvanecido que he de ouro; & todo esse resplandor em cahindo, ha de ser pò, & pó de terra. Cuyda o Rico inchado que he de prata; & toda essa riqueza em cahindo. ha de ser pó, & pó de terra. Cuyda o Robusto que he de bronze; cuyda o Valente que he de ferro: hum confiado, outro arrogante; & toda essa fortaleza, & toda essa valétia em cahindo, ha de ser pó, & pó de terra: In favillam astiva area.

Senhor pò : Nimium ne erede colori. A pedra q desfez em pó a Estatua, he a pedra daquella se-

pultura. Aquella pedra he como a pedra do pintor, que mohe todas as cores, & todas as desfaz em pó. O negro da fotana, o branco da cota, o pavonaço do mantellete. o vermelho da purpura, tudo alli se desfaz em pó. Adao quer dizer, Ruber, Hieroo vermelho: porque o nymus pó do Campo Damasce- hic in no, de que Adao foy for- quaft. mado, era vermelho: & Heparece q escolheo Deos o braic. pó daquella cor tao pre-Lyran. zada, para nella, & com Hugo, ella desengannar a todas Abul. as cores. Desengannele a escarlata mais fina, mais alta, & mais coroada, & desengannem-se dahi abaxo todas as cores, que todas se hao de moher naquella pedra, & desfazer em pó: & o que he mais. todas em pó da mesma cor. Na Estatua o ouro era amarello, a prata branca, o bronze verde, o ferro negro; mas tanto que a tocou a pedra, tudo ficou da mesma cor, tudo H da

lam estiva area. O pó levantado, como vao, quiz fazer distinções de pó a pó: & porque nao pode, distinguir a sustancia, poz a differença nas cores. Porèm a morte, como vingadora de todos cor. os aggravos da natureza, a todas essas cores faz da mesma cor, para que nao distinga a vaidade, & a

da cor de terra : In favil-

fortuna os que fez iguaes a razao. Ouvi a S. Agostinho. Respice Sepulchra, & vide, quis Dominus, quis

Ainus in sen-servus, quis pauper, quis dives ? discerne, si potes, tent. Regem à vincto, fortem à sent. ultima. debili, pulchrum à defor-

mi. Abri aquellas sepulturas (diz Agostinho) & vede qual he alli o fenhor, & qual o servo: qual he alli o pobre, & qual o rico? Discerne, si potes: distinguime alli se podeis o valente do fra-

co, o formoso do feyo, o Rev coroado de ouro do escravo de Argel carregado de ferros? Distinguilos? conheceylos? Nao por certo. O grande, & o pequeno, o rico, & o pobre, o fabio, & o ignorante, o senhor, & o escravo, o principe, & o cavador, o Alemao, & o Ethiope, todos alli sao da mesma

Passa S. Agostinho da fua Africa á nossa Roma, & pergunta assi. Ubi funt Aug. civium ibidem ambiebant auos potentatus? Ubi insuperabiles Imperatores ? Ubi exercituum duces ? Ubi satrapa, & tyranni? Onde estao os Consules Romanos? onde estao aquelles Emperadores, & Capitaes famosos, que desde o Capitelio mandavao o mundo? que se fez dos Celares, & dos Pompeos? dos Marios, & dos Syllas? dos Cipioes, & dos Emilios ? os Augustos, os Claudios, os Tiberios, os Vespasianos, os Titos, os Trajanos, que he delles ? Nunc ommia pulvis: tudo pó: Nunc omnia favilla: tudo cinza: Nunc in paucis versibus eorum memoria est:
naó resta de todos elles outra memoria, mais que os poucos versos das suas sepulturas. Meu Agostinho, tambem esses versos que se liaó entaó, já os naó ha: apagaraó se as letras: comeo o tempo as pedras: tábem as pedras morrem: Mors etiam saxis, nominibusque venit. Oh que Memento este para Roma!

Tá nao digo como atègora : lembrate homem que es pó levantado, & has de ser pó cahido: o q digo he : lembrate Roma que es pó levantado, & que es pó cahido juntamente. Olha Roma daqui para baxo, & vertehas cahida, & sepultada debaxo de ti: olha Roma de cà para cima, & vertehas levantada, & pendente em cima de ti. Roma sobre Roma, & Roma debaxo de Roma. Nas margens do Tibre a Roma que se vé para cima, ve se

tambem para baxo; mas aquillo são sombras: aqui a Roma que se vé em cima, ve-se tambem embaxo, & nao he enganno da vista, senao verdade; a cidade fobre as ruinas, o corpo sobre o cadaver, a Roma viva fobre a morta. Que cousa he Roma senao hum sepulchro de fi mesma? em baxo as cinzas, em cima a estatua: em baxo os osfos, em cima o vulto. Este vulto, esta magestade, esta grandeza he a imagem, & 16 a imagem, do que está debaxo da terra. Ordenou a Providencia Divina, q Roma fosse tantas vezes destruida, & depois edificada sobre suas ruinas, para q a cabeça do mundo tivesse hua caveyra, em que se ver. Hum homem podese ver na caveyra de outro homem: a cabeça do mundo nao se podia ver fenaó na fua propria caveyra. Que he Roma levantada? A cabeça do mundo. Que he Roma Hi ca-

IIO cahida? A caveyra do mundo. Que sao esses pedacos de Thermas, & Colisseos, senao os osfos rottos, & troncados desta grande caveyra? E que sao essas Colunnas, essas Agulhas desenterradas, senao os dentes, mais duros, desencaxados della? Oh que sizuda seria a cabeça do mundo se se visse bem na sua caveyra!

Nabuco depois de ver

a Estatua convertida em pó, edificou outra Estatua. Loco, que he o que te Daniel disse o Profeta? Tu Rex es caput : tu Rey es a cabeça da Estatua. Pois se tu es a cabeça, & estás vivo; olhe a cabeça viva para a cabeça defunta: olhe a cabeça levantada para a cabeça cahida: olhe a cabeça para a caveyra. Oh se Roma fizesse o que nao soube fazer Nabuco! Oh se a cabeça do mundo olhase para a caveyra do mundo! A caveyra he mayor que a ca-

beça: para que tenha me-

nos lugar a vaidade, & mayor materia o desenganno. Isto fuy, & isto fou? Nisto parou a grandeza daquelle immenso todo, de que hoje sou tao pequena parte? Nisto parou. E o peor he, Roma minha, ( se me das licença para que to diga) que nao ha de parar só nisto. Este destroço, & estas ruinas que ves tuas, nao sao as ultimas : ainda te espera outra antes do fim do mundo profetizada nas Escritturas. Aquella Babylonia, de que falla Apoc. S. Joao, quando diz no 14 8. Apocalypse : Cecidit , ce-Hier. cidit Babylon: he Roma: Aug. nao pelo que hoje he, se-Ambr. nao pelo que ha de ser. lian. Ash o entendem S. Jero- Oecunymo, S. Agostinho, S. men. Ambrosio, Tertulliano, Cassiod Ecumenio, Cassiodoro, Bellar. & outros Padres, a quem Suar. seguem concordemente oplures a-Interpretes , & Theolo pud gos. Roma a espiritual he Corneeterna; porque Portælin ibi. inferi non pravalebunt Matth. adver - 16. 18.

2. 38.

adversus eam. Mas Roma a temporal, sugeyta está como as outras metropoles das monarchias, & nao só sugeyta, mas condennada ao catastrose das cousas mudaveis, & aos eclipses do tempo. Nas tuas ruinas ves o que foste, nos teus oraculos les o que has de ser; & se queres fazer verdadeyro juizo de ti mesma, pelo q foste, & pelo que has de ser, estima o que es.

Nesta mesma roda natural das cousas humanas, descobrio a sabedoria de Salamao dous espelhos reciprocos, que podemos chamar do tempo, em que se vé facilméte o que foy, & o que ha ccles. de ser. Quid est quod fuit? ipsum quod futurum est. Quid est quod factum est? ipsum quod faciendum est. Que he o que foy? aquillo mesmo que ha de ser. Que he o que ha de ser? aquillo mesmo que foy. Ponde estes dous espe-Thos hum defronte do

E 2.

outro, & assi como os ravos do Occaso ferem o Oriente, & os do Oriente o Occaso; assi por reverberação natural, & reciproca, achareis que no elpelho do passado se ve o que ha de ser, & no do futuro o que foy. Se quereis ver o futuro, lede as historias, & olhai para o passado : se quereis ver o passado, lede as profecias, & olhai para o futuro. E quem quizer ver o presente para onde ha de olhar? Nao o disse Salamaő; mas eu o direy. Digo que olhe juntamente para hum, & para outro espelho. Olhai para o passado, & para o futuro, & vereis o presente. A razao, ou consequencia he manifesta. Se no passado se vè o futuro, & no futuro se vè o passado, seguese, que no passado, & no futuro se vè o presente; porque o presente he o futuro do passado, & o / mesmo presente he o passado do suturo. Quid est guoch Hiij

quod fuit? ipsum quod futurum est. Quid est quod est? ipsum quod fuit, & quod futurum est. Romã. o que foste, isso has de ser: & o que foste, & o que has de ser,isso es. Vete bem nestes dous espelhos do tempo, & conhecer-tehas. E se a verdade deste desenganno tem lugar nas pedras, quanto mais nos homens. No passado foste pó? no futuro has de ser pó? logo no presente es pó: Pulvis es.

#### 6. VI.

Este foy o Memento dos vivos: acabo com o Memento dos mortos. Aos vivos disse: Lembrese o pó levantado que ha de ser pó cahido. Aos mortos digo: Lembrese o pó cahido que ha de ser pó levantado. Ninguem morre para estar sempre morto: por isso a morte nas Escritturas se chama sono. Os vivos cahem em

terra com o sono da morte : os mortos jazem na sepultura dormindo sem movimento, nem sentido aquelle profundo, & dilatado lethargo: mas quando o pregáo da trobeta final os chamar a juizo, todos hao de acordar, & levantarle outra vez. Entao dirá cada hum co David : Ego dormivi , & soparatus sum . & exur-Pfal. rexi. Lembrese pois o pó 3.6. cahido que ha de ser pó levantado.

Este segundo Memento he muyto mais terrivel que o primeyro. Aos vivos disse: Memento bomo quia pulvis es, & in pulverem reverteris; aos mortos digo com as palavras trocadas, mas com sentido igualmente verdadeyro: Memento pulvis quia homos es, & in hominem reverteris: Lembrate pó que es homem: & que em homem te has de tornar. Os que me ouvirao, já sabem que cada hum he o que foy, & o q

ha

ha de ser. Tu que jazes nessa sepultura, sabe o agora. Eu vivo, tu estás morto: eu fallo, tu estás mudo; mas assi como eu sendo homem, porque fuy pó, & hey de tornar a ser pó, sou pó; assi tu sendo pó, porque foste homem, & has de tornar a ser homem, es homem. Morre a Aguia, morre a Fenis; mas a Aguia morta nao he Aguia, a Fenis morta he Fenis. E porq? A Aguia morta nao he Aguia, porque foy Aguia, mas nao ha de tornar a ser Aguia. A Fenis morta he Fenis, porque foy Fenis, & ha de tornar a ser Fenis. Assi es tu que jazes nessa sepultura. Morto si. desfeyto em cinzas si;mas em cinzas como as da Fenis. A Fenis desfeyta em cinzas he Fenis, porque fov Fenis, & ha de tornar a ser Fenis: E tu desfeyto tambem em cinzas es homem, porque foste homem, & has de tornar a fer homem. Não he a pro-

125

pofição, nem comparaçao minha, fenao da Sabedoria, & Verdade Eterna. Ouçao os mortos a hú morto, que melhor, que todos os vivos conheceo, & prègou a fé da immortalidade, In nidulo meo In Tex-

moriar , & sicut Phanix tu Gra multiplicabo dies meos. co Jeb. Morrerey no meu ninho 29.29. (diz Job) & como Fenis multiplicarey os meus dias. Os dias somma-os a vida, diminue-os a morte, & multiplica-os a refurreyçaő. Por isso Job como vivo, como morto, & como immortal se copara à Fenis. Bem podèra este grande Heroe, pois chamou ninho a sua sepultura, compararse á Rainha das aves como Rey que era. Mas fallando de si , & com nosco naquella medida, em que todos somos iguaes, nao se comparou à Aguia, senao à Fenis; porque o

nacer Aguia, he fortuna

de poucos, o renacer Fe-

nis, he natureza de todos. Todos.

morrer, & todos morremos para refuscitar. Para nacer antes de ser, tivemos necessidade de Pay, & May, que nos gerasse: para renacer depois de morrer, como a Fenis; o mesmo pó, em que se corrompeo, & desfez o corpo, he o Pay, & a Mayde que havemos de tornar a ser gerados : Putredini 17. 14. dixi: pater meus es, mater mea, & soror mea vermibus. Sendo pois igualméte certa esta segunda metamorfose como a primeyra, prèguemos tambem aos mortos, como Ezech. prègou Ezechiel, para que 37.4. nos oução mortos, & vivos. Se dissemos aos vivos: Lembrate homem q es pó, porque foste pó, & has de tornar a ser pó; brademos com a mesma

verdade aos mortos, que

já sao pó: Lembrate pó

que es homem, porque

foste homem, & has de

-tornar a ser homem : Me-

mento pulvis, quia bomo

. Senhores meus , nao seja isto ceremonia: fallemos muyto seriamente. que o dia he disso. Ou cremos que fomos immortaes, ou nao? Se o homem acaba com o pó, nao tenho que dizer: mas se o pò ha de tornar a ser homem, nao fey o que vos diga, nem o que me diga? A mi nao me faz medo o pó que hey de ser, faz me medo o que ha de ser o pó. Eu nao temo na morte a morte, temo a immortalidade : eu .nao temo hoje o dia de Cinza, temo hoje o dia de Paschoa: porque sey que hey de resuscitar, porque sey que hey de viver para sempre, porque sey que me espera húa eternidade, ou no Ceo, ou no Inferno. Scio enim quòd Re-Job demptor meus vivit, & in 19.25 novissimo aie de terra sur-

recturus sum : Scio, diz.

Notai. Nao diz: Creyo,

fenaő; Scio, Sey: Porq a

ver-

DA CINZA.

NZA. 130 & esta Fé da immortalidade ?

verdade, & certeza da immortalidade do homé n fi- nao só he Fé, senao tambem ciencia. Por ciencia, 2.EO. bila- & por razao natural a coo Me-nhecèrao Platao, Aristoen. Et teles, & tantos outros Fiib. de losofos gentios. Mas que Aristo- importava que o naó alel. 1 de cançasse a razao, onde Anima está a Fé? que importa a . 4. & authoridade dos homés, 1.3.c.4. onde está o testimunho o l. 2. de Deos? o pó daquella de Gen-sepultura está clamando: anim. De terra surrecturus sum. 70b 19 rursum circumdabor ¥. 26. pelle mea, & in carne mea videbo Deum meum, quem visurus sum ego ipse, & oculi mei conspecturi sunt. & non alius. Este home. efte corpo, eftes offos, efta carne, esta pelle, estes olhos, este eu, & nao outro, he o que ha de morrer, si; mas reviver, & refuscitar à immortalidade. Mortal até o pó, mas depois do Joan. pó immortal. Credis hoc?

11.26. utique Domine. Pois que

effeyto faz em nòs efte

conhecimento da morte,

129

Quando considero na vida que se usa, acho que nem vivemos como mortaes, nem vivemos como immortaes. Nao vivemos como mortaes; porque trattamos das cousas desta vida, como se esta vida fora eterna. Nao vivemos como immortaes : porque nos esquecemos tanto da vida eterna, como senao ouvera tal vida. Se esta vida fora immortal, & nòs immortaes: que haviamos de tazer senao o que fazemos? Estay comigo. Se Deos, assi como fez hum Adaő, fizera dous, & o segundo fora mais sizudo que o nosso; nos haviamos de fer mortaes como fomos. & os filhos do outro Adao haviao de ser immortaes. E estes homens immortaes que haviao de fazer neste mundo? Isto mesmo que nos fazemos. Depois que nao coubessem no Paraiso, & se fosfem

fem multiplicando haviaō-se de estender pela terra: haviao de conduzir de todas as partes do múdo todo o bom, precioso, & deleytoso, que Deos para elles tinha creado: haviao de ordenar cidades, & palacios, quintas, jardins, fontes, delicias, banquetes, representacoens, musicas, festas, & tudo aquillo, que pudesse formar hua vida alegre, & deleytosa. Não he isto o q nós fazemos? & muyto mais do que elles haviao de fazer : porque o haviao de fazer com jufliça, com razao, com modestia, com temperança: fem luxo, fem foberba, fem ambição, sem enveja; & com concordia, com charidade, com humanidade. Mas como se ririao entao, & como palmariao de nós aquelles homens immortaes! como se ririao das nossas locuras, como palmariao da nolla cegueyra, vendonos tao occupados, tao follicitos,

tao delvelados pela nossa vidazinha de dous dias & tao esquecidos, & defcuydados da morte, como se foramos tao immortaes como elles! Elles sem dor, nem enfermidade; nós enfermos,& gemendo: elles viuendo sempre; nòs morrendo: elles nao fabendo o nome à sepultura; nòs enterrando huns a outros : Elles gozando o mundo em paz; & nòs fazendo demandas, & guerras pelo que nao havemos de gozar. Homenzinhos miseraveis ( haviao de dizer ) homenzinhos miseraveis, locos, infensatos. nao vedes, que sois mortaes? Nao vedes, que haveis de acabar à manham? Nao vedes, que vos hao. de metter debaxo de hua. sepultura, & que de tudo quanto andais afanando. & adquirindo nao haveis de lograr mais que sette pès de terra? que doudice, & que cegueyra he logo a vosla? Nao sendo como

17.

neca como nòs, quereis viver con- como nòs ? Assi he. Morimur ut mortales : vivilMar mus ut immortales: morremos como mortaes, que somos, & vivemos como fe foramos immortaes. Affi o dizia Seneca gentio à Roma gentia. Vòs a isto dizeis que Seneca era hum Estoico. E naó he mais ser Christao, que fer Estoico? Seneca nao conhecia a immortalidade da Alma: o mais a que chegou, foy a duvidala, & com tudo entendia isto.

#### S. VII.

Ora senhores, já que somos Christaos, já que fabemos que havemos de morrer, & que fomos immortaes; saybamos usar da morte, & da immortalidade. Trattemos desta vida como mortaes, & da outra como immortaes. Pòde haver locura mais remattada, pòde haver cegueyra mais cega, que

empregar-me todo na vida, que ha de acabar; & naó trattar da vida, que ha de durar para sempre? Cançarme, affligirme, mattarme pelo que forcosamente hey de deyxar. & do que hey de lograr. ou perder para sempre. nao fazer nenhum caso? Tantas diligencias para esta vida: nenhuma diligecia para a outra vida ? Tanto medo, tanto recevo da morte temporal, & da eterna nenhú temor? Mortos, mortos, desengannai estes vivos. Dizey nos que pensamentos, & que sentimentos foras os vossos, quando entrastes; & sahistes pelas portas da morte? A morte tem duas portas : Qui exaltas me de Pfal. portis mortis. Huma porta 9. 15. de vidro por onde se sahe da vida, outra porta de diamanté, por onde se' entra à eternidade. Entre estas duas portas se acha fubitamente hum homem no instante da morte, sem poder tornar atraz, nem I ij

parar, nem fugir, nem dilatar, senao entrar para onde nao fabe, & para sempre. Oh que transe tao apertado! oh que passo tao estreyto! oh que momento tao terrivel! Aristo- Aristoteles disse que entre todas as cousas terriveis, a mais terrivel he a morte. Disse bem; mas nao entendeo o que disse. Nao he terrivel a morte pela vida que acaba, senao pela eternidade que começa. Nao he terrivel a porta por onde se sahe; a terrivel he a porta por onde se entra. Se olhais para cima; huma escada o chega atè o Ceo: se olhais para baxo; hum precipicio que vay parar no inferno: E isto incerto.

> bre huma pedra, vio aquella Escada, que chegava da terra atè o Ceo; & acordou attonito gritando : Terribilis est locus iste : Oh que terrivel lugar he este! E porque he terrivel, Jacob? Nou est hie

Dormindo Jacob fo-

aliud nisi domus Dei , & porta celi. Porque isto nao he outra coufa, senao a porta do Ceo. Pois a porta do Ceo, a porta da Bemaventurança he terrivel? Si. Porque he huma porta, que se pòde abrir, & que se pòde fechar. He aquella porta, que se abrio para-as cinco Virgés Prudentes, & que se fechou para as cinco Necias: Et Matth clausa est janua. E se esta porta he terrivel para que olha só para cima, quad terrivel será para quem olhar para cima, & mais para baxo? Se he terrivel para quem olha só para o Ceo, quanto mais terrivel será para quem olhar para o Ceo, & para o Inferno juntamente? Este he o mysterio de toda a Escada, em que Jacob não reparou integramente. como quem estava dormindo. Bem vio Jacob que pela escada subiao. & deciao Anjos; mas nao reparou, que aquella escada tinha mais degraos

Gen. 18.17.

teles.

para

para decer, que para subir: para subir era escada da terra até o Ceo; para decer era escada do Ceo até o Inferno: para fubir era escada por onde subirao Anjos a ser Bemaventurados; para decer era escada por onde decèrao Anjos a ser Demonios. Terrivel escada para qué nao lobe; porque perde o Ceo, & a vista de Deos: & mais terrivel para que dece ; porque nao só perde o Ceo, & a vista de Deos, mas vay arder no Inferno eternamente. Efta he a visão mais que terrivel, que todos havemos de ver : este he o lugar mais que terrivel, por onde todos havemos de passar, & por onde já pasfárao todos os que alli jazem. Jacob jazia sobre a pedra, alli a pedra jaz fobre Jacob, ou Jacob debaxo da pedra. Já dormirao o seu sonno : Dormierunt fomnum suum : já virão aquella visao: já subirão, ou decerão pela escada:

se estão no Ceo, ou no Inferno, Deos o sabe; mas tudo se averigou naquelle momento.

Oh que mométo ( torno a dizer ) oh que passo, oh que transe tão terrivel? oh que temores, oh que afflicção, oh que angustias? Alli senhores, não se teme a morte, temese a vida. Tudo o que alli dá pena, he tudo o que nesta vida deo gosto, & tudo o que buscamos por nosfo gosto, muytas vezes com tantas penas. Oh que differentes pareceráo então todas as cousas desta. vida ! que verdades, que defengannos, que luzes tão claras de tudo, o que neste mundo nos cega? Nenhum homem ha naquelle ponto, que não desejara muyto hua de duas: ou não ter nacido, ou tornar a nacer de novo, para fazer hűa vida muyto differente. Mas já he tarde : já não ha tempo: Quia Apoc.

tempus non erit amplius. 10.6. Christãos, & senhores

I 111 meus,

meus, por misericordia de Deos ainda estamos em tempo. He certo que todos caminhamos para aquelle passo; he infallivel, que todos havemos: de chegar, & todos nos havemos de ver naquelle terrivel momento, & pòde ser que muyto cedo. Tulgue cada hum de nòs se será melhor arrepender agora, ou deyxar o arrependimento para quãdo nao tenha lugar, nem fejaarrependimento? Deos nos aviza; Deos nos dá estas vozes: na
 devxemos passar esta inspiraçao, que nao sabemos se será a ultima ? Se entao havemos de desejar em vao começar outra vida, comecemola agora: Dixi mine capi. Comece-76.11. mos de hoje em diante a viver, como quereremos ter vivido na hora da morte. Vive affi como quizeras ter vivido quando morras. Oh que consolação tão grande será entao a nossa, se o fizer-

mos affi! E pelo contrario, que desconsolação tao irremediavel, & tao desesperada, se nos deyxarmos levar da corrente. quado nos acharmos onde ella nos leva! He poffivel que me condeney por minha culpa, por minha vontade , & conhecedo muyto bem,o que agora exprimento sem nenhum remedio? He poffivel que por hua cegueyra, de que me nao quiz apartar; por hum appetite que passou em hum mo. mento, hey de arder no Inferno em quanto Deos for Deos? Cuydemos nisto, Christãos, cuydemos nisto. Em que cuydamos; & em que nao cuydamos? Homens mortaes, homes immortaes, se todos os dias podemos morrer, se cada dia nos imos chegando mais à morte, & ella a nòs; nao se acabe co este dia a memoria da morte. Resolução, resoluçao huma vez, q sem resolução nada se faz. E para

Pfal.

142

que esta resolução dure, & nao seja como outras, tomemos cada dia huma hora, em que cuydemos bem naquella hora. De vinte, & quatro horas, que tem o dia, porque se nao dará hűa hora à trifte Alma? Esta he a melhor devaçao, & mais util penitencia, & mais agradavel a Deos, que podeis fazer nesta Quaresma. Tomar hua hora cada dia, em que fó por fó com Deos, & com nosco cuydemos na nossa morte, & na nossa vida. E porque espero da

vossa piedade, & do vosso juizo, que aceytareis este bom conselho, quero acabar, deyxandovos quatro pontos de confideração para os quatro quartos desta hora. Primeyro: Quanto tenho vivido? Segundo: Como vivi? Terceyro: Quanto posso viver? Quarto: Como he bem que viva? Torno a dizer para que vos fique na memoria. Quanto tenho vivido? Como vivi? Quanto posso viver? Como he bem que viva? Memento homo ?



# SERMA

## SS. SACRAMENTO

Em Santa Engracia. Anno de 1645. Caro mea verè est cibus, & sanguis mens verè est potus.

Joan. 6.



U A S palavras de mais, ou huma duas vezes repeti-

reparo na claufula, que propuz do Euangelho. Verè cibus : Verè potus. Joan. Todos os Mysterios da 6. 56. Fé, todos os Sacramentos da Igreja são verdadeyros Mysterios, & ver-

da, achava eu com facil

dadeyros Sacramentos com tudo se attentamente lermos todos os Euangelistas, se attentamente advertirmos todas as palavras de Christo; acharemos que em nenhum outro Mysterio, em nenhum outro Sacramento, senao no da Eucharistia, ratificou o Senhor aquella palavra: Verè: Verdadeyramente. Instituhio Christo o Sacramento da Peni-

145 DO Ss. SACRAMENTO.

145 DO SS. SAC Joan. Penitencia, & disse: Quo-0.23. rum remiseritis peccata, remittuntur eis: A quem perdoardes os peccados, serao perdoados: & nao disse, Verè, Verdadeyramente perdoados. Instituio o Sacramento do Marc. Baptismo, & disse: Qui 6.15- crediderit, & baptizatus fuerit, salvus erit: Quem crer, & for baptizado, se-

rá salvo: mas nao disse, Verè, Verdadeyramente salvo. Pois se nos outros Mysterios, se nos outros Sacramentos nao exprefsou o soberano Senhor nem ratificou a verdade de seus effeytos, no Sacramento de seu Corpo, & Sangue, porque a confirma com tao particular expressaó? porque a ratifica hūa, & outra vez: Verè est cibus , Verè est potus ? Nas mayores alturas sempre sao mais occasionados os precipicios: & como o Mysterio da Eucharistia he o mais alto de todos os Mysterios; como o Sacramento do

Corpo, & Sangue de Christo he o mais levantado de todos os Sacramentos: previo o Senhor que havia de achar nelle a fraqueza, & descobrir a malicia mayores occasioens de o duvidar. Haviaono de duvidar os sentidos, & haviao-no de duvidar as potencias: haviao de duvidar a ciencia, & havia-o de duvidar a ignorancia: havia o de duvidar o escrupulo, & havia o de duvidar a curiosidade; & onde estava mais occasionada a duvida, era bem que ficasse mais expressa, & mais ratificada a verdade. Por isso ratificou a verdade de seu Corpo debaxo das especies da Hostia: Caro mea verè est cibus : por isso ratificou a verdade de feu Sangue debaxo das especies do Calis: Et sanguis meus verè est totus.

Supposta esta intelligencia, que nao he menos, que do Concilio Trin-

K den-

17

dentino, & supposta a occasiao desta solemnidade, instituida para desaggravar a verdade deste soberano Mysterio, vendome eu hoje neste verdadeyraméte grade theatro da Fè, determino sustentar contra todos os inimigos della a verdade infallivel daquelle Verè: Verè est cibus : Verè est potus. Estas duas conclusoens de Christo havemos de defender hoje co fua graça. E porque os principios da Fè contra aquelles que a negaó, ou nao valem, ou nao querem que valhao, ainda que infalliveis; pondo de parte o escudo da mesma Fè, & sahindo a campo em tudo com armas iguaes. argumentarey sómente hoje com as da razao. O Mysterio da Eucharistia chamase Mysterio de Fè por antonomasia: Hic est calix (anguinis mei, novi , & æterni testamenti ; Mysterium Fidei : mas hoje, com novidade, pó-

de ser que nunca ouvida. faremos o Mysterio da Fé Mysterio da razao. Sahiráō a argumentar cōtra a verdade deste Mvsterio nao só os inimigos declarados della, mas todos os que por qualquer via a podem difficultar: & serao sette. Hum Judeo. hum Gentio, hum Herege, hum Filosofo, hum Politico, hum Devoto, & o mesmo Demonio. Todos estes poráo suas duvidas, & a todos satisfará a razao. E para que a vittoria seja mais gloriosa vencendo a cada hum co fuas proprias armas; ao Judeo responderá a razao com as Escritturas do Testamento Velho ao Gentio co as suas fabulas: ao Herege com o Euangelho: ao Filosofo com a natureza: ao Politico com a conveniencia: ao Devoto com os seus affectos: & ao Demonio com as suas tentaçõens. Temos a materia. Para que seja a gloria de nossa SanDO Ss. SACRAMENTO.

ta Fé, & honra do Divinissimo Sacramento, pecamos àquella Senhora, que deo a Deos a Carne, & Sangue, de que se instituio este Mysterio . & nao he menos interessada na vittoria de seus inimigos, nos alcance a luz, o esforço, & a graça, que para tao nova batalha havemos mister. Ave Maria. urryod man etiliki 9

140

#### The Degree of the \$. II.

Caro mea verè est cibus, & sanguis meus verè est potus. O primeyro inimigo de Christo, que temos em campo contra a verdade daquelle sacrosanto Mysterio, he o Judeo. Judaica perfidia foy, como se crè, a que deo causa à dor . & occasiao à gloria deste grande dia. Mas para convencer o Judeo, & o sugeytar à Fé do Mysterio da Eucharistia, nao ha mister a razao as nossas Escritturas, bastaolhe as fuas mesmas. A primeyra; & mayor duvida que tiverao os Tudeos cotra a verdade deste Sacramento, foy a possibilidade delle. Quomodo potest 70an. bic nobis carnem suam da- 6.52. re ad manducandum? Como póde este (diziao) darnos a comer sua carne? Nao he possivel. E Christo que lhes respondeo? Nisi manducaveritis carne Filij hominis, & biberitis ejus sanguinem non habebitis vitam in vobis : Senao comerdes a minha carne, & beberdes o meu sangue, nao tereis vida. Senhor, com licença de vossa Sabedoria Divina : a questao dos Tudeos era duvidarem da possibilidade deste mysterio, & as duvidas postas em presença do mestre, soltao se com a explicação, & não com o castigo. Se estes homens duvidao da possibilidade do Mysterio, dizeylhes como he possivel, & declaraylhes o modo com que póde ser, & ficaráo satis-K ij fev-

152

feytos. Pois porque seguio Christo neste caso outro caminho tao differente, & em lugar de lhes dar a explicação, os ameçou com o castigo? A razao foy; porque os que duvidavao neste passo, erao os Judeos : Litiga-Foan. 6. 52. bat ergo Judei: & para os Judeos conhecerem a poffibilidade daquelle Mysterio, nao he necessaria a doutrina de Christo, bastalhes a das suas Escritturas, & a razao. Provo do mesmo Texto. Litigabant ergo Judei : Diz que os Judeos litigavao huns contra os outros fobre o caso. Se litigavas, logo huns diziao que si , outros que nao : os que diziaó que si, davaó razoens para ser possivel: os que diziao que nao, davaó razoens para o naó ser: & erao tao efficazes as razoens dos que diziao que si, que nao teve Christo necessidade de dar as fuas : por isso acodio à pertinacia com o castigo,

& nao à duvida com a explicação. Tres cousas cocorriao nesta demanda: a duvida do Mysterio; a malicia dos que o negavaő; & a razaő dos que o defendiao : & quando Christo parece que havia de acodir à duvida com a explicação, acodio à malicia com o castigo; porque os argumentos dos que negavao o Mysterio já estavao convencidos na razao, dos que o defendiao. De maneyra que para convencer ao Tudaismo da possibilidade do Sacramento da Eucharistia, nao he necessaria a Fé, nem a doutrina de Christo: basta a Fé, & a razao dos melmos Tudeos. The E Talley of the Line

E se não deçamos em particular aos impossiveis, que neste Mysterio reconhece, ou se lhe representao ao Judeo. Quomodo potest? Diz o Judeo que o Mysterio da Eucharistia na forma, em que o cremos os Christãos,

nem

DO Ss. SACRAMENTO.

nem he possivel, quanto à fustancia, nem quanto ao modo. Não he possivel quanto à sustancia; porq (como diz Moyses no E-. 20, xodo, & Salamao no ter-Reg. ceyro dos Reys) Deos he 27. immeso, & invisivel, & o immenso nao se pòde limitar a tao pequena esfera, nem o invisivel reduzirse ao que se vè. E nao he possivel quanto ao modo; porque ( como diz . 18. David nos Psalmos ) o 5. 4. Author dos milagres he só Deos, & o sugeyto dos milagres são as creaturas: fendo logo o Sacerdote creatura; como pòde fazer milagres em Deos, & converter em Corpo de Deos a sustancia do pao: Quomodo potest? Para satisfazer a razao às apparencias destes dous impossiveis, nao tem necessidade de ir buscar razoens a outros entendimentos, porque no entendimento dos mesmos Judeos as te ambas concedidas, & convencidas. REIM

153

Em quanto Moyses se detinha no Monte recebendo a ley, cançados os Judeos ( que agora nao canção ) de esperar, disserao affi a Arao. Fac nobis Excd. Eloim, qui nos pracedat: Arao, fazeynos hu Deos, q possamos ver, & seguir,& và diante de nòs nesta viagem. Notay a palavra Eloim, que não só significa Deos, senao o Deos verdadeyro, que criou o Ceo, & a terra. Assi o escreveo Moyses nas primeyras palavras que escreveo: In principio crea-Gen. vit Eloim cælum, & terra. 1. 1. Esta proposta pois dos Tudeos tinha dous grandes reparos : o primeyro, que pedirao a hum home, que lhes fizelle Deos : o segundo, que pedirao isto a Araō, & naō a outro homem. Nao sabiao os Hebreos que Deos he immenso, & que occupa todo o lugar? Pois como lhe pediao, que fizesse hū Deos, que pudesse mudar lugar, & ir diante? Nao K iii fa-

fivel & fóra da esfera, & objecto dos olhos humanos? Pois como pediao? que lhes fizesse hu Deos que pudessem ver, & seguir? Tudo isto quer dizer: Qui nos pracedat. E jà que pediao esta grande obra, & este grande milagre a hum homem, nao estavao alli outras grandes pessoas, cabeças dos Tribus, & Governadores do Povo; & sobre todos nao estava Hur nomeado pelo melmo Moyles por adjunto de Arao, em quãto durasse a sua ausencia : Habetis Aaron , & Hur; Exod. si quid natum fuerit que-24.14 stionis referetis ad eos ? Pois porque nao pedirao a Hur, ou a algum dos outros, que obrasse essa maravilha, senao a Arao, & só a Araó? Aqui vereis quao racionaes são, & quao conformes ao entendimento humano os Mysterios da Fé Catholica. Ainda quando os Judeos forao hereges da fua

. 1788 4-17 7 3 5

155

sabiao, que Deos he invi- Fé, não puderão negar a razao da nossa. Pedirao os Judeos a Arao, que lhes fizesse hum Deos, que pudessem ver , & seguir porque entenderao, que ainda que Deos era immenso, & invisivel, sem menoscabo de sua grandeza se podia limitar à menor esfera, & sem perigo de sua invisibilidade se podia encobrir debaxo de algua figura, & final vifivel. E escolhèrao por ministro desta maravilha a Arao, que era o Sacerdote, & nao a outrem; porque entenderao tambem, que acçao tao sobrenatural, & milagrosa, como pòr a Deos debaxo de especies creadas, nao podia competir a outro, fenao ao Sacerdote. Eys aqui o que os Iudeos pedirao entao, & eys aqui o que nós adoramos hoje : hum Deos debaxo de elpecies visiveis, posto nellas milagrosamente por ministerio dos Sacerdo: tes. Os Judeos forao, os DO Ss. SACRAMENTO.

157 que traçàrao o Mysterio, & nos fomos os que o gozamos: elles fizerao a peticao, & nos recebemos o despacho: elles erràrao, & nòs nao podemos errar. E em que esteve a differença? Esteve só a differença, em que elles crèrao, que se podia fazer esta maravilha por authoridade humana: Fac nobis Eloim, qui nos pracedat: & nos cremos, que só se faz, & se pode fazer por Divina : Authoridade Hoc facite in meam com-19. memorationem. E que crédo o Judeo, que se podia fazer por poder humano, nao creya, que se possa fazer por Omnipotencia Divina: Quomodo potest? Não he isto só erro de Fé,

E senao, ajude-se a ra-28. zao da experiencia. Quádo os Judeos neste caso adoràrao o Bezerro, no mesmo dia os castigou Deos, matando mais de vinte mil delles. H'assi? logo bem se segue, que

he cegueyra de razao.

está Deos na Hostia Cofagrada. Provo a confequencia. Se Deos (ponhamos este impossivel ) se Deos nao está naquella Hostia, todos os Christãos somos idolatras, como o forao os Judeos, quando adorarao o bezerro. He certo: porque em tal caso reconhecemos Divindade, onde a nao ha. Pois se somos idolatras, porque nos nao castiga Deos, assi como castigou aos Judeos? Aperto a duvida: porque os Tudeos adorárao o bezerro hua so vez, os Christãos adoramos a Hostia Colagrada ha mil, & seis centos annos : os Judeos adorárao o bezerro em hū số lugar; os Christãos adoramos o Sacramento em todas as partes do mundo: os Judeos, que adorárao o bezerro, erao de huma só nação; & os Christãos, que adorao o Sacramento, são de todas as naçoens do universo. Ainda falta o mais forço-

10

1 159

fo argumento. Muytos dos que crem; & adorao este soberano Mysterio. lao Hebreos da mesma nação verdadeyramente convertidos à Fé: o mesmo Author, & Instituidor delle , Christo Redéptor, & Senhor nosso, era Hebreo: os primeyros, que o adorarao, crèrao, & commungàrao ( q forao os Apostolos . & Dicipulos ) erao tambem Hebreos, & esses mesmos Hebreos forao os primeyros Sacerdotes, que o consagrarao, & os primeyros prègadores, que o levàrao, promulgàrao. fundàrao, & estabelecerao por todo o mundo. Pois se Deos he o mesmo, & os adoradores deste Mysterio os mesmos; porque os não castiga Deos a elles, & a nòs, como castigou aos antigos Hebreos? Se adorar aquella Hostia he idolatria, como foy adorar o bezerro, porque soffre Deas mil, & seys centos

annos na face de todo o mundo, o que não soffreo hum dia em hum deserto? He, porque elles forao verdadevramente idolatras, & nos fomos verdadeyros fieis : he, porque elles adorando o bezerro, reconheciao Divindade. onde a nao havia; & nòs adorando aquella Hostia Confagrada reconhece. mos Divindade, onde verdadeyraméte está Deos. De maneyra, Tudeo, que com o teu mesmo castigo, com as tuas mesmas Escritturas, & com o teu mesmo entendimento te está convencendo a razao a mesma verdade que negas, & os mesmos impossiveis, ou difficuldade, que finges.

Mas vamos continuando, & discorrendo por todas as difficuldades deste Mysterio, & veremos como os Judeos as tem jà crido todas nas suas Escritturas. O Sacramento da Eucharistia por antonomasia he Mysterio do

161 DO Ss. SACRAMENTO.

162

Ad Testamento Novo: Hic orint. calix novum testamentum 1.25.est in meo sanguine. Mas de tal modo he Mysterio novo, & do Testamento Novo, que todas as suas difficuldades se crèrao, & se tiràrao no Velho. Grade difficuldade he deste Mysterio, que o paó se converta em Corpo de Christo, & o vinho em seu Sangue: mas se o Juenes, deo cre nas suas Escrittu-9. 26. ras, que a Mulher de Lot xod. se converteo em Estatua; se crè, q a Vara de Moyxod. ses se converteo em Serpente; se crè, que o Rio Nilo se converteo em sangue; que razao tem para nao crer, que o pao se converte em Corpo de Christo? Grande difficuldade he deste Mysterio que se conservem os

accidentes fora do fugey-

to, & que subsistad por si

sem o arrimoda sustancia:

mas se o Judeo cre, que a

luz, que he accidente do

ro dia; & o Sol, que he a

a S. Sol, foy criada ao primey-

sustancia da luz, soy cria- Naz. do ao quarto ; que razao Theotem para nao crer, que doret. existao os accidentes de O alij pao que vemos, onde nao apud tem sustancia de pao, que Suar. os sustente? Grande dif- sex ficuldade he neste Myste-dierrio, que receba tanto o que commungou toda a Hostia, como o que recebeo hua pequena parste : mas se o Judeo crè, q quado seus pays hiao colher o Manná ao campo, os que colhiao muyto, & os que colhiao pouco, todos se achavao igualmente com a mesma medida: que razao tem para nao crer, que assi os que recebem parte, como os que recebem toda a Hostia, commungao todo Christo? Finalmente he grande difficuldade neste Mysterio, que todas as maravilhas delle se obrem co quatro palavras, & que esteja Deos sugeyto, & como obediente às do Sacerdote: mas se o Judeo crè, que a tres palavras de

100

Jojue 163 SER

10. 12. Josué obedeceo Deos, & Obediparou o Sol; & que por
ente não crer Moyses, que ba-

nao crer Moyses, que ba-Deo vo si hominis. foy condennado a nao Num. foy condennado a nao

foy condennado a nao 20. 8. entrar na Terra de Promissaő; que razaő tem para nao crer, que bastao as palayras do Sacerdote, para que Christo deça, & o pao se mude ? De maneyra que para o Judeo confessar a possibilidade no Mysterio da Eucharistia, em que tropeça, nao lhe he necessaria nova fé, nem a nossa, bastalhe a velha, & a sua, ajudada só da razao. O que creo nas fuas Escritturas he, o que aqui lhe manda crer a Fé; só com esta differença. que aqui mandaõse lhe crer por junto os milagres, que là creo repartidos. O seu Profeta o dis-

Psal. se: Memoriam fecit mira-110. 4. bilium suorum, escam dedit timentibus se. Fez huma memoria Deos das suas maravilhas no pao, que deo a comer, aos que o temem. De sorte que a memoria he nova, mas as maravilhas sas as antigas: là estavas divididas, aqui estas compendiadas.

Donde he muyto para notar acerca do Memoriam fecit, que quando Christo instituio, & se devxou no Sacramento. nao pedio mais que memoria: In mei memoriam facietis. E porque nao pedio entendimento, & vontade? Christo neste Mysterio pertedia amor, & fé : para o amor era necessaria vontade : para a fé entendimento: pois porque se cança em encomendar a memoria? Porque o lugar, onde Christo instituio este Mysterio, era Jerusalem; & as pessoas diante de quem o instituio, erao os Tudeos; & para Jerusalem, & os Tudeos crerem, & amarem este Mysterio nao lhes he necessario discorrerem com o entédimento, nem applicare nova vontade, basta que

ſe

DO Ss. SACRAMENTO. 165 se lembrem com a memoria: lembrem se do q crèrao na sua Ley, & nao duvidarão de adorar o que nòs cremos na nossa. Nenhúa nação do mundo tem mais facilitada a Fè do Santissimo Sacramento, que os Judeos; porque as outras naçoens, para crerem, hao mister entendimento, & vontade; o Tudeo para crer, bastalhe a memoria. Lembremse, & creráo. Deforte que a infidelidade nos Judeos, nao he tanto infidelidade, quanto efquecimento: nao crem, porque senaő lembraő. E se basta a memoria para crerem, quanto mais ba-

S. III.

stará o discurso, & a ra-

zao? Confessem pois convencidos della a verdade

infallivel daquelle Verè :

Verè est cibus. Verè est po-

tus.

Ao Gentio tambem The parece impossivel este Mysterio: & a mayor difficuldade q acha nelle, são as mesmas palavras de Christo: Caro mea verè est cibus : & Sanguis meus verè est potus. Como he possivel, diz o Gétio, que seja Deos, quem diz que lhe comao a Carne, & lhe bebaő o Sangue? Quando Atreo deo a co- Sen. in mer a Thyestes a carne de Thyest. seu filho, diz a Gentilida- AET. 4. de, que fez tal horror este caso à mesma natureza. que o Sol contra seu curlo tornou a traz, por nao contaminar a pureza de feus rayos, dando luz a tao abominavel mela. Como pòde logo fer Deos, quem diz, que lhe comao a Carne, & lhe bebao o Sangue? E como podem ser homens, os q comem a Carne, & bebe o Sangue a feu proprio Deos? Pareceo tao forçoso este argumento, & tao deshumana esta acção a Averroes, Commentador de Aristoteles, que só Averpor nao ser de hua ley, em roes.

Li que Apol.

que era obrigado a comer seu Deos, nao quiz ser Christão, & se deyxou morrer Gentio.

Gentios prometteo a ra-

Aos argumentos dos

zao, que responderia com as suas fabulas: & porque nao pareça pouco folido este novo modo de responder, ouçamos primey-Tertul. ro a Tertulliano. Argumentando contra a Gencap. 21. tilidade Tertulliano no-6 23. seu Apologetico, disse, que as fabulas dos Gentios faziao mais criveis os Mysterios dos Christãos. Parece proposição difficultofa: porque as fabulas dos Gentios são mentiras, sao fingimentos; os Mysterios dos Christãos são verdades infalliveis: como logo póde fer, que a mentira acrecente credito à verdade? O mesmo Tertulliano se explicou com o juizo, que co-

stuma. Fideliora funt nof-

tra, magisque credenda,

quorum imagines quoque fidem invenerunt. As fabulas dos Gentios, se bem se considerao, sao huns arremedos, sao húas semelhanças, sao huas imagens, ou imaginaçoens'dos Mysterios dos Christãos. E se os Gentios derao fé ao arremedado sómente dos nosfos Mysterios, porque a nao hao de dar ao verdadeyro delles? Se crèrao, & adoràrao os retrattos, porque haó de duvidar a crença, & negar a adoração aos originaes? Fidehora, magisque credenda, quorum imagines quoque fidem invenerunt. Com a sua mesma idolatria está convencendo a razao aos Gentios, para que nao possao negar a Fé: porque nenhuma cousa lhes propoem tao difficultosa de crer a Fé, que elles a nao tenhao já concedido, & confessado nas suas fabulas. Daqui se entéderá a razaó, & Providécia altissima, que Deos teve, para permittir a idolatria no mundo. E qual foy? Para que a melma ido-

DO Ss. SACRAMENTO. 160 idolatria abrisse o caminho à Fé, & facilitatle no entendimento dos ho-10 mens a crença de taó altos, & tao secretos Mysterios, como os q Deos tinha guardado para a Ley da Graça. Assi como Deos neste mundo criou hum homem para Pay de todos os homens, que toy Adao, assi fez outro homem para Pay de todos os crentes, que foy Abrahao. A hum deo o primado da natureza; a outro a primazia da Fé. Mas esse mesmo Abrahao, se bem the examinarmos a vida, acharemos, que antes de crer no verdadeyro Deos, foy idolaofue tra: Thare pater Abraha, 4. 2. & Nachor; servieruntque Dijs alienis. Pois idolalasi- tra Abrahao, que ha de ser s hic. Pay de todos os crentes? hil. l. si, & por isso mesmo. Perraha. mittio Deos que o Pay da Gene- Fé fosse filho da idolatria, rard. porque a idolatria he der He-grao, & successão para a rei. Fé. A porta da Fé he a

credulidade, como dizem os Theologos; porque antes de húa cousa ser crida, ha de julgar o entendimento que he crivel: E isto he, o que fez a idolatria no mundo, vindo diante da Fé. A idolatria semeou a credibilidade; & a Fé colheo a crenca \ a idolatria com as fabulas começou a fazer os Gentios credulos, & a Fé com os Mysterios acabou de os fazer crentes. Como a Fé he crença de cousas verdadeyras, & difficultosas: a idolatria facilitou o difficultofo, & logo a Fé introduzio o verdadeyro. As repugnancias que tem a Fé, he o grande, o arduo, o escuro, & o sobrenatural dos Mysterios : crer o que nao vejo, & confessar o q nao entendo: & estas repugnancias já a idolatria as tinha vencido nas fabulas, quando a Fé as convenceo nos Mysterios.

170

Supposta esta verdade ficao muy facies de crer Liij aos

te; Fastor.

aos Gentios quaesquer difficuldades, que se lhe representem no Sacramento do Altar; porque tudo o que nos cremos. neste Mysterio, crèrao elles primeyro nas fuas fabulas. Se os Gentios criao, que no pao comiao hum Deos, & no vinho bebiao outro : no pao a Ceres, & no vinho a Baccho; que difficuldade lhes fica para crerem, que debaxo das especies do pao comemos a Carne, & debaxo das especies do vinho bebemos o Sangue do nosso Deos ? Se comessemos a Carne . & Sague em propria especie, feria horror da natureza; mas debaxo de especies alheyas, tao naturaes como as de pao, & vinho, nenhum horror faz, nem pòde fazer, ainda a quem tenha a vista tao mimosa, & o gosto tao achacado, como Averroes.

Em todos os outros impossíveis, que se representao ao Gentio neste

Mysterio corre o mesmo. Parece impossivel neste Mysterio, que a sustancia do pao passe a ser Corpo de Christo: parece impossivel, que a cantidade do Corpo, & a cantidade do pao, occupem hum só lugar na mesma Hostia: parece impossivel, que o melmo manjar caule morte, & cause vida: parece impossivel, que o mesmo Christo esteja juntamente no Ceo, & mais na terra: parece impossivel, que deça Deos cada dia à rerra para se unir com o homem, & o levar ao Ceo: & parece finalmente impossivel, que o homem comendo se transorme, co hum boccado, de homem em Deos. Mas se os Gentios criao ( desfaçamos Quid. todos estes impossiveis ) i. Me fe os Gentios criao, que tamor. Daphne se converteo em 3. Melouro, que Narciso se co-tamor. verteo em flor, que Nio-Stat. be se converteo em mar Ov. 10 in Syl more, Hippomenes em Metaleao, & Arethusa em son- mor. 4.

DO Ss. SACRAMENTO. 173 te; que razaó lhes fica para duvidar, que o pao se converte em Corpo, & o vinho em Sague de Christo? Se os Gentios criao, d. 8. que no corpo de Geryao havia tres corpos, que razao tem para duvidar, que a cantidade do Corpo de Christo, & a cantidade do pao, sendo duas, occupem hum só lugar na mesma Hostia? Se os Gentios Re- criao, que a espada de Achilles ferio a Thelepho, ed. quando inimigo; & que a mesma espada o sarou depois, quando reconciliado; que razaó tem para duvidar, que o melmo Corpo de Christo he morte para os obstinados, & vida para os arrependidos? Se os Gentios criao, que Hecate estava funtamente no Ceo, na terra, & no Inferno; no Ceo com nome de Lua, na terra com nome de Diana, no Inferno com nome de Proserpina; que razao tem para duvidar, que o mesmo Christo está

2.

no Ceo, & na terra, & em diversos lugares della juntamente? Se os Gentios Horat. criao, que Jupiter deceo.à 1.3. terra em chuva de ouro , Ode 16. para render, & obrigar a Danae , & em figura de Virg. Aguia para levar ao Ceo A a Ganymedes; que razao neid. 1. lhes fica para duvidar, q deça Deos à terra em outros dous disfarces para render, & se unir com os homens nesta vida, & para os levar ao Ceo na outra ? Finalmente se os Ovid. Gentios crem, que Glau- 14 Meco mastigando huma herva tamor, mudou a natureza, & se converteo em Deos do mar, que difficuldade tem para crer, que por meyo daquelle manjar soberano mudem os Christãos a natureza, & de humanos figuem Divinos? Affi que nao lhes fica razao nenhuma de duvidar neste Mysterio aos Gentios, porque tudo o que le mãda crer no Sacramento, crérao elles primeyro nas fuas fabulas. Nem

Nem cuyde alguem, que he descredito de nossa Religiao, parecerem se os seus Mysterios com as fabulas dos Gentios; porque antes esse he o mayor credito da Fé, & o mayor abono da Omnipotencia. Louva David os Mysterios da Ley Escritta, & encarece-os por comparação às fabulas dos Gentios: Narraverunt mihi iniqui fubulationes . sed non ut lex tua. Louva S. Pedro os Mysterios da Ley da Graça, & encarece-os por comparação às fabulas da mesma Gentilidade. Non enim doctas fabulas secuti notam facimus vobis virtutem, & prasentiam Tesu Christi. Notavel comparação, & notavel conformidade entre as duas mavores columnas da Lev Velha, & Nova! Se David, & Pedro, querem encarecer os Mysterios Divinos da Fé por comparação à Gentilidade porque os nao comparao com as historias dos Gen-

tios, senao com as suas fabulas? A profisso da historia he dizer verdade: & as historias dos Gentios tiverao feytos heroicos. & casos famolissimos, como se vè nas dos Gregos. & dos Romanos. Pois porque comparao David. & Pedro os Mysterios sagrados nao às historias, senao às fabulas? Porque as historias contao, o que os homens fizeraő; & as fabulas contaő. o que os homens fingirao: & vencer Deos aos homens no que puderao fazer, naó he argumento de fua grandeza: mas vencer Deos aos homens no que fouberao fingir, esse he o louvor cabal de seu poder. Que chegassem as obras de sua Omnipotencia, onde chegárao os fingimentos de nossa imaginação! que chegasse a Omnipotencia Divina obrando, onde chegou a imaginação humana fingindo! grande poder! grande sabedoria! grande

Deos

Pfal. 118. 85.

2. Petri. 1. DO Ss. SACRAMENTO.

Deos! Ifto he o que adoramos, & confessamos naquelle Mysterio. As fabulas dos Gentios forao imaginaçõens fingidas das maravilhas daquelle Mysterio, & as maravilhas daquelle Mysterio existencias verdadeyras das suas fabulas. Pois se as crèrao na imaginação, porque as hao de negar na realidade? Confesse logo o Gentio, convencido da razao, a verdade manifesta daquelle Verè: & diga: Verè est cibus: Verè est potus.

177

#### (. IV. -0-2 "301 E (01 Els) 2

· O Herege, como inimigo domestico, arguméta com o Euangelho; & das palayras de Christo fórma armas contra o melmo Christo. Cre, & pertende provar, que o que está debaxo das Especies Sacramentaes, he verdadeyra sustancia de paō; & argue 'desta maneyra. Christo no Euan-

40 1 20

gelho chama muytas vezes pao a este Mysterio: Hic est panis, qui de calo descendit. Qui manducat bunc panem, vivet in æter-Joan. num. Christo chamalhe 6.59. paó? logo he paó. Provo a consequencia, diz o Herege. Porque a razao, porque os Catholicos cremos, que na Hostia está a fustancia do Corpo de Christo, he porque Christo disse : Hoc eft corpus Matth. meum: Este he meu Cor- 26,26. po. Pois se na Hostia está a sustancia do Corpo; porque Christo disse : Floc est corpus meum ; tambem na Hostia está a sustancia de paó, porque Christo disse: Hic est panis.

Responde a razao facilmente. Chama Christo paó à Hostia Consagrada sem ser pao, porque ainda q nao he pao, foy pao: ainda que nao he pao, parece paó: & para ter o nome nao he necessario ser. basta haver sido: nao he necessario ser, basta pare-M cer.

Joam. 6. 52.

cer. Prova o a razaő com o mesmo Euangelho. Panis, quem ego dabo, caro mea est: O pao, que eu vos hey de dar, diz Christo, he meu Corpo. Pois se he Corpo, porque lhe chama pao? & se lhe chama pao, porque lhe chama Corpo ? chamalhe Corpo pelo, que he; & chamalhe pao pelo que foy: chamalhe Corpo pelo que he; & chamalhe pao pelo que parece. Aquella Hostia nao he pao; mas foy pao, & parece paő: & basta o parecer, & o haver sido, para se chamar assi. E porque nao possa dizer o Herege, que isto he explicação humana, & nossa; veja elle, & vejao todos como esta he a frase, & o modo de fallar de Deos, & de suas Escritturas. Convertida a Vara de Moyles ( que també se chama de Arao ) em Serpete, covertidas tabem em serpétes as varas dos Magos de Faraó, envestio a serpente de Moyses as outras, & diz affi o Tex-

to. Virga Aaron devoravit virgas eorum: A Vara Exod de Moyses comeo as va-7.12 ras dos Egypcios. Parece que nao havia de dizer affi. As serpentes dos Egypcios naó as comeo a Vara de Moyses, senao a Serpente de Moyses ; porque a vara nao podia comer, senao a serpente. Pois se a Serpente foy a que comeo, porque se diz que comeoa Vara? Porque a serpente de Moyses tinha sido Vara de Moyses: & para a serpente se chamar vara, basta que tenha sido vara, ainda que seja serpente. O mesmo passa neste Mysterio. A Hostia Consagrada, que agora he Corpo de Christo, tinha sido paő: & para a Hostia, que he Corpo de Christo, se chamar pao, basta que tenha sido pao, ainda que seja Corpo de Christo. De sorte que sem ser pao. se póde chamar pao; nao porque o he, senao porque o foy. Da mesima maneyra

DO Ss. SACRAMENTO. 18r nevra se chama paó; naó porque o he, senao porque o parece. Refere o Texto Sagrado a creação dos Planetas, & Aftros celestes, & diz que fez Deos duas luzes, ou lumieyras (como lhes chama o Texto ) mayores q todas, que são o Sol, & a Lua: Fecit duo luminaria magna. Se consultarnos a Astrologia, havemos de achar, que a mayor de todas as luzes celestes he o Sol, & a menor de todas he a Lua. Pois se a Lua he o menor de todos os Astros, porque se chama mayor? que se chame mayor o Sol, he devido e Te nome à sua grandeza: mas chamarle mayor a Lua? fi. O Sol chamase mayor, porq o he: a Lua chamale mayor, porque o parece. Todos os Astros são mayores, que a Lua; mas a Lua parece mayor q todos : & basta que pareça mayor, ainda que o nao feja, para que fe chame mayor. Affi nem

mais nem menos aquella Sagrada Hostia: nao he pao, mas parece pao, porque ficarao nella os accidentes de pao, em que topao os nossos sentidos: & basta que pareca pao, ainda que o nao feja: para que se chame pao:

Hic est banis.

E se a caso algum Herege se nao deyxar convencer destes exemplos. por serem do Testamento Velho (que alguns delles negárao, como os Manicheos ) no Testamento Novo temos os mesmos. & ainda ( se póde ser ) mais claros. Nas vodas de Canà de Galilea, quado o Architriclino, ou Regente da mesa, provou o vinho milagrofo, diz o Euangelista S. Jozó, que gostou a agua feyta vi- 70ann. nho : Gustavit Architri- 2. 9. clinus aqua vinum factam. Na manham da Resurrevção, quado as Marias entràrao no Sepulchro, diz o Euangelista S. Marcos, que virao hum mancebo Mi

cebo vestido de branco, assentado à parte direyta: Marc. Viderunt juvenem seden-15.5. tem à dextris coopertum stola candida. E este mancebo, diz S. Mattheos, que Matth. era hum Anjo: Angelus 28. 2. enim Domini descendit de calo, & revolvit lapidem. & sedebat super eum. Neftes dous casos tem o Herege ambos os feus reparos. O vinho milagrofo, depois da conversao, era verdadeyro vinho: o Anjo, que virao as Marias. vestido de branco, tambem era verdadevro Anio. Pois seo vinho verdadevramente, & na sustancia era vinho, como lhe chama ainda agua o Euagelista S. Joao: Aquam vinum factam? E se o Anjo verdadeyramente, & na fustancia era Anjo, como lhe chama homem o Euangelista S. Marcos: Viderunt juvenem sedentem? Ambos fallàrao como Euangelistas, & am-

bos com verdade, & pro-

priedade natural. S. Joao

chamou agua ao vinho; porque ainda que já nao era agua senao vinho, tinha fido agua : Aquam vinum factam. E S. Marcos chamou ao Anjo homem, porque ainda que nao era homem, senao Anjo, na figura, & no trajo parecia homem: Tuvenem sedentem coopertum stola candida. O mesmo acontece na Hostia consagrada; & por isso fallou della Christo, como os seus Euangelistas fallarao do vinho milagrofo, & do. Anjo disfarçado. Assi como a sustancia da agua se. tinha convertida em sustancia de vinho , & com tudo se chama agua depois da conversao; nao porque fosse ainda agua. fenao porque o tinha fido : assi o Corpo de Chri-. sto no Sacramento se chama pao, nao porque seja pao, senao porque o foy. E assi como o Anjo na sustancia era verdadeyro Anjo, & com tudo se chama homem, porque vinha dif

185 DO Ss. SACRAMENTO.

disfarçado em trajos de homem, & parecia homem; assi o Corpo de Christo debaxo das Especies Sacramentaes se chama paó; naó porque seja paó, senaó porque parece paó: Hic est panis.

· Si: mas daqui mesmo insta, & argumenta o Herege, que assi como Christo chamou pao à Hostia sem ser pao, assi lhe podia chamar seu Corpo, sem fer seu Corpo. Não podia, diz a razao, & dahi mesmo o prova, & convence admiravelmente. A Hostia pódese chamar paò sem ser paō; porque foy pao, & parece pao; mas nao se pode chamar Corpo de Christo sem ser Corpo de Christo; porque nem o foy, nem o parece. De hum de tres modos se pòde chamar a Hostia Corpo de Chriito, ou porque o he, ou porque o foy, ou porque o parece. Porque o parece, nao; porque aquella Hostia depois de Consagrada naó parece Corpo de Christo. Porque o soy, naó; porque aquella Hostia antes de Consagrada naó soy Corpo de Christo. Logo, se se chama Corpo de Christo, he porque verdadeyramente o he: E porque naó sica outro verdadeyro sentido, em que as palavras de Christo se possaó verificar.

186

- Contra. Replica ainda o Herege obstinadamente. Christo na Escrittura chamase Pedra : chamase Cordevro: chamase Vide. Chamase Pedra, porque assi o disse, S. Paulo: Bibebant de con- Ad sequente eos petra, pe-Cor; tra autem erat Christus. 10.4. Chamase Cordeyro; porque assi o disse S. Joao Baptista : Ecce Agnus Joan. Dei , ecce qui tollit pecca- 1.29. tum mundi. Chamase Vide ; porque o meimo Christo o disse fallando de si : Ego sum vitis, vos Joan. palmites. E com tudo, nem 15.5. Christo foy Pedra, nem M iii pa187

parece pedra, nem he pedra: nem foy cordeyro, nem parece cordeyro, në he cordeyro: nem foy vide, nem parece vide,nem he vide: logo, ainda que o Sacramento se chame paō, porque foy paō, & parece pao, bem se pòde chamar Corpo de Christo sem ser Corpo de Christo, assi como se chama Pedra, Cordeyro, & Vide, sem ser vide, cordeyro, nem pedra. Bemditta seja, Senhor, a vossa Sabedoria, & Providencia, que contra toda a pertinacia, & astucia de taó obstinados inimigos de nossa Fè deyxastes armada vossa Igreja, defendida a verdade desse soberano Mysterio com huma só palavra: Verè. Entre o sentido verdadeyro, & o metaforico ha esta differença: que o sentido metaforico significa sómente semelhança; o verdadeyro fignifica realidade. E para tirar toda esta equivocação, & qualquer

outra duvida; o mesmo Instituidor do Sacramento . Christo , declarou, & repetio huma, & outra vez, que o sentido, em que fallava assi de seu Corpo. como de seu Sangue, nao era metaforico senao verdadeyro. Verdadeyro na fignificação do Corpo: Garo mea verè est cibus: na fig-& verdadeyro nificação do Sangue: Et sanguis meus verè est potus.

Se eu dissera a Luthero. & Calvino, que erao homens, claro està que haviao de entender, que fallava em sentido verdadevro; porque ainda que forao dous monstros tão irracionaes, erao compostos de Alma, & corpo. Mas se eu lhe dissera, que erao duas serpentes venenosas; que erao dous lobos do rebanho de Christo; que erao duas pestes do mundo, & da Igreja ; tambem haviao de entender, que fallava

em sentido metaforico.

Pois

DO Ss. SACRAMENTO. 189 Pois a mesma differença vav do Texto de Christo a esses Textos mal interpretados, que elles allegão contra a verdade do Sacramento. Chama S. Paulo a Christo Pedra; porque assi como da Pedra do deserto, de que elle fallava, brotou a fonte perenne, de que bebia o Povo de Deos; affi de Christo manàrao, & manao as fontes da Graça, de que se alimenta o Povo Christão. Chama o Baptista a Christo Cordeyro; porque assi como na Ley antiga se sacrificavao cordeyros para aplacar a Deos offendido; affi Christo, figurado nelles, se sacrificou na Cruz pelos peccados do mundo.

E chamase finalmente o

mesmo Christo Vide;

porque assim como a vara

cortada, ou separada da

vide nao póde dar frutto; assi os que se separao de

Christo, & de sua Igreja,

como os Hereges, nao

podem fazer obra boa,

190 nem meritoria. Deste modo he Christo Pedra, he Cordeyro, he Vide; mas não por realidade, senão por semelhança: & nao em sentido verdadeyro, senao no metaforico. Porèm quando o mesmo Senhor falla de seu Corpo, & de seu Sangue, como o Corpo, & Sangue de sua Sagrada Humanidade era verdadeyro corpo, & verdadeyro sangue, & nao metaforico; tambem o sentido, em que falla, nao póde fer metaforico, senaó verdadeyro. E fenaő respondaóme estes dous Heresiarchas, & digaome, se o Corpo de Christo, q foy immolado na Cruz , & o Sangue, que foy derramado no Calvario, era verdadeyro Corpo, & verdadeyro Sangue de Christo? Ambos elles confefsao que si. Pois esse mesmo Corpo, q foy immolado na Cruz , he o que nos deo Christo a comer na Hostia: & por isso disfe;

192

se: Hoc est corpus neum, quod pro vobis tradetur. E esse messe que foy derramado no Calvario, he o que nos deo a beber no Calis; & por isso disse: Hic est calix sanguinis mei, qui pro vobis essumbetur. Emudeça logo o Herege, tape a bocca impia & blassema, & creya, & confesse com as mãos atadas a verdade daquelle Verè: Verè est cibus: Verè est potus.

### S. V.

O Filosofo ( que he gente tao cega pela presumpção, como os que ategora vimos pela infidelidade) cuyda, que tem fortiffimos argumentos contra este Mysterio: & diz q nao pòde ser verdadeyro por muytos principios. Primeyro: porq as naturezas, & lustácias das cousas são immudaveis: logo o que era fustancia de pao, nao se pòde converter em sustancia de

Christo. Segundo: porque o todo he mayor que a parte; & a parte menor que o todo: logo se todo Christo está em toda a Hostia, todo Christo não pòde estar em qualquer parte della. Terceyro: porque o entendimento deve julgar conforme as especies dos sentidos, que são as portas de todo o conhecimento humano: os sentidos cheyrão, gostão, & apalpao pão : logo pão he, & não Corpo de Christo, o que está naquella Hostia. Com a natureza argumenta o Filosofo: & com a mesma natureza o ha de convencer a razaō, & muyto facilmente, & sem trabalho; porque com a Fè ser sobrenatural, a melhor, ou mais facil mestra da Fè, he a natureza. Os Profetas que forão, os o pregarão, & enfinàrão os Mysterios da Fè aos homés, não os madou Deos ao mundo no tempo da Ley da natureza; ienão no tempo, que se feguio

DO Ss. SACRAMENTO. 193 seguio depois della, que foy o da Escritta. E porque? Douta, & avizadartul mente Tertulliano. Premisit tibi naturam magistram submissurus & prophetiam, quò facilius crederes prophetia discipulus natura. Deo Deos primeyro aos homés por mestra a Natureza, havendolhes de dar depois a Profecia; porque as obras da Natureza 1ao rudimentos dos Mysterios da Graça: & muyto mais facilmente apprenderiao os homens, o que se lhes ensinasse na escola da Fé, tendo sido primeyro dicipulos da Natureza: Quò facilius crederes prophetiæ discipulus naturæ. Se queres ser mestre na Fé. fazete dicipulo da Natureza; porque os exemplos da Natureza te desataráo as difficuldades da Fé. Ouça pois o Filosofo dicipulo da Natureza por mais graduado, que seja nella, & verá como lhe desfaz a razao com os

principios de sua mesma escola todos os argumentos, que tem contra a Fé daquelle Mysterio.

A' primeyra difficuldade responde a razao, que nao tem a Filosofia que se espantar, de lhe dizer a Fé, que a sustancia do pao se converte na sustancia do Corpo, & a sustancia do vinho na fustancia do Sangue de Christo; porque este milagre vemos sensivelmenre cada dia na nutrição natural do corpo humano. Na nutrição natural do corpo humano a sustancia do pao, & do vinho, nao fe coverte em sustancia de carne. & sangue? Pois se a Natureza he poderosa para coverter pao, & vinho, em carne, & sangue, em espaço de oyto horas porque nao ferá poderoso Deos a converter pao & vinho em sustancia de carne, & sangue em menos tempo? Para confesfar este milagre, nao he necessario crer, que Deos he

reza.

he mais poderoso, que a Natureza: basta conceder que he mais apressado. O que a Natureza faz devagar, porque o nao fará Deos hum pouco mais depressa? Os dous milagres celebres, que Christo fez em pao, & vinho, fo-Joan. rao o das Vodas de Caná, 2. 1. & o do Deferto: Nas vo-Matth. das converteo a agua em 14.19. vinho, no deserto com cinco paens deo de comer a cinco mil homens. Hum reparo a ambos os casos. Para Christo dar pao no deserto, nao tinha necessidade de se approveytar dos cinco paens : para Christo dar vinho nas vodas, nao tinha necessidade, de que as jarras se enchessem de agua. Pois porque não quiz dar vinho, senao convertido de agua? Porque nao quiz dar pao, senão multiplicado de paens? A razao foy, diz S. Agostinho, porque quiz, que nos exemplos 24. in da Natureza se facilitasse a Joan. Fé das suas maravilhas.

Na multiplicação dos paés fez, o que faz a terra: na conversao do vinho fez, o que fazem as vides. Na multiplicação paés fez,o que faz a terra, porque a terra, semeãolhe pouco pao, & dá muyto: na conversao do vinho fez, o que fazem as vides; porque as vides a agua, que chove do Ceo. convertem-na em vinho. Isto fez Christo no deserto: ifto fez Christo nas vodas. No deserto de pouco pao fez muyto: nas vodas de agua fez vinho. Mas se Christo fez, o que faz a terra: se Christo fez, o que fazem as vides; em que esteve o milagre? Esteve o milagre, em que Christo fez em hum instante, o que a terra, & as vides fazem em seis mezes. Oh, que boa doutrina esta, se fora hoje o seu dia! De maneyra, que o que distingue as obras de Deos, em quanto Author sobrenatural, das obras da Natu-

Aug. tract.

DO Ss. SACRAMENTO.

reza, he a pressa ou o vagar, com que se fazem. Milagres feytos de vagar iao obras da Natureza: obras da Natureza feytas depressa são milagres. Isto he o que passa no nosso Mysterio. Converter pão. & vinho em carne, & fangue, assi como o faz Christo no Sacramento, assi o faz a Natureza na nutricaó: mas com esta differença, que a Natureza falo em muytas horas, & Christo em hum instante. Pois Filosofo, o que a Natureza faz devagar, o Author da Natureza, & da Graça, porque o não fará depressa?

107

O impossivel de estar todo em toda, & todo em qualquer parte, tambem o descrerá o Filosofo, & confessará facilmente que he possivel, se tornar à escola da Natureza. Tome o Filosofo nas mãos hum espelho de crystal, vejase nelle, & verá húa só figura. Quebre logo esse espelho, & que verá? ve-

rá tantas vezes multiplicada a mesma figura, quantas sao as partes do crystal: & tao inteyra, & perfeyta nas partes grandes. & mayores, como nas pequenas, como nas menores, como nas minimas: Pois affi como hum crystal inteyro he hum só espelho, & dividido sao muytos espelhos; assi aquelle Circulo branco de pao, inteyro he huma só Hoslia, & partido sao muytas Hostias. E assi como se parte o crystal sem le partir a figura, assi se parte a Hostia sem se partir o Corpo de Christo. E affi como a figura está em todo o crystal, & toda em qualquer parte delle, ainda que seja muyto pequena; assi em toda a Hostia está todo Christo, & todo em qualquer parte della, por menor, & por minima que seja. E assi sinalmente como o rosto, que se vé no crystal dividido em tantas partes, he sempre hum so, & o mes-Nii mo.

200

mo, & sómente se multiplicao as imagens delle; assi também o Corpo de Christo, que está na Hostia dividido em tantas partes he sempre hum so Corpo . & sómente se multiplicao as fuas prefenças. Lá o objecto he hum só, & as imagens são muytas: cá da mesma maneyra as presenças sao muytas, mas o objecto he hum só. Pòde haver semelhança mais viva ? pode haver propriedade mais propria? Parece que criou Deos o mysterio do crystal só para espelho do Sacramento. Affi o diffe David, & o entendeo a Igreja. Mittit cryftallum fuam ficut buccellas. Deyta Deos os seus crystaes do Ceo à terra como boccados de pao. Notavel como peregrina comparação que semelhança tem os boccados de pao com o crystal, ou o crystal com os boccados de paó? Có os boccados do pao ufual da vossa mesa, nenhuma:

mas com os boccados do Pao Sacramental da Mesa da Eucharistia, toda aquella semelhança maravilhosa, que vistes. Porque tudo o que no crystal se vé, como por vidraças, he o que passa dentro no Sacramento com as cortinas corridas. Assi como no crystal se vé por milagre manifesto da Natureza o todo, fem occupar mais que a parte : a divisão sem destruir a inteyreza: & a multiplicação sem exceder a singularidade: affi na Hostia com occulta, & sobrenatural maravilha, o mesmo Corpo de Christo he hum, & infinitamente multiplicado, dividido, & sempre inteyro: & tao todo na parte, como no todo.

E que nao haja o Filofofo de crer aos olhos, ainda que lhe digao conteflamente que alli está pao; a mesma Natureza lho ensina com hum notavel exemplo. Na Iris, ou Arco celeste, todos os nossos

olhos

Pfal.
147.
17.
Eccles.
in officio de
Sacra-

DO Ss. SACRAMENTO. olhos juraráo, que estao vendo variedade de cores: & com tudo enfina a verdadeyra Filosofia, que naquelle Arco nao ha cores, senao luz, & agua. Pois se a Filosofia ensina que nao ha cor, onde os olhos estao vendo cor; que muyto que ensine a Fé que nao ha pao, onde os olhos parece que vem paó? Por isso dizia David, fallado de seus olhos, huma cousa muyto digna de reparar, em que ninguem repara: Revela oculos meos, & considerabo mirabilia de lege tua: Senhor, revelayme os olhos, & confiderarey voffas maravilhas. Parece que havia de dizer o Profeta : Senhor, revelayme voffas maravilhas, para que eu as conheça: mas revelayme os olhos, para que conheça vossas maravilhas! fi: porque muytas vezes os olhos contradizem as maravilhas de Deos, como se vé no Mysterio da Eucharistia. E para enté-

der semelhantes maravilhas, sao necessarias duas revelaçõens; huma revelação nas maravilhas, para que o entendimento as conheça, outra revelação nos olhos, para que a vista as nao cotradiga. Mas esta segunda revelação nao he necessario que a faça Deos, basta que a faça a razao. Se a vifta fe engana nas obras da Natureza, nas que sao sobre a Natureza, como senaoha de engannar? & se em hū Arco de luz, & nuvem affi errao, & delatinao os olhos: em hum circulo de nuvem sem luz, que credito se lhes ha de dar ? Emende logo o Filosofo a vista com o discurso . & confesse ensinado da Natureza, & convencido da razao a verdade indubitavel daquelle Verè : Verè est cibus: Verè est potus.

§. VI.

J (1000 C 1

Agora se seguia o Politico: mas fique para o N iii fim.

fim, & entre em seu lugar o Diabo; que tal vez nao seria desacertada esta troca. Tempos houve, em que os Demonios fallavao, & o mundo os ouvia: mas depois que ouvio os Politicos, ainda he peyor mundo. O Diabo como foberbo, & como ciente (que he dobrada foberba, ou dobrada inchação, como lhe chamou S. Paulo: Scientia inflat:) ar-Cor. 8. gumenta assi. Se os homés comungarão a Chri-I. sto no Sacramento, forão como Deos: os homens não podé ser como Deos: logo não commungão a Christo no Sacramento. A consequencia ( diz o Diabo) he tão evidente. como minha: a supposição não a podem negar os homens, porque he fua. Se os homens commungàrao a Christo, forao como Deos ; o seu mesmo Texto o diz: In me Joan. manet, & ego in illo. E que os homens nao possao ser como Deos, eu o digo, & eu o padeço, diz o Denionio : que se eu nao intentàra no Ceo ser como: Deos, nao pagàra hoje este impossivel, como o estou pagando. Pois se a mi, se a Lucifer, se à mais nobre de todas as criaturas he impossivel a semelhança do Altissimo : Si-Isai. milis ero Altissimo; ao 14. homem vil, feyto de barro, como ha de ser possivel nao só a semelhança. mas a transformação, que isso quer dizer: Elle em mi, & eu nelle ? Crerem os homens esta locura, he nao se conhecerem a si nem nos conhecerem a nòs. Nòs, ainda que perseguidos, fomos Anjos, que quem nos pode roubar o lugar, nao nos pode tirar a natureza. E se o Manná. que tanto era menos nobre, se chamou pao de Psa Anjos, o Corpo do Filho 77. de Deos, que excede ao Manná com infinita nobreza, como ha de ser pao de homens! July July

A' ultima parte deste fober-

6.58:

205 soberbo argumento do Demonio responde a razao com a causa de sua mesma cahida. Depois que Deos unio a si a natureza humana, & nao a Angelica: Nusquam Angelos apprehendit, sed semen Abraba apprehendit : não ha que espantar; que os homens sejao em tudo perferidos aos Anios. Nesta primeyra admiração, & neste primeyro assombro se sumiráo todos os espantos. E quato ao impossível de os homens comendo poderem ser como Deos, nao argumenta o Diabo contra nòs; argumenta contra si. primeyro inventor ( ninguem se espante do que digo. ) O primeyro inventor da traça, ou do desenho do Mysterio da Eucharistia, foy o Demonio. 'Quando o Demonio tentou a Eva, disselhe assi: In quocumque die comederitis, eritis ficut Dij. Comey do pomo vedado, porque no dia que co-

DO Ss. SACRAMENTO. merdes, ficareis como Deos. Eys agui o Mysterio da Eucharistia, nao so quanto à sustancia, senao tambem quanto aos effeytos. Quanto à sustancia; porque diz o Demonio. que está a Divindade em hum pomo: quanto aos effeytos; porque diz, que comendo o homem ha de ficar como Deos. Pois vem cá Diabo: De ore tuo te judico. Se tu dizes, que o Luc. homem comendo ficará 19.22 como Deos, & que no pomo daquella arvore está encuberta a Divindade; como negas, que pò--de estar encuberta a Divindade debaxo das efpecies de pão : & que comendo o homem pòde ficar como Deos? O que Christo nos concedeo neste Mysterio he, o que o Diabo nos prometteo no Paraiso. Fez Christo verdadeyra a mentira do Diabo; para desta maneyra o vencer a elle, & nos desafrontar a nòs-Naquelle encontro do Par

Paraiso sicou o Demonio vencedor, & o homem afrontado: vencedor o Demonio; porque engannou ? afrontado o homem; porque ficou engannado. despojado, perdido. Pois que remedio para desafrontar o homem, & o vingar do Demonio? O remedio foy fazer Christo da sua promessa dadiva, & da sua tentação Sacramento: & assi o fez. Da promessa do Demonio fez dadiva; porque nos deo a comer a Divindade, que elle nos promettera comendo: & fez da fua tentação Sacramento; porque consagrou debaxo das especies de pão, o que elle fingira debaxo das apparencias do pomo. De sorte que o Demonio ficou vencido. porque a sua mentira sicou verdade: & o homem desafrontado, porque o seu enganno ficou Fé. O que crerão nosfos primeyros Pays no Paraiso, he o que nòs cremos no Sacramento: elles erradamente ao Diabo; nòs acertadamente a Deos.

Daqui se segue que neste Mysterio, nem o Diabo pòde ser tentador, nem o homem tentado. O Diabo não pode ser tentador? porque se o Diabo me quizer tentar na Fé do Mysterio da Eucharistia. respondolhe eu assi. Quando tu Diabo fallaste a Eva. ou mentiste, ou disseste verdade ? se mentiste, não te devo crer; porque quem mentio entao, tambem mentirá agora. E se fallaste verdade, tambem te não devo crer; porque se fallaste verdade, pode Deos pòr Divindade naquelle pomo. Pois se Deos pode pòr Divindade em hum boccado, isso. mesmo que tu concedes. he o que eu creyo. Vayte embora, ou na mà hora. Tambem o homem não pòde ser tentado; porque se o homem ( he pensamento de Ruperto ) se o Rupe homem creo ao Diabo, tus.

quan-

DO Ss. SACRAMENTO.

quando lhe diffe, que comendo feria como Deos: como ha de deyxar de crer a Deos, quando lhe diz o mesmo? Principalmente que o que o Diabo dizia, nao cabia na esfera da Omnipotencia, & o que diz Christo si. A Omnipotencia de Deos, em quanto Author da Natureza, tem menor effera, que a mesma Omnipotencia de Deos, em quanto Author da Graca: porque a Omnipotencia de Deos, em quanto Author da Natureza, 16 pòde produzir effeytos naturaes; & por virtude natural nao podia estar a Divindade em hum pomo. A Omnipotencia de Deos, em quanto Author da Graça, pód e produzir effeytos sobrenaturaes; & por virtude sobrenatural póde a Divindade estar em hum boccado. Pois se os homens forao tao innocentes, que crèrao hum impossivel ao Diabo, porque hao de ser

taó irracionaes, que neguem hú possivel a Deos?
Desenganese logo o Demonio, que neste Mysterio naó só nos naó póde
vencer, mas nem ainda
nos pòde tentar: & confesse obrigado de sua mesma tentação a verdade
daquelle Verè: que como
pay da mentira, tem seyto negar a tantos. Verè est
cibus: Verè est potus.

#### §. VII.

O Devoto ( nao por falta de Fé, mas por excesso de amor : & mais queyxofo dos accidentes. que duvidoso da sustancia) por parte do feu affecto argue assi com o mesmo Christo. A minha Fé com os olhos fechados cre firmemente, Senhor, que estais nesse Sacramento: mas o meu amor com os olhos abertos nao pòde entender, nem penetrar, como feja possivel esta verdade? se partindo da terra, qui-

zestes ficar na terra, foy para satisfação do vosso amor, & para allivio do nosso; para credito de vossas finezas, & para remedio de nossas saudades. Affi o disse aquelle grande interprete dos segredos de vosfo coração neste Mysterio. De sua D. Tho contristatis absentia solatium singulare reliquit. Pois se ficastes para nosfa consolação, como vos encubris a nossos olhos? le foy amor o ficar, como póde ser amor o ficar desse modo? Ficar, & sicar encuberto, antes he martyrio do desejo, que allivio da saudade. Por certo que nao erao esfes antigamente os estylos de vosso amor, nem da sua paciencia. En ipse stat post parieresticiens nostrum tem per fenestras, prospiciens per cancellos. Havia, si (entre vòs, & a Alma vossa querida) huma parede: mas com a parede ser sua, havia nella hűa gelozia vofsa por onde a vieis, & por

onde vos via. Para nao podermos ver vossa Divindade, he nossa a parede deste corpo; mas para nao vermos vossa Humanidade, vossa he a parede desses accidentes. Pois se os impedimentos, & eftorvos da vista são vossos. & o vosso amor he omnipotente; como quereis que creya o meu amor huma tao grande implicacao do vosto, como he amarme tanto, & nao vos deyxardes ver? A Fé o cre muyto a seu pezar; mas o amor não o foffre, nem o alcança, nem o pode deyxar de ter por impossivel.

Assi argue amorosamente queyxofa a Devaçaő; mas tem facil, & muy inteyra reposta a sua piedade. A hum affecto amoroso da alma responde a razao com outro affecto mais amoroso de Christo: & diz, que mayor amor he em Christo o nao fe deyxar ver, do que na Devação o desejar

velo.

Cant. 2. 9.

mas

57.

Opusc.

DO Ss. SACRAMENTO. 213 velo. Ainda que Christo se nao deyxa ver de nòs, he certo que se deyxou com nosco: mas deyxouse de maneyra, que o nao possamos ver; porque fiou mais seu amor de nossos desejos, que de noslos olhos. O fim, para que Christo se deyxou no Sacramento, foy para que os homens o amassemos. E sendo que o mayor conhecimento he causa do mayor amor; amao os homens mais finamente a Christo desejado por faudades, do que gozado por vista. Se eu me nao enganno, tenho bem imaginada a prova defta verdade, Saudoso S. Paulo de se ver com Christo, dizia assi: Desiderium habens diffolvi , & effe cum 23. Christo. Oh quem me dera, que a minha alma se desatara, & desunira do corpo, para poder estar com Christo! sendo isto affi; se perguntarmos aos Theologos, se as Almas, que estao vendo a Chri-

5 }

sto, tem algum desejo? resolvem todos que si: & que desejao unirse com os seus corpos. Pois (difficulto agora, & parece, q apertadamente.) Seas Almás, que estao vendo a Christo, desejao unirse a feus corpos, porque diz a Alma de S. Paulo que desejára desatarse de seu corpo, para ir ver a Christo: Desiderium habens dissolvi, & esse cum Christo? A razao he; porque Christo em respeyto das Almas dos Bemaventurados he gozado por vista; & em respeyto da Alma de S. Paulo era desejado por saudades: & o amor de Christo, desejado por saudades, he muyto mais efficaz nesta parte, ou mais affectuoso, ou mais impaciente, que o mesmo amor de Christo, gozado por vista. Christo gozado por vista, ainda deyxa amor a huma alma, para desejar unirse a seu corpo: mas Christo desejado por saudades, até a uniao Oii

uniao de seu proprio corpo lhe faz aborrecivel: Desiderium babens distolvi. & elle cum Christo. E como a Christo lhe vay melhor com as nossas saudades, que com os nossos olhos; por isso se quiz deyxar em disfarce de desejado, & nao em trajos de visto. Descuberto para, os olhos, não: encuberto si, para as saudades. Conheça logo a nossa Devação que he fineza, & não implicação do amor de Christo, o deyxarse invifivel naquelle Mysterio, & confesse nao só a nossa Fé com os olhos fechados, senao o nosso amor com os olhos abertos, a verdade amorofa daquelle Verè : Verè est cibus : Verè est potus.

S. VIII.

Ultimamente argumenta o Politico, & do mefmo caso que deo occasiao a esta Solemnidade, inferenao estar a Pessoa sobera-

na de Christo naquella Hostia. Os Principes de nenhuma cousa são, nem devem ser mais zelosos. que de sua authoridade. Já arriscar, & expor a soberania da propria pessoa a poder vir às mãos de feus inimigos, antes perderá hum Principe a vida, & mil vidas, que consentir tal afronta. E senao lembrese a fé do primeyro Rey de Israel. Perdida a batalha dos montes de Gelboé contra os Filisteos, achavase Saul tao mal ferido, que nem se podia retirar, nem defender. E que resolucaó tomou neste caso? Tirame por esta espada, disse ao seu pagem da lança, & mattame : Ne forte veni- 1. Re ant incircumcisi isti , & 31.4 interficiant me illudentes miki: Porque nao venhao estes infieis, & me tirem a vida, perdendome o respeyto. Pelo respeyto, & pela authoridade o havia. & nao pela vida, pois se mandaya mattar. Nao te217

ve animo o creado para o executar: & lançando-se o mesmo Saul sobre a ponta da sua espada, cahio morto, por nao cahir nas mãos de seus inimigos, Assi estimas os Principes, & affi devem estimar mais a authoridade, que a vida. Pois se tanto preço tem na estimação dos Monarchas supremos a authoridade, & soberania de suas pessoas; se antes quer hum. Rey generoso tirarle a vida por suas mãos, que poder vir às de feus inimigos; como he possivel, nem creivel, q o. Principe da Gloria Christo, q o Rey dos homens, & dos Anjos, que o Monarcha universal do Ceo, & da terra, de yxasse tao mal guardada sua authoridade, & tao pouco defendido seu respeyto, como he força que o esteja, cercado só de huns accidentes de pao ? Como he possivel, nem creivel, que deyxasse tao arriscada, &

exposta a Magestade Di-

vina de sua Pessoa a cahir nas mãos infieis, & sacrilegas de seus inimigos, como publicao as memorias deste dias, & a occasiao, & o nome destes de-

faggravos?

Aos outros argumentos respondi pela razao, com o que estudey: a este respondo com o que vejo. Onde se conquistao veneraçõens, não se per--de authoridade. Estes são os dictames de Deos, esta foy sempre sua razao de estado. Permittio o que choramos, para confeguir o que vemos. Que mayor exaltação da Fé, que máyor confusao da heregia q mayor honra de Chrifto? Tanto rende a Deos hua offensa, quando he a Christandade, a quea sente, & a Nobreza, a que a desaggrava. As Magestades, & Altezas do mundo, os Grandes, os Titulos, os Prelados, as Religioens, todos prostrados por terra, todos fervindo de joelhos, todos confei-

O iij fan-

sando-se por elcravos humildes, & adorando como a supremo Senhor, aquella soberana Magestade, sempre veneravel, & sempre veneranda; mas muyto mais, quando offendida. Veja agora o Politico fe perde Deos authoridade, ou se conquista honra, & gloria, quando permitte huma indecencia? Dizia este mesmo Senhor (que sempre he o mesmo, & sempre se parece comsigo ) Si exaltatus fuero à 12.32. terra, omnia trabam ad me ipsum: Quando eu for levantado da terra em huma Cruz, hey de trazer tudo a mim. A afronta da Cruz foy a mayor que padeceo, nem podia padecer Christo a mãos da infidelidade, & temeridade humana; mas as consequencias dessa mesma afronta, diz o Senhor, que haviao de ser as suas mayores glorias, trazendo tudo a fi. Affi o mostrou, & vay ainda mostrando o comprimento desta Profecia

pelo discurso dos tempos na Fé universal do mundo, quasi todo jà trazido ao conhecimento. obediencia, & veneração de Christo. Mas se quizermos apertar mais a fignificação, & energia daquelle Si : Si exaltatus fuero à terra; nos obsequios de Joseph, & Nicodemos, se verificou namesma Cruz o Omnia traha ad me ipsum. Joseph, como notou S. Marcos. era Nobre : Nobilis decu-Marc rio: Nicodemos, como 15.4: notou S. Joao, era Principe: Princeps Judeorum. E como Christo desde a Joan. sua Cruz havia de trazer 3. 1. a si a Nobreza, & os Principes; por islo diz que havia de trazer a si tudo: Omnia traka ad me ipsum ; porque os Principes, & a Nobreza, he o tudo dos Reynos. Escolheo Christo aos nobres , & senhores, para que o tirassem do afrontofo supplicio, & fizessem as honras a seu corpo; porque honrar o

Cor-

DO Ss. SACRAMENTO.

Corpo de Christo afrontado, he acção, que anda avinculada à Nobreza. E quando assi trouxe a si a Nobreza, diz que havia de trazer a si: Omnia: & nao: Omnes: Tudo, & nao, Todos; porque os nobres nao fao todos, mas fao tudo. Bem se comprio esta promessa entao, mas muyto melhor comprida a vemos agora. Omnia trabam ad me ipsum : Tudo o que ha em Portugal, aqui o tem Christo a seus pes.

lenne, & esta Igreja tao celebre, se nao hua injuria de Christo? Quando o foldado infiel deo a lancada a Christo, sahirao do lado ferido todos os Sacramentos. E disse ju-Tertulliadiciolamente ertul.no: Ut de injuria lateris ejus tota formaretur Ecclesia: Que de huma injuria do Corpo de Christo se formou toda a Igreja. O q Tertulliano disse da Igreja Universal, pode-

Que fez este dia tao so-

mos nòs dizer desta material: que se fundou esta nova Igreja de huma injuria do Corpo de Christo. Mas são muyto de reparar os termos de Tertulliano, que da injuria do Corpo de Christo, nao diz que se formarao só os fundamentos, senao toda a Igreja: Tota formaretur Ecclesia. Vemos levantados os fundamentos desta nova Igreja muyto nobres, muyto sumptuosos, muyto magnificos, & muyto conformes aos animos generosos de seus Illustres Fundadores: mas fente muyto a piedade Christam, & Portugueza, ver a fabrica parada ha tatos annos. Quando no interrompido, ou ameaçado desta obra se pudera prefumir descuydo, assaz desculpado ficava com a variedade, & estreyteza dos tempos: mas quanto esta estrevreza he mais publica, & conhecida; tanto mayor louvor merece o novo, & presente zelo,

zelo, com que se tratta de levar a sabrica por diante, & nao parar, até se por em sua perseyçao, sendo o primeyro exemplo o de Sua Magestade, que Deos nos guarde, cuja Real liberalidade quer ter huma grande parte nesta obra, como em todas as de piedade.

Os tempos, parece, que estao pedindo que se edifiguem antes muros, & castellos, que templos; mas esse privilegio tem nomeadamente os Templos do Santissimo Sacramento, que sao as melhofortificaçõens res Revnos. Edificou a Divina Sabedoria hum templo: Sapientia adificavit fibi Dedicou efte Domum. Santissimo templo ao Miscuit Sacramento vinum, & proposuit mensam. E q se seguio daqui? Misit ancillas suas, ut vocarent ad arcem , & ad memia civitatis. Os que serviao naquelle templo, como os que servem neste,

era com nome de escravos: & a effes escravos mandou o Senhor, que chamassem para a fortaleza, & para os muros da cidade. Pois como? O que se edificou, era Templo ao Santissimo Sacramento, & o recado com que se convocava a gente para o templo, dizia que viesse para os muros, & para as fortalezas da cidade : Ad arcem , & ad mania civitatis? Sim: que os Templos do Santissimo Sacramento são os mais fortes muros, são as mais inexpugnaveis fortazelas das Cidades, & dos Reynos. Edifiquese, levese por diante esta fabrica, que ella será os mais fortes muros de Lisboa; ella ferá a mais inexpugnavel fortaleza de Portugal. E acabará de conhecer o Politico a razaó d'Estado de Deos, que quando se expoem a cahir nas mãos de seus inimigos, he para mais nos defender dos nossos: E para fundar sobre

Prov. 9.1. bre suas injurias o ediscio de suas glorias; aprendendo, & confessando, na politica deste altissimo conselho do Christo a verdade secretissima daquelle Verè: Verè est cibus: Verè Menda de vosse suas posses suas profundamente dos ante a Masses suas est posses.

#### S. IX

Divinissimo Sacramento, Real, & verdadeyro Corpo de Christo, Deos encuberto debayxo de sustancia de carne, Homem encuberto debayxo de accidentes de pao : o Filofofo, o Devoto, o Politico, como Christãos, & Catholicos, & com o Filosofo toda a nossa ciencia, & todas as ciencias; com o Devoto toda a nossa piedade, & todos os nossos affectos; com o Politico toda a nossa conveniencia, & todos os nossos interesses; & todos os que estamos presentes com tudo, o que facemos, o que amamos,

& o que esperamós, obedientes à Fé, & guiados pela razao, às escuras, & com luz, com os olhos fechados, mas abertos; profundamente proftrados ante a Magestade tremenda de vosso Divino. & Humano Acatamento. cremos, confessamos, & adoramos a verdade, infallivel de vossa Real Presença debayxo da cortina sem sustancia desses accidentes visiveis. E com confiança, Senhor, da clemencia, com que nos foffre vosso amor, & da benignidade, com que aceyta a tibieza de noslos obfequios; nos offerecemos, nos dedicamos, nos entregamos todos a elle em perpetua obrigação de o fervir, como escravos, posto que indignissmos, desse soberano Sacramento. Augmentay, Senhor, pela grandeza de vossa misericordia esta familia vossa. & pois que o Judeo obstinado, o Herege cego, & o Gentio ignorá-

te nao sabem, nem querem orar por si, nós oramos, & pedimos por elles Apoc. 20.2. a vós soberano Pastor, Apque de todos haveis de faprehenzer hum rebanho. Ensidit sernay, Senhor, a ignorancia pentem do Gentio, allumiay a ceantigueyra do Herege, abranquum, day a obstinação do Juqui est Diadeo. E para que a maldabolus. de , & aftucia do Demo-& Sanio tentador os nao enganne, chegue já a execusit eum ção de vossa Justiça, & ain abyf-cabe o mundo de ver atada sua rebeldia naquellas fum, O clau cadeas, & fechada naquelle carcere, que ha tantos 220n leannos lhe está ameaçado, ducat & promettido. Para que ampli desta maneyra unidas to-us gen das as sevtas do mundo tes. na concordia de huma so Ad Fé, & Religiao, se forme Ephede todas estas seys vozes sios 4. huma total consonancia, & Dones perpetua harmonia, can-occurtando todas em todas as ramu. quatro partes do mundo, omnes até o fim delle, & confes-in un sando alternadamente atatem muytas vozes, & juntas fidei, em húa 16 voz, a Sagrada, tionen & Confagrada Verdade Filij daquelle Verè. Verè est ci- Dei bus: Verè est potus. virun perfe-



Elum Oc.



# SERMAM

DONACIMENTO

## DA VIRGEM MARIA,

Dabayxo da Invocação de N. Senhora da luz: Titulo da Igreja, & Collegio da Companhia de Jesu, na Cidade de S. Luis do Maranhão. Anno de 1657.

De qua natus est Jesus. Matth. 1.

S. I.



Elebramos hoje o Nacimento: mas que Nacimento ce-

lebramos? Se o preguntarmos à Igreja, responde que o Nacimento de Maria: se consultamos o Euangelho, lemos nelle o Nacimento de Jesu: De qua natus est Jesus. Assis temos encontrados nas mesmas palavras, que propuz, o Texto com o Mysterio, o Thema com o Sermao, & hum Nacimento com outro. Se a Igreja celebràra neste dia o Nacimento glorioso de Christo, muyto accommodado Euangelho nos mandaya ler; mas o Dia,

Pij 8

& o Nacimento, que festejamos, não he o do Filho, he o dá Mãy. Pois se ainda hoje nace a May, como nos mostra já a Igreja & o Euangelho nao a May, senao o Filho nacido: De qua natus est 7esus? Só no dia de Nossa Senhora da Luz se pudera responder cabalmente a esta duvida. O Sol, se bem advertirdes, tem dous nacimentos: hum nacimento com que nace quando nace, & outro nacimento, com que nace antes de nacer. Aquella primeyra luz da manham, que apaga; ou acende as fombras da noyte, cuja Juzhe? He luz do Sol. E esse Sol entao está já nacido? Nao, & si. Nao: porque ainda nao está nacido em si mesmo. Si: porque já está nacido na sua luz. Desorte, que naturalmente vem os nosfos olhos ao Sol duas ve--zes nacido: nacido quando nace, & nacido antes de nacer.

Grande prova temos desta Filosofia na mesma Historia Euangelica: & he hum dos mais apparentes encontros, que se achao em toda ella. Partirao as Marias ao Sepulchro na manham do terceyro dia, & referindo o Euangelista S. Marcos a hora, a que chegàrao, diz ass. Valde mane una sab- Mar. batorum veniunt ad mo- 16. numentum orto jam sole: Ao Domingo muyto de madrugada chegàraó ao Sepulchro, fendo já o Sol nacido. Notavel dizer! Se era já o Sol nacido: Orto jam sole; como era muyto de madrugada : Valde manè? E se era muyto de madrugada: Valde manè: como era já o Sol nacido: Orto jam sole? Tudo era. & tudo podia ser, diz S. Agostinho, porque era o Aug. Sol nacido antes de na-lib. cer. Cra vede. O tempo, de co. em que vierao as Marias Euas ao Sepulchro, era muyto. 24 de madrugada : Valde ma-Luc. nè: diz S. Marcos : Valde<sup>2</sup>+. 1

dilu-

DO NACIMENTO, &c. 2 33 diluculo: diz S. Lucas, Era muyto de madrugada: Valde manè? Logo já havia alguma luz ( que isso quer dizer Diluculo) havia luz? Logo já o Sol estava nacido : Orto jam sole. Provo a consequencia: porque o Sol, como diziamos, tem dous nacimentos: hum nacimento; quando vem arrayando aquella primeyra luz da manham, a que chamamos Aurora; outro nacimento, quando o Sol descobre, ou acaba de apparecer em si mesmo. E como o Sol não fó nace, quando nace em fi mefmo, senao tambem quando nace na sua luz; por isso disse o Euangelista com toda a verdade, que era de madrugada, & que era o Sol nascido. Nenhua destas palavras he minha; todas são da Glossa de Lyrano seguindo a S. Agostinho. Valde mane, orto jam sole : sol emm potest oriri dupliciter; uno

modo perfecte, quando pri-

mò egreditur, & apparet super terram : alio modo quando lux ejus incipit apparere, scilicet in aurora: & sic accipitur bic ortus solis. Nao o podia dizer mais em Portuguez. De maneyra que aquella primeyra luz, com que se rompem as trevas da noyte, chamou S. Marcos nacimento do Sol : porque em todo o rigor da verdade Euangelica nao só nace o Sol, quando nace em si mesmo, senao quando nace na sua luz. Hum nacimento do Sol he, quando nace em si mesmo, & apparece sobre a terra : Quando primò egreditur, & apparet super terram: o outro nacimento he antes de nacer em si mesmo, quando nace, & apparece a fua luz: Quando lux ejus incitit apparere. He o que estamos vendo neste Dia, & o que nos está pregando a Igrejaneste Euangelho. O Dia mostranos nacida a luz: o Euangelho mo-Piii ftra-

1 E. S.

stranos nacido o Sol; & tudo he. Nao he o dia em que o Sol appareceo nacido sobre a terra: Quando primò egreditur, & apaparet super terram: mas heo dia, em que apparece nacido na luzda sua Aurora: Quando lux ejus incipit apparere : scilicet in aurora: porque se o Sol nao está ainda nacido em si mesmo, já está nacido na luz, de que ha de nacer. De qua natus est Jesus.

Estava ditto ; mas porque parecerá novidade dar dous nacimentos. & dous dias de nacimento a Christo; saybao os curiosos, que nao he novidade nova, senao muy antiga, & huma das mais bem retrattadas verdades, que o Creador do mundo nos pintou no principio delle. No primeyro dia do mundo creou Deos a Luz, no quarto dia creou o Sol. Sobre estes dous dias, & estas duas creaçõens ha grande batalha entre os Douto-

-11-

res: porque se o Sol he a fonte da luz, que luz he esta, que foy creada antes do Sol? Ou he a mesma luz do Sol, ou he outra luz differente? Se he a mesma, porque nao tov creada no mesmo dia? E se he differente, que luz he, ou que luz pòde haver differente da luz do Sol? Santo Thomas, & com elle o sentir mais commum dos Theologosi resolve que a luz, q Deos creou o primeyro dia, foy a mesma luz, de que formou o Solao dia quarto. De modo que em ambos estes dias & em ambas eftas creaçõens foy creado o Sol. No. primeyro dia foy creado o Sol informe; no quarto dia fov creado o Sol formado. Sao os termos de que usa Santo Thomas. No pri-D. meyro dia foy creado o Sol informe; porque foy art 4. creado em forma de luz: ad 2. no quarto dia roy creado & q. o Sol formado; porque 70.art foy creado em forma de 2.ad 3

Sol.

DO NACIMENTO, &c. u- Sol. Em conclusad, que entre todas as creaturas n. 16 o Sol teve dous dias de op. nacimento, o primeyro dia, & o quarto dia. O quarto dia em que naceo em si mesmo: & o primeyro, em que naceona )p. fua luz. O quarto dia em r.l. que naceo Sol formado: 8. & o primeyro, em que ulij naceo na luz, de que se formou. Póde haver propriedade mais propria? Agora pergunto eu( se alguem me não entendeo ainda. ) Quem he este Sol duas vezes nacido ? E quem he esta luz, de que se formou este Sol? O Sol he Jesu; a luz he Mabert. ria, diz Alberto Magno. E nao era necessario que elle o dissesse. Assi como o Sol naceo duas vezes, & teve dous dias de nacimento; assi como o Sol naceo huma vez quando nacido, & outra antes de nacer; affi como o Sol huma vez naceo em simesmo, & outra na fua luz; assi nem mais nem me-103

de

n.

r.

nos o Sol Divino, Christo, naceo duas vezes, & teve dous dias de nacimento. Hum dia, em que naceo em Belem; outro? em que naceo em Nazareth. Hum dia, em que naceo quando nacido, o foy em vinte, & cinco de Dezembro; & outro dia. em que naceo antes de nacer, que foy neste venturoso dia. Hum dia, emi que naceo de sua May: outro dia, em que naceo com ella. Hum diagem que naceo em si mesmo; outro dia, em que naceo naquella, de quem naceo. De qua natus est Jesus.

Temos introduzido & concordado o Euangelho; que nao he a menor difficuldade defte dia. Para satisfazermos à fegunda obrigação ( que nao he senao a primeyra)! peçamos à Senhora da Luz, nos communique hum rayo da sua. Ave Maria.

a of the control of

and the suit of the

#### S. II.

De qua natus est Jesus. Supposto que temos neste Natus do Euangelho dous nacidos, & neste Nacimento dous nacimentos; o Nacimento da Luz, Maria, nacida em si mesma, & o nacimento do Sol, Christo, nacido na sua Luz; qual destes nacimenros faz mais alegre este dia? E por qual delles o devemos mais festejar? Por dia do Nacimento da Luz, ou por dia do Nacimento do Sol? Com licença do mesmo Sol ( ou com lisonja sua ) digo que por dia do Nacimento da Luz. E porque? Nao por huma razao, nem por duas, senao por muytas. Só quatro apontarey, porque desejo ser breve. Primeyra razaő: porque a luz he mais privilegiada que o Sol. Segunda: porque he mais benigna. Terceyra que he mais universal.

Quarta: porque he mais apressada para nosso bem. Por todos estes titulos he mais para sestejar este dia pordia do Nacimento da Luz, que por dia, ou por vespera do Nacimento do Sol.

Mas porque este Sol. & esta Luz, entre os quaes havemos de fazer a comparação, parecem extremos incomparaveis. como verdadeyramente he incomparavel Christo sobre todas as puras ceaturas ( entrando tambem neste numero sua mesma May) antes que eu comece a me desempenhar deste grande asfumpto, ou a empenharme nelle, declaro que em tudo o que disser, procede a comparação entre Christo, como Sol de Justica. & a Senhora da Luz. como Mãy de Misericordia. E que assi como os effeytos da luz se referem à primeyra fonte della. que he o Sol; affi todos, os que obra a Senhora

em

DO NACIMENTO, &c. em nosso favor, sao nacidos, & derivados do mesmo Christo: cuja Bondade, & Providencia ordenou, que todos passasfem, & se nos communicassem por mao de sua May, como Avogada, & Medianeyra nossa, & Difpensadora universal de fuas graças. Affi o suppoem com S. Bernardo a mais pia, & bem recebida Theologia: Nibil Deus nos habere voluit, quod per manus Mariæ 12012 transisset. Isto posto.

#### S. III.

Começando pelo primeyro titulo, de ser a luz mais privilegiada; digo que he mais privilegiada a luz que o Sol; porque o dia, que he a vida, & a fermosura do mundo, naó o saz o nacimento do Sol, senaó o nacimento da luz. He advertencia de Santo e- Ambrosio, & advertencia, que quiz o Grande 9. Doutor, que soubesse ser a luz.

mos, que era sua. Advertimus quòd lucis ortus, antequam solis, diem videatur aperire. Tenho advertido (diz Santo Ambrofio ) que o que primeyro abre, & faz o dia he o nacimento da luz, & nao o do Sol. Está esta grande machina, & variedade do universo, cuberta de trevas; está o mundo rodo fechado no carcere da noyte; & qual he a chave que abre as portas ao dia ? O Sol ? Nao, senao a luz: porque ao apparecer do Sol já o mundo está patente, & descuberto. Diem sol clarificat; lux facit. O Sol faz o dia mais claro, mas a luz he. a que faz o dia. E se nao vede, diz o Santo. Frequenter calum nubibus texitur, ut sol tegatur, nec ullus radius ejus appareat ; lux tamen diem demonstrat. Quantas vezes acontece forrarse o Ceo de nuvens espessas, com que naó apparece o Sol, nem o menor de seus rayos;

yos; & com tudo, ainda que nao vemos o Sol, vemos o dia. Porque? Porque no lo mostra a luz. Bem se segue logo, que o dia tao necessario, & tao proveytoso ao mundo he filho da luz, & nao filho do Sol.

Parece que tem alguma cousa de sossitico este discurso de Santo Ambrofio; porque fendo a luz effeyto do Sol, quem faz a luz, faz o dia. Assi parece; mas nao he assi. E quero dar huma prova valente a huma razao, que parece fraca. Noutras occafioens declaramos a Escritura com o Santo, agora declararemos o Santo co a Escrittura. Diz Santo Ambrosio, que o dia he filho da luz, & nao do Sol. Provo, & pergunto. O Sol, em que dia o creou Deos? diz a Sagrada Efcrittura, que creou Deos o Sol ao dia quatro: Lu-

Gen 1 minare maius, ut præesset 16.19 diei; & factum est dies quartus. Deos creou o Sol ao dia quarto? Logo antes de haver Sol, já havia dias. Antes de haver Sol, já havia dias? Logo o dia nao he filho do Sol. Pois de quem he filho? He filho da luz. O mesmo Texto Sagrado, In creavit Deus principio celum, & terra. No principio antes de haver dia, nem noyte, nem tempo, creou Deos o Ceo, & a terra. Et tenebræ erant Ibid super faciem Abyssi: Eo mundo todo estava sepultado em hum abyímo de trevas. Dixitque Deus , Et fiat lux : & facta est lux. Disse Deos façase a luz: & foy feyta a luz. Appellavitque lucem diem, & Et tenebras noctem : & fa-Etum est dies unus. E chamou Deos à luz dia, & às trevas noyte : & deste modo se fez o primeyro dia, que houve no mundo. De maneyra ( como bem dizia Santo Ambrofio ) que o dia he filho da luz, & nao do Sol: ao nacimento da luz, & nao ao

do

DO NACIMENTO, &c.

do Sol, deve o mundo o beneficio do dia. O tempo ditossimo da Ley da Graça, em que estamos, he o dia do mundo:o tempo da Ley da Natureza, & da Ley Escritta, que já passou foy a noyte. Assi o diz S. Paulo: Nox pracefsit; dies autem appropinquavit. E quem foy a Aurora, que amanheceo ao mundo este dia taó alegre, tao salutifero, & tao vital, senao aquella Luz Divina? O Sol fez o dia mais claro; mas a Luz foy, a que rompeo as trevas: a Luz foy, a que venceo, & despojou a noyte: a Luz foy, a que fez o dia: Diem sol clarificat; lux facit. Grande privilegio da luz fobre o Sol, que ella. & nan elle ( ou ao menos, que ella primeyro que elle ) seja a authora do dia.

245

Mas eu, sem me sahir do mesmo passo, ainda hey de dizer outro privilegio mayor da mesma luz. Creou Deos a luz tres dias antes de crear o

Sol. Tanto que houve Sol no mundo, logo houve tambem olhos, que o vissem, & que gozassem feus resplandores, porque o Sol foy creado ao quarto dia, & as aves, & os peyxes ao quinto: os animaes da terra, & os homens ao fexto. De for- D. Bas te (como notou S. Basi-sil, in lio) que todos os tres dias Hexaem que a luz esteve crea-meron, da antes da criação do Sol, nao havia olhos no mundo. Pois se nao havia olhos no mundo, para que creou Deos a luz? que crie Deos o Sol ao quarto dia , bem está ; porque no quinto, & no sexto dia, havia de crear

nem havia de haver olhos, porque cria Deos a luz no primeyro? Porque o Sol creou-o Deos para os olhos dos homens, & dos animaes: a luz creou-a Deos para os seus olhos.

os olhos de todos os vi-

ventes: mas se no segun-

do, no terceyro, & no

quarto dia, nao houve

Q ij I

I. 4.

247

E affi foy. Fiat lux; & facta est lux; & vidit Deus lucem, quòd effet bona. Disse Deos: Façase a luz, & fezse a luz: & no mesmo ponto que naceo, & appareceo a luz, logo foy o emprego, & suspensão dos olhos de Deos: Vidit Deus lucem. Digo, emprego, & suspensão, porq quando Deos creou a luz, já estava creado o Ceo, a terra, os elementos, os Anjos: & nada disto levou a poz si os o-Ihos de Deos, senao a luz. Ella encheo os olhos de Deos de maneyra, que fendo os olhos de Deos immensos, parece que mao deyxou nelles lugar para os por noutra cousa. Alfim era a luz creada para os olhos de Deos, como o Sol para os dos homens, & dos animaes.

Nao cuydeis que digo injurias ao Sol Encarnado, que assi quiz elle que fosse. Apparece no mundo o Sol Encarnado; Christo, & que olhos o

virao nacido? Olhos de homen's, & olhos de animaes. Para o verem nacido olhos de animaes, elle mesimo foy buscar os animaes a hum presepio: & para o verem nacido olhos de homens, elle os mandou buscar por huma Estrella entre os Revs. & por hum Anjo entre os pastores. Os homens pelo peccado estavao convertidos em animaes : Ho- plat mo, cum in honore effet, 48. non intellexit: comparatus est jumentis. Por isso se mostra o Sol nacido aos olhos dos homens, & dos animaes, porque nacia para fazer de animaes homens. Porèm a Luz, como nacia para Mãy de Deos, occultase a todos os olhos creados, & só nace manifesta aos Divinos: Vidit Deus lucem. Os olhos de Deos forao, os o festejárao o Nacimento desta soberana luz, & festejáraő-na aquelles tres dias, em que nao houve Sol, nem outros olhos, porque

DO NACIMENTO, &c. 249 porque tomou cada Pefsoa da Santissima Trindade hum dia da festa por sua conta: Ipse est enim Dio lux, que prima distinxit dierum nostrorum trinitatem: disse S. Dionysio Areopagita. Os olhos do . 4. Padre festejàrao o Nacimento da luz o primeyro dia : Et vidit Deus lucem, quòd esset bona: E vio Deos Padre, que a Luz era boa para Filha. Os olhos do Filho fefteiàrao o Nacimento da Luz o segundo dia : Et vidit Deus lucem , quòd esset bona: E vio Deos Filho que a Luz era boa para May. Os olhos do Efpirito Santo festejàrao o Nacimento da Luz o terceyro dia: Et vidit Deus lucem, quòd esset bona: E vio Deos Espirito Santo, que a luz era boa para Efposa. Assi festejou toda a Santissima Trindade o Nacimento daquella foberana luz, & assi o devemos festejar nós. Ponde os olhos, Christãos, na-

quella luz, & pedilhe, que os ponha em vós: & vereis, como he boa para tudo. Vidit lucem, quòd efset bona. Boa para a consolação, se estiveres affligido: boa para o remedio. se estiveres necessitado: boa para a faude se estiveres enfermo: boa para a vittoria, se estiveres tentado; & se estiveres cahido . & fora da Graça de Deos, boa, & fó ella boa. para vos reconciliar com elle. Tao chea de privilegios de Deos nace hoje esta Luz, de quem elle ha de nacer. De qua natus est Jesus.

#### S. IV.

O fegundo titulo, porque se deve mais festejar o dia deste Nacimento, he por ser a Luz mais. benigna. He a luz mais benigna que o Sol; porq o Sol allumia, mas abraza: a luz allumia, & nao offende. Quereis ver a differença da luz ao Sol ? O-Q iij lhay

lhay para o mesmo Sol, & para a mesma luz, de qué elle nace, a Aurora. A Aurora he o riso do Ceo, a alegria dos campos, a refpiração das flores, a harmonia das aves, a vida, & alento do mundo. Começa a fahir, & a crecer o Sol, eys o gesto agradavel do mundo, & a composição da mesma natureza, toda mudada. O Ceo acendese: os campos seccable: as flores murchaose: as aves emudecem: os animaes buícao as covas : os homens as sombras. E se Deos não cortàra a carreyra ao Sol com a interpofição da noyte, fervèra, & abrazarase a terra; arderas as plantas; seccarao-se os rios; sumirao-se as fontes; & forao verdadeyros, & nao fabulosos, os incendios de Faetonte. A

razao natural desta diffe-

rença he, porque o Sol

(como dizem os Filoso-

fos ) ou verdadeyramen-

te he fogo, ou de nature-

za muy semelhante ao fogo, elemento terrivel. bravo, indomito, abrazador, executivo, & confumidor de tudo. Pelo contrario a luz em sua pureza, he húa calidade branda, suave, amiga, emfim creada para companheyra. & instrumento da vista. sem offensa dos olhos; q são em toda a organização do corpo humano a parte mais humana, mais delicada, & mais mimosa. Filosofos houve que pela sutileza, & facilidade da luz chegàrao a cuydar que era espirito, & nao corpo. Mas porque a Filosofia humana ainda nao tem alcançado perfeytamente a differença da luz ao Sol, valhamonos da ciencia dos Anjos.

252

Aquelle Anjo visivel, que guiava os Filhos de Israel pelo deserto, diz o Texto, que marchava com duas colunnas de prodigiosa grandeza, huma de nuvem de dia, & outra de fogo de noyte. Per diem Ex

in 13.1

DO NACIMENTO, &c. 253 in columna nubis, per no-Etem in columna ignis. E porque, ou para que levava o Anjo estas duas colunnas de nuvem, & fogo? A de nuvem, para reparo do Sol: a de fogo, para continuação da luz. Tanto que anoytecia acendia o Anjo a colunna de fogo sobre os arrayaes, para que tivessem sempre luz. E tanto que amanhecia, atravessava o Anjo a colunna de nuvem, para que ficassem reparados, & defendidos do Sol. De maneyra que todo o cuydado do Anjo sobre os seus encommendados confistia em dous pontos: o primeyro, que nunca Thes tocasse o Sol: o segundo, que nunca lhes faltaile a luz. Tao benignas calidades reconhecia o Anjo na luz, & tao rigorosas no Sol.

Estas são as propriedades rigorosas, & benignas do Sol, & da luz natural. E as mesimas (se bem o considerarmos) acha-

254 remos no Sol, & na Luz Divina. Christo he Sol, mas Sol de Justiça, como lhe chamou o Profeta: Sol justitie. E que muyto Malaci que no Sol haja rayos, & na justiça rigores ? To-4.2. dos os rigores, que tem obrado no mundo o Sol natural, tantas feccas, tantas esterilidades, tantas fedes, tantas fomes, tantas doenças, tantas pestes, tantas mortandades, tudo foraő execuçoens do Sol de Justiça, o qual as fez ainda mayores. O Sol material nunca queymou cidades; & o Sol de Justica queymou, & abrazou em hum dia as cinco Cidades de Pentapolis inteyras, sem deyxar homem à vida, nem dos melmos edificios, & pedras, mais que as cinzas. Taes sao os rigores daquelle Sol Divino. Mas a benignidade da Luz, que hoje nace, & de que elle naceo, como a poderey eu explicar? Muytas, & grades cousas pudera dizer defta

desta soberana benigni-

dade; mas direy só huma, que val por todas. He tao benigna aquella Divina Luz, que sendo taó rigorosos, & tao terriveis os rayos do Divino Sol, ella só basta para os abrandar.

& fazer tambem benignos.

Porque vos parece que nace a Virgem Maria em tal dia como hoje? Se o dia do Nacimento de Christo foy mysterioso, & mysterioso o dia do nacimento do Baptista, por ser o Precursor de Christo, quanto mais o dia da May de Christo? Pois que mysterio tem nacer a Senhora neste dia? Muyto grande mysterio. O mysterio do dia do Nacimento de Christo ( como notou Santo Agostinho ) foy, porque naquelle tempo volta o Sol para nós, & começão os dias a crecer. O mysterio do dia do nacimento do Baptista foy, porque naquelle tempo se aparta

o Sol de nós, & começão. os dias a diminuir. E o mysterio do dia do Nacimento da Senhora, he porque neste tempo passa o Sol do Signo de Leao para o Signo de Virgem, & começa o mesmo Sol a abrandar. O caminho do Sol he pelos doze Signos celestes, em que tem differeintes effeytos, conforme a constellação, & calidades de cada hum. Quan-: do o Sol anda no Signo de Leao, como se tomàra a natureza daquelle animal colerico, & aslanhado, taes sao os seus effeytos: calores, seccuras, enfermidades malignas, tresvarios, sangue, mortes. Porèm tanto que o Sol passa do Signo de Leao ao Signo de Virgem, já o Leao começa a abrandar, já vay manío, já vay pacifico, já vay cordevro. O mesmo succedeo aos rigores do noflo Sol. Lede o Testamento Velho, & achareis, quer Deos antigamente afoga-

257 va exercitos, queymava cidades, alagava mundos, despovoava Paraifos. E hoje sendo os peccados dignos de mayor castigo pela circunstancia do tempo, da Fé, & dos beneficios, nao se vem em Deos semelhantes rigores. Pois porque, se Deos he o mesmo, & a sua justiça a mesma? Porque entao estava o Sol no Signo de Leao; agora está no Signo de Virgem. Como o Sol entrou no Signo de Virgem, logo aquella benigna Lua lhe amansou os rigores, lhe embargou as execuçõens, & lhe temperou de tal maneyra os rayos, que ao melmo fogo abrazador, de que erao compostos, lhe tirou as actividades, com q queymava, & so lhe deyxou os resplandores, com que luzia. Grande caso; mas provado!

Vè Moyses no deserto xod. huma çarça que ardia em fogo, & nao se queymava. Pasma da visao, parte

a vela de mais perto; & quanto mais caminha, & vè, tanto mais pasma. Ser fogo, o que estou vendo. nao ha duvida : aquella luz intensa, aquellas chamas vivas, aquellas lavaredas ardentes, de fogo lao: mas a carça nao le confumme; a carça está inteyra; a çarça está verde. Que maravilha he esta? Grande maravilha para quem nao conhecia o fogo, nem a carca; mas para quem fabe que o fogo era Deos, & a carca Maria, ainda era maravilha mayor, ou não era maravilha. O fogo era Deos. que vinha libertar o Povo. Assi o diz o Texto. A. çarça era Maria, em quem Deos tomou forma visivel, quando veyo libertar o Genero humano. Affi o Hier. diz S. Jeronymo, S. Atha- Athan, nasio, S. Basilio, & a mef- Basil. ma Igreja. Como o fogo estava na çarça; como Deos estava em Maria: já o seu fogo nao tinha actividades para quey-R mar:

mar: luzir si; resplandecer si; que saó esfeytos de luz. mas queymar, abrazar, consummir, que saó esfeytos de sogo; isso naó, que já lhos tirou Maria. Já Maria despontou os rayos ao Sol; por isso luzem, & naó serem; ardem, & naó queymaó; resplandecem, & naó abrazaó. Parecevos maravilha, que assi abrandasse aquella benigna Luz os

rigores do Sol? Parece-

vos grande maravilha, que assi lhe apagasse o fo-

goso, & abrazado, & lhe deyxasse só o resplandece-

te, & luminoso? Pois

ainda fez mais.

259

Naō só abrandou, ou apagou no Sol os rigores do sogo, senaō tambem os rigores da luz. O Sol naō he só rigoroso, & terrivel no sogo com que abraza, senaō tambem na luz com que allumia. Em apparecendo no Oriente os primeyros rayos do Sol, como se sorao aragos do sona se s

chevros da guarda do

grande Rey dos Planetas, vereys como vao diante fazendo praça, & como em hum momento alimpao o campo do Ceo, sem guardar respeyto, në perdoar a cousa luzente. O vulgo das Estrellas, que andavao como espalhadas na confiança da noyte, as pequeninas fomemse; as mayores retirao-se; todas fogem; todas se escondem; sem haver nenhuma( por mayor luzeyro que seja ) que se atreva a parar, nem a apparecer diante do Sol descuberto. Vedes esta nagestade severa? Vedes este rigor de luz do Sol, com que nada Ihe para, com que tudo escurece em sua presença? Ora deyxayo vir ao Signo de Virgem, & vereys como essa mesma luz fica benigna, & trattavel.

Vio S. Joao no Apocalypse hum novo Signo
Celeste: Signum magnum Apoca
apparuit in calo. Era huma 12. I
Mulher vestida do Sol,
calçada da Lua, & coroa-

da

DONACIMENTO, &c. 261

lem da de Estrellas: Mulier amicta sole, luna sub pedibus ejus , & in capite eius corona stellarum duodecim. Não reparo no Sol. & na Lua: no Sol, & nas Estrellas reparo. Calçada da Lua, & vestida de Sol: bem pode ser; porque diante do Sol tambem apparece a Lua: Mas vestida de Sol, & coroada de Estrellas ? Sol, & Estrel. las juntamente? Nao he possivel, como açabamos de ver. Pois se na presenca do Sol fogem, & de, sapparecem as Estrellas. & o Sol estava presente. & tao presente no vestido da mesma Mulher como appareciao, nem. podiaó apparecer as Estrellas da coroa? Ahi vereys, quao mudado está o Sol, depois que vestio huma Mulher ou depois que huma Mulher o vestio a elle! Este Signo, em que o Sol appareceo a S. Joao, era o Signo de: s ab Virgem: Signum magnum apparuit in calo: Mulier

amista sole. E depois que o Sol entrou no Signo de Virgem, depois que o Sol se humanou nas entranhas da Virgem Maria, logo os feus rayos nao forao temerofos; logo a sua magestade nao foy terrivel, logo a grandeza, & soberania da sua... mesma luz toy tao benigna, que já nao fogem, nem se escondem della as Estrellas; antes lhes consente, que possaó luzir, & brilhar em sua presença. Assi amansou aquella Luz Divina o Sol, noutro tempo tao severo : assi humanou a intoleravel grandeza de sua luz : assi temperou, & quebrou a força de seus rayos. Para que vejamos, quanto se deve alegrar neste dia, & quanto deve festejar o Nacimento desta benigna luzi o Genero humano todo. & mais aquelles, que mais tem offendido o Sol! Quantas vezes havia de ter o Sol de Justica abra-: zado o mundo ? Quantas: Rij h2-.

m,O efti.

havia de ter fulminado com os seus rayos as rebeldias de nossas ingratidoens, & as abominações de nossos vicios, senao fora pela benignidade daquella Luz? Para isso naceo, & para isso nace homano antes de nacer, & para lhe atar as mãos, & os braços, depois de nacido. De qua natus est Jesus.

#### §. V.

O terceyro titulo, porque se deve mais festejar o dia deste Nacimento. he por ser a luz mais universal. He a luz mais universal que o Sol; porque o Sol nunca allumia mais, que meyo mundo, & meyo tempo : a luz allumia em todo o tempo, & a todo o mundo. O Sol nunca allumia mais, que meyo mundo; porque quando amanhece para nós, anoytece para os nosfos antipodas: & quando amanhece aos antipodas,

anoytece para nós. E nunca allumia mais, que meyo tempo; porque das vinte, & quatro horas do dia natural, as doze affisteem hum hemisferio, & as doze no outro. Nao affi a luz. A luz nao tem limitação de tempo, nem de lugar: sempre allunia. & sempre em toda a parte, & fempre a todos, Onde está o Sol, allumia com o Sol: onde está a Lua, allumia com a Lua; & onde nao ha Sol, nem Lua, allumia com as Estrellas: mas fempre allumia, Desorte que não ha parte do mundo, nem momento de tempo, ou seja dia, ou feja noyte, em que (mavor, ou menor) não haja sempre luz. Tal foy a difposição de Deos no principio do mundo. Ao Sol limitou-lhe Deos a jurdição no tempo, & no lugar: à luz nao lhe deo jurdiçao limitada, senao absoluta para todo o lugar, & para todo o tempo. Ao Sol limitou-lhe Deos tem265 DONACIMENTO, &c. 26

po ; porque mandou, que allumiasse o dia : Luminare maius, ut præesset diei: E limitou-lhe lugar; porque só quiz que andasse dentro dos Tropicos de Cancro, & Capricornio, & que delles nao sahisse. Porèm à luz nao Ihe limitou tempo; porque mandou que allumiasfe de dia por meyo do Sol . & de noyte por meyo da Lua , & das Estrellas: Luminare maius, ut præesset diei : luminare minus, ut præesset nocti, & stellas. E não lhe poz limitação de lugar; porque quiz que allumiasse, nao só dentro dos Tropicos, senao fóra delles, como faz a luz, que dentro dos Tropicos allumia por meyo do Sol, & da Lua. & fora dos Tropicos por meyo das Estrellas : para que por este modo de dia, & de noyte, no claro, & no escuro, na presença, & na ausencia do Sol, sempre houvesse luz, como ha.

D'4-00

Esta mesma differença fe acha na verdadeyra Luz & no verdadevro Sol, Christo, & sua May. Christo he Sol do mundo: mas Sol, que tem certo hemisferio; Sol que tem seus antipodas: Sol que quando nace, nace para alguns, & nao para todos. Affi o diffe Deos por bocca do Profeta Malachias : Orietur vobis Malaci timentibus nomen meum 4.2. Sol justitiæ- Nacerá o Sol de Tuftiça para vós, os que temeis o meu nome. Falla o Profeta não da Graça da Redempção, ou sufficiente, que he universal para todos; senao da santificante, & efficaz, de que muytos por fua culpa fao excluhidos : E por islo diz, que o Sol de Justiça nao nace para todos, senao só para aquelles, que o temem: Todo este mundo, tomado nesta consideração, se divide em dous hemisferios: hum hemisferio dos que temem a Deos; outro hemisferio Riii dos

dos que o nao temem. No hemisferio dos que temem a Deos, só nace o Sol de Justiça; & só para elles ha dia; só elles sao allumiados. No hemisferio dos que não temem a Deos , nunca já mais amanhece o Sol; sempre ha perpetua novte; todos estao em trevas, & às escuras. Neste sentido chamou o Propheta a este Sol, Sol de Justiça : Sol justitiæ. OSol material, se bem se considera, he Sol fem justica; porque tratta a todos pela mesma forma, & tanto amanhece para os bons, como para os maos. Qui solem su-Matth. um oriri facit super bonos, & malos. He possivel, que tanto Sol ha de haver para o bom, como para o mao? Para o Christão, como para o infiel? Para o que adora a Deos, como para o que adora o idolo? Tanto ha de amanhecer o Sol para o diligente, como para o perguiçolo? Tanto para o que.

lhe abre a janella, como para o que lha fecha? Tanto para o lavrador, que. o espera, como para o ladrao, que o aborrece. Notavel injustiça do Sol material! Não affi o Sol de Justiça. He Sol de Justiça, porque tratta a cada hum, conforme o que merece. Só para os bons amanhece; & para os maos escondese: só allumia aos que o temem; & aos que o nao temem, sempre os tem às escuras.

Parece cousa difficultosa, que no mesmo hemisferio, na mesma cidade, & tal vez na mesma casa estejao huns allumia-: dos, & outros às escuras: mas affi paffa, & já isto se vio com os olhos no mundo algum dia. Huma das: pragas de Egypto forao, as trevas. Edescrevendoas o Texto diz affi. Facta Exo sunt tenebræ horribiles in 10.2 universa terra Ægypti.23. Nemo vidit fratrem suum? nec movit se de loco, in quo erat : ubicumque au-

tem

DO NACIMENTO, &c. 260 tem babitabant filij Israel. lux erat. Houve em toda a terra do Egypto húas trevas tao horriveis, que nenhum Egypcio via ao outro, & nenhum se podia mover do lugar onde estava: mas onde habitavao os Hebreos, no mesmo tempo havia luz. Brava maravilha! Em toda a terra do Egypto havia humas casas, que só erao habitadas de Egypcios; outras, que só erao habitadas de Hebreos; outras, q erao habitadas de Hebreos, & de Egypcios juntaméte. Nas que erao habitadas de Egypcios, todos estavao em trevas: nas que erao habitadas de Hebreos, todos estavao em luz: nas o erao habitadas de Hebreos, & de Egypcios juntaméte, os Hebreos estavao allumiados, & os Egypcios às escuras. Isto q fez no Egypto a Vara de Moyfes, faz em todo o mundo a vara do Sol de Justiça. Muytas casas ha no mundo, em que todos são pec-

cadores: algumas caías haverá, em que todos sejaő justos: outras ha, (& he o mais ordinario ) em que huns sao justos, & outros peccadores. E com toda esta diversidade de casas. & de homens executa a vara do Sol de Justiça, o que a de Moyses no Egypto. Na casa, onde todos são justos, todos estao em luz: na casa, onde todos são peccadores, todos estao em trevas: na casa, onde ha peccadores, & justos, os justos estao allumiados, & os peccadores às escuras. De sorte que o Sol de Justiça (nesta consideração em que fallamos ) he Sol tao particular, & tao parcial, que nao fó no mundo tem differentes hemisferios mas até na mesma casa tem antipodas.

Nao affi aquella Luz, que hoje nace, que para todos, & para todo o tempo, & para todo lugar he sempre Euz. Virao os Anjos nacer hoje aquella

272

al-

Cant. 6.9.

fermosa Luz, & admirados de sua belleza, disserao affi. Que est ista , que progreditur, quasi Aurora consurgens: pulchra ut Luna, electa ut Sol? Quem he esta, que nace, & apparece no mundo, diligente como a Aurora, fermosa como a Lua, escolhida como o Sol? A Aurora, à Lua, & ao Sol, comparaõ os Anjos esta Senhora; & parece que dizem menos em tres comparaçoens, do que diriao em huma. Se disserao só, que era semelhante ao Sol, diriao mais, porque de Sol a Lua he minguar, de Sol a Aurora he decer. Pois porque razaó ( que naó podia ser sem grande razao ) huns Espiritos tao bem entendidos, como os Anjos, ajustao humas semelhanças tao defiguaes, & comparao a Senhora. quando nace, à Aurora, à Lua, & ao Sol juntamente? Deo no Mysterio advertidamente o Papa Innocencio Terceyro. Com-

parão os Anjos a Maria, quando nace, juntamente ao Sol, à Lua, & à Aurora, para mostrar, que aquella Senhora he luz de todos os tempos. Todos os tempos, ou são dia, ou sao noyte, ou sao aquella hora de luz duvidosa, que ha entre a novte, & o dia. Ao dia allumia o Sol, à noyte allumia a Lua, à hora entre noyte, & dia, allumia a Aurora. Pois por isso chamão os Anjos juntamente à Senhora, Aurora, Lua, & Sol: para mostrarem que he luz, que allumia em todos os tempos. Luz que allumia de dia, como Sol: Luz, que allumia de noyte, como Lua: Luz, que allumia quando nao he noyte, ne dia,como Aurora. E quem sao, ou que significao estes tres tempos? Ouvi agora a Innocencio. Luna lucet in notte, Aurora in diluculo, Sol in die. Nox autem est culpa, diluculum penitentia, dies gratia. A Lua

Innoc.

DO NACIMENTO, &c. 273 allumia de noyte, & a noyte he a culpa: a Aurora allumia de madrugada, & a madrugada he a penirencia: o Sol allumia de dia, & o dia he a Graça. E para todos estes tepos, & para todos estes estados he Maria Luz universal. Luz para os justos, que estao em Graça: Luz para os peccadores, que estao na culpa:& Luz para os penitentes, que querem passarda culpa à Graça. Qui ergo jacet in nocte culpa, respiciat Lunam ; deprecetur Mariam : Qui surgit ad diluculum panitentia, respiciat Auroram ; deprecetur Mariam. Qui vivit in die gratia, respiciat solem; deprecetur' Mariam. Pelo que ( concluhe exhortando o grande Pontifice) se fois peccador, se estais na noyte do peccado; olhay para a Lua, fazey oração a Maria, para que vos allumie, & vos tire da noy-

te do peccado, para a ma-

drugada da penitencia. Se

fois penitente, & estais na madrugada do arrependimento; ponde os olhos na Aurora, fazey oração a Maria, para que vos allumie, & vos passe da madrugada da penitencia ao dia da Graça. Se sois justo le estais no dia da Graça; ponde os olhos no Sol, fazey oração a Maria, para que vos sustente, & vos augmente nesse dia; porque desse dia ditoso nao ha para onde passar. Assi allumia aquella soberana Luz universalmente a todos sem excepção de tempo, nem de estado. O Sol de Justiça allumia só aos que o temem: Timentibus nomen meum; mas a Luz de Misericordia allumia, aos q otemem, porq o temem; & aos que o nao temem, para que o temaő; & a todos allumia. O Sol de Justiça nace só para os justos; mas a Luz de Misericordia nace para os justos, & mais para os peccadores. E por este modo he

he mais universal para todos a Luz, que hoje nace, do que o mesmo Sol, que della naceo. De qua natus est Jesus.

#### §. VI.

O quarto, & ultimo titulo, porque se deve mais festejar este dia, he por ser a luz mais apressada para nossobem. Ser mais apresfada a luz, que o Sol, he verdade que vem os olhos. Parte o Sol do Oriente, & chega ao Occidente em doze horas. Apparece no Oriente a luz, & em hum instante fere o Occidente opposto, & se dilata, & estende por todos os horizontes, allumiando em hum momento o mundo. O Sol, como dizem os Aftrologos, corre em cada hora trezentas, & oytenta mil leguas. Grande correr! Mas toda esta pressa, & ligeyreza do Sol em comparação da luz. fao vagares : o Sol faz feu curso em horas, em dias,

em annos, em feculos: a luz tempre em hum inflante. O Sol no Inverno, parece, que anda mais tardo no amanhecer; & no verao mais diligente, mas nunca fe levanta tao cedo o Sol, que nao madrugue a luz muyto diante delle. O' luz Divina, como vos pareceis nefta diligencia à luz natural!

Forao convidados a humas vodas a Luz, & o Sol, Christo, & Maria. Faltou no meyo do convite aquelle licor, que noutra mesa ( depois do Sol posto, & antes de o Sol se pòr ) deo materia a tao grandes mysterios. Quiz a Piedosa May acudir à falta, fallou ao Filho; mas respondeo o Senhor tao seccamente, como se negara selo: Quid mibi, & Foak tibi est mulier ? Nondum 2.50 venit hora mea. Que ha de mi para ti Mulher? ainda nao chegou a minha hora. Aqui reparo. Esta hora nao era de fa-

277 zer bem? Nao era de encobrir. & acudir a hua falta ? Nao era de remediar huma necessidade? Pois como responde Christo: que nao era chegada a fua hora: Nondum venit bora mea? E senao era chegada a sua hora, como tratta a Senhora do remedio? Era chegada a hora de Maria, & nao era chegada a hora de Christo? Si: que Maria he Luz, & Christo he Sol; & a hora do Sol sempre vem depois da hora da luz. Nondum venit bora mea, Ainda nao era vinda a hora do Sol, & a hora da Luz já tinha chegado. Por isfo disse Christo a sua May com grande energia: Quid mibi, & tibi? Como se differa. Reparay. Senhora na differença, que ha de mi a vós, na materia de foccorrer aos homens; como agora quereis que eu faça. Vós os soccoreis. & eu os foccorro: vós Thes acudis, & eu lhes acudo: vós os remediais, &

eu os remedeyo; mas vós primeyro, & eu depois: vós logo, & eu mais devagar: vós na vossa hora. que he antes da minha; & eu na minha, que he depois da vossa : Nondum venit bora mea. He aquella gloriosa differença, que Santo Anselmo se atreveo a dizer huma vez, & todos depois delle a repetirao tantas. Velocior noununquam salus memo-Ansel rato nomine Maria, quàm invocato nomine 7esu. Que algumas vezes he mais apressado o remedio nomeado o nome de Maria, q invocado o de Tesus. Algúas vezes, disse o Santo . & quizera eu que dissera, sempre, ou quasi sempre. Vede se tenho razaő?

- Todos os caminhos de Christo, & os de Maria, forao para remedio do homem; mas tenho eu notado que são muy differentes as carroças, o este Rey, & Rainha do Ceo, escolhèrao para correr à S i po-

posta em nosso remedio. Christo escolheo por carroção Sol, & Maria escolheo a Lua. O primey-Pfal. 18. 5. ro vio-o David : In sole posuit tabernaculum suum. O Apcc. segundo vio-o S. Joao: Et

12. 1. Luna sub pedibus ejus. Cá nas cortes da terra vemos oRey, & a Rainha (quando fahem ) passearem juntos na mesma carroça: o Rey & a Rainha do Ceo, poro nao fariao assi? Porque razaó naó apparece a Rainha do Ceo na mesma carroça do Sol, como leu Filho? Porque divide carroça, & escolheo para si a da Lua? Eu o direy. A Lua he muyto mais ligeyra, que o Sol, em correr o mundo. O Sol corre o mundo pelos fignos do Zodiaco em humanno: a Lua em menos de trinta dias. O Sol corre o mundo em hum anno, huma so vez:a Lua doze vezes, & ainda lhe sobejao dias, & horas. E como as manchadas pias, que rodao a carroça da

Lua, sao muyto mais ligeyras, que os cavallos fogolos, que tirao pelo carro do Sol; por isso Christo apparece no carro do Sol, & Maria no da Lua, Nao he consideração minha, senao verdade profetica, confirmada com o testimunho de huma, & outra visao, & com os effeytos de ambas. Tomou Christo para si o carro do Sol; & que se seguio? Ex-Psal ultavit, ut gigas ad cur-18. rendam viam; diz David. Largou o Sol as redeas ao carro, & correo Christo com passos de gigante. Tomou Maria para si a carroça da Lua; & que se seguio? Data sunt mulieri Apoc alæ duæ aquilæ magnæ, ut 12. 1 volaret; diz S. Joao. Estando com a Lua debayxo dos pès, derao se a Maria duas azas de Aguia, para que voasse. Desorte, que Christo no carro do Sol corre com passos de gigante: & Maria na carroca da Lua voa com azas de aguia. E quanto vay daz aguias

aguias aos gigantes, & das azas aos pès, & do voar ao correr; tanto excede a ligeyreza velocissima, com que nos soccorre Maria; à presteza (posto que grande) com que nos soccorre Christo. Nao vos acode primeyro nas vostas causas o avogado que o juiz? Pois Christo he o Juiz, & Maria a Avogada.

281

Mas nao devxemos pafsar ié ponderação aquella advertécia do Euangelista: Aquila magna : Que as azas, com g vio a Senhora, nao só erao de aguia, senao de aguia grande. De maneyra, que Christo para correr em nosso remedio com passos mais que de homem, tomou pès de gigate: Exultavit ut gigas: & a Senhora para correr em noslo remedio com passos mais que de gigante, tomou azas de aguia. Datæ sunt mulieri alæ duæ aquila. Mas essas azas nao forao de qualquer aguia, senao de aguia grade : Aquilæ magnæ : pa-

ra que a competencia, ou a ventagem fosse de gigatè a gigante. Que cousa he huma aguia grande, senao hum gigante das aves ? Christo correndo como gigante, mas como gigante dos homens : a Senhora correndo como gigante, mas como gigante das aves. Christo, como gigãte com pès : a Senhora como gigante com azas. Christo, como gigante que corre : a Senhora, como gigante, que voa. Chrifto, como gigante da terra: a Senhora, como gigante do ar. Mas affi havia de ser, para fazer a Senhora em nosso remedio os encarecimentos, verdades. O mayor encarecimento de acudir com a ma yor presteza, he acudir pelo ar. Assi o faz a Piedofissima Virgem. Christo co passos de gigante acode aos homes a toda a pressa; mas a Senhora co azas de aguia acodelhes pelo ar. Isto mesmo he ser Luz, q pelo ar nos vem toda.

E para que de huma vez vejamos a differença, com que esta soberana Luz se avantaja ao Divino Sol na diligencia de acudir a nosfo remedio; consideremolos juntos, & comparemolos divididos. E que acharemos? Cousa maravilhofa! Acharemos, que quando o nosso remedio mais se apressa, he por diligencia da Luz: & quando algúa vez se dilata, he por tardanças do Sol. Vestese de carne o Verbo nas entranhas da Virgem Maria: & diz o Euangelista, que logo com muyta pressa se partio a Senhora com seu Filho, a livrar o Menino Baptista do pec-Luc. 1. cado original. Exurgens autem Maria abijt in montana cum festinatione. Nace emfim Christo, crece, vive, morre, refuscita, & do mesmo dia da Encarnação a trinta, & quatro annos institue o Sacramen-Matth. to do Baptismo : Bapti-

28.19, zantes eos in nomine Pa-

tris , & Filij , & Spiritus

39.

Sancti. O Baptismo, já fabeis, que he o remedio do peccado original, que foy, o que Christo principalmente veyo remediar ao mundo, como restaurador das ruinas de Adao. Pois se Christo veyo ao mundo, principalmente, a remediar o peccado original; & fe em chegando ao mundo o foy remediar logo no Menino Baptista; como agora dilata tantos annos o remedio do mesmo peccado? Entaó parte no mesmo instante, & depois dilatase tanto tempo? Si. Porque nao estava Christo dentro em sua May: Exurgens Maria: & agora estava fora, & apartado della. E para remediar os males do Genero humano he muy differentemente apressado Christo em si mesmo, ou Christo em sua Mav. Christo em sua Máy obra por ella; & ella co: mo luz obra em instante: Christo fóra de sua May obra

285 DO NACIMENTO, &c.

Qual foy logo dos dous.

obra por si mesmo; & elle como Sol obra em tem. po, & em muyto tempo. Vede se mostra a experiencia, o que eu dizia, que quando o nosso remedio mais se apressa, he por diligécias daquella Divina Luz; & da mesma maneyra, quando se dilata. ou quando se perde ( bem que por culpa nossa) he

com tardanças do Sol? Das dez Virgens do Euangelho com desgraça nao imaginada perdèraose cinco: & posto que a causa de sua perdição foy a fua imprudencia; a occasiao, que teve essa causa, foy a tardança dos desposados. Se os desposados nao tardàrao até a meyai noyte, nao se apagarao as alampadas; & fe as alampadas, se nao apagàrao, nao ficàrao excluhidas as cinco Virgens. Agora pergunto. E qual dos desposados foy, o que tardou ? O Esposo nesta Parabola he Christo; a Esposa he Maria.

o que tardou, se acaso nao torao ambos? Foy o Esposo, ou a Esposa? Fov Christo, ou sua May? Nao he necessario, que busquemos a reposta nos Commentadores, o mesmo Texto o diz: Moram Matth. autem faciente Sponso , 25.5. dormitaverunt omnes, & dormierunt. E como tardasse o Esposo, adormecerao todas, & dormirao. De modo que o que tardou foy o Esposo. He verdade que o Esposo, & a Esposa estavao juntos; mas o que tardou, ou o que foy causa da tardança, nao foy a Esposa, senao o Esposo. Moram autem faciente Sponso. Atemos agora esta desgraça das Virgens com a ventura do Baptista. No Baptista conseguiose o remedio por diligencia: mas cujas forao as diligencias ? Estavao juntos Maria, & Christo; mas as diligencias forao de Maria: Exurgens Maria

abiji

DO KACAMBERYA

abiit in montana cum festinatione. Nas Virgens perdeose o remedio ( como sempre se perde ) por tardanças; mas cujas forao as tardanças ? Estavao juntos o Esposo, & a Esposa; mas a tardança foy do Esposo: Moram autem faciente Sponso. O Divino Esposo de nossas Almas, he certo, que nunca falta, nem tarda: nós fomos os que lhe faltamos, & lhe tardamos. As suas diligencias, & as de sua Santissima May, todas nacém da mesma fonte, q he o excessivo amor de nosso remedio : mas he a Senhora ( por mais agradar, & mais se conformar com o desejo do mesmo Christo) tao solicita, tao cuydadosa, tao diligente em acudir, em soccorrer, em remediar aos homens, que tal vez ( como aconteceo neste caso) as diligencias de seu Filho, comparadas com as suas, parecem tardancas. Tudo he ser elle Sol,

& ella Luz. O Sol nunca tarda, ainda quando sahe mais tarde; porque quem vem a seu tempo, nao tarda. Assi o disse o Profeta Habacuc, fallando à letra nao de outrem, fenzo do mesmo Christo. Si moram fecerit, expecta u illum quia veniens veniet; & non tardabit. Se tardar, esperay por elle. porque virá sem duvida, & nao tardará. Como nao tardará, se já tem tardado, & ainda está tardando: Si mora fecerit, non tardabit? Sao tardanças de Sol, que ainda quando parece que tarda, nao tarda, porque vem quando deve vir. Mas esse mesmo Sol, que regulado com fuas obrigaçõens , nunca tarda, comparado com as diligencias da Luz, nunca deyxa de tardar. Sempre a Luz vem diante ; sempre a Luz sahe primeyro, sempre a Luz madruga, & se antecipa ao Sol.

· Oh Divina luz Maria, ditoso aquelle, que

mere.

DO NACIMENTO, &c. 280 merecer os lumes de vosso favor! Ditoso aquelle, que entrar no numero dos vollos favorecidos, ou dos vosfos allumiados! Tendovos de hua parte a vós, & da outra a vosso Filho, dizia aquelle grande servo, & amante de ambos: Politus in medio, quò me vertam , nescio: Posto em meyo dos dous nao fabe Agostinho, para que parte se ha de voltar. E quando Agostinho confella, que nao labe, soffrivel he em qualquer homem qualquer ignorancia. Ut minus sapiens dico: como ignorante digo. Virgem Santissima ( pordoeme vosto Filho, ou nao me perdoe ) que eu me quero voltar antes a vós. Já elle algum hora deyxou a seu Pay por sua May: nao estranhará, que eu faça o mesmo. Tenha a prerogativa de Esaú quem quizer, que eu quero antes a dita de Jacob. Esaú era mais amado, & mais favorecido de seu

Pay; Jacob era mais favorecido . & mais amado de sua May: mas a bençaő levou-a Jacob. E porque levou Jacob a benção? Pelo que temos dito atégora. Porque as diligencias da May forao mais apressadas, que as do Pay : Quomodo tam ci- Genef. tò invenire potuisti, fili mi ? 27. 20. Como pudeste achar tao cedo (disse Isac) o que eu mandey prevenir, para lançar a bençaő ao meu primogenito? E que refpondeo Tacob ? Sendo que tudo tinhao sido prevençoens, & diligencias de sua May, respondeo que fora votade de Deos: Voluntas Dei fuit : & assi he. A Mãy de Jacob representava neste passo a May Santissima: & quem tem de sua parte as diligencias desta May, sempre tem de sua parte a vontade de

Deos. Esaú teve de sua

parte as diligencias do

Pay; mas quando che-

gou, chegou tarde; por-

que por mais diligencias,

que

que faça o Sol, sempre as da Luz chegaó mais cedo: Quomodo tam citò? As diligencias da May já tinhao chegado, & as do Pay ainda haviao de chegar. Assi como hoje: a Luz já tem nacido, & o Sol ainda ha de nacer. De qua natus est Fesus.

### S. VII.

Ora, Christãos, supposto, que aquella soberana Luz he tao apressada, & diligente para nosso remedio; supposto que he tao universal para todos, & para tudo; supposto que he tao piedosa, & benigna, para nos querer fazer bem; supposto que he tao privilegiada, & favorecida por graça, & benignidade do melmo Sol, mettamonos todos hoje debayxo das azas desta soberana Protectora, para que nos faça fombra, & nos dè luz : para que nos faça sombra, & nos defenda dos rayos do Sol

de Justiça, que tao merecidos temos por nosfos peccados: & para que nos dè luz para sahir delles pois he Senhora da Luz. Aquella Mulher prodigiosa do Apocalypse, que S. Joao vio com as azas estendidas, toda a Igreja reconhece, que era a Virgem Maria. E nós podemos acrecentar, que era a Virgem Maria debayxo do nome, & invocação de Senhora da Luz. A mesma luz o dizia, & o mostrava, que da peanha até a coroa toda era luzes: a peanha Lua, o vestido Sol, a coroa Estrellas; toda luzes, & toda Luz. E pois a Senhora da Luz está com as azas abertas, metamonos debayxo dellas, & muyto dentro nellas, para que sejamos silhos da luz. Dum lucem habetis, credite in lucem, Jean. ut filij lucis sitis ; diz 12.36 Christo. Em quanto se vos offerece a luz, crede na luz, para que sejais silhos da luz. Sabeis Christãos,

DONACIMENTO, &c. 29

staos, porque nao acabamos de ser filhos da luz, he porque nao acabamos de crer na luz. Creamos na luz, & creamos que nao ha mayor bem no mundo, que a luz: & ajudemnos a esta se os noslos mesmos sentidos.

293

Porque estimas os homens o ouro, & a prata; mais que os jourros metaes? Porque tem alguma cousa de luz. Porque estimão os diamantes , 8 as pedras preciosas, mais que as outras pedras? Porque tem alguma coula de luz. Porque estimao mais as fedas, que as lans? Porque tem alguma cousa de luz. Pela luz avaliao os homens a estimação das coulas: & avaliao bem; porque quanto mais tem de luz, mas tem de perfeyçao. Vede o que notou Santo Thomas. Neste mundo visivel humas cousas sao imperfeytas, outras perfeytas, outras perfeytissimas: & nota elle com sutileza, & adverten-

cia Angelica, que as perfeytissimas tem luz, & dao luz: as perfeytas nao tem luz, mas recebem luz: as imperfeytas, nem tem luz, nem a recebem. Os planetas, as eftrellas, & o elemento do fogo, que lao creaturas lublimes, & perfeytissimas, tem luz, & da o luz : o elemento do ar, & o da agua, que sao creaturas diafanas, & perfeytas, nao tem luz, mas recebem luz : a terra, & todos os corpos terrestres, que sao creaturas imperfeytas, & großleyras, nem tem luz, nem recebem luz; antes a rebatem, & deytao de si. Ora nao fejamos terrestres, já que Deos nos deo huma alma celeftial: recebamos a luz, amemos a luz, busquemos a luz; & conheçamos que nem temos, nem podemos, nem Deos nos póde dar bem nenhum, que seja verdadeyro bem , sem luz. Ouvi hūas palavras admiraveis do Apostolo Sant-Tij lago

Iago na fua Epistola.

Jacob.
1. 17.

Omne datum optimum, Es omne donum perfectum desursum est, descendens à Patre luminum. Toda a dadivaboa, & todo o dom perfevto decende do Pay dos lumes. Notavel dizer! De maneyra q quando Deos nos dà hum bem, que feja verdadeyramente bom; quando Deos nos dà hum bem, que sejà verdadeyramente perfeyto, nao se chama Deos Pay das misericordias. nem fonte das liberalidades : chamase Pay dos lumes, & fonte da luz; porque no lume, & na luz, que Deos nos dà com os bens, consiste a bondade, & a perfeyção delles. Muytos dos que nós chamamos bens de Deos, sem luz sac verdadeyramente males; & muytos dos que nós chamamos males, com luz são verdadevros bens. Os favores fem luz são castigos, & os castigos com luz são favores: as felicidades sem

luz sao desgraças, & as desgraças com luz são felicidades: as riquezas sem luz sao pobreza, & a pobreza com luz (ao as mavores riquezas : a faude fem luz he doença, & a doença com luz he saude. Emfim na luz, ou falta da luz confiste todo o bem; ou mal desta vida, & todo o da outra. Porque cuydais que forao Santos os Santos, senao porque tivèrao a luz, que a nós nos falta? Elles desprezárao.o que nós estimamos; elles fugirao, do que nós bufcamos; elles metrèrao debayxo dos pés, o que nós trazemos fobre a cabeça; porque viao as cousas com differente luz, do que nós as vemos. Por isso David em todos os Píalmos, por isso os Profetas em todas fuas oraçõens, & a Igreja nas fuas, nao cessão de pedir a Deos luz, & mais luz.

Este he o dia, Christãos, de despachar estas petiçoens. Peçamos hoje luz 207 para nossas trevas; peçamos luz para nossas escuridades; peçamos luz para nossas cegueyras: luz, com que conheçamos a Deos; luz, com que conheçamos o mundo, & luz, com que nos conhecamos a nós. Abramos as. portas à luz, para que allumie nossas casas: abramos os olhos à luz, para que allumie nossos coracoens: abramos os coracoens à luz, para que more perpetuamente nelles. Venhamos, venhamos a buscar luz a esta fonte de

DO NACIMENTO, &c. luz, & levemos daqui chevas de luz nossas almas. Com esta luz saberemos, por onde havemos de ir; com esta luz conheceremos, dode nos havemos de guardar; co esta luz emfim chegaremos àquella luz, onde mora Deos, a que o Apostolo chamou Luz inaccessivel : Qui lucem inha-7im. bitat maccessibilem : que 6, 16, só por meyo da luz, que hoje nace, se pode chegar à vista do Sol, que della naceo. De que natus est 7esus.







# SERMAM

DA TERCEYRA QUARTA FEYRA

## DA QUARESMA,

Na Capella Real. Anno 1669.

Nescitis, quid petatis. Matth. 20.

§. I.



OUs lugares, & dous pretendentes : hūme morial, & huma interceffora:

hum principe, & hum despacho são a representação politica, & a historia Christam deste Euangelho. Nos lugares temos as merces; nos pretendentes as ambiçoens: na intercessora as valias: no memorial os re-

querimentos : no principe o poder, & a justiça: no despacho o desenganno, & o exemplo. Este ultimo ha de ser a veya, que hoje havemos de sangrar. Queyra Deos que a acertemos, que he muyto funda. A enfermidade mais geral, de que adoecem as cortes, & a dor, ou o achaque de que todos commumente se queyxao, he de mal despachados. Em alguns se queyxa o merecimento: em outros

301 DA 3. QUARTA FEYRA, &c. a necessidade: em muytos a propria estimação: & em todos o costume. O benemerito chamalhe sem razaó: o necessitado diz que he crueldade : o prelumido toma-o por aggravo; & o mais modesto dalhe nome de desgraça, & pouca ventura. E que naó houvelle atégora no pulpito, quem tomasse por assumpto a consolaçaó desta queyxa, o allivio desta malencolia , o antidoto deste veneno, & a cura desta enfermidade? Muytos dos enfermos bem haviaó mister hum hospital. Mas à obrigação desta cadeyra ( que he de medicina das almas.) só lhe toca disputar a doença, & receytar o remedio. E se este for provado, & pouco custoso, será facil de applicar. Ora eu movido da obrigação, & da piedade; & parecedo-me esta materia húa das mais importantes para todas as cortes do mundo; & a mais neces-

faria para a nossa no tempo presente; determino prègar hoje a confolação dos mal despachados. Nem com a ambição dos Zebedeos hey de condennar os pretendentes: nem com a negociação da Mãy hey de arguir os intercesfores : nem com a refolugao de Christo hey de abonar os principes, & os ministros: só com o desenganno do requerimento: Nescitis, quid petatis: pretendo consolar efficazmente a todos, os que se queyxao dos seus despachos, ou se sentem dos alheyos. Consolar hum mal despachado he o afsumpto do Sermao. Se com a Graça Divina se conseguir o intento, sahiráo hoje daqui os pretendentes comedidos so os ministros alliviados, os bem despachados confufos, & os mal despachados contétes. Ajude Deos o zelo, com que elle sabe que fiz eleyção deste ponto. 16. 27 18 18 18 1

Nef-

Carin Jun S. II. To hat T

road lavely willow without Nescitis, quid petatis. · Buy call wanter by & some

- Havendo pois de confolar: hoje os mal despachados , aquella gente muyta, & nao vulgar, de quem se póde dizer : Non Jerem eft ; qui consoletur eam ; Thren. para que procedamos di-1. 17. stintamente, & fallemos 16 com quem devemos fallar; he necessario excluhir primeyro desta honrada lista cos que importunamente, & sem razao se quere metter nella. E quem sao estes ? Sao aquelles , que sendo hoje tanto mais do que erao, & tendo tanto mais do que tinhao, & estando tanto mais levantados do o estavao, ainda se queyxão, & se chamão mal despachados. will tell on armi

Adaő antes de Deos o formar nao era nada: formado era huma estatua de barro lançada naquelle chao : bafejou-o Deos ,

pozse Adaő em pès, começou a ser homem; & foy com tao extraordinaria fortuna, que tinha (diz o Texto ) elle só tres presidencias. A presidencia da terra sobre todos os animaes: a prefidencia do ar sobre todas as aves : a presidencia do mar sobre todos os peyxes. Estava bem delpachado Adaó? Parece que nao podia ser mais, nem melhor. Com tudo nem elle, nem sua Mulher ficarao contentes: ainda pretendiao. E que ? Nao mais que ser como Deos : Eritis ficut Gen Dij. Ha tal ambição de 3. 5 subir? Ha tal desatino de crecer? Antehontem nada; hontem barro; hoje homem; a manham Deos? ·Nao se lembrará Adao do que era hontem . & muyto mais do que era antehontem? Quem hontem era barro, nao se contentará com ser hoje homem, & o primeyro homem? Quem antehontem era nada, nao se conten-

rará

304

305 DA 3. QUARTA FEYRA, &c. tará com ser hoje tudo, & mandar tudo? Nao: porque jà entao era Adao como hoje são muytos de feus filhos, que sahem como elle ao barro, & ao nada de que forao creados. Mal creados, & maos criados. Por isso descontentes, & ingratos, quando deverao estar muy contentes, & muy agradecidos. E a razao desta sem razao he ; porque dos sentidos perderao a vista. & das potencias a memoria: nem olhao para o que são, nem se lembrao do que forao.

Mas do que ereis, & do que sois, passemos ao que tinheis, & ao que tendes. Enthronizado Joseph no governo, & imperio do Egypto, soube ElRey Farao, que tinha Pay, & Irmãos na terra de Canaan, & mandou-os logo chamar, para que viessem ser companheyros da fortuna de seu Irmão. O rems cado soy notavel, & dizia.

306 mittatis quidquam de suppellectili vestra, quia omnes opes Ægypti vestræ erunt. Vinde logo, & na6 deyxeis cousa alguma das vossas altayas; porque todas as riquezas do Egypto hao de ser vossas: Este porque, nao entendo. Antes, porque todas as riquezas do Egypto haviao de ser suas, nao era necessario, que trouxessem cousa alguma, do que tinhao en Canaan, Pois porque lhes manda Farao que tragaó todas as suas alfayas? Por isso mesmo: para que cotejando as alfayas da fortuna presente com as da fortuna passada, conhecessem melhor a merce que o Rey lhes fizera. Eraő os Irmãos de Tofeph huns pobres lavradores, & pastores: sahiao de cabanas, & telhados de colmo, para virem morar em palacios dourados debayxo das pyramides, & obeliscos do Egypto. Pois tragas as suas pelles, as suas mantas,

V

os seus pellotes de panno da ferra ! tragao as fuas çamarras, as fuas alparcas, as suas gualteyras: tragao as suas escudellas de pao. & os seus tarros de cortiça; para que quando se virem com as paredes ricamente entapizadas: a prata rodar pelas mesas : a seda, & ouro das galas: as perolas, & os diamantes das joyas : os criados. os cavallos, as carroças, conheção quanto vay de tempo a tempo, & de fortuna a fortuna, & dem muytas graças a Faraó. Quer cada hum conhecer, & ver, & apalpar a. muyta merce, que o Rey The tem feyto? Coteje as suas alfayas, as de casa,& as da rua; as suas, & as dos feus. A comparação deste muyto com aquelle pouco, oh quanto serveria para o agradecimento, & para a modestia; ainda para fazer lastro a mesma fortuna!

Visto jà o que ereis, & o que sois; o que tinheis,

& o que tendes; resta a combinação dos lugares onde estaveis, & onde estais. No segundo Livro dos Reys Cap. settimo estao registradas as merces, q Deos tinha fevto a David, & diz assi o registro. Ego tuli te de pascuis 2. E sequente greges, ut esses dux 7.8 super populum meu. Eu (diz Deos ) tirey a David de entre os pastores, onde guardava as ovelhas de feu pay, & o fiz capitao, & governador fobre todo o meu povo. Nao só diz Deos o lugar onde o poz. senaő tambem o lugar donde o tirou : o Onde, & mais o Donde. Pois (Senhor meu, que tao grandioso sois ) se quereis que fiquem registradas em vosfos livros as merces. que fizestes a David, porque mandais que se registrem täbem nelles o exercicio de que vivia, & o lugar humilde, de que o levantastes? Para que à vista deste lugar conheça melhor David a grande merce,

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. 310 ue lhe tenho fey- despachado?

merce, que lhe tenho feyto. Quando se vir com o bastao na mao, lembrese que na mesma mao trazia o cajado. Se algum dia ( que tudo se pode temer dos homens ) lhe parecerem pequenas a David as merces, que lhe fiz, lembrarseha do lugar que tinha antes, & do que tem agora : lembrarseha donde o tirey, & onde o puz; & logo lhe pareceráo grandes. Estes Ondes, & estes Dondes, nao le costumao registrar nos livros das merces. Seria bem que ao menos se registrassem nas memorias, dos q as recebem. Jà que tivestes tanta estrella, ponde-lhe huma estrellinha à margem. Lembrese o descontente com David onde estava, & onde està: lembre-se com os Irmãos de Toleph do que tinha. & do que tem: lembrese com Adaő do que era , & do que he; & logo verá qual deve ser o queyxolo, se o despacho, ou o

Nao despachou Christo hoje os nossos pretendentes; mas eu noto que nenhum delles se queyxou. Pedirao as duas supremas cadeyras do Reyno: pedirao que Christo os despachasse logo, com tres letras : Dic : Dic , ut sedeant bi duo filij mei : E forao respondidos logo com outras tres: Non: Non est meum dare vobis. E sendo este Nao tao claro, tao fecco, tao defenfeytado, queyxouse por ventura a intercessora? queyxáraő-se os pretendentes? Nem huma palavra disserao. E porque? Porque erao gente, a sabia tomar as medidas à sua fortuna. Comparárao o o tinhao fido, co o d erao; & o q erao co o q pretendiao fer. Na coparação do q tinhao fido, co o que erao, viao a melhoria do seu estado: na coparação do o erao, co o que pretendiao ser reconheciao o excesso da sua ambição. É estas Vij duas

311 duas comparaçõens lhes taparao a bocca de maneyra, que não teve por onde brotar a queyxa. Hontem remando a barca, & remendando as redes, hoje despachados cada hum de nós com huma das doze cadeyras do Reyno de Christo: & que ainda nao estejamos contentes, & nos atrevamos a pretender os dous lugares supremos? Mais razao tem logo nosso Mestre de negar, do que teve nossa May, & nós de pedir. Elle negou como justo; nós pedimos como demafiados, & necios:

11 S. III.

Nescitis, quid petatis.

Excluhidos jà os queyxosos, & descontentes sem causa ( & que por ventura são a causa de haver tátos descontentes) oução agora os benemeritos, mal despachados, a muyta razão que tem de se consolar. A do Euangelho, como logo mostrarey, he a mais forte de todas. Mas sem recorrer a motivos da Fé; se eu fora hum dos benemeritos, em mim mesmo, & no meu proprio merecimento achàra tao grandes razoens de me consolar, que sem outra merce, nem despacho, me dera por muy contente, & satisfeyto. Discorrey hu pouco comigo.

Ou mereceis os premios, que vos faltao, & com que vos faltao, ou nao : se os nao mereceis. nao tendes de que vos queyxar: se os mereceis muyto menos. Ainda nao labieis, que nao ha virtude, nem merecimento, fem premio? Assi como o vicio he o castigo, assi a virtude he o premio de si mesma. O mayor premio das acçoens heroicas he fazelas. Com melhores palavras o disse Seneca, porque fallava em melhor Senec lingua. Quid consequar de be-( inquis ) fi hoc fortiter , fi nefici

boc gratè fecero? Quòd fe-lib. 4 ceriscap. 1

DA 3. QU'ARTA FEYRA, &c. ceris. Se me perguntas, que has de conseguir pelo que fizeste, ou forte, ou generosamente? Respondote, que telo feyto. Rerum bonestarum pretium in ipsis est. O premio das accoens honradas, ellas o tem em si, & o levao logo comfigo; nem tarda, nem espera requerimentos, nem depende de outrem: sao satisfação de si mesmas. No dia em que as fizestes, vos satisfizeftes.

E se fóra de vós mesmo esperaveis outro premio; contentayvos com o da opiniao, & da honra. Se vossos serviços são mal premiados, bastevos faber, que sao bem conhecidos. Este premio mental affentado no juizo das gentes, ninguem volo pòde tirar, nem diminuir. Que importa que subais mal consultado dos ministros, se estais bem julgado da fama ? Que importa que sahisseis escusado do tribunal,

314 se o tribunal fica accusado? Passay pela chancellaria esse despacho, devxayo por brazao a vossos decendentes, & sereis duas vezes glorioso. Só vos dou licença, que vos arrependais de ter pretendido. Pouco fez, ou baxamente avalia suas acçoens, quem cuyda, que Ihas podiao pagar os homens.

Se servistes à patria. que vos foy ingrata, vós fizestes o que devieis, ella o que costuma. Mas que paga mayor para hum coração honrado, que ter feyto o que devia? Quando fizestes o que devieis, entao vos pagastes. Ouvi ao Mestre Divino, que tudo nos enfinou. Dizia Christo a feus foldados, a quemencarregou nao menos, que a conquista do mundo, em que todos derao a vida. Cum feceritis omnia, dicite: servi muti-Luc. les sumus. Quando fizerdes 17.10. tudo, dizey que sois ser-

Viii VOS ibi.

315 vos inuteis. Notavel sentença! O servo inutil he aquelle, que não faz nada: mas o que faz muyto, & muyto mais o que faz tudo, ha de cuydar, & dizer que he servo inutil? Si. Ninguem entendeo melhor este Texto, que o Veneravel Beda. Nao falla Christo da utilidade. que recebe o senhor; senao da utilidade, que nao recebe o servo. O servo nao recebe utilidade do feu serviço, porque he obrigado a fervir: & affi ha de servir quem serve generosamente. O mesmo Christo se declarou & deo a razao muyto como sua. Quod debuimus facere, fecimus : O que deviamos fazer, isfo fizemos. Quem fez o que devia, devia o que fez: & ninguem espera paga de pagar o que deve. Se servi, se pelejey, se trabalhey, se venci, fiz o que devia ao Rey, fiz o que devia à patria, fiz o que me devia /a mi mesmo: & quem se

316 desempenhou de tamanhas dividas, nao ha de esperar outra paga. Algus ha tao desvanecidos, que cuydao que fizerao mais do que deviao. Engannao-se. Quem mais he. & mais póde, mais deve. O Sol, & as Estrellas servem sem cessar, & sempre com grande utilidade; mas efsa toda he do universo. & nada sua. Prezayvos là de filhos do Sol, & tao illustres como as Estrellas. & abateyvos a mendigar outra paga.

Eu nao pretendo com isto escular os que vós accusais. Porque vós sois benemerito, nao devem elles ser injustos : antes apprender da vossa generosidade a ser generosos. & liberais. Que dao, ou que podem dar, a quem deo por elles o sangue? Mas porque ainda com o pouco que podem, faltao ao agradecimento, quero eu que vos não falte a cofolação. Se vossos feytos forao Romanos, confo-

layvos

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. 317 lavvos com Catão, que nao teve Estatua no Capitolio. Vinhao os estrangeyros a Roma, viao as Estatuas daquelles varoens famosos, & perguntavaő pela de Cataó. Esta pergunta era a mayor Estatua de todas. Aos outros pozlhes Estatua o Senado; a Catao o mundo. Deyxay perguntar ao műdo, & admirarse de vos nao ver premiado. Essa pergunta, & essa admiração he o mayor, & melhor de todos os premios. O que vos deo a virtude, nao volo pode tirar a enveia: o que vos deo a fama, nao volo pode tirar a ingratidao. Deyxayos ser ingratos, para que vòs fejais mais gloriofo. Hum grande merecimento fobre huma grande ingratidao fica muyto mais subido. Se nao houvesse ingratidoens, como haveria finezas? Não deis logo queyxas ao desagradecimento, dailhe graças.

Dirmeheys que vedes

differentemente premiados os que fizerao menos, ou nao fizerao nada. Dor verdadeyraméte grä-Joan. de! Jà disse huma Rainha? de Castella, que os seus serviao como vassallos, os nossos como filhos. E nao pòde deyxar de ser grande escandalo do amor, & grande monftruofidade da natureza, que fossem huns os filhos, & sejaō outros os herdeyros. Mas essa mesma injustiça vos deve servir de consolacao. Se o mundo, & o tempo fora tao justo, que destribuira os premios pela medida do merecimento. entao tinheis muyta razao de queyxa; porque vos faltava o testimunho da virtude, para que os mesmos premios foras instituidos. Mas quando as merces não fão prova de ser homem, senao de ter homem; & quando nao fignificao valor, fenao valia; pouca injuria se faz, a quem se nao fazem. Dizia com verda-

Sent. deyro juizo Marco Tul-Tullii. lio, que as merces feytas Iauda- a indignos nao honrao os taà D. homens, affrontao as Hier. honras. Eassi he. As Commendas em semelhantes peytos nao sao Cruz, sao aspa: & quando se vem tatos ensambenitados da honra, bem vos podeis honrar de nao ser hum delles. Sejao esse embora exemplo da fortuna, Virg. sedeo vós da virtude. Vir-

Virg. Æneid.

12.

ex alijs. Finalmente se os homens vos sao ingratos. nao sejais vós ingrato a Deos. Se os Reys vos não das o que podem, contentayvos, com que vos deo Deos, o que nao podem dar os Reys. Os Reys podem dar titulos, rendas, eftados; mas animo, valor, fortaleza, constancia, desprezos da vida, & as outras virtudes, de que se compoem a verdadeyra honra, nao podem. Se Deas vas fez estas merces, fazey pouco caso das

tutem ex me Fortunam

outras, que nenhuma val o q custa. Sobre tudo lébrese o capitao, & soldado famoso de quantos companheyros perdeo, & morrèrao nas mesmas batalhas, & nao fe queyxao. Os que morrèrao, fizerao a mayor fineza, porque derao a vida por quem lha nao póde dar. E quem por merce de Deos ficou vittorio o, & vivo, como se queyxará de mal despachado? Se não beijastes a mao Real pelas merces. que vos nao fez; beijai a mao da vossa espada, que vos fez digno dellas. Olhe o Rey para vós como para hum perpetuo acredor: & gloriayvos de que se nao possa negar de devedor vosso, o que he senhor de tudo. Se tivestes animo para dar o sangue, & arrifcar a vida, mostray que tambem vos não falta para o soffrimento. Entao batalhastes com os inimigos; agora he tempo de vos vencer a vós. Se o soldado se vè despido;

fol-

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. folgue de descubrir as feridas, & de envergonhar com ellas a patria, por quem as recebeo. Se depois de tantas cavallarias fe vé a pé, tenha essa pela mais illustre carroça de seus triunfos. E se emfim se vé morrer à some, deyxese morrer, & vinguese. Perdeloha quem o nao sustenta, & perderá outros muytos com esse desenganno. Não faltará quem diga por elle: Qua-.17. ti mercenarij abundant panibus, ego autem bie fame pereo! E este ingrato, & escandaloso epitafio será para sua memoria muyto mayor, & mais honrada commenda, de quantas podem dar, os que as dao em huma, & muytas vidas.

#### . S. IV.

Estes são os motivos gloriosos, com que eu nao só me consolàra, mas ainda me desvanecèra, se fora hum dos mais benemeritos. Mas ( porque:

322 Non omnes capitant ver- Matth. bum istud ) vamos à razao 19.11. divina do Euangelho, com que se nao podem deyxar de consolar, & conformar todos os que tem Fé, & ainda os que a nao tem. Ouvime ao principio como homens, & depois como Christãos.

Nescitis quid petatis: Nao sabeis o que pedis. Nenhum homem haneste mundo ( fallando do Ceo abayxo ) que fayba o que deseja, nem o que pede. Fundemos esta verdade na experiencia, para que as consequencias della sejao de mayor, & mais fegura confolação. E porque a perição do Euangelho foy de huma may, & dous filhos, ponhamos tambem o exemplo em dous filhos, & huma may.

A mais encarecida, a mais empenhada, & a mais importuna, & impaciente petiçao, que fez mulher neste mundo, foy a de Rachel a seu marido Gen.

Jacob. Da mihi liberos, Gen. X alio. 30.1.

324

alioquin moriar : Jacob. dayme filhos, senao hey de morrer. Respondeolhe Jacob, que os filhos so Deos os dá, & fó elle os pòde dar. E com ser esta razaó taó certa, & taó experimentada, nao se conformava com ella Rachel. Instava: Da mihi liberos. Dizialhe que advertisse, como estava na primavera de feus annos, & que ainda lhe restavao muytos, em que podia ter naturalmente, o que tanto desejava. Mas esta mesma esperança a inquietava mais : Da mibi liberos. Animava-a co o exemplo de sua avó Sara, que depois de tao comprida esterilidade houvera a Isac feu Pay. Mas Rachel sempre mais impaciente: Da mibi liberos. Ajuntava Jacob a estas razoens as da lisonja, mais poderosa muytas vezes com a fraqueza, & presumpçao daquelle sexo: dizia-Ihe que olhaffe para fi; & se consolasse com a rosa, a

qual fendo a belleza dos prados, & a Rainha das flores, he flor que nao dá frutto. Mas nem a lisonja. nem a razao, nem o exemplo, nem a esperança, bastava, a lhe moderar as ancias, nem as vozes: Da mihi liberos : Da mihi liberos. Esta era a petição, este o aperto, estas as instancias. Mas qual foy o despacho, & o successo? Caso verdadeyramente admiravel? O despacho foy, affi como Rachel pedia; & o successo em tudo contrario, ao que pedia. O que pedia Rachel nao só era filho, senao filhos: Da mihi liberos: & assi Iho concedeo Deos: porque a fez May de Jofeph, & de Benjamin. Mas o successo foy em tudo contrario, ao que pedia; porque parindo felizmente o primeyro fi-Iho, morreo de parto, & no mesmo parto do segundo. Lembrayvos agora dos termos, com que Rachel pedia os filhos:

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. Da mihi liberos, alioquin moriar: Dayme filhos, ( dizia) senao hey demorrer. E quando cuydava, que havia de morrer fenao tivesse filhos, porque teve filhos, & no mesmo ponto, em que os teve, morreo. Cuydava que pedia a vida, & pedia a morte: cuydava que pedia a alegria sua, & de sua casa.& pedia a trifteza, o luto, a orfandade della, & os que lhe haviao de trocar a mesma casa em sepultura. Tao errados fao os pensamentos, & desejos humanos: & tao certo he. que no que pedimos com mayores ancias, não fabemos o que, pedimos. Nefcitis quid petatis!

Confirmado o desenganno da May dos Zebeldeos com o exemplo desta May, confirmemos o de seus dous filhos com o exemplo de outros dous, posto que filhos de differentes pays. Sabida he a historia de Sansão, & sabida a do Prodigo; am-

Links

bos famosos por seus excessos. Deyxados pois os principios, & progressos de hua, & outra tragedia, ponhamonos ao fim de ambas, & vejamos o estado de extrema miseria, a que os passos de cada hum os levàrao por tao diverfos caminhos. Vedes aquelle homem robusto, & agigantado, que com afpecto ferozmente trifte, trosquiados os cabellos cavados os olhos, & correndo sangue, atado dentro em hum carcere a duas fortes cadeyas, anda mohendo em huma atafona? Pois aquelle he Sanfao. Vedes aquelle mancebo macilento, & pensativo, que roto, & quasi despido com húa corneta pendente do hombro, arrimado sobre hum cajado está guardando hum rebanho vil do gado mais asqueroso? Pois aquelle he @ Prodigo. Quem haverá que senao admire de huma tal volta de fortuna em dous fugeytos tao no-Xij ta-

3.27 taveis, hum tao valente, outro tao altivo! He posfivel que nisto paràrao as façanhas, & vittorias de Sansao? He possivel que nisto paràrao as riquezas, & bizarrias do Prodigo? Nisto paràrao: ou para melhor dizer, nao paràrao só nisto; porque o Prodigo perecendo à fome no meyo do montado, nao tinha licença para se sustentar das bolotas, com que apacentava o seu gado: & Sansao tirado em publico para ludibrio do povo, foy trattado com taes escarnios. & indecencias, que de corrido, & affrontado com suas proprias mãos se tirou a vida. Mas qual seria a causa destes successos, & de duas mudanças tao estranhas? Agora não vos peço admiração, senão palmo. Ambas estas mudanças de fortuna nao tiverao outra caula, que oi bom despacho de duas, petiçoens, em q Sanfao, & o Prodigo fe empe-

nharao. Pedio Sansao a seus Pays, que lhe dessem por mulher huma Filistèa: Quam queso, ut accipia- Jua tis mibi uxorem. Conce-14. dèrao lhe os Pays o que pedia: & esta Filistèa foy a causa das guerras, o Sansao teve com os Filisteos. & dos engannos, & treycoens de Dalila, & da fua prisao, & do seu cattiveyro, & da sua cegueyra, & das suas affrontas, & do fim lastimoso, & tragico de seu valor. Da mesma maneyra pedio o Prodigo a seu Pay, lhe desse em vida a herança; que lhe havia de caber por sua morte : Da mibi portio-Luc. nem substantie , que me 15.12 contingit. Concedeo-lhe o Payo que pedia: & esta herança confumida en larguezas, & vicios da mocidade, foy causa da sua pobreza, da sua vileza, da sua miseria, da sua fome, da sua servidao, da sua deshonra, que só tiverao de desconto o pezar, & arrependimento.

Torne

Torne agora Rachel, & do nosso Euangelho: Nefperautemos àquella May, citis quid petatis.

& a effes dous Filhos, fe pediriao depois de tao pezadas, & contrarias experiencias, o que antes dellas pedirao ? Pediria Rachel filhos, se soubesse, que o ter filhos lhe havia de custar a vida ? Pediria Sansao a Filistèa, se soubesse, que ella havia de ser a causa de sua affronta, de fua morte, & de perder os olhos; com q a vira? Pediria o Prodigo a herança anticipada, se soubera, que com ella havia de coprar a miseria, a servidao, a deshonra? Claro está d nao. Pois se agora nao haviao de pedir nada, do q pedirao, senao antes o contrario; porque o pedirao entao? Já sabeis a reposta. Pedirao no, porque nao sabiao o que pediao: pedirao no, porque ninguem sabe o que pede : & pedirao no , porque forao aquella May, & aquelles dous Filhos, como a May, & os dous Filhos

Supposto este principio certo, & infallivel, que ninguem sabe o q pede, tire agora a consequencia, os q se tem por mal despachados. Se vos foubeffeis q vos estava bem o q pedistes, entao tinheis razao de estar contente, se volo concederao, ou descontente, se volo negàrao. Mas quado ignorais igualmente se vos estava bem ; ou mal, o o pretendieis, poro vos desconsolais? Se me desconsolo, porq cuydo,q me podia estar bem; porq me nao cololo considerando q me podia estar mal; & mais quando nas cousas deste mundo o mal he o mais certo? Confolayyos co a desgraça de Rachel confolayvos com a . tragedia de Sansao, consolayvos com o arrependimento do Prodigo. E se estes exemplos vos movem menos por ferem de longe; consolayvos com os de mais perto, & com Xiii

1057

os que vistes, & vedes com vosfos olhos. Quantos vistes, que cuydavao, que estava o seu remedio, onde achàrao a sua perdiçao? Quantos vistes, que cuydavao que estava a sua honra, donde tiràrao o seu descredito? Quantos vistes, que cuydavao que estava o seu augmento, onde experimentàrao a sua ruina? Quantos sinalmente vistes, que os esperava a morte, onde elles esperavao os mayores interesses, & telicidades da vida ? Alcançàrao, o que pedirao; aceytàrao muyto contentes o parabem do despacho, mas o despacho nao era para bem. Panam pro munere Ovid. poscis: disse o Sol a Fae-Meta- tonte, quando lhe pedio o governo do seu carro. Olha filho, que cuydas que pedes mercé, & pedes castigo. O Author he fabulolo, mas a sentença verdadeyra. E se nao perguntayo aos noslos Faetontes : aos do Oriente

na Asia: aos do Meyo dia na Africa: aos do Occidente na America. O mesmo carro, que pedirao, foy o seu precipicio, & o mesmo excesso dos rayos o feu incendio. Se lhes buscardes os osfos fulminados (como se buscarao os de Faetonte ) huns achareys nas ondas, outros nas areyas, outros nos hospitaes, outros nos carceres, & nos desterros, & poucos nas melmas terras, que perdèrao, que fora mais honrada sepultura. Estes são os vossos bem despachados. Quando partirao, levavao a poz fi as envejas : quando tornàrao, ou nao tornàrao, trouxerao as lagrymas. E se elles se engannàrao com o seu desejo. & com a sua fortuna, porque nao fouberao o que pediraő; vòs que tambem o nao fabeis, porque vos haveis de engannar? Desengannayvos com o seu enganno, & consolayvos com o seu erro; pois nem elles.

and a QUARTA FEYRA, &c. elles, nem vòs sabeis o queyxamos del que pedis. Nescitis quid nao advertimos todos os consella todos os consella el consella

#### S. V.

Oh se soubessemos, og pedimos! Oh se soubessemos, o que nos está bem, ou mal ; como nos haviamos dedar muytas vezes por bem despachados com aquelle meimo, que chamamos mao despacho! O que nos está bem, ou mal, so Deos o sabe, todos os mais o ignoramos, E esta ciencia de Deos, & esta ignorancia nossa, sao os dous polos, em que ha de estribar toda a indiferença de nossas petiçoens, & tambem a refignação nos despachos. As petiçoens havemolas de fazer. como quem não fabe o que pede : & os despachos havemolos de aceytar, como de quem só sabe o que dá. Cuydamos, que os homens sao os que nos despachao; & por iffo murmuramos, & nos.

queyxamos delles : & nao advertimos, que em todos os conselhos assiste invisivelmente Deos, como Presidente supremo :: & que elle he o que nos dá, ou nega, o que pedimos, como quem só sabe. o que nos está bem, ou mal. As fortes (diz Salamao ) nao dependem da mao do homem, que as tira , senao da mao de Deos, que as governa: Sortes mittuntur in finum, & à Domino temperantur. Se vos sahio a sorte em branco, se vos nao responderao como pedieis. confolayyos, & aceytay effe despacho como da mao de Deos, que só sabe o que vos convem. Os homens só fazem mercé quando dao: Deos nao só faz mercé, quando dá, senao tambem quando nega.

Petite, & dabitur vobis: Pedi, & recebereis, Luc. diz Christo. E para mayor confirmação desta promessa., acrecenta:

Omnis

Luc. 11.9. Omnis enim, qui petit, accipit: Porque todo o que pede, recebe. A proposiçao nao pòde ser mais universal, nem mais clara: mas tem a replica, & a instancia muyto à flor da terra: & apenas haverá neste mesmo auditorio, quem nao possa testimunhar nella com a propria experiencia. Quantos fenhores de ricas, & grandes casas pediras a Deos hum herdeyro, & nao o alcançàrao? Quantos pobres carregados de filhos pedirao para elles o fustento, & nao tem com que lhes mattar a fome ? Quantos na enfermidade fizerao votos pela faude, & morrèrao sem remedio? Quantos na tempestade bradando ao Ceo. foraő comidos das ondas? Quantos no cattiveyro, orando continuamente pela liberdade, acabaraoa miseravel vida nos ferros, & nas malmorras? E para que nao vamos mais longe, no melmo caso do nosso. Texto temos a Mãy dos Filhos de Zebedeo pedindo, & pedindo de joelhos : Adorans, & petens aliquid ab eo. E a reposta da sua petição ( fendo o mesmo Christo a quem pediao ) foy hum nao, muyto desengannado & muyto lizo: Non est meum dare vobis. Pois se he verdade certa, & Euangelica, experimentada, ordinaria, & manifesta, que muytos pedem a Deos, & nao alcanção o que pedem; como diz Christo: Pedi, & recebereys? E como affirma abfoluta, & universalmente, que todos os que pedem; recebem? A duvida nao pòde fer mais apertada: mas he da casta daquellas, que se fundao na falsa intelligencia, ou errada apprehensao do Texto. Ponderay, & reparay bem no que dizem as palavras, & no que nao dizem. Petite , & accipietis : Omnis enim , qui petit , accipit. Nao diz Christo. Pedi,

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. 337 & recebereis o que pedis; senao: Pedi, & receberevs. Nem diz: Todo o que pede, recebe o que pede ; senao : Todo o que pede, recebe. E que he o que recebe? O que Deos sabe que lhe está melhor. Se pedis o que vos convem, recebeis o que pedis : mas se pedis o que vos nao convem, recebeis o nao se vos dar, o que pedieis. Deste modo todo o que pede , recebe; Ommis, qui petit, accipit: porque ou recebe o que pede, ou recebe o que havia de pedir, se soubera o que pedia. Quando hum homem pede o que lhe nao convem, se soubera o que pedia, havia de pedir, que lho negassem: & porque só Deos sabe o que nos convem, fupre com a sua sciencia a nossa ignorancia; & por isso nos responde, como aos Zebedeos, com hum naő: & nos nega o que pedimos.

O mesmo Christo declarou a sua proposição,

& a fez evidente com tres exemplos familiares, & caseytos, q se eu os trouxera, haveis de dizer que eraő bayxos. Taő altiva he a nossa rudeza . & tao humana a Sabedoria Divina. Quis autem ex vobis patrem petit panem, nunquid lapidem dabit illi ? aut piscem , nunquid pro pisce serpentem dabit illi? aut si petierit ovum , nunquid porriget illi scorpionem? Se hum filho (diz Christo ) pedir pao a seu Pay. darlhe ha huma pedra? Se lhe pedir peyxe, darlhe-ha huma serpente? Ou se lhe pedir hum ovo, darlhe ha hum escorpiao? Pois esta he a razaó, porque Deos. que nos tratta como filhos, nos diz muytas vezes de nao, & nos nega o que pedimos; porque pedimos pedras; porque pedimos serpentes; porque pedimos escorpioens. Cuydamos que pedimos o necessario, & pedimos o inutil: cuydamos que pedimos o proveytofo, & pedi-

SERMAM

pedimos o nocivo : & isto he pedir pedras. Cuydamos que pedimos sustento, & pedimos veneno: cuydamos que pedimos o que havemos de comer, & pedimos o que nos ha de comer : cuydamos que pedimos, com que viver, & pedimos o que nos ha de matar; & ifto he pedir ferpentes, & escorpioens. Quando somos tao necios, ou tao meninos, que nao distinguimos o escorpiao do ovo, nem a serpente do peyxe, nem o pao da pedra, Deos que he Pay, & tao bom Pay, porque nos nao ha de negar, o que tao ignorante, & tao perigosamente pedimos ? oh ditosos aquelles, a que Deos affi despacha; porque sabe, que nao sabem o que pedem : Nescitis quid petatis!

339

E porque vos consoleis dobradamente, nao tendo nenhumas envejas aos que o mundo chama bem despachados; sabey,

& saybao elles, que Deos assi como tem hum nao para as mercès, tambem tem hum si para os castigos. Entre os homens o melhor despacho das petiçoens he. Como pede: No Tribunal de Deos muytas vezes he o contrario. Degs nos livre de hum Como pede de Deos. quando os homens nao sabem o que pedem. Caminhavao pelo deserto os Filhos de Israel, & enfastiados do Manná, & lembrados das olhas do Egypto, pedirao carne. Levou Moyses a Deos a petiçao, nao porque elle a approvasse, mas importunado do Povo. E que responderia Deos? Pedem carne? Sou muyto contente: façase assi como pedem. Não só lhes darey carne, senao muyta, & muyto regalada. No mesmo ponto à maneyra de chuva começarao a cahir fobre os arrayaes infinitas aves de penna, que Pfal. assi falla o Texto. Pluit 77.27

Super

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. 341 super eos sicut pulverem carnes, & sicut arenam maris volatilia pennata. Ora grande he a paciencia, & liberalidade de Deos! A huns homens tao ingratos, desprezadores do Manná do Ceo, affi lhes concede o que pedem? A hum appetite rao desordenado tanto favor? A huma petiçaő taő detcomedida tanta mercè? Esperay hum pouco pelo fim, & logo o vereys. Muyto contente o povo com a chuva nunca vista das aves de penna, começaő a mattar, a depennar, a guizar de varios modos: assentao-se às mesas com grande festa: & que succedeo? Adhuc esca eorum 7.30. erant in ore ipforum . & ira Dei ascendit super eoss Ainda tinhao o comer na bocca, quando vevo a ira de Deos fobre elles. Comiao das aves, & como fe forao serpentes, ou escorpioens, cada boccado era outro tanto veneno, & cahiao mortos. Eys aqui

fal.

o fim do Como pedem. Parecia favor, & era castigo : parecia mercè de Deos, & era ira de Deos. Et ira Dei ascendit super eos. Por este, & outros exemplos disse altamente Santo Agostinho: Multa Deus concedit iratus, que negaret propitius : Deos irado concede muytas cousas, as quaes havia de negar, se estivera propicio. Se Deos estivera propicio ao Povo, havia-lhe de negar o que pedia; concedeo-lho, porque estava irado contra elle. Cuydais que esse despacho tao venturoso, & tao envejado he mercè? Esperay-lhe pelo fim. & vereys que he castigo.

E se Deos concede por peccados ; para que os bem despachados senao desvaneção; também nega por merecimentos, para que os mal despachados se consolem. Ouvi hum grande reparo sobre o nosfo Euangelho. Pedem os Zebedeos as cadeyras:

Yi naõ

344

nao lhas quer Christo conceder, porque nao sabiao o que pediao; como pouco ha dissemos; mas antes de lhas negar, pergunta-lhes, se se atreviao a beber o calis: isto he, se se atreviao a morrer por elle , & como elle : Potestis bibere calicem, quem ego bibiturus sum? Respondèrao ambos animo samente que si. E porque o testimunho deste valor, & servico nao ficasse só na fé dos pretendentes, o mesmo Christo o qualificou, & justificou, & lhes deo certidao authentica de que affi era, ou havia de ser : Calicem quidem meum bibetis: E depois destas provanças tao miudas, & tao exactas, entao lhes respondeo: Non est meum dare vobis. Pois se o Senhor lhes havia de negar o que pediao, para que lhes pede serviços? Para que lhes examina merecimentos? Para que lhes prova o valor? Para que lhes certifica a mor-

te, & o sangue do calis? Se todas as diligencias forao feytas, para fobre ellas lhes fazer a mercé, bem estava; mas para lhes negar o que pediaó? Si. Porque tambem o negar he mercé. E porque mercés, & mais se sao grandes, senao devem fazer senao por grandes serviços, & muyto justificados; por isso Christo lhes pedio primeyro os ferviços), & os justificou por verdadevros, para lhes fazer a mercé de lhes negar o que pediao. De maneyra que aos Filhos de Israel concedeo-lhes Deos a sua petição por peccados; & aos Filhos de Zebedeo negou lhes Christo a fua por merecimentos; porque no primeyro caso o conceder era castigo; & no fegundo o negar foy mercé. E como o despacho dos que se tem por bem despachados, póde fer castigo, & grande castigo; & pelo contrario, o dos que se tem por mal def345 DA 3. QUARTA FEYRA, &c. despachados, pòde ser sem Fé. Socrate sem Fé. Socr

### S. VI.

Estou vendo, Senhores, que já me haveis por desempenhado do que ao principio prometti: entendendo que na primeyra parte deste discurfo vos preguey como a homens, & na fegunda como a Christãos. Não he assi: posto que nesta segunda parte falley tantas vezes em Deos, attribuindo à sua Justiça, & Providencia os vosfos bons, ou màos despachos. Até os Gentios fallàrao deste modo , & conhecèrao isto mesmo só pelo lume da razao, & por serem homens, posto que

sem Fé. Socrates, aquelle grande Filosofo da Grecia, dizia que nenhuma cousa em particular se havia de pedir aos Deoses, senao em geral o que estivesse bem a cada hum: porque isto só elles o sabem; & os homens ordinariamente appetecemos; o que nos fora melhor nao alcançar. Nibil ultra petendum à Dijs immorta-Val. libus arbitrabatur , quàm Max. ut bona tribuerent : quia 17.c.2. ij demum scirent, quid unicuique esset utile? nos autem plerumque id votis expetere, quod non impetrasse melius foret : diz Valerio Maximo , fallando de Socrates. E Platao para enfinar o methodo com que haviamos de pedir a Deos, compoz esta oração. Jupiter da nobis bona, sive ea petamus, sive non: arce verò mala, etiamsi ea ex errore petamus. Quer dizer. Jupiter, dayme o bem, aindaque volo nao peça: & livrayme do mal, aindaque volo Y 111

Sabiamente por peça. certo. Nao conheciao a Deos aquelles Filosofos. mas sabiao o q se deve pedir, & como se deve pedir a Deos. Pedirlhe que nos de o bem, aindaque lho nao pegamos; & que nos livre do mal, ainda que lho peçamos : porque muytas vezes pedimos o mal, cuydando que he bem; & nao pedimos o bem, cuydando que he mal: & so Deos que sabe. o que nos está bem, ou mal, nos pòde dar o que nos convem, Assi que atégora somente prèguey como a homens, & por isfo todos os bens, ou males de que falley, forao do Ceo abayxo: agora subamos mais acima, & dayme attenção, como Christãos, ao que brevemente me resta por dizer, que he o que sobre tudo importa,

Nescitis quid petatis Sao tao necias, Christaos, as nossas petiçoens; são tão arriscadas, & tão

perigosas muytas vezes, que cuydando que pedimos os bens temporaes. pedimos os males eternos; cuydando que pedimos nossas conveniencias, pedimos a nossa condennação. Não he confequencia, ou consideração minha, senao doutrina,& conclusão expressa mesmo Christo, Sedere autem ad dexteram meam. vel sinistram, non est meum dare vobis, sed quibus paratum est à Patre meo. Notavel , & profunda reposta! Os dous Dicipulos, & sua May pediao as duas primeyras cadeyras do Reyno temporal de Christo, entendendo erradamente que o Senhor havia de reynar temporalmente neste mundo, assi como David, Salamao,& os outros Reys feus progenitores. Este era o seu pensamento, & esta a sua petição, conforme a esperança vulgar, a q todos estavao persuadidos, ainda depois da Refurrey.

çaõ

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. 349 ção de Christo, quando perguntàrao : Domine, si in tempore boc restitues Regnum Israel? Pois se pedirao lugares, & dignidades temporaes, como Ihes responde Christo, quando lhas nega com os decretos da predestinaçao do Padre; Sed quibus paratum est à Patre meo? Porque os despachos das nossas periçoens, ainda que sejao de cousas temporaes, iao effeytos muytas vezes da predestinação eterna. Muytas vezes fahe despachado o pretendente, porque he precito: & nao fahe defpachado, porque he predestinado. Pedio o Demonio a Deos que lhe desse poder sobre os bens, & pessoa de Job, & concedeo Deos ao Demonio, o que pedia o Demonio. Pedio S. Paulo a Deos, & pedio-lhe tres vezes, que o livrasse de huma tentação, & negou Deos a São Paulo, o q pedia S.Paulo. Pois a Paulo se nega o

que pede, & ao Demonio se concede? Si; diz Santo Agostinho. Ao Demonio, para mayor confusao : a Paulo, para mayor gloria: a Paulo, como a predestinado : ao Demonio, como a precito. Quantos precitos estas hoje no Inferno arrenegando dos feus despachos? E quantos predestinados estas no Ceo dando eternas graças a Deos, porque os não defpachàrao? Dous destes predestinados, nao defpachados, erao os dous Apostolos do nosso Euangelho; que por isso lhes disse Christo, que nao sabiao o que pediao. Cuydavao que pediao dignidades, & honras do mundo, & pediao, sem saber o que pediao, a fua condemnação. Unus ad dexteram, & unus ad hnistram. A mao direyta de Christo. como se verá no dia do Juizo, he o lugar dos que se hao de salvar: a mao esquerda he o lugar dos

que

352

que se hao de condemnar. E como cada hum dos dous Apostolos pedia indifferentemente a mao direvta, ou esquerda; ambos se expunhao, & se offereciao ( sem o saberem) ao lugar da condemnação. S. Joao Chrysostomo. Ego vos elegi ad dexteram, Es vos vestro judicio curritis ad sinistram: Eu (diz Christo ) escolhivos para a mao direyta, & vos por vosso juizo, & por vossa vontade (sem sabero que pedis) pedis, & fazeis instancias pela mao esquerda. Oh quantos requerentes da mao esquerda, oh quantos pretendentes da condemnação andão hoje em todas as Cortes da Christandade, sem saberem o que pedem, & o que requerem! Andaő requerendo, & solicitando, & contendendo, fobre quem ha de levar o Inferno. E os que o alcançao, ficao muyto contentes, & os que o nao confeguem, muyto triftes.

Entao tudo he queyxar, & infamar os ministros, & talvez com tanto excesso, & atrevimento, que ainda sobem as queyxas mais acima. Eu nao tenho tanta opiniao dos nossos tribunaes na justica distributiva, como noutras especies desta virtude: mas para o fim da predestinação, & salvação ( que he o ultimo despacho, & o que só importa) tanto se serve Deos de ministros justos, como dos injustos; & tanto da sua justiça, se a observao, como da sua injustica. Quiz Deos salvar o Genero humano naquelle dia fatal, em que deo a vida por elle; & de quaes ministros se servio sua Providencia? Caso estupendo! Servio-se de Tudas, de Anaz; de Cayfaz, de Pilatos, de Herodes: & por meyo da injustiça. & impiedade de homens tao abominaveis, se conseguio a salvação de todos os predestinados. Se espe-

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. esperais ser hum delles, nao vos queyxeis. E se me dizeis que forao iniustos os ministros com vosco, tambem volo concedo, pesto que o nao creyo. Mas que importa, que ou neste conselho fossem Judas; ou naquelle Anazes, & Cayfazes; ou no outro Herodes, & Pilatos; se por meyo da sua injustica tinha Deos predestinado a vossa salvação? Elles irão ao inferno pela injustiça que vos fizerao, & vós por occasiao da melma injustica ireys ao Ceo.

Notay neste mesmo dia dous concursos dignos de toda a ponderação, para que vos não queyxeis de ver preseridos, os que concorrèrao com vosco. O primeyro concurso for de Christo com Barrabas: & ambos forao julgados com summa injustiça; porque Barrabas ladrao, adultero, homicida, & traydor, sahio absolto; & Christo summa-

mente innocente, & summamente benemerito codennado. O segundo concurso foy de Dymas, & Gestas (o Bom, & o Mao ladrao ) & ambos forao condennados com igual justica; porque ambos como ladroes mereciao a forca. E que tirou Deos destes dous concursos, & destes dous juizos tao encontrados? O primeyro foy por ambas as partes injusto: o segundo por ambas as partes justo; & de ambos tirou Deos igualmente a condennação dos precitos, & a salvação dos predestinados. Do primeyro tirou a condennação de Barrabas, & a gloria de Christo: do fegundo tirou a gloria do Bom ladrao, & o inferno do Mao; porque para salvar, ou nao salvar, tanto se serve Deos da justiça dos homens, como da fua injustiça. Concedovos que podeis ser consultado, julgado, & despachado, ou injustamente, como vós

vós dizeis, ou justamente, como nao contessais: mas nem da justiça, nem da injustiça dos ministros, vos deveis queyxar, se tendes Fé; porque tanto póde pender desla justica a vossa condennaçao, fahindo bem despachados para o inferno, como depender dessa injustica a vossa salvação, sahindo mal despachados para o Ceo.

E senao tendes razao

para vos queyxar dos ministros, muyto menos a tem a vossa temeridade, para fubirem tal vez as queyxas até o sagrado, onde se decretao as resoluçoens. E porque? Porque ainda que os Reys são homens, Deos he o que tem na sua mão os coragoens dos Reys. Cor regis 21, I, in manu Domini : quocumque voluerit, inclinabit illud. O coração do Rev (diz Salamao) está na mao de Deos, & a mao de

Deos he a que o move, &

inclina a huma, ou a outra

parte, segundo a disposição de sua Providencia. Como o coração do Rey está na mao de Deos, se Deos abre, & alarga a mao, alarga-se tambem o coração do Rey, & fazvos merce com grande liberalidade: & se Deos aperta, & estreyta a mão, estreyta-se do mesmo modo o coração do Rey, & ou vos dà muyto menos, ou nada, do que pedieis. De maneyra que ainda que o Rey he o senhor, que dà, ou nao dà, tem sobre si outro Senhor mayor, que he o que lhe alarga, ou estreyta o coração, para que dè, ou nao dè. Rey era Cyro, & Rey era Faraò : Cyro dominava os cativevro Hebreos no de Babylonia; & Faraò dominava os melmos Hebreos no cattiveyro do Egypto: mas a causa superior de serem tao differentemente trattados, nao foy Cyro, nem Faraò, senao Deos. Como Deos tinha na mão o co-

ra-

DA 3. QUARTA FEYRA, &c. 357 ração daquelles Reys, alargou a maő ao coração de Cyro, & deo Cyro liberdade aos Hebreos: & estreytou a mão ao coração de Faraò, & não fó os nao libertou Faraò, antes lhes apertou mais o cattiveyro. Adverti porèm para consolação que este mesmo aperto, & esta mesma estreyteza. & dureza do coração de Faraò foy a ultima difposição, que Deos traçava, para levar os Hebreos (como levou)à terra de Promissão. Se o coração do Reytão largo, & tão liberal com outros, he para com vosco estreyto, & ainda duro, alargay vós o vosso coração, & confolayyos, & entendey, que por esse meyo vos quer Deos levar à terra de Promissão do Ceo, para que tem predestinado. Póde haver mayor consolação, que esta? Não póde.

Agora acabaremos de entender a providencia,

358 que está escondida em huma desigualdade, que cada dia exprimentamos. & nao sey se advertimos bem nella. Requere hum prerendente, folicita, negoceya, insta, & tal vez peyta, & soborna, & sahe despachado. O outro seu competidor, que não tem tanta valia, nem tanto do que val, encommenda o leu negocio a Deos; mette a sua petição na mão de Santo Antonio; manda dizer Missas a Nossa Senhora do Boni Despacho, & sahe escusado. Pois este he o frutto de negociar com Deos? E. stes são os poderes da oração? Esta he a valia, & a intercessão dos Santos? Si : esta he. Porque elles intercederao por vós, por isso não sahistes despachado. Hum Santo que prègou neste mesmo pulpito, nos ha de dar a prova. Havia na India hum fidalgo muy devoto de S. Francisco Xavier; tinha suas pretençoens com  $Z_{ij}$ 

359

o Senhor Rey D. Joao o III. pedio huma carta de favor ao Santo para seu companheyro, o Padre Mestre Simao, que era Mestre do Principe, & muyto bem visto del-Rey. Escreveo S. Francisco Xavier, & dizia assi o capitulo da carta. Dom fulano he muyto amigo da Companhia: tem requerimento com S. Alteza: peço a Vossa Reverencia, pelas obrigaçõens, que devemos a este Fidalgo, que procure defviar os seus despachos, quanto for possivel; porque todo o que vem bem despachado para a India; vay bem despachado para o Inferno. Eys aqui as intercessoens dos Santos. Sabeis porque fahio o outro despachado, & vós nao? Porque elle teve a valia dos homens, & vós a intercessão dos Santos. Esperaveis que vos despachassem bem para o Inferno, quando tinheis encommendado o vosso

requerimento à Senhora do Bom Despacho? Day graças a Deos, & a sua May: & ouvi tudo o que tenho dito, & tudo o que se póde dizer nesta materia, em hum Texto estupendo de S. Paulo.

Quid oremus, ficut opertet , nescimus : ipse autem Ron Spiritus postulat pro no-8. bis gemitibus inenarrabilibus: Nós não sabemos o que pedimos : Nescitis quid petatis: Nós não sabemos pedir, o que nos convem : Quid oremus, sicut oportet, nescimus. E que faz Deos Author de nossa predestinação, & salvação, quando pedimos o que he contrario a ella? Ipse autem Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus : O melmo Espirito Santo (diz S. Paulo ) por sua infinita bondade, & misericordia, troca, emenda, & ordena, as nossas petiçõens; & elle mesmo pede por nòs a si mesimo com gemidos, que tenao podem decla-

rar:

361 DA 3. QUARTA FEYRA, &c. 362 rar: Gemitibus inenarra- ancias, porque nao sabe-bilibus. De sorte que quan- mos o que pedimos.

Quid oremus, sicut opor-

tet, nescimus. Pois que ha de fazer hum homem depois de servir tantos annos? Nao ha de pretender? Não ha de requerer? Póde ser que este fora o melhor conselho. Mas nao digo tanto, porque nao vejo tanto espirito. O que só digo he, pelo que cada hum deve à sua salvação. que o nosso modo de requerer seja este. Ponde a petiçao na mao do ministro, & o despacho nas mãos de Deos. Senhor, eu nao fey o que peço: o que mais convem a minha salvação só vòs o sabeis: vòs o encaminhay, vòs o disponde, vòs o resolvey. Com isto ou fahireys despachado, ou nao: se sahirdes despachado, aceytay embora a vossa portaria, ou a vossa provisaó; & comecay a temer, & tremer; porque pode ser que aquella folha de pa-Ziii pel

bilibus. De sorte que quando pretendemos, o que encontra a nossa salvação. nós pedimos na terra, & o Espirito Santo geme no Ceo: nós fazemos instancias, & elle dà avs. Ay homem cego, que nao fabes o perigo, em que te mettes! Ay, que se quer perder aquella pobre alma! Ay, que anda solicitando sua condennação! Ay, que pretende aquelle officio! Ay, que pretende aquella judicatura! Ay, que pretende aquelle Cocelho ! Ay, que pretende aquelle governo! Ay, que se alcança o que pretende, se vay ao inferno! Pretende o Brasil; se vay ao Brasil, perdese : pretende Angola; se vay a Angola, condennase: pretende a India; se passa o Cabo de Boa Esperança, là vay a esperança da sua salvação. Assi geme o Espirito Santo por nos desviar do que pretendemos com tantas

SERMAM

363 2. Reg. Urias. Urias levava no 17.15. feyo a fua carta, cuydando que era hum grande despacho, & era a senten-

ça da sua morte. Cuydais que levais no vosfo despacho o vosso remedio. & o vosso augmento; & pòde ser que leveis nelle a sentença de vossa condennação. Não lhe fora melhor a Pilatos nao ser julgador? Nao lhe fora melhor a Cayfaz nao ser Pontifice? Não lhe fora melhor a · Herodes nao ser Rey? Todos estes se condennàrão pelo officio, & mais com Christo diante dos olhos. Mas se fordes tão venturosamen-

te desgraçado, que nao

configuais o despacho, consolayvos com estes

exemplos, & com o de S.

João, & Sant-Iago. Se Christo nao despacha a

pel seja huma Carta de dous Vassallos tão benemeriros, folgay de ser assi benemerito. Se Christo não despacha a dous Creados tão familiares de sua casa, folgay de serassi da casa de Christo. Se Christo não despacha os dous Discipulos tão amados folgav de ser assi amado seu; & entendey que vos não despachou Deos, nem quiz que vos despachassem; porque nao sabieis o que pedieis, & porque sois predestina. do. Là na outra vida haveis de viver mais, que nesta: se aqui tiverdes trabalhos, là tereis descanco: se aqui não tiverdes grandes lugares, là tereis o lugar, que só he grande; & se aqui vos faltar a graca dos homens, là tereis a Graça de Deos, & o premio dessa Graça, que he a gloria, &c.



# SERMAM

DE

## S. IGNACIO,

Fundador da Companhia de Jesu.

Em Lisboa, no Real Collegio de S. Antao. Anno 1669.

Et vos similes hominibus expectantibus Dominum suum. Luc. 12.

§. I.



Dmiravel he Deos em feus Santos ; mas no Santo que

hoje celebra a Igreja fingularmente admiravel. A todos os Santos manda Christo neste Euangelho, que sejas semelhantes a homens:

Et vos similes hominibus:
mas assi como ha grande i 2.36.
disserença de homens a
homens, assi vay muyto
de semelhanças a semelhanças. Aos outros Santos manda Christo, que
sejao semelhantes aos homens, que servem aos senhores da terra: Homimibus expestantibus dominum suum: a Santo
Ignacio

367

Ignacio manda-lhe Christo, que seja semelhante aos homens, que servirao ao Senhor do Ceo. Quanto vay do Ceo à terra, tanto vay de semelhança a semelhanca. Aos outros Santos metteo-lhes Christo na mão este Euange-Iho, & diffe-lhes: fervime, affi como os homens fervem aos homens: a Santo Ignacio mettelhe na mão hum livro das vidas de todos os Santos, & diz-lhe: Serveme affi como estes homens me servirao a mi. Foy o caso. Jazia Santo Ignacio ( não digo bem. ) Jazia Dom Ignacio de Loyola mal ferido de huma bala Franceza no sitio de Pamplona: & picado, como valente, de ter perdido hum castello, fabricava no pensamento outros castellos mayores, pelas medidas de seus espiritos. Jà lhe parecia pouca defensa Navarra, pouca muralha os Pyrineos, & pouca conquista França. Conside-

ravase capitão, & Hespanhol, & rendido; & a dor lhe trazia à memoria, como Roma em Cipião, & Cartago em Annibal, forao despojos de Hespanha: os Cides, os Pelayos, os Viriatos, os Lufos, os Geryoens, os Hercules, erao os homens com cujas semelhanças heroicas o animava, & inquietava a fama: mais ferido da reputação da patria, que das suas proprias feridas. Cançado de luttar com pensamentos vastos, pedio hum livro de cavallerias para passar o tépo: mas oh Providencia Divina! Hum livro d só se achou, era das vidas dos Santos. Bem pagou depois Santo Ignacio em livros, o que deveo a este. Mas vede quanto importa a lição de bons livros. Se o livro fora de cavallerias, sahiria Ignacio hum grande cavalleyro: foy hum livro de vidas de Santos, sahio, hum grande Santo. Se lera cavalleDES. IGNACIO.

rias, fahiria Ignacio hum cavalleyro da ardente espada: leo vidas de Santos, sahio hum Santo da ardente tocha: Et lucerne ardentes in manibus vestris. Toma Ignacio o livro nas mãos: leo ao principio com distabor, pouço depois sem fastio; ultimamente com gosto; & dalli por diante com some, com ancia, com cuydado, com desengano, com devoçao, com la-

369

grymas.

Estava attonito Ignacio do que lia, & de ver, que havia no mundo outra milicia para elle tão nova, & tão ignorada; porque os que seguem as leys do appetite, como se rendem sem batalha. nao tem conhecimento da guerra. Jà lhe pareciao mayores aquelles combates, mais fortes aquellas resistencias, mais illustres aquellas façanhas, mais gloriosas aquellas vittorias , & mais para

appetecer aquelles triun-

fos. Refolve-se a trocar as armas, & alistarse debaxo das bandeyras de Christo: & a espada, de que tanto se prezava, foy o primeyro despojo, que offereceo a Deos, & a fua May nos Altares de Monserrate. Aceytay, Senhora, essa espada, que como se hao de rebellar contra vòs tantos inimigos, tempo virà, em que seja bem necessaria para defensa de vossos attributos. Lia Ignacio as vidas dos Confessores: & começando como elles, pelo desprezo da vaidade: tira o colete, despe as galas, & affi como le hia defpindo o corpo, se hia armando o espirito. Lia as vidas dos Anacoretas : & jà suspirava pelos desertos, & por se ver mettido em hua cova de Manresa; onde sepultado acabasse de morrer ao mundo, & começasse a viver ; ou a refuscitar a si mesmo. Lia as vidas dos Doutores, & Pontifices, & ( ainda que Аa

372

o nao affeyçoàrao as mitras, nem as tiaras) deliberese a apprender para enfinar, & a começar os rudimentos da Grammatica entre os meninos, conhecendo que em trinta, & tres annos de corte, & guerra, ainda nao comecàra a ser homem. Lia as vidas, ou as mortes valerosas dos Martyres, & co. sede de derramar o sangue proprio, quem tinha derramado tanto alheyo, sacrificase a ir buscar o martyrio a Jerusalem, offerecendo as mãos defarmadas às algemas, os pès aos grilhoens, o corpo às malmorras, & o pelcoco! aos alfanges Turquescos. Lia finalmente as vidas, & as peregrinaçõens dos Apostolos; & soandolhe melhor que tudo aos ouvidos as trombetas do Euangelho, toma por empreza a conquista de todo o mundo, para dilatar a Fé, para o sugeytar à Igreja, & para levantar novo edificio sobre os ali-

cesses, & ruinas do que elles rinhao fundado. Isto erao que Ignacio hia lendo: & isto o que juntamente hia trasladando em si, & imprimindo dentro na alma. Mas quem lhe dissera entao ao novo soldado de Christo, que notaffe naquelle livro o dia de trinta, & hum de Julho: que advertisse bem, que aquelle lugar estava vago: & que soubesse que a vida de Santo, que alli faltava, havia de ser a sua; & que este dia feriado, & sem nome havia de ser o dia de S. Ignacio de Lovola, Fundador, & Patriarca da Companhia de Jesu. Taes são os segredos da Providencia: taó grandes os poderes da Graça, & tanta a capacidade da nossa natureza.

Para satisfazer às obrigacoens de tamanho dia, nem quero mais materia, que o caso que propuz; nem mais livros, que o mesmo Livro; nem mais Texto, que as

melmas

DES. IGNACIO.

mesmas palavras: Et vos similes hominibus. Veremos em dous discursos: Ignacio semelhante a homens: & Ignacio homem sem semelhante. Mais breve ainda: o Semelhante sem semelhante. Este serà o assumpto. Pegamos a Graça. Ave Maria.

§. II.

Temos a S. Ignacio com o seu livro nas mãos, com os exemplares de todos os Santos diante dos olhos; & Deos dizendo-The ao ouvido: Et vos similes hominibus. Tantos instrumentos juntos? Grande obra intenta Deos. Quando Deos quer converter homens, & fazer Santos, lavra hum diamante com outro diamante, & faz hum Santo com outro. Santo foy David; converteo o Deos com outro Santo, o Profeta Nathan: Santo foy Cornelio Centuriao converteo o Deos co outro San-

374 to , S. Pedro : Santo foy Dionysio Areopagita; converteo o Deos com outro Santo, S. Paulo: Santo foy S. Agostinho; converteo o Deos com outro Santo, S. Ambrofio: Santo foy S. Francisco Xavier:converteo o Deos com outro Santo, o mesmo S. Ignacio. Pois se para fazer hum Santo basta outro Santo; porque ajunta Deos os Santos de todas as idades do mundo : porque ajunta os Santos de todos os estados da Igreja; porque ajunta as vidas, as accoens, as virtudes, os exemplos de todos os Santos, para fazer a S. Ignacio? Porque tanto era necessario para fazer hum taó grande Santo. Para fazer outros Santos, basta hum so Santo: para fazer hum S. Ignacio, sao necessarios todos. Para ser Santos Enós, basta que seja semelhante a Seth: para ser Santo Toseph, basta que seja semelhante a Jacob : para ser Santo Aa ij

SERMAM

375 Santo Tofue, basta que sejà semelhante a Moyses: para ser Santo Tobias, basta que seja semelhante a Tob: para ser Santo Eliseo, basta que seja semelhante a Elias : para ser Santo Timotheo, basta que seja semelhante a Paulo; mas para Ignacio ser Santo tão grande, & tão fingular, como Deos o queria fazer, não basta ser semelhante a hum Santo; não basta ser semelhante a muytos Santos; he necessario ser semelhante a todos. Por iffo lhe mette Christo nas mãos em hú livro as vidas, & accoens heroicas de todos os Santos, para que os imite, & se forme à semelhança de todos: Et vos similes hominibus ..

Unigenito Filho por boca de David, diz que o gerou nos resplandores de todos os Santos: In 109 3: Splendoribus Sanctorum gemi te. Estas palavras, ou ie podem entender da

Fallando Deos de seu

Geração Eterna do Verbo antes da Encarnação: ou da Geração Temporal do mesmo Verbo, em quanto Encarnado. E neste segundo sentido as entendem S. Agostinho , Aus Tertulliano, Hefychio, S. Ter Justino, S. Prospero, S. Hel Isidoro, & muytos ou- Juj tros. Diz pois o Eterno Pro Padre, que quando man- apu dou seu Filho ao mundo Lor o gerou nos resplandores de todos os Santos; porque Christo ( como ensina a Theologia ) nao só fov a causa meritoria de toda a Graça, & Santidade , mas tambem a causa exemplar, & prototypo de todos os Santos, em quanto todos forao Santos à semelhança de Christo; imitando nelle, & delle todas as virtudes, & graças, com que resplandecèrao: & isto quer dizer: In splendoribus San-Horum. Affi como todos os aftros recebem a luz do Sol, & cada hum delles he juntamente hum espelho.

376

Pfal.

8

DES. IGNACIO.

& retratto resplandecente do mesmo Rey dos planetas; affi todos os Santos recebem de Christo a Graça, & do mesmo Christo ratrattão em si todos os dotes, & resplandores da santidade, com que se illustrao. Por isso o Anjo, quando annunciou a Encarnação, não disse: 1. Qui nascetur ex te San-Aus; senão: Quod nascetur ex te Sanctum: porque Christo não só foy Santo, mas o Santo dos Santos. O Santo dos Santos, como fonte de toda a santidade por origem: 18 o Santo dos Santos, como exemplar de toda a santidade para a imitaçaő.

377

Este he o modo universal, com que Christo saz a todos os Santos. Mas a S. Ignacio, a quem quiz sazer tão singular Santo, selo tambem por modo singular, podendo dizer delle em tão excellente sentido, como verdadeyro: In splendoribus San-

378 Horum genui te. Christo foy gerado nos resplandores de todos os Santos: porque he o exemplar de todos os Santos : & S. Ig. nacio foy gerado nos refplandores de todos os Santos; porque todos os Santos forao o exemplar de S. Ignacio. Christo não só Santo, mas Santo dos Santos; porque de sua imitação receberão todos os Santos a fantidade: & Ignacio não fó Santo, mas Santo dos Santos; porque todos os Santos concorrèrão a formar a santidade de S.Ignacio. Bem fey que he melhor exemplar Christo só, que todos os Santos juntos; mas tambem sey, que para ser Santo, basta imitar hum so Santo, que imitou a Christo. Assi dizia S. Paulo a todos, os que vierao depois dos Apostolos: mei estate Imitatores ficut & ego Christi. Mas . ad Christo, para formar a Cor. Santo Ignacio, ajuntou 11.1. as imitaçõens de todos Aa iij

os Santos, para que o imitasse elle só como todos.

Houvese Deos na formação de S. Ignacio como Zeuxis na pintura de Tuno, Deosa das Deosas. Fez vir diante de si aquelle famoso pintor todas as fermoluras, que então havia mais celebradas em Agrigentina, & imita-35.c.9. do de cada huma a parte mais excellente, de que as dotàra a natureza, venceo a melma natureza co a arte; porque ajuntando o melhor de cada huma, sahio com húa imagem mais perfeyta, que todas. Se affi succedeo, foy caso, & fortuna, mas não ciencia: porque como a fermolura consiste na proporção, ainda que cada huma das partes em si fosse de estremada belleza, todas juntas podiao compor hum todo, que não fosse fermolo. Na fermolura das virtudes he o contrario. Como todas as virtudes entre si são concordes, & não podem deyxar de

fazer harmonia; de qualque parte que sejão imitadas, sempre ha de resultar dellas hum composto excellente, & admiravel, qual foy o que Deos quiz formar em S. Ignacio. E aqui entra com toda a sua propriedade a versao do melmo Texto: In pulchritudinibus Sanctorum genui te. Poz Deos diante dos olhos a Ignacio estampados naquelle livro os mais famosos, & os mais fermolos originaes da santidade, nao de hum Reyno, ou de huma idade, senão de todas as idades, & de toda a Igreja: & copiando Ignacio em si mesmo, de hum a Humildade, de outro a Penitencia; de hum a Temperança, de outro a Fortaleza; de hum a Paciencia, de outro a Caridade; & de todos, & cada hum aquella virtude, & graça, em que forão mais eminentes, fahio Ignacio; com que? Com hum S. Ignacio: co húa imagem

380

da

DE S. IGNACIO.

da mais heroica virtude: com húa imagem da mais consummada perseyção: com húa imagem da mais prodigiosa Santidade: em sim, com hum Santo, não semelhante, & parecido a hum só Santo; senão semelhante, & parecido a todos: Et vos similes kominibus.

381

Perguntou Christo hum hora a seus Discipulos: itth. Quem dicunt homines esse 13. Filium bominis : Quem dizem os homens, que sou eu? E respondèrão os Discipulos: Alij Foannem Baptistam; alij verò Eliam ; alij verò Jeremiam ; aut unum ex Prophetis. Senhor, huns dizem que sois o Baptista; outros que sois Elias; outros que sois Jeremias; ou algum dos outros Profetas, & Santos antigos. Notaveis pareceres dos homens, & mais notavel o parecer de Christo! Se Christo se parecia com o Baptista, como se parecia com Elias? Se se parecia

382 com Elias, como se parecia com Jeremias? Se se parecia com Jeremias, como se parecia com o Baptista? Nos outros Santos, & Profetas antigos; Aut unum ex Prophetis; ainda he mayor a admiração; porque era mayor o numero, & a differença. Pois le Christo era hum só homem; como se parecia com tantos homens? Porque não fó no natural, senão tambem no moral (como logo veremos ) era feyto à semelhança de muytos: In si- Ad. militudinem bominum fa- Philip. Aus, & habitu inventus 2.7. homo. Onde nota S. S. Ber-Bernardo, que disse o nard. Apostolo: Hominum; non hominis. E se era feyto à semelhança de muytos; que muyto se parecesse com elles? Quem via a Christo instituir o Baptismo, dizia: Este he o Baptista: Alij Joannem Baptistă. Quem via a Christo jejuar quarenta dias em hum deserto, dizia: Este

384

he Elias : Alij verò Eliam. Quem via a Christo chorar sobre Jerusalem, dizia : Este he Jeremias : Alij verò Feremiam. Do mesimo modo filosofavão os que dizião, que era algum dos outros Santos. ou Profetas antigos: Aut unum ex Prophetis. Quem via a Sabedoria admiravel de Christo, não estudada, fenão infusa, dizia: Este he Salamao. Quem o via publicar Ley nova em hum monte, dizia: Este he Moyses. Quem o via converter os homens com parabolas, dizia: Este he Nathan. Quem o via admittir os obseguios de huma mulher peccadora, dizia: Este he Oseas. Quem o via passar as noytes em oração, dizia: Este he David. Quem o via applaudido do povo, & perseguido dos grandes, dizia: Este he Daniel. Quem o via foffrer as afrontas com tanta humildade, dizia: Este he Micheas. Quem o via sa-

rar os enfermos, & refufcitar os mortos, dizia: Este he Eliseo. De maneyra que a multidao, & maravilha das obras causava a diversidade das opinioens: & sendo Christo na realidade hum so homem, na opinião era muytos homens. Mas era muytos homens na opinião, sendo hum só na realidade; porque verdadeyramente, ainda que era hum, era fevto à semelhança de muytos: In similitudinem bominum factus.

Ah glorioso Patriarca meu! Se a vida de S. Ignacio se escrevèra sem nome, & se delle se excitàra a questaó: Quem dicunt homines? Não ha duvida que o mundo se houvera de dividir em opinioens, & que ninguem havia de atinar facilmente, que Santo era aquelle. Erão tão continuas as lagrymas, que S.Ignacio chorava pelos peccados da vida passada, que de puro chorar chegou a perder a

386

vista: & havia de dizer o mundo: Este he S. Pedro. Oyto dias interros esteve S. Ignacio arrebatado em hum extasi, em que Deos lhe revelou o instituto da Religiao, que havia de fundar: & havia de dizer o mundo: Este he S. Paulo, Nenhum Santo teve mayores inimigos, nem mais pertinazes. Mas como a vingança, que S. Ignacio tomava de seus inimigos, & a que deyxou por instituto a feus filhos, era rogar por elles a Deos; havia de dizer o mundo: Este he S. Estevao. Era tal o magisterio espiritual de S. Ignacio, & as regras de perfeyçao, que enfinou, tao fundadas, & solidas, que todos os Santos, quantos depois canonizou a Igreja, ou forao dicipulos do seu espirito, ou se conformàrao com elle: & havia de dizer o mundo: Este he S. Basilio. Era tal o do. minio, que S. Ignacio tinha fobre o inferno, que

em ouvindo o seu nome os Demonios, huns se prostravao de joelhos, outros começavão a tremer, outros cahiao amortecidos, & todos sahiao dos corpos: & havia de dizer o mundo : Este he S. Antonio o Grande. Quando os peccadores tinhao repugnancia de confessar feus peccados, contavalhes S. Ignacio os peccados da sua vida passada. confessandose primeyro o Confessor ao penitente, para que o penitente se confessasse ao Confesfor: & à vista destas confissoens havia de dizer o mundo: Este he S. Agostinho. Não houve genero de necessidade, ou de miseria, que a caridade de S. Ignacio nao remediasle: os pobres, os enfermos, os orfaos, as viuvas, as mulheres perdidas, & as que estavao a risco de se perder: & havia de dizer o mundo: Este he S. Nicolao. Aquelle grande varao, Doutissimo, & Re-Bb

ius

ligiossissimo, o Padre Frey Luis de Granada dizia, que húa das mayores maravilhas, que Deos fez no múdo, foy S. Ignacio, & o seu instituto. E como a esta Religiaó, por tantos titulos grande, deo S. Ignacio o nome não de sua, mas de Minima; havia de dizer o mundo: Este he S. Francisco de Paula.

Mas antes, que và por diante, se a alguem parecerem muytos estes pareceres do mundo, & grande o encontro, & variedade de opinioens, para se ajuntarem todas em hű homem; lembrese da multidão dos exemplares, a que Deos o mandou ser semelhante, quando com aquelle livro nas mãos lhe disse : Et vos similes bominibus. Em cada pagina daquelle livro se podia ler indecisamente hua nova opiniao deste gloriofo, & numerofo problema. Nao huma vez, senao muytas vio S. Ignacio

( quanto se póde ver nesta vida ) a Essencia, os Attributos, as Pelloas, & Processioens Divinas. E quem nao cuydaria, & diria: Este he S. Bento. Foy tal a comprehensao, que das Escritturas Sagradas teve S. Ignacio, ainda antes de estudar, que se as Escritturas (como no tempo de Esdras se perdessem, se achariao na sua memoria. E quem nao cuydaria, & diria: Este he S. Bernardo. Obedeciao ao imperio de S. Ignacio os incendios, as tempestades, a terra, o mar, o fogo, os ventos. E quem nao cuydaria, & diria: Este he S. Gregorio Thaumaturgo. No mesmo tempo esteve S. Ignacio em Roma, & em Colonia só para satisfazer à devação de hum seu filho, que muyto o desejava ver. E quem nao cuydaria, & diria: Este he S. Antonio de Padua. Resuscitou S. Ignacio nao menos, que nove mortos.

389 DE S. IGNACIO. E quem nao cuydaria, & diria: Este he S. Patricio. Elle foy o Marte da Igreja, & o martello das heregias: & diriao com razao: Este he S. Athanasio, Elle foy o diamante da constancia contra o poder dos vicios, & contra a refistencia dos poderosos: & diriao: Este he S. Chryfostomo. Elle fov o reformador do culto divino, & da frequencia dos Sacramentos: & diriao: Este he S. Silvestre. Elle foy, o que instituhio Seminarios da Fé em Roma, & em toda a Christandade, & diriao : Este he S. Gregorio. Elle foy, o que abraçou a conquista de todas as gentilidades em ambos os mundos : & diriao, & perguntariao de novo ambos os mundos : Que Santo he este, ou que Santos em hum Santo? Emfim que se o mundo nao soubera, que este Grande Santo era Ignacio, nao havia de haver Santo infigne na Igreja,

que nao tivesse opiniao por si, de que era elle. Mas eraő todos parecidos a Ignacio; porque era Ignacio semelhante a todos: Et vos similes hominibus.

## S. III.

Mal pudera eu provar de huma vez tao grande discurso, se o Ceo ( cujo he o assumpto) nao tomàra por fua conta a prova. Vede se o provou evidente, elegante, & engenhosamente? Enfermo Ignacio, & jà nos ultimos dias da vida, veyo a visitalo seu grande devoto o Eminentissimo Cardeal Pacheco; & trouxe comfigo hum pintor infigne, o qual de parte donde visse o Santo, & nao fosse visto delle, a furto de sua humildade o retrattaffe. Poemfe encuberto o pintor; olha para S. Ignacio; forma idea; applica os pinceis ao quadro, & começa a deline-Bb ij arlhe

arlhe as feyçoens do rosto. Torna a olhar (coufa maravilhosa!) o que agora vio, jà nao era o mesmo homem; jà nao era o mesmo rosto; jà nao era a mesma figura, senao outra muyto differente da primeyra. Admirado o pintor, deyxa o desenho, que tinha começado; lança segundas linhas, começa segundo retratto, & segundo rosto; olha terceyra vez: ( nova maravilha!) o segundo original jà tinha desapparecido, & Ignacio estava outra vez transformado co novo aspecto, com novas feyçoens, com nova cor, com nova proporção, com nova figura. Jà o pintor se pudera desengannar, & cançar: mas a mesma maravilha o instigava a insistir. Insta repetidamente; olha, & torna a olhar; desenha, & torna a desenhar; mas sendo o objecto o mesmo, nunca pode tornar a ver o mesmo, que tinha visto; porque quantas vezes applicava, & divertia os olhos, tantos erao os rostos diversos, & tantas as siguras novas, em que o Santo se lhe representava. Pasmou o pintor, & desistio do retratto: pasmàrao todos, vendo a variedade dos desenhos, que tinha começado: & eu tambem quero pasmar hum pouco à vista deste prodigio.

Santo Ignacio nunca teve dous rostos, quanmais tantos. Foy Cortezao, foy Soldado, foy Religioso, & nunca mudou de cores, nem de semblante. Servio em Palacio a ElRey Dom Fernando o Catholico, & a fua mayor gala, era trajar sempre da mesma cor, & trazer o coração no rosto. Os amigos viao lhe no rosto o amor: os inimigos a defaffeyção; o Principe a verdade; & ninguem lisonja. Quando foldado, nunca entre as balas mudou

394

as cores: na comedia, & na batalha estava com o melmo defenfado. Teve huma pendencia com certo poderoso, & diz a historia, que contra huma rua de espadas, sem fazer hum pè atraz se sustentou só com a sua: o braço mudava os talhos, & os revezes; mas o rosto nao mudou as cores. Depois de Religioso ficou fóra da jurdição da fortuna; mas nem por isso fóra das variedades do mundo. Era porèm tao igual a constancia, & serenidade de seu animo, que ninguem lhe divisou jà mais perturbação, nem mudança no semblante: o mesmo nos successos prosperos, o mesmo nos adversos: nos prosperos, fem final de alegria: nos adversos, sem sombra de tristeza. Pois se Ignacio teve fempre o mesmo rosto, Cortezao, Soldado, Religioso; se teve sempre, & conservou o

mesmo semblante; como agora se tanssigura em tantas formas? Como se transforma em tantas siguras, quandó querem copiar o seu retratto? Por isso mesmo. Era Ignacio hum, mas semelháte a muytos: & quem era semelhante a muytos, so se podia retrattar em

muytas figuras.

Antes de Christo vir, & apparecer no mundo, mandou diante o feu retratto, para que o conhecessem, & amassem os homens. E qual foy o retratto de Christo? Admiravel cafe ao nosso intento! O retratto de Christo ( como enfinaő todos os Padres ) foy hum retratto composto de muytas figuras. Huma figura de Chrifto foy Abel, outra figura de Christo foy Noe: huma figura foy Abrahao. outra figura foy Isac: huma figura Joseph, outra figura Moyfes; outra Saníão, outra Job, Bb iii outra

outra Samuel, outra David, outra Salamão, & outros. Pois se o retrattado era hú só, & o retratto tambem hum; como se retrattou em tantas, & tao diversas figuras? Porque as perfeyçoens de Christo, ainda em grao muyto inferior, não fe achavao, nem se podiao achar juntas em hum só homem : & como estavão divididas por muytos homens, por isso se retrattou em muytas figuras. Era Christo a mesma Innocencia; por isso se retrattou em Abel: Era Christo a mesma Pureza; por isso se retrattou em Toseph. Era a mesma mansidão; por isso se retrattou em Moyses : Era a mesma Fortaleza; por isso se retrattou em San-65. Era a mesma Caridade, a mesma Obediencia, a mesma Paciencia, a mesma Constancia, a mesma Tustica, a mesma Piedade, a mesma Sabedoria; por isso se retrattou em

396 Abrahão, em Isac, em Noe, em Job, em Samuel, em David, em Salamaő. De sorte, que sendo o retratto hum só, estava dividido em muytas figuras; porque só em muytas figuras podiao caber as perfeyçoens do retratto. Tal o retratto de S. Ignacio, como feyto à semelhança de muytos: Et vos similes hominibus. Mas não me detenho na accomodação, porque estou vendo, que aconteceo a Ezechiel com o retratto de S. Ignacio o mesmo, que ao pintor de Roma.

Vio Ezechiel hum carro mysterioso, que se movia sobre quatro rodas vivas . & tinha por nome o carro da Gloria de Deos. Tiravao por este carro quatro animaes enigmaticos, cada hum com quatro rostos, de Homem, de Aguia, de Leao, de Boy, com que olhavao para as quatro partes do mundo. Encima sobre throno de **fafiras** 

DE S. IGNACIO.

fafiras aparecia hum Homem todo abrazado em fogo, ou vestido de lavaech redas : A lumbis desuper. 27. E à lumbis deorsum, quasi species ignis splendentis. Que representasse este carro a Religiao da Companhia de Jesu, muytos Authores o differao. Chamavase carro da Gloria de Deos; porque essa foy a empreza de S. Ignacio: Ad maiorem Dei gloriam. Assentava sobre quatro rodas; porque essa he a differença da Companhia. As outras Religioens geralmente estribao em tres rodas, isto he, em tres votos esfenciaes: mas a Companhia em quatro. Em Voto de Pobreza: em Voto de Castidade : em Voto de Obediencia, como as de mais: & em Quarto Voto de Obediencia particular ao Summo Pontifice. Olhavao os Animaes juntamente para as quatro partes do mundo; porque este he o sim, & Instituto

397

398 da Companhia: Ir viver, ou morrer em qualquer parte do mundo, onde se espera mayor serviço de Deos, & proveyto das almas. Tinhao rosto de Homem, de Aguia, de Leao, de Boy: de Homem, pelo tratto familiar com os proximos: de Aguia, pela ciencia, com que ensinao, & escrevem: de Leao, pela fortaleza, com que resistem aos inimigos da Fé: de Boy, pelo trabalho, com que cultivao a seara de Christo; passando tantas vezes do arado ao facrificio. No povoado, Homens: no campo, Boys: no bosque, Leoens: nas nuvens, Aguias. E para que a explicação não fique à cortezia dos ouvintes; onde a Escrittura fallando destes Animaes, diz, Animalia tua, leo Psal. Arias Montano : Viri 67. 11. Societatis tua. Os Varo- Arias ens da vossa Companhia, Mont. Senhor. O homem abrazado em fogo, que se via no alto do carro, nao tem

neces-

SERMAM

necessidade de declaraçaō: isso quer dizer Ignacio, o Fogoso, o Abrazado, o Ardente. Isto sup-

posto.

Vio Ezechiel este Homem de fogo, que hia triunfante no carro, & querendo descrever a semelhança que tinha: Et de medio ignis quasi species: escreveo estas sette letras. C. H. A. S. M. A. L. Affi estao no Original Hebreo, em cujo Texto fallo. E posto que estas letras juntas fazem Chafmal, palavra de duvidosa fignificação, & que só esta vez se acha nas Escritturas; os Cabalystas, como refere Cornelio, querem que sejao letras symbolicas, de que se achao muytos exemplos, & mysterios no Texto Sagrado. Nas letras, que vio Balthazar, & interpretou Daniel, tres palavras fignificavao tres fentenças; & nao estava escritto mais, que o principio de cada huma. Nas quatro le-

tras do nome Adao ( como notou S. Justino, & 741 depois delle em diversos Au lugares S. Agostinho) significou Moyfes as quatro partes do mundo; porque as quatro letras do nome Adao, conforme o Texto Grego, são as quatro primeyras com que se escreve Oriente, Poente, Settentriao, & Meyo dia. Do mesmo modo lemos no Tercevro Livro dos Reys, que Semei amaldiçoou a David Maledictione pessima: & no Hebreo, como declara S. Hieronymo, contem esta palavra cinco letras, cada huma das quaes fignifica dicção interra : & cada huma, hua maldiça o particular, que começa pela mesma letra. Finalmente Anti-( se havemos de dar se a 7he Corasio ) este foy o my- in ( sterio, com que as Sybillas ball escreverao aquellas quatro letras S. P. Q. R. as quaes os Romanos applicàrao às suas bandeyras, entendendo por ellas:

Cornel.

DE S. IGNACIO.

401 Senatus , Populus Que Romanus: sendo que a verdadeyra fignificação era: Salva Populum, Quem redemisti. Ao nosso ponto agora, & às nossas Letras. Seja o sentido allegorico, ou accommodaticio, como mais quizerem os Doutores. Vio Ezechiel o Homem de fogo, que hia no alto do carro : quiz escrever a sech melhança que tinha: De medio ignis quasi species: & o que fez, foy deyxar sómente apontado naquellas Letras mysteriosas, nao a semelhança que tinha, senao os principios das semelhanças, com que se lhe representara: como se succedèra a Ezechiel com Ignacio o mefmo, que ao pintor de Roma. Ide comigo.

Poz os olhos Ezechiel no Homem de fogo, poz os olhos em Ignacio, & vio-o primeyro que tudo, cercado de perfeguiçoens perfeguido dos naturaes, & perfeguido dos eftra-

402 nhos : perseguido dos Hereges, & perseguido dos Catholicos: perseguido dos viciolos, & perseguido dos espirituaes: perseguido em si, & perseguido em seus Filhos: perseguido na vida . & perseguido depois da morte: perseguido na terra, & até no Ceo perfeguido. E como os olhos Profeticos penetrao todos os tempos, pareceolhe que aquelle Santo tao perseguido era S. Clemente; & escreveo hum C. Torna a olhar, para se firmar mais no que via; & ja a representação era outra. Vio a Ignacio em húa cova com huma Cruz, & huma caveyra diante, lançado em terra, cingido de cilicios, chorando infinitas lagrymas, jejuando, vigiando, orando, diciplinando-se com cadeyas de ferro, luttando fortemente contra as tentaçoens; & ferindo os peytos nus com húa pedra dura: persuadiose Ezechiel, que

Cc era

SERMAM 403 era S. Hierony no, & jà tinha escritto hum H. quando Ignacio de repete transfigurado se lhe mostrou em nova apparencia. Era o Santo naquelle tempo tao levgo; que nao fabia mais que as letras do A. B. C. mas allumiado com hum rayo do Ceo, estava escrevendo hum livro do Mysterio Altissimo da Santissima Trindade, com a difiniça da Essencia, co o Numero, & Unidade dos Attributos, com a Igualdade das Pessoas, com a Distinção das Relações, com a Propriedade das Noçoens, com a Ordem das Emanaçõens, & Processoens Divinas: & tudo com humas intelligencias tao claras, & tao profundas, que se resolveo o Profeta, que devia ser Santo Athanasio, que estava compondo o symbolo. Poz hum A. mas apenas tinha formado a letra, quando jà Ignacio estava outra vez trans-

formado. Representava se vestido em ornamentos sacerdotaes. & com hum Menino Jesu vivo nas mãos (caso que lhe fuccedeo muytas vezes. ) Naquelle passo da Misfa, em que com mayores affectos de devação havia de consumir a Sagrada Hostia, corria o Senhor a cortina dos accidentes. & para se mostrar mais amorolo a seu servo, era em forma de Menino. Como Ezechiel o vio revestido de Sacerdote, com o Menino Jesu nas mãos, entendeo que era o Santo Simeao, escreveo hū S. Porèm logo o desengannou o prodigioso original, porque jà se tinha mudado em outra figura. Mostrava-se em habito desoldado bizarro, Ignacio, trajado de galas, & plumas: tinha junto a fi hum nobre mendigo: tirava o chapeo; tirava a capa, & despojado-se das proprias roupas, cobria com ellas o pobre Soldado, & defpindo-se

DE S. IGNACIO.

405 pindo-se a si, para cobrir o pobre: Este he S. Martinho, diz o Profeta. Formou hum M. se bem jà com receyo de alguma nova transformação, & de que se lhe variasse outra vez o objecto; & affi foy. Estava Ignacio arrebatado no ar com os braços cahidos, com o rosto inflammado, com os olhos pregados no Ceo, accusando com suspiros a brevidade da noyte, & dando queyxas ao Sol, de que havendo tao poucos momentos, que lhe amanhecèra no occaso, jà lhe anovtecia no Oriente. Persuadido o Profeta, que o Grande Ignacio era o Grande Antonio, escreveo o segundo A. Mas o Divino Protheo nao fe descuydava. Vio subitamente hum incendio, que chegava da terra ao Ceo. & no meyo delle a Ignacio abrazado em vivas chamas de fogo, & zelo de amor de Deos; de fogo, & zelo de amer do

proximo. E ainda que Ezechiel parecendo-lhe que seria S. Lourenço, formou hum L. forao tantas as transfiguraçõens . & tao diversas as figuras, em que Ignacio variou o rosto, o gesto, & as accoens. que acabàrao de se delengannar os olhos do Profeta, como se tinhao desengannado os do Pintor. Affi ficarao ambos os retrattos suspensos, & imperfeytos; & acabou de conhecer o Ceo, & a terra, que o retratto de Ignacio senao podia reduzir a huma só figura, & que nao podia ser copiado em huma só imagem, como os outros Santos, quem era feyto à seme-Ihança de todos : Et vos similes hominibus.

## model S. IV.

Temos visto a Ignacio semelhante a homens; resta ver a Ignacio homem sem semelhante.

Mas do mesmo, que teccij mos

apud

Pinna

bic.

Eccl.

hum naquella graça, &

mos ditto, nace a difficuldade, & a duvida, do que temos para dizer. Se Ignacio foy semelhante a tantos homens; como póde ser que Ignacio fofse homem sem semelhante? Se era tao semelhante, & a tantos; como nao tinha, nem teve semelhan-D. Th.te? Santo Thomas dando a razao, porque a Igreja applica a muytos Santos a quellas mesmas palayras, que o Ecclesiastico disse de Abrahao : Non est inventus fimilis illi, qui con-44. 20. servavit legem excels: diz, que se verificao daquella graça, ou prerogativa particular, em que

Deos costuma singulari-

zar a cada hum dos San-

tos, & fazelo respectiva-

mente mais excellente.

que os outros. Mas esta

razao nao tem lugar em

S. Ignacio; porque jà vi-

mosque lhe deo Deos por

exemplar a todos os San-

tos, & que elle foy feme-

Ihante nao a hum, fenao

perfeyção, em que foy mais excellente. Hugo Cardeal diz, que se hao de entender as palavras: Non est inventus similis illi: daquella idade, em que cada hum dos Santos floreceo; & affi vemos que tendo-se dado este elogio a Abrahao, se deo tambem a Job : Quòd Job. non sit similis illi in terra: 1.8 porque cada hum na fua idade foy fingular, & nao teve semelhante. Mas tambem esta razao nao convem a S. Ignacio, porque os Santos, que Deos lhe propoz naquella Chronica universal, em cujo espelho elle compoz, & retrattou a sua vida, nao forao os Santos particulares de huma fóidade. fenao os de todas as idades, & de todos os seculos. Pois fe Santo Ignacio foy femelhante a tantos; como pôde ser que nao tivesse semelhante? Digo que muyto facila todos, imitando a cada, mente, se distinguirmos

DE S. IGNACIO.

as partes; & o todo. Tomado Santo Ignacio por partes, era semelhante: todo S. Ignacio, nao tinha semelhante. Vede se o

provo.

Creado o Ceo, & os elementos, no Ceo creou Deos os Anjos, no ar as aves, no mar os peyxes, na terra as plantas. os animaes, & ultimamente o homem. Estando porèm desta maneyra o universo cheyo, povoado , & ornado de tanta immensidade, & variedade de creaturas. diz o Texto Sagrado, que em todas ellas nao le achava huma, que fosse semelhante ao homem: Ade verò non invenie-· batur adjutor similis ejus. A mi pareciame, que antes se havia de dizer o contrario. Porque demonstrativamente se convence, que nao se acha creatura alguma em todo o mundo, que nao tenha femelhança com o homem. Todas as crea-

turas deste mundo ( nao fallando no homem ) ou sao viventes, ou nao viventes. Se nao fao viventes; são os Ceos, os elementos, as pedras. Se sao viventes; ou vivem vida vegatativa, & sa5 as plantas; ou vivem vida sensitiva, & sao os animaes; ou vivem vida racional, & sao os Anjos; & tudo isto se acha no homem. Porque o homem dos elementos tem o corporeo; das plantas tem o vegetativo; dos animaes tem o fensitivo; dos Anjos tem o racional. Essa foy a razao, & o fentido ( como notou Santo Agostinho ) com Aug. que Christo chamou ao homem toda Creatura, quando diffe aos Apostolos: Prædicate omni crea-Marc. tura: porq o homem he hū 16. 15. compendio universal de todas as creaturas; & todas as creaturas, cada hua fegudo sua propria natureza, estaó recopiladas, Cc iii

& retrattadas no homem. Pois se todas as creaturas, quantas Deos creou neste mundo, tem tanta femelhança com o homem, &o homem por fua propria natureza he semelhante nao a huma, ou a alguas, senao a todas as creaturas; como diz o Texto Sagrado, que entre todas as creaturas nao le achava semelhante ao homem: Non inveniebatur similis ejus? Porque ainda que o homem, considerado por partes, era semelhante a todas as creaturas; considerado todo o homem, ou o homem todo, nenhuma outra creatura era semelhante a elle. As partes erao semelhantes; o todo nao tinha semelhante. De maneyra que a mesma semelhança, que as creaturas tinhao com Adao, dividida, & por partes, era semelhança; unida, & por junto, era differença. Assi a tambem S. Ignacio em respeyto dos outros San-

tos, a quem eu sempre respeyto. Santo Ignacio parte por parte era seme-Ihante: todo S. Ignacio, nao tinha semelhante, Adan semelhante sem semelhante entre todas as creaturas: Ignacio semelhante sem semelhante entre todos os Santos.

No mesmo Texto do Ecclesiastico, que se nos oppunha, temos huma cofirmação admiravel desta desemelhança composta, & fundada em muytas semelhanças. Diz o Texto que Abrahao nao teve semelhante: Non est Ec inventus similis illi : & 44 em prova deste elogio, & desta proposição tão singular, vay logo o mesmo Texto contando as excellencias, & prerogativas de Abrahao. Mas he muyto digno de notar, que em todas as cousas, que alli se dizem deste grande Patriarca, houve outros Patriarcas, que forao semelhantes a elle. Diz o Texto que recebeo

Abia-

DE S. IGNACIO. 413 Abrahao, & observou o pacto da Circumcisao: lem In carne ejus stare fecit 1. testamentum: & islo mesmo fez Moyfes. Diz que foy fiel em sacrificar a seu L. Filho: Fidelis in tenta-21. tione inventus est: & isso mesmo fez Jeptè. Diz que o fez crecer no mundo: Crescere illum dedit quasi 2. terræ cumulum : & isso ic. mesmo teve Joseph. Diz 4. que l'he deo Deos por herança de mar a mar, & do 22. rio atè os fins da terra: Hareditare à mari usque ad mare, & à flumine us-23. que ad terminos terra: & isso mesmo se le expres-8. samente de Salamao. Diz q lhe deo Deos a bençao 5 de todas as gentes: Be-. nedictionem omnium tium dedit illi : & essa mesma benção pelas mesmas palavras deo o mesmo Deos a Isac. Pois se Moyses, Jeptè, Joseph, Salamao, Isac forao semelhantes a Abrahao nas

mesmas graças, nas mes-

mas excellencias, nas mes-

4.14 mas prerogativas; como diz o Oraculo Divino: Non est inventus similis illi, que nenhum se achou. que fosse semelhante a Abrahao? Porque vay muyto de se acharem as prerogativas divididas em muytos, ou estarem juntas em hum só: Et Clauque divisa beatos efficient dian. collecta tenes. Abrahao dividido, & por partes, teve muytos semelhantes; todo Abrahao, & por junto, ninguem lhe foy semelhante. As semelhanças de Abrahao divididas faziao a cada hum semelhante a Abrahaő: as semelhanças de Abrahao unidas faziao a desemelhante Abrahao a todos: Non est inventus similis illi. O' Abrahao, d Ignacio! Abrahao femelhante a todos os Patriarcas: mas entre todos os Patriarcas sem semelhante. Ignacio semelhante a todos os Santos; mas entre todos os Santos sem semelhante. E senao ve-

Ja-

jamolo nos effeytos.

Para prova effectiva desta differença tenho hú testimunho muyto legal, & muyto desapaxonado, por ser testimunho do mayor inimigo. Em Germania tendo-se o Demonio apoderado de hum homem, estava tao forte, & tao rebelde, que a tudo resistia : applicarao-se lhe todos os remedios naturaes, & divinos; repetirao-le por muytas vezes os exorcismos; mas o Demonio sem se render a nada. Rejolveo-se o exorcista a invocar todo o exercito do Ceo contra aquelle soberbo espirito. & começou affi pela ordem das Ledainhas. San-Ete Michael. Sancte Gabriel. Omnes Sancti Angeli . & Archangeli. O Demonio zombando. Sancte Joannes Baptifla. Omnes Sancti Patriarcha, & Propheta. O Demonio sem fazer caso. S. Petre. S. Paule. Omnes San-Ai Apostoli , & Euangeli-

sta. Nenhum effeyto. S. Stephane. S. Laurenti. Omnes Sancti Martyres. Cada vez mais rebelde. S. Gregori. S. Ambroh. Omnes Sancti Pontifices . & Confessores. Omnes Sancti Doctores Mais afferrado, mais pertinaz, mais furioso. S. Antoni. Nada. S. Benedicte. Como dantes, S. Bernarde. Nenhum aballo. S. Dominice. A ter mao fortemente. S. Francisce. A mesma pertinacia. S. Ignati. Em soando o nome de Santo Ignacio, desampara o Demonio, deyxa o homem, desapparece, & nunca mais tornou. Torna cà Demonio, espera. Ainda que maligno, & soberbo, tu nao es racional? Não es entendido? Si. Pois se resistes aos An-10s, que te lançarao do Ceo; le resistes aos Apostolos, a quem Christo deo dominio sobre ti; se resistes aos Patriarcas, & Profetas; aos Confessores; aos Pontifices; aos DoutoDE S. IGNACIO.

mo David, que nao havia outra semelhante a 1. Reg.

Doutores; aos Martyres: como te rendes só ao nome de Ignacio? Se cuydas que hey de cuydar por islo, que Santo Ignacio he mayor, que os outros Santos, enganas-te; nem eu cuydo tal cousa, nem feria filho de Santo Ignacio se o cuydàra. Ser sem semelhante ( que he o que eu digo ) nao fignifica mayoria, fignifica sómente differença. E esta he a differença, que o demonio muyto a seu pezar confessou com o effeyto, nao obedecendo à invocação dos outros Sãtos, & rendendo-se só ao nome de Ignacio. Para que conhecesse o mundo por este testimunho publico do inferno (ou verdadeyramente da Providencia, & Omnipotencia Divina ) que ainda no concurso de todos os Santos he Ignacio sem semelhante.

417

Aquella espada, com que David matou ao Gigante Golias, disse o mes-

elle : Non est alter buic si- 21, 9. milis. E que fez aquella espada, para que se diga della quenao tinha seme-Ihante? Fez no desafio de David, o que neste caso fez Santo Ignacio (que tainbem em algum tempo toy espada do mesmo, a quem depois cortou a cabeça.) Plantouse armado no campo o soberbissimo Gigante; desafiou a todo o exercito de Saul; a todas as doze Tribus de Israel; & em todas nao houve huma espada, que se atrevesse contra tab poderoso, deliberado, & bellicoso inimigo. Entre os demonios tambem ha Gigantes, & tao valentes, . & bellicosos, que contra o poder dos mayores Satos se mostrao invenciveis. Assi o experimentàrao os Apostolos naquelle terrivel demonio, de quem disserao a Christo, que o nao puderao arran-Marc. car do posto: Non potui-9. 27.

Dd

mus ejicere eum O Golias destes Gigantes do Inferno era este soberbissimo - buic similis. Espirito, a quem rendeo Santo Ignacio. Provocou o exorcista contra elle a todo o exercito dos Béaventurados, & a todas as doze Tribus do Ceo. Cótay se forao doze. Provocou os Anjos, & os Arcanjos: os Patriarcas, & os Profetas: os Apostolos, & os Euangelistas: os Cofessores, & os Pontifices: os Doutores, & os Martyres: os Sacerdotes, & os Levitas. E houve algum neste caso, que o rendesse, que o sugeytasse, que o vencesse? Nenhum. Só Ignacio, sendo tao rebelde o rendeo. Só Ignacio, sendo tao obstinado o sugeytou. Só Ignacio, sendo tao invencivel o venceo. Confesse logo o Demonio, confesse o Inferno, & tambem o Ceo, que Ignacio entre todos os Santos he espada de David, e que a elle (como a ella) se deve o elo-

gio, & gloria de nao ter femelhante: Non est alter buic similis.

§. V.

E para que esta differença, & desemelhança se conheça com toda a evidencia, & se veja com os olhos, olhemos para o verdadeyro retrato de S. Ignacio. Ninguem pode retratar a S. Ignacio, como vimos: mas só S. Ignacio se retratou a si mesmo. E qual he o verdadeyro retrato? Qualhe a Vera effigies de S. Ignacio? A Vera effigies de S. Ignacio he aquelle Livro de seu Instituto, que tem nas maos. O melhor retrato de cada hum, he aquillo que escreve. O Corpo retratase com o pincel, a Alma com a penna. Quando Ovidio estava desterrado no Ponto, hum seu amigo traziao retratado na pedra doanel; mas elle mandoulhe os feus versos, dizendo que aquelle era o seu verdadeyro retrato. Gra-d

ta tua est pietas, fed carmina maior imago, sunt mea que mando Seneca quando lia as cartas de Lucilio, diz que o via: Video te mi Lucili , cum maxime audio. E melhor Autor que estes S. Agostinho, diste altamente, que em quanto nao vemos a Deos em sua propria face, o podemos ver como em imagem nas suas Escrituras. Pro facie Dei pone interim Scri-9.de pturam Dei. A primeyra mp. imagem de Deos she o Verbo Gerado; a segunda o Verbo Escrito. O Verbo Gerado he retrato de Deos Ad intra : o Verbo Escrito he retrato de Deos Ad 'extra. E assi como Deos se retratou no Livro das suas Escrituras, assi Ignacio le retratou no Livro das suas. Retratouse Ignacio por hum livro em outro livro. O Livro das vidas dos Santos foy o original, de que Santo Ignacio he a copia: o Livro

do Instituto da Companhia he a copia, de que S. Ignacio he o original. Mas com isto ser assi, he certo que o Instituto de S. Ignacio he muyto differente, & muyto desemelhante dos outros Institutos. Pois se o Patriarca foy feyto à semelhança dos outros Patriarcas. & o Instituto à semelhança dos outros Institutos: como sahio o Patriarca tao differente, & o Instituto tao desemelhante? Porque S. Ignacio no que imitou dos outros Patriarcas, e no que imitou dos outros Institutos ainda que tomou os generos, não tomou as differenças: os generos erao alheyos; as differenças forao fuas.

Fezse Deos Homem D. 7h. pelo Mysterio Altissimo Opusc. da Encarnação, & notou 60. O profundamente S. Tho- 3.p.q. I más (como já o tinha no- art. I. tado S. Joao Damasceno) Dam. que fazendo se Deos Ho-de Namem, nao só tomou, & tivit. Dd ij

unio Virg.

unio a si a natureza humana, senao tambem todas as outras naturezas, que tinha creado Pela creação sahirao de Deos todas as naturezas; pela Encarnação tornarão to--das as naturezas a unirse a Deos. Mas como fe fez esta universal uniao? Como unio Deos a si todas as naturezas? Santo Thomás Communicavit fe Christo Homini & Frer consequens omnibus generibus singulorum. Tomou Deos no Homem (diz Santo Thomás ) nao fó a natureza humana, lenaő tambem todas as naturezas mas nao tomou as differenças dellas, fenao os generos. Tomou o genero dos elementos no corporeo; & ainda que pudera ser hum elemento, como o Fogo da Carça, nao tomou a differenca de elemento. Tomou o genero das plantas no vegetativo; & ainda que pudera ser hua planta, como a Arvore da vida, nao 11 16 800

tomou a differença de planta. Tomou o genero dos animaes no fenfirivo; & ainda que pudera fer hum animal, como a Pomba do Tordao, nao tomou a differença de animal Tomou o genero dos Anjos no racional: & ainda que pudera ser hum Anjo, como Gabriel , nao tomou a differença de Anjo. De maneyra que tomou Deos no Homem todas asoutras naturezas quanto aos generos; mas não quanto às differenças: porque os generos erao das creaturas ras differenças erao de Chrifto... Affi o fez o grande imitador de Christo, Ignacio. Unio em si todos os Patriarcas; unio no seu Instituto todos os In-Aitutos:mas o que tomou, forao es generos; o que acrescentou, forato as differenças: o que tomou; forao os generos; & por isso he semelhante : o que acrecenton, forao as differenças; & por illo não tem

\$426

tem semelhante. woman

Para gloria universal de todos os Patriarcas, & para gloria singular do nosfo Patriarca (pois o dia he seu) vejamos em huma palavra estes generos, & estas differenças. Fallarey só dos Patriarcas, que tem Religiao em Portugal, & seguirey a ordem da antiquidade.

Do Grande Patriarca & Pay de todos os Patriarcas Elias ; tomou S. Ignacio o zelo da honra de Deos. Ambos tinhao efpada de fogo: mas o fogo de Elias queymava; o fogo de Ignacio acendia : o fogo de Elias abrazava; o fogó de Ignacio derretia. Ambos, como dous rayos artificiaes , subiao direytos ao Ceo ; mas o de Elias acabava em estrondo ; o de Ignacio em lagrymas. De S.Paulo Primeyro Pay dos Eremitas tomou S. Ignacio a contemplação: mas Paulo no deserto para si , Ignacio no povoado para

S. .

-todos - Ambos - elegerao o meyo mais alto, & mais divino; mas com differentes fins : Paulo para evitar a perseguição de Decio; Ignacio para resistir aos Decios, & às perseguiçoens. Paulo recolheose ao sagrado da contemplação, para escapar à tyrannia; Ignacio armoufe do peyto forte da contemplação, para debellar os tyrannos. Do Patriarca, & Doutor Maximo; S. Hieronymo, tomou S. Ignacio a affistencia inseparavel da Sede Apostolica no service universal da Igreja. S. Hieronymo era a mão direyta da Igreja, co q os Pontifices escreviao: S. Ignacio he o Braço Direyto da Igreja, com o os Pontifices se defendeme Affi o diffe o Papa Clemente VIII. à Companhia: Vos estis brachium dextrum Ecclesia Dei : Vós fois o Braço Direyto da Igreja de Deos. Do unico Sol da Igreja Santo Agostinho (: porque Dd iii

428

os rayos do entendimento nao erao imitaveis tomou Ignacio e as lavaredas do coração. O amor de Agostinho chegou a dizer, q se elle fora Deos, deyxàra de o ser para que Deos o fosse: Ignacio co supposição menos impossivel, dizia que entre a certeza, & a duvida de ver a Deos, escolheria a duvida de o ver pela certeza de o servir. Do Patriarca Pay de tantos \( \Gamma\_{\text{a}} \) triarcas S. Bento, estendendo o Monte Cassino por todo o mundo, tomou S. Ignacio as escolas, & a creação dos moços. Para que? Para que na prensa das letras se lhes imprimao os bons costumes, & estudando as humanas aprendaő a ser homens. O Senhor Arcebifpo ultimo de Lisboa, tao grande Portuguez como Prelado, & tao grande Prelado como douto, dizia que todos os homens grandes, que teve Portugal no seculo passado, sa-

hirao do Patio de S. Antao. Agora nao o frequentao tanto seus netos: depois veremos, se sao tao grandes, como seus avòs. Do Patriarca S. Bruno, aquelle horror sagrado da natureza, que tomaria S. Ignacio? Tomou o per-da assi o mundo; mas sabem-no as enfermarias, & as sepulturas. O cilicio, que anda entre o corpo, & o linho, nao he o que mais pica: o que cega o entendimento, & nega a vontade, este he o que afoga a alma, & tira a vida. Os outros cilicios mortificao, este matta. Do Patriarca S. Bernardo, Anjo em carne; & por isso Irmão de leyte de Christo; tomou S. Ignacio a Angelica pureza. Em ambos foy favor efpecial da May de Deos: mas em S. Ignacio taó singular, que desde o dia de sua conversao, nunca mais, nem no corpo, nem na alma, sentio pensamen-

ro contrario. E sendo os mayores inimigos da Castidade os olhos; naquelles, em quem punha os olhos S. Ignacio, infundia Castidade. Dos gloriosos Patriarcas S. Joao, & S. Felis (a cuja Religiao deo o seu Nome a mesma Trindade ) tomou S. Ignacio o officio de Redéptor. E porque a esta Trindade humana faltava a Terceyra Pessoa, quiz elle ser a Terceyra. Desta maneyra, ( permittime que o explique assi ) o Redeptor do Genero humano, que tinha só huma Subsistencia Divina; ficou como subsistindo em tres subsistencias humanas: Redemptor em Joao, Redemptor em Felis, & Redemptor em Ignacio : mas naquelles immediatamente Redemptor dos Corpos; neste immediatamente Redemptor das Almas. Do Illustriffino Patriarca S. Domingos ( a quem com razao podemos chamar o

430 grande Pay das luzes) tomou S. Ignacio a devoção da Rainha dos Anjos . & a doutrina do Doutor Angelico. A primeyra devoção, que fazia S. Ignacio todos os dias, era rezar o Rofario: & o farol, que quiz feguissem na Theologia as bandeyras da sua Companhia, foy a doutrina de S. Thomás. Mas concordou S. Ignacio essa mesma doutrina, & essa mesma devoçao com tal preferencia, que no caso, em que hua se encontrasse com a outra, a devoção da Senhora prevalecesse à doutrina, & nao a doutrina à devoção. Assi se comecou a praticar nas primeyras conclusoens publicas, que em Roma defendeo a Companhia, & depois sustentou com tantos livros. Do Serafim dos Patriarcas, S. Francis co, tomou S. Ignacio por dentro as Chagas, por fóra a Pobreza. E estimou tanto Ignacio a estreyte-

432

za da Pobreza Serafica. que atou a Pobreza com hum voto, & a estrevteza com outro, Fazemos hum voto de guardar a pobreza, & outro voto de a estreytar. Aos Professos mandou S. Ignacio, que pedissem esmola; aos nao Professo, que lhes desse a esmola a Religiao, para que a nao fofsem buscar fóra della: Por isso tem rendas os Collegios, & nao as Cafas. Do Patriarca S. Caetano, Illustre gloria do Estado Clerical, & quasi contemporaneo de S. Ignacio (ainda que em algumas partes de Europa quizerao honrar com o melmo nome a leus Filhos ) não tomou S. Ignacio o Nome; porque o tinha dado a Jesu. O que tomou deste Apostolico instituto, foy a Divina Providencia. E porque não fosse menos Providencia, nem menos Divina, nao so a tomou entre a Caridade dos

fieis, senao entre a barbaridade dos gentios. Finalméte do nosso insigne Portuguez , S. Joao de Deos, tomou S. Ignacio a Caridade publica dos proximos. Ambos se unirao na Caridade, & a Caridade se dividio em ambos. Tomàrao ambos por empreza o remedio do Genero humano enfermo: João de huma parte curando o corpo; Ignacio de outra parte curando a alma: Joao com o Nome de Deos, que formou o barro : Ignacio com o Nome de Jesu, que reformou o espirito. Nao fallo naquelle grande prodigio da nossa idade, a Santa Madre Tereza de Jesu, porque veyo ao mundo depois de S. Ignacio. Mas affi como Deos para dar semelhante a Adao, do lado do mesmo Adao formou a Heva; assi para dar semelhante a S. Ignacio, do lado do mesmo S. Ignacio ' formou a Santa Tereza.

DES. IGNACIO. 433 O texto desta gloriosa verdade he a mesma Santa. Assi o deyxou escrito de sua propria mao, affirmando que do Espirito pria de S. Ignacio formou parinu te do seu Espirito, & do ipta Instituto de S. Ignacio parte do seu Instituto. E iseeste foy o modo maraviin ta S. lhoso, com que o Patriarca S. Ignacio veyo a sanat. hir semelhante sem sesæ- melhante. Semelhante, porque tomou os Genese ! cat ros : sem semelhante porque acrecentou as Difcie- ferenças. Semelhante Pue porque imitou a semelhaça de cada hum: sem seta p, melhante; porque unio altha em si as semelhanças de ris todos: Et vos similes bo-

ud

10.

lva- minibus.

,0

S. VI.

Tenho acabado as duas partes do meu discurso. Mas temo que nao falte, quem me argua, de que neste ultima excedi os limites delle; porque as

434 differenças que acrecentev às semelhanças, parece que desfazem as mesmas semelhanças. Comparey S. Ignacio com os Patriarcas Santissimos das outras Religioens Sagradas; & na mesma comparação parece que introduzi, ou distingui alguma ventagem; mas islo he, o que eu nego. Ainda que faço de meu Santo Patriarca a estimação, que devo, & sua Santidade merece; & ainda que sey as licenças, que concede o dia proprio ao encarecimento dos louvores dos Santos; conheço porèm, & reconheço, que nem eu lhe podia pertender tal ventagem, nem desejar-lhe mayor grandeza; que a semelhança de tab esclarecidos exemplares; & isto he, o que só fiz. Digo pois, & protesto, que as differenças, que ponderey, posto que pareção ventagens, não são mais que semelhanças: antes acrecento, que ne-Ee nhuma

nhuma dellas fora semelhança, se nao tivera alguma cousa de ventagem; porque essa he a prerogativa dos que vierao primeyro. S. Ignacio veyo depois, & muyto depois daquelles gloriofissimos Patriarcas: & quem vem depois, senao excede. nao iguala; senao he mais que semelhante, nao he semelhante.

No Capitulo 44.845. do Ecclesiastico faz o Texto Sagrado hum elogio geral de todos os Patriarcas antigos, comecando desde Enoch. E chegando a Moyles, diz affi. Similem illum fecit in gloria Sanctorum. Felo Deos femelhante aos outros Santos na gloria de fuas obras. Efte he o elogio de Moyses, que nao ló parece moderado, & curto, senao muyto inferior, & quali indigno da fama, & das acçoens de hum Heroe tao singularmente grande. Se lermos as historias dos antigos Patriarcas, acharemos que as acçoens, & as maravilhas de Moyses, excederao quali incomparavelmente às de todos os passados. Nao me detenho em o demonstrar; porque fora materia muyto dilatada. & me mortifico assaz em nao fazer hum largo parallelo de Movies com S. Ignacio. Hum, que fallava co Ge Deos Facie ad faciem: 32. outro, que a vio tantas vezes. Hum, Legislador famoso; outro, singularissimo Legislador. Hum, conquistador da Terra de Promissão; outro, conquistador de novos mundos. Hum, domador do Mar Vermelho; outro, do Oceano, & de tantos mares. Hum, que cedeo a gloria de feus trabalhos a Josue; outro, a Jesu. Hum, que tirou do cativeyro seyscentas mil familias, outro, familias, cidades, & reynos iem conto. Hum, que pelo zelo das almas nao duvidou em fer rifcado

FeeL. 45.2.

DES. IGNACIO. 437 cado dos livros de Deos; outro, que nao ficou atraz em semelhante excesso. Pois se Moyses excedeo tanto as glorias dos outros Patriarcas; como nao diz a Escrittura, que thes foy aventajado, fenao somente semelhante: Similem illum fecit in gloria Sanctorum ? Tudo isto não avançou mais, que a fazer huma, seme-Ihança? Nao. Porque os outros Patriargas fora6 primeyro, Moyses vevo depois : & ainda que excedesse muyto aos primeyros in não chegou mais que a ser semelhante. Se nao excedèra, fora menor; porque excedeo foy igual. O excesso fez a semelhança; a mayoria a igualdade. De todos os Patriarcas das Sagradas Religioens só hum temos na Escrittura, que he Elias. S. Joao Baptista foy o mayor dos nacidos; & ella mayoria comparada com Elias, onde o chegou? Não a ser mayor

. 438 que Elias, senao a ser como elle. Venit Joannes in Spiritu , & Luc.1. Baptista virtute Elia. Os que vein. depois, comparados co os que vierao antes, nao se medem tanto por tanto, senao tanto por mais. Se fizestes mais, sois igual: se fizestes tanto, fois menos.

E qual he à razao deste modo de medir, que verdadeyramente parece defigual? O igual ficar menor, & o mayor ficar igual, nao he desigualdade? Nao; quando a comparação le faz com os que forao primeyro: porque esla he a prerogativa da prioridade. Os primeyros sempre tem a ventagem de ser primevros, & esta primacia ou prioridade tem de si mesma tal excellencia, que comparada entre igual. & igual, sempre fica superior, & he necessario que a mesma igualdade se supra com algum excesso, para nao ser, ou parecer me-Ee ij nos

439:

nos que igualdade. Nao ha, nem se póde conceber mayor igualdade, que a das Pelloas Divinas. Vede agora o que fez a Segunda Pessoa, nao para ser, mas para provar que he igual à Primeyra. Non rapinam arbitratus est esse se aqualem Deo; sed semetipsum exinanivit, formam servi accipiens. Sendo o Verbo Eterno (diz S. Paulo) Imagem sustancial do Padre . & igual; a elle em tudo, para mostrar que esta igualdade era sua, & nao alheya; propria, & nao roubada; natural, verdadeyra, & nao fingida; tomou a forma de servo : fezse homem, padeceo, & remio o mundo. Esta conseguencia de S.Paulo tem dado muyto que entender a todos os Padres, & Expositores. Porque para o Verbo mostrar a igualdade, que tem com o Pay, parece que se havia de deyxar estar à sua dextra no mesmo thro-

no: & para mostrar, que era Imagem . & Vera Effigie sua ( como leo Ter-Ter tulliano) parece que como espelho do mesmo Padre havia de retratar em si mesmo todas as fuas acçoens sómente, & nenhuma outra. Se o Padre creou o mundo, crie o tambem (como creou) o Filho: se o governa, governe : se decreta ; decrete: se manda, mande. E se o Padre se nao sez homem , nem remio o mundo, nao seja elle tambem homem, nem Redemptor; porque tomar o Filho outra forma (ifto he a forma humana) que o Padre nao tomou . & fazer o que elle nao fez, parece que era defigualar a igualdade, & desfazer a proporção, & mudar a semelhança de verdadeyra, & perfeyta Imagem. Pois se o Verbo se quer mostrar igual, porque sedesiguala? Se se quer mostrar semelhante, porque se desassemelha, &

por-

Ad
Philip.
2.6.

DES. IGNACIO.

porque faz, o que o Padre nao fez ? Porque o Padre era a Primeyra Pessoa; & o Filho a Segunda: & para; se mostrar igual, & semelhante havia de fazer mais. No Padre nao ha prioridade de tempo, nem de natureza, mas ha prioridade de origem : o Pay he a primeyra fonte da Divindade, de quem o Filho a recebeo: o Pay he o primeyro exemplar. de quem o Filho he imagem: emfim o Pay he a Primeyra Pessoa . & o Filho a Segunda: & he tal a prerogativa da prioridade ( qualquer que seja, ainda que nao seja, nem possa ser mayoria) que para o Verbo moftrar ao mundo a inteyreza da sua igualdade, & a perfeyção da fua femelhança, foy conveniente, que fizesse mais do que o Padre fizera. Desta maneyra (a nosso modo de entender ) suprio o Verbo com o excesso das

441

442 acçoens a prioridade da origem, & proporcionou a prerogativa do exemplar com os novos resplandores da semelhança. E se isto foy decente, & conveniente na igualdade de Deos entre a Segunda Pessoa; & a Primeyra, bem se vè quao necessario será na defigualdade dos homens. Excedeo o Baptista a Elias, para lhe ser igual: excedeo Moyfes aos outror Patriarcas, para lhes fer semelhante. Logo ainda que Santo Ignacio pareça, que excedeo aos exemplares santissimos que imitou , necessariamente havia de ser assi, fendo elles primeyro: para que no excesso ficasse proporcionada a igualdade, & na differença a semelhança Et205 similes hominibus.

- No wast if he

S. VII.

Acabemos com o fim. O fim para que Deos ajuntou em Santo Ignacio as semelhanças, & perfeyçõens de todos os Santos, foy, para que neste grande Santo achassemos junto, o que nos outros Santos se acha dividido. Santo Ignacio ( se bem se considerao os principios, & fins de sua vida ) foy o frutto do Flos Sanctorum, O Flos Sanctorum era a Flor. S. Ignacio foy o Frutto. Se de todas as flores se computesse huma só flor, esta flor havia de ter o chevro de todas as flores: & se desta flor nacesse hum fruto, este frutto havia de ter os sabores de todos os frutos. Eesta maravilha fez Deos em Santo Ignacio. O Livro foy a flor: elle o frutto: hum frutto, que contem em si todos os sabores : hum Santo, que sabe a tudo, o que cada hum deseja . & ha mister. O Manná era semelhante sem semelhante : seme-Ihante; porque tinha o sabor de todos os manjares : sem semelhante; porque nenhum manjar sabia a tudo, como elle. Por isso se chamou Manná, ou Manhú, que quer E dizer: Quid est hoc? Que 1 he isto? E a esta pergunta se respondia : he tudo, o que quizerdes. O mesmo digo eu de Santo Ignacio. Tudo o que quizerdes; tudo o que desejardes; tudo o que houverdes mister, achas reys neste Santo, ou neste compendio de todos os Santos. Essa foy a razaó, porque ordenou a Providencia Divina que concorressem, & se ajuntassem neste grande exemplar tanta diversidade de estados, de exercicios, de fortunas. Naceo fidalgo, foy cortezao, foy foldado, foy mendigo, foy peregrino, foy perDE S. IGNACIO.

seguido, foy preso, foy estudante, foy graduado, foy escritor, foy religioso, foy prègador. foy subdito, foy prelado, foy legislador, foy mestre de espirito, & até peccador foy em mocidade, depois rependido, penitente, & Santo. Para que? Para que todos achem tudo em Santo Ignacio: Omnibus omnia factus sum. O fidalgo achará em Santo Ignacio huma idea da verdadeyra nobreza: o cortezao, os primores da verdadeyra policia: o soldado, os timbres do verdadeyro valor. O pobre achará em Santo Ignacio, que o nao desejar he a mais certa riqueza: o peregrino, que todo o mundo he patria: o perfeguido, que a perfeguicao he o character dos escolhidos; o preso, que a verdadeyra liberdade he a innocencia. O estudante achará em Santo Ignacio o cuydado fem

negligencia: o letrado, a ciencia sem ambicao: o prègador a verdade sem respeyto: o escritor a utilidade sem affeyte. O religioso achará em Santo Ignacio a perfeyção mais alta: o subdito a obediencia mais cega: o prelado a prudencia mais advertida: o legislador as leys mais justas. O mestre de espirito achará em Santo Ignacio muyto que aprender, muyto que exercitar , muyto que enfinar, & muyto para onde crecer. Finalmente o peccador ( por mais metido que se veja no mundo, & nos engannos de suas vaidades ) achará em Santo Ignacio o verdadeyro norte de fua salvação: achará o exemplo mais raro da conversão, & mudança de vida : achará o espelho mais vivo da resoluta, & conflante penitencia: & achará o motivo mais efficaz da confiança

447 SERMAM 448 fiança em Deos, & na gar ao mais alto cume sua Misericordia: para da Santidade, & Grapertender, para conseguir, para perseverar, Gloria. & para subir, & che-



SER-



## SERMAM

DA TERCEYRA DOMINGA

## DA QUARESMA,

Na Capella Real. Anno 1655.

Cum ejecisset Dæmonium, locutus est mutus: & admiratæ sunt turbæ.

Luc. 11.

S. I.



UANDO ou as Cortes erao mais Christans, ou os

prègadores menos de Corte : quando se fazia menos caso da graça dos ouvintes, para que elles só fizessem caso da Graça de Deos : quando a doutrina que se tirava do Euangelho, eras verdades solidas, & Euangelicas, & nao discursos vaos, & inuteis: quando finalmente as vozes dos Precursores de Christo chamavao os peccadores ao Jordao, & os levavao às fontes dos Sacramentos; o argumento commum deste Euangelho, & a materia utilissima deste dia, era a da Consissao. Esta antiguidade determino desenterrar hoje: esta ve-

lhice determino prègar: & fó me peza que ha de fer ( ainda que eu naó queyra ) com grande novidade.

O peyor estado desta vida . & o mais infelice de todos, he o do peccado. Mas se neste extremo de mal póde haver ainda outro mal mayor, he o de peccado, & mudo. O mais desventurado homem ( de que Christo nos quiz deyxar hum temeroso exemplo ) foy aquelle da Parabola das Vodas; a quem o Rey atado de pès, & mãos, mandou lançar para fempre no carcere das trevas. O Rey era Deos: o carcere o inferno : & o homem fov o mais desventurado de todos os homens; porque no dia, & no lugar, em que todos se salvàrao, só elle se condennou. E em que esteve a sua desgraça? Só em peccar? Nao: porque muytos depois de peccar se falvàrao. Pois em que efte-

ve? Em emmudecer depois de peccar. Estranhoulhe o Rey o descomedimento de se assentar à sua mesa, & em tal dia, com vestido indecente: & elle em vez de solicitar o perdaó da sua culpa confessandoa, confirmou a sua condennação emmudecendo: At ille ob- Ma mutuit : E elle ( diz o E-22. uangelista) emmudeceo. Aqui esteve o rematte da defgraça. Mais mofino em emmudecer, que em peccar; porque commettido o peccado tinha ainda o remedio da confifsão; mas emmudecida a confissa, nenhum remedio lhe ficava ao peccado. Peccar he enfermar mortalmente: peccar, & emmudecer, he cahir na enfermidade , & renunciar o remedio. Peccar he fazer naufragio o navegante: peccar, & emmudecer, he irse com o pezo ao fundo, & nao lançar mao da taboa, em que se póde salvar. Peccar

he

DA 3. DOMING A &c. 453 he apagaremse as alampadas às Virgens Nescias: peccar, & emmudecer, he apagarselhes as alampadas, & fecharselhes a porta. O peccado tem muytas portas para entrar, & huma sópara sahir, que he a Confillao. Peccar he abrir as portas ao Demonio, para que entre à alma: peccar, & emmudecer, he abrirlhe as portas para que entre; & cerrarlhe a porta, para que nao possa lahir. Isto he, o que em allegoria commum temos hoje no Euangelho. Hum homem Endemoninhado, & Mu-

E que fez Christo neste caso? Mayor caso ainda! Erat ejiciens Dæmonium. Não diz o Euangelista, q langou Christo o Demonio sóra; senão, que o estava langando.

do. Endemoninhado ;

porque abrio o homem

as portas ao peccado: Mudo; porque fechou o

Demonio a porta à Con-

fillao: B OADD . Ellings

Achava Christo repugnancia; achava força; achava resistencia; porque nao ha cousa que rel sista a Deos neste mundo, senao hum peccador mudo. Tantas vozes de Deos aos ouvidos; & o peccador mudo? Tantos rayos, & tantas luzes aos olhos; & o peccador mudo? Tantas razoens ao entendimento; tantos motivos à vontade; tantos exemplos, & tao defastrados, & tao repetidos à memoria; & o peccador mudo? Que tez alfim Christo? Applicou a virtude de seu poder efficaz : bateo a porta; porque nao bastou bater à porta: insistio, apertou, venceo: fahio rendido o Demonio, & fallou o mudo : Cum ejecisset Damonium , locutus est mutus. Este foy o fim da batalha, glorioso para Christo, venturoso para o homem, afrontoso para o Demonio, maravilhofo para os circunstantes; & Ff ij fő

uc. 1.14

pois se confessa.

456

da.

só para o nosso intento. parece, que menos proprio . & menos ayrofo: Diz, que primeyro sahio o Demonio, & depois fallou o Mudo: Cùm ejecisset Demonium, locutus est mutus. E nesta circunstancia, parece, que se encontra a ordem do milagre com a essencia do mysterio. Na confisso, primeyro talla o mudo: & depois sahe o Demonio: primeyro se confessa o peccador; & depois se abiolve o peccado. Logo ( se neste milagre se representa o mysterio da Confissa ) primeyro havia de fallar o mudo. & depois havia de fahir o Demonio. Antes nao: & por isso mesmo: porque aqui nao só se representa a Confissa , senas a Confissaó perfeyta: & a Confissa perfeyta não he aquella, em que primeyro le confessa o peccado. & depois se perdoa : senao aquella, em que primeyro se perdoa . & de-

Resolveose o Prodigo a tornar para casa do Pay, & confessar sua culpa: & como bom penitente dispoz . & ordenou primeyro a sua confissaó: Ibo ad patrem meum, & dicam ei : Pater , peccavi in calum , & coram te. Feyta esta primeyra diligencia, pozse a caminho; & estando ainda muyto longe: Cum adbuc longè esset : eys que fubiramente se acha entre os bracos do Pay. apertando-o estreytamente nelles, & chegando-o ao rosto com as mayores caricias : Accurens cecidit super collum ejus & osculatus est eum. Entas fe lançou o Prodigo à seus pès, & fez a sua confissa, como a trazia prevenida): Et dixit ei filius : Pater peccavi in celum, & coram tes Pois agora, Filho Prodigo? Nao era isso, o que vos tinheis ensayado. Emfim temos a comedia turba-

DA 3. DOMINGA &c. da. O Pay sahio cedo: o Filho fallou tarde; perdèrao as figuras as deyxas ; erràrao a historia ; trocarao o mysterio. Esta historia do Prodigo nao he a Comedia, ou o Actor Sacramental da Confissa ? Si. Logo primeyro havia o Prodigo de lançarse aos pès do Pay, & fazer o papel da fua confissa (como a trazia estudada ) & depois havia o Pay de lancarlhe os braços, & restituilo a sua graça. Pois porque se troca toda a ordem, & primeyro lhe lança os braços o Pay; & depois se confessa o Filho Porque representavao ambos não for o Acto Sacramental da Confiffaő , senaő da Confisfao o perfeytissima. Na Confisso menos perfevi ta primeyro le confessa o peccado, & depois fe. recebe a Graça : na Confiffac perfeytissima primeyro se recebe a Graça y & depois fe confessa

4.58 o peccado. A Confiffaõ menos perfeyta começa pelos pès de Deos, & acaba pelos braços : a Confissa perfeytissima começa pelos braços . & acaba pelos pès ; como aconteceo ao Prodigo, A razao he clara; porque a Confillao perfeytissima he aquella, em que o peccador vay aos pès de Deos verdadeyramente contrito , & arrependido de feus peccados. Vay verdadeyramente cotrito 3 & arrependido? Logo jà vay em Graça, jà vay perdoado, jà vay ab folto. E esta he a Confissa , que hoje temos no milagre do Euani gelho. Confissa , em que primeyro se recebe a Graça, & depois fe confella o peccado . Confissao, em que primeyro fahe o Demonio & depois falla o Mudo : Cum ejecisset Damonium ; locutus est mutus:

Senao houvera no mundo mais modos de con-Ff iii fissoes

SERMAM 459 filloens, que estes dous, que tenho dito, nao me ficava a mi, para fazer hoje mais, que seguir (como dizia ) as pizadas dos nossos prègadores antepassados, & exhortar à frequencia deste Sacramento, & à Confissa ; & arrependimento dos peccados. Mas se me nao enganno, ainda ha outro modo de Confissad, & muy propria da Corte. Deve ser como os trajos, Confissa alamoda. Difsemos coue havia Confissão, em que primeyro sahe o Demonio, & depois falla o Mudo : & Confiffao, em que primeyro falla o Mudo, & depois fahe o Demonio. Ainda ha mais Confissa. E qual he? Confissao, em que o Mudo falla; & o Demonio nao sahe: Confissao, em que o Mudo falla, & o Demonio fica. Judas quer dizer. Confessio: Confissao. E assi como no Apostolado de Christo

house hum Judas tray-

dor , & outro Judas Santo; assi ha hoje na Igreja Confisioens fantas, & Confissoens traydoras. Judas, o traydor, nao foy traydor mudo; antes a bocca, & a lingua, foy o principal instrumento de fua trayção: Ave Rabbi, & osculatus est eum. Desta sorte são muytas das Confissoens, que hoje vemos no mundo o & por isso eu, ha muyto, que me temo muyto mais das Confissoens, que dos peccados. He de Fé, que toda a verdadeyra Confifsão causa Graça na alma: nunca houve tanta frequencia de Confissoens, como hoje; com tudo vemos muyto poucos effeytos da Graça. Qual será a causa disto : Tanta Confissao, le tao pouca Graca? Eu não fey a causa que he, mas sey a caufa, que só póde ser. A causa, que só póde ser, he que sao Confissoens, em que fallao os Mudos, mas nas sahem os Demonios.

DA 3. DOMINGA &c.

A Confissão bem feyta he Sacramento qua mal feyta he Sacrilegio : a Confissa bem feyta tira todos os peccados; a mal feyta acrecenta mais hum peccado: a Confissão bem feyta lança o Demonio fóra, a mal feyta mette o mais dentro. E se cada dia vos vemos mais entrados, & mais penetrados do Demonio, que fé quereis que tenhamos nas vollas Confissoens? Ora eu hoje hey de trattar da Confissa, como prometti. Mas, porque o remedio se deve applicar conforme a chaga, nao hey de trattar da Confissao dos peccados; senao da Confissa das confissoens: Eys aqui a velhice, & a novidade do affumpto que trago hoje. Nao vos hey de exhortaria a que confesseis os peccados fenao, a que confesseis as confilloens. Os escrupulos, que a isto me movem, irey discorrendo em hum exame particular.

4.61

Eu farey o exame, para que vòs façais a Confilsão : eu serey o escrupuloso, para que vós sejais os confessados.

Mas como a materia he tanto das portas a dentro da alma , & poderia parecer temeridade querela julgar de fóra; direy primeyro qual he a minha tenção em tudo, o que disser. Este milagre do Diabo mudo tez differentes effeytos nos animos presentes. Houve quem louvou : houve qué condennou: & houve quem admirou. Huma Mulher devota louvou . Beatus venter, qui te porta- Luc. vit : Os Escribas, & Fari- 11. 27. seos condennarao : In Beelzebub , Principe Damoniorum , ejicit Dainoma: As Turbas , a gente do povo admirou Et admirate funt turbe. A estes ultimos me hey de acostar hoje. Nao hey de fer dos que louvad , nem hey de ser dos que condennao : só hey de ser

dos que admirao. As vofsas Confissoens vistas a hua luz; parece, que tem que louvar: vistas a outra luz. parece, que tem que condennar : eu nem as louvarey, nem as condennarey, somente me admirarey dellas. Estas minhas admiraçõens são as que haveis de ouvir. Não será o Sermao admiravel. mas -ferá -admirativo. Et admirate funt turbe.

## emailed some artistic en English Ferry

ayers ferman : house and Gum ejecisset Damomium locutus est mutus, & admirate sunt turbé. Haose de confessar as Confissions (como diziamos:) & as Confissoens, que se hao de confessar, sao aquellas, em que o Mudo falla, & o Demonio fica. Mas como pode ser (fallando em termos de Confissa ) que o Demonio fique, se o Mudo falla? No material das palavras temos a reposta. Locutus est mutus: fallou o Mudo. Se elle fallou, como lhe chamao Mudo? Porque na Confissa ha homens, que ainda depois de fallar sao mudos. Fallao pelo que dizem, & fao mudos pelo que callao: fallao pelo que declarao, & são mudos pelo que dissimulas: fallas pelo que confessão, & são mudos pelo que negaó. Fez o Baptista aquella sua famosa confissa ( posto que confissa em outro genero ) & diz o Euangelista: Confessus est , 3 & non negavit, & confes-1 sus est: Confessou, & não negou, & confessou. Notavel duplicação de termos! Se tinha ditoc, que confessou, porque acrecenta, que nao negou: Confessus est , & non negavit? E depois de dizer que confessou, & nao negou, porque torna a repetir que confessou : Contessus est , & non negavit , & confessus est ? Nao bastava dizer, que confessou? Nao: porque nem todo

465 DA 3. DOMINGA, &c.

66

todo o confessar he confellar. Quem confessa, & nega, não confessa: só confessa quem confessa fem negar. E porque Joao confessou, & não negou, por isso diz o Euangelista que confessou. Confessus est, & non negavit : & confessus eft. Ah quantas Confissoens negadas: ah quantas Confissoens não confessadas se absolvem sem absolvição neste Sacramento! Virá o dia do Juizo: Virá o dia daquelle grande cadafalso do mundo: quantos se verão alli confessos, & negativos? Confessos, & diminutos? Confessos, & não confessos, & por isso condennados?

Admiravel cousa he ver muytos peccados, como se fazem, & ouvir como se confessão! Vistos fóra da Confissão, & em si mesmos, são peccados, & graves peccados: ouvidos na Confissão, & co as cores de que alli se revestem, ou não parecem

peccados, ou parecem virtudes. Seja exemplo ( para que nos accomodemos ao lugar ) o peccado, & a Confillao de hum grande Ministro.

Trattàrão os Hebreos

de ter hum Deos, ou hum Idolo, que em legar de Moyses os guiasse pelodeserto. Vaose ter com Arão . & dizem-lhe : Fac Exod. nobis Deos , qui nos præ-32. 1. cedant: Arão; fazeynos hum Deos, ou huns Deoses, que vão diante de nòs. Arão neste tempo era Supremo Ministro Ecclesiastico, & Secular; porque em ausencia de Moyses ficara com o governo do Povo; & como Cabeça espiritual, & temporal, tinha dobrada obrigação de não consentir com os intentos impios dos idolatras; & de os reprehender, & castigar, como hum atrevimento tão sacrilego merecia; & de defender, & sustentar a Fê, a Religião, o Culto Divino; & quando mais Gg não

468

V. Charles

não pudesse, dar a vida, & mil vidas em sua defensa. Isto he o que Arão tinha obrigação em conciencia de fazer. Mas que he o que fez? Ide advertindo as palavras, & accoens todas, porque todas importão muyto para o caso. Respondeo Arão em consequencia da proposta daquella gente : que fossem a suas casas; que tirassem as arrecadas das orelhas a suas mulheres, a fuas filhas, & a feus filhos (conforme o uso da Asia) & que lhas trouxessem todas: Tollite inaures aureas de uxorum, filiorumque , & filiarum vestrarum ouribus & afferte ad me. Trazidas as arrecadas, tomou as Arão, derreteo o ouro, & feytas fuas formas fegundo a arte, fundio . & fez hum Bezerro: Quas cum ille accepisset, formavit opere fusorio, fecitque ex eis vitulum conflatilem. Tanto que appareceo acabada a nova. imagem, acclamàraó lo-

go todos em presença de Arão; que aquelle era o Deos, que os tinha livrado do cattiveyro do Egypto. E por senão mostrar menos Religioso o Sacerdote Supremo : Ædificavit altare coram eo, Espraçonis voce clamavit, dicens : Cras solemnitas Domini est: Edificou Arão hum altar; poz sobre elle o Idolo; & mandou lançar pregão por todos os arrayaes, que no dia seguinte se celebrava a sesta do Senhor: chamando Senhor ao Bezerro, Ha ainda mais blasfemias, & mais indignidades? Ainda. Surgentesque mane, obtulerunt holocausta; & hostias pacificas; & sedit Populus manducare & & Surrexerunt ludere. Amanheceo o dia solemnissimo; fizerão os Sacerdotes muytos sacrificios; seguirão-le aos facrificios banquetes, & aos banquetes festas, & danças; tudo em honra, & louvor do novo Deos. Atèqui ao

pè da letra a primeyra xerunt mihi :

parte da historia.

Pergunto agora. E se Arão houvesse de confesfar este peccado, parecevos que tinha bem que confessar? Pois assi aconteceo. Houve de confessar o seu peccado Arão; confessou-o; mas vede como o confessou, que he muvto para ver, & para aprender. Deceo Moyfes do monte no mesmo ponto, em que se estavão fazendo as festas; vè o Idolo ; acendese em zelo; abomina o caso; argue a Arão de tudo o succedido : Quid tibi fecit bic Populus, ut induceres fuper eum peccatum maximum? Que te fez este pobre Povo, para o fazeres reo diante de Deos do mayor de todos os crimes? Confessou Arão a sua culpa, & confessou a por estes termos. Tu nosti Populum istum, quòd pronus sit ad malum : Vos , Senhor, bem sabeis, que este Povo he inclinado ao mal: Di-

-xerunt mibi . Fac nobis Deos qui pracedant nos: Disserão-me que lhes fizesse Deoses, a quem seguissem. Agora yay a Cofissao. Idevos lembrando de tudo o que temos dito. Quibus ego dixi: Quis vestrûm babet aurum ? Tulerunt , & dederunt mibi, E projeci illud in ignem. egressusque est bic vitulus. Perguntey, quem tinha ouro? Forão no bufcar, & trouxerao-mo; & eu lancey-o no fogo, & sahio este Bezerro. Ha tal Confissa ? Ha tal verdade? Ha tal caso no mundo ? Vinde cà Arão, estay a contas comigo diante de Deos. Vos não mandastes a todos estes homens (mandado lhe chama o. Texto : Fecit Populus , que ejusserat: ) Vos não mandastes a todos estes homens, que fossem buscar as arrecadas de ouro de suas mulheres, de luas filhas, & de feus fi-Thes , & que lhas tiraffem das orelhas, & volas trou-Gg ii

471

xessem? Pois como agora na Confissa dizeis, que perguntastes sómente: Quem tinha ouro : Dixi illis : Quis vestrum babet aurum ? Mais. Vòs não tomastes o ouro; não o derretestes; não o fundistes; não formastes, & fizestes o Bezerro: Formavit opere fusorio, fecitque vitulum conflatilem ? Pois como dizeis agora na Cōfissao, que lancastes o ouro no fogo, & que o Idolo se feza si mesmo, & não vòs a elle: Projeci illud'in ignem , egressusque est bic vitulus? Mais ainda, Vòs não fabricastes o altar? Não puzestes nelle o Idolo? Não he dedicafles dia fanto ? Nao lhe chamastes Senhor ? Nao lhe fizeftes , ou mandaftes fazer facrificios, holocaustos, banquetes, jogos, festas? Pois como na Confissa agora callais tudo isto, & não se vos ouve nem huma só palavra em materias de tanto pezo? Eys aqui como dizem os

peccados com as Confiffoens, & as Confissoens com os peccados! E affi confessou os seus o mavor Ministro Ecclesiastico . & Secular do Povo de COURT DATE TOWN Deos.

Fallou Arao no que diffe, & foy mudo no que callou : Locutus est mutus. Mas notay, que se fez grande injuria à pureza da Confissao no que callou, muyto mayor injuria lhe fez no que disse pelo modo, com que o disse: porque no que callou, callou peccados; no que difse, fez de peccados virtudes. Que he o que callour Arão? Callou o altar, que levantàra ao Idolo; a adoração que lhe dera; o nome do Senhor, com q'o honrara; os pregoens, o dia solenne, as offertas, os facrificios, as festas: & sobre tudo abrir a primeyra porta, & dar principios às idolatrias do Povo de Ilrael, que duràrao com infinitos castigos por mais de dous mil annos. Sao

boas.

DA 3. DOMINGA, &c. 473 boas venialidades estas, para se callarem na Confissa ? Pois isto he o que callou Arao. E que he o q confessou, ou como o cofessou? O que confessou foy o seu peccado; mas o modo com que o confesfou, foy tao diverso, que fendo o mayor peccado parecia a mayor virtude. De maneyra que se Deos nao tivera revelado a Moyfes, o que passava, pudera Moyles por esta confissa de Arao polo no mesmo altar, que elle tinha edificado. O que Arao disse a Movses forao estas palavras formaes. Dixi illis : Quis vestrum babet aurum ; & tulerunt miki; & projeci. illud in ignem : Pediraō-me que lhes fizeffe hum Idolo: perguntey-lhes se tinhao ouro? Trouxerao-mo; & eu arremecey o no fogo. Olhay, como referio a historia? Olhay, como despintou a acçao? Olhay . como enfeytou o peccado? Pedir o ouro para fa-

474 zer o Idolo, & derretelo, & fundilo, & formalo, & expolo para ser adorado: isso não era só concorrer para a idolatria, mas ser author, & dogmatista della. E isto he o que sez Arao. Pelo contrario pedir o ouro, de que o Povo cego queria fe formaffe o Idolo & arremeçalo no fogo, era por o fogo à idolatria; era abrazala; era queymala; era fazela em pò, & em cinza. E isto he o que Arao confessou. que fizera. Julgay agora fe tem muyto que confessar semelhantes Confissoens? E se sao boas para lancar o Demonio fóra da alma, ou para o metter mais dentro. Fallo da confissão de Arao : cada hum examine as fuas. Se as vofsas Confissoens sas como a de Arao, tem muyto que condennar; se são como as do Baptista, tem muyto que louvar. Mas eu nem louvo com Marcella, nem condenno com os Fariseos; admirome Có-Gg,iii

somente com as Turbas: Et admiratæ sunt turbæ.

## 13. IH. .....

Supposto pois que ha Confissoens, que merecem ser confessadas, bem ferá que deçamos com a nossa admiração a fazer hum exame particular dellas; para que cada hum conheça melhor os defeytos das suas. E para que o exame se accommode ao auditorio , nao será das conciencias de todos os estados, senao só dos q tem o Estado à sua conta: Será hum Confessionario geral de hum Ministro Christão. Os Theologos moraes reduzem ordinariamente este modo de exame a sette titulos. Quis , Quid, Ubi, Quibus auxilijs , Cur , Quomodo , Quando. A mesma ordem seguiremos: eu para mayor clareza do discurfo : vòs para mayor firmeza da memoria. Deos nos ajude ... ' ... ... ... ...

Quis? Quem: sou eu? Isto se deve perguntar a si mesmo hum Ministro, ou seja Arao secular, ou seja Arao Ecclesiastico. Eu sou hum Dezembargador da Casa da Supplicação, dos Aggravos, do Paço. Sou hum Procurador da Coroa. Sou hum Chanceller mor. Sou hum Regedor da Juítiça. Sou hum Conselheyro d' Estado, de Guerra, do Ultra mar, dos Tres Estados: Sou hum Vèdor da Fazenda. Sou hum Presidente da Camera, do Paco da Mesa da Conciencia. Sou hum Secretario d' Estado, das Merces, do Expediente. Sou hum Inquisidor. Sou hum Deputado. Sou hum Bispo. Sou hum Governador de hum Bispado, &c. Bem está, jà temos o officio: mas o meu escrupulo, ou a minha admiração não está no officio, senao no hum. Tendes hum só desses officios, ou tendes muytos? Ha sugeytos na nossa

14.76

Cor-

DA 3. DOMINGA, &c. 4.78 Corte, que tem lugar em tres, & quatro tribunaes? que tem quatro, que tem feis, que tem oyto de que tem dez officios. Efte Ministro universal nao pergunto, como vive, nem quando vive. Não pergunto, como acode a suas obrigações, nem quando acode a ellas. Sò pergunto, como se confessa? Quando Deos deo forma ao governo do mundo , poz no Ceo aquelles dous grandes Planetas o Sol; & a Lua, & deo a cada hum delles huma presidencia: ao Sol a presidencia do dia: Luminare maius, ut præesset diei : Eà Lua a presidencia da novte: Luminare minus, ut præesset nocti. E porque fez Deos esta reparticao? Por ventura porque se nao quevxasse a Lua & as Effrellas? Não: porque com o Sol ninguem tinha competencia; nem podia ter justa queyxa. Pois se o Sol tao conhecidamente excedia a tudo.

quanto havia no Ceo; porque nao proveo Deos nelle ambas as presidencias? Porque lhe nao deo ambos os officios? Porque ninguem pode fazer bem dous officios, ainda que seja o mesmo Sol. O mesmo Sol, quando allumia hum hemisferio, deyxa o outro às escuras. E que haja de haver homem co dez hemisferios? E que cuyde, ou fe cuyde, que em todos pòde allumiar? Nao vos admiro a capacidade do talento, a da conciencia fi.

Dirmeheys (1 como doutos', que deveis ser) que no mesmo tempo, em que Deos deo huma so prefidencia, & hum fo hemisferio ao Sol, deo tres presidencias, & tres he misferios a Adao. Humal presidencia no mar , para que governasse os peyxes: outra presidencia no ar , para que governalle as aves: outra presidencia na terra, para que governasse os outros ani-

maes:

Line

Gen. 1. maes : Et præsit piscibus maris , & volatilibus Ca-26.

li, & bestijs , universaque terra. E o mesmo he governar a animaes, que goversar a homens? Eo mesmo he o estado da innocencia (em que entaó estava Adaó) & o Estado da natureza corrupta. & corruptissima, em que estamos hoje? Mas quando tudo fora igual; o exéplo nem faz por vòs, nem contra mim. Por vòs nao; porque naquelle tempo nao havia mais que hum homem no mundo, & era força que elle tivesse muytos officios. Contra mim nao, antes muyto por mim; porque Adao com

Gen.3. boa conta, que delles deo. Irene- Nao erao passadas vinte us, Cy-quatro horas em que Avillus, dao servia os tres officios, quando jà tinha perdidos Epiphaos officios, & perdido o nius, mundo, & perdido a si,&

esses officios, bem se vè a

Efrem, perdidos 2 nos. Se isto muni- aconteceo a hum homem. ter Pa. que sahia sammante das

tres.

mãos de Deos com justiça original, & com cien. cia infufa; que serà aos que nao sao tao justos, nem tao cientes; & aos que tem outros originaes, & outras infusoens? Não era Christao Platao, & mandava na sua Republica, que nenhum official pudelle apprender duas artes. E a razaó que dava, era: Porque nenhum homem pòde fazer bem dous officios. Se a capacidade humana he tao limitada, que para fazer este Bar-. rete, sao necessarios oyto homens de artes, & officios differentes; hum que crie a lam; outro que a trosquie; outro que a carde; outro que a fie; outro que a teça; outro que a tinja, outro que 2 toze; & outro que a corte, & a coza: se nas cidades bem ordenadas o official, que molda o ouro, nao pòde lavrar a prata; se o que lavra a prata, nao pòde bater o ferro; se o que bate o ferro, nao pò-

481 DA 3. DOMINGA, &c. de fundir o cobre ; se o q funde o cobre, nao pòde moldar o chumbo, nem tornear o estanho: no governo dos homens, que são metaes com uso de razao, no governo dos homens, que he a arte das artes, como se hao de ajuntar em hum só homem, ou se hao de confundir nelle tantos officios? Se hum mestre com carta de examinação dà mà conta de hum officio mecanico, hum homem ( que muytas vezes nao chegou a ser obrevro) como ha de dar boa conta de tantos officios politicos? E que não faça disto cociencia este homé? Que se confesse, pela! Quaresma, & que continue a fervir os mesmos officios, ou a servirse delles, depois da Palcoa? Isto me admira /

Em semelhantes obrigaçõens se vio mettida hum hora a Alma Santa: mas vede como ella confellou a sua insufficiencia.

direct

& depoz o seu escrupulo: custodem Cont. Posuerunt me in vineis; vineam meam 1.6. non custodivi : Puzeraōme por guarda das vinhas; & eu nao guardey a minha vinha. Pois ao ménos, Alma Santa, a vossa vinha por vossa, porque a nao guardastes ? Porque a quem entregao muytas vinhas nao pode guardan nenhuma. Assi o confessa huma Alma, que se quer falvar. Confessou a sua insufficiencia & confessa a fua culpa. Se algum parece que pudera ter desculpa em tal caso, era esta Alma, pelo que ella mesmandiz : Posuerunt me : Puzerao me. Ainda quando vos puzessem nesses officios, tinheis obrigacao de depor os officios & confessar os erros. E que ferà, quando vòs fois o que vos puzestes nelles: o que os pertendeftes: o que os buscastes: o que os sobornastes; & o que por ventura os tiraftes a outrem; para os Hh por

3. II.

ra que se veja, quao aper- Nu

pôr em vòs ? Moyses Caquelle grao Ministro de Deos, & da sua Republica) mettendo-lhe o mesmo Deos na mão a vara, & mandando-o que fosse libertar o Povo, respondeo : Quis ego sum, ut vadam ad Pharaonem? E quem sou eu, Senhor, ou q capacidadeha em mim, para essa commissão ?

Exod. Mitte, quem missurus es: 4. 14. Manday a quem vos poffa servir, como convèm. Oh Ministro verdadeyramente de Deos! Antes de acevtar o cargo, reprefentou a insufficiencia: & para que se visse, que esta representação era conciencia , & nao cortezia; repugnou hua, & outra vez, & nao aceytou, senao depois que Deos lhe deo a Arao por adjunto. Tinha já Moyses muytos annos de governo do Povo: muylas cans, & muyta experiencia; tornou a fazer outra proposta a Deos, (& quero referiros termos do memorial, pa-

tados forao. ) Non possum 11. solus sustinere omnem bune Populum: Eu Senhor. nao posso só com o pezo do governo deste Povo. Sin aliter tibi videtur, obfecro, ut interficias me , & inveniam gratiam in oculis tuis: E quando vossa Divina Magestade nao for servido de me alliviar, peço, & protesto a vossa Divina Magestade, me tire a vida, & receberey nisso muyto grande merce. Nao pedio o officio para toda a vida, nem para muytas vidas; senao oue the tirasse a vida, so para nao ter o officio: & com muyta razao : poro melhor he perder o officio, & a vida, que reter o officio, & perder a conciencia. E que fez Deos neste caso? Mandou a Moyses, que escolhesse settenta Anciãos dos mais prudentes, & authorizados do Povo; & diz o Texto, que tirou Deos do efpirito de Moyses, & repartio

DA 3. DOMINGA, &c.

de mayores escrupulos, & a que involve commű-

partio delle por todos os settenta: Auferens de spiritu, qui erat in Moyle, & dans septuaginta viris. Eys aqui quem era aquelle homem, que se escusou do officio. De maneyra que hum homem, que val por settenta homens, nao se atreve a servir hum so officio? E vòs, que vos farà Deos muyta merce, que sejais hum homem, arreveilvos a servir settenta officios? Nao louvo, nem condenno: admirome com as Turbas : Et admirate sunt turbe.

S. IV.

Quid? Que? Depois de o Ministro examinar, que ministro, ou que ministros he, seguese ver, o que faz. Hum dia do Juizo inteyro era necessario para este exame. Quid? Que sentenças? Que despachos? Que votos? Que consultas? Que eleyçoens? Mas paremos nesta ultima palavra, que he a mente todo o Quid. Não me atrevo a fallar nesta materia, senao por huma parabola, & ainda efsa nao ha de ser minha, senao do Profeta Isaias. Foy hum homem ao matto, diz Isaias (ou fosse elcultor de officio, ou imaginario de devação. ) Levava o seu machado, ou a fua acha às costas; & o seu intento era ir buscar hum madeyro, para fazer hum Idolo. Olhou para os cedros, para as fayas, para os pinhos, para os ciprefles; cortou donde lhe pareceo hum tronco, & trouxeo para casa. Partido o tronco em duas partes, ou em dous cepos, a hum deftes cepos metteolhe o machado, & a cunha; fendeo-o em achas; fez fogo com ellas; & aquentouse, & cozinhou o que havia de comer. O outro cepo pozlhe a regra; lançou-lhe as linhas; desbastou-o: & tomando Hh ii

jà o maço, & o escopro, jà a goyva, & o buril, foy o afevcoando em forma humana. Alizoulhe huma testa:rasgou-lhe huns olhos: afiloulhe hum naris;abrio-The huma bocca; ondeouthe huns cabellos ao rosto; foy-lhe seguindo os hombros, os braços, as mãos, o peyto, & o resto do corpo até os pès. E feyto em tudo huma figura de homem, polo sobre o altar, & adorou- o. Pasma Isaias da cegueyra deste escultor; & eu tambem me admiro dos q fazem, o que elle fez. Hum cepo, conhecido por cepo, feyto homem, & posto em lugar onde ha de ser adorado ? Mediet tem ejus combusti igne, & de reliquo 44. 19. eius dolum faciam? Duas ametades do mesmo tronco, huma ao fogo, outra ao altar? Se são dous cepos, porque os não haveis de trattar ambos como cepos? Mas que hum cepo haja de ter a fortuna de cepo, & và em achas ao

fogo; & que o outro cepo, tao madeyro; tao troco, tao informe, & tao cepo como o outro, o haveis de fazer à força homem, & lhe haveis de dar authoridade, respeyto, adoração, Divindade? Dirmeheys que este segundo cepo, q està muyto feyto, & que tem partes. Si tem; mas as que vòs fizestes nelle. Tem bocca: porque vòs lhe fizestes bocca: tem olhos; porque vós lhe fizestes olhos: tem mãos, & pès; porque vós lhe fizestes pès, & mãos. E senao dizeylhe que ande com esses pès, ou que obre com essas mãos, ou que falle com essa bocca, ou q veja com esses olhos. Pois se tao cepo he agora, como era dantes; porq nao vay tabem este para o fogo? Ou porque nao vem tambem o outro para o altar? Ha quem leve à Confissa estas desigualdades? Ha quem se confesse dos que fez, & dos q desfez? A hū queymastes,

Mai.

480 DA 3. DOMINGA, &c. a outro fizestes; & de amdeveis restituição igualmente. Ao que queymastes; deveis restituição do mal, o lhe fizestes: ao que fizestes; deveis restituição dos males, que elle fizer. Fizestes-lhe olhos, nao fendo capaz de ver; restituireys os danos das suas cegueyras. Fizestes lhe bocca, nao sendo capaz de fallar ; restituireys os danos de suas palavras. Fizestes lhe mãos. nao fendo capaz de obrar; restituireys os damnos das fuas omiffoens. Fizefteslhe cabeça, não fendo capaz de juizo, restituireys os dannos de seus desgovernos. Eys aqui o encargo de ter feyturas. Entao prezaisvos de poder fazer, & desfazer homens? Quanto melhor fora fazer conciencia dos o fizestes, & dos a desfizeftes! Deos tem duas acçoens, q reservou só para si: crear, & predestinar. A acção de crear jà os poderosos a te tomado a Deos, fazendo

creaturas de nada: a de predestinar tambem lha vejo tomada neste caso: Hú para o fogo, & outro para o altar. Basta q tabé haveis de ter precitos, & predeftinados! Se fostes precito ( nao fey de que) fostes mofino; haveis de arder: se fostes seu predestinado, sostes ditoso; haveis de revnar.

Ehaverá algum destes omnipotentes, q se tenha accusado algum hora deste peccado de predestinaçaō? Accufado naō, escufado fi.E por galante modo. Sahio fulano com tal despacho; sahio sulano co tal merce. Eo q fez a merce, & o q fez o despacho. & o q fez o fulano, he o mesmo q isto diz. Se vós o fizestes, para q dizeis, q sahio? O nosso Arao ao pé da letra. Que fez Araō, & que disse no caso do outro Idolo? O q Arao fez. foy, que fundio, & forjou, & formou o Bezerro:

Formavit, fecitque vitulum Exod. conflatilem: E o q o mef-32.4.

6

Hh iii mo

mo Arao diffe, foy, que o Bezerro Sahira: Egressufque est bic vitulus. Sahio. Pois se vós o fizestes, & se vós o fundistes, & se vós o foriaftes, & vós o limaftes; se he certo que vós pedistes o ouro das arrecadas, ou arrecadastes o ouro, que não pediftes; porque dizeis que sahio? Egressus est ? Porque assi dizem, os que fazem Bezerros. Sao taes as vossas feyturas, que vos afrontais de dizer que vós as fizestes. Mas jà que as negais aos olhos dos homens, porque as nao confessareys aos pès de Deos? Pois credeme que o Bezerro de ouro tem muyto mais que confessar, que ouro, & Bezerro. E que tem mais que confeffar? Os dannos particulares, & publicos que dalli se seguirao. Seguio-se deste peccado quebrar Moyses as Taboas da Ley escritta pela maó de Exodo Deos: Projecit de manu 32. 20. tabulas , & confregit eas.

Seguio-se ficar o Povo pobre, & despojado das suas joyas, que erao o preço de quatrocentos annos de servico seu , & de seus antepassados no Egypto: Spoliaverat enim eum Aa. E. ron, & nudum constitue- 32 rat. Seguio-se morrerem naquelle dia à espada a mãos de Moyses, & dos Levitas vinte, & tres mil homens: Cecideruntque in die illa quasi viginti tria millia bominum. Seguio-se deyxar Deos o Povo, & nao o querer acompanhar, nam assistir com sua presença, como atèlli fizera: Non ascendam E tecum, quia Populus du-3 ræ cervicis es. Seguio-se querer Deos acabar para sempre o mesmo Povo. como sem duvida fizera. se as oraçõens de Moyses nao aplacarao fua justa ira: Dimitte me, ut iraf- E catur furor meus , & dele-3 am eos. Seguio-se finalmente, & feguirao-fe todos os outros castigos, que Deos entao lhes ameaçou, &

re-

DA 3. DOMINGA, &c. 493 refervou para seu tempo, de que em muytas centenas de annos, & de horrendas calamidades, se nao virao livres os Hebreos: Ego autem in die & hoc ultionis visitabo peccatum eorum. Que vos parecem as confequencias daquelle peccado? Cuydais que nao ha mais, que fazer hum Bezerro? Cuydais q nao ha mais, que enthronizar hú bruto, ou seja cepo de pào, ou cepo de ouro? As mesmas cofequencias se segué dos indignos, que vos fazeis, & pondes nos lugares supremos. E senao olhai para ellas. As Leys Divinas, & humanas quebradas; os povos despojados, & empobrecidos; as mortes de homens a milhares, huns na guerra por falta de governo, outros na paz por falta de justiça, outros nos hospitaes por falta de cuydado; sobre tudo a ira de Deos provocada; a affistencia de sua protecção

desmerecida: as Provincias, o Reyno, & a mesma Nação integra arrilcada a húa extrema ruina, que senao fora pelas oracoens de alguns justos, já estivera acabada : mas nao estao ainda acabados os castigos. E sobre quem carrega o pezo de todas estas consequencias? Sobre aquelles q fazem, & q sustentao os authores, & Mai causadores dellas. Ego fe- 64.4. ci, Ego feram. Vòs o fizestes, vòs o pagareis. E que com esta carga às costas andem tao leves, como andao? Que lhes nao pèze este pezo na conciencia? Que os nao morda este escrupulo na alma? Que os nao inquiere, que os não assombre, que os nao traga fóra de si esta conta, que hao de dar a Deos? E que sejao Christãos? E que se confessem? Mas nao condeno, nem louvo: admirome com as Turbas. Et admiratæ funt turbæ.

Ubi ?

§. V.

Ubi? Onde? Esta circunstancia, Onde, tem muyto que reparar em toda a parte; mas no Reyno de Portugal muyto mays: porque ainda que os seus Vbis, ou os seus Ondes, dentro em si podem comprehenderse facilmente, os que tem fóra de si, sao os mais diversos, os mais distantes, & os mais dilatados de todas as monarchias do mundo. Tantos reynos, tantas naçoens, tantas provincias, tantas cidades, tantas fortalezas, tantas Igrejas cathedraes, tantas particulares na A-, frica, na Asia, na America: onde poem Portugal Viso-Reys; onde poem Governadores ; onde poem Generaes; onde poem Capitaens; onde poem Justiças; onde poém Bispos, & Arcebispos; onde poem todos os outros ministros da

Fé, da doutrina, das almas. Equanto juizo, quanta verdade, quanta inteyreza, quanta conciencia he necessaria para considerar, & distribuir bem estes Ondes? & para ver onde se poem cada hum? Se pondes o cobiçoso, onde ha occasiao de roubar; & o fraco, onde ha occasiao de defender : & o infiel, onde ha occasiao de renegar; & o pobre onde ha occasiao de desempobrecer; que ha de fer das conquistas; & dos que com tanto, & tao ho: rado sangue as ganhàraō? Oh que os sugeytos, que se poem nestes lugares. são pessoas de grande calidade, & de grande authoridade; Fidalgos, Senhores, Titulos! Por islo mais. Os mesmos eccos de huns nomes tao grandes em Portugal, parece, que estao dizendo, onde se hao de por. Hum Conde.? Onde? Onde obre proezas dignas de seus antepassados : onde dispenda

496

DA 3. DOMINGA, &c. penda liberalmente o seu com os foldados, & benemeritos: onde peleje: onde defenda : onde vença : onde conquiste : onde taça justiça : onde adiante a Fé, & a Christandade : onde se honre a si . & à patria, & ao principe, que fez eleycao de sua pessoa. E não onde se aproveyte, & nos arruine; onde se enriqueça a si, & deyxe pobre o Estado; onde perca as vittorias, & venha carregado dos despojos. Este ha de fer o Onde: Ubi.

E quanto este Onde for mais longe, tanto haó de ser os sogeytos de mayor consiança, & de mayores virtudes. Quem ha de governar, & mandar tres, & quatro mil leguas longe do Rey, onde em tres annos naó póde haver recurso de seus procedimentos, nem ainda noticias; que verdade, que justiça, que se, que zelo deve ser o seu? Na Parabola dos Talentos,

diz Christo, que os repartio o Rey : Unicui- Matth. propriam 25.15. aue [ecundum virtutem: A cada hum conforme à sua virtude: & que se partio para outra regiao dalli muyto longe a tomar posse de hum Reyno: Abijt in regionem longinquam accipere fibi Luc. regnum. Se isto fora histo-19. 12. ria, pudera ter succedido assi: mas senao era historia, senao parabola; porque nao introduz Christo ao Rey, & aos creados dos talentos na mefma terra; senao ao Rev em huma regiao muytolonge, & aos creados dos talentos em outra? Porque os creados dos talentos ao longe do Rey he que melhor se exprimentao : & ao longe do Rey he que sao mais necessarios. Nos Brasis, nas Angolas, nas Goas, nas Malacas, nos Macaos, onde o Rey se conhece so por fama, & se obedece so por nome; ahi fao necefsarios os creados de ma-

Ii

vor fé, & os talentos de mayores virtudes. Se em Portugal, se em Lisboa, onde os olhos do Rey se vem, & os brados do Rev se ouvem, faltao à sua obrigação homens de grandes obrigaçõens, que será: In regionem longinquam? Que será naquellas regioens remotissimas, onde o Rey, onde as leys, onde a justiça, onde a verdade, onde a razao, & onde até o mesmo Deos pa-

rece que está longe? Este he a escrupulo dos que assinnalas o Onde: & qual será o dos que o aceytao? Que me mandem , onde nao convem, culpa será (ou desgraça) de quem me manda: mas que eu nao repare aonde vou! Ou eu sey aonde vou, ou o não ley? Se o nad fey: como vou, onde nao fey? E se o sey; como vou, onde nao posso fazer o que devo! Tudo temos em hum Profeta .. nao emi profecia , senao em historia. Hia o Profe-

ta Habacuc com huma cesta de paó no braço, em que levava de comer para os seus segadores: quádo lhe sahe ao caminho hum Anjo, & dizlhe que leve aquelle comer a Babylonia; & que o dè a Daniel, que estava no lago dos leoens. Que vos parece, que responderia o Profeta neste caso? Do- Da mine , Babylonem non vi- 14. di , & lacum nescio : Senhor, se eu nunca vi Babylonia, nem sey onde está tal lago, como hey de levar de comer a Daniel ap lago de Babylonia? Eu digo que o Profeta respondeo prudente: vós direys que nao respondeo bizarro: & fegundo os vossos brios assi he. Se os segadores andàrao aqui nas Lesirias, & o recado se vos dera a vós, como havieis de aceytar sem replica! Como vos havieis de arrojar ao lago, à Babylonia, & aos leoens! Avizao vos para a Armada, para Capitao

de

DA 3. DOMINGA, &c. de mar, & guerra, para verno da guerra, do mar. Almirante, para General; do mundo?

SOI

& fendo o lagofinho o Mas não he ainda este mar Oceano, na costa ono mais escandaloso repade elle he mais soberbo. ro. Habacuc levava no & mais indomito ver braço a sua cesta de paó: como vos arrojais ao lamas elle nao reparou no go : Acenao vos com o pao, nem na cesta, repa-Governo do Brafil, de rou sómente na Babylo-Angola, da India, com a nia, & no lago: vós às embaxada de Roma, de aveças; na Babylonia, & Paris, de Inglaterra, de no lago, nenhum reparo; Hollanda; & sendo estas no pao, & na cesta, ahi as Babylonias das quatro está toda a duvida, toda a partes do mundo, ver codifficuldade, toda a demo vos arrojais à Babymanda. Babylonia, Danilonia! Hade-se prover a el, lago, leoens, tudo islo gineta, a bengala, o bahe muy conforme ao meu ítao para as fronteyras espirito, ao meu talento. mais empenhadas do ao meu valor. Eu irev a Reyno; & sendo a guer-Babylonia : eu libertarey ra contra os Leoens de a Daniel : eu desqueyxa Hespanha, tanto valor, rey os leoens, fe for netanta ciencia, tanto exercellario: nao he essa a difcicio; ver como vos arficuldade; mas ha de ser remeçais aos leoens! Se com as conveniencias de vós nao vistes o mar minha casa. Não está a mais que no Tejo; fe duvida na Babylonia nao vistes o mundo mais está a duvida, & a Babyque no Mappa; senao lonia na cesta. O pao devistes a guerra mais que sta cesta he para os meus nos Pannos de Tunes segadores: ir, & vir a Bacomo vos arrojais ao gobylonia, & sustentar a

Ii ij Da-

SERMAM

Daniel à custa do meu pao, nao he possivel, nem justo: Os meus segadores estas no campo; a minha casa fica sem mim; Babylonia está daqui tantos centos de leguas; tudo isto se ha de compor primeyro: hao me de dar pao para os fegadores, & pao para a minha casa, & pao para a ida, & pao para a volta, & para se acaso là me comer hum leao( que só neste caso se suppoem o caso,) & por se à caso eu morrer na jornada, esse pao ha me de ficar de juro, & quando menos em tres, ou quatro vidas. Não he isto assi? O ponto está em encher a cesta, & segurar o pao, &o de mais? Suceda o que suceder : confunda-se Babylonia: pereça Daniel: fartem-fe os Leoens; & leve o peccado tudo. Por isso leva tudo o peccado. E quantos peccados vos parece que vao envoltos nesta envolta, de que nem vós nem outros fazem escru-

pulo? Mas dirme-heys ( fe a caso vos quereis falvar. ) Pois Padre como me hey de haver neste caso? Como se houve o Profeta. Primeyro escufar, como se elle escusou: & se nao valer a escusa. ir como elle foy. E como foy Habacuc? Tomou o o Anjo pelos cabellos . & polo em Babylonia. Se vos nao aproveytar huma, & outra escusa, ide; mas, com Anjo, & pelos cabellos: com Anjo que vos guie, que vos encaminhe, que vos allumie, que vos guarde, que vos enfine, que vos tenha mão, & ainda assi muyto contra vossa vontade: pelos cabellos. Mas que seria se em vez de ir pelos cabellos, fosfeis por muyto gosto, por muyto defejo, & por muyta negociação? E em vez de vos levar da mao hum An-10, vos levassem da mao dous Diabos, hum da ambição, outro da cubiça? Se estes dous espiri-

DA 3. DOMINGA, &c. 505 tos infernaes são, os que vos levao a toda a parte, onde ides, como nao quereis que vos levem ao Inferno? E que nestes mesmos caminhos seja huma das alfayas delles o Confessor ! E que vos confesseis quando ides assi, & quando estais assi, & quando tornais affi! Nao quero condennar. nem louvar, porque o prometti; mas nao posso de yxar de me admirar com as Turbas: Et ad-

S. VI.

miratæ sunt turbæ.

Quibus auxilijs? E com que meyos se fazem, & se consegué todas estas cousas, que temos dito? Com hú papel, & có muytos papeis:có certidoens, com informaçoens, com decretos, com consultas, com despachos, có portarias, có provisoens. Naó ha cousa mais escrupulosa no mundo, q papel, & penna. Tres dedos com huma penna na maó, he o officio mais arriscado q tem o governo

506 humano. Aquella escrittura fatal, que appareceo a ElRey Balthazar na parede, diz o Texto que a formàrao huns dedos . como de mão de homem. Apparuerunt digiti , quasi Dan. manûs bominis. E estes 5. 5. dedos quem os movia? Dizem todos os Interpretes com S. Jeronymo, q os movia hum Anjo. De Hieromaneyra q quem escrevia nym. era hum Anjo,& nao tinha de homé mais, q tres dedos. Tao puro como isto ha de ser, quem escreve. Tres dedos com húa penha podem ter muyta maő: por isso não hão de ser mais que dedos. Com estes dedos nao ha de haver mao, nao ha de haver braço, nao ha de haver ouvidos, nao ha de haver bocca, nao ha de haver olhos, nao ha de haver coração, nao ha de haver homem: Duali manus hominis Não ha de haver mão para a dadiva , nem braço para o poder , nem ouvidos para a lisonia Ii iii nem

nem olhos para o respeyto, nem bocca para a promessa, nem coração para o affecto, nem finalmente ha de haver homé; porque nao ha de haver carne, nem sangue. A razao disto he, porque se os dedos não forem muyto feguros, com qualquer geyto da penna podem fazer grandes dannos.

Quiz Farao destruir, & acabar os filhos de Ifrael no Egypto, & que meyo tomou para isfo? Mandou chamar as parteyras Egyptanas, & encommendou-lhes q quando affistissem ao parto das Hebreas, se fosse homem o que nacesse, lhe torcessem o pescoso, & o mattassem, sem que ninguem o entendesse. Eys aqui quao occasionado officio he o daquelles, em cuias mãos nacem os negocios. O parto dos negocios são as resoluçõens: & aquelles, em cujas mãos nacem estes partos (ou seja escrevendo ao tribunal, ou seja escrevendo ao Principe ) são os ministros de penna. E he tal o poder, a occasiao, & a suttileza deste officio, que com hum geyto de mao, & com hum torcer de penna podem dar vida, & tirar vida. Com hú geyto podem-vos dar co que vivais, & com outro geyto podem-vos tirar o com que viveis. Vede se he necessario, que tenhas muyto escrupulosas conciencias estas Egyptanas quando tanto depende dellas a buena dicha dos homens, & nao pelas rifcas da vossa mao, senao pelos riscos das suas? Si Pla inter medies 67. dormiatis cleros ( boc est inter medias sortes ) penne columba deargentata. Se estais duvidoso da vossa sorte, pennas prateadas : diz David. O sentido deste Texto ainda senas sabe ao certo; mas tomado pelo q foa, terrivel cousa he que a boa, ou mà forte de huns, dependa das pen-

nas

DA 3. DOMINGA, &c. nas de outros! E muyto mais terrivel ainda, se essas pennas por algum reflexo se puderem pratear, ou dourar: Penna columba deargentata, & posteriora dorsi ejus in pallore auri. Estas pennas sao as que escrevem as fortes; estas as que as tirao, & as que as dao; & tal vez a boa aos maos, & a mà aos bons. Quantos delittos se enfeytao com huma pennada! Quantos merecimentos se apagaõ com huma risca! Quantas famas se escurecem com hum borrao! Para que vejao os que escrevem. de quantos dannos podem ser causa, se a mao nao for muyto certa; se a penna não for muyto apparada; se a tinta não for muyto fina ; se a regra nao for muyto direyta: se o papel não for muyto limpo?

Eu nao sey como nao treme a mao a todos os ministros de penna, & muyto mais aquelles.

que sobre hum joelho aos pès do Rey recebem os seus oraculos, & os interpretao, & estendem. Elles são, os que com hú adverbio podem limitar ou ampliar as fortunas: elles, os que com huma cifra podem adiantar direytos, & atrazar preferencias : elles, os que com huma palavra podem dar. ou tirar pezo à balança da justiça : elles , os que com huma claufula equivoca, ou menos clara podem deyxar duvidoso & em questaó, o que havia de ser certo, & effectivo: elles, os que com meter, ou não meter hum pel, podem chegar, & introduzir a quem quize. rem, & desviar, & excluhir a quem nao quizerem : elles finalmente, os que dao a ultima forma às resoluçõens soberanas, de que depende o ser, ou nao ser de tudo. Todas as pennas, como as hervas, tem a sua virtude; mas as que estaó mais chegadas

Ficcle-

qui

à fonte do poder sao, as que prevalecem sempre a todas as outras. São por officio, ou artificio, como as pennas da aguia, das quaes dizem os naturaes, que postas entre as pennas das outras aves, a todas comem, & desfazem. Ouçao estas pennas pelo que tem de Reaes, o que Staffic. dellas diz o Espirito San-10.4. to. In manu Dei potestas terræ . & utilem rectorem suscitabit in tempus super illam. In manu Dei profperitas hominis , & super faciem Scribæ imponet ho-Corne- norem suum. Escriba nelius hic ste lugar ( como notao os Scriba Expositores ) significa o bantur officio daquelles, que junvocato à pessoa do Rey escrevem , & distribuem os erant proxi- seus decretos. Assi se chami à mà na Escrittura Saraïas Rege Escriba delRey David,& quorū Sobna Escriba delRev erat Ezechias. Diz pois o Efnomipirito Santo: O poder, & ne Regis de- imperio dos Reys està na mao de Deos : porèm a

concipe-honra de Deos pola o

mesmo Deos na mao dos re, se que escrevem aos Reys: beie Et super faciem Scribæpron ponet honorem suum. Pode gare haver officio mais para con gloriar por huma parte, & var mais para tremer por todas? Grande credito, & grande confiança argue. que nestas mãos , & nestas pennas ponhao os Reys a sua honra: mas muyto mayor credito . & muyto mayor confiança he, que diga o mesmo Deos que poem nellas a sua. Quantas emprezas de grande honra de Deos puderao estar muyto adiantadas, se estas pennas ( sem as quaes senao póde dar passo) as zelàrao, & assistirao, como era justo! E quantas pelo contrario se perdem, & le sepultao, ou porque falta o zelo, & diligencia, ou porque sobeja o esquecimento, & o descuydo . quando nas seja tal vez a oppolição!

Do Rey, que logo direy, fallaya o Profeta Ma-

DA 3. DOMINGA, &c.

514

lachias debaxo do nome de Sol de justiça; quando disse, que nas suas pennas estava a saude do mundo: a- Orietur vobis sol justitiæ, Es sanitas in pennis ejus. Chama pennas ao srayos do Sol, porque affi como o Sol por meyo de feus rayos allumia, aquéta; & vivifica a todas as partes da terra; assi o Rey ( que nao pode fahir do feu zodiaco ) por meyo das pennas, que tem junto a si, dà luz, dà calor, & dà vida a todas as partes da monarchia, ainda que ella se estenda fóra de ambos os tropicos, como a do Sol, & a nossa. Et sanitas in pennis ejus. Se as suas pennas forem sans, & tao puras como os rayos do Sol, dellas nacerá todo o bem, & felicidade publica. Mas se em vez de serem sans, forem corruptas, & nao como rayos do Sol, senao como rayos; ellas serao a causa de todas as ruinas, & de todas as calamidades, Se

513

perguntardes aos Grammaticos, donde se deriva este nome Calamidade: Calamitas? Respondervos hao, que de Calamo. E que quer dizer Calamo? Quer dizer canna, & penna; porque as pennas antigamente faziaõ se de certas cannas delgadas. Por final que diz Plinio, que as melhores do mundo erao as da nossa Lusitania. Esta dirivação ainda he mais certa na Politica, que na Grãmatica. Se as pennas, de que se serve o Rey, não forem fans, destes calamos se derivarão todas as calamidades publicas: & serao o veneno, & enfermidade mortal da monarchia em vez de serem a saude della: Samtas in pennis ejus.

O Rey, de que falla neste lugar Malachias, he o Rey dos Reys, Christo. E as pennas, com que elle deo saude ao mundo, todos sabemos, so sas dos quatro Euangelistas; ASERMAM. A.C.

& essas assistidas do Espirito Santo. Para que advirtas os Euangelistas dos principes a verdade, a pureza, a inteyreza, que devem imitar as suas pennas: & como em tudo se has de mover pelo impulso soberano, & em nada por affecto proprio. Se as suas escritturas as pomos sobre a cabeça como sagradas, seja cada húa dellas hum euangelho humano.

Porèm se succedesse algua vez nao fer assi ( ou por desattenção das pennas mayores, ou por corrupção das inferiores, de que ellas se ajudao ) julguem as conciencias, fobre que carregao estes escrupulos, se tem muyto que examinar, & muyto que confessar, & muyto que restituir em negocios, & materias tantas, & de tanto pezo! Que posfaisto suceder, & que tenha já fucedido o Profe-

Jerem. ta Jeremias o affirma. Ve-8. 8. rè mendacium operatus

est stylus mendax scribarum. Ou como lè o Caldaico: Fecit scriba calamum mendacij ad falfandas scripturas. E suppesto que isto nao só he posfivel, mas já foy praticado , & visto naquelle tépo; bem he que sayba o nosso, quanto bastará para falsificar hua escrittura. Bastará mudar hum nome ? Bastará mudar huma palavra ? Bastará mudar hua cifra? Digo. que muyto menos basta. Nao he necessario para falsificar húa escrittura mudar nomes, nem palavras; nem cifras, nem ainda letras; basta mudar hum ponto, ou húa virgula. The same of the

Perguntao os Controversistas, se assi como na Sagrada Escrittura são de Fé as palavras, serao tambem de Fè os pontos, & virgulas? E respondem que si; porque os pontos, & virgulas determinão o sentido das palavras, & variados os pon-

DA 3. DOMINGA, &c. tos, & virgulas, tambem o sentido se varia. Por isso antigamente havia hū Concelho chamado dos Masoretas , cujo officio era conservar incorruptamente em sua pureza a pontuação da Escritura. Esta he a galantaria mysteriosa daquelle Texto dos Canticos : Murenulas aureas faciemus tibi vermiculatas argento. Diz o Esposo Divino que fará a sua Espoza húas arrecadas de outro, esmaltadas de prata; & o esmalte ( fegundo fe tira da raiz Hebrea) era de pontos, & virgulas; porque em lugar de Vermiculatas : lem outros: Punctatas. Virgulatas argento. Mas le as arrecadas erao de ouro, porque erao os esmaltes de prata; & formados de pontos, & virgulas? Porque as arrecadas são ornamento das orelhas, onde está o sentido da Fé: Fides ex au-

ditu: & nas palavras de

17. Fè, ainda que os pontos,

& virgulas pareção de menos consideração ( assi como a prata he de menos preço, que o ouro) tambem pertencem à Fé tanto, como as mesmas palavras. As palavras; porque formao a fignificação: os pontos, & virgulas; porque distingué, & determinao o sentido. Exemplo. Surrexit, non Marc. est bic: Resuscitou, nao 16.6. está aqui. Com estas palavras diz o Euangelista que Christo resuscitou: & com as mesmas ( se se mudar a pontuação ) pode dizer hum Herege. que Christo nao resuscitou. Surrexit? Non. Est bîc. Resuscitou? Nao. Está aqui. De maneyra que só com trocar pontos, & virgulas, com as mesmas palavras se diz que Christo resuscitou : & he Fé; & com as mesmas se diz, que Christo nao resuscitou: & he heregia; Vede quao arrifcado officio he o de huma penna na mao. Officio que com kk ij

mudar hum ponto, ou Pois he certo q hua virgula, da heregia pode fazer Fé: & da Fé pòde fazer heregia. Oh que escrupuloso offi-

cio!

E se a mudança de hū ponto, & de húa virgula, póde fazer tantos erros, & tantos dannos, que seria se se mudassem palavras? Que seria se se diminuissem palavras? Oue seria se se acrecentaffem palayras? Torno a dizer. Se a mudança de hum ponto, & de huma virgula póde ser causa de tantos dannos, que seria se se callassem regras? Que seria se se saltassem capitulos? Que seria se se sepultassem papeis, & informaçoens inteyras? E que seria, se ( em vez de se presentarem, a quem havia de pòr o remedio ) se entregassem, a quem havia de executar a vingança? Tudo isto póde caber em huma penna: e eu nao sey, como pode caber em húa Confissao. 

Pois he certo que se confessa , & muytas vezes ; os que isto fazem : & que não falta quem absolva estas Consissons , ou quem se queyra condennar pelas absolver. Mas eu nem absolvo os confessados , nem condenno os Confessors ; porque só me admiro có as Turbas : Et admirata sunt turba.

§. VII.

u nuntirent si gradini itali Starial sina

Cur? Porque? Esta materia dos Porques era bem larga, mas vainos faltando o tempo, ou vou eu sobejando a elle: & assemble ponto, & nos seguintes usarey mais cortezmente da paciencia, com que ouvis: mas nao ha Consisso semas sessas semazoens, que temos referido, ou admirado, quaes sao as causas? Quaes sao os

DA 3. DOMINGA, &c. 52 I motivos? Quaes são os porques? Não ha coufa no mundo, porque hum hornem deva ir ao inferno: com túdo ninguem vai ao inferno sem seu porque. Que porques sao logo estes, que tanto podem, que tanto cegaó, que tanto arrastao, que tanto precipitao aos mavores homens do mundo? Tà vejo que a primeyra cousa, que occorre a todos, he o dinheyro. Cur? Porque? Por dinheyro. que tudo póde : por dinheyro, que tudo vence: por dinheyro, que tudo acaba. Nao nego ao dinheyro os feus poderes, nem quero tirar ao dinheyro os feus escrupulos: mas o meu nao he tao vulgar, nem tao groffeyro, como este. Nao me temo tanto do que se furta, como do que se nao furta. Muytos ministros ha no mundo. & em Portugal mais que muytos, que por nenhum caso os peyta-

reys com dinheyro. Masestes mesmos devxao se peytar da amizade; deyxao se peytar da reconmendação, deyxão fe peytar da dependecia; devxao se peytar do respeyto. E nao sendo nada disto ouro, nem prata, são os porques de toda a injustica do mundo. A mayor fem justica que se commetteo no mundo, foy a que fez Pilatos a Christo, condennando à morte a mesma Innocencia, E qual foy o porque desta grande injustiça ? Peytàraono ? Deraolhe grandes summas de dinheyro os Principes dos Sacerdotes? Nao. Hum respeyto . húa dependencia foy, a que conpennou a Chri-Ro. Si hunc dimittis, non Ioan. amicus Casaris. Se 19.12. nao condennais a este, nao sois amigo de Cesar. E por nao arriscar a amizade , & graça do Cesar, perdeo a Graça, & amizade de Deos, kk iii nao

SERMAM

523 nao reparando em lhe tirar a vida. Isto fez por Matth este respeyto Pilatos: & no mesmo tempo: Aquâ 27.24. lavit manus suas. Pedio agua , & lavou as mãos. Que importa q as mãos de Pilatos estejao lavadas, se a conciencia nao está limpa? Que importa que o ministro seja limpo de mãos, se nao he limpo de respeytos? A mayor peyta de todas he

o respeyto.

Se se puzer em questao qual tem perdido mais conciencias, & codennado mais almas; se o respeyto, se o dinheyro? Eu sempre dissera, que o respeyto: Por duas razoens. Primeyra, porque as tentaçõens do respeyto sao mais, & mayores que as do dinheyro. Sao mais; porque o dinheyro he pouco, & os respeytos muytos. Sao mayores; porque em animos generosos mais facil he desprezar muyto dinheyro; que cortar por

hum pequeno respeyto. Segunda, & principal: porque o que se fez por respeyto te muyto mais difficultosa restituição que o que se fez por dinheyro. Na injustiça que se fez, ou se vendeo por dinheyro, (como o dinheyro he cousa que se vè, & que se apalpa) o mesmo dinheyro chama pelo escrupulo: o mesmo dinheyro intercede pela restituição. A luz do diamate dàvos nos olhos: a cadeya tira por vòs : o contador lembravos a conta; a lamina, & o quadro peregrino (ainda que seja co figuras mudas ) dà brados à conciencia : mas no que se fez por respeyto, por amizade, por dependencia ( como estas: apprehensoes sao cousas; que se nao vem, como são cousas, que vos nao armao a casa, nem se pendurao pelas paredes) nao tem o escrupulo tantos despertadores, que façao lembrança à alma. Sobre tudo

į

DA 3. DOMINGA, &c. 525 tudo se eu vendi a justiça por dinheyro, quando quero restituir (se quero) dou o que me derao, pago o que recebi, desembolfo, o que embolfey, que nao he tao difficultofo. Mas se eu vendi a justiça, ou a dey de graça pelo respeyto, haver de restituir sem ter adquirido, haver de pagar sem ter recebido, haver de desembolsar sem ter embolsado, oh que difficuldade tao terrivel! Quem restitue o dinheyro, paga com o alheyo: quem restitue o respeyto, ha de pagar com o proprio: & para o tirar de minha casa, para o arrancar de meus filhos, para o sangrar de minhas veyas, oh quanto valor, oh quanta resolução, oh quanto poder da Graça Divina he necesfario! Os Juizes de Samaria por respeyto de Jezabel condennàrao innocente a Naboth, & foylhe confiscada a vinha para Acab que a desejava. Assi

\$2.6 Acab, como os Juizes, deviao restituição da vinha; porque affi elle, como elles a tinhao roubada. E a quem era mais facil esta restituição? A Acab era muyto facil, & aos Juizes muyto difficultosa: porque Acab restituhia a vinha, tendo recebido a vinha, & os Tuizes haviao de restituir a vinha nao a tendo recebido. Acab restituhia tãto por tanto; porque pagava a vinha pela vinha: os Juizes restituhiao tudo por nada; porque haviao de pagar a vinha por hū respeyto. Quasi estou para vos dizer, q se houverdes de vender a alma, seja antes por dinheyro, que por respeytos, porque ainda que o dinheyro se restitue poucas vezes os respeytos nunca se restituem. Torne Pilatos.

Entregou Pilatos Christo; & Judas tambem o entregou. Pilatos : Luc. voluntati 23.25% Tradidit eum

eorum :

Matth. corum : Judas : Quid vul-26.15. tis mihi dare , & ego eum vobis tradam? Conheceo Pilatos, & confessou a Innocencia de Christo: & Judas tabem a conhe-

11.4.

ceo, & a confessou. Pilatos: Innocens ego sum à Matth. sanguine justi hujus : Judas : Peccavi tradens sanguinem justum. Fez mais algua cousa Pilatos? Fez mais algua cousa Tudas? Tudas si, Pilatos nao. Judas restituhio o dinheyro, lançando-o no Templo: Pilatos nao fez restituição algua. Pois porque restitue Judas, & porque nao restitue Pilatos? Porque Judas entregou a Christo, por dinheyro: Pilatos entregou o por respeytos. As restituiçõens do dinheyro algua vez se fazem; as dos respeytos nenhúa. E senaő dizei-o vòs. Fazem se nesta Corte muytas cousas por respeytos? Nao perguntei bem. Faz se algua cousa nesta Corte, que nao seja por res-

peytos? Ou nenhua, ou muyto poucas. E ha algué na vida, ou na morte, que faça restituição disto, que sez por respeytos? Nem o vemos, nem o guvimos. Pois como se confessão disto os que o fazem, ou como os absolvem os que os confessão? Se eu estivera no cofessionario, eu vos prometto que os não houvera de absolver senao condennar: mas como estou no pulpito, nao absolvo, nem condenno; admirome com as Turbas. Et admirata sunt turba.

### S. VIII.

Quomodo ? Porque modo, ou porque modos? Somos entrados no labyrintho mais intricado das conciencias, que são os modos, as traças, as artes, as invençoens de negociar, de entremetter, de infinuar, de persuadir, de negar, de annullar, de provar, de desviar, de en-

con-

DA 3. DOMINGA, &c.

confrar, de preferir, de prevalecer; ; finalmente de confeguir para si 3 ou alcançar para outrem tudo quanto deyxamos dito. Para eu me admirar, & nos aflombrarmos todos do artificio, & suttileza do engenho, ou do enganno, com que estes modos se fiao, com que estes teares se armao, com que estes enredos se rramao, com que estas negociaçõens se tecem, não nos- ferao necessarias as teyas de Penelope, nemas fabulas de Ariadne porque nas Historias Sagradas temos huma tal tecedeyra que na casa de hum paftor honrado nos mostrará quanto disto se tece na corte, mais corte do mundo of 703 cratos

529

mayor morgado que houve no mundo foy o de Jacob; em que Succedeo Christo : Reg-. I nabit in domo Jacob Son bre effe morgado pleys tearao de de o ventre da māy dous Irmāos Jacob, &

Esaù Esaù tipha por si todo o direyto i tinha por fi a natureza, & a idade : tinha por si o talento to, & o merecimento : tinha por fi o favor ; oramor, a vontade, & o decreto, & a promessa do Pay, que lhe havia de dar a benção, ou a investidura. De maneyra que de Irmao a Irmao, de homem a homem, & de favorecido a favorecido studo estava da parte de Esaù ; & contra Jacob Tinha da sua parte Esaù a idade, & a natureza; porque ainda que erao gemios , & batalharao no ventre da May sobreo lugar, Elaù naceo primevro. Tinha mais da fua: parte Esau o talento, & o valor; porque era forte robusto, valente, animofo, inclinado ao campo, & às armas; & que com a aljava pendente do hombro, & o arco; & fettas na mão dode fázia temer do lead no monte, do uffo, & javali no bosque. Pelo

Gen. contrario Jacob : Habi-25. 27. tabati in tabernaculis ::

Nunca fahia do estrado da May: mais para a almofada, que para a lança; mais para as bainhas, que para a espada. Finalmente Esaù tinha da sua parte o favor, o amor, & o agrado; porque era as delicias da velhice de Isac seu Pay, a quem elle sabia muy bem merecer a vontade; porque quando vinha do campo, ou da montaria, com a caça miuda lhe fazia o prato; & da mayor enramada lhe dedicava os despojos. Este era Esaù; este era o competidor de Jacob; este era o seu direyto; estes erao os seus servigos; este era o seu merecimento; estas erao as ventagens, com que a natureza, & a Graça o tinhao feyto herdeyro fem controversia da Casa de Ifac. E com tudo ( quem tal cuydara! ) Jacob foy o que venceo a demanda; Jacob o que levou a ben-

ção; Jacob o que ficou com o morgado. Pois se o morgado por ley da natureza se deve ao primogenito; & Esaù naceo primeyro: Se o primeyro lugar por ley da razao se deve ao de melhor talento: & o talento, & valor de Esaù era tao aventejado: se a ventagem, & a mayoria do premio por ley de justiça se deve ao mayor merecimento; & os ferviços de Esaù erao tao conhecidamente mayores, & fem competencia: se finalmente a benção, & a investidura do morgado dependia do Pay, & o Pay era tao affeycoado a Esaù, & lho tinha promettido, & com effeyto lho queria dar ; como foy possivel que prevalecesse Jacob sem direyto, Jacob sem talento, Jacob sem serviços, Jacob sem favor? Porque tudo isto póde a traça, a arte, a manha, o enganno, o enredo, a negociaçaő. Na533 DA 3. DOMINGA, &c.

Naquelle mesmo dia tinha determinado Isac de dar a bençao a Esaù: & porque esta solennidade havia de ser sobre mefa, quiz o bom velho, para mais fazonar o gostos, que se she fizesse hum guizado do que mattasse na caça o mesmo Filho. Parte ao campo alegre, & alvoroçado Esaù: porèm Rebecca, que queria o morgado para Jacob, a quem mais amava, aproveytando-se da ausencia do Irmao, & da cegueyra do Pay, jà sabeis o que traçou. Manda a Jacob ao rebanho : vem cabritos em vez de lebres; da carne faz o guizado; das pelles guiza o enganno: & vestido Jacob das ropas de Esaù; & calçado ( que he mais ) de mãos tambem de Esaù, apparece em presença do cego Pay, & poem lhe o prato diante. Perguntou Isac quem era? E respondeo muy bem ensayado Tacob , que era seu primo-

genito Esaù. Admirouse de que tao depressa pudesse ter achado a caça: & responded com singeleza santa, que fora vontade de Deos. E com estas duas repostas, depois de lhe tentar as mãos, lhe lacou Isac a benção, & fi--cou o bemdito Jacob com o morgado, & casa de seu Pay . & Efaù com o que tivesse no cinto. Ha tal enganno? Ha tal fingimento? Ha tal crueldade? Pois estes são os modos de negociar, & vencer. Sette engannos fingio Rebecca para tirar a Casa a cuja era. Fingio o nome a Jacob; porque diste que era Esaù. Fingio The a idade; porque diffe que era o primogenito. Fingio-lhe os vestidos: porque erao os do Irmao. Fingio-lhe as mãos ; porque a pelle, & o pelo era das luvas. Fingio-lhe o guizado; porque era do rebanho, & não do matto. Fingio a diligencia, porque Jacob nao tinha Lli

535

ido à caça. E para que né a Summa Verdade ficaffe fóra do fingimento, fingio que fora contade de Deos in fendo duas vontades de Rebecca: huma com que queria a Tacob & outrapcom que desqueria a Esaun E com nome fingido, com idade fingida, com vestidos fingidos com mãos fin-Igidas, com obras, & ferviços fingidos, & até com Deos fingido, se tirou o direyto, a justica, a fazenda, a honra, a successão, a quem a tinha dado o nacimento huma vez , & o merecimento muytas.

Parecevos grande semrazao esta Tendes muyta razao. Mas esta tragedia, que huma vez se ensayou em Hebron, quantas vezes se representa na nossa Corte ? Quantas vezes com nomes supposos, com merecimentos singidos, & com abonacoens salssicadas se roubao os premios ao benemerito. & triunsa com

elles o indigno ! Quantas vezes rende mais a Tacob a sua Rebecca, que a Esau o seu arco? Quantas vezes alcança mais Tacob com as luvas calcadas, que Esau com as armas nas mãos? Se no ocio da paz se medra mais, que nos trabalhos da guerra, quem não ha de trocar os Soes da campanha pela sombra destas paredes? Não o experimentou affi David, & mais servia a hū Rev injusto, & inimigo. David servio em palacio, & fervio na guerra : em palacio com a arpa , na guerra com a funda. E onde the foy melhor? Em palacio medrou tao pouco, que da arpa tornou ao cajado : na guerra montou tanto, que da funda subio à coroa. Se se visse que David crecia mais à fombra das paredes de palacio, que com o Sol da campanha; fe se visse que medrava mais lisongeando as orelhas com a arpa, que defen-

obi jilī

DA 3. DOMINGA, &c.

fendendo . & honrando

o Rey com a funda; fe · fe visse que merecia mais

galanteando a Micol, que servindo a Saul; não se-

ria húa grande injustiça,

affi. Quando a May o

quiz metter nestes enredos, disse elle que te-

mia, que seu Pay descobriffe o enganno; & que em lugar da bençaó lhe deytaria alguma maldi-

& hum escandalo mais voluisse illudere, & indu- 27. 12: que grande? Pois isto he o que padecem os Ecam Super me maledi-

Etionem pro benedictiosaus nas preferencias dos ne. Mas Rebecca não Tacobs. tez caso deste reparo, Mas eu nao me queyxo tanto de Jacob, & de porque conhecia bem a Rebecca, que fizerao o Isac . & sabia que nao enganno, quanto de Isac, tinha o Velho colera que o não desfez depois para tanto. Se Isac tide conhecido. Que Esau vera outro valor, a benpadeça, Jacob pollua, Reçao le restituira a Esaù, becca triunfe, & que & Rebecca sentira o fin-Isac dissimule! Que estegimento; & Tacob amaria tao poderosa a arte de gàra o enganno. Mas furtar bençãos, que tire nem Hac era Pay para Jacob a benção da algiaquelle Taçob, nem mabeyra de Esau, não só derido para aquella Rebecpois de promettida, & ca. E que Esau fique pridecretada, senao depois vado do feu morgado para sempre; & que nem de firmada , & patlada Rebecca, que lho tira pela chancellaria! E que haja tanta paciencia em nem Jacob, que lho pos-Isac, que lhe nao troque fue, nem Ifac, que lho a bençaő em maldiçaő? consente, fação escrupu-O mesmo Jacob o temeo lo deste caso! Doutores

ção . Timeo ne putet me fibi Gen.

ha q condenao tudo isto; Ll iii

& outros ha que o escufao. Eu nao escuso, nem condenno; admirome co as Turbas: Et admirata sunt turba.

## S. IX.

Quando? Esta he a ultima circunstancia do nosso exame. E quando acabaria eu, se houvera de seguir até o cabo este Quando? Quando zem os ministros o que fazem? E quando fazem o que devem fazer? Quando respondem ? Quando deferem ? Quando despachao? Quando ouvem? Que até para huma audiencia sao necessarios muytos Quandos. Se fazer-le hoje, o que se pudera fazer hontem; se fazer-se à manham o que se devera fazer hoje; he materia em hum Reyno de tantos escrupulos, & de dannos muytas vezes irremediaveis; aquelles Quandos tao dilatados, aquelles Quandos taó defattendidos, aquelles Quádos tao eternos, quanto devem inquietar a conciencia, de quem tiver conciencia?

Antigamente na Republica Hebrea, ( & em muytas outras ) os tribunaes, & os ministros estavao às portas das cidades. Iso quer dizer nos Proverbios : Nobilis in portis p. vir ejus , quando sederit 31 cum senatoribus terra. Para calificar a nobreza do marido da mulher Forte, diz que tinha affento nas portas com os fenadores, & confelheyros da terra. A isto alludio tambem Christo quando disse da Igreja, que fundava em S. Pedro: inferi non pravalebunt adversus eam: Oue as Portas do Inferno nao prevaleceriao contra ella; entendendo por portas do Inferno os conselhos do Interno : porque os conselhos, os ministros, os tribunaes, tudo costumava estar às portas das

DA 3. DOMINGA, &c. 541 cidades. Mas que razao tiverao aquelles legisladores para fituarem este lugar aos tribunaes, & para porem às portas das cidades os feus miniftros? Varias razoens apotao os Historiadores, & Politicos; mas a principal, em que todos convem ; era a brevidade do despacho. Vinha o lavrador , vinha o foldado, vinha o estrangeyro com a fua demanda, com a fua pertenção, com o seu requerimento; & fem 'entrar na cidade, voltava respondido no mesmo dia para sua casa. Desorte. que estavao tao promptos aquelles ministros, que nem ainda dentro na cidade estavao: para que os requerentes não tivesfem o trabalho ; nema despeza, nem a dilação de entrarem dentro. Não faybaő os requerentes a differença daquella era à nossa, para que senao laflimem mais. Antigamen-

te estavao os ministros às

portas das cidades : agora esta as cidades às portas dos ministros. Tanto coche, tanta liteyra, tanto cavallo ( que os de a pè nao fazem conto; nem delles se faz conta. ) As portas, os patios, as ruas rebentando de gente . & o ministro encantado, sem se saber se está em casa, ou se o ha no mundo; sendo necessaria muyta valia 66 para alcançar de hum creado a revelação deste mysterio. Huns batem ; outros não se atrevem a bater; todos a esperar; & todos a desesperar. Sahe finalmente o ministro quatro horas depois do Sol; apparece . & defapparece de corrida : olhao os requerentes para o Ceo, & hus para os outros; apartale desconsolada a cidade, que esperava junta. E quando haverá outro Quando? E que vivao, & obrem com esta inhumanidade homens que fe confessa, quando procediao com tantal razao

homens sem Fe, nem Sacramentos? Aquelles ministros ; ainda quando despachavao mal os seus requerentes, faziao-lhes tres merces. Poupavao lhes o tempo: poupavaolhes o dinheyro: poupavao-lhes a passadas. Os nossos ministros, ainda quando a vos despachao bem, fazem vos os mefmos tres dannos. O do dinheyro; porque o gailais : jo do tempo ; porque o perdeis : o das paffadas ; porque as multiplicais, Eleftas passadas, & este tempo, & este dinheyro, quem o ha de restituir? Quem ha de restituir o dinheyro, a quem gasta o dinheyro, que nao tem ? Quem ha de restituir as passadas, a quem dà as passadas, que nao póde ? Quem ha de restituir o tempo, a quem perde o tempo, que havia mister ? Oh tempo? tao preciolo, & tao perdido! Dilata o julgador oyto mezes a demanda,

que se pudera concluhir emi ovto dias : dilata o ministro ovto annos o requerimento, que se devèra acabar em oyto horas. E o sangue do soldado, as dagrymas do orfad; a pobreza da vinva, a afflicção, a confusão, a desesperação de tantos miseraveis? | Christo dif se que o que se faz à estes. se faz a elle. E em ningué melhor que nelle, se podem ver os effectos terriveis de huma dilação.

Tres horas prequereo Christo no Horto. Nestas tres horas fez tres peticoens fobre a melma proposta da nenhuma dellas foy respondido. E como o fentio, ou que lhe sucedeo? Foy tal a sua dor, a sua afflicção, a sua agonia, que chegou a suar sangue por todas as veyas. Factus est sudor ejus , Li sicut gutta sanguinis de- 2: currentis in terram Toda a vida de Christo em trinta, & tres annos foy hum continuo exercicio

DA 3. DOMINGA, &c. 546 de heroica paciencia: mas nenhum trabalho lhe fez suar gottas de singue, senao este de requerer huma, outra, & tres vezes, sem ser respondido. Se tres horas de requerimento sem reposta fazem suar sangue a hum Homem Deos, tantos annos de requerimentos, & de repulsas, que effeytos causaráo em hum homem homem; & tanto mais. quanto for mais homem? O requerimento de Christo: Pater si possibile est. supposto o decreto do Padre, & a preciencia do mesmo Christo, era de materia nao possivel. E senão ser respondido a hum impossivel custa tanto; nao ser respondido no que tal vez se faz a todos, quanto lastimará? O que mais se deve sentir nestas desattencoens dos que tem officio de

responder, são os dannos

publicos, que dellas se se-

guem. Não estivera me-

Thor à republica, que o

sangue, que se sua no requerimento, se derramara na campanha? Pois ifso mesmo sucedeo neste caso. Se Christo não suàra sangue no Horto, havia de derramar mais sangue no Calvario; porque havia de derramar o sangue que derramou, & mais o que tinha suado. Se no requerimento se esgottarem as veyas, a qué ha de ficar sangue para a batalha? Nem fica sangue, nem fica brio, nem fica gosto, nem fica vontade: tudo aqui se perde, Começou Christo a orar, ou a requerer no Horto, & começou juntamente. a que? a enfastiarse, a temer, a entristecerse : Ca- Marc pit pavere, & tadere, con- 14. 33. tristari, & mæstus esse. O Matth. meimo acontece na cor-26.38. te ao mais valeroso capitao, ao mais brioso soldado. Vay hum soldado servir na guerra, & leva tres coulas. Leva vontade : leva animo: leva ale-

gria. Torna da guerra a Mm

re-

requerer; & todas estas tres cousas se lhe trocao. A vontade trocase em fastio: Tedere. O animo trocase em temor : Pavere. A alegria torcase em tristeza : Et mastus esse. E quem tem a culpa de toda esta mudança tao dannosa ao bem publico? As dilaçoens, as suspenfoens, as irrefoluçõens, o hoje, o amanham, o outro dia, o nunca dos vosfos Quandos. E faz conciencia destes dannos algum dos causadores delles? Pois laybaő ( ainda que o nao queyrao saber ) & desengannem-se ( ainda que le queyrao enganar ) que a restituiçaő que devem, naő he fő huma, senao dobrada Húa restituição ao particular; & outra restituição à republica. Ao particular ;

> porque servio: à republica porque nao terá quem

> a sirva. Dirmeheys que nao ha com que despa-

char, & com que premi-

ar a tantos. Por essa escu-

sa esperava. Primeyramente elles dizem, que ha para quem quereis; & nao ha para quem nao quereis. Eu não digo isfo; porque o nao crevo: mas senao ha com que; porque lhe nao dizeis, que nao ha? Porque os trazeis suspensos? Porque os trazeis engannados? Porque os trazeis consummidos, & consummindo-se? Esta pergunta nao tem reposta: porque ainda que pareça meyo de nao desconsolar aos pertendentes; muyto mais os desconsola a dilação, & a suspensão, do que os havia de desconfolar o desenganno. No mesmo passo o temos.

Estando Christo na mayor afflicção do seu requerimento, deceo hu Anjo do Ceo a confortalo: Apparuit illi An-Luc, gelus de Calo confortans 22.2 eum. E em que consistio o consorto, se a reposta foy que bebesse o Calis, contra o que Christo pe-

dia ?

DA 3. DOMINGA, &c. 549 dia? Nisso mesmo esteve o conforto: porque ainda que lhe nao respondèrao como despacho, respondèrao lhe com o desenganno. Vede quanto melhor he desengannar aos homens, que dilatalos, & suspendelos. A dilação, & a suspensão para Christo era agonia: o desenganno foy alento. A dilação fem despacho são dous males : o desenganno sem dilação, he hum mal temperado com hum bem : porque se me nao dais o que peço, ao menos livraisme do que padeco. Livrais-me da suspensaó; livrais-me do cuydado; livrais-me do enganno; livrais-me da ausencia de minha casa; livrais-me da corte. & das despezas della; livraisme do nome, & das indignidades de requerente; livrais-me do vosso tribunal; livrais-me das vossas escadas; livrais-me dos vossos creados / em fim livrais-me de vós. E

550 he pouco? Pois se com hum desenganno dado a tempo os homens ficao menos queyxolos; o governo mais reputado; o Rey mais amado; & o Reyno mais bem servido ; porque se ha de entreter, porque se ha de dilatar, porque senao ha de desengannar o pobre pertendente, que tanto mais lo empobreceis quanto mais o dilatais? Se nao ha cabedal de fazenda para o despacho, nao haverá hum Nao de tres letras para o desenganno? Será melhor que elle se desenganne depois de perdido? E que seja o vollo enganno a causa de se perder? Quereis que se cuyde que o sustentais : na fatfa esperança , porque sao mais rendosos os que esperao que os desengannados ? Se lhe nao podeis dar o que lhe negais, que lhe ha de reflituir o que lhe perdeis? Oh restituiçõens! Oh conciencias! Oh almas! Oh Mm ij . exaexames! Oh Confissens!
Seja a ultima admiração
esta; pois não louvo;
nem condenno, & só
me admiro com as Turbas: Et admirata sunt
turba.

## §. X.

De todo este discurso se colhe (se eu me nao enganno ) com evidencia, que ha muytos escrupulos no mundo, de que se faz pouco escrupulo: que ha Confissoens, em que falla o Mudo, & nao fahe o Demonio: & que supposta a obrigação de se confessarem todos os peccados, se devem tambem confessar estas Confissoens. Grande mal he nao farar com os remedios: mas adoecer dos remedios, ainda he mal mayor. E quando fe adoece dos remedios, que remedio? O remedia he curarse hum homem dos remedios, assi como se cura das enfermidades. Este

he o caso, em que estamos. O remedio do peccado he a Confissao : mas se as minhas Confissoens. em lugar de me tirarem os peccados, por minha desgraça mos acrecentao mais, nao ha outro remedio, senao dobrar o remedio sobre si mesmo, & confessar as Confissoens, assi como se confessão os peccados. Daquelles, que tornao a recahir nos peccados passados, dizia Tertulliano, que faziao penitencia da peniten-·cia, & que se arrependiao do arrependimento. Se os maos se arrependem dos arrependimentos, os que devem , & querem ser bons, porque senao confessaráo das Confisfoens? Huns o devem fazer pela certeza; outros o deveráo fazer pela duvida ; & todos he bem que o façao pela mayor segurança.

Para que esta Consisfao das Consissoens saya tal, que nao seja necessa-

rio

552

DA 3. DOMINGA, &c. 553 rio tornar a ser confessada, devemos feguir em tudo o exemplo presente de Christo na expulsao deste Diabo mudo. Primeyramente: Erat ejicienc. Todos os outros milagres fazia os Christo em hum instante : este de lançar fóra o Demonio nao o fez em instante, nem com essa pressa, senaő devagar, & em tempo. He necessario primeyro que tudo, a quem houver de reconfessar as suas Confissoens tomar tempo competente, livre , & desembargado de todos os outros cuydados, para o occupar só neste, pois he o mayor de todos. Cum accepero tempus Ego justitias judicabo: Eu tomarey tempo, diz Deos, para julgar as justicas. Se Deos para examinar, & julgar as cociencias dos que governao, diz que ha de tomar tempo; como poderão os meimos que governas

julgar as suas conciencias.

554 & examinar os seus exames, senao tomarem tempo para isso? Dirá algum que he tao occupado, que nao tem esse tempo. E ha tempo para o jogo? E ha tempo para a quinta ? E ha tempo para a conversação? E ha tempo. & tantos tempos para outros divertimentos de tao pouca importancia & 16 para a Confissao nao ha tempo ? Senao houver outro tempo, tomele o do officio, tomese o do tribunal, tomese o do Concelho. O tempo, que se toma para fazer melhor o officio nao se tira ao officio. Mas para acurtan de razoens: pergunto. Se agora vos dera a febre maligna ( como póde dar havieis de cortar por tudo para acudir à vossa alma, para trattar de vossa conciencia? Si: Pois o que havia de fazer a febre: porque o nao fará a razao ? O gue havia de / fazer o medo . & Mm iii

555

a falsa contrição na enfermidade, porque o nao fará a verdadevra relolućao na saude?

Tomado o tempo ( &

tomado a qualquer força. & qualquer preça) seguese a elevção do Confesfor: Quem aqui obrou o milagre foy Christo : E-11.14. rat Jesus ejiciens Demonium. O Confessor está em lugar de Christo : & que ha dè estar em lugar de Deos Homem, he necessario que seja muyto homem, & que tenha muyto de Deos. Non confun-Eccles. daris confiteri peccata, & 4. 31. ne subjicias te omni bomini pro peccato : Nao vos corrais de confessar os vosfos peccados ( diz o Espirito Santo ) mas adverti, que na confissao

delles não vos sugeyteis a

qualquer homem. Se a

faude do corpo ( que alfim he mortal, & ha de

acabar ) a nao fiais de

qualquer medico, a saude

da alma, de que depende a eternidade, porque a

1 1 TELL .

haveis de fiar de qualquer Confessor? Indouto claro está, que nao deve ser; mas não basta số que seja douto, senao douto, & timorato. Confessor que sayba guiar a vossa alma, & que tema perder a fea. Confessou Tudas o seu peccado aos Principes dos Sacerdotes : Peccavi tradens san- N guinem justum. E elles ,. que lhe respondèras ? Quid ad nos? Tu videris: E a nós que se nos dà difso? Là te havém. Vede que Sacerdotes , que nem se lhes dava da sua conciencia, nem da do penitente que se lhes hia confessar ! Haveis de escother Confessor, que se the dè tanto da vossa conciencia, como da sua. E basta que seja douto, & timorato? Nao basta. Ha de ser douto, & timorato, & de valor. He tal a fraqueza humana, que até no Tribunal de Christo se olha para os grandes, como grandes : & se lhes

556

I uc.

DA 3. DOMINGA, &c. 557 Thes guardao respeytos, quando se lhes não faça lisonja. Andando Filippe Segundo à caça, foy-lhe necessario sangrarse logo, & chamàrao o sangrador de huma aldeya, porque nao havia outro. Perguntou-lhe o Rey, se sabia a quem havia de sangrar? Respondeo : sia; a hum homem. Estimou o grande Rey este homem, como merecia, & servio-se delle d'alli em diante. Com hao de curar no corpo, & na alma os grandes homens. Com homens, que

mo a hum homem. Posto aos pès deste homem, & nelle aos pès de Deos, falle o Mudo com tal verdade com tal interreza & com tab di

quardo o Demonisturrour Christo, Alli Till Devis centralist : Trule ! on Donain Days over

Her Major en dacido ,

and the state of the state of the

stinçao do que confesfou, ou nao confessou; dos propositos que teve. ou nao teve ; da satisfaçao que fez , ou deyxou de fazer que de huma vez & por huma vez acabe de sahir o Demonio fóra. E seja com tao viva detestação de todos os peccados passados com tao firme resolução da emenda de todos elles, & com tao verdadeyra, & intima dor de haver offendido a semelhantes homens se hum Deos infinitamente amavel, & sobre todas as cousas amado, que nas só saya o Demonio para fangrem a hum Rey, con sempre & para hunca mais tornar, mas que jà esteja lançado da alma quando fallar o Mudo: Et cum ejecisset Damonium locutus eft mutus.

> AYOR, cfpereronly on one dias tu nas risigens teherbarrente radia e n ob estat i



# SERMAM

# SS. SACRAMENTO.

, Exposto na Igreja de S. Lourenço In Damaso nos dias do Carnaval, Em Roma. Anno de 1674.

Traduzido de Italiano.

Tentat vos Dominus Deus vester, ut palam fiat , utrum diligatis eum , an non? Deuter. 13.



AYOR espectaculo, o Thybre, ves estes

margens loberbamente habitadas de tuas ribeyras; daquelle que vio an-

S. I. tigamente o Jordao nas soledades do seu deserto. quando o Demonio tentou a Christo. Alli se vio Deos tentado; aqui se vè Deos tentador : Tentat vos Dominus Deus vester. Mayor espectaculo, ó Roma; ves estes dias

561 DO'SS. SACRAMENTO.

tu nas tuas praças, palacios, & templos, daquelle que viste antigamente no teu barbaro Amsitheatro, quando os novos professores do Christianismo eras deytados às seras. Alli com tormentos, & mortes se provava a Fé: aqui entre jogos, & passatempos se prova o amor: Ut palam siat, utru diligatis eum, an non?

Terriveis dias são estes. & terrivel concurso de tempo, Senhores meus. Nos outros tempos, & por toda a roda do anno. os tentadores dos homens. sao tres; nestes dias sao quatro; & o quarto, mayor, & mais poderoso, que todos. Nos outros tempos tenta o Mundo, tenta o Diabo, tenta a Carne ; nestes dias nao 16 tenta a Carne, o Diabo, o Mundo, & mais fortemente que nunca ; mas Deos tambem nos tenta : Tentat vos Domie mus, Deus vefter. Porque cuydais que sahe Deos

562 de seus sacrarios ? Porque cuydais que se poem Deos em publico nestes dias; senao para tentar tambem elle publicamente no tempo das tentaçoens publicas? Os tres tentadores universaes sempre tentao, como inimigos, mas não sempre como irrimigos descubertos porém nestes dias quando os homens com tao estranhos disfarces se cobrem a cara, o Mundo. Diabo, & Carne tentao a cara descuberta! Por isso no mesmo tempo se descobre Deos para tentar elle tambem descubertamente. Mas a que fim ? Nao a fim de ajudar, tentando, a nossos inimigos, mas a fim de provar , & descubrir, tentando, quaes sao os seus amigos Ut palam fiat urum diligatis eum, an non ? Esta he a propriedade natural das palavras, que propuz, & esta ferá a materia nao menos propria do meu discurso. Deos Tenta-Nn dor :

dor: Roma tentada: Os que amao, ou nao amao a Deos, publicamente conhecidos. Os pontos são tres, mas eu por brevidade os reduzirev a hum só: & comecemos.

#### §. II.

Dominus Tentat vos Deus vester. Deos nos tenta? Deos tentador? Estupenda, & temerosa palavra, & ao parecer indigna, & indecente! Mas nao he ainda esta a minha mayor admiração. Deos tentador, & tentador no Sacramento? Aqui está a difficuldade aqui o assembro. O Santissimo Sacramento do altar nao he o peyto forte, com que Deos nos arma contra todas as tentaçoens? Aquella Hoftia Confagrada nao he o escudo dobrado, Humano, & Divino juntamente, com; que se defende a Igreja !! E que nos atrevamos a dizer sem escandalo da

piedade, que o toma Deos por instrumento de nos tentar : Tentat vos Dominus Deus vester! Nestes dias si.

564

Tumultuou o Povo no deserto contra Moyses, & fov o tumulto de Carnaval. Utinam mortui essemus in Ægypto, quan-Exo do sedebamus super ollas 16. carnium. Egypto, memorias da Gentilidade, gosto, & appetite depravado, intemperanças de gula, em fim Carne. E que fez Deos entao para apagar a rebelliao, & moderar a desordem deste appetite bruto? Dixit autem Dominus ad Moy- Exam sen: Ego pluam vobis pa- 16. nes de calo: Moyses, nao he bem que o meu Povo se lembre do Egypto, & daquillo que tinha , & o deleytava, quando vivia entre Gentios; eu lhe darey pao do Ceo. De maneyra que a primeyra origem do Manná, & a primeyra instituição do Sacramento em figura, foy

para

DO Ss. SACRAMENTO. 565 para apartar, & descarnar os homens dos appetites, & costumes, que chamais Carnavalescos; & para defarraygar do seu Povo as memorias, & reliquias da Gentilidade, quaes fao as que ainda se conservao entre os Christãos nestes dias. Bem. E teve mais algum outro fim Deos em dar o Manná ao Povo? Si: o que eu digo. Não số lhe deo o Manná para o tirar daquelle vicio, senao tambem para o tentar. Ouvi o que ajuntou Deos às palavras referidas. Ego pluam vobis 4. panes de Calo : egrediatur populus, & colligat, ut tentem eum, utrum ambulet in lege mea, an non? Eu darev o Manná ao Povo: elle sahirá ao recolher : & eu com isto o tentarey, se obedece à minha ley, ou nao? Este foy o segundo fim, porque deo Dees o Manná. O primeyro para remedio; o segundo para tentação: o primeyro para apartar o Povo dos

costumes profanos do Egypto; o segundo para tentar, & provar o mesmo Povo, se obedecia, & amava a Deos, ou não: Ut tentem eum , utrum ambulet in lege mea, an non? Que he' em proprios termos o fim, & fentido das nossas palavras: Tetat vos Dominus Deus vester, ut palam fiat, utrum diligatis eum, an non?

là temos a Deos tentador, & tentador no Carnaval, & tentador com o Sacramento; & que o fim de nos tentar neste tempo, & com este mysterio, he para provar nosso amor. Mas em que consiste a energia desta tentaçao, o exame desta duvida, & a averiguação desta prova ? Consiste em se conhecer, & constar publicamente, se póde mais em nós a Fé, que a vista, & se deyxamos o gosto do que se vè pelo amor do que se nao vè? Tornemos ao deserto, & Nn ij prosi-

profigamos a mesma hi- de fome, ou vontade de ftoria. A sing of old inc res

Depois de alguns dias. que nao forao muytos tornou aquelle Povo mal acostumado, & rebelde, a cahir na mesma tentaçaō. Lembravaō-se, como dantes, dos comeres profanos do Egypto, & das grofferias vis, que là tinhao por regalo, & diziao com grande aborrecimento que o Manná os enfastiava : Anima nostra nauseat super cibo isto. Este he hum dos lugares da Escrittura mais difficultosos de entender. Pora o Manná ( como consta do mesmo Texto Sagrado ) continha em si os sabores de todos os maniares : Deserviens uniuscujusque voluntati : diz a Sabedoria. E David : Omnemescam abominata est ani-106. ma eorum. Pois se o Man-18. ná continha todos os fabores, como podia caufar fastio? Aquelle fastio nao era por demaziada fartura , nem por falta

comer; porque no mesmo tempo suspiravao pelas olhas do Egypto. Logo se o Manná nao só de prato a prato mas de boccado a boccado, podia variar os sabores, & os Hebreos, quando comiao, se assentavao sempre a huma mesa mais abundante, & exquisitamente provida, que a do seu Faraó, & tinhao nella juntos os sabores de quanto nada no mar, voa no ar, & pasce, ou nace na terra; como nao tiravao o faftio de hum fabor com a mudança . & variedade do outro? E se alguem medisser que a delicadeza de manjares tao preciosos nao era para o padar groffeyro, & servil, de huma gente pouco antes escrava, donde vinha dizerem elles: In mentem Num nobis vemunt cucumeres 11.5 & pepones, porrique, & cape, & allia; os sabores destas verduras rusticas.

& de quaesquer outras

Num. 21.5.

Sap. 16.21.

Pfal.

Ma in . with

ba-

DO Ss. SACRAMENTO. 560 baxezas villans, & groffey ras tambem se continhao no mesmo Manná, Como logo lhes caufava, nem podia causar fastio? Os doutos teráo lido muytas folucoens desta grande duvida; mas eu cuydo que vos hey de dar a literal . & verdadeyra. Digo que o fastio do Manná nao estava no gosto, estava nos olhos. O que gostavao os Hebreos, era tudo, quanto queriao: mas o que viao era sómente Manná. Manná ao jantar , Manná à ceya, Manná hoje, Manná à manham, sempre Manná. E como toda a variedade era para o gasto, & para os olhos nao havia variedade, nem differença, os olhos erao os que se enfastiavao. Não he expolição minha, fenao confissa fua. Elles o dizem no mesmo Texto : Nibil aliud respicient oculi nostri, nist Man: Os nossos olhos não vem outra coufa mais que Manná. E co-

mo nao viao mais que Ma-

, ,6-1.

ná; por isto o nao podiao ver, por isso se enfastiavas delle, & tornavao com os desejos ao Egypto.

Oh Divino Manná . & verdadevro Pao do Ceo! Cremos, & confessamos. que estaó encerrados debaxo desses accidentes todos os gostos, & delicias da alma: mas Anima nostra nauseat super cibo isto: porque Nikil respiciunt oculi nostri , nisi Man. Esta foy a tentação antigamente, com que Deos tentou o Povo Ifraelitico no Manná : Ut tentem en Esta he hoje a tentação, co of tenta o Povo Catholico no Sacramento: Tentat vos Dominus Deus vefter. Os Hebreos ( excepto hum o Em-Moyses, & os poucos o o Card. seguiao) os Christaos (ex- Barbecepto outro Moyses, & os rino, in poucos q o seguem) todos stituivemos rendidos à tetação: dor deporque todos gostao mais sta Dedas melas profanas, & abominaveis do Egypto, a daquelle Pao do Ceo. A razao desta semrazao tao

Nn iii

gran.

grande em huns,& outros he a mesma:nos Hebreos; porque nao viao mais que Mannà: nos Christãos; porque naó vemos mais que aquelles accidentes brancos: Nibil respiciunt oculi nostri misi Man. Oh fraqueza da Fé, oh cegueyra, & tyrannia dos olhos humanos! Tenta Deos nestes dias, & tenta o mundo; & huma, & outra tentação poem o laço nos olhos: mas a de Deos nos olhos fechados; a do mundo nos olhos aberros. Deos tenta com a sua Presença encuberta, o mundo tenta com as suas Representaçõens publicas. E como aquellas representaçoens se vem; & esta presença nao se póde ver; em vez de triunfar a fortaleza da Fé contra os appetites, & engannos da vista, triunfa a tyrannia da vista contra as obrigacoens da Fé. Se Christo como está presente, corresse aquella cortina, que o encobre, subitamente se veria nesta Igreja a trasfiguração do Thabor, & toda a Cidade de Pedro diria com o messmo Pedro: Bonum est nos bic M esse. Mas Christo não quer 17 vencer o mundo com armas iguaes. Poem se em campo contra elle invisivel a nossos olhos; porque vem a fazer prova de nossa porque vem a fazer prova de

### §. III.

Notavel caso he, que quando S. Pedro disse : Bonum est nos hic esse: digao os Euangelistas, que estava fora de si: Nesciens quid diceret. Quer estar sempre com Christo, & está fóra de si? Antes difsera eu, que nunca esteve mais em si, que quando quiz estar sempre com Christo. Pois porque mereceo huma tal censura o fervor, & amor de Pedro? Porque disse que queria estar com Chrifto .

DO Ss. SACRAMENTO. 573 sto, quando vio descubertos os resplandores de sua gloria, sendo que isso havia de dizer, quando depois se lhe encobrirao com a nuvem, que sobreveyo. No theatro do Thabor representao-se sucessivamente duas cenas muyto diversas. Na primeyra appareceo a Magestade de Christo, como Sol resplandecente, descuberto, & coroado de ravos: Resplenduit facies eius, sicut Sol. Na segunda deceo, & attreveçoufe huma nuvem, que eclypsou toda aquella gloria. & a encubrio aos olhos dos Apostolos: Nubes obumbravit eos. E que disse agora Pedro? Nada. Pois agora he, que elle havia de dizer: Bonum est nos bic esse: porque querer estar com Christo, quando se mostra, & deyxa ver com toda a sua gloria . & Mageftade , nem he Fé, nem he amor nem he pensamento digno da Cabeça da Igreja. Por if-

574 so a mesma nuvem, que lhe tolheo o sentido da vista, lhe abrio, & espertou logo o sentido da Fé. Et ecce vox de nube di-Matth. cens: Ipsum audite. A pro-17. 5. va da verdadeyra Fé; & a fineza do verdadeyro amor, nao he seguir ao Sol, quando elle fe devxa ver claro, & fermoso com toda a pompa de feus rayos, senao quando se nega aos olhos escondido. & encuberto de nuvens. Vede o no espelho da na-

Aquella Flor; a que o gyro do Sol deo o nome chamada dos Gregos Hé-Hotropio, immovel, & co perpetuo movimento, já mais deyxa de seguir, & acompanhar a feu amado Planeta. Quando o Solnace, se lhe inclina; & o fauda; quando sobe, se levanta com elle; quando está no Zenit, o contempla direyta; quando dece se torna a dobrar; & quando finalmente chega ao Occaso, com nova,

tureza.

Plin,

575

& profunda inclinação se despede delle. Grande milagre da natureza! Grande fineza de amor! Mas onde está o mais sino desta fineza? Descobrio, & ponderou o Plinio com huma reflexao tao admiravel, como a da mesma Flor. Heliotropii miraculum sapius diximus cum sole se circumagentis etiam nubilo die. Tantus sideris amor est. Maravi-Iha he, & fineza prodigiosa, que aquella Flor amante do Sol, sem se poder mover de hum lugar, o liga lempre em roda, acompanhando feu curfo: mas o mais maravilhoso desta maravilha, & o mais fino desta fineza (diz Plinio) he, que nao só segue, & acompanha o Sol, quando se lhe mostra claro, & resplandecente. senao quando se esconde. & se cobre de nuvens. Etiam nubilo die : Tantus sideris amor est. Mas passemos da escola da natureza à da Graça, &

vejamos, se ha nella alguma flor semelhante. Desejou Movses ver a Deos, & pedio-lhe que lhe mostrasse seu rosto: Ostende mibi faciem tuam. Foy-lhe respondido que nao era possivel nesta vida: Non videbit me homo . & vivet. E que vos parece que E. faria Moyses com este 33 desenganno? Nao o disse elle na sua historia, mas disseo por elle S. Paulo com altissima ponderação. Invisibilem tanquam videns sustinuit. Desengannado Moyses de poder, ver a Deos, foy tal a sua fineza que fazia nao o vendo, o que havia de fazer se o vira. Que havia de fazer Moyses se vira a Deos? Havia de estar fempre com os olhos fixos nelle, sem ja mais se apartar de sua vista, & de sua presença. Pois isso, que havia de fazer se o vira: iflo mesmo fazia nao o vendo: Invisibilem tanquam videns: [ustinuit.

576

DO Ss. SACRAMENTO. 578

Affi provou Moyfes o seu amor, & assi prova Deos nestes dias, & quer que provemos o nosso: Ut palam fiat , utrum diligatis eum? Mostra-senos o Sol Divino encuberto com aquella nuveni, que o faz invisivel , para provar se póde tanto em nos 2 Fè, como a vista; & se o assistimos. & acompanhamos nao o vendo, como fe o viramos. Os que affi o fizerem , bem pódem tomar por divisa de seu amor a fineza natural do Heliotropio & a fobrenatural de Moyses. E será o corpo, & alma da empreza igualmente difcreta. O corpo, hum Helietropio voltado ao Sol cuberto de nuvens: & a alma, a Letra de S. Paulo: Invisibilem tanguain videns. Não cuyde que ama a Christo, quem nao antepoem sua Presença invisivel a tudo quanto se vè, & póde yer no munde. Là vos chamao a ver, aqui a nao ver; porque a prova do verdadeyro amor nao está em amar vendo , senao em amar sem ver. Amar. & ver he bemaventurança: amar sem ver he amor. O mesmo mundo o confessa. Toda a gala do Amor qual he? Vós o pintais nù como a Verdade; & assi ha de ser se he amor. Qual he logo a fua gala ? Toda a gala do amor he a fua venda. Vendado, & despido: porque quando nao tem uso dos olhos, entao se descobre o amor: Ut palam fiat utrum diligatis eum?

Daime agora licença, para que examine hum passo vulgar de Isaias, o qual cada dia apparece nos pulpitos: mas para mim ainda he occulto, & novo. Vio Isaias aquelles Serafins, que todos sabem; & o que eu nao sey entender he, como os ditos Serafins assistiao a Deos, & nao viao a Deos.

Oo Affi-

79 OTH SERMAM ROO

Assistiation a Deos; porque estava diante do throno de Deos: Seraphim stabant super illud. Nao viao a Deos; porque com a interposição das azas co-

interpolição das azas cobriao os olhos proprios, & a face do melmo De-

1sai. 6. os: Velabant faciem ejus.

Aqui està o ponto da minha difficuldade. E folgàra que me disseras sao aquelles que assistem a Deos. He certo; & de Fé, que todos os Espiritos Angelicos estas sem-pre vendo a face de Deos:

Matth. Angeli eorum femper vi-18. 10. dent faciem Patris, qui in Calis eft. Os Serafins nao fó fao Anjos ; fenao os Supremos Anjos da Suprema Jerarchia: logo tambem he certo que todos os Serafins vem sempre a Deos q & com visão mais alta . & mais immediata, que todos os outros Anjos. Que Serafins sao logo estes, que affiftem a Deosg & nao 3 1 (0)

vem a Deos ? Senhóres meus, estes Serafins não vem a Deos, mas eu vejo estes Serafins. Dizeyme. Todos os que concorreis a esta Igreja a adorar , & acompanhar a. Christo Sacramentado naque throno, assistis a Deos? Si. Vedes a Deos? Nao. Pois estes sao os Serafins, que assistem a Deos & nao vem a Deos. Nao fao Serafins do Ceo. são serafins da terra: não são Serafins Anjos, são ferafins homens. E porque estes Serafins vem a affiftir, & vem a nao ver, por isso as mesmas azas. que os trazem, os parao, & os cegao juntamente : Volabant, stabant, velabant. Nefte sentido interpretao a Visao de Isaias, dos Padres Gregos S. Cyrillo . & dos Latinos S. Jeronymo. Mas eu nao quero outro Expositor, que o mesmo Texto. Digo que a Visao nao era no Ceo, senao na terra. Affi o diz o Texto : Ple181 DO Ss. SACRAMEN.TO.

6. na el omnis terra gloria ejus. Digo que o lugar da terra era a Igreja. Affi

6. O diz o Texto: Et ea, que sub ipso erant ; reples bant templum. Digo que nessa Igreja estava impedida a vista, & o uso dos olhos. Assi o diz o Texto: Et donus repleta est

fumo. 30 our com in is

Mas le os chamados Serafins, que affiftiao nesfa terra , nella Igreja si & nessa invisibilidade de Deos, são os homens; porque lhes não chama Isaias homens nem Anjos, nem Arcanjos, nem Cherubins ofenao Serafins? Por isso mesmo. Porque affiftem a Deos fem o ver. Os Serafins são aquelles Espiritos ardentes, a quem o amor de Deos deo o nome; porque entre todas as Terarchias, & lobre todas amaő a Deos mais, que todos. E porque a circunstancia de amar, & assistir a Deos sem o ver he a mayor prova, a mayor

12

fineza, & o grao mais alto, & mais tublime, a que pode fubir, ou voas o amor; por iso lhe chama o Profeta Serafins o mas Serafins com os olhos vendados.

Perdodayme Serafins do Ceo. Vós tendes là o nome , & cà está o amor. Vòs là assistis . & amais ... mas vedes. Cà affiftimos ... amamos , & nao vemos. Esta unica gloria he propria da terra , & propria de Deos. Propria da terra: Plena est omnis terra: porque amar fem ver a Deos he gloria que não ha, nem houve, nem haverá nunca no Ceo. E propria de Deos : Gloria : ejus ; porque Deos no Ceo da a gloria; aqui recebe-a. Esta he a força daquelle Ejus. No Ceo! dà Deosa gloria aos Bemaventurados; na terra vós que o affiftis, dais a gloria a Deos. Deos no Ceo dà a gloria aos Bemaventurados; porque deyxando se ver st & amar ; Oo ii faz

583

faz aos Bemaventurados gloriosos. Vós na terra dais a gloria a Deos; porque amando o sem o ver, vós o glorificais. No Ceo Deos he o Glorificador, & os Bemaventurados os glorificados: na terra vós sois os glorificadores, & Deos o Glorificado, & Glorioso: Plena est omnis terra gloria ejus. Tanto vay de amar vendo, a amar sem ver.

E porque o intento de Christo nestes dias he tentar, & provar o nosso amor : Tentat vos , utrum diligatis eum , an non? Por isso se presenta a nosfa Fé, & nao a nossos olhos, nao vestido de Magestade , & gloria , senao. armado de invifibilidade.) Aquelle grande guerreyro David, aconselhava a Deos, se queria render. & trazer tudo a fi , que se armasse de sua fermofura, & que a belleza de seu rosto fosse a sua espa-

Pfal. da : Accingere gladio tuo:

tissime. Specie tua . & pulchritudine tua , intende prosperè procede, & regna. Mas assi como David nao acevtou as armas de Saul. assi Christo não aceyta estas armas de David. E quando o mundo para nos lévar a poz si faz publico, & pomposo theatro aos olhos de tudo, o que o engenho, & novidade póde inventar agradavel, & deleytoso; elle pelo contrariodebaxo daquelles disfarces esconde todos os thesouros de sua fermosura: confiado de nossa Fé, & de nosso amor, que invifivel ferá adorado: que nao visto será assistido: & que escondido, & encuberto será descubertamente amado: Ut palam fiat , utrum diligatis eum ?

1 0 90 S. IV., 1 700 ...

Esta he Senhores a tentação, com que Deos nostenta, digna da generosidade

585 DO Ss. SACRAMENTO. dade, & grandeza, & do coração amorolo de tao foberano Tentador: Tentat vos Dominus Deus vester. Agora toca a nòs. ou resistir & vencer a tentação, ou cahir:: ou ser da multidao vulgar dos que por fumma fraqueza, & indignidade feguem o mundo : ou fer do numero generoso, & verdadevramente Christao dos que deyxando ao mundo as fuas locuras, feguem, & affiftem 2 Christio . & professão publicamente nestes dias. fer do partido dos que o amao : Ut palam fiat s utrum diligatis eum . an noni? : Toda a tentação. & toda a vittoria está entre hum Si & hum Naos Ou ver , ou nao ver : ou amar, ou nao amar. Atégora: Utrum diligatis eum. an mon? He problema. Vòs o haveis de resolver, & os vossos olhos. De boa vontade o disputàra eu largamente por huma, & outra parte. Mas , por-

que a brevidade do tenipo mo nao premitte, eu volo propórcy jà disputado . & resoluto na Escrittura . & prodigiosamente representado. Tornemos às ribeyras do Jordaő.

Entrou no Jordao a Arca do Testamento, & subitamente as aguas do Rio se dividirao em duas partes, ou em duas parcialidades. A parte superior como extatica, & atonita à presença da Ar ca, tornou atraž, & parou, & assi esteve immovel. A parte inferior devxando-se levar da inclinaçao natural, & impeto da corrente, nao parou, & correo ao mar. Esta he a famosa historia, que todos os annos nestes dias se representa em Roma. A Arca do Testamento na qual fe encerrava toda a grandeza, & magestade de Deos, he o Divinissimo Sacramento: o Jordao, que se dividio não he o Thybre, mas a Qo iii Cia

Cidade do Thybre, que tambem tem fuas correntes , & fuas divisoens. A parte superior, que reverente parou à presença da Arca, sao aquelles, que assistem, & acompanhao a este Senhor. A parte inferior, que se retirou, & correo ao mar, sao os que o deyxao, & desacompanhao, & se vao com a corrente, onde os chama o mundo.

A' vista desta differença taó notavel falla David com o Rio, & diz Pfal. affi. Quid eft tibi mare ; 103.6. quòd fugisti; & tu Jordanis quia conversus es retrorsum? Tordao parado, Jordao fugitivo, que divifas he esta . & que resolução tão diversa? Tu. que paras, porque paras? E tu que foges, de quem foges? Se a causa he a mesma, o Rio o mesmo, & a natureza de huma, & de outra parte a mesma; porque saó os movimentos tao contrarios? Refponde David pela parte

118 40

1.2

do Jordao superior , & parado, & diz, que parou cortez, & obsequioso; porque reconheceo , & reverenciou na Arca a presença de Deos de Jacob : A facie Domini , à pl facie Dei Jacob : Chama- 10 va-se a Arca Face de Deos pela particular affistencia com que Deos invisivelmente residia nella. E daqui se segue também que todo o Verso de David se ha de entender ( como nós o entendemos ) da passagem do Jordao; porque na passagem do Mar Vermelho ainda não havia Arca. Mas se bastava dizer , que parou o Jordao Afacie Dei ; porque acrecentou nomeada. mente o Profeta, que este Deos era Deos de Jacob: A. facie Dei Jacob .? Seria por ventura : para. differenciar o Deos verdadeyro ( qual era o de Tacob ) dos Deoses fal. fos , & fabulofos , que em diversas figuras ados. ravao naquelle tempo

os

DO'SS SACRAMENTO. 580 os Gentios ? Verdadevramente, Senhores, que quem nao pàra aqui a reverenciar, & affiftir à quella Divina Arca, ou nao crè que está alli o Verdadeyro Deos, ou tem outros Deofes fallos, & torpes, a quem mais ama ; & adora. Mas nao he este só o mysterio. nem foy esta só a fineza do Jordao. Nota neste passo à Glossa, que nas diffe o Profeta : A. facie Dei Ifrael; senao A facie Dei Jacob. Efte Patriarca tinha dous nomes, o de Jacob , que lhe puzerao os homens, & o he Is rael ; que lhe deo Deos Pois porque senao chama Deos neste caso Deos de Ifrael : Senao Deos de Jacob? Com grande myfterio. Jacob quer dizer : Luctatore; o Luttador Ilrael quer dizer Widens Deum: o que ve a Deos. E como Deos estava invisivelmente na Arca; & o Jordao parou a Deos invisivel, por isso Deos

fenao chama aqui Deos do que vè a Deos: Deus Israel, porque foy Deos reverenciado, & nao visto. Chama-se porèm com fegundo mysterio, & com mayor energia : Deus 7acob : Deos do Luttador ; porque o Jordao resistindo ao pezo das aguas, & refreando o impeto da corrente, luttou fortemente contra a inclinação precipitosa da propria natureza, & a venceo gloriosamente. De maneyra que se ajuntarao neste milagre do Jordao as duas circunstancias que necessariamente concorreme nos que assistem a Chrifto Sacramentado nestes. dias. A primeyra luttar, como Jacob, & vencer o impeto da inclinação natural, que os leva a seguir a corrente. A fegunda parar & & affiftir aqui immovelmente a Deos, mas riao a Deos visto, como Deos de Israel, senao a Deos invisivel, como Deos de Jacob.

Affi

591

Assi respondeo David pela parte superior do Jordao, que parou, & reverenciou a Arca, Mas pela parte inferior, que correo ao mar, & lhe voltou as costas, como foy acçao tao irracional, tao precipitada, & tao feva, condennou-a, & afrontou-a o Profeta com a admiração da sua mesma indignidade, perguntando-lhe; porque fugia de Deos : Quid est tibi mare , quòd fugifti? Mas se era Rio, porque lhe chama Mar? E se era o Tordao, porque lhe nao chama Jordao? O nome que lhe tirou, & o que lhe deo, ambos forao declaração da censura ¿ que merecia. O rio, que corre 20 mar seguindo a propria natureza, vay buscar sua perdição : alli perde o nome, & o ser; porque jà nao he rio, he mar. A.li foy bulcar o feu naufragio, & o seu castigo aquella indigna parte do Tordao, que voltou as costas

à Arca. E posto que esta razao baftava, para lhe negar o Profeta o nome de Tordao, ainda o fez co mayor mysterio, & mais claro documento. & repreheníao dos que nestes dias o imitao. Fordanis, quer dizer Fluvius judicij: o Rio do juizo. E como podia ser digno de tal nome huma parte do mesmo Rio tao precipitada, tao furiosa, & sem juizo, que por seguir o impeto, & costume da natureza, deyxou de alsistir à Arca de Deos . & fugio de sua presença ? Prezemse agora de entendidos, & discretos, os que se apartao, ou fogem de melma prefença, para ver, & authorizar com a fua as locuras do mundo nos dias, em que elle mais que nunca perde o sizo. E se quereis ver quad alheya de juizo he semelhante resolução, ponderay-a comigo debaxo da allegoria do mesmo Rio, & ouvime fallar com elle com com as mesmas palayras fao conselho er costumes maos

Quid est tibi mare, quòd fugisti? Rio precipitado, & infelice, que te deyxaste arrebatar da furia da corrente, & fugiste da presença da Arca de Deos, dizeme de quem foges tu, & porque? Que mal te tem feyto aquelle Senhor; para fugir delle? De hum Deos, que te busca; de hum Deos, que vem em Pessoa a santisicarte; de hum Deos, que ( fendo tu dos Amorrheos ) te quer fazer seu; de hum Deos, que te quer livrar da servidao da gentilidade; de hum Deos, que se mette todo dentro de ti mesmo; deste Deos tao amorolo foges tu? Dizeme, assi eu te veja tornar atraz, Quid est tibi: que frutto, que proveyto, que interesse tens em deyxar, & te apartar de Deos? Se te move o costume inveterado da tua corrente, nao ves tu que he melhor, & mais são conselho emendar os costumes maos antes de chegar ao mar morto, onde tu caminhas? Se te leva o impeto, & inclinaçaő natural, naő ves que a outra parte de ti mesmo, sendo da mesma natureza: Conversus est retrorsum? Se elle nao seguio o teu exemplo, porque nao imitarás tu o seu? Se o nao fazes por virtude, ao menos o deves fazer por reputação, & por honra Não ves que aquelle Jordaó, que teve maó em si, & parou à presença da Arca, quanto mais está parado, tanto mais crece, & se exalta? Nao ves que elle he o milagroso, o admirado, o reverenciado, o louvado, o chamado Santo? Que he logo o que te leva? Que he o que vas buscar, aonde tao arrebatadamente caminhas: Quid est tibi mare , quòd fugifti?

§. V.

Naquella palavra Mare temos todo o Quid est, ou todo o Porque da admiração do Profeta: & isso mesmo tanto para admirar, & estranhar, que a penas se póde dizer sem indecencia. Mas nao he muyto que se diga, pois se vè. Aquelle Mar, aonde foy parar a parte do Jordao, que nao parou, he o que nós hoje chamamos Mar morto, & naquelle tempo se chamava Vallis Salinarum, porque sendo esteril de pescado. & de toda a cousa vivente, só se tirava delle sal. Pois para correr ao Valle do Sal, se ha de deyxar a presença, & reverencia da Arca? Para correr ao Valle do Sal se ha de sugir de Deos ? Assi he. Para correr ao Valle do Sal, & do sal que algumas vezes he affaz mordaz, & picante. Tudo o que vay ver, & ouvir o passatempo, & gosto vao destes dias, que outras cousas sao senao aquellas, que a antiga Roma chamava Sales, & a moderna Sali? Graças, chistes, motes facecias, bufonerias: metamorforsis de trajos, equivocos de pessoas, transfiguraçõens dos fexos, & da especie: machinas jocosas, invençoens ridiculas; emfim quanto fabe excogitar o engenho, a futtileza, & a ociosidade para mover a riso. Que diria a severidade do vosso Catao, se tal visse?Para isto se vem cheyas as praças, as ruas, os balcoens, os theatros: todos arir, & tudo para rir. E que sendo em summa tao leve, & tao ridicula a tentaçao, triunfe com tudo o mundo de nós, & pareça que triunfa do mesmo Deos! Senhor, Senhor, quasi estava para vos representar a minha dor, que seria mayor decencia de vossa Divina Authoridade retirarvos ao Sancta

San-

DO Ss. SACRAMENTO. 597 Sanctorum de vossos Sacrarios, que apparecer em publico nestes dias. Seja riso aquelle riso, mas nao seja irrisao vossa. Riao-se os homens do que vem, & do que fazem, mas nao pareça que se rim de vós, pois fazem tao pouca cota de vossa presença. Saybao porem os que assi devxao a Deos, & o trocao, ou vendem por tao vil preço, que Deos, como prègou S. Paulo, Non . 6. irridetur : & que là está guardado hum Væ da Divina Justiça para esteriso: Væ vobis, qui ridetis, quia

Esta he, Senhores, a representação que vos prometti do vosso problema: Utrum diligatis eum, an non? disputado na historia do Jordao, & resoluto diversamente por ambas as partes: huma, que parou reverente à presença da Arca; outra, que voltou as costas, & correo ao mar. Veja agora cada hum qual destas partes, ou par-

. 6. plorabitis!

tidos se resolve a seguir? E porque toda a tentação de amar, ou nao amar a Deos nestes dias, se vem a resumir no que se resume a Religiao, ou vaidade delles, que he facrificar, ou nao sacrificar o riso; disponhamonos animosamente para o facrificio; & tomemos por exemplar delle hum vencedor famoso de semelhante tentação, & tentação també de Deos, como a nosla.

Tentou Deos a Abrahao, para provar seu amor. Sao os termos com q falla a Escrittura. Ten-Gen: tavit Deus Abraham : A 22. 1. tentação foy, que lhe sacrificasse Isac, o seu amado. E diz S. Paulo, q esta tentação de Abrahão, & sacrificio de Isac foy Parabola de Deos: Unde eum in Parabolam accepit. Mas como fov Parabola, se he historia verdadeyra? Nao quer dizer o Apostolo, que nao fosse verdadeyra historia. Quer dizer, que foy hifto-Pp ii

599

aus.

storia, & parabola juntamente : historia pelo que era, parabola pelo que fignificava. Saybamos agora. E que fignifica Isac, & o seu sacrificio? Isac significa riso. E ainda que pareça materia de riso; este riso na significação de Deos he a materia de toda a tentação: & este riso he o que Deos nos manda sacrificar. S. Bernardo.

Rernar Dicitur tibi , ut immoles Isaac tuum, Isaac enim interpretatur risus. Sabeis (diz Bernardo) o q Deos manda, que lhe facrifiquemos, quando manda sacrificar Isac? Manda que The facrifiquemos o rifo. Quando mandou a Abrahao que sacrificasse o seu Isac, mandou-lhe que sacrificasse o seu filho; & esta soy a historia. Quando nos manda, que facrifiquemos o nosso Isac, mandanos que facrifiquemos o nosso riso; & esta

> parabolam accepit. Todos estamos tenta-

> foy a parabola: Eum in

dos por Deos, como Abrahao : Tentat vos Dominus Deus vester. Todos estamos tentados, como elle, para fazer prova do nosso amor: Ut palam fiat, utrum diligatis eum; an non? Se ha quem se atreva a facrificar o feu Isac, suba com Abrahaō ao monte, para o imitar. E note bem a gentileza daquelle grande coração, & daquelle braço. O formidabile spectaculum! A-Baj mor in prolem, Deique di-Sele lectio judicio contendunt. E judex ensifer instat Abrahamus, & gladio jus dicit. O formidavel espe-Etaculo! ( diz S. Basilio de Seleucia. ) Litigavao no coração de Abrahão dous amores, ambos grades, ambos fortes, ambos difficultosos de vencer. O amor de Deos, & o amor de Isac. Por parte de Deos avogava a Fé: por parte de Isac contradizia toda a natureza. E Abrahaõ posto no meyo destes dous affectos, era o juiz,

que

600

DO Ss. SACRAMENTO. 60 I que com a espada havia de pronunciar a sentenca. Tal he a controversia. ò Christao, que tu has de decidir neste ponto: Utru diligatis eum, an non? Se amas verdadevramente a Deos, ha de morrer Isac; se Isac vive, nac amas a Deos. O Ceo por parte de Deos, a terra por parte do mundo esperao suspensos a tua resolução: tu es o juiz, dà a sentenca: que dizes? Si, ou nao? Oh como me parece, Fieis amadores de Christo. estar vendo em cada hum de vós outro Abrahao co o b aço, & com a espada levantada, para cortar a cabeça a este Isac, nao innocente, mas reo; nao legitimo, mas adulterino; nao digno de viver, mas de morrer de huma vez,& acabar para sempre. Morra, morra Isac, viva Christo, viva o Divinissimo Sacramento. Mas que he o que vejo? Não hum Anjo do Ceo, como o de Abrahaō, mas hum Anjo

602 do Inferno, que da parte do mundo, & do apperite vos brada, vos tem mao no braço & vos faz cahir a espada. Tal he a fraqueza de nossa Fé, tal a covardia de nossos coraçoens. Em fim este anno será como os demais, & se cumprirá a parabola inteyramente. Vivirà Isac. & o facrificado ferá o Cordevro. Vós Senhor sereis o deyxado, & o műdo o buscado, & o seguido. Vós estareys aqui quasi só, & Roma no Corso, & nos theatros.

Notou o mesmo S. Bafilio ( como jà o tinha escritto Josepho) que Abrahao teve sempre o caso em segredo; & nem quando recebeo o mandamento de Deos, nem quando aparelhou, & partio ao sacrificio, deo conta, ou noticia delle a Sara. E a razao foy(diz o Santo) poro ainda que Abrahao venerava, & tinha grande conceyto da Fé, da devação, & da piedade de Sara, co-

Pp iii siderou 603

siderou com tudo o genio feminil, & temeo que como mulher, & mãy, nao tivesse valor para consentir no sacrificio: Ego quieius animum suspicio, sed genium vereor. Conheceo o animo, mas temeo o genio. Esta he tambem a razao da minha desconfiança: reverenceyo, mas receyo: Suspicio, sed vereor. Abrahao era o Pay dos creentes, & Sara a May. O Pay dos creentes teve valor para fazer o sacrificio; a May dos creentes nao. E quem he a May de todos os creentes, senao tu, o Roma?

S. VI.

Roma, eu nao tenho authoridade, nem confiança, nem lingua, para te dizer neste caso, o que finto; mas ouve tu o que te diz com igual authoridade, & eloquencia o teu Doutor Maximo, Jeronymo. No melmo tempo em que S. Damaso edificava

esta mesma Igreja, em q H estamos, escreveo S. Jero-con nymo a Roma, a qual en-Jo tao andava em grande nic parte engannada com as larguezas, & delicias, que aprovava o impio Joveniano, mais conformes aos idolatras de Fove ( de quem elle tinha o nome) que aos adoradores de Christo; & diz assi o Grande Padre. Urbs potens, urbs orbis domina, urbs Apostoli voce laudata, interpretare tuum vocabulum. Cidade Potentissima, Cidade Dominadora, & Senhora do mundo, Cidade louvada não por bocca do teu Apollo, senao pelo oraculo de Paulo: Te alloquor, contigo fallo, & nao te digo outra cousa, senao que interpretes o teu nome : Interpretare tuum vocabulum. Roma, aut fortitudinis nomen est apud Gracos, aut celsitudinis juxta Hebraos. Serva quod diceris: virtus te excelfum faciat, non voluptas humilem. O Gre-

604

go,

DO Ss. SACRAMENTO. 605 go, quando diz Roma, quer dizer a Forte : o Hebreo, quando diz Roma, quer dizer a Excelsa: o Christao ( acrecentemos nós ) quando diz Roma, quer dizer a Santa. E será bem que Roma, a Forte, naorefista a huma tentação tao leve? Será bem que Roma, a Excelsa, se abata a hua indecencia tao ridicula? Serà bem que Roma, a Santa, deyxe a Fonte da santidade por seguir a corrente da vaidade? Rirse ha, & mofará o Grego; rirle ha, & zombará o Hebreo; chorará, & envergonharse ha o Christao. Pelo que Roma minha (diz Jeronymo ) Serva quod aiceris. Se te chamas Roma, sé Roma, sé forte, sé excel-

E vós, Senhores Romanos, generolos filhos desta Aguia Magnarum alarum, lembrayvos das palavras, que a vós em primeyro lugar, & a todos os que reconhecem

sa, sé santa.

por May, & Cabeça, esta Santa Cidade, diffe em confiança de volla piedade o Senhor, que está pre- Matth Ubicumque fuerit 24.28. sente. corpus, illic congregabuntur & Aquila: Aonde estiver meu Corpo, alli correráo as Aguias: Cor-S.Ampus in altari, Aquilæ vos bros. estis, diz Santo Ambrosio. Não se tenha por Aguia (que tudo o mais, de quem tenho fallado atégora, he vulgo ) nao se tenha por Aguia legitima; & verdadeyra, a que aqui nao vier fazer prova da agudeza de sua vista, & da fineza de seu amor. A aguia natural prova os feus verdadevros filhos aos rayos do Sol descuberto: a Aguia Divina prova os feus nas fombras do Sol escondido. Com esta nobilissima circunstancia sacrifiquem os vosfos olhos a Deos tudo do que nestes dias deyxarem de ver. Se assi o fizerdes, como de vossa generosidade, & piedade se deve esperar

Gen.

608

esperar, será o vosso sacrificio por esta circunstancia ainda mais precioso, & mais grato a Deos que o de Abrahao Notay. Quando Deos mandou a Abrahao, que lhe sacrificasse o seu Isac, disse desta maneyra : Vade in terram visionis, atque ibi offeres: Vayà terra da Visão, vay à terra onde me viste, & onde me ves, & ahi offerece o facrificio. Na differença de Ibi a Ibi está a ventagem da fineza. Fazer sacrificio a Deos no lugar onde se vè

Deos, nao he maravilha: mas fazelo no lugar, onde Deos nao se vè, essa he à maravilha, essa a fineza: & esta será a gloria do vosso sacrificio. Se o nao ver a Deos, que temos presente, he a tentação com que elle vos tenta: Tentat vos Dominus Deus vester; nao o ver; & amalo; nao o ver, & affiftilo; nao o ver, & acompanhalo sempre, seja a prova manifesta, & publica de vosfo amor: Ut palam fiat, utrum diligatis eum, an non.



SER-



## SERIMIAM

DA QUINTA QUARTA FEYRA

## DA QUARESMA,

Na Misericordia de Lisboa.

Anno de 1669.

Vidit hominem cecum. Joann. 9. 111 311

reaction I . In the f

UM Cego, & muytos cegos; hum Cego curado, & muytos cegos incuraveis hum

tos cegos incuraveis; hum Cego, que nao tendo olhos, vio, & muytos cegos, que tendo olhos, nao virao: he a sustancia resumida de todo este largo Euangelho. Deo Christo vista milagrosa em Jerusalem a hum Cego de seu

nacimento: examinarao o caso os Escribas, & Fariseos, como cousa nunca vista, nem ouvida até aquelles tempos: convenceo os o mesmo Cego com argumentos, com razoens, & muyto mais com a evidencia do milagre. E quando elles haviao de reconhecer, & adorar ao obrador de tamanha maravilha por verdadeyro Fisho de Deos, & Messias promettido) como fez o

Qq

Ce-

Cego ) cegos da enveja, obstinados na persidia, & rebeldes contra a mesma Omnipotencia negarao, blasfemàrao . & condennàrao a Christo. De maneyra que a mesma luz manifesta da Divindade a hum homem deo olhos, & aos outros deo nos olhos: para hum foy luz, & para os outros foy ravo : a hum allumiou, aos outros ferio : a hum farou, aos outros adoeceo: ao Cego fez ver, & aos que tinhao vista cegou. Não he a ponderação minha, nem de alguma authoridade humana, senao toda do mesmo Christo. Vendo o Milagroso Senhor os effeytos tao encontrados daquella fua maravilha, concluhio afsi. Ego in hunc mundum veni, ut qui non vident, videant : & qui vident, eaci fiant. Ora o caso he ( diz Christo) que eu vim a este mundo, para que os cegos vejao, & os que tem olhos, ceguem. Não porque este fosse o fim de sua vinda, senao porque estes forao os effeytos della. Os cegos virao; porque o Cego recebeo vista: & os que tinhao olhos cegàrao; porque os Escribas, & Fariseos ficarao cegos sales on home of

Suppostas estas duas partes do Euangelho, deyxando a primeyra, trattareve só da segunda. O homem que nao tinha olhos, & vio, jà está remediado: os que tem olhos, & nao vem, estes fao os que hao mister o remedio: & com elles se empregará todo o meu discurso. Vidit bominem cacum: Christo vio hum homem Cego sem olhos: nós havemos de ver muytos homens cegos com olhos. Christo vio hum homem sem olhos, que nao via , & logo vio : nós havemos de ver muytos homens com olhos, quenao vem, & tambem poderáo ver, se quizerem. Deos me he testimunha, que:

Ibid.n. 39.

613 DA 5. QUARTAFEYRA,&c. 614 que fiz eleyção deste Af-1 4 - 0"2 extilled (. II.)

sumpto, para ver, se se póde curar hoje alguma cegueyra. Bem conheço a fraqueza; & a desproporçao do instrumento : mas o mesmo, com que Christo obrou o milagre. me anima a esta esperança. Inclinouse o Senhor à terra, fez com a mao Omnipotente hum pouco de lodo, applicou o aos o-? lhos do Cego; & quando parece que lhos havia de escurecer, & cegar mais com o lodo; com o lodo lhos abrio, & allumiou. Se Christo com lodo dà vista, que cego haverá tao cego, & que instrumento tao fraco, & inhabil, que da efficacia, & poderes de sua Graça não possa esperar semelhantes effeytos? Prostremonos ( como fez o Cego ) a seus Divinos pès, & peçamos para noslos olhos hum rayo da mesma luz, por intercessão da Mãy de Misericordia, em cuja Casa estamos. Ave Maria.

Vidit hominem cecum. O Cego a hoje vio Christo, padecia huma só cegueyra: os cegos que nós havemos de ver, sendo as luas cegueyras muytas não as padecem, antes as gozaó, & amaő: dellas vivem, dellas se alimentao. por ellas morrem, & com ellas. Estas cegueyras irá descubrindo o nosso discurso. Assi o ajude Deos, como elle he importante.

O mayor desconcerto da natureza, ou a mayor circunstancia de malicia, que Christo ponderou na cegueyra dos Escribas, & Fariseos ( que será o triste exemplar da nossa) foy ser cegueyra de homens, que tinhao os olhos abertos: Ut viden tes caci fiant. Os Escribas, & Fariseos erao os sabios, & letrados da Ley, erao, os que liao as Efcritturas; erao, os que in-Qqii ter-

terpretavao os Profetas , Querendo o Senhor an-& por isso mesmo eras mais obrigados que todos a conhecer o Messias: & nunca tao obrigados () como no caso presente. Isaias no Capitulo trinta. & dous fallando da Divindade do Messias , & de sua vinda ao mundo diz affi. (Ouçao efte Texto os incredulos. ) Deus Mai. ipse veniet , & salvabit 35. ₺. vos. Tunc aperientur ocu-5. li cecorum. Virá Deos em Pessoa a salvarvos. E em finnal de sua vinda, & prova de sua Divindade dará vista a cegos. O mesmo tinha já dito no Ca-Ifai. pitulo vinte, & nove. De 29.00 tenebris & Ecaligne oculi 18€ cacorum videbunt. E o mesmo tornou a dizer no Capitulo quarenta , & Ifai. dous : Dedi te in fædus 42.0. populi in lucem gentium 7. ut aperires oculos cacorum. Por isso quando o Baptista mandou perguntar a Christo se era elle o Mes-Matth. fias : Tu es , qui venturus, 11.v.3. es an alium expectamus? 1000 -1137

tes responder com obras. que com palavras, o primeyro milagre, que obrou diante dos que trouxe-t raő a embaxada i foy dar vista a cegos. Renuntiate Foanni , que audistis , & vidistis : : : caci vident: Pois le o primeyro . & mais evidente sinnal da vinda do Messias; se a primeyra . & mais evidente prova de sua Divindade, & Omnipotencia, era dar vista a cegos; & se entre todos os cegos , a que Christo deo vista, nenhum era mais cego que este, & nenhúa vista mais milagrosa, por ser cego de seu nacimento, & a vista não restituida senao creada de novo : como se allucinàrao tanto os Escribas, & Fariseos, que vendo o milagre, nao viao nem conheciao o milagrofo ? Aqui vereis, qual era a cegueyra destes homens. A cegueyra, que cega cerrando os olhos, nao he a mayor

mayor cegueyra; a que os olhos abertos nenhuma cega deyxando os olhos abertos, essa he a mais cega de todas: E tal era a dos Escribas, & Fariseos. Homens com olhos abertos; porque como letrados lias as Escritturas, & entendias os Profetas: & cegos; porque vendo compridas as profecias, nas vias, nem como la cera maravista de como solhos abertos sem ver nenhuma cousa destas, nem se ver a si. Aqui esteve o maravilhoso da cegueyra. Se o rayo lhe tirràra os olhos, ou lhos sechàra, nas era maravilha que nas visse; mas

nheciao o profetizado. Hum destes letrados cegos era Saulo antes de fer Paulo ; & vede como the mostrou o Ceo, qual era a fua cegueyra. Hia Saulo caminhando para Damasco armado de provisoens, & de ira contra os Dicipulos de Christo; quando ao entrar ja da Cidade, eys que fulminado da mao do mesmo Senhor cahe do cavallo em terra assombrado, atonito & Subitamente cego. Mas qual foy o modo desta cegueyra? Apertis oculis ( diz o Texto ) nibil videbat. Com

os olhos aberros nenhuma cousi via. A Cidade, os muros, as torres, a estradar, os campos,os companheyros à vista , & Saulo com os olhos abertos fem ver nenhuma cousa destas. nem se ver a si. Aqui esteve o maravilhoso da ceguevra. Se o ravo lhe tiràra os olhos, ou lhos fechàra, nao era maravilha que nao visse; mas nao ver nada estando com os olhos abertos : Apertis oculis nibil videbat. Tal era a cegueyra de Saulo. quando perseguia a Christo: tal a dos Escribas, & Farifeos J quando o não criao, & tal a nossa ( que he mais ) depois de o crermos. a Muyto mais maravilhosa he esta nossa cegueyra, que a mesma vista do Cego do Euangelho Aquelle Cego quando não tinha olhos. naovia: depois que teve olhos , vio : nós temos olhos, & nao vemos. Naquelle Cego houver cegueyra, & vista , mas em Qq iii d.idiversos tempos : em nós no mesmo tempo está junta a vista com a cegueyra; porque somos cegos com os olhos abertos, & por isso mais ce-

gos que todos.

Se lancarmos os olhos por todo o mundo, acharemos que todo, ou quafi todo, he habitado de gente cega. O Gentio cego, o Tudeo cego, o Herege cego, & o Catholico ( que nao devèra ser ) tambem cego. Mas de todos estes cegos quaes vos parece que sao os mais cegos? Não hà duvida que nós os Catholicos. Porque os outros sao cegos com os olhos fechados, nós fomos cegos com os olhos abertos. Que o Gentio corra fem freyo apoz os appetites da carne : que o Gentio siga as levs depravadas da natureza corrupta; cegue yra he; mas cegueyra de olhos fechados: nao lhe abrio a Fé os olhos. Porèm o Christão, que tem Fé; que conhece que ha Deos, que ha Ceo, que ha Inferno que ha Eternidade, & que viva como Gentio? He cegueyra de olhos abertos. & por iso mais cego, que o mesmo Gentio. Que o Tudeo tenha por escandalo a Cruz, & por naocofessar of crucificou a Deos, nao queyra adorar a hum Deus crucificado ? Ceguevra he manifesta; mas cegueyra de olhos fechados. Por isso mordidos das serpentes no deserto. tó saravão, os que vião a Serpente de Moyses exaltada, & os que não tinhão 21 olhos para a ver, não faravão. Porèm que o Christão ( como chorava S. Paulo ) seja inimigo da Pi Cruz: & que adorando 3. as chagas do crucificado. não sare das suas? He ceguevra de olhos abertos: & por isso mais cego. que o mesmo Judeo. Que o Herege sendo baptizado, & chamando-se Christão, senão conforme com a Ley de Christo, & des-

preze

DA S. QUARTAFEYRA,&c. 622 preze a observancia de feus mandamentos? Cegueyra he, mas cegueyra tambem de olhos fechados. Crè erradamente que basta para a salvação o Sangue de Christo; & que não lao necessarias obras proprias. Porèm o Catholico que crè, & conhece evidentemente pelo Lume da Fé, & da razão, que Fé sem obras he morta; & que sem obrar, & viver bem, ninguem fe póde falvar; que viva nos costumes como Luthero, & Calvino? He cegueyra de olhos abertos, & por illo mais cego que o mesmo Herege. Logo nós fomos mais cegos . que todos os cegos.

E se a alguem parecer, q me alargo muyto em dizer que a nossa cegueyra dos Catholicos he mayor que a do Herege, & a do Judeo, & a do Gentio; que seria se eu dissesse, que entre todas às cegueyras, só a nossa he a cegueyra, & que entre

todos esses cegos só nos somos os cegos? Pois assi o digo, & affi he para mavor horror, & confusao nossa. Ouvi ao mesmo Deos por bocca de Isaias. Isai. Quis cacus, nisi servus 42. v. meus ? Quis cacus, nist 10. qui venundatus est? Quis cacus, nisi servus Domini? Falla Deos com o Povo de Israel, o qual naquelle tempo ( como nós hoje ) era o que só tinha a verdadeyra Fé; & diz não huma, senao tres vezes, que só elle entre todas as naçoens do mundo era o cego. Não reparo no cego, fenao no fo. Que fosse cego aquelle Povo no tempo de Isaias. elle, & todos os outros Profetas o lamentão; porque devendo servir . & adorar ao verdadevro Deos, serviao, & adoravão aos Idolos. Mas dessa mesma cegueyra, & dessa melma idolatria le legue. que não erão só os Hebreos os cegos, fenao tambem todas as naçoens daquelle

623 SERMAM

Hai.

Ifai.

4110

quelle tempo, & daquelle mundo. Cegos, & idolatras erao no melmo tempo os Affyrios; cegos, & idolatras os Babylonios, 17.19. cegos, & idolatras os E-21.22. gypcios, os Ethiopes, os 23. Moabitas, os Idumeos, os Arabes, os Tyrios, contra os quaes todos profetizou, & denunciou castigos o mesmo Isaias em pena de sua idolatria. Pois se a idolatria era a cegueyra; & nao só os Hebreos, senao todas as naçoens, de que estavao cercados, & tambem as mais remotas erao idolatras; como diz Deos. que só o Povo de Israel he o cego: Quis cacus, Quis cacus, Quis cacus, nisi servus Domini? Todos os outros são cegos, & ló o Povo de Israel he o cego? Si Porque todos os outros Povos erao cegos com os olhos fechados : só o Povo de Israel era cego com os olhos 43. v. abertos. O mesmo Profeta o disse. Populum cæcum:

Es oculos habentem: Povo cego, & com olhos. Os outros Povos adoravao os Idolos , & os Deofes falsos; porque nao tinhao conhecimento do Deos verdadevro : & islo mais era ignorancia, que ceguevra. Porèm o Povo de Israel era o que só tinha Fé, & conhecimento do verdadeyro Deos Notus in Judaa Deus. EPS. que hum Povo com Fé, v. & conhecimento do Deos verdadevro, adorasse os Deofes talfos? Islo nelle nao era, nem podia ser ignorancia, senao mera cegueyra, & por isso só elle o cego: Quis cacus, nist Servus Domini? Deyxaime agora fazer a mesma pergunta, ou as mesmas tres perguntas ao nosfo mundo, & ao nosso tempo. Quis cacus? Quem he hoje o cego? O Gentio ? Nao. Quis cacus ? Quem he hoje o cego? O Judeo? Não. Quis cacus? Quem he hoje o cego? O Herege? Nao.

624

Pois

625 DA 5. QUARTA FEYRA, &c. Pois quem he hoje este cego, que só merece nome de cego? Triste, & temerosa cousa he que se diga, mas he forçosa consequencia dizerse, que fomos nós os Catholicos. Porque o Gentio, o Judeu, & o Herege sao cegos sem Fé, & com os olhos fechados; & fó nós os Catholicos fomos cegos com a verdadeyra Fé, & com os olhos abertos: Populum cacum , & oculos kabentem. Grande miseria, & confusao para todos os que dentro do gremio da Igreja professamos a unica, & verdadeyra Religiao Catholica, & para nós os Portuguezes ( se bem olharmos para nòs ) ainda mayor.

No Psalmo cento, & treze, zomba David dos Idolos da Gentilidade : & huma das cousas, de que principalmente os moteja, he que tem olhos, & nao vem: Oculos habent, & non videbunt. Bem pudera dizer que nao ti-

626 nhao olhos, porque olhos abertos em pedra, ou fundidos em metal, ou coloridos em pintura, verdadeyramente nao fao olhos. Tambem pudera dizer, & mais brevemente, que erao cegos. Mas dise com mayor ponderação, & energia, que tinhao olhos, & nao viao; porque o encarecimento de huma grande cegueyra nao consiste em nao ter olhos, ou em nao ver; senao em nao ver, tendo olhos: Oculos habent, & non videbunt. Depois disto voltase o Profeta com a mesma galantaria contra os fabricadores, & adoradores dos ditos idclos, & a benção, que lhes deyra, ou a maldição que lhes roga, he que sejao semelhantes a elles, os que os fazem: Similes illis fiant, qui faciunt ea. Porque assi como a mayor benção, que se póde desejar, aos que adorao o verdadeyro Deos, he serem semelhantes ao Deos,

Rr que

que os fez; assi a mayor praga, & maldição que se póde rogar, aos que adorao os Deoses falsos, he serem semelhantes aos Deofes, que elles fazem : Similes illis fiant, qui faciunt ea. Agora dizeyme. E nao feria muyto mavor desgraça; nao seria mileria, & sem razao nunca imaginada, fe esta mesma maldição cahisse, nao jà sobre os adoradores dos Idolos, senao sobre os que crem, & adorao o verdadeyro Deos? Pois isso he, o que com effeyto nos tem sucedido. Que cousa são pela mayor parte hoje os Christãos, senao humas estatuas mortas do Christianismo, & humas semelhanças vivas dos Idolos da Gentilidade, com os olhos abertos, & cegos: Oculos habent , & non videbunt ? Miseria he grande, que sejao semelhantes aos Idolos, os que os fazem: mas muyto mayor miseria he, & muyto mais estranha, que sejao semelhantes aos Idolos, os que os deffazem: & estes somos nós. Estes somos nós (torno a dizer) por Christãos, por Catholicos, & particulamente muyto por Portuguezes. Para que fez Deos Portugal, & para que levantou no mundo esta Monarchia, senao para desfazer Idolos, para converter idolatras; para desterrar idolatrias? Assi o fizemos, & fazemos, com gloria fingular do nome Christao nas Afias, nas Africas, nas Americas. Mas como se os mesmos Idolos se vingàrao de nós; nós derrubamos as suas estatuas, & elles pegàrao nos as suas cegueyras. Cegos, & com olhos abertos, como Idolos: Oculos habent, & non videbunt. Cegos, com olhos abertos, como o Povo de Israel: Populum cæcum, & oculos habentem. Cegos, & com olhos abertos, como Saulo: Apertis oculis

629 DA 5. QUARTA FEYRA, &c. videbat. E cegos finalmente, & com os olhos abertos, como os Escribas, &. Fariseos: Ut videntes çaci fiant.

## A subject of mount is S. III.

Está dito em commű o que basta: agora para mayor distinção, & clareza, deçamos ao particular. Esta mesma cegueyra de olhos abertos dividese em tres especies de cegueyra, ou fallando medicamente em cegueyra da primeyra, da segunda, & da terceyra especie. A primeyra he de cegos, que vem, & nao vem juntamente: a segunda de cegos, que vem huma cousa por outra: a terceyra de cegos, que vendo o de mais, só a fua cegueyra nao vem Todas estas cegueyras se acharao hoje nos Escribas, & Fariseos: & todas (por igual, ou mayor defgraça nossa) se achao tambem em nós. Vamos difcorrendo por cada huma, & veremos no nosso vermuyta cousa que nao vemos.

Começando pela cegueyra da primeya especie, digo que os olhos, abertos dos Escribas, & Fariseos erao elhos, que juntamente viac, & nac viao. E porque? Nao, porque vendo o milagre, nao viao o milagroso, como jà dissemos; mas porque vendo o milagre, nao viao o milagre, & vendo o milagroso, nao viao o milagroso. O milagre viao no nos olhos do Cego. o milagroso viaono em fua propria pessoa, & muyto mais nas fuas obras (que he o mais certo modo de ver ) & com tudo nem viao o milagre, nem viao o milagrofo. O milagre; porque o nao queriao ver ; o milagrolo porque o nao podiao ver. Bem sey que ver, & nao ver implica contradiçaő; mas a cegueyra dos Escribas, & Fariseos era tao grande, que podi-Rrii

SERMAM

ao caber nella ambas as partes desta contradittoria. Os Filosofos dizem que huma contradittoria nao cabe na esfera dos possiveis, eu digo que cabe na esfera dos olhos. Não me atrevera ao dizer senao fora propofição expressa da Primeyra, & Summa Verdade. Assi o disse Christo fallando destes mesmos homens no Capitulo quarto de S. Marcos. Ut videntes videant, & non videant : Para que vendo, vejao, & nao vejao. Agora esperaveis que eu sahisse com grandes espantos. Se viao, como nao viao! E senao viao? como viao ! Difficultar sobre tal authoridade, seria irreverencia. Christo o diz, & isso basta. Eu porèm nao me quero escusar por isso de dar a razao deste, que parece impossivel. Mas antes que là cheguemos, vejamos esta mesma implicação

de ver, & nao ver, prat-

ticada em dous calos famolos, ambos da Historia Sagrada.

Estando ElRey de Syria em campanha sobre 4. R o Reyno de Israel, ex-6.1 perimentou por muytas. vezes, que quanto deliberava no seu exercito, fe fabia no do inintigo. E imaginando ao principio, que devia de haver no seu concelho algua espia comprada, que fazia eftes avizos, soube dos capitaens, & dos foldados mais pratticos daquella terra, que o Profeta Eliseo era, o que revelava, & descubria tudo ao seu Rey. Oh se os Reys tiverao a feu lado Profetas ! Achava-fe neste tempo Eliseo na Cidade de Dotán : refolve o Rey mandalo tomar dentro nella por huma entrepreza : & marchando a cavallaria fecretamente em huma madrugada eys que fahe o mesmo Eliseo a encontrarse com elles : dizlhe.

que:

Marc. 4. v.

633 DA 5. QUARTAFEYRA, &c. que nao era aquelle o caminho de Dotán; levaos à Cidade fortissima de Samaria, mette os dentro dos muros; fechao se as portas; & ficàrao todos tomados; & perdidos. He certo que estes foldados delRey de Syria conheciao muyto bem a Cidade de Dotán, & a de Samaria; & as estradas que hiao a huma, & a outra, & muytos delles ao mesmo Profeta Eliseo. Pois se conheciao tudo isto ; & viao as Cidades, & os caminhos, & ao mesmo Profeta, como se deyxàrao levar onde nao pertendiao ir ? Como não prendêrão a Eliseo, quando se lhes veyo metter nas mãos? E como confentirao que elle os metesse dentro dos muros, & debaxo das espadas de seus inimigos? Diz o Texto Sagrado , que roda esta comedia foy effeyto da oração de Eliseo, o qual pedio a Deos que cegasse aquele 1

634 la gente : Percute , oro , 4. Reg. gentem hanc cacitate. E 6. v. foy a cegueyra tao nova, 18. tao extraordinaria, & tao maravilhosa, que juntamente viao, & nao viao. Viao a Eliseo, & nao viao a Eliseo: viao a Samaria, & nao viao a Samaria: viao os caminhos, & nao viao os caminhos: viao tudo, & nada viao. Póde haver cegueyra mais implicada, & mais cega, & de homens com os olhos abertos ? Tal foy por vontade de Deos a daquelles barbaros, & tal he contra a vontade de Deos a nossa, sendo Christãos. Elifeo quer. dizer: Saude de Deos: Samaria quer dizer: Carcere, & Diamante. E que he a saude de Deos, senao a falvação? Que he o carcere de diamante, fenao o Inferno? Pois affi como os Affyrios, indo buscar a Eliseo, se acharao em Samaria, assi nos buscando a falvação nos achamos no Inferno. E se bus Rriii carr-

636

carmos a razao deste erro. & desta ceguevra he: porque elles, & nós vemos, & nao vemos. Nao ves Christao que este he o caminho do Inferno? Si. Nao ves que estoutro he o caminho da salvacaó? Si. Pois como vas buscar a salvação pelo caminho do Inferno? Porque vemos os caminhos. & nao vemos os caminhos : vemos onde vao parar, & nao vemos onde. Tanta he com os olhos abertos a nossa ceguevra: Percute gentem banc caci-

Segundo caso, & mayor. Mandou Deos dous Anjos à Cidade de Sodoma, para que salvassem a seus habitadores: & erao elles tao merecedores do sogo, que lhes soy necessario aos mesmos Anjos defenderem a casa, onde se tinhao recolhido. Mas como a defendèrao ¿ Diz o Texto Sagrado, que o modo que tomàrao, para

defender a casa, foy cegarem toda aquella gente desde o mayor até o mais pequeno : Percuf. Gen serunt eos cacitate à ma-19. ximo usque ad minorem. Quando eu li que os Anjos cegàrao a todos, cuydey que lhes fechàrao os olhos, & que ficarao totalmente cegos . & sem vista. E que a razaó de cegarem nao só os homens, senao tambem os meninos, fora, porque os meninos nao pudessem guiar os homens. Mas nao foy assi. Ficarao todos com os seus olhos abertos, & interros como dantes. Viao a Cidade, viao. as ruas, viao as casas, & só com a casa, & com a porta de Lot ( que era o que buscavas ) nenhum delles atinava. Buscavao na Cidade a rua de Lot, viao a rua, & nao atinavao com a rua : buscavao na rua a casa de Lot, viao a casa, & nao atinavao co a casa: buscavao na casa a porta de Lot, viao a por-

ta,

DA 5. QUARTA FEYRA, &c

638

ta, & nao atinavao com a porta: Ita nt ostium invenire non possent : diz o Texto. E para que cesse a admiração de hum caso tao prodigiolo, isto que fizerao naquelles olhos os Anjos bons, fazem nos nossos Anjos mãos. Estamos na Quaresma, tempo de rigor, & penitencia; & sendo que a penitencia he a rua estreyta, por onde se vay para o th. Ceo: Arcta via est, qua ducit ad vitam; vemos a rua, & nao atinamos com a rua. Entramos, & frequentamos agora mais as Igrejas; pomos os pès por cima desfas sepulturas; & sendo que a sepultura he a caía, onde havemos de morar para sempre: Sepulchra eorum do-2. mus illorum in æternum: vemos a casa, & nao atinamos com a cafa. Sobem os pregadores ao pulpito, poemnos diante dos olhos tantas vezes a Lev de Deos esquécida, & desprezada; & sendo que a

637

Ley de Deos he a porta, por onde só se póde entrar à Bemaventurança:

Hac porta Domini, justi Psal.

intrabunt in eam: vemos 117.

a porta, & naó atinamos v. 20.

com a porta: Ita ut ostium invenire non possent.

Paremos a esta porta ainda das telhas abaxo. Andao os homens cruzando as cortes, revolvendo os Reynos, dando voltas ao mundo; cada hum em demanda das fuas pretençoens, cada hū para se introduzir ao fim dos seus desejos; todos aos encontroens, huns fobre os outros, os olhos abertos, a porta á vista, & ninguem atina com a porta. Andais buscando a honra com olhos de Lynce; & sendo que para a verdadeyra honra nao ha mais que huma porta ( que he a virtude ) ninguem atina com a porta. Andaisvos desvelando pela riqueza com mais olhos que hum Argos ; & fendo que a porta certa da riqueza nao he acrecentar fazenda. senao diminuir cobica. ninguem atina com a porta. Andaisvos mattando por achar a boa vida; & fendo que a porta direyta, por onde se entra à boa vida, he fazer boa vida, ninguem atina com a porta. Andaisvos cançando por achar o descanço; & sendo que nao ha, nem póde haver outra porta, para o verdadeyro, & seguro descanço, senao accommodar com o estado presente, & conformar com o que Deos he servido, nao ha quem atine com a porta. Ha tal desatino! Ha tal cegueyra! Mas ninguem vè o mesmo que está vendo; porque todos desdo mayor ao menor fomos como aquelles cegos : Percusserunt eos cacitate à maximo usque ad minorem:

Sobre estes dous exemplos tao notaveis, entre agora a razao, porque estais esperando. Que seja possivel ver, & nao ver juntamente, jà o tendes visto. Direys que si, mas por milagre. Eu digo que tambem iem milagre, & muyto facil, & naturalmente. Não vos tem acon- Ari tecido alguma vez ter os Pol olhos postos, & fixos em 10. huma parte, & porque no mesmo tempo estais com o pensamento divertido. ou na conversação, ou em algum cuydado, nao dar fé das melmas coulas, que estais vendo? Pois esse he o modo, & a razao, porque naturalmente, & sem milagre, podemos ver, & nao ver juntamente. Vemos as cousas, porque as vemos; & nao vemos essas mesmas cousas, porque as vemos divertidos.

Hiao para Emmaùs os dous Dicipulos pratticando com grande tristeza na morte de seu Mestre, & foy cousa maravilhosa que apparecendo-lhes o mesmo Christo, & in-

do

641 DA 5. QUARTAFEYRA,&c. 642 do caminhando, & conversando com elles i nao o conhecessem. Alguns quizerao dizer que a razao deste enganno, ou desta cegueyra, foy, porque o Senhor mudàra as feyçoens do rosto, & ainda a voz, ou tom da falla. Mas esta exposição ( como bem notou Santo Agostinho)he contra a propriedade do Texto, o qual diz expressamente, que o enganno nao fov da parte do objecto, senao da potencia; nao da parte do visto, senao da vista. Oculi illorum tene-6. bantur, ne eum agnoscerent. Como he possivel logo que não conhecessem a quem tao bem conheciao, & que nao vissem a quem estavao vendo? Na palavra, Tenebantur está a solução da duvida. Diz o Euangelista, que nao conhecerao os Dicipulos ao mesmo Senhor, que estavao vendo: porque tinhao os olhos presos. Isto quer dizer

Tenebantur. E da mesma frase usa o Euangelista fallando da prisao de Christo : Ipfe eft , tenete Matth. eum. Tennerunt eum. Non 26.48. me tenuisiis. Mas, se os & 50. olhos estavao presos, cot 55. mo vião? E se vião, como estavaó presos ? Não estavao presos pela parte da vista : estavao presos pela parte da advertencia. Hiao os Dicipulos divertidos na sua pratica, & muyto mais divertidos na sua tristeza : Qui sunt Luci hi sermones , quos confer- 25:17: tis adinvicem, & estis tristes? E esta diversao do pensamento era, a que lhes prendia a advertencia dos olhos. Como tinhao livre a vista, vião a Christo: como tinhão presa a advertencia, não conhecião que era elle. E desta maneyra estando os olhos dos Dicipulos juntamente livres, & presos, vinhão a ser hum composto de vista, & de cegueyra: de vista; com que vião; & de cegueyra, com que

que nao vião. Vede a força, que tem o pensamento para a diversao da vista. Os olhos estavão no caminho com Christo vivo, o pensamento estava na sepultura com Christo morto: & póde tanto a força do pensamento, que o mesmo Christo ausente, em que cuydavao, os divertia do mesmo Christo presente, que estavao vendo. Tanto vay de ver com attenção, & advertencia, ou ver com defattenção, & divertimen-

Por isso Jeremias bradava : Attendite , & vi-Thren. dete: Attendey, & vede. Não fó pede o Profeta vista, mas vista, & attençaó: & primeyro a attençao que a vista ; porque ver sem attenção he ver. & não ver. Ainda he mais proprio este ver, & nao ver, do que o modo, com que viao, & não vião aquelles cegos tao cegos nos dous casos milagrofos, que referimos. Elles

não vião o que vião; porque lhes confundio Deos as especies. Nós sem confusao, nem variedade das especies, não vemos o que vemos, só por desattenção, & divertimento da vista. Agora entendereys a energia mysteriosa, & discreta, com que o Profeta Isaias nos manda olhar para ver : Intuemi- Ilai. ni ad videndum. Quem ha 41.1 que olhe, senao para ver? E quem ha que veja senão olhando? Porque diz logo o Profeta, como se nos inculcàra hum documento particular, Intuemini ad videndum: 0lhay para ver? Porque affi como ha muytos, que olhão para cegar, que são os que olhao sem tento; assi ha muytos, que vem fem olhar; porque vem sem attenção. Não basta ver para ver; he necessario olhar para o que se vè. Nao vemos as cousas que vemos ; porque nao olhamos para ellas. Vemolas sem advertencia,

I.12.

645 DA 5. QUARTAFEYR A,&c. & sem attenção; & a mesma desattenção he a cegueyra da vista. Divertemnos a attenção os penfamentos; suspendem-nos a attenção os cuydados. prendem-nos a attenção os desejos; roubam-nos a attenção os affectos: & por isso vendo a vaidade do mundo, imos apoz ella como se fora muyto folida: vendo o enganno da esperança, confiamos nella, como se fora muyto certa: vendo a fragilidade da vida, fundamos sobre ella castellos, como se fora muyto firme : vendo a inconstancia da fortuna, seguimos suas promessas, como se forao muyto feguras: vendo a mentira de todas as coulas humanas, cremos nellas, como le forao muyto verdadeyras. E que seria se os affectos, que nos divertem a attenção da vista, fossem da casta daquelles, que tanto divertirao . & perturbarao hoje a dos Escribas, & Fari-

seos? Divertia os o odio: divertia-os a enveja; divertia-os a ambiçao; divertia-os o interesse ; divertia-os a soberba; divertia-os a authoridade. & ostentação propria: & como estava a attenção tao divertida, tao embaraçada, tão perturbada. tão presa; por isso não vião o que estavão vendo : Ut videntes caci fiant.

## S. IV.

· charge of the following of

A cegueyra da segunda especie, ou a segunda especie da cegueyra dos Escribas, & Fariseos, era ferem taes os feus olhos. que não vião as cousas às direytas, senão às aveças: não vião as coufas como erão fenão como não erão. Vião os olhos milagrosos, & dizião que era enganno : Vião a virtude sobrenatural, & dizião que era peccado : vião húa obra, que só podia ser do braço de Deos, & di-

Ss in

zião que não erade Deos; fenao contra Deos: Non Joan.9 est bic homo à Deo. De maneyra que nao só nao viao as cousas, como erao, mas viao-nas, como nao erao; & por isso muyto mais cegos, que se totalmente as não viraกี. ... วา ... "วธาระ

Na Cidade de Bethfaida curou Christo outro cego, como este de Terusalem; mas nao o curou pelo mesmo modo: porque as mesmas enfermidades, quando os fugeytos nao sao os mesmos , muytas vezes' requerem diversa cura. Poz o Senhor a mao nos olhos a este Cego, & perguntou-lhe se via ? O-Marc. lhou elle , & diffe : Video bomines , velut arbores ambulantes. Senhor: vejo os homens como humas arvores, que andao de huma parte para outra. Torna Christo a applicar-lhe outra vez a inao, & diz o Texto, que desta segunda vez-

começou o homem a ver. Iterum imposuit manus super oculos ejus, & . capit videre. Neste Capit videre reparo , & he muy to para reparar. Este homem he certo, que comecou a ver da primeyra vez, que Christo lhe poz a mao nos olhos: porque até alli nao via nada, & entaő começou a ver os homens, como arvores. Pois se o Cego da primeyra vez começou a ver os homens, como arvores, como diz o Euangelista, que nao começou a ver senao da segunda vez : Iterum impositi manus super soculos ejus , & capit videre? Porque da primeyra vez via as cousas, como nao erao : da segunda vez já as via; como erao : da primeyra vez via os homens, como arvores: da segunda vez via as arvores, como arvores, & os homens, como homens. E ver as cousas como são, isso he

8.24.

ver ::

640 DA 5. QWATAFEYRA, &c. ver : mas velas, como não sao, nao he ver , he estar an ave nos den 2

cego.

Si. Mas se este homem estava cego, quando nao via nada , 1. & leoestava tambem cego a quando via as cousas, como não erao ; quando estava mais cego, quando sas via ou quando as não via ? Quando as via ceftava muyto mais cego: porque quando nao via nada tinhai privação da vista quando via as coulas às aveças a tir nha erro na vista : & muyto mayor cegueyra he o erro sique a pris vação. Am privação .era hum defeyto innocented que mao mentia , nem engannava : o rerro era huma mentira com apparencia deliverdaden, era hum cenganno. com erepresentação des certeza; era hum falso testimu nho com affinnado de vista. Enfenao vamos ao cafo. Heo Filosofianobem fundada de Filo: Hebreo.

que os olhos não so vem a cor sesenao a cor sa fit gura , & o movimento: 1: 8 lem todas estas tres coulas errou a prif meyra vista daquelle homem prepresentando-lhe os homens como arvores. Errou na cor ; porque las arvores sao verdes & cos homens cada hum he da cor do feu rosto, & do seu vestido. Errou na figura porque as arvores tem hum pè & os homens dous : sos homens tem dous braços & as arvores muytos. Errou no movimento y pórque vos hômens amovemile a progreffivamente 20180 10mudao lugares , & as arvores estat semple firmes & le de movem comico ventor não mudao lugari Eustiaquinquantos errosm quantos engannos 0,11 & quantas cegueyras le envolviao naquella primeyransvistano Por cissoson Euangelista disse que quando lo Cego via desta Ss iii

maneyra, ainda não tinha começado a ver, porque ver humas coufas por outras não he vifta; heacegueyra, & mais que cegueyra, ab effir segum

od Os mais cegos homens, que houve no mundo forao os primeyros Homenson Diffe-thes Deos nao por terceyra pelloa fenao por si mesmo, & nao por enigmas, ou metaforas, senao por palavras expressas, que aquella frutta da arvore, que lhes prohibia, era venenosa; & que no mesmo dia, em que a comessem, haviao de perder a immortalidade, em que forao creados , nao fo para si, senas para todos seus filhos, & decendentes; & com tudo comerao. Ha homem tao cego; que coma o veneno conhecido, como eveneno, para le mattar? Ha homem tao cego que dè o veneno conhecido como vene no a feus filhos para os ver morrer diante de seus

. 117

olhos? Tal foy a cegueyra dos primeyros Homens, & nao cegueyra de olhos meyo abertos como a daquelle Cego, senao de olhos totalmente abertos porque tudo isto viao muyto mais clara, & muyto mais evidentemente ; do que nos o vemos & admiramos. Pois como cahiao em huma cegueyra tao estranha, como forao, ou como puderao ser tao cegos? Nao forao cegos, porque nao virao que tudo vião; mas forao cegos porque virao huma cousa por outra. O mesmo Texto o diz. Vidit mulier , quod G bonum effet lignum ad vef v. cendum. Vio a mulher que aquella frutta era boa para comer. Mulher cega, 85 cega quando viste, & porque viste, vè o que ves & nao vejas, o que nao ves. Assi havia de ser. Mas. Heva com oso olhos abertos estava tao cega que nao via , o que via ,& via o que nao via. A frut-

653 DASQUARTA FEYRA, &c. ta vedada era mà para comer, & boa para não comer. Mà para comer; porque comida era veneno , & morte: boa para nao comer; porque não comida era vida , & immortalidade. Pois se a frutta só para nao comer era boa, & para comer nao era boa, senao muyto ma; como vio Heva que era boa para comer: Vidit, quod bonum effet ad vescendum? Porque era tao cega a sua vista, ou tao errada a sua cegueyra, que olhando para a mesma frutta nao via o que era , & via o que nao era. Nao via que era mà para comer, fendo mà, & via que era boa para comer , nao sendo boa : Vidit , quod bonum esset.

Esta foy a cegueyra de Heva, & esta hea dos Fithos de Heva. Va qui dicitis malum bonum, & bonum malum. Andao equivocados dentro em nós o mal com o bem, & o bem tom o mal; nao por falta

de olhos, mas por erro & enganno da vista. No Paraiso havia huma só arvore vedada, no mundo ha infinitas. Tudo o que veda a Lev natural a Divina, & as humanas, tudo o que prohibe a razao, & condenna a experiencia. lao arvores, & fruttas vedadas. E he tal o enganno, & illusao da nossa vista equivocada nas cores. com que se disfarça o veneno ; que em vez de vermos o mal certo, para o fugir, vemos o bem, que nao ha, para o appetecer: Vidit quod bonum esset. Daqui nace, como da vista de Heya, a ruina original do mundo , não (ó nas conciencias, & almas particulares; mas muyto mais no commun dos eftados. & das republicas. Cahio a mais florente, & bem fundada Republica que houve no mundo, qual eras antigamente a dos Hebreos , fundada , governada, affiftida, defendida pelo mesmo Deos.

E

556 DAS. QU MAMASERA, 8cc. 200

E qual vos parece que foy a sorigem ou caula principal de sua ruina? Não toy outra fenado a cegueyra, dos que tinhão por officio fer olhos da Republica. E nao porque fossem olhos de tal maneyra cegos, que não vif fem antimas porque vião trocadamente huma coufa por dutra ; & em vez de verem o que era, vião o que não era. Assi o lamentou o Profeta Teremias nas lagrymas , que chorou em tempo do cattiveyro de Babylonia fobre a destruição ? & ruina de Merufalem. Propheta tui viderunt tibi falfa. 50 sti

Os olhos daquella Republica, que não só tinhão por officio ver o presente, senão também o futuro, erão os Profetas, que por isso se Profetas, que por isso se diz Jeremias à engannada, & já desengannada Jerusalem, que os seus Profetas she vião as cousas falsas : Propheta tui viderunt ti-

bi falfa. Notay muyto a palavra Viderum. Se difsera que profetizavão, ou pregavão, ou aconselhavão, ou finalmente dizião coulas fallas ; bem estava: mas dizer que as vião: Viderunt tibi! Se as cousas erão falsas, não erão;& se não erão, como as vião? Porque essa era a cegueyra dos olhos da triste Republica. Olhos que não vião o que era, & vião o que não era, nem havia de ser. Os Profetas verdadevros vião o que era; os Profetas falsos vião o que não era: & porque a cega Republica se deyxou governar por eftes olhos, por isso se perdeo. Jeremias Profeta verdadeyro dizia, que se sugeytassem a Nabucodo. nosor, porque se assi o nao fizessem, havia de tornar segunda vez sobre Jerusalem, & destruila de todo. Pelo contrario Ha-I nanias Profeta falso prègava, & promettia, que Nabuco nao havia de tornar,

Ibren. 11

14.

657 DA 5. QUARTA FEYRA, &c. 658 tornar, antes havia de restituir os vasos sagrados do Templo, que tinha saqueado. E porque estes oraculos falsos, como mais plausiveis, forao os. cridos, foy Jerufalem de todo destruida, & assolada, & as reliquias de sua ruina levadas a Babylonia. Micheas Profeta vereg. dadeyro, confultado fobre a guerra de Ramoth P. Galaad, disse que via o exercito de Ifrael derramado pelos campos, como ovelhas sem pastor. Pelo contrario Sedecias com outros quatro centos Profetas falsos perfuadiao a guerra, & affeguravao a vittoria. E porque ElRey Acab quiz antes seguir a falsidade lisongeyra dos muytos, que a verdade provada, & conhecida de hum; posto que entrou na batalha sem coroa, & disfarcado, para nao fer conhecido; hum só tiro de húa setta perdida mattou o Rey, desbaratou o exercito, & sen-

tenciou a vittoria pelos inimigos. Assi virao Micheas, & Teremias, o que havia de ser, & os de mais o que não foy. Para que abrao os olhos os Principes, & vejao, quaes fao os olhos, por cuia vista se guiao. Guiemse pelos olhos dos poucos, que vem as cousas como sao, & nao pelos dos muytos, & cegos, que vem huma cousa por outra: Viderunt

tibi falfa.

Mas como póde fer ( para que demos a razao desta segunda cegueyra, como a demos da primeyra) como póde fer. que haja homens tao cegos, que com os olhos abertos não vejao as cousas como sao? Dirá alguem, que este enganno da vista procede da ignorancia. O rustico, porque he ignorante, vè que a Lua he mayor que as estrellas; mas o Filosofo, porque he fabio; & mede as quantidades pelas distancias, vè que as estrel-

las

las são mayores que a Lua. O rustico, porque he ignorante, vè que o Ceo he azul; mas o Filosofo, porque he fabio, & distingue o verdadeyro do apparente, vè que aquillo que parece Ceo azul, nem he azul, nem he Ceo. O rustico, porque he ignorante, vè muyta variedade de cores, no que elle chama Arco da Velha; mas o Filosofo, porque he sabio, & conhece que até a luz enganna ( quando se dobra ) vè que alli naó ha cores, senaó engannos corados, & illusoens da vista. E se a ignorancia erra tanto, olhando para o Ceo, que será se olhar para a terra? Eu nao pertendo negar à ignorancia os feus erros, mas os que do Ceo abaxo padecem commumente os olhos dos homens ( & com que fazem padecer a muytos ) digo que nao lao da ignorancia, senao da paxao. A paxao he a que erra; a paxao a que os enganna; a paxao a que lhes perturba, & troca as especies, para que veiao huas cousas por outras. E esta he a verdadeyra razaó, ou semrazaó, de huma tao notavel cegueyra. Os olhos vem pelo coração; & assi como quem vé por vidros de diversas cores, todas as cousas lhe parecem daquella cor, affi as vistas se tingem dos mesmos humores, de que estao bem, ou mal affectos os coraçoens.

Tinhao os Moabitas assentado seus arrayaes defronte a fronte com os de Josafat, & Jorao Reys de Îsrael, & Juda; & ven do ao amanhecer que por entre elles corria huma ribeyra, julgáraő que a agua ferida dos rayos do Sol era fangue, & perfuadirao-se que os dous Reys amigos por alguma subita discordia tinhao voltado as armas hum contra o outro: Dixerunt sanguis gladij est , pugnaverunt 4. l reges contra se, & casi 3. 2

funt

661 DA 5. QUARTA FEYR A, &c 662 mutuò. Cahido da Tunt graça delRey Assuero seu grande valido Aman, & condennado à morte, lancou-se aos pès da Rainha Esther no throno onde estava, pedindo perdao, & misericordia: & como Affuero o visse naquella postura, foy tal o juizo q formou, & tao alheyo de sua propria honra, que nao ha palavras decentes, com que se possa de-Etiam Reginam clarar. vult opprimere me præsente. Corria fortuna a barca de S. Pedro no mar de Tiberiades derrotada da furia dos ventos, & quali sossobrada do pezo das ondas, quando appareceo sobre ellas Christo caminhando a grandes paffos a foccorrela. Virao-no os Apostolos, & entao tiverao o naufragio por certo, & se derao por totalmente perdidos, julgando (diz o Texto) que era algum fantasma: Puarc. taverunt phantasma esse. 19. Voltemos agora sobre

estes tres casos tao notaveis, & saybamos a causa de tantos engannos da vista. Os Apostolos, Affuero, os Moabitas, todos estavao co os olhos abertos, todos virao o que viao, & todos julgàrao hua cousa por outra. Pois le os Apoltolos viao a Christo, como julgàrao of era fantasma? Se Affuero vio a Aman em acto de pedir misericordia, como julgou que lhe tazia adulterio? Se os Moabitas viao a agua da ribeyra, como julgárao que era sangue? Porque assi confundem, & trocao as especies da vista os olhos perturbados com alguma paxaõ. Os Apostolos estavas perturbados com a paxao do temor: Affuero com a paxao da ira : os Moabitas com a paxão do odio, & da vingança (& como os Moabitas desejavao verter o sangue dos dous exexcitos inimigos, a agua lhes parecia sangue: Como Assuero queria tirar a Tt ii vida vida a Aman, a contrição lhe parecia peccado: como os Apostolos estavas medrosos com o perigo, o remedio, & o mesmo Christo lhes parecia fantasma. Fiaivos là de olhos, que vem com paxas.

As paxoens do coraçao humano, como as divide, & numera Aristoteles, sao onze; mas rodas ellas se reduzem a duas capitaes, Amor, & Odio. E estes dous affectos cegos sao os dous pòlos, em que se revolve o mundo, por isso tao mal governado. Elles são, os que pezaő os merecimentos; elles, os que calificao as accoens; elles, os que avaliao as prendas; elles, os que repartem as fortunas. Elles são, os que enfeytao, ou descompoem; elles, os que fazem, ou aniquilao; elles, os que pintao, ou despintao os objectos, dando, & tirando a seu arbitrio a cor, a figura, a medida, & ainda o mesmo ser, & sustan-3126

cia, sem outra distinção, ou juizo, que aborrecer, ou amar. Se os olhos vem com amor,o corvo he braco; se com odio, o cysnehe negro: se com amor, o Demonio he fermolo; se com odio, o Anjo he feyo: fe com amor, o Pygmeo he gigante; se com odio o gigante he Pygmeo: se com amor, o que nao he , tem ser ; se com odio, o que tem ser, & he bem que seja, nao he, nem será já mais. Por isso se vem com perpetuo clamor da justiça os indignos levantados, & as dignidades abatidas; os talentos ociosos, & as incapacidades com mando, a ignorancia graduada, & a ciencia sem honra; a fraqueza com o bastao, & o valor posto a hum canto; o vicio sobre os altares, & a virtude sem culto; os milagres accusados, & os milagrosos reos. Póde haver mayor violencia da razaó? Póde haver mayor escandalo

665 DA 5. QUARTA FEYRA, &c. da natureza? Póde haver mayor perdição da republica? Pois tudo isto he o que faz, & desfaz a paxao dos olhoshum anos; cegos quando se fechao, & cegos quando se abrem: cegos quando amao, & cegos quando aborrecem: cegos quando approvao. & cegos quando condenaó: cegos quando naó vem, & quando vem muvto mais cegos: Ut videntes caci fiant ..

### §. V.

Temos chegado, posto que tarde, à cegueyra da terceyra especie; na qual estavao confirmados os Escribas, & Fariseos; porque sendo tao cegos (como temos visto) nao viao, nem conheciao a sua propria cegueyra. O cego, que conhece a sua cegueyra, nao he de todo cego; porque quando menos vé o que lhe falta: o ultimo extremo da cegueyra he pade-

cela . & nao a conhecer. Tal era o estado mais que cego destes homens. dos quaes disse agudamente Origenes, que chegàraó a perder o sentido da cegueyra : Cacitatis Orig. sensu carentes. A natureza, quando tira o sentido da vista, deyxa o sentido da cegueyra, para que o cego se ajude dos olhos alhevos. Porèm os Escribas, & Fariseos estavao tao pagos dos seus. & tao remattadamente cegos, que nao só tinhao perdido o sentido da vista, senao tambem o sentido da cegueyra: o da vista; porque nao viao: o da cegueyra; porque a nao viao. Arguhio os Christo hoje tacitamente della; & elles, que entendèrao o remoque, respondèrao : Nunquid , & Fran. nos cæci sumus? Por ven- 9. 40. tura somos nós tabem cegos? Como se disserao. Os outros faoos cegos, porèm nós, q somos os olhos da republica; nós que fomos

Tt iii

as centinelas da casa de Deos; nós que temos por officio vigiar fobre a observancia da Fé, & da Ley, số nòs temos luz, số nòs temos vista, só nòs somos os que vemos. Mas por isso mesmo era mavor a sua cegueyra que todas as cegueyras, & elles mais cegos que todos os cegos. Porque nao pòde haver mayor cegueyra, nem mais cega, que fer hum homem cego, & cuydar que o nao he.

Introduz Christo em huma parabola hum cego, que hia guiando a outro Matth. cego: Cacus si caco duca-15.14. tum præstet. O q hia guiado era cego, o q hia guiando tambem era cego. Mas qual destes dous cegos vos parece, que era mais cego; o guia, ou o guiado? Muyto mais cego era o guia. Porque o cego, que se deyxava guiar, via, & conhecia, que era cego; mas o que se fez guia do outro, tao fóra estava de ver, & conhecer.

que era cego, que cuydava que podia emprestar olhos. O primeyro era cego huma vez: o segundo duas vezes cego: húa vez, porque o era; outra vez, porque o nao conhecia. S. Joao no seu Apocalypse escreve huma carta de reprehensao ao Bispo de Laodicèa, & diz nella affi. Nescis, quia miser es, & miserabilis , & cacus ? Nao sabes que es miseravel, & miseravel, & cego? No Miser , & miserabilis reparo. Que lhe chame miseravel, porque era cego, bem clara está a miseria: mas porque lhe chama não só huma, senão duas vezes miseravel: Miser , & miserabilis ? Chama-lhe duas vezes miseravel, porque era duas vezes cego: huma vez cego; porque o era: & outra vez cego ; porque o nao conhecia. O mesmo Euangelista o disse: Nefcis, quia miser es, & miserabilis, & cacus. Notay o Nescis: era huma vez ce-

669 DA 5. QUARTA FEYRA, &c. 670 go, porque o era: Cacus: era outra vez cego, porque o nao conhecia: Nefcis: & porque era duas vezes cego, era duas vezes miseravel : Miser, & miserabilis: Ser cego era miseria; porque era cegueyra: mas ser cego, & nao o conhecer, era miferia dobrada; porque era cegueyra dobrada. A primeyra cegueyra tirava-lhe a vista das outras coulas: a legunda ceguevra tirava-lhe a vista da mesma cegueyra: & por isso era cego sobre cego, & miseravel sobre miseravel : Miser , & miserabilis, & cacus.

Oh quantos miseraveis sobre miseraveis, & quantos cegos fobre cegos ha, como este, no mundo! Refere Seneca hum caso natural, sucedido na sua familia, & diz a seu Dicipulo Lucilio, que lhe contará húa cousa increivel, mas verdadeyra: Incredibilem tibi narro rem. sed verā. Tinha huma crea-

da chamada Harpastes, a qual ( sendo fatua de seu nacimento) perdeo subitamente a vista: Hac fatua subitò desijt videre. E que vos parece que faria Harpastes cega, & sem juizo? Aqui entra a cousa increivel. Nescit esse se cacam: era cega, & nao o sabia. Padagogum suum rogat, ut migret : quando o que tinha cuydado della lhe dava a mao, para a guiar, lançava-o de si. Ait domum tenebrosam esse: dizia que estava a casa às escuras, que abrissem as janellas; & as janellas que tinha fechadas nao erao as da casa, erao as dos olhos. Póde haver cegueyra mais fatua, & mas digna de riso? Pois has de saber Lucilio (diz Seneca ) que desta maneyra somos todos: Cegos, & fatuos: cegos, porque naő vemos; & fatuos, porque nao conhecemos a nossa cegueyra. Hoc, quod in ea ridemus, omnibus nobis accidere liqueat

ras, ou como lhes havemos de buscar remedio, se as nao conhecemos?

queat tibi. Não he cegueyra a soberba? Nao he cegueyra a enveja? Não he cegueyra a cobiça? Naó he cegueyra a ambiçao, a pompa, o luxo? Nao he cegueyra a lisonja, & a mentira? Si. Mas a nosla fatuidade he tanta, como a de Harpastes, que sendo a cegueyra, & a escuridade nossa, attribuimola à cafa, & dizemos que nao se póde viver doutro modo neste mundo, & muyto menos na corte: Nemo aliter Rome potest vivere. Se somos cegos, porque o nao conhecemos? Ifac era cego, mas conhecia a sua cegueyra; porisso tocou as mãos de Tacob, para suprir a falta da vista com o tacto. O mendigo de Jericó era cego, mas conhecia que o era; por isso a esmola, que pedio a Christo, não foy outra senaő a da vi-

fla: Domine ut videam.

Luc. Como havemos nós de

18.41. suprir as nossas ceguey-

Pois por certo que naő nos faltaő experiencias muyto claras, & muyto caras, para as conhecer, senao foramos cegos fobre cegos. Olhay para as vossas quedas, & vereis as voffas cegueyras. Quando Tobias ouvio que vinha chegando seu filho, de cuja vinda,& vida, jà quasi desesperava; foy tal o seu alvoroco, que levantando-se remetteo a correr para o ir encontrar, & receber nos braços. Tende mao, Velho engannado: nao vedes que sois cego? Nao vedes que nao podeis andar por vós mesmo, quanto mais correr? Não vedes que podeis cahir, & que póde ser tal a queda, que funeste hum dia tao alegre, & entrifteça todo este prazer vosso, & de vossa casa? Assi foy em parte; porque a poucos passos titubantes, & mal

673 DA 5. QUARTAFEYRA.&c. 674 seguros tropeçou Tobias. & deo comfigo em terra: Consurgens cacus pater 10. ejus capit offendens pedibus currere, & prolapsus est. : diz o Texto Grego. Levantado porèmem braços alheyos deo a mão o cego jà menos cego a hum creado, & com este arrimo sem novo risco chegou a receber o filho: Et data manu puero occurrit filio suo. De maneyra que o alvoroço, a alegria subita, & o amor, cegàrao de tal sorte a Tobias, que nao vio, nem reparou na sua cegueyra; porèm depois que cahio. a mesma queda o fez conhecer, que era cego, & que como cego se devia por nas mãos, de quem o sustentasse, & guiasse. Todas as cousas se vem com os olhos abertos, & só a propria cegueyra se póde ver com elles fechados. Mas quando ella he tao cega que nao le vè a si mesma, as quedas lhe abrem os olhos, para que

se veja. Cahirao os primeyros Pays tao cegamente, como vimos; & quando se lhes abrirao os olhos, para verem a sua cegueyra? Depois que se virao cahidos : Et aperti Gen. 3. sunt oculi amborum. O 10. appetite os cegou, & a cahida lhes abrio os olhos. Que filho ha de Adao, que nao seja cego ? E que cego que nao tenha cahido huma, & muytas vezes? E que nao bastem tantas cahidas, & recahidas para conhecermos a nossa cegueyra? Se cahis em tantos tropeços, quantas são as vaidades, & locuras do mundo; porque não acabais de cahir em que sois cego: porque nao buscais quem vos levante, & vos guie? Só vos digo que se derdes a mao para isso a algum creado, como fez Tobias; que seja tao seguro creado, & de tao boa vista, que sayba por onde poem os pès, & que vos possa guiar, & soster.

E quando ainda affi lhe derdes a mao, adverti q nao seja tanta, que se cegue tambem elle com a vossa graça, & vos leve a mayores precipicios. Mas já he tempo que demos a razao desta ultima cegueyra, como das de-

mais.

Parece cousa increivel, & impossivel, que hum cego nao conheça, que he cego. Mas como já temos visto que ha muytos cegos desta especie; resta saber a causa de tao estranha, & tao cega cegueyra. Se algum cego pudera haver, que senao conhecesse, era o nosso Cego do Euangelho; porque era cego de seu nacimento: & quem nao conhecia a vista, nao he muvto que nao conhecesse a cegueyra. Elle porém he certo que a conhecia, & nòs fallamos de cegos com os olhos abertos, que fabem o que he ver, & nao ver. Qual he logo, ou qual pòde fer a causa, porque

estes cegos se ceguem tanto com a sua cegueyra, que a nao conheção? Outros daráo outras causas ( que para errar ha muytas. ) A que eu tenho por certa, & infallivel, he a muyta presumpção dos mesmos cegos. A causa da primeyra cegueyra, como vimos, he a desattençaő: a da segunda a payxao: & a desta terceyra, & mayor de todas, a presumpção. Nos mes. mos Escribas, & Fariseos temos a prova. Delles difse Christo noutra occasiao a seus Dicipulos: Si-Matt nite eos : ceci sunt, & duces cacorum. Deyxayos, que fao cegos, & guias de: cegos. Mas por illo melmo he bem que nos os nao deyxemos agora. Se erao cegos, & nao viao, como erao, ou se faziao guias de cegos? Porque tanta como isto era a sua presumpção. Para hum cego guiar cegos, he necessario que tenha dous conhecimentos contrarios.

676

677 DA 5. QUARTA FEYR A,&c. 678 rios: hum, com que conheça os outros por cegos; & outro, com que conheça, ou tenha para si que elle o nao he. E tal era a presumpção dos Escribas, & Fariseos. Nos outros conheciao que a cegueyra era cegueyra; em si estimavao que a sua cegueyra era vista. Por isso sendo tao cegos como os outros cegos, em vez de buscarem guias para si, faziao-se guias dosoutros, & se vendiao por taes. Se villemos que hum cego andasse apregoando , & vendendo olhos, nao seria riso das gentes, & da mesma natureza? Pois ella era a farça que representava nos tribunaes de Terusalem a cegueyra, & prefupção daquelles gravissimos Ministros, & esse era o altissimo conceyto, que elles tinhao dos seus olhos. Toupeyras com prefumpçao de Lynces.

Ainda paflou muyto avante esta presumpção no caso de hoje. O Cego, depois que Christo o allumiou, ficou hum lynce na viíta, & as toupeyras queriao guiar o lynce. Que hum cego queyra guiar outro cego, & huma toupeyra outra toupeyra, cegueyra he muyto prefumida: mas que as toupeyras quizessem guiar o lynce, & os cegos dar liçoens de vera quem tinha olhos, & olhos milagrosos? Foy a mais louca presumpção, que podia caber em todas as cegueyras. Todo o intento hoje dos Escribas, & Fariseos, & todas as diligencias, & inflancias, com que perseguiao o Cego allumiado, & com que o queriao persuadir que agora estava mais cego. que dantes, erao a fim de o apartarem da luz, & conhecimento de Christo; & o tirarem, & trazerem à sua errada opiniao. Elle dizia: Scimus, quia pecca- Joan.9 tores Deus non audit. El-31.24 les diziao : Nos scimus, 31.24. quia

Vv ii

SERMAM 680

quia kic homo peccator est: E fendo estas duas proposiçoens taó encontradas, toda a differença, porque condennavao a ciencia do Cego, & canonizavao a sua, era seré elles os que o diziao: Nos scimus. Aquelles Nòs tao presumido, & tantas vezes inculcado nesta demanda. era todo o fundamento da sua censura Nós o dizemos, & tudo o mais he ignorancia, & erro. Nós: como senao houvera nòs cegos: & como fenao fóra certo o que elles já tinhaő inferido: Nunquid, & nos cæci sumus? O homem dos olhos milagrosos confutavaos, cofundiaos, & tomava-os às mãos; & elles, porque nao sabiao responder aos argumentos, tornavaő-se contra o argumentante, & fixados no feu Nós, diziao muy inchados: Et tu doces nos? E quem es tu para nos enfinar a nós? Eu perguntàra a estes grandes letrados: E The work of

E quem sois vós, para nao apprender delle? Elle arrazoa vivamente : vós nao dais razao: elle prova o que diz; vós fallais, & nao provais nada: elle convence com o milagre, que Christo he Santo; vós blasfemais q he peccador: elle demostra com evidencia que he elle; vós buscais testimunhas falías, que digao que he outro:elle he huma Aguia, que fita os olhos no Sol; vós fois aves nocturnas, que cegais com a luz : elle emfim he lynce, & vós toupeyras, & no cabo vós tao vãos, & tao presumidos , que cuydais que vedes mais com a vossa cegueyra, do que elle com os feus olhos. Vio-se já mais presumpçaő taő cega: ? Só huma acho nas Escritturas semelhante; mas tambem em Jerusalem: que só em huma terra, onde se crucifica a Christo, se podem crear, & foffrer taes monftros.

Os foldados que guar- dos Generos So. Lor

Os soldados que guardavao o Calvario, tendo ordem que acabassem de mattar aos crucificados, tanto que virao que Christo estava jà morto, passarao a diante : Ut vide-33 runt eum jam mortuum non fregerunt ejus crura. Isto fizerao os soldados que tinhaő olhos. E Longuinhos, q era cego, q fez? Deolhe a Christo a lançada. Quem mette a lança na mao de hum cego, quer que elle a metta no peyto de Christo. Pois se os que tinhao olhos, virao que Christo estava jà morto, o cego porque o quiz ainda mattar, como se estivera vivo? Porque fendo cego; & tao cego; era tao presumido da vista; que cuydava que via melhor com os seus olhos fechados , que os outros com os olhos abertos. Oh quantos Longuinhos ha destes no mundo, & tao longos, & tao estirados, & tao prefumidos ! Más a culpa não he fua, fenão

dos Generaes. Se Longuinhos era cego, porque havia de comer praça de soldado? Se a caso tinha muytos annos de servico, demlhe huma mercearia. Já que hecego, seja rezador. Mas sem olhos, & com a lança na maő?Sem vista, & com a praça acclarada? E como nao havia de presumir muyto dos seus olhos, se sendo cego o nao reformavao? Elle foy muyto prefumido, mas tinha a presumpçao por si. Ouvi a Isaias fallando com a mesma Republica de Jerusalem: Speculatores tui caci om- Ifai. nes : as tuas Centinellas , 56. 10. ó Jerusalem, todas sao cegas. A Cidade muyto fortificada, porque tinha tres ordens de muros mas as centinellas todas tao mal providas que em cada huma punhaő a vigiar hum cego. E se o cego se via levantado sobre huma torre, posto numa guarita , como nao havia Vv iii de

de presumir muyto da sua vista? Elles tinhao a presumpção por si, mas a presumpção, & o posto nao lhes diminuhia a cegueyra. Os postos nao costumao dar vista; antes a tiraó a quem a tem, & tãto mais, quanto mais altos. Por isso aos Escribas, & Fariseos, se lhes foy o lume dos olhos. Cegos com a presumpção do officio; & porque era officio de ver, muyto mais cegos: Ut videntes ceci fiant.

### S. VI.

Esta era a ultima, & mais remattada cegueyra dos Escribas, & Fariseos. E a nossa qual he? Elles eras cegos sobre cegos, porque nas vias as suas cegueyras: & nòs a caso vemos as nossa? Se as remedeamos, confessarey q as vemos; mas se as nas remedeamos, he certo, & certissimo, que as nas vimos. Ver, & nas

remedear, nao he ver. Apparece Deos a Moyses naquelle disfarce da Çarça: disselhe quem era, & a que vinha: & as palavras, com que se declarou a Divina Magestade, forao estas. Vidi afflictio- Exo nem populi mei in Ægy-3.7 pto, & sciens dolorem ejus, descendi, ut liberem eum. Vi a afflicçao do meu Povo no Egypto, & conhecendo o muyto, que padece venho a libertalo. Eessa afflicção, que ha tatos annos padece o vosfo Povo, ainda agora a vistes, Senhor? Sey eu, que antes de haver tal Povo no mundo, revelastes vós ao avò de seu Fundador . que o mesmo Povo havia de peregrinar quatro centos annos em terras estranhas; & que nellas havia de ser cattivo, & affligido. Affi o disse, ou predisse Deos a Abrahao muyto antes do nacimente de Jacob, que foy o Pay das doze Tribus; & de todo o Povo Hebreo catti-

685 DA 5. QUARTA FEYRA,&c. cattivo no Egypto. Scito: 13 prænoscens quòd peregrinum futurum sit semen tuum in terra non sua , & subjicient eos servituti, & affligent eos quadringentis annis. Pois se havia mais de quatro centos annos, que Deos tinha revelado este cattivevro: & se desde o primeyro dia, em que começou (antes desde toda a sua eternidade ) o estava sempre vendo; como dizique agora vio a afflicção do seu Povo: Vidi afflictionem populi mei ? Diz que agora a vio, porque agora a vinha remedear : Vidi , & descendi , ut liberem eum. O que se vé , & nao fe remedea, ainda que se esteja vendo quatro centos annos, ainda que se esteja vendo huma eternidade inteyra, ou não se vé, ou le vé como se se nao vira. Por isio Anna, Mãy de Samuel, fallando com o mesmo Deos, & pedindo-lhe remedio para outra afficção sua, dif-

686 se: Si respiciens videris afflictionem meam. Se vendo virdes a minha afflicçao. E que quer dizer, se Ita vendo virdes? Quer di-omnes zer se remedeardes; por-Interque ver sem remedear, pretes. nao he ver vendo, he ver sem ver. Quem duvida que neste mesmo dia vio Christo pelas ruas de Terusalem muytos outros cegos, mancos, & alejados, que concorrem a pedir esmolas às cortes; mas nao dizem os Euangelistas que os vio; porque os não remedeou. Só dizem que vio este cego, a quem remedeou, & por isso dizem que o vio Vidit bominem cacum.

Oh quem me dera ter agora neste auditorio a todo o mundo !! Quenz me dera que me ouvira agora Hespanha, que me ouvira França, que me ouvira Alemanha, que me ouvira a mesma Roma ! Principes, Reys, Emperadores, Monarcas do mundo, vedes a ruina dos

roffor

vossos Reynos, vedes as afflicçoens, & miserias de vossos vassallos, vedes as violencias, vedes as oppressoens, vedes os tributos, vedes as pobrezas, vedes as fomes, vedes as guerras, vedes as mortes, vedes os cattiveyros, vedes a assolação de tudo? Ou o vedes, ou o nao vedes. Se o vedes . como o não remedeais ? E se o não remedeais, como o vedes ? Estais cegos. Principes Ecclefiasticos, grandes, mayores, supremos, & vós ò Prelados que estais em seu lugar, vedes as calamidades universaes, & particulares da Igreja, vedes os destroços da Fé, vedes o descahimento da Religiao, vedes o desprezo das Levs Divinas, veles a irreverencia dos lugares fagrados, vedes o abuso dos costumes, vedes os peccados publicos, vedes os escandalos, vedes as simonias, vedes os sacrilegios, vedes a falta da dou-

trina sam, vedes a condennação, & perda de tantas almas dentro . & fóra da Christandade ? Ou o vedes, ou o naovedes. Se o vedes, como o nao remedeais? E se o nao remedeais, como o vedes? Estais cegos. Ministros da Republica, da Justiça da Guerra do Estado, do Mar, da Terra, vedes as obrigaçõens, que se descarregao sobre o vosso cuydado; vedes o pezo, que carrega sobre vossas conciencias, vedes as defattençoens do governo, vedes as injustiças, vedes os roubos, vedes os descaminhos , vedes os enredos, vedes as dilaçoens, vedes os fobornos, vedes os respeytos, vedes as potencias dos grandes, & as vexacoens dos pequenos, vedes as lagrymas dos pobres, os clamores, & gemidos de todos? Ou o vedes, ou o nao vedes.Se o vedes, como o não remedeais? E se o nao reme680 DA 5. QUARTAFEYRA,&c. medeais, como o vedes? Estais cegos. Pays de familias, que tendes casa, mulher, filhos, creados, vedes o desconcerto, & descaminho de vossas familias, vedes a vaidade da mulher, vedes o pouco recolhimento das filhas, vedes a liberdade, & màs companhias dos filhos, vedes a soltura, & descomedimento dos creados, vedes como vivem, vedes o que tazem, & o que se atrevem a fazer, fiados muytas vezes na vossa dissimulação, no vosso consentimento, & na sombra do vosso poder? Ou o vedes, ou o nao vedes. Se o vedes, como o nao remedeais? E seo nao remedeais, como o vedes? Estais cegos. Finalmente homem Christão de qualquer estado, & de qualquer condição que sejas, ves a Fé, & o Caracter que recebeste no Baptismo, ves a obrigação da Ley, que professas, ves o estado em que vives ha

tantos annos, ves os encargos de tua conciencia, ves as restituiçõens, que deves, ves a occasiao de que te nao apartas, ves o perigo de tua alma, & de tua salvação, ves que estás actualmente em peccado mortal, ves que se te toma a morte nesse estado que te condennas sem remedio; ves que se te condennas, has de arder no Inferno, em quanto Deos for Deos, & que has de carecer do mesmo Deos por toda a eternidade? Ou vemos tudo isto Christãos, ou não o vemos. Se o nao vemos, como somos tao cegos? E se o vemos, como o nao remedeamos? Fazemos conta de o remedear algű hora, ou nao? Ninguem haverá taő impio, taő barbaro, tao blasfemo, que diga que nao. Pois se o havemos de remedear algum hora, quando ha de ser esta hora? Na hora da morte? Na ultima velhice? Essa he a conta, que  $\mathbf{X}\mathbf{x}$ lhe lhe fizerao todos, os que estao no Inferno, & là estao, & estarao para sempre. E será bem que saçamos nós tambem a mesma conta, & que nos vamos apoz elles? Não, não, não queyramos tanto mal à nossa alma. Pois se algum dia havemos de abrir os olhos, se algum dia nos havemos de resolver; porque não será neste dia?

Ah Senhor, que nao quero persuadir aos homens, nem a mim (pois somos tao cegos) a vós me quero tornar. Nao olheis, Senhor, para nossas cegueyras, lembraivos dos vossos olhos, lembraivos do que elles fizerao hoje em Jerusalem. Ao menos

hum cego saya hoje daqui allumiado. Ponde em nós esfes olhos piedosos; ponde em nós esses olhos misericordiosos; ponde em nós esses olhos omnipotentes. Penetray, & abranday com elles a dureza destes coraçoens: rafgay, & allumiray a cegueyra destes olhos; para que vejao o estado miseravel de suas almas : para que vejao, quanto lhes merece essa Cruz, & essas Chagas: & para que lancando-nos todos a vosfos pes, como hoje fez o Cego, arrependidos com huma firmissima resolução de nossos peccados, nos façamos dignos de ser allumiados com vossa Graça, & de vos ver eternamente na Gloria.





# SERMAM

DE NOSSA SENHORA DE

## PENHADEFRANÇA,

Na sua Igreja, & Convento da Sagrada Religiao de Santo Agostinho.

Em Lisboa, no primeyro Dia do Triduo da sua Festa: Com o Santissimo Sacramento Exposto. Anno de 1652.

Liber generationis Jesu Christi, Filij David, Filij Abraham. Matth. 1

S. I.

for the total



bedoria, & com bem merecida correspondencia de vosso amor, vemos jutos hoje (como antigamente os ajuntou Salamas) os dous thronos de 3. Reg. ambas as Magestades: 0 2. 19. de vossa Santissima May subido a essa Penha, & o vosso decido a esla. Sobre Xx ij húa

69.5 huma penha, diz Job, que havia de fabricar seu ninho a Aguia : que moraria nas rochas mais altas. & inaccessiveis: & que dalli contemplaria o corpo morto, para voar, &

fe por com elle. In arduis 3.3.38. ponet nidum suum: in petris manet & in accessis rupibus: inde contemplatur escam & ubicumque

fuerit cadaver, statim adeft. Que Aguia, que Penha, & que corpo morto he este, senao tudo o que estamos vendo? A Aguia. Maria Santissima: a Penha, Penha de França: o

corpo morto, vosso Cor-

po Sacramentado, vivo,

mas em forma de morto. Esta Aguia, como a vio Ezechiel, he a que vos. Ezech. tirou das entranhas do 17. 3. Eterno Padre , & vos Prado, trasladou às suas. Ella he

Cornel. a que vestio vossa Divin-& alij dade desse mesmo Corpo: & elle o que recipro-

caméte com sua Real Presença vem honrar hoje, & divinizar a celebridade

696 de sua May, & fazer mayor este grande dia.

Para que eu nos arcafecretiffimos deffe Mysterio, & nos que com igual fecreto encerra o Euangelho, possa descobrir os motivos de nossa obrigação, & agradecimento: & para que de algum modo alcance a ponderar as merces tao prodigiosas, & tao continuas, que em todas as partes da terra, do mar, & do mundo deve Portugal a esse soberano Propiciatorio debayxo do Glorioso Nome de Penha de França, por intercessao da melma Senhora peço, & da mesma Presença de vossa Divina, & Humana Magestade espero aquellas affiftencias de Graça. que para tao immenso assumpto me he necessario. Ave Maria.

S. II.

Liber generationis Jefu Matth. Christi , Filij David , Filij 1. 1. Abra-

Fob.

DE N. S. DE PENHA,&c. Abraham. A primeyra palavra, que diz o Euangelista, & a primeyra cousa que me offereceo Thema, he a primeyra, & a unica, que me falta neste dia : Liber, o Livro. Quãdo esta Sagrada Religiao me fez a honra, de que subisse hoje a este lugar : quando me encommendou, ou mandou, que tomasse por minha conta este Sermao: como a materia para todos he tao grande, & para mim fobre tao grande era tao nova; para ter mais que por fama as noticias, & documentos do que havia de dizer deste Famosissimo Santuario, pedi o Livro da sua Historia, & dos seus Milagres. E que vos parece que me responderiao? Esperava eu que me dissessem que erao tantos os volumes, que faziao huma livraria inteyra. Responderao-me que nao havia Livro. Nao ha Livro da Historia, & Milagres de Nossa Senhora

608 de Penha de França? Pois seja essa a materia do Sermao, jà que me nao dao outra. Assi o disle, assi o venho comprir: Os outros fermoens estudao-se pelos livros : este será Sermao sem livro mas nao sem estudo.

Se este caso sucedera em outra parte ; pudera parecer descuydo. Mas na Religiao do Pay dos Patriarcas Santo Agostinho, tao pontual, tao advertida, tao observante, tao ordenada; que ella foy a que deo ordem, & regras a todas, ou quasi todas as Religioens do mundo; claro está que nao foy descuydo. Se sucedèra em outra parte, pudera parecer menos devoção. Mas na Religiao do Serafim da terra Agostinho, que deyxou por herança a seus Filhos o Coração abrazado, que traz na mao, & entre o amor de Jesu, & Maria aquella piedosa indifferença: Quò me vertam. Xx iii Hef-

700

nescio: claro está que nao foy falta de devoção. Se sucedera em outra parte; pudera parecer menos sufficiencia. Mas na Religiao da Aguia dos Doutores, Agostinho, de cu-123 azas tirou a Igreja em rodas as idades as mais bem cortadas pennas, com que se illustra, as mais delgadas, com que se apura, & as mais doutas, & copiosas, com que se dilata: claro está que nao he insufficiencia. Pois senao he insufficiencia, senao he indevoção, senao he descuydo; porque razao nao ha Livro da Historia, & Milagres de Penha de França, deste nome, deste templo, desta Imagem, deste assombro do mundo, a que justamente podemos chamar o mayor, & mais publico theatro da Omnipotencia? Sabeis porque? Porque do que nao cabe em livros, nao ha livro.

Toma por empreza S. Mattheos escrever a Vi-

da, & acçoens de Christo, & escreve oseu Euagelho: Segue o mesmo exemplo S. Marcos . & escreve o seu. Chegàrao às mãos de S. Lucas eftes dous Euangelhos, & outros que naquelle tempo sahirao, que a Igreja nao admittio; & parecendo-lhe a S. Lucas, que todos diziao pouco, resolvese a fazer terceyro Euangelho: & começa assi fallando com Theophilo, a quem o dedicou Quonia multi conati sunt La ordinare narrationem, qua 1. in nobis completæ sunt, rerum. Como se dissera: nao vos espanteis, ó Theophilo, de que eu escreva Euangelho, de que eu escreva a historia, & maravilhas de Christo, depois de o haverem feyto, quantos sabeis, & tendes lido: porque todos esses que escreverao, ainda que tantos, & tanto; nao chegàrao mais que a intentar: Quoniam multi conati sunt. Escreveo em fim o seu Euangelho S. Lu-

cas.

70 I cas. Chegao todos os tres Euangelhos às mãos de S. Joao; & parecendo-lhe, como verdadevramente era que lhes faltava muyto por dizer, resolve o Dicipulo Amado a escrever quarto Euangelho. Assi o fez: & assentou a penna S. Joao : porque esta foy a ultima obra sua ainda depois do Apocalyple. Mas que vos parece que lhe sucederia a S. Toao com o seu Euangelho? Leo-o depois de o haver escritto: & sucedeo lhe com o seu, o que lhe tinha sucedido com os outros: pareceo-lhe q era muyto pouco, o que tinha dito em comparação do infinito, que lhe ficára por dizer. Torna a tomar a penna, & acrecenta no fim do seu Euangelho estas duas regras. Sunt & alia multa, que s. fecit Tesus, que si scribantur per singula, nec ipsum arbitror mundum capere posse eos, qui scribendi sunt, libros. Saybao todos os que

DE N. S. DE PENHA, &c. lerem este livro, que nelle nao estao escrittas todas as obras, & maravilhas de Christo, nem a menor parte dellas; porque se todas se houverao de escrever, nem em todo o mundo couberao os livros. Pergunto agora. Em que disse mais S. Toao, nestas duas ultimas regras, ou em todo o seu Euangelho? Parece a pergunta temeraria. Ao menos nenhum Expositor levantou atègora tal questao. Mas responde tacita, & admiravelmente a ella, aquelle que entre todos os Expositores, na minha opiniao he fingular, o Doutissimo Maldonado. Quod dum dicit, & se Mald. excusat, & res Christi ma. hic. gis quodammodo, quàm si eas perscripsisset, amplificat. Muyto mais diffe S. Joao só nestas duas regras ultimas, do que difse em todo o livro do seu Euangelho, & do que differa em muytos outros seus, se os escrevera. No-

tavel.

703

tavel resolucao! He posfivel que disse mais S. Ioao nestas duas regras, que em todo o seu Æuangetho & em hum mundo interro de livros, quando os tivera escritto ? Si. Porque em todo esse Euangelho, & em todos efses livros escrevera S. Toao as maravilhas de Christo: nestas duas regras confessou que senao podiao escrever. E muyto mayor louvor, & encarecimento he das cousas grandes confessar que se nao podem escrever, que escrevelas. O que se escreve, ainda que seja muyto, cabe na penna; o que senao póde escrever, he mayor que tudo o que cabe nella. O que se escreve, tem numero, & fim; o que senao póde escrever, confessale por innumeravel , & infinito. Muyto mais disse logo S. Joao no que nao escreveo, que no que escreveo. No que escreveo disse muytas maravilhas de Christo, mas

naó disse todas; no que naó escreveo, disse todas; porque mostrou que eraó tantas, que senaó podiaó escrever. No que escreveo, venceo aos tres Euangelistas; porque disse muyto mais que todos elles; no que naó escreveo, venceo se a si mesmo; porque disse muyto mais do que tinha escritto.

Dagui se entenderáhűa duvida do Texto de Ezechiel, em que muytos tem reparado, mas a meu ver, ainda nao está entendida: Vio Ezechiel aquelle. mysterioso Carro, porque tiravao quatro Animaes, hum Homem, hum Leao, húa Aguia, & hum Boy. Todos estes quatro Animaes tinhao azas ; mas a Aguia, diz o Texto, que voava sobre todos quatro: Desuper ipsorum quatuor. Difficultosa pro-Ez posição! Se dissera que a Aguia voava fobre todos os outros tres animaes; claro estava, & assi havia

de

DE N. S. DE PENHA; &c. de ser naturalmente : por que as azas nos outros erao postiças, & a Aguia nacéra com ellas. Vede vós agora hum boy com azas, como havia de voar? Mas porque muytas vezes a aguia, & o boy andao no mesmo jugo, por isso o carro faz tao pouco. caminho. As azas no Leao, & no Homem (ainda que vemos voar tanto a tantos homens) vem a ser quasi o mesmo. De maneyra que voar a Aguia fobre os outros tres animaes, nao he maravilha. Mas dizer o Profeta, que voava sobre todos quatro; fendo a Aguia hum delles, como póde ser ? A nossa razao nos descobrio este grande mysterio. Estes Animaes (como dizem conformemente todos os Doutores ) erao os quatro Euangelistas: as azas eraő as pennas, com que escreverao: a Aguia era S. Joao. E diz o Profeta, que a Aguia voava, nao só sobre os outros tres, se-

nao sobre todos quatro: Desuper ipsorum quatuor, porque affi foy. Quando S. Joao escreveo o seu Euangelho, voou sobre os tres Euangelifias; porque disse muyto mais que elles: mas quando no fim do seu Euangelho acrecentou aquellas duas regras, em que disse que as maravilhas de Christo nao se podiao escrever. voou sobre todos quatro; porque voou sobre si mesmo, & disse muyto mais do que tinha dito. De maneyra que muyto mais voou aquella Aguia, quando encolheo as pennas: que quando as estendeo. Quando eftendeo as pennas para escrever as cousas de Christo, voou sobre os tres Euangelistas: quando encolheo as pennas confessando que se naő podiaő escrever, voou sobre todos quatro, porque voou sobre si mesmo, Desuper ipsorum quatuor. Passemos agorande hua Aguia a outra Aguia, Yy em

em sentido também literal, porque assi como S. Toao he a Aguia entre os Euangelistas, assi Santo Agostinho he a Aguia entre os Doutores.

Se as pennas de Santo Agostinho se estendèrao, se as pennas de Santo Agostinho se applicarao a escrever a Historia, & Milagres de Penha de França; muyto disserao como ellas costumao. Mas encolhendo-se essas pennas, & confessando que as maravilhas deste Prodigio do mundo sao tao grandes, que senao podem escrever, nao ha duvida que dizem muyto mais. Dum se excusat; magis res Maria, quam si eas perscripsiffet , amplificat. Nas materias grandes, o arreverse a escrever, he engrandecer a penna; nao se atrever a escrever, he engrandecer a materia. Se as pennas da Aguia Agostinho se atreverao a huma empreza tao. grande, como reduzir a escrittura o numero sem numero das maravilhas desta Senhora, ficàrao muy engrandecidas as pennas: mas nao se atrevendo a emprender tal assumpto, & confessando-se desiguaes para tao grande empreza, fica mais engrandecida a Senhora. Aquella Mulher. vestida do Sol, & coroada de Estrellas, que vio S. Joao no Apocalypse, diz o Texto, que lhe derao as azas de huma aguia grande para voar : Data funt Apoc mulieri ala dua aquila 12. magna, ut volaret. Que Mulher he a vestida de Sol, & coroada de Eftrellas, senao a Virgem Santissima? E que azas saő as da grande aguia, senao as pennas, os Escrittores de Santo Agostinho? Nas outras occasioens dao se a esta Senhora as pennas daquella Aguia, para voar muyto, nesta occasiao negaose-lhe as pennas, para voar mais. E affi he: muyto mais voa a grandeza desta Senhora, en-

708

DE N. S. DE PENHA, &c. 709 colhendo-se estas pennas, & não se atrevendo a escrever fuas maravilhas. que se todas se empregàrao a escrever, Quàm si eas perscripsisset. Este foy o generoso pensamento, & a discretissima advertencia, com que senao escreveo Livro da Hittoria, & Milagres de Penha de França, sendo mais eloquente, & mais elegante o filencio, do que a escrittura em muytos livros.

### S. III.

A razaó, porque nao he necessario, que haja livro, direy agora; & he tao clara, & manifesta, q ella por si mesma se está inculcando. O sim, para que os homens inventàrao os livros, soy, para conservar a memoria das cousas passadas contra a tyrannia do tempo, & contra o esquecimento dos homens, que ainda he mayor tyrannia. Por isso

Gilberto chamou aos livros, Reparadores da memoria; & S. Maximo, Medicina do esquecimento: Scriptura memoria re-Gillo. paratrix est , oblivionis ferm. medicamentum. E como 47. in os livros forao inventa-Cant. dos para conservadores S. Madas cousas passadas; por xim. in isso os Milagres de Pe-praf. nha de França , nao hao ad Mi-mister livros ; porque sao Ecclemilagres, que nao passao. fiast. Esta he huma excellencia, com que a Virgem Maria quiz fingularizar os privilegios desta sua Casa, sobre todas as que tem milagrofas no mundo, & fobre todas as que tem nesta Cidade. Deyxemos as do mundo; porque fora discurso muy dilatado: Vamos às de Lisboa. Foy milagrosa em Lisboa a Casa de Nossa Senhora da Natividade; mas paffarao os milagres da Natividade: Foy milagrofa a Casa de Nossa Senhora do Amparo, mas passárao os milagres do Am-Yy ii paro

SERMAM WITH 711 paro. Foy milagrosa a Casa de Nossa Senhora do Desterro; mas passarao os milagres do Desterro. Foy milagrosa a Casa da Senhora da Luz; mas passárao os milagres da Luz. Só a Casa de Nossa Senhora de Penha de Franca foy milagrosa, & he milagrosa, & ha de ser milagrosa; porque os feus milagres nunca paffao; & as cousas, que nao passao, nem acabao, as cousas, que permanecem sempre, nao hao mister livros. Duas Levs fez Deos neste mundo: huma foy a Ley de Moyses; outra a de Christo. A Ley de Moyses escreveo-se, que por isso se chama a Ley Escritta: a Ley de Christo nao se escreveo. E porque nao? A Ley de Christo, nao he Ley mais pura, nao he Ley mais Santa, nao he Ley mais estimada, & amada de

7.1.2 Deos que a Ley de Moyles ? Si. Pois le se escreve a Ley de Moyses a Ley de Christo. porque se nao escreve ? Porque a Ley de Moyses era Ley, que havia de passar: a Lev de Christo era Ley que havia de permanecer para sempre: & as cousas, que passão, essas são as que se escrevem : as que permanecem nao hao mister, que se escrevao. Escrevao-se os milagres da Natividade, efcrevao-se os da Luz, escrevao-se os do Amparo, & do Desterro, para que lhes nao acabe o tempo as memorias, affi como os acabou a elles. Os . Milagres de Penha de França nao hao mister a fé das escritturas, porque elles sao a fé de si mesmo. Quem quizer saber os milagres de Penha de França, nao he necessario, que os vá ler no papel, venhaos ver

com

om os olhos. Esta Casa não he milagrosa por papeis : não he necessario que se passem certidoens, onde os Milagres não passas. Os rios sempre esta a passar, & nunca passas. Assis são os Milagres de Penha de França : hum rio de milagrosa com transcritor de su completa se com transcritor de su completa se com transcritor de milagrosa com transcritor de su completa se completa se

Quereis ver este Rio & esta Penha? Pondevos nos defertos do Egypto com os Filhos de Ifrael caminhando para a terra de Promifsão. Perecendo alli de sede aquelle numeroso exercito; mandou Deos a Moyses que diffesse a huma Penha, que desse agua: Loquimini ad petram. Excedeo Moyses o mandamento; deo com a Vara na Penha: mas pagou o excesso tao rigurosamente, que o castigou Deos com que nao entrasle na terra de Promissão. Para a Penha foccorrer mila-

grosamente a necessidade do Povo; basta dizer-lho : Loquere. Nao quer Deos que se cuyde que o milagre he da Vara : quer que se sayba que o milagre, & o beneficio he da Penha. E affi foy. Sahio a agua milagrosa com tanta abundancia, & com tal continuação, que diz S. Paulo : Bibebant de 1. Cor. consequente eos petra: que 10.4. bebiao da Penha, que os hia seguindo. E como os hia seguindo a Penha? Não os seguia movendo-se do lugar onde estava ; mas seguiaos com hum rio milagroso, que della manava, & hia acompanhando o Povo, & o farava de todas as enfermidades: Non erat infirmus in tribubus eorum. Na Penha brotava a fonte 37. 104. perenne, & da fonte manava perennemente o rio que corria, & foccorria a todos. E acrecentou Yy iii logo

logo S. Paulo, que tudo isto era figura do que depois havia de succeder: & bem o vemos. Naquelle Altar está a Penha trasplantada de França a Castella, & de Castella a Portugal: daquella Penha sahe a fonte, que he a Imagem Milagrosa da Virgem Maria: & daquella fonte nace o rio de leus milagres, & beneficios, que nao parando, nem podendo parar, corre perennemente, & acode a todas as necesfidades do mundo. Affi o disse S. Joao Damasceno fallando desta Senhora: S. Da- Petra , que sitientibus vi-

715

majc.

tam tribuit : Penha, que a todos os que tem fede, dà vida : Fons universo orbi medicinam afferens: Fonte que he medicina universal para todas as enfermidades do mundo. A mesma Senhora o tinha já dito, & promettido de si no Capitulo oytavo dos Proverbios : Qui me

mino: Aquelle que me buscar, acharmeha; & aquelle que me achar, achará a vida, & beberá a faude. Nao diz que receberá a saude, senao que a beberá; porque beberá do rio dos milagres, & da fonte da saude, que sahe desta Penha.

Mas vejo que me dizem os mais versados nas Escritturas, que os milagres daquella antiga Penha, nao só se escreverao em hum livro, senao em muytos, & pelas tres pennas mais illustres de ambos os Testamentos, Moyses, David, S. Paulo. Pois affi como a historia, & milagres da Penha de Ifrael se escreverao em tao multiplicados livros; nao feria justo tambem que se escrevesse a Historia, & Milagres da Penha de França? Nao. Porque vay muyto de Penha a penha, de Rio a rio, & de Milagres a milagres. Alli a penha desfezse, o rio seccouse, & os milagres cessarao: &

Prov. invenerit, inveniet vitam, 8. 36. & hauriet salutem à Do-

onde

DE N. S. DE PENHA, &c. 717 onde o tempo acaba as cousas, he bem que as perpetue a memoria dos livros. Na nossa Penha de França nao passa ass. A Penha he sempre a mesma: o Rio sempre corre: os Milagres nunca paraő: E Milagres, sobre que nac tem jurisdição o tempo , nao hao mister remedios contra o tempo: elles sao a sua propria escrittura, elles os annaes, elles os diarios de fi mefmos.

Creou Deos, distinguio, & ornou esta fermosa machina do Universo em espaço de sette dias. E he admiravel a pontualidade, & exacção, com que Moyses dia por dia, escreveo as creaturas, & obras de cada hū Divisit lucem à tenebris: & factum est dies unus. Fiat firmamentum in medio aquarum : & factum est dies secundus. Germinet terra berbam virentem : & factum est dies tertius: E assi dos mais.

Demaneyra que fez Moy ses hum diario exactissimo de todas as obras da creação. As obras da conservação, isto he, da Providencia, com que Deos conferva, & governa o universo, em nada são inferiores às da creação, nem no poder, nem na sabedoria, nem na magestade, & grandeza. Pois, fe Moyfes escreveo as obras da creação, & compoz hum diario taó diligente de todas ellas; porque razaó, nem elle, nem outro Escrittor sagrado escreveo as obras da conservação, havendo nestas tanto concurso de causas. & tanta variedade de effeytos; tanta contrariedade com tanta harmonia; tanta mudança com tanta estabilidade; tanta confusao com tanta ordem; & tantas outras circunstancias de sabedoria. de Poder, de Providencia tao nova, & tao admiraveis? A razao he. porque as obras da creaçaō

Gen. 2. gao parárao, & cessárao ao settimo dia : Requie-3. vit die Septimo , & cessavit ab univer so otere, quod

719

patrarat. Pelo contrario as obras da conservação continuárao fempre defde o principio, continuao, & hao de continuar

até o fim do mundo: Pater meus usque modo ope-5. 19. ratur, & ego operor. E as obras, que passárao, & parárao, era bem que se

escrevesse historia, & ainda diario dellas : porèm as obras que nao acabao, que perseverao, que continuao, & se vao sucedendo sempre, nao necessitao de historia, nem

crittura, porque ellas sao hua perpetua historia, & hum continuado diario de si mesmas. Que bem o disse David ! Cali enar-

de memoria ; nem de es-

rant gloriam Dei , & opemanuum ejus annunfirmamentum. Dies diei eructat verbum. Essa

revolução dos Ceos, esse curso dos planetas, essa or-

dem do firmamento, que outra cousa fazem continuamente, senao annunciar ao mundo as obras maravilhosas de Deos ? E que cousa são os mesmos dias, que se vao sucedendo, senao huns historiadores mudos, huns chronistas diligentissimos dessas mesmas obras, que nao por annaes. senao por diarios perpetuos as estao publicando: Dies diei eructat verbum? Taes são as maravilhas de Penha de França. Se pasfárao, & ceffárao, & houvera algum Sabbado, como aquelle da Creação, em que constasse que tinhao parado, entao feria bem, que se escrevessem: mas como nao parao. nem cessão (como aqui se vé, & consta todos os sabbados, em que se resument os milagres daquella femana ) nao he necessario que se escrevao, nem se historiem; porque a sua historia he a mesma continuação, & os seus dia-

rios

Pfal. 18. 2.

Foan.

DE N. S. DE PENHA, &c. 722

72I rios os mesmo dias. Dies diei eructut verbum : os milagres de hoje são o instrumento authentico dos milagres de hontem, & os milagres de a manham dos milagres de hoje; & assi como se vao sucedendo os dias, se vao também testimunhando huns aos outros, lendo a vista sem escrittura, o que na escrittura havia de crer a memoria. Os Gregos em hum dos feus Hymnos, com elogio fingular, chamáraő à Virgem Maria, Diario da Divina Omnipotencia: Diarium - unicum Domimi creature, Diario unico do Senhor das creaturas. Mas em nenhum lugar, em nenhum throno de quantos esta Senhora té no mundo, se póde infculpir com mais razao este titulo, que no pè daquella Penha. Diario ; porque as suas maravilhas são de cada dia: Unico; porque só nellas nao tem jurisdição o tempo.

ilie

zyn.

Qual vos parece que he o mayor milagre de Penha de França ? He nao ter jurisdição o tempo fobre os feus milagres. Não ha poder mayor no mundo, que o do tempo: tudo sujeyta, tudo muda, tudo acaba. Não só tem poder o tempo sobre a natureza; mas até sobre as cousas sobrenaturaes té poder, que he o que mais me admira. Os milagres são cousas sobrenaturaes; & nao lhes val o ser superiores à natureza, para nao sere sujeytos ao tépo. Grandes milagres, fora6 os da Serpente do deserto : todos os enfermos de qualquer enfermidade, que olhavao para ella, saravao logo. Andou o tempo, & acabarao os milagres, & mais a Serpente. Grandes milagres forao os da Vara de Movses: ella foy o instrumento, com que se obrárao todos os prodigios do Egypto cotra Pharaó. Andou o tempo, & acabárao

Zz

723

os milagres & mais a Vara. Grandes forao os milagres da Capa de Elias: em virtude della sustentava Eliseo os vivos. farava os enfermos. & resuscitava os mortos. Andou o tempo, & acabarao os milagres, & mais a Capa. Grandes milagres forao os da Arca do Testamento : diante della tornavao atraz, os rios : cahiao os muros, despedaçavaő-se os idolos ; & morriao subitamente, os que se lhe atreviao. Andou o tempo, & acabárao os milagres, & mais a Arca. Finalmente forao grades, & mayores que grãdes, os milagres da primitiva Igreja, em que todos, os que se baptizavao, fallavão todas as linguas, curavao de todas as enfermidades, lançavao os Demonios, domavao as serpentes, & bebiao sem lefao os venenos. Paffou o tempo, creceo a Igreja, & como jà nao erao necesfarios para fundar a Fé, 1 長力

cessárao aquelles milagres. Desorte que sobre todos os milagres teve jurisdição o tempo. E que só sobre os Milagres de Penha de França nao tenha jurisdição? Grande milagre! Os outros acabao co o tempo: os Milagres de Penha de França crecé co o tépo. O mayor encarecimento do tempo, he que tem poder até fobre as penhas: o mayor louvor daquella Penha, he que tem poder até sobre o tempo. E se os livros são remedio contra o tempo; quem nao he sujeyto às leys do tempo, nao ha mister livros: co famoryday create ...

Estas são as razoens, que me offerecerão de não haver Livro da Historia, & Milagres de Nossa Senhora de Penha de França, & de não ser necessario, que o houvesse, supposta a reposta que me derão, de que o não havia. Mas com licença vossa, & de todos, eu não o

fup-

DE N. S. DEPENHA, &c.

fupponho, nem o entendo assi, senas muyto pelo contrario. Digo que nas só ha Livro, senas Livros da Historia, & Milagres desta Casa. E qual he o Livro, & quaes sas os Livros? Agora o ouvireys daime atteças. O primeyro Livro de Penha de França he o Euangelho anth que alli se leo: Liber generationis Jesu Christi, Filis David, Filis Abrabum Pois on Livro, da

Filij David , Filij Abrabam. Pois of Livro da Geração de Jesu Christo Filho'de David, & Filho de Abrahao, he o Livro da Historia; & Milagres. de Penha de França ? Sin Todo este Euangelho de S. Mattheos desde a pris meyra até a ultima palavra está chevo daquella variedade be multidate de nomes que ouvilles. Abrahao, Ifac, Jacob, Jeffe, David , Salamao , &c. Commentando estes no-

mes diz S. Joao Chrylo-

stomo estas palagras. Gau-

sa quidem, Gratione, pro-

videntiaque Dei ; posita,

funt bac nomina: qua autem caufa ; & ratione posita sint, verè ipsi scierunt. qui posuerunt, & Deus cujus providentia ponebantur. Nos verò, quid intelligere possumus in nominibus ipsis, boc loquimurs Todos aquelles nomes forao escrittos neste Euangelho com ogrande causa, & grande mysterio; mas qual seja a caula, & qual o mysterio, so o sabem aquelles que os el crevérao, & Deos por cuja providencia forao mādados escrever. Nós os interpretambs, conforme o que podemos sentender. Isto diz S. Joao Chrysostomo, & o mesmo diz Santo Anselmo, & outros Padres. De maneyra que. cada nome, deste, Euane gelhostem duas fignificachense, shuashistorial, &. outra mystica. A significadao historials fignifica peffoasidnea dignificação mostical feguinear coulas. Assipelfoas a que se fignification cao na lignificação histo-

Zz ij rial

rial, sao os Progenitores da Virgem Maria: as coufas, que se significao na significação mystica, são as Graças da mesma Senhora. Os Progenitores dizem o que a Senhora recebeo dos homes ; que he o fangue, & nobreza dos Patriarcas: as Graças dizem o que os homens recebem da Senhora, que sao os favores, & beneficios, com que enche a todo o Genero humano. Desorte que dittou o Es pirito Santo este primeyro Capitulo de S. Mattheos com tal mysterio. & artificio, que lido por fóra, quanto aos nomes, he Livro de Gerações de Pays, & Avós, Liber generationis: construido por dentro, quanto às significações, he Livro de Graças, de favores, de beneficios, de remedios. inter-

fe a mesma Senhora naquellas palavras do Ec-Eccles. clesiastico, q a Igreja lhe 24.26 applica. In me est omnis

Admiravelmete o dif

gratia via . & veritatis ; transiste ad me omnes, qui concupiscitis me , & à generationibus meis implemini. Em mi ha todas as Graças, & todas as virtudes: vinde a mi todos os que as desejais, & enchervos hey de minhas Geracoens. Notaveis palavras. & muyto mais notavel al consequencia dellas! Em mi ha todas as Graças : vinde a mi, & enchervofhey de minhas Gerações! Que consequécia he esta? Muyto grande à vista deste Livro. Diz que se enchao de suas Gerações todos; os que delejao fuas Graças; porque as fuas Graças estas depositadas dentro das fuas Geracoens. As Geraçõens da Senhora fao todos os feus Progenitores, que se contao neste Livro : Liber Matth generationis. Abrahao he 1. 2. huma Geração, Abraham genuit Ifac: Ifac he outra Geração Isac genuit facob : & affi dos mais. E como debayxo de cada

Ge-

DE N. S. DE PENHA, &c. 729 Geração destas , & de cada nome destes Progenitores se contem hua particular Graça, & hua particular virtude, com que a melma Senhora nos foccorre; & remedea; por ifso diz altissimamente que todos os que desejão suas Graças, se venhao encher de suas Gerações : In me est oinnis gratiu: transite ad me, & à generationibus meis implemini. A Glossa Interlineal explicou o modo como isto he, com hua comparação de grande propriedade. Hie liber est Apotheca gratiarum, in quo omnis anima , quidquid necesse babet, inveniet: Sabeis como he este Livro (diz a Glossa) he como húa botica de remedios fobrenaturaes. onde todos os homens achao tudo o de q tem necessidade para seus males. A coparação pudera ser mais levantada, mas nao póde fer mais propria. Que he o q tem hua botica por fóra, & por detro?

Por fóra naő apparecem mais que huns titulos de nomes Gregos, & Arabigos: & por dentro debaxo delles estao os remedios; com q se curao todas as enfermidades. O mesmo passa neste Liber generationis de S. Mattheos. Por fóra nao se ve mais que estes nomes de Patriarcas, huns Hebraicos, outros Syriacos; mas por dentro debaxo delles está a sua significação, que conte os remedios miraculolos, có que a Senhora acode a todos os males do Genero humano. Ora ide comigo, & vereistoda a Historia, & Milagres de Penha de França, escrittos neste Livro.

Cahistes enfermo em hua cama, experimetalies os remedios da arte sem proveyto: foccorreftes vos da Virgé de Penha de França: fizestes lhe hum voto, & no mesmo ponto vos achastes com perfeyta saude. Que foy isto? Foy Milagre daquella

Zz iii Se-

SERMAM TO THE

Senhora. Lede o no Li-Matth. vro de seus Milagres. Gemit Fosiam. Fosias, id est, Salus Domini: Saude dada por Deos. Foy a enfermidade, que padecestes, mortal: descofiárao vos os medicos: recebestes os ultimos Sacramétos: nao fizestes vós oração à Virgem de Penha de França, porque já nao podieis mas fizerao na os que vos assistiao, & vos sustentavao a candea na mao: subitamente melhorastes. tornastes da morte à vida, & pendurastes alli a vosta mortalha. Que foy isto? Foy Milagre daquella Senhora. Lede o escritto no livro dos seus Matth. Milagres. Genut Eliacim. Eliacim, id eft, Dei 1. 15. resurrectio: Resurreycao obrada por Deos. Estaveis todo entrevado, co os mébros tolhidos, & intor-

pecidos, nao vos podieis

mover, nem dar hu passo:

mandastes vos trazer em

hombros alheyos a esta Casa: pedistes com grande confiança à Virgem de Penha de França, que usasse com vosco de suas misericordias: no mesmo ponto tornastes para vossa casa por vossos pès, & pendurastes em memoria as vossas moletas. Que foy ifto? Foy Milagre daquella Senhora. Ledeo escritto no Livro. Genuit Mout Ezechiam. Ezechias , id, 6. est, confortatio Dominit: Confortação do Senhor. Fezvos Deos merce de vos dar abundancia de bens, com que sustentar hua casa muyto honrada mas não vos deo filhos. com que a perpetuar. Viestes a Nossa Senhora de Penha de França, fizestes húa novena, & acabados os nove dias de vossa devoção, não tardárao os nove mezes, que naő tiveffeis fuccellor para vossa casa. Que foy isto? Foy Milagre daquella Senhora. Ledea escritto no Livro. Filiji Abraham : Ma. Abraham , id est, pater mul- 1. 1 tarum gentium : Pay de muyta

732

DE N. S. DE PENHA, &c. 733. muyta decendencia, Havendo muytos annos, q sendo casada, vivieis como viuva, & vossos filhos, como orfaos, porque o pay fez hua viagem para as conquistas, & núca mais houve novas delle. Tomastes por devoçaő vir os sabbados a Penha de França, ou rezar o Rosario em vossa casa ( que às vezes he a devoção mais segura ) & quãdo menos o esperaveis, vedes entrar o pay dos vossos orfaõs pela porta dentro. Que foy isto? Milagres daquella Senhora: ledeo escritto no Livro : Genuit Abiam. A. bias, id est, pater veniens bic: este he o pay que veyo. Cahistes em pobreza, vistes vos com trabalhos. & miserias, & com a casa cheya de obrigaçõens, & de boccas, a que mattar a fome: nao houve diligécia, que nao fizeffeis; nao houve industria, que nao experimentasseis, todas fem proveyto. Acolhe-

734 stesvos por ultima esperança à sombra desta Casa, que cobre, & sustenta a tantos pobres, & sem saber donde, nem por onde , achastesvos com remedio, & com descanço. Que foy isto? Milagre daquella Senhora: lede o escritto no Livro : Ge- Matth nuit Naasson. Naasson, id est, 1. 4. refectio, & requies Domini. Refeyçaő, & descanço dado por Deos. Fostes tao desgraciado, que vos foy necessario pleytear para viver : quizeraovos tirar a vossa fazenda, com demandas, có calumnias, com falsos testimunhos. & violencias: andastes tatos annos arrastado portribunaes, cada vez a vosla justiça mais escura, & vós mais desesperado: appellastes finalméte para o tribunal de Penha de França, & fezvos Deos a justica que nos homens nao achaveis. Que foy ifto? Foy Milagre daquella Senhora: lede o es- Matth. critto no Livro. Genuit 1.8.

70-

SERMAM

Fosaphat. Fosaphat, id est. Deus judex : Deos fevto juiz por vòs. Ereis hum moço louco, & cego: andaveis enredado nos labyrinthos do amor profano, que vos prendiao o alvedrio, que vos destruhiao a vida, & vos levavao ao Inferno. Vivieis sem lembrança da morte, nem da honra, nem da falvação. Oh valhame Deos, quantos milagres erao necessarios para vos arrancar daquelle mileravel estado! Era necesfario appartar; porque a occasiao era proxima: era necessario esquecer; porque a lembrança era continua: era necessario ver; porque os olhos estavao cegos: era necesfario aborrecer; porque o appetite estava entregue: era necessario confessar; porque a conciencia estava perdida : era necessario perseverar : porque a recahida nao fosse mais arriscada. Todos estes milagres havieis

735

mister, que todos são necessarios a quem vive em semelhante estado, & por isso sahem delle tao poucos. Emfim fizestesvos devoto da Virgem de Penha de França, offerecestes lhe hu coração todo de cera, & todo de marmore, que tal era o vosto: de marmore para com Deos, de cera para com o'mundo. E quando vós melmo cuydaveis q feria impossivel haver nunca mudança em vós, achastes que o marmore se abrandou, que a cera se endureceo, & que o voslo coração se trocou totalmente. Que foy isto? Forao Milagres daquella Senhora. Lede-os todos no Livro de seus milagres. Era necessario appartar ? Genuit Phares. Phares, id est, Divisio: Appartamento. Era necellario esquecer? Genuit Manassen. Manasses, id est oblivio : Esqueciméto. Era necessario ver? Genuit Obed ex Ruth. Ruth

736

DE N.S. DE PENHA &c. Ruth id est videns: O que vè. Era nécessario aborrecer? Gemit Zaram de Thamar. Thamar. id est Amaritudo: Aborrecimento. Era necessario confessar? Genuit 7udam. Judas, id eft Confessio: Confissao. Era necesfario perseverar? Genuit Achas. Achas, id eft Firmamentum Domini : Firmeza dada por Deos.

Finalmente todos os Milagres que a Senhora faz ( que são todos os que pede a necessidade, & o desejo ) todos estão escrittos naquelle seu Livro. Andaveis affligido, & angustiado: acudistes à Virgem de Penha de França, & achastes refrigerio, & allivio ? Teste: Refrigerium. Andaveis triffe, & desconsolado; puzestes o vosso coração nas mãos da Virgem de Penha de França; & tornastes com consolação, & alegria? Isac & Risus Andaveis Sois conselheyro: recorconfuso, sem vos saber re- restes à Virgem de Penha

gem de Penha de França; & livrouvos da confusao ? Zorobabel : Alienus à confusione. Andaveis em guerra, & dissensoens; tomastes por medianeyra a Virgé de Penha de França, & pozvos em paz ? Salomon: Pacificus. Tinheis inimigos, & nao fabieis de quem vos havieis de guardar : tomastes húa carta de seguro da devoção da Virge de l'enha de França, & prevenistes todos os perigos ? Hefron : Jaculum videns. Sois tentado, chamastes pela Virgem de Penha de França em vossas tentaçõens, & deovos fortaleza para lutar animosamente contra o Demonio ? Jacob : Luctator. Sois soldado, pedistes soccorro à Virgem de Penha de França no conflicto; & deovos valor. com que vencer ao inimigo? Booz : Pravalens. solver; recorrestes à Vir- de França, & deovos luz, Aaa

SERMAM

& prudencia para acertar? Salmon: Omnia difcernens. Sois mercador, encomendaftes as vossas encommendas à Virgem de Penha de França, & recebestes o retorno com grandes augmentos? 70seph: Augmentum. Sois mareante, chamastes pela Virgem de Penha de França nas tempestades, & reconhecerao as ondas a virtude daquelle sagrado nome ? Maria: maris. Domina Emfim que o primeyro Livro da Historia, & Milagres de Nossa Senhora de Penha de França he o nosso Euangelho. Liber generationis.

### §. V.

O fegundo Livro defta Historia, & Milagres, qual vos parece que serà? Tambem o nao havemos de ir buscar sóra de casa. He o Santissimo Sacramento do Altar. Bem dizia eu logo, que os Mi-

lagres desta Casa não só tem Livro, senao Livros. Appareceo ao Profeta Ezechiel hum braço com hum livro na mão, & disselhe hua voz : Comede Ez volumen istud: Ezechiel . 3. come este livro. Abrio a bocca Ezechiel, comeo o livro, & succedeolhe hua cousa notavel. Porg quado o tomou na bocca, fentio hum fabor, depois que o levou para baxo experimentou outro. Admiravel livro ! Admiravel manjar, que nem parece manjar, nem livro! Livro nao; porque os livros não se comem, & este comiase. Manjar nao; porque o manjar tem hū só sabor, & esse na bocca: & este tinha dous sabores; hum exterior, quando se tomou na bocca; & outro interior, quando se passou ao peyto. Pois majar, que tem dous sabores; manjar, que se come com a bocca, & com o coração; manjar, que sabe de hua maneyra aos fentidos,

DE N. S. DE PENHA,&c. dos, & de outra ao interior da alma; que manjar he , nem póde ser este, senao o Santissimo Sacramento? Por isso o Profeta, quando lhe disserão que o comesse, nao o comeo, commungou: naó o tomou primeyro com a mao, como se faz ao o fe come; mas abrio a bocca com grande reverencia, & recebeo-o. A ceremonia, o modo, & os effeytos, tudo he de Sacramento, nao se póde negar Mas a figura nao o parece, Comede volumen istud. Que tem que ver o livro com o Sacramento? Agora o vereys. O livro he a mais perfeyta imagem de seu author; tao perfeyta, que nao se distingue delle, nem tem outro nome : o livro visto por fóra nao mostra nada; por dentro està chevo de mysterios : o livro, se se imprimem muytos volumes, tanto tem hum como todos, & nao tem mais todos que hum:

742 o livro està juntamente em Roma, na India, & em Lisboa, & he o mefmo:o livro, sendo o mesmo para todos, huns percebem delle muyto, outros pouco, outros nada; cada hum conforme a fua capacidade : o livro he hum mudo, que falla; hum surdo, que responde; hum cego, que guia; hum morto, que vive; & nao tendo acçao em si mesmo. move os animos, & causa grandes effeytos. Quem ha que nao reconheça emtodas estas propriedades o Santissimo Sacramento do Altar? Livro he, & Livro com grande propriedade : Comede voluenen istud.

Mas de que materia tratta este Livro? Disse-o. o Profeta David bem claramente : Memoriam fe- Pfal. cit mirabilium fuorum , 118.4. Misericors, & Miserator Dominus : escam dedit timentibus se. Sabeis, que livro he este soberano manjar, que Deos dà aos Aaa ij

SERMAM

743

que o temem? He o Livro das Memorias dos Milagres da Misericordia de Deos. E quaes são os Milagres da Misericordia de Deos, pergunto eu agora, senaó os que se obraó nesta Casa? Que lugar ha no mundo, onde Deos se mostre mais Misericordioso, & onde sua Misericordia seia mais Milagrosa, que neste? Alli estao os Milagres, & as Misericordias fechadas: agui estas os Milagres, & as Misericordias patétes. Que cuydais que he a Casa de Penha de Fraça com as suas maravilhas? He o Sacraméto co as cortinas corridas. Se Deos corrèra as cortinas àquelle Mysterio. & nos abrira aquelle Livro Divino; haviamos de ler alli, o que aqui vemos. Alli eftao os Milagres de Penha de França encubertos; aqui estao os Milagres do Sacraméto desencerrados. Alli as paredes cobrem os Mila-

gres; aqui os Milagres cobrem as paredes. Os Milagres, & inscripções, de que estas paredes ordinariamente estas madas, que imaginais que são? São as folhas daquelle Livro desenguadernadas. Vio S. Joao no Apocalypse hum livro, que Apos nao se achou nuca, quem 5. 1. o pudesse abrir no mundo, atè que o abrio Christo. Assi esteve fechado tantos centos de annos aquelle Livro do Divinissimo Sacramento, atè que o abrio a Virgem de Penha de França. O que alli se lè, he o que aqui se vè:o que alli cremos, he o que aqui experimentamos. Nas outras Igrejas he o Sacramento Mysterio da Fé: aqui he desenganno dos sentidos. Se os fentidos aqui vem tantos Milagres; que muyto he. que a Fé creya alli tantos Milagres? Catese nas outras Igrejas: Praftet Fides supplementum sensuu defectui: Supra a Fé o defeyto

745 DE N. S. DE PENHA &c.
feyto dos sentidos. Em
Penha de França cantese
ao contrario: Prastet sensus supplementum Fidei
defestui: Suprao os sentidos o deseyto da Fé, se
por ventura o houvesse. Se
os sentidos vem os Milagres; porque os ha de
duvidara Fé, & ainda a
infidelidade?

PENHA &c.
em sinal da lib
lhe deo, lhe vem
as mesmas cado
reys entrar po
ferecer ricos or
a este Templo
pelejando na In
os Achens, ou
Rumes, invoco
de Penha de Fra

O Milagre, em q mais tropeça, & se embaraça a infidelidade no Divino Sacramento he, sendo Christo hum, estar em tao differetes lugares. E quatos olhos ha no mundo, que podem testimunhar de vista este Milagre na Senhora de Penha de França. Vedes entrar por aquella porta hum homé carregado de grilhoens, & de cadeyas, & levalas ao pè daquelle Altar; & se lhe perguntais a causa, diz que estando nas masmorras de Argel, ou Tituao, lhe appareceo aquella mesma Senhora de Penha de França, a que se encomendava; & que

em sinal da liberdade, q lhe deo.lhe vemofferecer as mesmas cadeyas. Vereys entrar por aquella porta o Indiatico, & offerecer ricos ornamentos a este Templo, porque pelejando na India cotra os Achens, ou contra os Rumes, invocou a Virgé de Penha de França, que sendo vista diante do nosfo exercito pelos mesmos inimigos, as fuas balas nos cahião aos pes, & as suas settas se convertiao contra elles. Vereys entrar por aquella porta hua procissão de homens descalços, com aspecto mais de resulcitados, que de vivos, & dirvoshao, que se vem prostrar por terra diante daquella Senhora; porque vendose comidos do mar, chamàrão pela Virge de Penha de França, & logo a viraõ no ar entre as suas antennas, & cessou nú mométo a tempestade. De maneyra, q a Senhora de Penha de França, como se deba-Aaa iii XO

748

xo dos accidentes deste glorioso nome se sacramentàra tabem por amor de nós, sendo húa só està em Lisboa, està em Argel, està na India, està em todas as partes do mar, & da terra, onde a invocamos. Vemme ao pensamenro neste passo, que as palavras da Invocação, ou tem, ou participao a mesma virtude das Palavras da Confagração. A virtude das Palavras da Confagração he tao poderosa, que em se pronunciando as palavras, logo Christo alli està prefente. Tal hea virtude das palayras da Invocação. Ouvi a Isaias: Invocabis.

Isaia & Dominus exaudiet: 58.9. clamabis, & dicet: Ecce adsu: Invocarmeneys, & chamareys por mi, & no mesimo ponto serey presente. Assi o faz a Virgem Piedossissima a todos, os que a invocaó em todas as partes do múdo. Christo presente em toda a parte pelas palavras, com

que o Sacerdote consagra a Hostia: Maria presente em toda a parte pelas palavras, com que o necessitado : invoca. S. Gregorio Thaumaturgo chamou a esta Senhora. Omnium miraculorum of-Gre ficina: Officina de todos Tha os Milagres. E como estes mai dous Livros de Milagres forao impressos na melma Officina, nao he muyto que sejao semelhantes nos melmos caracteres. Só com esta differença. por nao dizer ventagem; que no Sacramento està a Officina, & o Livro cerrado; em Penha de Frãça està a Officina, & o Livro aberto: excedendo nesta parte ao Livro Gerado o Livro da Geração. Liber generationis.

### S. VI.

Ora Senhores, jà que estamos na Casa dos Milagres, & no dia em que a Senhora de Penha de França deve estar mais

li-

liberal que nunca de seus favores, & misericordias; o que importa, & o que Deos, & a mesma Senhora quer, he que nenhum de nós hoje se và desta Igreja sem o seu Milagre. Nenhum de nós ha tao perfeytamente sao, que nao tenha algua enfermidade, & muytas de que sarar. Quantos estas hoje nesta Igreja, mancos, & alejados? Quantos cegos, quantos surdos, quantos entrevados, & o peyor de tudo, quantos mortos? Quereis saber quem sao os mancos? Ouvi a Elias: Usquequò claudicatis in Reg. duas partes? Atè quando 21. povo errado has de manquejar para duas partes. adorando juntamente a Deos, & mais a Baal? Quantos ha debaxo do nome de Christãos, que dobrao hú joelho a Deos. & outro ao idolo? Perguntayo a vossas torpes adorações. Os que fazem isto sao os mancos. Quereis saber quaes são os ce-

DE N. S. DE PENHA, &c. gos? Nao fao aquelles, q nao vem: sao aquelses, q vendo, & tendo os olhos abertos, obrao como se nao virao : Excaca cor Isai. 6. populi hujus ( diz Isaias) 10. ut videntes non videant. Vemos a todo este mundo he vaidade, que a vida he hum sonho, que tudo passa, que tudo acaba, & que nós havemos de acabar primeyro que tudo; & vivemos como se foramos immortaes, ou nao houvera eternidade. Quereis laber quem sao os furdos ? Sao aquelles de quem disse David : Aures babent, & non audient: Terào ouvidos, & Psal. nao ouvirão. Não ouvir 113.6. por nao ter ouvidos, nao he grande miseria; mas ter ouvidos para não ouvir, he a mayor enfermidade de todas. Nenhua cousa me desconsola, & està desconsolando tanto, como verme ouvir. O que vay ao entendimento, ouvilo com grande attenção, & fatisfação, & com

751 Section 1 to

com mayor applauso do que merece : o que vay à vontade, & mais importa, ou nao lhe dais ouvidos, ou vos nao soa bem nelles. Quanto temo que he evidente final da re-Joan. 8 provação! Propterea vos non auditis, quia ex Deo non estis. Estes são os surdos. Quereis finalmente saber quem sao os mortos? Sao aquelles de qué disse S. Joao: Nomen babes, quód vivus, & mor-

Apos. tuus es : & aquelles de 3.1. quem disse Christo : Si-

Matth nite mortuos sepelire mor-8. 22. tuos suos. Os mortos sao todos aquelles, que estao em peccado mortal. Haverà algum morto, ou algua morta nesta Igreja? Ainda mal, porque tantos, & tantas. Vede quanto peyor morte he o peccado, que a mesma morre. Os homens temos tres vidas: vida corporal, vida espiritual, vida eterna. A morte tira somete a vida corporal : o peccado tira a vida espiritual; tira

a vida eterna, & tambem tira a corporal; porque do peccado naceo a morte : Per peccatum mors. Rom. Todas as mortes quan-5.12 tas hay quantas houve, & quantas ha de haver, forao causadas de hum so peccado de Adao: & nao bastando rodas para o pagar, foy necessario que o mesmo Deos morresse. para satisfazer por elle. A morte matta o corpo, que he mortal: o peccado matta a alma, que he immortal; & morte que matta o immortal, vede que morte serà ? Os estragos, que faz a morte no corpo, confume-os em poucos dias a terra : os effragos, que faz o peccado na alma, nao basta hua eternidade para- os confumir o fogo. E sendo sobre todo o excesso de coparação tanto mais para temer a morte da alma, que a morte do corpo, & tanto mais para amar, & para estimar a vida espiritual & eterna, que a vi-

da temporal; em que & que os ho Fé, & em que juizo cabe, que yrao fazer

que pela vida, & faude do corpo fe façao tao extraordinarios extremos; & que da vida, & faude da alma fe faça tao pou-

co caso ?

Verdadeyramente, Senhores, que quando considero no que aqui estamos vendo, nao ha cousa para mi no mundo tao temerosa, como o mesmo concurso, & devoção desta Casa, & ainda os mesmos Milagres della. Oh se ouviramos os brados, que nos estao dando à conciencia estas paredes! Queyxaő-se de nós com Deos, & queyxao-se de nós com nosco: & cada voto, cada Milagre, dos que aqui se vem pendurados, he hum brado, he hum pregao do Ceo contra o nosso descuydo. He possivel (estao bradando estas paredes ) he possivel que faz tantos Milagres Deos por nos dar a faude, & vida temporal,

754 & que os homens nao queyrao fazer o q Deos lhes manda, sendo tao facil, para alcançar a faude espiritual, & a vida eterna? He possivel que esteja Deos empenhando toda a sua Omnipotencia em vos dar a vida do corpo, & vós que estejais empregando todas as vossas potencias em perder a vida da alma? Dizeime em que empregais a vossa memoria? Em que empregais o vosso entendimento? Em que empregais a vossa vontade, & todos os vossos sentidos. senao em cousas que vos apartao da salvação? He possivel ( tornao a bradar contra nós estas paredes; & a argumentarnos a nós com nosco mesmos) he possivel que havemos de fazer tanto pela saude, & pela vida temporal, & que pela faude da alma, & pela vida eterna nao queremos fazer cousa alguma? Se adoeceis, se estais em pe-Bbb rigo;

755

rigo; tanto acudir àquelles altares, tantos votos, tantas Missas, tantas romarias, tantas novenas, tantas promessas, tantas offertas: gastese o que se gastar, percase o que se perder, empenhese o que se empenhar, & pela saude da alma, pela vida eterna, como se tal cousa nao houvera, nem se crèra? Vede o que diz Santo Agostinho. Si tantum, ut aliquanto plus vivatur ; quantò magis , ut semper vivatur? Se tanto se faz para viver hű pouco mais; quanto mais se deve fazer para viver sempre? Pois desengannaivos, que por mais que nao façais caso da outra vida, ella ha de durar eternaméte; & por mais que façais tanto caso desta vida ella ha de acabar, & em muy poucos dias. Huma vez escapareys da morte, & pendurareys a mortalha em Penha de França; mas alfim ha de vir dia em que a morte

vos nao ha de perdoar, & em que vos nao pendureys a mortalha, mas ella vos leve à fepultura. Lazaro refuscitou hua vez, valeolhe Maria, mas depois morreo alfim como os demais.

756

O que importa he trattar daquella vida, que ha de durar para sempre, & procurar sarar a alma, se està enferma, & sobre tudo resuscitala, se està morta. Christo para resuscitar, escolheo hua sepultura aberta em huma penha: In monumento, quod erat excisum in petra: & resuscitou ao terceyro dia. Tudo aqui temos: a Penha, os tres dias, & o Resuscitador: 300 Ego sum resurrestio, Est. vita. Jà que a alma està morta; sepultese naquella Penha, para que resuscite. O'alma infelizmente morta, & felizmente sepultada; se alli sepultares de hua vez, & para sempre tudo o que te matta, tu resuscitarás, & resuscita-

S. Au-

DE N. S. DE PENHA &c. 757 citarás, se quizeres neste mesmo momento. Que felicidade a nossa, & que gloria daquella Senhora, & de seu Sacramentado Filho, se todos os que hoje entrarao em Penha de França mortos, sahissem resuscitados! Não ama ao Filho, nem he verdadevro devoto da May. que assi o nao fizer. Nao guardemos o resuscitar para o terceyro dia, nem para o segundo; que nao sabemos o dia, nem a hora. Christo resuscitou ao terceyro dia, para provar a verdade da sua morte: os mortos que entaő resuscitàrao, resuscitàrao logo, & no primeyro momento dos tres dias, para provar a efficacia da virtude de Christo. Não he esta a materia, em q se hajao de perder momentos, porque póde ser que seja

The own the state . an . . . . rend J. W. co. L. Ship

्राप्त में विषय होते ।

tonic a me to de

Come of State of State

esta a ultima inspiração, & este aquelle ultimo momento, de que pende a Eternidade. Ouçao estas vozes do Ceo, os que hoje aqui vierao furdos : abrac os olhos, & vejao seu perigo, os que vierao cegos: tomem por outro caminho, & com outros passos, os que vierao mãcos: & todos levem vivas, & refuscitadas as almas que trouxeraő mortas, deyxando em Penha de França por memoria deste dia cada hum a sua mortalha. Estes são os mais gloriosos trofeos. com que se podem ornar estas miraculosas paredes. E este o FINIS de mayor louvor de Deos & de sua May, com que devemos cerrar hum, & outro Livro; pois he o fim que só nos ha de levar à vida sem fim.

Bbb ii

113 July 2 1140.

The state of the same

of the supplied and the

SER-



# SERMAM

NO SABBADO QUARTO

## DA QUARESMA,

Em Lisboa. Anno de 1652.

Hoc autem dicebant tentantes eum, ut possent accusare eum. Joan. 8.

S. I.



UTRA vez (Quem tal imaginàra!) Outra vez temos tentado a

Christo. Não ha que siar em vittorias. A mais estabelecida paz he tregua. Quando cessão as batarias, entao se fabricao as machinas. A machina da tentação, que hoje temos, he admiravel junta-

mente, & formidavel: & nao foy o machinador, nem o tentador o Demonio; forao os homés. Destes tentadores, & destas tentaçõens hey de trattar. Ouçamos primeyro o caso.

Tal dia, ou tal noyte como a deste dia, diz S. Joao q soy Christo orar ao Monte Olivete. Sabia que havia de ser tentado: soyse armar para a batalha co a oração. Em Christophe armar para con company de company

fto

sto foy exemplo; em nós he necessidade. Nao tem armas a fraqueza humana, se as nao pede a Deos. Atè aqui nao houve perigo. Do Monte, & muyto de madrugada, veyo o Senhor ao Templo a prègar, como costumava. E diz o Euangelista q concorreo todo o povo a ouvilo: Et omnis populus venit ad eum. Tanto concurso, Prègador Divino? Tà temo, que vos hao de tentar. Veyo o povo todo àquella hora; porque os que nao fao povo, nao madrugao tanto: poemfelhes o Sol à meya noyte . & amanhecelhes ao meyo dia. Estava o Senhor ensinando ( diz o Texto ) quando chegarao os Escribas, & Farifeos a perguntar hum caso. Traziao huma pobre mulher atada, & disserao assi. Magister, bec mulier modò deprehensa est in adulterio: Esta mulher nesta mesma hora foy achada em adulterio. Esta

NO SABBADO QUARTO &c. 762 Mulher? Eo complice? Forao dous os peccadores, & he hua fo a culpada? Sempre a justiça he zelosa contra os que podem menos. Moyles ( dizem) manda na Ley, que os que cometterem adulterio sejao apedrejados: & vos Mestre, que dizeis? Os Escribas, & Fariseos eraó os Doutores daquelle tempo. Bem me parecia a mi, que quando os doutos, & presumidos perguntao, nao he para saber, senao para tentar. Affi o diz o Euangelista nas palavras que propuz. Hoc autem dicebant tentantes eum. Em que consistio a tentação, & onde estava armado o laço, diremos depois. E que refpondeo o Senhor? Levantouse da cadeyra sem fallar palayra, & inclinado-se, Inclinans se: Alvicaras, peccadora, enxuga as lagrymas. Christo começa inclinandofe? Tu fahiràs perdoada; porque a sua inclinação não Bbb iii he

SERMAM

he de condennar. Deos nos livre de juizes inclinados, senao sao Deos. Aonde vay a inclinação, là vay a senteça. Nao quiz o Senhor responder por palavra, quiçà porque lhas nao trocassem: ref-Ibid. 6. pondeo por escritto: Digito scribebat in terra: Escrevia com o dedo na terra. Nao vos espanteis que no templo lageado de marmores houvesse terra: literalmente; porque era muyto o concurfo, & pouco o cuydado: moralmente; porque nao ha lugar tao santo, & tao sagrado, ainda que seja a mesma Igreja, em que nao haja terra. O g Christo escrevesse, não se sabe de certo. Entendem comműmente os Padres que forao os peccados dos accuíadores. Que accuse o homicida ao homicida, o ladrao ao ladrao, o adultero ao adultero? Homé accusate a ti : olha que quando accusas os peccados alheyos, te conden-

nas nos proprios. Affi fucedeo. Depois que o Senhor escreveo o processo, nao da accusada, senao dos accusadores; levantouse, & nao lhes disse mais que estas palavras: Qui fine peccato est ve- Ibid. strûm, primus in illam lapidem mittat : Aquelle de vós, que se achar sem peccado, seja o primeyro que atire as pedras. Aqui me lembrao as de S. Jeronymo. As pedras que traziao aparelhadas contra a delinquente, converteoas cada hum contra o seu peyto, & os que tinhao entrado tao zelosos, começàrao a se sahir confufos. Sahiraő-se; porque entràrao na propria conciencia. E nota o Euangelista, que os que sahirao primeyro forao os mais velhos: Incipientes à senioribus. Miseravel condiçao da vida humana! Quantos mais annos. mais culpas. Todos se devem arrepender das súas, mas com mais razao, &

mais

NO SABBADO QUARTO &c. 765 mais depressa, os q estao mais perto da conta. Ficou só Christo, & a delinquente, isto he, a misericordia, & a miseria. Perguntoulhe : Onde estaő os que te accusavaó? Códennoute alguem? Nemo Domine : Ninguem Senhor. Pois se ninguem te condenna, nem eu te condénarey: vaite, & nao peques mais. Efte foy o fim da historia, admiravel na justica, admiravel na misericordia, admiravel na sabedoria, admiravel na Omnipotencia. A Ley ficou em pè; os accusadores confusos; a delinquente perdoada, & Christo livre dos que o vierao tentar. Esta tentação, como dizia, serà a materia do nosso discurso. Peçamos a Graça a quem a dà tao facilmente, atè aos que a nao merecem. Ave Maria.

S. II.

Hoc autem dicebant

766 tentantes eum. Que: os homens sejao mayores inimigos, que os Demonios, he verdade, que eu tenho muyto averiguada. Busque cada hum os exemplos em fi, & achalosha: por agora baftenos a todos o de Christo. Depois de trinta annos de retiro houve Christo de sahir a trattar com os homens, ou a lidar com elles. E porque não basta ciencia sem experiencia, nem ha vittoria sem batalha, nem se peleja be sem exercicio; antes de entrar nesta taó perigosa campanha, quiz-se exerci. tar primeyro com outros inimigos. Parte-fe o Senhor depois de baptizado ao deserto; & diz S. Marcos que estava, & vivia alli com as feras : Eratque cum bestijs. Pas-Mare. sados assi quarenta dias . 1. 13. seguirable as tentaçõens do Demonio: Et accedens Matth. tentator: tétado Christo 4. 3. no mesmo deserto, tentado no templo, tentado no monte.

Ibid.

17.

monte. E depois destas duas experiencias, entao finalmente sahio, & appareceo no mundo, & começou a trattar com os homens: Exinde capit prædicare. Nao sey se reparastes na ordem destes ensayos. Parece que primevro se havia de exercitaro Senhor co os homens, como racionaes, & humanos: depois com as feras, como irracionaes, & indomitas: & ultimaméte com os Demonios, como rao deshumanos, tao crueis, & tao horrendos. Mas nao foy affi, senao ao contrario. Primeyro com as feras, depois com o Demonio, & ultimamente com os homens. E porque? Porque o exercicio, & o ensayo, ha de ser do menor inimigo para o mayor: & os homens nao số saố inimigos mais feros, que as feras, senao mais diabolicos, que os mesmos Demonios. Vede-o na experiencia. Que aconteceo a Christo com

as feras, com o Demonio, & com os homens? As feras nem lhe quizerao fazer mal, nem lho fizerao: o Demonio quiz-lhe fazer mal; mas nao lho fez: os homens quizeraőlhe fazer mal, & fizeraolho. Olhay para aquella Cruz. As feras nab o comèraő; o Demonio naő o despenhou; os que lhe tiràrao a vida, forao os homens. Julgai se sao peyores inimigos que o Demonio? Do Demonio defendeisvos com a Cruz: os homens poemvos nella.

De maneyra que nao ha duvida, que os homés sao peyores inimigos que os Demonios. A minha duvida hoje he, se sao peyores tentadores: Hoc autem dicebant tentantes eum? Os Demonios tentao, os homens tentao: o Demonio tétou a Christo, os homens tentàrao a Christo: quaes sao os mayores, & peyores tentadores, os homens, ou os

De

760 NO SABBADO Demonios? A questaó he muyto alta, & muyto util: & para que nao gastemos o tempo em esperar pela conclusao, digo, que comparada( como se deve coparar ) aftucia com aftucia, pertinacia com pertinacia, & tentação com tentação; peyores tentadores são os homens, que os Demonios. Comecemos pelo Euangelho, co o qual tambem havemos de continuar, & acabar.

S. III.

Hoc autem dicebant tentantes eum. Vierao os Escribas, & Fariseos(como diziamos ) ao Téplo, que contra o odio, & enveja humana, nao lhe val fagrado à innocécia. Presentàrao diante de Christo a adultera tomada em fragrante delitto, & allegàrao o Texto, que he do Capitulo vinte do Levitico, em que a Ley manit. dava que fosse apedre-10. jada: Moyses mandavit QUARTO &c. nobis buiusmodi lapidare Deut. Pois se a Ley era expres- 22.20. sa, & o delitto notorio: 21.24. se no caso nao havia du- Daniel vida de feyto, nem de di- 13.62. reyto; porque nao executao elles a Ley? Se he delinquente, castiguemna:se a pena he de morte, tiremlhe a vida: se o genero da pena saó pedras, apedrejemna: levemna ao campo, & nao ao Templo. E se aguardaő a sentença, requeyrao-na aos juizes, & nao a Christo. Isto era o que pedia a justiça, o zelo, & a razao. Mas nao o fizerão assi, diz o Euangelista; porque o seu intento nao era castigar a accusada, senao accular a Christo: Ut possent accusare eum. Traziao hua acculação para levar outra. Vede a maldade mais que infernal, & a affucia mais que diabolica. O Demonio no Juizo Universal, & no particular hame de accufar a mi, para me condennar a mi, & havos de accular Ccc

cufar a vos, para vos condenar a vòs : porém estes tentadores nao só accusavao hum, para condennar outro; mas accusavao a peccadora, para condennar o justo : accusavao a delinquente, para condennar o innocente.

Mas como havia isto de ser, ou como queriao que fosse? Como tinhao ordido a trama? Onde estava armado o laco ? Onde vinha escondida a tentação? Descobrio-a Augu- maravilhosamente Santo stinus. Agostinho. Ut si diceret, non lapidetur adultera imustus convinceretur : si diceret , lapidetur , mansuevideretur. Ou tus non Christo havia de dizer que fosse apedrejada a adultera, ou nao: se dizia que nao fosse apedrejada, convenciao no de injusto : se dizia que a apedrejassem, parecia q nao era misericordioso: E ou faltasse à justiça, ou à misericordia, conclubiao que nao era o Messias.

Christo (como Deos, & humanado) era todo mãsidao, todo benignidade. todo misericordia: as suas entranhas, & as suas acçoens, todas erao de fazer bem, de remedear, de consolar, & de perdoar, de livrar a todos: & por isso todos o amavas. todos o veneravao. todos o acclamavao, todos o seguiao, que era o que mais lhes dohia aos Efcribas, & Fariseos. Acrecentavase a isto o que o mesmo Senhor dizia de si, do seu Espirito, & das causas, que o trouxerao ae mundo. Aos Dicipulos, que queriao que decesse fogo do Ceo sobre os Samaritanos, disle: Filius hominis non venit Luc. animas perdere, sed salva-56. re: Que nao tinha vindo a mattar homens, senao a falvallos. Sobre tudo naquelle melmo Templo, abrindo o Senhor a Efcrittura, enfinou publicamente, que delle se entendia o famoso lugar do

Ca-

NO SABBADO Capitulo sessenta, & hum de Isaias : Ad annuntiandu mansuetis mist me, ut mederer contritis corde , & prædicarem captivis indulgentiam, ut conlugentes. Iolarer omnes · Quer dizer: Mandoume Deos ao mundo, para curar corações, para remedear affligidos, para confolar os que chorao, & dar liberdade, & perdaő, aos que estaó presos. Parece que tinha o Profeta diante dos olhos tudo, o que concorria no estado, & fortuna desta pobre Mulher. Affi a apresentàrao diante de Christo, presa, affligida, angustiada, chorando irremediavelmente sua miseria: & aqui, & mais na Ley vinha armada a tentação. Se diz que nao feja apedrejada a adultera, he trasgressor da Ley : se diz ( o que nao dirá ) que a apedrejem, perde a opiniao de misericordioso, & a estimação do povo; & sobre tudo, cotradizse

QUARTO &c. a si mesmo, & às Escritturas do Messias, que interpreta de si. Logo ou diga q se execute a Ley, ou que senaő execute, ou que seja apedrejada a delinquente, ou que o nao seja; sempre o temos colhido; porque nao póde escapar de hum laço sem cahir no outro.

A este modo de arguir, que he fortissimo, & apertadissimo, chamao os Dialecticos Dilemma, ou Arguméto cornuto; porque vay nelle húa contradittoria com tal artificio. dividida em duas pontas, que se escapais de hua, necessariamente haveis de cahir na outra. Assi envestirao hoje a Christo os Escribas, & Fariseos, com Moyses. De Moyses diz a Escritura : Quód facies Exod. ejus esset cornuta: & nesta 3 4.29. forma o puserao no campo, como no corro, contra Christo. Moyses mandavit nobis buiusmodi lapidare: Moyses (dizem) mandounos apedrejar a Ccc ii

quem comettesse este delitto. E para que a Lev se parecesse com a testa do Legislador, hia disposta, & dividida em duas pontas tao bem armadas; que ou Christo dissesse si. ou dissesse nao, se escapasse de hua, levavao no na outra. De maneyra que as pedras, de q vinhao prevenidos os Escribas, & Fariseos, nao erao para apedrejar a adultera, fenao para que Christo tropeçasse, & cahisse nellas, & no laço que alli lhe tinhao armado. Deste modo de laços armados em pedras faz elegante mençao Isaias no Capitulo oytavo. Et erit in lapidem offensionis, & in petram scandali, in laqueu, & in ruinam. Et offendet, & cadent , & conterentur, Eirretientur, E capientur. Allude o Profeta ao uso dos caçadores daquelle tempo : os quaes armavao as suas redes, & laços cercados de pedras, para que tropeçando nellas a caça cahisse incautamente, & ficasse enredada, & presa. Tal era o laço que os Escribas, & Fariseos traziao hoje armado debaxo das pedras da Ley, ou da Ley das pedras: Moyses mandavit buiusmodi lapidare: para que tropeçando Christo nas pedras, cahisse, & o tomassem no laço.

Lembrados estareys of o Demonio no deserto. & no pinnaculo do Templo tambem armou o laco a Christo com pedras. No deserto: Dic, ut la-Matt pides isti panes fiant. No pinnaculo do Templo: Ne fortè offendas lapidem pedem tuum. Mas com os laços, & as tentaçoens parecerem tao femelhantes; vede quanto mais astutos tentadores forao os homens, que o Demonio. Da primeyra tétação do Diabo livrouse Christo facilmente cohum Nao : Non in Solo Ibid. pane vivit homo. Da se-

gunda tentação livrou-fe

Ifai. 8. 14.15.

tth com outro Nao: Non tentabis Dominum Deum tuum. Porèm da tentação que hoje lhe armàrao os homens, nao bastava dizer nao, para se livrar: porque ou disselle nao, ou dissesse si, sempre sicava no laço. Ou Christo havia de dizer, Si : apedrejay: ou havia de dizer, Nao: Nao apedrejeis. Se dizia nao, hia contra a juflica: se dizia si, hia contra a piedade : fe dizia nao, hia contra a Ley: se dizia si, hia contra si mesmo: se dizia nao, offendia o Magistrado: se dizia si , offendia o Povo. De sorte que lhe armarao os paos, ou as pedras, em tal forma, que ou quizesse obfervar a Ley, ou nao quizesse, sempre ficava reo. Se se mostra rigoroso, falta à piedade: se se mostra piedoso, falta à justiça: & se falta, ou à justiça, ou à piedade, não he Messias.

Outra tentação feme-Ihante ordirão os mefmos Escribas, & Fariseos,

NO SABBADO QUARTO &c. contra Christo sobre o tributo de Cesar, quando o Senhor lhes diffe: Quid me tentatis ? Mandàrao juntas duas Escolas, a fua, & a dos Herodianos: & depois de huma longa prefação de louvores talsos, propuserão esta questão: Licet censum dare Casari, an non? Mestre . Ibidem. he licito dar o tributo a 17. Cesar, ou nao? Notav a apertura dos termos. O que pedião era hum si, ou hum não : he licito, ou não he licito? E porque com tanta formalidade & com tanto aperto? O Euangelho o disse : Ut Ibidem. caperent eum in sermone. 16. Porque co qualquer destas duas repostas, ou Christo dissesse si, ou disfesse não; sempre ficava encravado. Se dizia não: era contra a regalia do Emperador; se dizia si; era contra a liberdade, & immunidade da nação: fe dizia não, crucificava-o o Cesar: se dizia si, apedrejava-o o Povo. E de Ccc iii qual-

qualquer modo ( dizião elles) se perde, & o temos apanhado, & destruido. Isto he o que se machinou, & resolveo naquelle conselho injusto, impio, & tyrannico : Confilium inierunt, ut caperent eu in sermone. Houve algum dia Demonio, que ordisse tal tentação, & mettesse hum homem em taes talas? Nem houve tal Demonio nunca, nem o póde haver; porque nao ha, nem pode haver tentação nenhuma do Demonio, da qual vos não possais livrar facilmente, ou com hum fi,ou com hum não. Ora vede.

O Demonio sempre arma os feus laços ao pè dos mandamentos : alli só poem a tentação; porque só alli póde haver o peccado: Virtus peccati lex. Os mandamentos to-15.56. dos, ou são positivos, ou negativos: & se o Demonio me tenta nos mandamentos politivos, basta para me defender hum si : se me tenta nos mandamentos negativos, baita para me defender hū não. Exemplo. Os mandamentos positivos ( como sabeis ) sao: Amarás a Deos: Guardarás as festas: Honrarás os pays Os negativos são: Não jurarás: Não mattarás: Nao furtarás: Não levantarás falso testimunho; & os demais. Agora ao póto. Se o Diabo me tenta nos mandamentos positivos, dizme: Não ames a Deos: Não guardes as festas: Não honres a teu pay. E se eu digo si resolutamente; si hey de amar; si hey de guardar; si hey de honrar; basta este si, para que a tentaçao fique desvanecida, & o Diabo fruftrado. Do mesmo modo nos mandamentos negativos. Dizme o Demonio que jure, que matte, que furte, que levante falso testimunho. E se eu digo não : não quero jurar, não quero mattar, não quero furtar; bafta

T. ad Cor.

NO SABBADO QUARTO&c. 781 basta este não, para que o tentador, & a tentação figuem vencidos. De maneyra que das tentaçõens do Demonio, basta hum si, ou hum não, para sicar livre; mas das tentacoens dos homens (como estas) nem basta o si, nem basta o não, para me livrar.; porque vao armadas com tal astucia, & machinadas com tal arte, & tecidas, & tramadas com tal enredo, que ou digais si, ou digais não, sempre ficais no laço. Se dizeis q se apedreje a adultera, & que se pague o tributo, encorreis no odio do Povo: & hãovos de apedrejar a vós: se dizeis que se não apedreje, nem se pague, encorreis no crime da Ley, & na indignação do Cesar; & haovos de pór em huma Cruz.E ainda que o tentado seja Jesu Christo, sempre os tentadores hao de ter hum cabo, por onde lhe possao pegar, & lha possao pegar: Ut possent accusare eum.

Vejo que me perguntais. E que remedio, Padre, para escapar de taes tentadores, & de tão terriveis tentaçõens? Rem 4. Rez. difficilem postulasti. Ne- 2. 10. nhum Theologo Escolastico, ou Ascetico lhe deo atègora remedio. Eu direy o que me occorre. Digo que não ha outro remedio, senão buscar hū si, que seja juntamente si, & não; ou hum não que seja juntamente não, & si. Não tenho menos Author para a prova, que o Principe dos Apostolos S. Pedro. E notai q quando S. Pedro deo nesta suttileza, ainda estava em Terusalem, & na Judea, para que não cuyde alguem que a fineza desta politica fosse Romana. Vierão ter com S. Pedro os cobradores de certo tributo imposto por Augusto; em que cada hum por cabeça pagava duas drachmas, & fizerão-lhe esta pergunta. Magister vester non solvit Matth. didrachma? O vosso Me-17.23. ftre

SERMAM

stre não paga o tributo? Viose perplexo, & ata-Ihado S. Pedro; porque não sabia, qual fosse a téção de seu Mestre neste ponto de tanta consequécia. E o que respondeo, foy: Etiam: Si. Agora pergunto eu. E este Etiam: este Si de S. Pedro, que significava? Significava Si, & fignificava Não. Construhio-o com a pergunta, & vereis, se tem correntemente ambos os fentidos. Vosfo Mestre não paga o tributo? Si: assi he, não paga. Vosso Mestre não paga o tributo? Si : si paga. De sorte que o mesmo si era si, & não. Entendido de hum modo, era si; porque significava, si paga: & entendido de outro modo, era não; porque fignificava, não paga. E com esta equivocação se escapou S. Pedro dos tributeyros, em quanto seu Mestre não resolvia: deyxando a porta aberta, & cerrada juntamente, & o

si aparelhado, & indisserente, para ser si, ou ser nao, conforme se resolvesse. Christo tinha ensinado ao mesmo S. Pedro, & a todos seus Dicipulos que o seu si fosse si, & o seu nao sosse seus Dicipulos que o seu si fosse si, & o seu nao sosse seus Dicipulos que o seu si fosse si, & o seu nao sosse seus de mo vester : est, est : non non. 5.37 Mas chegado Pedro a perguntas, & mettido na tentação, soy-lhe necessario fazer hum si, que sosse si va nao juntamente, para poder escapar dos homens

Isto he o que fez S. Pedro naquella occasiao. E Christo que sez no nosso caso, que era muyto mais apertado ? Vio que os cordeis, com que traziao presa a adultera, erao laços, com que o pretendião atar: vio q as pedras da Ley, que allegavao, vinhao cheyas de fogo por dentro; & que ao toque de qualquer reposta sua", nao só haviao de brotar faiscas, mas hum incendio de calumnias : vio que supposta a tenção, & astucia astucia dos tentadores, tanto se condennava codennando, como absolvendo; & que hum, & outro perigo era inevitavel : que confelho tomaria? Nao dizer fi , nem: nao, era forçolo: porque atè a Sabedoria Infinita, quando são taes as tenta. çoens dos homens, se nao pode livrar dellas respondendo em proprios termos. E como entre não, & fi, nao ha meyo, que meyo tomaria Christo, para se livrar de huma tal tentação? Agora o veremos.

#### S. IV.

Levantou-se o Divino. Mestre da cadeyra sem responder palavra. Não havia alli outro papel, fenao a terra: inclinase, & começa a escrever nella: Digito scribebat in terra. Esta foy a unica vez, que sabemos da Historia Sagrada, que Christo escrevesse de seu punho. Mas

NO SABBADO QUARTO &c. em quanto Christo escreve, & estes tentadores est perao, tornemos ao deserto, & às tentaçõens do Demonio. Tentou o Demonio a primeyra vez a Christo, & rebatéo o Ses nhor a tentação com as palavras do Capitulo oytavo do Deuteronomio: Non in folo pane vivit bo- Deut. mo. Tétou a segunda vez , 8, 3. & foy rebatido com as palavras do Capitulo fexto do mesmo Livro: No Deut. tentabis Dominum Deum 6, 16. tuum. Initou a tercevra vez, & terceyra vez o lancou Christo de si com outras palavras do mefmo Capitulo. Dominum Deum tuum timebis , & lbid. illi soli servies. Quem ha-13. verà, que senao admire à vista destas tres tentaçoens., & da que temos presente? Estes homes erao letrados de profissa, erao lidos, & versados nas Escritturasi, & actualmente estavao allegando Textos da Ley de Moyses. Pois se Christo se defen-Ddd deo

déo das tentaçõens do Demonio com as Escrituras Sagradas, & com os Textos da mesma Ley; porque senao defende tãbem destes tentadores co as mesmas Escritturas ? Mais. Resistindo ao Demonio, defendeose Christo de tres tentações com hum só Livro da Escrittura, & só com dous Capitulos delle. Nas Escritturas, que entao havia, que sao todas as do Testamento Velho, ha trintai, & nove Livres com mais de mil Capitulos. Pois se Christo tinha tatas armas, tao fortes, tao diversas, & tao prevenidas; porque senao defende com ellas desta tentaçaő? Aqui vereys quanto mais terriveis tentadores são os homens, que o Demonio, Para Christo se defender de tres tentacoens do Demonio, bastoulhe hum só Livro da Escrittura : para se desender de húa tentação dos homes, nao lhe bastàrao

todas quantas Escritturas havia: fov-lhe necessario fazer Escrittura de novo: Digito scribebat in terra. As Escritturas Sagradas, (como notou S. Gregorio ) são os alma-S.G. zés de Deos. Destas disse gor. Salamao comparandoas à Torre de seu Pay David : Mille clypei pendent Cani ex ea: omnis armatura 4.4. fortium. E sao taes, tao novas, tao exquifitas, & núca imaginadas pelo Demonio, as aftucias, & machinas, que os homés inventao para tentar, que em todos os almazés de Deos senao achàrao armas, com que as resistir, & foy necessario q a Sabedoria Encarnada forjasse outras de novo, & se pusesse a compor, & a escrever contra estes tentadores : Digito [cribebat in terra.

Mas qual foy o effeyto desta Escrittura? Agora acabareys de entender, quanto mais dura he a pertinacia dos homens,

quan-

789 NO SABBADO QUARTO &x. quando tentaó, que a do Demonio. Escreveo, & escrevia a Mao Omnipotente: & os tentadores co a Escrittura diante dos olhos nem se redem, nem desistem, nem fazem caso della, nem da Mao que a escreve: ainda instao, & apertao que responda à pergunta : Cùm perseverarent interrogantes. Oh Escrittura ! Oh Balthazar! Oh Babylonia! Apparecèrao tres dedos em hua parede sem mao, sem braço, sem corpo: Digiti quali manus hominis scribentis: & com; tres palavras, que escreverao, sem saber o que significavao, começa Balthazar a tremer de pès, & mãos, fem cor, sem coração, sem alento. Treme o mais poderoso Rey do mundo, & quatro homes sem mais poder, que a sua malicia, nao tremem. Viao os dedos, viao o braço que escrevia : sabiao, & tinhao obrigação de faber pelas maravilhas,

nn.

790 que obrava, & de que elles tanto se dohiao, que era homem, & Deos juntamente; & à vista de hua Escrittura taó larga de fua mão, em que se viao processados a si mesmos. nao tremem, nem se movem, antes perseverao obstinados a perguntar, & tentar : Cum perseverarent. Digao agora os Efcribas, & Farifeos, se he o Gentio Balthazar, ou elles? Mas o meu intento nao he comparar homes com homens, senao os homés com o Demonio. Tres circunstancias particulares notou o Euangelista nesta acção de Christo. Notou que escrevia, & com que escrevia, & onde escrevia: Digito scribebat in terra. Escrevia Christo, & escrevia com o dedo, & escrevia na terra. E em todas estas circunstancias vencerao os homens ao Demonio na pertinacia de tentadores.

Primeyramente : Scri-Ddd ii bebat:

bebat: Escrevia. E porque quiz escrever? As mesmas cousas, q Christo escrevia, podia dizer em voz, & mais facilmente. Pois porque as nao quiz dizer em voz, ienao por efcritto? Porque as mefmas palavras divinas tem mais efficacia, para vencer as tentações, escrittas, que dittas. Na morte de Christo tentou o Demonio aos Dicipulos na Fé da Resurreyção; & todos, ou forao vencidos, ou fraqueàrao na tentaçao, como o mesmo Senhor lhes tinha preditto. E dando a causa desta fraqueza S. Joao, diz que foy, porque ignoravao as Escritturas da Resurrey-Joan. çao : Nondum sciebant 20. 9. scripturam , quia oporiebat eum à mortuis resurgere. Contra: Euangelista Sagrado, Christo tinha ditto por muytas vezes que havia de resuscitar, & parricularmente o disse ao mesmo S. Joao, & a S. Pedro, & Sant-Iago no mo-

te Thabor : Nemini di- Mati xeritis visionem , donec 17. Filius hominis d'mortuis relurgat. Porque escusa logo o Euangelista a fraqueza de nao resistirem à tentação com a ignorancia das Escritturas? Porque ainda que as palayras divinas, ou dittas, ou efcrittas tenhao a mesma authoridade ; escrittas movem mais, & tem mayor efficacia, para relistir às tentações. Vede-o no modo, com que Christo resistio ao Demonio em todas as suas. Em todas as tres tentaçoens se defendeo Christo do Demonio com a palavra divina; mas nao sey se tendes reparado, que em todas, & em cada hua advertio, q era palavra escritta. Na primeyra tentação: Scriptum est: Non in solo pane vivit homo. Na segunda: Scriptum est Non tentabis Dominum Deum tuu. Na terceyra: Scripu est: Dominum Deum tuum timebis. Parece que para relistir

793 NO SABBADO QUARTO &c. resistir à tentação, & rebater ao Demonio, bastava referir as sentenças, & palavras lagradas : porque acrecenta logo o Senhor, & deyta diante de cada hua dellas a declaração, de que erao escrittas, repetindo húa, duas, & tres vezes. Scriptum eft: Scriptum est : Scriptum est ? Porque fendo palavras de Deos, & escrittas, tinhao nao só a virtude, & efficacia das palavras, lenao tambem a das letras; Affi como o Demonio para encantar, & render aos homens, poem a efficacia do encanto em certos caracteres diabolicos: affi Deos para o encantar, & ligar a elle, tem posto mayor efficacia nao só nas palavras sagradas, senao tambem nos caracteres, com que sao escrittas. Por isso Christo neste caso vendose tao apertadamente tétado dos homés, nao trattou de se defeder delles dizendo, senao escrevendo : Scribebat.

Mas se tanta he a força, & efficacia de hum : Scriptum est: & Christo hoje escrevia: Scribebat: & os seus tentadores o estavao vendo escrever, & viao, & liao a Escrittura; porque persistem ainda, & perseverao na tentacao: Cum perseverarent? Nao persiste o Demonio, & persistem os homés ? Si : Porque o Demonio he Demonio, & os homes sao homens: & por isso mais teymosos, & mais pertinazes tentadores. Onde muyto se deve advertir a differenca desta Escrittura de Christo às Escritturas, com q resistio ao Demonio. As Escritturas, q o Senhor referio ao Demonio, erao Escritturas geraes, feytas a outro inteto, & para outré. As Escritturas q hoje escreveo, erao particulares, & escrittas sómente para os q o estavao tentado, & dirigidas ao coração, & à conciencia de cada hu. O Demonio podia responder quas Ddd iii EF Escritturas do Deuteronomio erao feytas para os homés, & nao para os Demonios : mas bastou sere Escritturas de Deos, para o Demonio, ou as reveréciar, ou as temer, posto q nao fallassé com elle. Os homés pelo contrario, fallando có todos, & có cada hii delles a Escrittura de Christo, nem a reverencia os refreya, nem a forca os quebranta, nem a conciencia os intimida, nem a certeza com que se vem feridos os rende : continuao, inítao, & perseverao obstinados: Cu perserarent. Que mais? Digito. Escrevia Chri-

ens do Demonio não erao escrittas com o Dedo de Deos. Deos so escreveo co o Dedo as duas Ta-Deut. boas da Ley : Tabulas 9. 10. scriptas digito Dei : Os outros textos, erao escrittos por Moyses co mao humana. Mas bastou se-

sto com o Dedo. As Ef-

critturas, com que o Se-

nhor rebateo as tentaço-

rem Escritturas Sagradas, & Canonicas, para que o Demonio senao arrevesse a lhe resistir. Vede se se podia, & devia esperar hoje, que os tentadores de Christo se rendessé às suas Escritturas, pois erao Escritturas nao só de Deos mas escrittas com o seu Dedo: Digito scribebat? Claro està q se haviao de render, se os tentadores fossem Demonios; mas nao fe rendèrao, porque erao homens. Quando os Magos de Farao virao o o obrava a Vara de Moyles, difserao : Digitus Dei est Exo bîc: Esta obra he do De-8.1 do de Deos: & logo se derao por vencidos. Mas como assi? A Arte Magica nao he Arte Diabolica? Os Magos do Egypto nao erao ministros, & instrumentos do Demonio? Pois como cedem tao promptamente, & nao se atrevem a resistir ao Dedo de Deos? Por isso mesmo. Se as suas ar-

. 3

tes

797 NO SABBADO QUARTO &c. tes forao humanas, & elles obrarao como homes, haviao de teymar, & perfistir: mas como as artes erao diabolicas, & elles obravao como ministros do Demonio, nem elles, nem o Demonio se atrevèrao a refistir à força do Dedo de Deos. Hoje porém vese o Dedo de Deos resistido, sendo Dedo de Deos nao invisível, & encuberto em húa vara; mas visivel, vivo, & animado; porque as artes com que os Escribas, & Fariseos vierao tentar, & queriao derrubar a Christo, nao erao artes diabolicas, senao humanas, nem elles Demonios, mas homés. Dos Demonios dizia Christo: In digito Dei ejicio Damonia. Mas esse mesmo Dedo de Deos, que lançava dos corpos os Demonios, nao lhe bastava agora para lançar de si os homes. Os Demonios ao menor impulso do Dedo de Christo fugiao : os ho-

798 més contra tantos, & tao repetidos impulsos do mesmo Dedo, quantas erao as letras que escrevia, nao faziao de si nenhum abalo. Os Demonios deyxavao os homes; os homens não deyxavão a Christo: os Demonios nao podiao parar : os homes perfiftiao firmes: os Demonios dififtiao; os homens perseveravao : Cum perseyerarent. mais?

. In terra. Nota finalmente o Euangelista que escrevia Christo na terra. E porque na terra? Para que os que esquecidos da propria fragilidade accusavao tao rigurosamente huma fraqueza no fexo mais fraco, confiderafsem, & advertissem que ella era terra, & elles terra. He tao propria do cafo, & tao natural esta consideração; que daqui veyo a ter para fi Carthusiano que as palavras que Christo escreveo, forao estas : Terra terram judi Carth.

cat :ibi.

cat: A terra accusa a terra. Se os acculadores forao Ceo, nao era de estranhar que accusassem a terra: mas que a terra accuse a terra! Ainda faziao mais estes tentadores. A terra accusava a terra, para condennar o Ceo; porque accusava a adultera, para condennar a Christo: Pois se a terra muda, & por si mesma estava dando brados contra effes acculadores formados da mesma terra. agora que jà nao he muda, com as palavras, & vozes de Christo, que tem escrittas, & estampadas em si, porque os nao confunde, porque os nao convence, porque os nao rende? Jà me canço de dizer : porque erao homens. E senao tornemos a comparar esta tentação com a do Demonio. Affi como o elemento do homé he a terra, assi o eleméto do Demonio he o ar. Neste ar habitao os Demonios, neste ar andao.

neste ar nos tentao: & por, iffo S. Paulo lhes chamou' Potestades do ar : Secun- Ad. principen potestatis Epbel aeris bujus. As palavras, 2. 2. com que Christo se defendeo do Demonio, for rao pronunciadas no ar, que he incapaz de escrittura: as com que se quiz defender destes homens, forao escrittas, & impressas na terra. As palavras pronunciadas passaō; as escrittas permanecem: as pronunciadas entrao pe-; los ouvidos; as escrittas pelos olhos. E fendo aquellas só pronunciadas & estas escrittas; aquellas fucessivas, & estas permanentes ; aquellas ouvidas, & estas vistas; aquellas breves, & poucas, & estas muytas, & continuadas, que isso quer dizer : Scribebat : aquellas formadas no ar bastàrao, para vencer as potestades, do ar ; & estas impressas, na terra nao bastàrao, para réder os homés formados de terra: Digito scribebat in terra. Affi

Assi resistido Christo, & assi rebatida, por nao dizer afrontada, a força de sua Mao, & da sua Escritura; que novo meyo buscaria a Sabedoria Omnipotente, para se defender de tao pertinazes tentadores? Affi como elles perseverárao em tentar, assi elle perseverou em escrever : porque a pertinacia da tentação ló se vence com a constacia da resistencia. E quado os remedios são proporcionados, mudalos he perdelos. Torna Christo a inclinarse, & a escrever outra vez : Iterum inclinans le digito scribebat in terra. E foy tal a efficacia delta segunda Escritura, que alfim se rendéraő a ella, os que tinhao resistido à primeyra. Entaő se forao retirando huns apoz outros: mas fe vencidos de Christo na retirada, vencedores com tudo do Demonio na arte. & pertinacia da tentação. Ainda quando desistem, lao peyores tentadores os homés, que o Demonio. O Demonio tentou a Christo tres vezes: mas notay que respondeo o Senhor a cada tentacao com hua Escritura, nunca o Demonio esperou a fegunda. Em o Demonio ouvindo hua Escritura. callava, desistia; nao resistia, nem replicava: mudava logo de tentação, & ainda de lugar. Vencido de Christo ainda presumia, & esperava vencer a Christo: resurado com hua Escritura, nunca teve atrevimento, para persistir, nem esperar outra Escritura. E os homens? Olhai para elles. Os homens porèm mais pertinazes, mais imprudentes, mais duros, & mais feros tentadores que o mesmo Demonio, vem huma vez escrever a Christo, & nao fe movem : vem , & entendem o que escreve. Eee

803

& nao se rendem. He necessario que a Sabedoria Divina multiplique Efcrituras' fobre Escritturas, que tendo escritto hua vez, torne outra vez a escrever : Iterum scribebat : não jà para persuadir aos tentadores, mas para se defender, & se livrar a si mesmo de suas

Na ultima, & mais

tentaçoens.

forte tentação que padecerão os Dicipulos de Christo, que soy na vespera de sua morte, annucioulhes o Divino Meftre que era chegado o tépo, em que tinhao necessidade de armas. E respondendo elles que tinhao duas espadas : Ecce duo gladij bîc : conten-22.38 toule o Senhor com a prevenção, & disselhes que essas bastavao: Satis est. Todos os Padres, & Expositores, entendem concordemente que fallou Christo neste passo allegorica, & metaforicamente. E que as espadas,

com que os Apostolos se havião de defender, erao as Escrituras Sagradas. O mesmo tinha declarado muyto antes David, fallando dos mesmos Apostolos, & das mesmas espadas: Et gladij ancipites in manibus eorum : ad Pfal. faciendam vindictam in na-149. tionibus, increpationes in 6.7. populis. Sendo pois este o sentido, & intento das palavras de Christo, he muyto para reparar, que destas duas espadas naquelle grade conflicto, se nao desembainhasse mais que hua, que foy a de S. Pedro: & que querendo os outros Dicipulos usar da segunda, quando disserão: Si percutimus in Luc. gladio: o Senhor lho nao 22.4 permittisse. Pois se as espadas erão duas,& ambas aceytadas, & approvadas por Christo, como necessarias; porque prohibio o Senhor a segunda, & não quiz que se usasse mais que de huma nesta tétação? O mesmo Chrifto.

Luc.

805 sto o disse: Hac est bora vestra , & potestas tenebrarum. Esta tentação, como aquella, em que se empenhou, & empregou todo o poder do Inferno, era tentação do Demonio: ainda que para ella concorrèrao tambem os homés, como ministros, & instrumentos do mesmo Demonio, & do mefmo Inferno: & para as tentaçõens do Demonio por mais fortes, & poderosas que sejao, basta húa só espada; isto he, huma số Escritura, nao sao neceffarias duas. Affi baftou hua só Escritura contra a tentação do Deserto, & hua só contra a tentação do Templo, & hua só cotra a tentação do monte. E como entao lhe não foy necessario a Christo lançar mão da fegunda espada, por isso tambem neste conslicto nao permittio aos Apostolos, que usassem della; porque ainda que a tentação era tao forte, & tao apertada,

NO SABBADO QUARTO &c. 806

Te: Hac est hora era alsim tentação do Demonio: Hac est hora ve
Esta tentação, co
ella em que se rum.

Logo a segunda espada, que o Senhor não permittio se desembainhasse, era escusada, & inutil? Não; porque essa ficou refervada para as tentaçõens dos homens. Affi o experimentou o mesmo Senhor na tentaçao de hoje, em que nao lhe baftando huma fó Efcritura contra a pertinacia dos seus tentadores, foy forçado a se valer de segunda Escritura, & escrever outra vez: Iterum scribebat. E porque esta segunda espada, assi como foy necellaria, alli bastou para dar sim à batalha; por isso o Senhor co o melmo mysterio, quando os Dicipulos lhe differão que tinhão duas espadas, respondeo que essas bastavao: Satis est: porque ainda que contra os homens não bastasse húa số Escrittura, como ba-Eee ii sta,

808

sta, & bastou contra o Demonio; com tudo bastariao duas, como finalmente bastàrao. Ao passo que os segundos caracteres huns apoz outros fe . hiao formando, os tentadores tambem huns apoz outros se hião sahin-Joan. 3 do : Unus post unum exibant. O que não venceo hua Escritura, vencerao duas Escritturas : Iterum Scribebat.

Mas que direy eu neste passo tirando os olhos dos ministros da Synagoga, & pondo-os em muytos, que se chamão Christãos? Jà me nao queyxo dos Escrituras, & Fariseos, nem Christo se podia queyxar tanto; porque havião de vir ao mundo taes homens. que com a sua pertinacia os haviao de fazer menos duros, & com as fuas tentaçõens menos tentadores. Os Escribas, & Fariseos, nao se rendèrão às primeyras Efcritturas do Dedo de

Christo; mas renderao-se às segundas, & largarão as pedras. Os Hereges com nome de Christãos, nem às primeyras, nem às segundas Escrituras se rendem, antes das mesmas Escrituras adulteradas ( que tambem trazem comfigo a adultera) fazem pedras com que atirar a Christo. San-S. Auto Agostinho, & Santo gust. Ambrosio dizem que es- Tract. creveo Christo duas ve-33. in zes, para mostrar que Joan. elle era o Author, & Le-S. Am gislador de ambas as Ef. br. Ep. critturas; das Escrittu-76. ras do Velho Testamen- Stud. to, & das Escrituras do Novo: & que as primeyras Escritturas forão escrittas em pedra; porque havião de ser estereis: as segundas escrittas na terra; porque havião de ser fecundas, & havião de dar frutto, como alfim derão hoje. Mas estou védo, Senhor meu, que essa terra em que escreveis, & escrevestes, arada

800 NO SABBADO arada duas vezes pela vossa Mao, & semeada duas vezes com a vosla palayra, em lugar de dar frutto, ha de produzir espinhas. Esta foy a maldição que lançastes a Adao, que não só se cumprio, & estendeo, mas creceo, & crecerá sempre em seus Filhos. Os Escribas , & Fariseos forão peyores que o Demonio . Viráo homens, que lejão peyores que os Escribas, & Fariseos. O Diabo rendeo-se a huma Escritura: os Escribas. & Fariseos renderão-se a duas : viráo homens que nem a duas Escritturas se rendaő, & pertinazes contra ambos os Testamentos, com ambos vos façao guerra. Daime licença, para que vos repita a minha dor parte do que eftá antevendo vossa Sabedoria.

Escrevestes em ambos os Testamentos a verdadade, & sé de vossa Divindade taó expressa no Te-

QUARTO &c. 810 stamento Novo, & tao convencida por vós mefmo no Velho: & virá hum Ebion , hum Cerintho, hum Paulo Samosateno, hum Photino, que 'impudentemente neguem que fostes, & fois Deos. Escrevestes em ambos os Testamentos ( & nao era necessario que se escrevesse ) a verdade de vossa Humanidade em tudo semelhante à nossa : & virá hum Manicheo, hum Prisciliano, hum Valentino, que contra a evidencia dos olhos, & das mesmas mãos, que a tocàrao, digao que vossa carne nao foy verdadeyra, senao fantastica; celeste, & nao humana. Escrevestes em ambos os Testamentos a Unidade de vossa Pessoa, huma em duas naturezas Humana, & Divina: & virá hum Nestorio, que reconhecendo as duas naturezas, diga pertinazmente, que tambem houve em vós Eee iii duas

duas Pessoas: & hum Eutiches, & hum Dioscoro, que confessando a vossa Humanidade, & a vossa Divindade, digaó que de ambas se formou, ou transformou hua só, convertendose hua na outra. Escrevestes em ambos os Testamentos a perfeyçao, & inteyreza de vosso ser humano composto de corpo, & alma: & virà hum Arrio, & hum Apollinar, que digaó que tivestes sómente corpo de homem, & que a alma desse corpo era a Divindade. Escrevestes em ambos os Testamentos, & demonstrastes contra os Saduceos a futura Refurrevção nossa, & de todos os mortaes: & virà hum Simao Mago, hum Basilides, hum Hemineo, hum Phileto, que merecedores de morrer para sempre, como os brutos, neguem a Esperança, & a Fé da Resurreyças. Escrevestes em ambos os Testamentos ( bastando

só a experiencia) a verdade, & absoluto dominio do livre alvedrio humano: & virà hum Bardasanes, hum Pedro Abaylardo, & modernamente hū Oeculampadio, & hum Maleththon, que dizedo hua liberdade tao inaudita, neguem que ha liberdade. Escrevestes em ambos os Testamentos que sem Graça nao ha merito; & que do concurso de vossa Graça, & do nosfo alvedrio procedem as obras dignas, & só ellas dignas, da vida eterna: & virà hum Pelagio, hum Celestino, hum Juliano, que impotentemente cocedao todo este poder ao alvedrio, acrecentando as forças do primeyro beneficio, com que nos criaítes, para vos negarem ingratissimamente o mayor, & fegundo, com que nos justificais. Escrevestes em ambos os Testamentos a necessidade, & merecimento das boas obras; & virà hū Luthero,

que

NO SABBADO q nao só negue serem necessarlas as boas obras para a salvação, mas se atreva a dizer, que todas as boas obras são peccado ( & pudera acrecentar ) peccado, em que nunca peccou Luthero. Assi o ensinàrao elle, & Calvino (aquelles dous monstros mais que infernaes do nosso seculo ) para tirar do mundo a oração, o jejum, a esmola, a castidade, a penitencia, os suffragios, os Sacramentos: prègando contra o que Christo prègou, & escrevendo contra o que duas vezes escreveo: & formando novas tentações contra o mesmo Christo das mesmas Escrituras, com que elle se defendeo das tentaçoens: para que se veja quanto se adiantàrao os homés nas artes de tétar, & quanto atraz deyxàrao ao mesmo Demonio.

O Demonio vendo na primeyra tentação, que Christo se defendia com

1

QUARTO &c. 814 a Escritura, para o tentar pelos mesmos fios, allegou na segunda tentação outra Escritura. Mas o que he muyto para admirar, & ainda para reverenciar, foy, que nem contra o primeyro, nem contra o segundo, nem contra o terceyro Texto allegado por Christo arguisse, nem installe o Demonio huma só palavra. O Demonio he mais Letrado, mais Theologo, mais Filosofo, mais agudo, & mais futtil que todos os homens. Pois se os homens, & tantos homens tem arguido tanto, & por tantos modos, contra humas, & outras Escrituras de Christo, antes se atrevèraő a lhe fazer guerra cő ellas, voltando as mesmas Escrituras contra o mesmo Christo, & interpretandoas nao só em sentido falso, mas totalmente contrario; porque nao fez tambem isto o Demonio ? Porque era Demonio, & nao homem. Por-

Porque era Demonio tétou como sabio; porque nao era homem, nao tentou como necio, & imprudente. Tentar, & arguir, & teymar contra a verdade conhecida das Escrituras não he insolencia que se ache na maldade do Demonio, na do homem si. Agora entendereys a energia, com que na Parabola da Cizania respondeo o Pay Matth. de familias : Inimicus ho-13.28. mo boc fecit : O trigo, que elle tinha semeado, he a doutrina pura, & sam das Escrituras Sagradas : a Cizania, que se semeou sobre o trigo, são as falsas interpretaçõens, com que se perverte o verdadevro fentido das mesmas Efcrituras. E quem he, ou foy o author desta maldade, & deste enganno tao perniciolo à seara de Christo? Inimicus homo: o Inimigo homem. Notai. Parece que bastava dizer o Inimigo: mas acrecentou, & declarou, que esse inimigo era homem, para distinguir o inimigo homem, do inimigo Demonio. O Demonio he inimigo, & grande inimigo : porèm o inimigo Demonio nűca foy tao Demonio, nem tao inimigo, que se atrevesse a voltar cotra Christo as Escrituras, que elle allegava por si, como se vio em todas as tres tentaçoés: mas isto que nunca fez o inimigo Demonio, isto he o que fizerao, & fazem os inimigos homens: Inimicus homo hoc fecit. Bem sey que alguns Santos por este Inimicus bomo entenderao o Demonio. E quando esta intelligencia seja verdadeyra, ahi vereys quem sao os homens. Assi como nòs, quando queremos encarecer a maldade de hū homē, lhe chamamos Demonio; assi Deos, quando quiz encarecer a maldade do Demonio, chamoulhe homem : Inimicus bomo. Ao menos eu,

ſé

817 NO SABBADO QUARTO &c. se houvera de escolher tentador, antes havia de querer ser tentado pelo Demonio, que pelos homens. Christo guiado pelo Espirito Santo escolatth lheo tentador : Ductus est à Spiritu, ut tentaretur. E que tentador escolheo? Ut tentaretur à Diabolo: escolheo tentador Diabo, & nao tentador homem. O certo he que quando o Diabo tentou a Christo, Christo foy buscar o Diabo: mas quando os homens hoje tentàrao a Christo, os homes o buscarao a elle : Tetantes eum, ut possent accusare eum.

#### S. VI.

Supposto isto, Senhores, supposto que os homés sao mayores, & peyores tentadores, que o Demonio; que havemos de fazer? Nao he necesfario gastar muyto tempo em consultar a resolução; porque o mesmo Christo a decidio, & no la dévxou expressa, & muy recommendada, como tao importante : Cavete ab Matth. hominibus : Guardaivos 10. 17. dos homens. Se eu prégara no deserto a Anacoretas, dirlheshia q se guardassem do Diabo; mas como prego no povoado, & a Cortezãos, digovos que vos guardeis hús dos outros. O Diabo jà nao tenta no povoado. nem he necessario; porque os homes lhe tomàrao o officio, & o fazem muyto melhor que elle. Christo ( como pouco ha diziamos) quiz ser tentado do Diabo, & foy o buscar ao deserto. Senhor, se quereis ser tentado do Demonio, porque o nao ides buscar à cidade, à corte? Porque nas cidades, & nas cortes jà nao ha Demonios. E nao se sahirao por forca de exorcismos, senao porque o seu talento nao té exercicio. Se à corte vem algus artifices estrangey-

ros mais infignes, & de obra mais prima, os officiaes da terra ficao à pà, vao se fazer lavradores. Affi lhe acoteceo ao Demonio. Elle era o que tinha por officio ser tentador; mas como fobrevierao os homés, mais industriosos, mais astutos, mais futtis, & mais primos na arte; ficou o Diabo ocioso: se tenta por si mesmo, he là a hum ermitao folitario, onde nao ha homes: por islo se anda pelos desertos, ondo Christo o foy buscar. Nao digo que vos nao guardeis do Demonio, que algua vez darà cà hum salto: o que vos digo he que vos guardeis muyto mais dos homés: & vede se tenho razao.

Depois que a enveja entrou na alma de Saul (indigna mancha de hum Rey) entroulhe tambem o Demonio no corpo. Fora causa da enveja a funda de David, & nao havia outro remedio cótra aquelle Demonio, senao a sua arpa. Vinha David, tocava a arpa em presença de Saul, & deyxava-o o Demonio. Felo affi hua vez, & depois que o Demonio se sahio, deyta mão Saul a hũa lança, & fez tiro a David ( diz o Texto ) para o pregar co ella a húa parede. Que hú Rey commettesse tal excesso de ingratidao contra hum vassallo, a quem devia a honra, & a coroa, nao me admira. Assi se pagao os serviços, que sao mayores, que todo o premio. O que me admirou sempre, & o que pondera muyto S. Basilio de Seleucia, he, que nao tentaffe Saul esta aleyvozia, em quanto tinha o Demonio no corpo, senao depois que se sahio delle. Quando Saul tem o Demonio no corpo, modera a enveja, o odio, a furia; & depois que o Demonio o deyxa, agora commette hűa trayçaő, & hűa aleyvozia tao enorme?

820

821 NO SABBADO QUARTO&c.

Si: agora. Porque agora està Saul em si; dantes estava o Demonio nelle: dantes obrava como endemoninhado; agora obrava como homem. Se Saul intentàra esta infame acçao, em quanto estava possuido do Demonio, haviamos de dizer que obrava o Demonio nelle; mas quiz a Pro. videncia do Ceo que o nao fizesse Saul, senao depois que esteve livre; para que soubessemos q obrava como homem, & nos guardasiemos dos homés mais ainda que do Ba- Demonio. O novum, injuriumque facinus ( exclama Basilio ) Dæmon pellitur, & Demone liberatus capiebat. Dæmon arma , & hominis vincebatur mores plus sumebant audacia. Era peyor Saul livre do Demonio, que possuido delle; porque possuido obrava pelos impulsos do Demonio: livre, obrava pelos seus, pelos de homem: Et ho-

minis mores plus sumebant audacia. Por isso o Demonio vendo tao feyaméte inclinado a Saul. se sahio fora, envergonhando-se que pudesse o múdo cuydar que aquella tentação era sua. Oh que bem lhe estivera ao mundo, que entrasse o Demonio em alguns homens para que fossem menos maos, & menos tentadores! Compadeçome de David, honrado, valeroso, fiel, mas engannado com o seu amor, & com o seu Principe. Se nao sabes, ò David, a quem serves, vè ao teu Rey no espelho da tua arpa: emmudecea, destemperalhe as cordas, fazea em pedaços. Em quato Saul estiver endemoninhado, estaràs seguro: se tornar em si, olha por ti. Não he Saul homem que queyra junto a si tamanho homem.

Bem provado cuydo que està com o horror deste exemplo que nos devemos guardar, & re-Fsf ij ca-

catar dos homens mais ainda que do Diabo. Mas vejo que me dizeis, que Saul era inimigo capitalissimo de David : & que dos homés que sao inimigos, be he que nos guardemos com toda a cautela; porém dos amigos, parece que nao. Sao elles homens? Pois ainda que sejao amigos, guardaivos delles, & credeme; porque os amigos tambem tentao, & de mais perto: & se vos tentarem, hao de fazer, & poder mais que o Diabo para vos derrubar. Nunca o Diabo teve mais ampla jurisdição para tentar com todas suas artes, & com todo seu poder, que quado tentou a Job. Tentou o na fazenda, tirandolha toda em hum momento: tentou o nos filhos, mattandolhos todos de hum golpe: tentou o na propria carne, cobrindo-o de lepra, & cancer, & fazendo-o todo húa chaga viva. E que fez, ou que

disse Job? Dominus de- 70b. dit , Dominus abstulit , sit 21. nomen Domini benedi-Etum. Paciencia, humildade, resignação na vontade Divina, graças, & mais graças a Deos: dando testimunho a mesma Escrittura que em todas estas tentaçõens não lhe pode tirar da bocca o Demonio huma palayra, que nao fosse de hu animo muyto constante muyto recto, muyto pio, muyto timorato, muyto fanto : In omnibus bis non Ibide: peccavit. Job labijs suis , 22. neque stultum quid loquutus est contra Deum. Neste estado de tanta miseria, & de tanta virtude. vierao os amigos de Joba visitalo, & cosolalo. Erao estes amigos tres, todos Principes, todos sabios, & que todos professavas estreyta amizade co Job. Ao principio estiverao mudos por espaço de sette dias: depois fallàrao, & fallàrao muyto. E que lhe fuccedeo a Job com

eftes

825 NO SABBADO QUARTO &c. estes amigos? O que nao pode o Diabo com todas as suas tentaçõens. Fizerao-lhe perder a constancia, fizeraő-lhe perder a paciécia, fizeraő-lhe perder a conformidade, & atè a conciencia lhe fizerao perder. Porque se puserao a altercar contra elle, & o arguirao, & o calumniàrao, & o apertàrao de tal forte, que deyxou Tób de ser Job. Nao só amaldiçoou a sua vida, & a sua fortuna, mas ainda em respeyto da Justiça, & da Providencia Divina diffe coulas muyto indignas da sabedoria, & muyto alheyas da piedade de hum homem fanto, pelas quaes foy asperamete reprehendido de Deos. O mesmo Job as confessou depois, & se arrependeo, & fez penitécia delb.42 las, cuberto de cinza: In-6. spienter loquutus sum, idcirco ipse me reprebendo, & ago panitentiam in favilla, & cinere. Eys aqui quao pouco lustroso sa-

hio das mãos dos homés o espelho da paciencia, tendo fahido das tenta-. coens do Demonio, vencedor, glorioso, triunfante. O Demonio era Demonio, & inimigo: os homes erao amigos, mas homens: & bastou que fossem homens, para que tentassem mais fortemente a Job, que o mesmo Demonio. As tentaçõens do Demonio forao para elle coroa, & as consolaçoens dos amigos, nao só tentação, mas ruina. E se ifto fazem amigos fabios, zelosos da honra de Deos. & da alma de seu amigo ( como aquelles erao ) quando o vem confolar em seus trabalhos; que faráo amigos perdidos, & loucos, que só se buscao a si, & nao a vos, que estimao mais a vossa fortuna, que a vossa alma; & que fazem della tao pouco caso, como da sua?

Ha mais algum homé de q nos devamos guardar? Si. O mayor tenta-Fff iii dor

dor de todos. E quem he este? Cada hum de si mesmo. O homem de q mais nos devemos guardar, he, eu de mi, & vós de vós. Unusquisque tentatur Jacob. concupiscentia sua abstra-Aus, & illectus. Sabeis ( diz Sant-Iago Apostolo) quem vos tenta? Sabeis quem vos faz cahir? Vós a vós : cada hum a si: Unusquisque tentatur. Nós como Filhos de Heva, tudo he dizer: Serpens decebit me: Tentoume o Diabo, engannoume o Diabo: & vós fois o que vos tentais, & vos enganais; porque quereis enganarvos. O vosso Diabo sois vòs; o vosso appetite, a vossa vaidade, a vossa ambição, o vosso esquecimento de Deos, do Inferno, do Ceo, da alma. Guardaivos de vós, se vos quereis guardado. Poz Deos a Adao no Paraiso Terreal: & cuydamos q o poz naquelle lugar tao ameno, & deleytoso só para que gozasse suas delicias, & todo se regalasse, & banhasse nellas, sem nenhum outro cuydado. Mas vede o que diz o Posuit eum in Paradiso voluptatis, ut operaretur, & custodiret illum. Poz (diz) a Adao no Paraiso, para que o cultivasse, & guardasse. Nesta ultima palavra reparey sempre muyto: Ut custodiret illum. De quem havia de guardar o Paraifo Adaő? Dos animaes? Nao; porque todos lhe erao obedientes, & sugeytos. Dos homens? Nao; porque nao havia homens. Pois se o nao havia de guardar dos homens, nem dos animaes: de quem o havia de guardar? De qué o nao guardou : de si mesmo. Guardese Adao de Adao, & guardará o Paraiso. Sois homé? Guardaivos desse homem: guardaivos do seu entendimento, que vos ha de engannar: guardaivos da sua vontade, que vos ha de trahir:

guar-

828

829 NO SABBADO guardaivos dos feus olhos, & dos seus ouvidos, & de todos os seus sentidos, que vos hao de entregar. Guardouse David de Saul, & cahio; porque senao guardou de David. Guardouse Sansao dos Filistens, & perdeose; porque senao guardou de Sansaō. Guardese David de David: guardese Sansão de Sansão: guardese cada hum de si mesmo. De todos os homens nos havemos de guardar; porque todos tentao; mas defte homem mais que de todos; porque he o mayor tentador. Por isso dizia Santo Agostinho como Santo, como douto, & como experimétado: Liberet te Deus à te itso: Livrete Deos de ti. Christo livrouse hoje dos homens, que o tentàrao, mas elles nao se livràrao de si, porque quando vierao a tentar, ja vinhao tentados; quando vierao a derrubar, jà vinhao cahidos. Para fi, &

QUARTO &c. 830 para Christo homens: & por isso contra si, & contra Christo tentadores: Tentantes eum.

### S. VII.

Ninguem me pode negar que he muyto verdadeyra, & muyto certa esta doutrina: mas parece que eu tambem nao posso negar, que he muyto trifte, & muy desconfolada. O homem he animal fociavel, nisso nos distinguimos dos brutos: & parece cousa dura, que havendo necessariamente hum homem de trattar com os homés, se haja de guardar de todos os homens. Nao haverà hum homem, com quem outro homem possa trattar, fem temor, fem cautela, & sem se guardar delle? Si ha. E que homem he este? Aquelle Homem, a quem hoje vierao tentar os homens: aquelle Homem, que juntamente he Deos, & Homem: aquel-

le

SERMAM-

le Homem, em quem só achou refugio, & remedio, aquella miseravel Mulher, de quem nao se compadecèrao, & a quem accusavao os homes. Arguhio futtilissimamente Santo Agostinho, q esta Mulher, depois que se vio livre de seus accusadores, parece que devia fugir de Christo: A razao he manifesta: porq Christo tinha dito na sua sentença que quem naő tivesse peccado, lhe atirasse as pedras : logo só de Christo se podia temer, porque só Christo nao tinha peccado. Mas porque só elle nao tinha peccado, por isso mesmo se naő temeo de tal Homé: & por isso mesmo só daquelle Homem, & naquelle Homem se devia fiar, & confiar. Primeyramente Christo na sua sentença jà se tinha exceptuado a si : Qui sine peccato est vestrûm: Qué de vós nao tem peccado, esse atire as pedras. Não disse, Quem, absolutamete, senas Quem de vós, para se exceptuar a si, que he a excepças de todos os homens. E o mesmo nas haver em Christo peccado, era a mayor segurança da peccadora.

832

Duas condiçõens concorriao em Christo neste caso, para se compadecer. & usar de misericordia co aquella pobre Mulher. A primeyra, & universal o fer izento de peccado. verificandose só nelle o Qui sine peccato est. A segunda, & particular, o estar naquella occasiao tentado pelos homens: Tentantes eum. Como tentado, nao podia devxar de se compadecer : como izento de peccado, nao podia deyxar de perdoar. A tentação o fazia compassivo, & a izenção de peccado misericordiofo. Tudo diffe admiravelmente S. Paulo fallan- Ad do de Christo. Non enim Heb habemus Pontificem, qui 4 1 non possit compati infir- 16.

**J**oa**n.** 8. 9.

833 NO SABBADO QUARTO&c. 834 mitatibus nostris, tentatum per omnia pro similitudine absque percato: adeamus ergo cum fiducia ad thronum grittie ; ut mifericordiam consequammr. Notai todas as palavras; & particularmente aquellas: Tentatum, & Absque peccato. Como tentado, Tentatum, nao podia deyxar de le compadecer: Qui non possit compati. Como izento de peccado, Absque peccato, nao podia deyxar de fer misericordioso : Adeamus ergo cum fiducia int misericordiam consequamur. Na verdade deste Ergo de S. Paulo esteve toda a confiança da delinquente; & por isso nas quiz fugir; como se interpretara a sentença de Christo, & differa: Se só me ha de atirar as pedras quem nao tem peccado, ninguem mas ha de atirar. Os Fariseos, que tem peccado , hao; porque tem peccado : Christo a nao tem peccado , tam-

bem não; porque o não tem. Quem nao tem peccado nao atira pedras. Affi foy, & affi lho diffe Christo. Nemo te condem- Joan. 8 navit mulier ? Neque ego 11. te condemnabo. Se ninguem te condennou, nem eu te condennarey. Elles nao te condenàrao; porque tinhao peccado: eu nao te condenarey ; porque o nao tenho. Eys aqui porque efte Homem he tao differente de to- . dos os outros homés. Os homens, que tinhao peccados, tentavao, accusavao, perseguiao: o Homem, que nao tinha peccado, escusou, defendeo, compadeceose, perdoou, livrou : & de tal modo condenou o peccado, que abíolyeo a peccadora : Vade, & noli amplius peccare ( ) ) in the state

Senhores meus, conclusao. Pois que os homes sao peyores tentadores q o Demonio ? guardemonos dos homes & & Mons! pois que entre todos os

Ggg ho835 SERMAM S. A CV 836

homés não ha outro homem de quem seguramente nos pollamos fiar, senao este Homem, que juntamente he Deos; trattemos só deste Homem, & trattemos muyto familiarmente co este Homem. Toda a fortuna daquella tao desgraciada creatura esteve em a trazerem diante de tal Homem; & a primeyra merce que lhe fez, foy livrala dos outros homés. Porq cuydais que se fez Deos Homem? Não só para remir aos homens, senao para que os homes tivessem hum Homem, de qué se pudessem fiar ; a quem pudessem acudir; & com quena pudessem trattar, sem receyo, sem cautela, com segurança. Só neste Homem se acha a verdadevra amizade, só neste Homem se acha o verdadeyro remedio : & nós a buscar homés, a comprar homes, a por a confiança Jerem. em homes! Maledictus bomo , qui confidit in bo.

mine: Maldito o homé, que consia em homem; & bemditto o homem, que consia neste Homé: & só neste Homem, & muyto só por só com este Homem tratta do que lhe convem. Levay este ponto para casa, & nao quero outro frutto do sermao.

Depois que se apartàrao aquelles maos homés ( que bastava serem homens, ainda que nao fossem tao maos ) diz o Euangelista que sicou só Christo; & diante delle a venturosa peccadora: Remansit Jesus solus, & J mulier in medio stans. E-8. sta foy a mayor ventura daquella alma, & esta a melhor hora daquelle dia: aquelle breve tempo, em que esteve só por só com Christo. Neste breve tempo remedeou o passado, & mais o futuro : o passado: Neque ego te condemnabo: o futuro: Noli amplius peccare. Jà que os homens nos levao tanta parte

parte do dia, tomemos todos os dias, se quer, hú breve espaço, em que a nossa alma se recolha có Deos, & comsigo, & esteja só por só com Christo, com este Homem. Oh se o fizeramos assi quao verdadeyramente nos converteramos a elle!

Chegado Christo à fóte de Sichar, mandou todos os Apostolos que tossem à Cidade buscar de comer, porq era ('diz o Euangelista ) a hora do meyo dia. Veyo neste tepo a Samaritana; converteo-a o Senhor; & tornando os Apostolos, & pondo-lhe diante o que traziao, nao quiz comer. Duas grandes duvidas té este lugar. Primeyra; porque mandou Christo à Cidade os Apostolos todos, sendo que para trazer de comer, bastava hű, ou dous? Segunda; se os mandou buscar de comer, & o traziao, & lho offerecerao, & era meyo dia; porque nao comeo?

Primeyramente não comeo; porque jà tinha comido. Assi o suspeytàrao os Dicipulos, dizendo entre si : Nunquid aliquis attulu ei maducare? Mas nao entendèrao, que que lhe tinha trazido de comer, era a mesma Samaritana. Aquella alma convertida foy para Christo nao ló a mais regalada iguaria, mas o melhor, & o mais esplendido banquete, que lhe podia dar o Ceo, quanto mais a terra. Tal foy o que tambem hoje lhe deo na conversão desta Peccadora. Notai. Quando Christo venceo no deserto as tentaçoes do Demonio, banqueteou o Ceo a Christo vencedor com iguarias da terra porèm hoje, como as tentaçõens forao mayores, & mayores os tentadores, & a vittoria mayor; foy tambem mayor, & melhor o banquete. Là a Christo vencedor das tentações do Demonio, servirao no os Anjos Ggg ij com

com manjares do corpo : Et ecce Angeli ministra-4. II.

bant ei: & a Christo vencedor das tentaçõens dos homens, banqueteou q a convertida com a sua alma, que he para Christo o prato mais regalado, & aquelle que so lhe podem dar os homens, & não os Anjos. Esta foy a razao, porque o Senhor disse,

que tinha comido.

E a razao, porque mãdou ir à Cidade nao parte dos Apostolos, senao rodos, foy, porque havia de converter alli a Samaritana; & para hua alma se converter verdadeyramente a Christo, he necessario que estejao muyto a folas : Christo só por số com a alma, a alma số por só com Christo Remansit Jesus solus, & mulier in medio stans. Jesu, & a alma sós. Esta he a solidao, que Deos quer para fallar às almas, & ao cora-

Ofee 2. cao : Ducam eam in solitudinem, & loquar ad cor eius. Não he a solidão dos

ermos & dos defertos ; he a solidao em que a alma està só por só cō Jesu: Nesta solidad so por só lhe falla: nesta solidao so por só o ouve : nesta solidao fó por fó the representa as suas miserias . & lhe pede, & alcança o remedio dellas: & ainda le o pedir, o alcança ló com o filencio, & conhecimeto humilde de suas culpas , como aconteceo a esta solitaria Peccadora. Façamolo affi, Christãos, por amor de Christo, que tanto o deseja, & por amor de nossas almas que tao arrifcadas andao, & tao esquecidas de si. Não digo que deyxeis o mundo, & que vos vades metter em hum deserto: 16 digo que façais o deserto dentro no mesmo mundo, & dentro de vós mefmos, tomando cada dia algum espaço de solidao só por só com Christo; & vereys quanto vos aproveyta. Alli fe lembra hum homem de Deos, & de si:

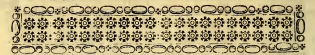
alli .

alli se faz rezenha dos sada: alli se delibera, & se compoem a futura : alli se contao os annos, que nao hao de tornar; alli se mede a eternidade que ha de durar para sempre : alli diz Christo à alma efficazmente, & a alma a si mesma hum Nunca mais muyto firme, & muyto resoluto : Noli amplius

NO SABBADO QUARTO &c. 842 peccare: alli emfim se sepeccados, & da vida paf- gura aquella tao duvidosa sentença do ultimo Juiz: Neque ego te condemnabo: Nem eu te condennarey. Esta he a absolução das absoluções : esta he a indulgencia das indulgencias, & esta a Graça das Graças; sem a qual he infallivel o inferno,& com a qual he certa a gloria.



s. The straig thing shapetery



# SERMAM

DAS LAGRYMAS

DE COMPANY

## S. PEDRO,

Em segunda feyra da Somana Santa na Cathedral de Lisboa. Anno de 1669.

Cantavit Gallus & conversus Dominus respexit Petrum, & egressus foras flevit amarè. Luc. 22.

S. I.



Antou o Gallo, olhou Chrifto, chorou Pedro. Que prèga-

dor havera em tal dia, que nao falle com confiança de converter? Que ouvinte haverà em tal hora, que nao ouça com esperança de chorar? Na ceya de Bethania, & na do Cordeyro ( que foraó as duas occasioes ultimas, em que Christo teve juntos a seus Dicipulos) sette vezes fallou o Senhor co Judas, & sette vezes she prègou para o converter. As palavras humas foraó de amor, outras de compayxaó, outras de terror; & por ventura, que nenhúas

nhuas disse jà mais Christo tao temerosas. Va autem bomini illi, per quem Filius kominis tradetur : Ay daquelle homem, por quem for entregue o Filho do homem: Bonum erat ei, si natus non fuisset bomo ille: Melhor lhe fora a tal homem, nunca haver nacido. Ainda dittas a Judas, fazem tremer estas palavras. Mas nem as amorofas o abrandàrao, nem as compassivas o enternecerao, nem as temerofas o compungirao : a nada se rendeo Judas. Negou S. Pedro na mesma noyte a Christo: negou hua , negou duas , negou tres vezes: cantou na ultima negação o gal-8. 27. lo: Et statim gallus cantavit: & no mesmo ponto sahe Pedro da Casa de Cayfaz convertido, & poemse a chorar amarga-2,63 mente seu peccado : Egressus foras flevit amarè. Notavel caso! De maneyra q faz Christo sette pregaçõens a Judas, &

845 DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 846 nao se converte Judas : canta o gallo húa vez, & convertele Pedro? Si : Porque tanto vai de olhar Christo, ou nao olhar. A Pedro pozlhe os olhos Iuc. Christo ; Respexit Pe- 22.61. trum: a Judas nao lhe poz os olhos. Se Christo poem os olhos, basta a voz irracional de hum gallo, para converter peccadores: Se Christo nao poem os olhos, não bafta a voz , nem baltao lette vozes do mesmo Christo para converter. Non est satis concionatoris wox nisi simul adsit Christi in peccatorem respectus. Disse gravemente neste caso S. Gregorio Papa. Do S. Greprègador são só as vozes : gor. hic. dos olhos de Christo he toda a efficacia. E quando temos hoje os olhos de Christo tao propicios que prègador haverà tao tibio, & que ouvinte tao duro, que não espere grandes effeytos ao brado de fuas vozes? Senhor, os vossos olhos são, os q hao

847. SERMAM 848 de dar as lagrymas aos janellas do Ceo, & se ro-

nossos. As mais bem nacidas lagrymas, que nunca se chorarao no mundo, forao as de S. Pedro, porque tiverao o seu nacimento nos olhos de Christo: nos olhos de Christo nacerao, dos olhos de Pedro emanarao : nos de Christo, quado vio : Refpexit Petrum; dos de Pedro, quando chorou : Flevit amare. Rios de lagrymas forao hoje as lagrymas de S. Pedro: mas as fontes desses rios, forao os othos de Christo. Ao Nilo antigamente viaofelhe as corentes, mas nao se lhe sabia a origem: taes em Pedro hoje os dous rios, ou os dous Nilos de suas lagrymas. A origem era occulta, porque tinhao as fontes nos olhos de Christo: as correntes erao publicas, porque emanavao dos olhos de Pedro. Para o Diluvio universal ( diz o Texto Sagrado ) q se abrirao as

janellas do Ceo, & se roperao as fontes do abyl Gen.7. mo : Aperta sunt cata 11. ratte cali , rupti sunt fontes abyffi. Affi tambem para este diluvio (em que hoje fora ditofo o mudo se se afogàra ) abrirao-se as janellas do Ceo, que são os olhos do Christo! romperao-se as fontes do abysmo, que sao os othos de Pedro. Desta maneyra inundoù aquelle immenso diluvio, em que depois de fazer naufragio, le salvou o melhor Noe.

Esta he a lastimosa . & gloriosa representação com que a Igreja dà feliz principio neste dia a hua Somana, que devera ser tao fanta na compunção como he fanta no nome. Faltando agua no deserto a hum Povo, que era figura deste nosso, chegoule Moyles a hum penhasco, deolhe hum golpe com a Vara, & não lahio agua: deo o segundo golpe, & fahirao rios . E- Num. greffe funt aque largiff. 20.11.

ma.

849 DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 850

ma. Que penhasco duro he este, senao o meu coração, & os vollos? Deo a Igreja o primeyro golpe, no dia das lagrymas da Magdalena; mas nao derao as pedras agua: dà hoje o fegundo golpe no dia das lagrymas de S.Pedro: & no dia em que tãto chorou Pedro, como nao choraráo as pedras? Mas nao fao estes os golpes, em que eu trago posta a confiança. Os dos voslos olhos, Senhor, que fizerao rios os olhos de Pedro, são os que hao de abrandar a dureza dos nosfos. Pelas lagrymas daquella Senhora, que nao teve peccados que chorar, nos concedey hoje lagrymas com que choremos noffos peccados. E pois ella chorou só por nós, & para nós: sua piedade nos alcance de vosfos piedosos olhos esta Graça. Ave Maria.

n r

S. II.

Fgressus foras Petrus flevit amarè.

Notavel creatura sao os olhos! Admiravel instrumento da natureza: prodigioso artificio da Providencia! Elles são a primeyra origem da culpa: elles a primeyra fonte da Graça. São os olhos duas viboras, mettidas em duas covas, em que a tentação poz o veneno, & a contrição a triaga. São duas settas, com que o Demonio se arma, para nos ferir, & perder: & fao dous escudos, com que Deos depois de feridos nos repara para nos falvar. Todos os sentidos do homem tem hum só officio: só os olhos tem dous. O Ouvido ouve, o Gosto gosta, o Olfato cheyra, o Tacto apalpa; só os olhos tem dous officios; Ver, & Chorar. Estes serao os dous polos do nosso discurso.

Hhh Nin-

Ninguem haverà (se tem entendimento) que nao deleje saber, porque ajuntou a Natureza no mesmo instrumento, as lagrymas, & a vifta: & porque unio na melma potencia o officio de chorar, & o de ver? O ver he a accao mais alegre: o chorar a mais trifte. Sem ver, Tob. 5. como dizia Tobias, nao ha gosto; porque o sabor de todos os gostos, he o ver: pelo cotrario o chorar he o estillado da dor, o sangue da alma, a tinta do coração, o fel da vida, o liquido do sentimento. Porque ajuntou logo a natureza nos melmos olhos dous effeytos tao cotrarios, ver, & chorar? A razao, & a experiencia, he esta. Ajuntou a Natureza a vista, & as lagrymas; porque as lagrymas são consequencia da vista: ajuntou a Providencia o chorar com o ver; porque o ver he a causa do chorar. Sabeis porque chorao os olhos? Porque

vem. Chorou David toda a vida, & chorou tao cotinuamente, que com as lagrymas fustentava a mesma vida: Fuerunt mi-Psal. hi lacryma mea panes. E 41. porque chorou tanto David? Porque vio : Vidit 2. Re muliere. Chorou Sichem, 12. 1 chorou Jacob, chorou Sansao, hum principe, outro pastor, outro soldado: & porque pagarao este tributo tao igual às lagrymas os que tinhao tao defigual fortuna? Porque virao. Sichem a Dina, Jacob a Rachel, Sansao a Dalila. Choràrao os que com suas lagrymas acrecentàrao as aguas do Diluvio: & porque choràrao? Porque tendo o nome de Filhos de Deos, virao as que se chamavao Filhas dos homes. Viden-Gen. tes filij Dei , filias homi-6. 2 num. Mas para que sao exemplos particulares, em huma causa tao commua, & tao universal de todos os olhos? Todas as lagrymas que se chorao, todas.

12.

todas as que se tem chorado, todas as que se hao de chorar atè o fim do mundo, onde tiverao seu principio? Em húa vista: n. 3. Vidit mulier, quód bonum esset lignum ad vescendu. Vio Heva o pomo vedado: & assi como aquella vista soy a orige do Peccado Original, assi foy o principio de todas as lagrymas, que choramos, os que tambem entaő comegámos a ser mortaes. Digaome agora os Theologos: Se os homés se coservarao na Justica Original, em que forao creados os primeyros Pays, havia de haver lagrymas no mundo? Nem lagrymas, nem húa fó lagryma. Né haviamos de entrar neste mundo chorando; nem haviamos de chorar, em quanto nelle vivessem; nem haviamos de ser chorados, quando delle partissemos. Aquella vista, foy a que converteo o Paraiso de deleytes em Valle de lagrymas : por a-

DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. quella vista choramos todos. Mas que diriao sobre esta ponderação, os que neste dia fazem panegyricos às lagrymas ? Diriao, que estima Deos tanto as lagrymas choradas por peccados, que permittio Deos o peccado de Adaő, só por ver chorar peccadores. Diriao q permittio Deos o peccado: da sua parte, para que os homens vissem a Deos derramar sangue : da nossa parte, para que Deos visse aos homens derramar lagrymas. Não he o meu intento dizer estas cousas. Que importa em semelhantes dias, que as lagrymas fiquem louvadas, se os olhos sicao enxutos? O melhor elogio das lagrymas he choralas.

> Chorou Heva, porque vie; & chorames os Filhos de Heva, porque vemos. Mas eu nao me admiro de que os nossos olhos chorem, porque ve: o que me admira muyto Hhh ii he

he, que sejao tao cegos os nossos olhos, que vejao para chorar. Só os olhos racionaes chorao : & se he effeyto da razao chorar, porque virao; nao póde haver mayor semrazao, que verem para chorar. He queyxa do Espirito Santo, & invectiva, que fez contra os nossos olhos no Capitulo trinta & hum do Ecclesiastico: Nequius oculo quid crea-Eccl. 31. 15. tum est? Entre todas as cousas creadas, nenhuma ha mais desarrezoada no mudo, nenhua mais perversa q os olhos. E porq? Porque sao taes ( diz o mesmo Espirito Santo) q vem, para chorar: Ab om-Eccl. 31. 15. ni facie sua lacrymabitur, cùm viderit. Poem-se os olhos a ver a hua parte, & a outra, & depois poem-se a chorar, porque virao. Pois olhos cegos, olhos mal advertidos, olhos inimigos de vós mesmos, se a vossa vista vos ha de custar lagrymas, se vedes para chorar, ou haveis de

chorar, porque vistes; para que vedes ? He possivel que haveis de chorar, porque vistes, & que haveis de ver para chorar: Lacrymabitur, cum viderit? Assi he: & estes sao os nossos olhos : chorao porque vem, & vem para chorar. O chorar he o lastimoso sim do ver: & o ver, he o triste principio do chorar. Chorou hoje S. Pedro, & chorou tao amargamente, como logo veremos; & donde naceo este chorar? Naceo do Naquella tragica ver. noyte da Paxao Christo entrou no atrio do Potifice Cayfaz; & o fim, com que entrou, foy para ver: Ut Matth videret finem. E vos Pe- 26. 58 dro entrais aqui para ver? Pois vós sahireys para chorar. Quizestes ver o fim? Vereys o fim do ver. Egressus foras flevit amarè.

S. III.

Basta o ditto, para sabermos

857 DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. bermos que o chorar he effeyto, ou consequencia do ver. Mas como se segue esta consequencia? Seguese de hum meyo termo terrivel, que se coplica com o ver, & com o chorar, sendo consequente de hum, & antecedente de outro. Do ver seguele o peccar; do peccar seguese o chorar: & por illo o chorar, he consequencia do ver. Depois que Heva, & Adao peccarao, diz o Texto, que a ambos se lhes abrirao os 3 olhos : Aperti sunt oculi amborum. Pergunto. Antes desta hora Adao, & Heva, nao tinhao os olhos abertos? Si tinhaő: virao o Paraiso, virao a Serpente, virao a Arvore, virao o Pomo, viraole a si melmos: tudo virao, & tudo viao. Pois se viao, & tinhao os olhos abertos, como diz o Texto, que agora se lhes abrirao os olhos? Abriraoselhes para começar a chorar; porque atè alli nao tinhao

chorado : Aperti sunt oculi ad quod antea non patebant : Diz Santo Agostinho. Creou Deos os olhos humanos, com as portas do ver abertas, mas co as portas do chorar fechadas. Virao, & peccarao : & o peccado que entrou pelas portas do ver, sahio pelas portas do chorar. Estas sao as portas dos olhos que se abrirao : Aperti sunt oculi amborum. Peccarao, porque virao; choràrao, porque peccàrao. Pagarao os olhos, o que fizerao os olhos : porque justo era q se executasse nos olhos o castigo, pois os olhos forao a causa, & occasiao do delitto.

Dirmeheys por ventura, que em Heva, & no seu peccado, teve lugar esta consequencia; em nós, & nos nossos olhos nao: ao menos em todos. Em Heva si; porque entrou o seu peccado pelos olhos: em nós naő; porque ainda que alguns dos Hhh iii noffos

nossos peccados entrem pelos olhos, muytos tem outras entradas. Digo q em todos os peccados he o chorar consequécia do ver; & nao quero outra prova senao as mesmas lagrymas. Dayme atten-

çaō.

Cousa he digna nao so de reparo, senao de espanto, que queyra Deos, & aceyte as lagrymas por satisfação de todos os peccados. He misericordia grande, mas milericordia que nao parece justica. Que paguem os olhos os peccados dos olhos; que paguem os o-. Ihos chorando, o que os olhos peccàrao vendo, castigo he muyto justo, & justiça muyto igual : mas que os olhos hajao de pagar pelos peccados de todas as potencias d'alma, & pelos peccados de todos os fentidos, & membros do corpo; que justica, & que igualdade he esta? Se o homem pecca nos maos passos,

paguem os pès : se pecca nas más obras, paguem as mãos: se pecca nas más palayras, pague a lingua: se pecca nos maos pensa. mentos, pague a memoria: se peccca nos maos juizos, pague o entendimeto: le pecca nos maos desejos, & nos maos affectos, pague a vontade: mas que os tristes olhos hajao de pagar tudo, & por todos? Si: porque he justo, que pague por todos, quem he causa, ou instrumento dos peccados de todos. Lede as Es critturas, & lede as todas (que nao he necessaria menos lição para este asfumpto ) & achareys que em todos os peccados do corpo, & da alma, são coplices os olhos. Peccou a alma, os olhos são os culpados: Oculus meus deprædatus est animam meam. Peccou o corpo, os olhos sao os delinquentes: Si oculus tuus fuerit Ma nequam, totum corpus tu-6.2 um tenebrosum erit. To-

dos

dos os peccados do homem os de pensamento, os de palavra, os de obra, fahem immediatamente atth do coração: De corde . 19 exeunt cogitationes malæ: Eys ahi os peccados do pensamento. Homicidia, adulteria, furta: Eys ahi os peccados de obra. Falsa testimonia, blasphemiæ: Eys ahi os peccados de palavra. E para todos estes peccados, a que fegue o coração? Aos b. olhos. Si secutum est ocu-.7. los meos cor meum. Se seguis com tantas ancias as vaidades do mundo, os vossos olhos são, os que vos levao à vaidade : Aal. verte oculos meos, ne videant vanitatem. Se seguis tao infaciavelmente as riquezas, os vosfos olhos são os hydropicos desta sede insaciavel : Nec cel.4. (atiantur oculi ejus divitijs. Se vos cegais, & vos deyxais arrebatar, & enfurecer da paxao, os vosfos olhos fao os apaxonados: Turbatus est à fu-

al.

DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 862 rore oculus meus. Se vos vingais, & nao perdoais o aggravo, os vollos olhos sao os vingativos, & os que não perdoão : Non Deut. parcet eis oculus tuus. Se 7. 16. estais preso, & cattivo da mà affeyção, os vossos olhos fao os laços, que vos prendèrao, & vos cattivàrao : Capiatur laqueo Judith oculorum suorum. Se dese-9, 13, jais o que não deveis desejar, & appeteceis o que nao deveis appetecer, os vossos olhos sao, os que desejao : Desideraverunt Eccl. 2. oculi mei: & os voslos o- 10. lhos são os que appetecem: Concupiscentia o- Ezech. culorum suorum. Se des- 23. 16. prezais o que deveis eftimar, & aborreceis o que devereis amar, os vosfos olhos são, os que despre-Despexit oculus Plat. meus; os vossos olhos 53.9. são, os que aborrecem: Non rectis oculis aspicie- 1. Reg. bat. Infinita materia fora, 18.9. se houveramos de discorrer por todos os movimentos viciosos, & por

SERMAM todas as acçoes de peccados, em q são coplices os olhos. Mas pois todos os peccados, & fuas especies, estaó reduzidas a sette cabeças; vede como peccao os olhos em todos os peccados capitaes. Se peccais no peccado da Soberba, os vosfos olhos Pfal. são os soberbos: Oculos 17.28. superborum humiliabis. Se peccais no peccado da Avareza, & da Cobiça, os vossos olhos são os avarentos, & os cobiçosos: Eccles. Insatiabilis oculus 14.9. di. Se peccais no peccado da Luxuria, os vosfos olhos sao os torpes, & sen-Ezech. Suaes: Oculos eorum for-6.9. nicantes. Se peccais no peccado da Ira, os vosfos olhos fao os impacientes, & irados : Conturbatus Pfal. 30. 10. est in ira oculus meus. Se peccais no peccado da Enveja, os vossos olhos são os envejosos do bem Eccles. alheyo: Nequam est ocu-14.8. lus lividi. Se peccais no peccado da Gula, os vosfos olhos são os appeti-

tosos, & os mal satisfeytos: Nibil respicient ocu- Num: li nostri nisi Man. Se pec- 11.6 cais no peccado da Acidia, os vossos olhos são os negligentes, & os tibios: Ocui mei langue-Psal. runt. Finalmente se offen-87.10 deis a Deos, & a sua Ley em qualquer peccado, os vossos olhos sao os que offendem : Offensiones o- Ezec culorum abjiciat. E nao 20. 7 ha peccado tao feyo, nem maldade taő abominavel no mundo, que nao sejao os olhos a causa dessa abominação : Abominationes Ezecl oculoru suorum. E pois os 20,8 olhos peccaó em todos os peccados, vendo; que muyto he, que paguem em todos, & por todos chorando? Assi como provei a

864

verdade da culpa com toda a Escrittura, assi hey de provar a justificação da pena com toda a Igreja. Quo sonte manavit nefas, Fluent perenes lacrymæ. Sabeis Filhos (diz a Igreja, porque vos man-

da

86; DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 866 da Deos, que chorem os olhos por todos os peccados? He porque os olhos são a fonte de todos: Quo fonte manavit nefas, Fluent perennes lacryma. Chorai pois (diz a Santa Igreja ) chorai, & chorem perénemente os vossos olhos: & pois esses olhos forao a fonte do peccado, sejao tambem a fonte da contriçaő: pois esfes foraő a fonte da culpa, sejao tambem a fonte da penitencia: forao a fonte da culpa, em quanto instrumentos do ver; sejao a sonte da penitencia, em quanto instrumentos do chorar: & jà que peccarao vendo, paguem chorando. De maneyra que sao os nossos olhos ( se bem se considera) duas fontes. cada huma com dous canaes, & com dous regiftros: hum canal, que corre para dentro, & se abre com o registro do ver : outro canal, que corre para fóra, & se solta com o

registro do chorar. Pelos canaes, que correm para dentro, se os registros se abrem, entrao os peccados: pelos canaes, que correm para fòra, se os registros, ou as presas se soltao fahem as lagrymas. E pois as correntes do peccado entrao pelos olhos, vendo, justo he, que as correntes das lagrymas favao pelos meimos o-

lhos, chorando.

Vede q mysteriosamete puserao as lagrymas nos olhos a Natureza, a Justica, a Razao, a Graca. A Natureza para remedio; a Justiça para castigo; a Razaó para arrependimento; a Graça para triunfo. Como pelos olhos se contrahe a macula do peccado, poz a Natureza nos olhos as lagrymas, para que com aquella agua se lavassem as manchas: como pelos olhos se admitte a culpa, poz a Justica nos olhos as lagrymas, para que estivesse o supplicio no mes-Tii mo

mo lugar do delitto: como pelos olhos fe concebe a offensa, poz a Razao nos olhos as lagrymas, para que onde se fundio a ingratidao, a desfizesse o arrependimento: & como pelos olhos entrao os inimigos à alma, poz a Graça nos olhos as lagrymas, para que pelas mesmas brechas, por onde entrarao vencedores, os fizesse sahir correndo. Entrou Jonas pela bocca da balea peccador; saya Jonas pela bocca da balea arrependido. Razaó he logo, & Justiça, & nao só Graça, senas Natureza, q pois os olhos são a fonte universal de todos os peccados, sejas os rios de suas lagrymas a satisfaçao tambem universal de todos; & que paguem os olhos por todos chorando , jà que peccàrao em todos vendo: Quo fonte , Fluent manavit nefas perennes lacryma.

§. IV.

Agora se entenderá facilmente huma duvida nao facil, entre as Negacoés de S. Pedro, & as suas lagrymas. As Negaçoens de S. Pedro, todas forao peccados da lingua. A lingua foy a que na primeyra Negação disse; Non Luc. sum. A lingua foy, a que 22.5 na segunda Negação disse; Non novi bominem. A Matt lingua foy, a que na ter-26.7 ceyra Negação diste Homo nescio, quid dicis. Luc. Pois se a lingua foy a que 22.6 peccou, porque forao os olhos, os que pagàrao o peccado? Porque nao condenou S. Pedro a lingua a perpetuo filencio, senao os olhos a perpetuas lagrymas? Porque ainda que a lingua foy a que pronunciou as palavras, os olhos forao os primeyros culpados nas Negações: a lingua foy o instrumento, os olhos derao a causa.

DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 560

Na Parabola da Vinha, forao chamados os cavadores a differentes horas. Ao pór do Sol, mãdou o Pay de familias, que se pagasse a todos o seu jornal: mas vendo os primeyros, que lhes iguaatth. lavao os ultimos : Mur-.11. murabant adversus patre familias : começàrao a murmurar contra o Pay de familias. O que agora noto ( & nao fey fe fe notou atègora ) he, que reprehendendo o Pay de familias aos murmuradores, nao se queyxou das suas linguas, senao dos An oculus feus olhos. atth. tuus nequam est, quia ego . 15. bonus sum? Basta que porque eu sou bom, os vossos elhos hao de ser maos? Assi o disse, & assi se queyxou o Pay de familias: mas eu nao vejo a razao defta fua queyxa. A fua queyxa era dos murmuradores, & da murmuração: os olhos não são os que murmurao, senao a lingua. Pois porque se nao queyxa da lingua, senao dos olhos? Porque ainda que das linguas sahio a murmuração, os olhos, & maos olhos, derao a causa. Muytos murmuradores murmurao o que nao vem; mas estes só murmurarao o que virao. Virao que elles tinhao trabalhado todo o dia; isso murmuràras: Portavimus pondus diei, & astûs. Virao que os Matth. outros vierao tarde, & 20.12. muyto tarde; isfo murmurarao : Hi novissimi Matth. una bora fecerunt. Virao 20.12. que sendo desiguaes no trabalho, lhos igualàvao no premio; isfo murmuràvao. Pares illos nobis Marth. fecisii. E como a murmu-20.12. ração, aindaque sahio pela lingua, teve a occasiao nos olhos, por isso são reprehendidos, & castigados os olhos, & nao a lingua: An oculus tuus nequam est? Assi o julgou contra os olhos daquelles murmuradores o Pay de familias: & affi se senten-

Ili ij

ciou

872

ciou tambem S. Pedro contra os seus. As suas Negaçoens fahirao pela lingua, mas a causa, & a occasiao, deraona os olhos. Negou porque quiz ver ; porque senao quizera ver , nao negàra : pois ainda que a lingua foy o instrumeto da Negação, castiguemse os olhos, que forao a caula. Se os olhos não forão curiolos para ver, nao fora a lingua fraca para negar. E pois os olhos por quererem ver, puserao a lingua em occasiao de negar; paguem os olhos por fi, & paguem pela lingua: pela lingua paguem o negar; & por si paguem o ver.

E senao pergunto. Porque dizem os Euangelistas com tao particular advertencia, que chorou Pedro amargamente: Flevit amarè? Se queriao encarecer as lagrymas de Pedro pela copia, digao que se fizerao seus olhos duas sontes perennes de

lagrymas: digao of chorou rios : digaó que chorou mares : digao que chorou diluvios. E se queriao encarecer esses diluvios de lagrymas, nao pela copia, senao pela dor, digao que chorou tristemente : digao que chorou sentidamente: digaó que chorou lastimofamente: digao que chorou irremediavelmente; ou busquem outros termos de mayor triffeza, de mayor lastima, de mayor sentimento, de mayor pena, de mayor dor. Mas que deyxado tudo isto só digao, & ponderem, que chorou amargamente: Flevit amare? Si, & com muyta razaó : porque o chorar pertéce aos olhos; a amargura pertence à lingua; & como os olhos de Pedro choravao por fi, & mais pela lingua, era bem que a amargura fe passasse da lingua aos olhos, & que nao só chorasse Pedro, senao que chorasse amargamente: Flevit

873 Flevit amarè. Como a culpa dos olhos em ver se ajuntou com a culpa da lingua em negar; ajuntouse tambem o castigo da lingua, que he a amargura, com o castigo dos olhos, que sao as lagrymas: para que as lagrymas pagassem o ver, & a amargura pagasse o negar, & os olhos chorando amargamente pagafsem por tudo: Flevit amarè.

### §. V.

Mas se o ver em Pedro foy occasiao de negar, & o negar foy a causa de chorar; porque nao chorou Pedro, quando negou, senao depois que sahio : Egressus foras flevit? Negou a primeyra vez, & ficou com os olhos enxutos como d' antes: negou a segunda vez, & ficou do mesmo modo; negou a terceyra vez, & nem ainda entao chorou: Sahe Pedro finalmente

DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 874 fóra, & depois que sahio, entaő sahiraő tambem as lagrymas; Egressus foras, flevit amarè. Pois se Pedro chora porque negou; porque nao chora, quando negou, ou depois de negar, senao quando sahio, & depois de sahir? Porque em quanto Pedro nao sahio fóra, persistia na occasiao de ver, & querer ver: & os olhos em quanto vem, nao podem chorar. O ver, & o chorar (como diziamos) 65 os dous officios dos olhos: mas sao officios incompativeis no mesmo tempo : em quanto vem, nao podem chorar; & se querem chorar, haő de deyxar de ver. Por isso sahio fóra Pedro, nao só para chorar, senao para poder chorar; porque para os feus olhos exercitarem o officio de chorar, haviao de cessar do exercicio de ver.

Notavel Filosofia he a dos nossos olhos no chorar. & nao chorar. Se cho-Iti iii raramos, o nosso ver foy a causa: & senao choramos, o nosso ver he o impedimento. Como estes nossos olhos são as portas do ver, & do chorar, encontraō-se nestas portas as lagrymas com as vistas: as vistas para entrar, as lagrymas para sahir. E porq as lagrymas sao mais grossas, & as vistas mais suttis; entrao de tropel as vistas, & nao podem sahir as lagrymas. Vistes jà nas barras do mar encontrarle a força da marè com as correntes dos rios: & porque o pezo do mar he mais poderoso, vistes como as ondas entrao, & os rios paraő? Pois o melmo passa nos nossos olhos. Todos os objectos deste mar immenso do mundo , & mais os que mais amamos, são as ondas, q huas sobre outras entrao pelos nosfos olhos: & ainda que as lagrymas dos mesmos olhos tenhao tantas caulas para fahir: como o sentido do ver pode mais que o sentimento do chorar, vemos quado haviamos de chorar, & nao choramos, porque nao cessamos de ver. Vejamos tudo nos olhos de David, que do ver nos deyxou tantos desengannos, & do chorar tantos exemplos.

Morto lastimosamente o Principe Abner, madou David, que todo o exercito vestido de lutto, & arrastando as armas, o acompanhasse atè a sepultura; & o mesmo Rey o acompanhou tambem: Porro David sequebatur feretrum. Desta maneyra 2. Reg foy marchando, & conti-3.31. nuando o enterro atè o lugar do sepulchro, mas ninguem chorava. Tiraõ o corpo do esquife; & ainda aqui senao virao, nem ouvirao lagrymas: mettem finalmente o cadaver na sepultura, cerrao a porta; eys que começa David a rebentar em lagrymas, & todos

com

DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 878

877 com elle em pranto des-Reg. feyto ; Cumque sepelissent 32. Abner , levavit David vocem suam, & flevit super tumulum: flevit autem & omnis populus. Pois se no enterro, & antes de enterrado Abner, nem David, nem o exercito chora; porque chora tanto David, & chorao todos com elle no mesmo ponto, em que foy mettido na sepultura? Porque no enterro, & antes de enterrado, viao a Abner, depois de enterrado jà o nao viao. Como a accaó do chorar se impede pela resistencia do ver, em quanto os olhos virao, estiverao represadas as lagrymas: tanto que nao tiverao que ver, começàrao as lagrymas a fahir. Nao puderao chorar os olhos, em quanto virao tanto que nao virao choràrao. Sirvao as letras Humanas às Divinas, & ouçamos aquelle engenho, que melhor que todos soube exprimir os af-

fectos da dor, & da natureza. Jamque oculis ereptus eras; tum denique flevi. A Ovid. historia pode ser fabulo-Ep.10 sa, mas a Filosofia he verdadeyra, Em quanto Ariadne pode seguir com os olhos a Theseo, estiverao as lagrymas suspensas, embargadas pela vista: mas tanto que jà o nao pode ver; Jamque oculis ereptus eras; tirado o impedimento da vista, começàrao as lagrymas a correr: Tum denique flevi.

Esta foy a razao ainda natural, porque Pedro sahio do lugar onde via, & onde entràra para ver. Sahio, para que as suas lagrymas sahissem: Et egressus foras flevit amarè. Entrou para ver, sahio para chorar : porque em quanto a vista tinha entrada, naõ podiaõ as lagaymas ter sahida. E para que o mesmo S. Pedro nos prove a verdade desta Filosofia, diz S. Mar-Marc. cos no Texto Grego ( co- 14.30.

for-

880

forme a interpretação de Theofilato ) que sahindo S. Pedro do atrio, lançou a capa sobre o rosto, & entaő começou a chorar: Cùm caput obvelasset, flevit. Para Pedro poder chorar, cobrio primeyro os olhos para nao ver. Sahio para nao ver o que via, & cobrio os olhos, para que nenhuma coufa vissem: & quando nao vio nem pode ver, entao pode chorar, & chorou: Flevit. O pranto mais publico, que se vio na naçao Portugueza, foy quado chegàrao à India as novas da morte delRey Dom Manoel, primeyro, & verdadeyro Pay daquella Monarchia. Estava o Vizorrey na Sé (como nós agora ) ouvindo fermao, & tanto que lhe derao a triste nova, diz a historia, que lançou a capa sobre o rosto, & que fazendo todo o auditorio o mesmo; começarao a chorar em grito, & se levantou o mayor, & mais

lastimoso pranto, que jà mais se vira. Este era o uso dos capuzes Portuguezes, quando tambem se usava o chorar. Mettiao os capuzes na cabeca atè o peyto: cobriao, & escureciao os olhos, & assi choravao, & lamentavao o defunto. Depois que as mortes senao chorao, trazemse os capuzes detraz das costas, para que nem os olhos os vejaő. Naő foy affi o lutto, que Pedro fez pela morte da sua alma: mas porque a quiz logo chorar, cobrio os olhos para nao ver: Cùm caput obvelasset, flevit.

### §. VI.

Assi sahio Pedro do lugar da sua desgraça. Mas para onde sahio? Diz Nicesoro, & outros Authores Ecclesiasticos, mais vesinhos daquelle tempo, que se soys. Pedro metter em húa cova, entre Jerusalem, & o Mote Sion. Tinha prometti-

DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 881 do morrer com Christo; mas porque nao tivera animo para morrer, teve resolução para se sepultar. Nesta sepultura triste, solitaria, escura, como os olhos nao tiverao luz para ver, tiverao mayor liberdade para chorar. Só na supposição de hum parallelo se póde conhecer este excesso, ou este artificio das lagrymas de S. Pedro. Os dous exemplares da penitencia, que Deos poz neste mundo em húa, & outra Ley, foy S. Pedro, & David. David foyo Pedro da Lev Escritta: Pedro foy o David da Ley da Graca. E assi como S. Pedro escolheo lugar particular para as fuas lagrymas, affi David escolheo tempo particular para as suas. Mas qual escolheo melhor, & mais finamente? Agora o veremos.

O tempo que David escolheo para as fuas lagrymas, foy o que diz mais com os triftes, o te-

882 po escuro da noyte: Per Psal. singulas noctes lacrymis 6. 7. meis stratum meum rigabo. De dia governava, de noyte chorava: o dia dava aos negocios, a noyte às lagrymas. Oh que exeplo este para Reys, para ministros, & para todos os que gastao o dia em occupações, ou publicas, ou particulares ! As flores anoytecem murchas, & quali feccas; mas com o orvalho da noyte amanhecem frescas, vigorosas resuscitadas. Assi o fazia David, & affi regava a fua alma todas as noytes: Per singulas noctes lacrymis meis stratum meum rigabo. Mas tornemos: ao motivo desta eleyção. E poro razao escolhia David o tempo escuro da novte para chorar? Porque de dia com a luz, como està livre o uso do ver, fica embaraçado o exercicio do chorar: mas de noyte com a sombra, & escuridade das trevas. fica livre, & desembara-Kkk çado

cado o exercicio de chorar; porque está impedido o uso de ver. A mesma razao feguio S. Pedro na eleyção da fua cova, mas com mayor credito da sua dor, & para mayor excesso das suas lagrymas. David escolheo o tempo da noyte, & assi chorava de noyte, mas de dia nao chorava: Porèm Pedro, escolheo hua cova escura, em que de dia, & de noyte sempre fosse noyte, para que de dia, & de noyten, sempre chorasse. Os olhos de David alternando o dia com a noyte alternavaő tambem o ver com o chorar : porèm os olhos de Pedro mettidos naquella noyte successiva, & continuada, nem de dia, nem de noyte viao, & de dia, & de noyte sempre choravao.

guir para as fuas lagrymas, o que so Jeremias foube desejar para as suas: Jerem. Quis dabit capiti meo aquam, & oculis meis fon-9. 1.

Só Pedro pode confe-

tem lacrymarum, & plorabo die , ac nocte! Oh quem dera fontes de lagrymas a meus olhos (dizia [eremias] para chorar de dia, & de noyte! Vede quao discreta, & quao encarecidaméte pedia Jeremias. Não só pedia lagrymas, senao fontes de lagrymas: Fontem lacrymarum. E porque pedia fontes? Porque desejava chorar de dia, & de noyte: Et plorabo die, ac no-He. As fontes nao fazem differença de noyte a dia: de dia, & de noyte sempre correm: & como Jeremias desejava chorar de dia, & de noyte : Plorabo die, ac nocte; por ifso pedia fontes de lagrymas, ou lagrymas como fontes: Et oculis meis fontem lacrymarum. Taes erao as fontes dos olhos de Pedro naquella cova escura. Não havia alli differença de noyte a dia, porque nao havia luz: & como a luz nao interropia a noyte, a vista nao inter885 DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. interrompia as lagrymas: a noyte suspendia perpetuamente o ver; as lagrymas continuavao perpetuamente o chorar. Chorava amargamente, porque vira; chorava continuamente, porque nao via: fóra do Paço, onde vira, para nao ver; dentro da cova, onde nao via, para sempre chorar: Egressus foras flevit ama-

#### S. VII.

Atègora fallàmos com os olhos de Pedro: agora fallem os olhos de Pedro com os nossos. Os olhos tambem fallao : Neque Ihren. taceat pupilla oculi tui. E 1. 18. que dizem os olhos de Pedro? Que dizé aquelles dous grandes Prègadores aos noslos olhos? Olhos aprendey de nós: nós vimos, & porque vimos, choramos: do nosfo ver aprendey a nao ver: do nosso chorar aprendey a chorar. Oh que grandes yello.

duas liçoens para os noffos olhos!

Se Pedro, quando quiz ver a Christo, negou tres vezes a Christo; os olhos que querem ver as creaturas., quantas vezes o negaráō? Se nega a Christo Pedro, quando quer ver levado do amor de Christo, como nao negaráo a Christo, os que querem ver levados de outro amor? Se quem entrou a ver hua tragedia da Payxao de Christo, teve tanto que chorar : os que entrao a ver outras representações, & outros theatros, que frutto hao de colher daquellas vistas! Diz S. Leao Papa, que os olhos de S. Pedro se baptizàrao hoje nas suas lagrymas. Bem se podem baptizar os nosfos olhos outra vez, porque nao tem nada de Christãos. Comparay aquella cova de Chipre com a de Terusalem : comparay as nossas vistas, ou as nossas cegueyras; com a de S Kkkii Pedro.

metrao os noslos olhos em húa cova, porque nao ha hoje tanto espirito no mundo: mas ao menos nao comporemos os noffos elhos? Não faremos ao menos com os nosfos olhos aquelle concerto que fez Job com os seus ? 70b.31 Pepigi fadus cum oculis meis, ut ne cogitarem quidem de virgine. Fallava Job do vicio contra a honestidade, em que tanta parte tem os olhos. & diz que fez concerto com os seus, para nao admittir o peccado no consentimento, nem ainda na imaginação. Este concerto, parece que nao se havia de fazer com os olhos, senao com o entendimento, & com a vontade. O consentimento pertence à vontade, a imaginação pertence ao entendimento: façase logo o concerto com a vontade, que consente, & co o entendimento, que cuyda,& imagina,& nao com

Pedro. Nao digo, que se

os olhos, que sómente vem. Nao( diz Job.)Com os olhos se ha de fazer o concerto; porque o peccado, ou o que ha de ser peccado, entra pela vista; da vista passa à imaginação, & da imaginação ao consentimento: logo (para que nao chegue ao cofentimento) nos olhos. onde està o primeyro perigo, se ha de pór a cautela, nos olhos a resistencia, nos olhos o remedio. Notou advertidamente Salmeyrao, que sucede aos homés nos peccados desta casta, o mesmo que succedeo a S. Pedro, nas fuas Negaçoens. Para as Negaçoens de S. Pedro. concorrérao duas tentadoras. & hum tentador: a primeyra, & a segunda tentadora, foraó as duas ancillas, & o terceyro tentador, foy o Soldado da guarda de Cayfáz. Affi tambem nas nossas negaçoés. A primeyra ancilla, & a primeyra tentadora, he a vista: a segunda ancilla,

889 DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. cilla, & a segunda tentadora, he a imaginação: & o terceyro tentador, heo consentimento, em que se consumma o peccado. E assi como nas Negaçoens de Pedro a primeyra tentadora foy a ancilla Ostiaria, a porteyra; assi nas nossas negações a primeyra tentadora he a vista, que he a porteyra, & a que tem nos olhos as chaves das outras potencias. Por isso Job fez concerto com os feus olhos, para que estas portas estivellem sempre fechadas.

Nao fecharemos estas portas tao arrifcadas da nossa alma, ao menos nestes dias em reverecia dos olhos de Christo? No mesmo tépo, em q Pedro estava negando a Christo, estava Christo com os olhos tapados padecendo tantas afrontas. Consente Christo que lhe tapem os olhos tao afrontolamete por amor de mi, & eu por amor de mi, & por amor de Chri-

890 sto, nao fecharey os olhos? Consente Christo que lhe tapem os olhos, para me falvar: & eu abrirey os olhos, para me perder?

Olhay quanto mais encarecida he a doutrina de Christo neste caso. Si Matth. oculus tuus scandalizat te, 12.9. erue eum , & proijce abs te. Se os vosfos olhos vos servem de escandalo, se vos fazem cahir , arrancayos, & lançayos fora.Se fora resolução muyto bé empregada arrançar os olhos por amor da falvaçaō, & para esses mesmos olhos verem a Deos; porque ha de ser cousa difficultosa o fechalos? A Sasão arracarao-lhe os olhos Judic. os Filisteos, porque os 14.1. entregou a Dalila. Nao lhe fora melhor a Sansao fechar os olhos para nao ver, que perdelos, porque vio? Não lhe fora melhor Gen. a Sichem nao ver a Dina? 34 2. Nao lhe fora melhor a 2, Reg. Amnon nao ver a Tha-13. mar? Nao lhe fora me- Judith Kkk iii lhor 10.19.

lhor a Holofernes nao ver a Judith? Todos estes perecerao às mãos de feus olhos. Democrito Filosofo gentio (como diz Tertuliano ) arrancou voluntariamete os olhos, por se livrar de pensamétos menos honestos. Que tivesse resolução hú gentio, para arrancar os olhos por amor da pureza; & que nao tenha animo, nem valor, hum Christao para os fechar! Christãos, por amor daquelles olhos, que Christo hoje poz em S. Pedro, & para que elle os ponha em nós, que se havemos de fazer esta somana alguma penitencia, se havemos de fazer esta somana algua mortificação, se havemos de fazer esta somana algu acto de Christandade, seja cerrar os olhos por amor de Christo. Aquellas pestanas cerradas sejas as sedas, de que teçamos hum ci-

licio muyto apertado a

200

nossus olhos. Não são os

olhos aquelles grandes peccadores, que peccaó em todos os peccados? Pois tragao esta somana este cilicio.

S. VIII.

Como os olhos estiverem cerrados ( que he o fegundo documento dos olhos de S. Pedro ) como os nossos olhos nao virem, logo choraráo. Lembremonos que estamos em hum valle de lagrymas: lembremonos que esta vida nao he lugar de ver, senao de chorar: Lo-Jud cus flentium. Esta vida , 2.5. diz S. Chrylostomo, he para os nosfos olhos chorarem, a outra he para verem. Nós nesta vida trocamos aos nossos olhos os tempos, & os lugares: mas tambem na outra vida os acharemos trocados. Os olhos, que chorarem na terra, veráo no Ceo: os olhos que quizerem ver na terra, choraráo no Inferno : Ibi erit Mas fletus. Tambem no In-8.13 ferno ha lagrymas, mas

la-

DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. 893 lagrymas sem frutto. Não he melhor chorar aqui poucos dias para nollo remedio, que chorar eternamente no Inferno, sem nenhum remedio? Que contas lhe fazemos? Que contas faz a nossa Fé co a nossa vida? Que contas fazem, os que fazem conta de dar conta a Deos? Olhay as contas q Deos faz com as nossas lagrymas, & com os noslos peccados. He pallo admiravel, & que podendo ser de grande confolação, he

Posuffi lacrymas meas in conspectu tuo: Diz David. Senhor, vós sempre, tendes postas as minhas lagrymas diante dos vossos olhos. E estas lagrymas que Deos tem postas diante dos olhos, onde estas? Ellas correm, ellas passas estas lagrymas? O Texto Original o declarou admiravelmente. Positis lacrymas meas in li-

de grande terror.

bro rationum tuarum. Te Deos posto as nossas lagrymas nos feus livros da razao : te Deos posto as nossas lagrymas nos seus livros de Deve, & Hade haver. Estes são os livros, dos quaes diz S. Joao, q fe hao de abrir no Dia do Juizo: Et libri a- Apoc. perti sut: & assi o resolvem 20.12. todos os Theologos. Hum he o livro do Deve, outro o livro do Hade haver, hū o livro das dividas, outro o livro das fatisfações: no das dividas estas os peccados; no das satisfações esta as lagrymas: In libro rationum tuarum. Faca agora cada hum as fuas contas, pois ha de dar conta a Deos por estes livros. Somme cada hum quantos peccados tem no livro das dividas, & fomme quantas lagrymas tem no livro das satisfacoens. Haverá quando menos para cada peccado huma lagryma? Oh triftes dos noffos olhos! Oh miseraveis das nossas al-

894

almas! S. Pedro no livro do Deve tem tres Negaçoens, & no livro do Hade haver tem infinitas lagrymas. Quantos Christãos haverà, que no livro do Deve tenhao infinitos peccados, & no livro do Hade haver naő tenhaő tres lagrymas choradas de coração! Pois como havemos de apparecer diante do Tribunal de Deos? Como lhe havemos de dar boa conta? E se estamos tao alcançados nas contas como nao nos resolvemos a chorar nossos peccados desde logo, pois o nao fizemos ategora ? S. Pedro nao chegou a estar duas horas no seu peccado, & chorou toda a vida atè à morte : & nos que toda a vida temos gastado em peccados, & muytos estamos no cabo da vida, & todos nao fabemos quanto nos ha de durar a vida, quando fazemos conta de chorar? S. Pedro fabia de certo,

que Deos lhe tinha perdoado, & com tudo nao cessava de chorar continuamente. Sabemos de certo que Deos nos tem perdoado 3 Sabemos de certo, que temos offendido a Deos , & muytos sabem tambem de certo, que nao estao perdoados ; porque tambem sabem de certo, que estas actualmente em peccado mortal & com toda esta evidencia, nem hūs, nem outros chorao.

806

Dizeyme pelas Chagas de Christo. Fazeis conta de vos salvar, como S. Pedro? Si. Peccastes como S. Pedro? Muyto mais. Chorastes como S. Pedro ? Nao. Pois se peccastes como Pedro, & nao chorais como Pedro, como fazeis conta de vos falvar como Pedro? Tem Deos para vós outra Ley? Té Deos para vós outra justiça ? Tem Deos para vós outra misericordia? Christo perdoou a Pedro, por-

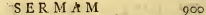
que

897 DAS LAGRYMAS DE S. PEDRO. que chorou: & se l'edro nao choràra, nao lhe havia Christo de perdoar, como nao perdoou a Judas. Pois se Christo nao perdoa a Pedro sem chorar, como nos ha de perdoar a nós, senao choramos? Somos mais Dicipulos de Christo que Pedro? Somos mais favorecidos de Christo que Pedro? Somos mais mimosos de Christo que Pedro? Somos mais de casa, & do seyo de Christo? Somos mais amigos, & mais amados, & mais prezados de Christo que Pedro? Pois que confiança cega , & diabolica he esta nossa?

Senhor, Senhor, Judas nao chorou, porque lhe nao pusestes os olhos: Pedro chorou, porque lhe pusestes os olhos. Respice in nos, Emiserere nossiri: Olhay para nós piedoso Jesu, olhay para nós com aquelles piedoso olhos, com que hoje olhastes para Pedro. Abrá-

898 day esta dureza impenetravel de nossos coraçoens. Allumiai esta cegueyra obstinada de nossos olhos. Fechaynos eftes olhos, para que nao vejao as vaidades, & locuras do mundo. Abrinos estes olhos, para que se desfação em lagrymas por vos terem negado, & por vos terem tanto offendido. S. Pedro, Divino Apostolo, Divino penitente, Pontifice Divino, lembraicos desta vossa Igreja, que tao cega está, & tao impenitente. Lembraivos destas vossas ovelhas. Lembraivos destes vossos filhos: & dessas lagrymas, que vos sobejàrao, derramay sobre nós; as que tanto havemos mister. Alcançaynos daquelles olhos, que tao benignamente vos virao, que imitemos vossa contrição, que choremos nossos peccados, que façamos verdadeyra penitencia, que acabemos húa vez de nos arrepender, & LIIemen-

emen-

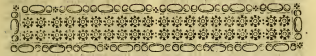


sogo SER emendar de todo icoraçao. E nesta somana tao Sagrada, lançainos do-Ceo húa bençao, & concedeinos huma indulgencia plenaria, que nos absolva de todas nossas culpas. Sobre tudo perseve-

rança na Graça, nos propositos, na dor, no arrependimento; para que chorando o que só devemos chorar, vejamos sinalmente, o que só devemos desejar ver, que he a Deos nessa Gloria.



SER-



# SERMAM

# MANDATO,

Em Roma: na Igreja de Santo Antonio dos Portuguezes. Anno de 1670.

Sciens Jesus quia venit hora ejus, ut transeat ex boc mundo ad Patrem, cum dilexisset suos, qui erant in mundo, in finem dilexit eos. Joan. 13.

S. I.



Ste he aquelle Texto saudoso, & suavissimo : este he

aquelle mysterio, ou enigma grande do amor tantas vezes repetido nesta hora, tantas vezes, & . . 1

recido, tantas vezes, & tao suttilmente interpretado, mas nunca affaz entendido. Diz o Euangelista S. Joao que se parte Christo, & que nos ama. Que se parte; Ut transeat ex hoc mundo : que nos ama; In finem dilexit eos. Mas se nos ama por tantos modos enca- romo se parte? Se nos Lll ij

904

ama, como se ausenta de nós? Mais diz o Euangelista. Nao só diz que nos ama Christo, & que se parte : nao só diz que nos ama, & que se ausenta de nós; senao que nesta mesma hora, em que se partio, nesta mesma hora, em que se ausentou, havendonos amado fempre tanto, entao, ou agora nos amou mais. Sciens quia venit hora ejus, ut transeat ex hoc mundo, cum dilexisset suos, in fimem dilexit eos.

Se dissera isto outro Euangelista, nao me admiràra tanto. Mas Joao, a Aguia do entendimento, & a Fenis do amor? Joao, o Secretario do peyto de Christo? Joao, aquelle Dicipulo, que entre todos soube melhor amar, & mereceo fer mais amado; que me diga que se parte Christo, que se ausenta, que nos deyxa, que se vay de nós, & que nos ama? Que nos ama, & que agora nos amou wat (12 12 1

mais? Não o entendo. Se me dissera S. Joao que se ausentava Christo, porque estava arrependido de nos amar : que se aufentava, porque aquelles primeyros extremos do seu amor, o tempo, que acaba tudo, os acabàra: se me dissera que obrigado de nossas más correspondencias, que offendido de nossos desprimores, que cançado de noslas ingratidoens, que desenganado de nossa pouca fe, jà nos aborrecia, ou jà nos desamava, & que por isso deyxa o mundo, & se ausenta dos homes: se isto me dissera S. Joao, sentira o eu muyto; mas conhecera a razaó, & a consequencia. Confessaria, & confessariamos todos, que obrava Christo, como quem he; & que nos trattava, como quem somos. Amounos sem o merecermos; aufentale, porque lho merecemos. O amor. o trouxe : o desamor o le-

906

va; por isso se vay, & nos deyxa. Mas que diga o Euangelista constantemente, que nao he desamor, senao amor: & que quando Christo se ausenta de nós, entao obrou a mayor sineza, entao subio ao mayor extremo, entao chegou ao ultimo sim, aonde podia chegar amando: Cùm dilexisset suos, in finem dilexit eos?

O verdadeyro entendimento desta amorosa implicação ferà a materia do nosso discurso, & a mesma razaó de duvidar nos dará a folução da duvida. Veremos com afsombro de todas as leys do amor, como o mayor extremo do amor de Christo para com nosco foy o ausentarse de nós. He o que dizem as palavras do Texto. Sciens quia venit hora ejus, ut transeat ex hoc mundo: Eys ahi o ausentarse de nos: Cum dilexisset suos, in finem dilexit eos: Eys ahi o mayor extremo de

seu amor. Parece paradoxo, mas he extremo. Amou Christo tanto aos homes, que os deyxou, & se foy: parece paradoxo. Amou Christo tanto aos homés, que chegou por elles a apartarse delles : este he o extremo: & isto he o que diz o Euangelista. Nos homés a hora da partida he o fim do amor: em Christo o sim do amor foy a hora da partida : Sciens quia venit bora ejus, in finem dilexit eos. Dizer menos, he decer; subir mais, nao ha para onde. E como este foy o ponto mais alto. onde pode chegar o amor de Christo, este serà tambem o ponto unico, em que começará, & acabará o nosso discurso. Peçamos ao mesmo Amor pelos merecimentos daquelle coração, que só o foube corresponder dignamente, nos affifta nesta hora sua com a sua Graça. Ave Maria.

Lll iij Ut

S. II.

Ut transeat ex boc mudo, in finem dilexit eos. Amou Christo tanto aos homens, que chegou por elles a apartarse delles. Este he o meu assumpto: & efte digo que foy o mayor extremo do amor de Christo. Mas que vejo? Naquelle Monumento Sagrado, naquelle Mysterio Sacrosanto (que he a cifra do amor, & o memorial da morte de Christo ) vejo postos em campo contra este meu pensamento tres poderosos oppositores: o Sacramento, a Morte, & o mesmo Amor. O Amor diz, que nao póde ser amor o apartarse Christo de nós: o Sacramento diz, que o devxarse com nosco foy a mayor fineza : a Morte diz, que o morrer por nós foy o mayor extremo de todos. Estes são os assombros, com que as acçoens. mais heroicas do amor de Christo hoje, & com

que as mesmas leys do amor se oppoem à novidade do nosso assumpto. Mas essas mesmas nos dividirás o discurso, & nos servirás de degraos para mais o subir de ponto.

Começando pelo Amor. O amor essensialmente he uniao, & naturalméte a busca: para alli peza, para alli caminha, & fó alli pàra. Tudo sao palavras de Platao, & de S. Agostinho. Pois se a natureza do amor he unir, como póde ser effeyto do amor o apartar? Assi he, quando o amor nao he estremado, & exceffivo. As causas excessivamente intensas produzem effeytos contrarios. A dor faz gritar; mas se he excessiva, faz emmudecer: a luz faz ver; mas se he excessiva, cega: a alegria alenta, & vivifica; mas se he excessiva, matta. Affi o amor : naturalmente une; mas se he excessivo, divide. Fortis est Can ut mors dilectio: o amor, 8.6

diz

#### . DO MANDATO.

909 diz Salamao, he como a morte. Como a morte, Rey fabio? Como a vida, dissera eu. O amor he uniao de almas : a morte he separação da alma: pois se o effeyto do amor he unir, & o effeyto da morte he separar, como póde ser o amor semelhante à morte? O mesmo Salamão fe explicou. Nao falla Salamao de qualquer amor, senao do amor forte: Fortis est ut mors dilectio: & o amor forte, o amors intenso, o amor excessivo produz effevtos contrarios. He uniao, & produz apartamentos. Sabese o amor atar, & sabese desatar como Sansao: affectuoso, devxase atar: forte, rompe as ataduras. O amor sempre he amoroso; mas huas vezes he amorofo, & unitivo, outras vezes amoroso, & forte. Em quanto amorofo, & unitivo, ajunta os extremos mais distantes : em quanto amoroso, & forte, di-

410 vide os extremos mais unidos. Quaes são os extremos mais distantes, & mais unidos, que ha no mundo? O nosto corpo, & a nossa alma. São os extremos mais distantes; porque hum he carne, outro espirito: sao os extremos mais unidos ; porque nunca jà mais se apartaő. Juntos nacem, juntos crecem, juntos vivem : juntos caminhao, juntos parao, juntos trabalhao, juntos descanção: de noyte, & de dia, dormindo, & velando: em todo o tempo, em toda a idade, em toda a fortuna: sempre amigos, sempre companheyros, sempre abraçados, sempre unidos. E esta uniao tao natural, esta uniao tao estreyta, quem a divide? A morte. Tal he o amor: Fortis est ut mors dile-Elio. O amor, em quanto unitivo, he como a vida; em quanto forte, he como a morte. Em quanto unitivo, por mais dlsta-

tes

912 do dos homes, tambem amor, & mayor amor: In finem dilexit eos.

mos, ajuntaos : em quanto forte, por mais unidos que estejao, apartaos.

tes que sejas os extre-

Antes da Encarnação do Verbo, quaes erao os extremos mais distantes? Deos, & o homem. E que fez o amor unitivo? Trouxe a Deos do Ceo à terra, & unio a Deos com os homés. Depois da Encarnação, quaes erão os

extremos mais unidos?

Christo, & os homens, E que fez o amor forte? Leva hoje a Christo da terra ao Ceo: Ut transeat

ex boc mundo ad Patrem: & apartou a Christo dos homés. Exivi à Patre, & veni in mundum : eys ahi

o amor unitivo: Iterum relinguo mundum, & vado ad Patrem: eys ahi o amor forte. He o que diz

o Euangelista: Cùm dilexisset, dilexit. Houve differença nos tempos, mas nao houve mudança no

amor. Christo unido com os homés, amor: Cùm dilexisset: Christo aparta-

Tà temos mostrado ao Amor, q póde ser amor, & grande amor o apartarse. Agora abra mais os olhos o mesmo Amor, & veja que nao só he amor. & grande amor, senao o mayor de todos : In finē. Em hūa hora, que era representação desta mesma hora ( como notou S. Bernardo ) estando a Esposa em hum horto ( que tambem era figura de outro horto) pediolhe o Efposo Divino, que cantasse alguma letra, porque a queriao ouvir seus amigos: Que habitas in bortis, amici auscultant, fac Cant audire vocem tuam. 8. 1 Os amigos que escutao, somos nós: o Esposo he Christo: a Esposa he a Igreja: qual serà a letra? Cantou a Esposa em verso pastoril o que S. Joao em prosa Euagelica. To-

ma a Esposa hua cithara

na mao, & tocando docemente

Foan, 16.28.

mente as cordas, cantou aisi. Heu , fuge dilecte mi : Ay, idevos Amado meu: Assimilare capree binnuloque cervorum super montes. aromatum: parti como cervo ligeyro, deyxay os valles da terra, idevos para os montes do Ceo. Disse a Esposa; quebrou a cithara, & emmudeceo para sempre. Assi foy: porque este he o ultimo verso, & a ultima clausula do ultimo Capitulo dos Todos sabe-Canticos. mos que a materia dos Canticos de Salamao he a historia do amor, ou dos amores, de Christo com sua Esposa a Igreja. Pois Esposa Santa este he o fim com que dais fim à historia do amor de vosto Esposo? Ou quereis encarecer o seu amor, ou o vosfo, ou o de ambos? Se o seu; dizeis-lhe que se và? Se o voslo; dizeislhe que vos deyxe? Se o de ambos; concluhis com o apartamento de ambos? Si : porque este he o ulti-

914 mo fim, este he o ultimo extremo, a que péde chegar o amor : Apartarse quem ama de quem ama. Em quanto naó chegou a este ponto, sempre a sabedoria de Salamao teve mais, & mais que cscrever dos extremos do a mor de Christo; mas tanto que disse : Heu fuge : tanto que disse que havia Christo de deyxar o mundo, tanto que disse que se havia de apartar dos homés por amor dos homes; Salamao suspendeo a pena: a Esposa quebrou a cithara: o Amor rompeo o arco : & aqui deo fim à historia de suas finezas; porque atèqui pode chegar o amor, & nao pode paffar daqui. Salamao acabou o livro; & S. João poz o Finis: In finem dilexit eos.

E senao comparemos este sim co os principios do mesmo amor. Nos principios do amor as sinezas do Esposo erao buscar a Esposa por montes,

Mmm &

& valles : Ecce iste venit 2. 8. - saliens in montibus, tranfiliens colles: nos principios do amor as finezas da Esposa erao ter o Esposo sempre comsigo, & nao se apartar hum mo-Cant. méto delle : Inveni, quem diligit anima mea, tenui eum , nec dimittam : porèm depois que o amor principiante passou amor perfeyto, depois que o amor proficiente chegou a amor confummado; jà as presenças se trocaó pelas aufencias, & todos os extremos do amor se reduzem : a que? a hum Ay, & hum Idevos: Heu! Fuge. O Heu significa a dor; o Fuge o apartamento: o Heu fignifica a violencia; o Fuge a resolução: o Heu significa o affecto; o Fuge o facrificio: o Heu significa o amor; o Fuge a fineza, & o extremo. Heu, & Fuge: Ay, & Idevos? Oh que extremos ta5 encontrados! Non optando loqui-

tur, diz Beda. Mas destes

dous extremos tao encotrados se copunha o extremo do amor de Christo: & o encontro, & repugnancia destes dous extremos erao os torcedores, que nesta hora de fua partida lhe partiao o coração. O affecto pedia que ficasse; a conveniencia instava que se fosse: Expedit vobis, ut ego va-Joan. dam: mas como o affecto 16.7 era seu, & a conveniencia era nossa, pode mais a conveniencia que o affecto. Vença a conveniencia, pois he vossa, pelo que tem de vós : cortese pelo affecto, pois he meu, pelo que tem de mi : & seja este o ultimo sim, & o extremo ultimo do meu amor : Heu fuge dilecte mi : In finem dilexit eos.

## S. III.

Só resta para inteyra satisfação do Amor, que lhe demos a razao desta altissima Filosofia. Qual he

918

he a razao, porque apartarse Christo de nos, & apartarfe quem ama de quem ama, he o mayor extremo a que pòde chegar o amor? A razao he esta. Porque o amor do que se ama provase pelo amor do que se deyxa: & nao pòde deyxar mais o amor, que chegar a deyxar pelo amado ao mefmo, amado. A pedra de toque do amor he hum amor com outro. Quiz Deos provar o amor de Abrahao, tocou o com o amor de Jsac, a qué amava como filho: quiz David provar o amor de Jo nathas, tocou o com o amor de Saul, a qué amava como pay. Da mesma maneyra quem quizer apurar os quilates do amor, toque o amor do que se ama com o amor do que se deyxa, & logo conhecerá quao fino he. Desde o primeyro amor, que houve no mundo ficou estabelecida esta regra.

No ponto, em que Heva lahio das mãos de Deos, amou-a logo Adaõ tao estremadamete, quanto ella por si, & por seu Author merecia ser amada. Quiz encarecer efte seu amor o novo desposado, mas como entao nao havia no mundo outro amor, nem outrem a quem amar, que faria Adao, para provar o amor; que desejava encarecer ? Vede o artificio. Propter boc relinquet homo patrem, & matrem: Por amor desta deyxará o homem a seu pay, & a sua may. Adao nao tinha pay, nem māy: era homem, mas o primeyro homem. Pois senao tinha pay, ne may, porque prova Adao o seu amor com o amor do pay, & da mãy, que os cutros homens haviao de deyxar por fuas esposas? Por illo melmo. Porque o amor do que se ama provase pelo amor do que se deyxa. E como Adao nao tinha outro Mmm ij amor

920

amor, que deyxar, provou o amor, com que amava a sua esposa pelo amor do pay, & may, que os outros homens haviao de deyxar pelas suas : Propter boc relinquet bomo patrem, & matrem. Provou Adaó o amor presente pelo futuro, & o proprio pelo alheyo, & provou bem ; porque o amor do pay, & may, que nos deraco fer, he o mais natural , & o mais devido: & quando se deyxa por amor da esposa o que tanto fe ama, he prova que se ama mais a esposa por amor de que se deyxa. Isto he o que fez, & o que disse Adaő: mas ainda que soube provar, nao foube encarecer; porque o verdadevro encarecimento do amor nao era para o primeyro Adao. estava reservado para o fegundo. Se Adao foubera encarecer o seu amor, que havia de dizer? Havia de dizer assi. Eu , Esposa minha, nao posto ca-

lificar o amor, que vos tenho, porque nao tenho outro amor, que deyxar por elle: & ainda que tivera pay, & may, a quem muyto amàra ( como hao de ter meus decendétes ) deyxar o pay, & a may por amor de vòs, nao era bastante prova do meu amor: mas para que conheçais quanto vos amo: amovos tanto, que chegàra a vos deyxar a vòs por amor de vòs. Isto he o que não foube dizer Adaő; & isto he o que fez Christo. Chegou a nos deyxar a nòs por amor de nòs. Deyxar os pays por amor da esposa foy o ponto mais alto, que soube imaginar o amor de Adao: mas Christo chegou a fazer o que elle nao chegou a imaginar; porq chegou a deyxar a Esposa por amor da Esposa. Sa. Ad cramentu magnum in Chri. Ephes. sto , & in Ecclesia. A Es- 5. 32. posa de Christo he a Igreja: a Igreja somos nòs, & Christo chegou a nos

dey-

DO MANDATO.

deyxar a nòs por amor de nòs.

Quando Christo veyo ao mundo, pareceose o amor Divino com o amor humano; porq deyxou o Padre por amor da Espofa: mas quado hoje Christo se vay do mundo: Ut transeat ex boc mundo ad Patrem: nao teve o seu amor com quem se parecer; porq deyxou a Efposa por amor da Esposa. Sahio Jacob peregrino da casa de seus pais para se desposar com Rachel: & neste caminho vio aquella mysteriosa Escada, que chegava da terra ao Ceo. Voltou Jacob outra vez com Rachel para a patria: mas nefte fegundo caminho, ainda q teve aparições de Anjos, não vio a Escada. Todos sabeis que Tacob não fó foy figura de Christo, mas expressamete figura de Christo amáte. Agora pergunto: se Tacob vio a Escada na primeyra Visão, & no primeyro caminho, porque

a nao vio no fegundo? Se " Jacob vio a Escada, quando veyo, porq nao vio a Escada, quando tornou? Porq aquella Escada (como dizem comummente os Padres ) fignificava a decida de Christo, & a subida: a decida, quado veyo ao mundo; a subida, quado tornou para o Padre : & quando Jacob veyo, vio a Escada, porque Christo quando veyo, pareceofe com Jacob; mas quado Jacob tornou, nao vio a Escada, porq quando Christo tornou, nao se pareceo com elle, ne teve co quem se parecer. Quádo Christo veyo, pareceose com Jacob; porque assi como Jacob deyxou os pays por amor de Rachel, affi Christo deyxou o Padre por amor da Efposa : porèm quando Christo tornou, nao se pareceo com Jacob; porq Jacob nao deyxou a Rachel por amor de Rachel, & Christo si.. Deyxou a fua. Rachel por amor da Mmm iii mel-

922

mesma Rachel: deyxou a sua Esposa por amor da mesma Esposa; deyxou os seus homens (Cùm dilexisset suos) por amor dos mesmos homes. E este soy o ultimo, & o mayor extremo do seu amor, porque chegou a deyxar os amados por amor dos mesmos amados. Cùm dilexiste suos.

SER MAM deyxou deyxou dos homes a gloria do veyo xou o dos homes a deyxar os amados por que dos. Cùm dilexiste suos.

Quem deyxa tudo pelo amado, deyxa tudo: mas quem deyxa pelo amado ao mesmo amado, ainda deyxa mais, porque chega a devxar aquelle, por quem té deyxado tudo. Quando Christo veyo ao mundo, deyxou o Ceo por amor dos homes: porèm hoje devxa os meimos homens, por quem tinha deyxado o Ceo. Quando veyo ao mundo, deyxou os Anjos por amor dos homés: porèn hoje deyxa os mesmos homés, por qué tinha deyxado os Anjos. Quando veyo ao mundo.

deyxou a gloria por amor dos homés : porèm hoje deyxa os melmos homes. por quem tinha deyxado a gloria. Finalmente quãdo veyo ao mundo, deyxou o Padre por amor dos homens : porèm hoje deyxa os mesmos homes, por quem tinha deyxado o Padre. E neste mundo, que deyxou Christo? Nacendo pobre, deyxou por amor dos homens a riqueza: desterrandose, deyxou por amor dos homés a patria: trabalhãdo, deyxou por amor dos homens o descanço: entregandose, deyxou por amor dos homens a liberdade: padecendo afrontas, deyxou por amor dos homens a honra: morrendo, deyxou por amor dos homens a vida: sacramentandose, deyxou por amor dos homens a si mesmo; mas hoje ausentandose dos homens, & partindole do mundo: Ut transeat ex hoc mundo: deyxou mais que as

924

riquezas, mais que a patria, mais q o descanço, mais que a liberdade, mais que a honra, mais que a vida, mais que a si mesmo; porque deyxou os mesmos homens, por que tudo isto tinha deyxado. De maneyra que havendo Christo deyxado por amor dos homens tudo o que tinha no Ceo ( atè o melmo Padre ) & tudo o que tinha, & podia ter na terra ( atè a si mesmo) nao tendo jà né no Ceo, nem na terra, nao tendo jà em si, nem fora de si , outra cousa q deyxar por amor dos homes, para chegar ao Non plus ultra do amor, chega a deyxar por amor dos homens aos mesmos homens: Ut transeat ex boc mundo: in finem dilexit cos.

S. IV.

Haverà ainda quem se opponha a este extremo de sineza? Haverà ainda quem se opponha a este extremo de amor? Ainda se oppoem, & resiste o mesmo Amor, desendendose com o escudo do Sacramento, & com a espada da morte. Fortes armas! Mas tambem as ha de render o amor, ainda que tao fortes, & tao sinas.

Allega por parte do Sacramento o Amor, & defende constantemente que foy mayor fineza em Christo o deyxarse que o devxarnos; o ficar com nosco, que o apartarse de nòs. E como o prova? Em hum caso temos ambos os casos. Na terra de Moab houve tres amigas muyto celebradas na Escrittura: Noemi, Ruth, & Orpha. Vivèrao - muyto tempo juntas estas amigas, como amigas, & parentas que erao, atè que veyo huma hora (como esta hora) em que se houverao de ausentar. Abraçaraose, chorárao muyto, fizerao as exequias a fua despedida

com

co todas as solennidades, que costuma o amor; mas tanto que chegou o ponto preciso, em que se haviao de apartar, fucedeo húa differença notavel. Orpha (diz o Texto) que se apartou, & que se foy para a sua patria, & para o seu Deos: porèm Ruth enterneceose tanto que de nenhum modo se pode apartar da companhia de Noemi, & se deyxou ficar com ella por toda a vida. Eys aqui quãto vay de amar a amar, & de ficar a partirle. Quem ama pouco, apartase: quem ama muyto nao sepóde apartar. Orpha que amava pouco, apartouse, & deyxou a Noemi: Ruth que amava muyto, nao a pode deyxar, nem apartarse della. São os termos do nosso caso. Chegou a hora precisa, em q Christo se havia de apartar dos homens: Sciens quia venit hora ejus, ut transeat ex boc mundo : mas nesta amorosa despedida,

neste riguroso apartaméto quem foy a Orpha, que se apartou? Quem foy a Ruth, que senao pode apartar? Huma, & outra, por modo admiravel, foy a mesma Humanidade Sacratissima de Christo. Ella foy, a que nesta mesma hora se apartou : ella foy , a que nesta mesma hora senao pode apartar. Ella foy a Orpha, que se apartou, & se foy para a sua patria, & para o seu Deos : Ut transeat ex bos mundo ad Patrem: & ella foy a Ruth, que se nao pode apartar, & recolhendo as espigas, se deyxou naquelle Sacraméto debaxo de especies de pao. Logo mayor amor foy em Christo o deyxarse, que o deyxarnos : logo mayor amor foy em Christo o ficar co nosco, que o apartarse de nós. Que groffeyros sao os affectos humanos para avaliar as finezas do amor Divino! Se Christo se apartàra como Orpha,

aman-

amando como Orpha, fora menor o leu amor; Christo apartouse como Orpha, amando como Ruth. Amar muyto, & apartarse, essa he a fineza. Orpha amou pouco, Ruth amou muyto. mas nem hūa, nem outra finamente: porque Or-

pha apartandose de Noemi, seguio a sua conveniencia: & Ruth nao fe podendo apartar, seguio

a sua inclinação.

Perdoaime , Sacramétado Amor ( mas nao me perdoeis. ) Deyxarse Christo com os homens no Sacramento, foy feguir o amor o seu affecto, & a sua inclinação: foy satisfazer ao desejo: De-22.15 siderio desideravi boc Pasèka manducare vobiscum: foy gosto, foy allivio, foy satisfação, foy descanço, foy commodidade, si; que fineza nao. Obrou o amor, como amor, mas nao obrou como fino, Cahir a pedra para o centro, correr a fonte para o

· · · · · ·

930 mar, voar o fogo para a sua esfera, he natureza, he inclinação, he descanço, nao he fineza: & isfo foy deyxarse Christo co os homens no Sacramento. Ainda o coração de Christo não era humano là naquelle principio sem principio de sua eternidade; & quaes erao jà entao os seus gostos, as suas recreaçõens, as suas delicias? Erao estar no mundo com os homens. Ludens in orbe terrarum, prov. Es delicia mea esse cum filijs hominum. Notavel dizer! Naquelle tempo antes de todo o tempo ainda nao havia mundo nem havia homens. Pois senao havia homens, nem mundo, como erao delicias do Verbo estar co os homens no mundo? Essa he a força da minha razao, & da minha consequencia. Se quando nao havia homens, nem mundo, erao as delicias de Christo estar no mundo com os homens, que

Nnn

SERMAM

931 naő eraő ; quaes feriaő depois as suas delicias estar no mundo com os homens, que erao: Suos, qui erant in mundo? Deyxarle Christo mundo com os homens. foy buscar o amor as suas delicias, & por isso não foy fineza: a fineza foy deyxar o mundo; & apartarfe dos homens: Ut transeat ex boc mundo; porque foy violentar a inclinação, foy facrificar o gosto, foy martyrizar o desejo, foy vencer em si, & contra si a mayor repugnancia.

Para Christo se apartar de nós, & juntamente se deyxar com nosco, dividiose Christo de si mesmo. Grande sineza! Grade maravilha! Mas nesta prodigiosa divisão o amor que sez a maravilha, & a sineza, não soy o amor, que deyxou a Christo no mundo, senão o amor, que o levou do mundo. Ut transeat ex boc mundo. Vede o com os

olhos. Para dar passo à Arca do testamento apartouse o Rio Jordao, & dividiose de si mesmo: húa parte do Rio assi dividido correo para o mar, & a outra parte suspendeo a corrente, & tornou para a fonte; donde tinha sahido : Quid eft tibi mare , Pfal. quòd fuzisti, & tu Jorda- 113.5 mis quia conversus es retror fum? Dizeyme agora. Partido assi o Jordao, & dividido de si mesmo, qual destas duas partes fez a maravilha? Qual destas duas partes obrou a fineza? A parte que correo para o mar, ou a que voltou para a fonte? Claro está ( diz Agostinho, & nao era necessario que elle o dissesse ) claro está que a parte, que voltou para a fonte, foy a que fez a fineza, & a maravilha; porque a parte. que correo para o mar, feguio a inclinação natural, & foy buscar o seucentro: porèm a parte, que tornou para a fonte,

vio-

932

DO MANDATO.

933 violentou essa mesma inclinação, rebateo, & quebrou o impeto da corrente, & contra o pezo. das aguas, & da naturezaa fez outra vez subir para donde decèra. Por isso ( como agudamente notou Lorino ) quando o Rio deceo, disselhe David : Quid est tibi , & quado subio, nao: porque o correr para o mar, foy buscarse a si, & o voltar para a fonte, foy ir contra si: Conversus es retrorsum. Ah Jordao Divino (que assi vos chamou profundamente Origenes ) vejovos dividido de vòs mefmo nesta hora, & dividido de vòs mesmo com duas correntes cotrarias. Com huma corrente ides para o Padre, que he o principio fontanal (como dizem os Theologos ) donde nacestes : Ut transeat ex boc mundo ad Patrem: com outra corrente idesvos metter nesse mar immenso do Sacramento, onde verda-

934 deyramente estais sem apparecer; affi como os rios entrao no mar, & desapparecem. Quid est tibi mare, quòd fugisti? O Jordao fugio de si, & vos. fugistes de vós. Vendo que vos ausentaveis dos homens, fugistes de vós para nós, & escondestesvos nesse Mysterio. Mas qual foy aqui a fineza? Qual foy aqui a maravilha? Milagre dos milagres, Qual foy agui o milagre? O ficar Christo: com nosco no Sacramento foy milagre da natureza; porque correo o Rio para o mar, correo o amor para o centro : mas o apartarse Christo de nós; Ut transeat ex boc mundo effe foy o milagre fobre a natureza, & contra a natureza; porque foy voltar o Rio para a fonte dode nacèra, foy romper contra o impeto da inclinação, foy não só vencer a corrente, senao quebrar as correntes ao amor. Assi que a maravilha, & a fine-Nnn ij za za, nao foy o sacramentarse Christo para ficar

com nosco, senao o apartarse, & ausentarse de nós.

E senao perguntemos ao : mesmo Euangelista nestas suas reflexoes tao ponderosas do amor de Christo, porque nao fez mençao, nem memoria alguma da Instituição do Sacramento? Não fundo o reparo na relação tão copiosa, que todos os outros Euangelistas fizerao deste Sagrado Mysterio, mas na que S. Joao nao quiz fazer. E vede se se argue bem do seu mesmo Texto. In finem dilexit eos: & cana facta. Ponderou o extremo do amor, com que nos amou Christo no fim : In finem dilexit eos: fez menção da ceya : E cana facta, porèm do Sacramento instituido na mesma ceya, nem palavra fallou. Pois se pondera o extremo do amor, & faz menção da ceya immediatamente depois; porque

passa totalmente em silencio a instituição de hu-Mysterio tao soberano tao admiravel, tao amo-: roso? Porque fallou, & callou como divino Rethorico, que era. Disse o que fazia ao seu intento : & callou o que nao fervia. O intento de S. Joao neste Euangelho nao era só provar o amor de Christo, senao realçar a fineza do mesmo amor : Cum dilexisset in finem dilexit: E a instituição do Sacramento ainda que foy amor, & grade amor em rigor nao era fineza Por isso não diz que se sacramentou, senao que se ausentou: por isso nao diz que se deyxou com nosco, senao que se apartou de nos : por isso não diz que ficou no mundo senao que se foy do mundo: Ut transeat ex hoc mundo. E tanto que poz aquella premissa: Ut tranfeat ex hoc mundo; logo conclubio : In finem dilexit eos: porque ainda que o fao facramétarse foy amor, da Máy. I o ausentarse foy a fineza: faz argum ainda que o deyxarse foy pureza da amor, o deyxarnos foy o extremo: ainda que o ficar com nosco foy amor, o apartarse de nos foy amor sobre amor: Cùm Morte, & com mor sobre amor: Cùm Morte, & com o facramentarse de nos foy amor sobre amor: Cùm Morte, & com o facramentarse foy amor sobre amor: Cùm Morte, & com o facramétarse foy a fineza: faz argum pureza da nemo contra do facramentarse foy a faz argum pureza da nemo contra da máy. I da máy.

### §. V.

dilexisset, dilexit.

Temos rendido o braço do escudo : só nos resta o da espada, que he a Morte. Muyto confia nesta espada o Amor; porque traz escritto, & gravado nella : Maiorem charitatem nemo habet . ut animam suam ponat quis pro amicis suis. Mas fayba a Morte, & o Amor, (se o nao sabem) q o Nemo não comprehende a Christo. Nemo te condemnavit mulier, neque . IC. ego. O Fgo fingular de Christo não se comprehende debaxo do universal do Nemo. O Nemo em respeyto do Filho he como o Omnes em respeyto

-.. / 1

938 da May. Nem o Omnes faz argumento contra a pureza da May, nem o Nemo contra a caridade do Filho. E para que julgue a mesma vista dos olhos ( de que carece a Morte, & o Amor) quanto mayor fineza foy no amor de Christo o apartarse de nós, que o morrer por nós, ponhamos o Horto defronte do Calvario, & ajuntemos o theatro da despedida com o theatro da morte.

O theatro da ultima despedida, ou apartaméto de Christo foy o Valle de Gethsemani cuberto das sombras da noyte, onde tudo aspirava amor tudo filencio, tudo trifteza, tudo faudade. Aqui se apartou o amorofo Senhor de seus Dicipulos. nao de todos juntamente, senao de huns primeyro, & depois dos outros. Como o golpe lhe chegava tanto à alma,nao se atreveo a levalo todo de huma vez, foy o divi Nnn iii dindo

939 SERMAM

dando por partes. Assi se apartou o Senhor: mas nao digo bem. Avulsus 22.41. est ab eis, diz S. Lucas: nao se apartou, arrancouse. Tao violentamente se apartava Christo dos homens, que o apartarse delles era arrancarse. Tao dentro delles estava, & tao dentro de si os tinha, que nao se apartava dos seus olhos, nem se apartava dos seus braços; arrancavase de seus coraçoés, & arrancavaselhe o coração: Avulsus est ab eis. Saya agora a Morte com algum semelhante encarecimento, se o tem, do muyto que fizesse Christo em a padecer: & diga o que dizem della os Euangelistas. Por ventura chegou a dizer algum Euangelista, que quando Christo morreo, se lhe arrancou a alma? Nao por certo. O Euangelista que mais disse foy S. Mattheos. E que disse? Emi-Matth. sit spiritum: Despedio a 27.50 alma. De sorte que quan-

do Christo morre despede a alma, & quando Christo se despede, arrancase dos homens. Tao facil lhe foy o morrer : tao difficultoso o apartarse. O laço, com que a alma de Christo estava atada ao corpo, desatouse: os laços, com que o mesmo Christo estava atado aos homens, nao se puderao desatar, romperaose. Roperaole, ralgaraole, arrancouse: Avulsus est. Quantos erao os homens, que havia no mundo, tantas eraő as raizes que prendiao o coração de Christo. Eraő raizes de trinta, & tres annos, erao raizes de hua eternidade inteyra, profundadas com tanto amor, regadas co tantas lagrymas, endurecidas com tantos trabalhos: & que todas estas raizes tãtas, & tao fortes, se houvessem de arrancar juntas na mesma hora: Sciens quia venit bora ejus? Oh que dor! Oh que violencia! Oh que tormento!

Ca-

9.40

942

Cada palavra do Euangelista he huma profunda ponderação desta força, & desta repugnancia. He possivel que hao de sicar no mundo os homens: que hao de ficar no mundo os meus : Suos : qui erant in mundo! He possivel que eu me hey de apartar para sempre defte mundo, onde os vim buscar: Ut transeat ex hoc mundo? Ex hoc mundo: Oh que terrivel apartamento! Hora ejus: Oh que terrivel hora! In finem: Oh que terrivel fim! Ut transeat: Oh que terrivel transe!

Assi apartado, ou arrancado, Christo dos Dicipulos, começa a orar ao latth. Padre: Pater, si possibile 5.39 est, transeat à me calix iste: Eterno Pay, se he possivel, passe de mi este Calis. Tornemos agora ao Calvario, ou torne o Calvario ao Horto. Pregado. Christo no duro madeyro da Cruz, & jà visinho oan. à morte: Sciens quia om-280

nia consummata sunt, dixit: fitio: Vendo que todos os tormétos se tinhao acabado, disse: Tenho sede. Sede agora, Senhor meu? Sois outro, ou o mesmo? Reparai q estes ecos do monte nao respondem bem aos clamores do valle. No Horto repugnaveis com tantas instancias o Calis: Transeat à me calix iste; & agora no Calvario depois de ter bebido todas as amarguras delle, publicais a vozes que tendes sede de mais : Sitio? Si. Porque o Calis do Calvario era hum: o Calis do Horto era outro: Calix ifte: Efte: efte, & nao aquelle. Ora vede. S. Joa6 Chrysostomo, S. Cyrillo, Euthymio, & outros Padres entendem do Calis da Payxao, & morte de Christo, aquelle famoso Texto do Psalmo settenta, & quatro: Calix in manu Domini : & inclinavit ex boc in boc. Estava o Calis na mao do Senhor ( diz:

SERMAM

(diz David) & lançou de hum no outro. Se era Calis: Calix in manu Domini; era hum: se lançou de hum no outro: Inclinavit ex boc in boc ; erao dous. Que Calices eraő logo estes na morte, & Payxao de Christo, tao unidos, que compunhao hum số Calis, & tao distintos, que se dividiaõ em dous? Era a mesma morte diversamente confiderada (como o Senhor a considerava ) no Horto, & no Calvario. Toda a morte he juntaméte morte, & ausencia: he morte; porque nos tira a vida: he ausencia; porque nos aparta para sempre daquelles, que neste műdo amámos. E estes são os dous Calices, que Christo distinguia no mesmo Calis, fazendo grande differença entre a sua morte, em quanto morte, & a mesma morte, em quanto ausencia. Em quanto morte; era o Calis do Calvario, onde deo

a vida: em quanto ausencia, era o Calis do Horto, onde se apartou dos seus. E este, & nao aquelle, era o Calis que seu amor recusava, quando disse: Aranseat à me calix iste. Prova? Si: que me nao empenhàra eu em tal pesamento sem ella, & muyto forte.

Primeyramente assi o entendeo S. Basilio de Basi Seleucia, quando disse : Sel. Utascensum prapediat Oras Christus , passionem subit 32. illubens. Mas eu o provo do mesmo Texto: Calix iste Aquelle Iste he distintivo, he demostrativo, & he relativo. Em quanto distintivo, distingue hum Calis do outro: em quanto demostrativo, demostra Calis presente, & nao futuro, em quanto relativo, referese ao que ficava dito immediatamente antes, E que he o que dizem immediata. mente antes os Euangelistas? Todos referem o sentimento, & pena de ChriDO MANDATO.

Christo naquelle passo, & a repugnancia, & violencia excessiva, com que se apartava dos Dicipulos. S. Lucas: Avulsus est 22.42. ab eis , & positis genibus orabat, dicens: Pater, fi vis, transfer calicem istu Matth. à me. S. Mattheos : Suftinete kic , & vigilate mecum : Es progressus pusillu procidit in faciem suam; orans, & dicens: Pater mi, si possibile est, transeat à me calix iste. Assi que a acçao, ou sentimento actual, sobre que cahio o Transeat à me calix iste; era a dor, a difficuldade, a repugnancia, a violencia, com que o Senhor se apartava, ou provava a se apartar dos Dicipulos: logo este mesimo apartamento, & a apprehensao delle tao presente, tao viva, & tao rigurosa, era o Calis que o seu amor , & o : seu coração tanto recusava. Confirmale admiravelmente do mesmo Texto: porque delle consta, que tres ve--1 4-1

zes no mesmo tempo, & no mesmo Horto se apartou o Senhor dos Dicipulos, & tres vezes immediatamente, tanto que se apartava, repetia a mesma petiçaő. Assi o pondera S. Mattheos. A primeyra vez no texto, que acabàmos de referir; a segunda : Secundo abijt , & oravit dicens: Pater mi, si non potest bic calix tranfire; & a terceyra: Iterum abijt, & oravit tertiò eumdem sermonem dicens. Em íuma q a cada novo apartamento se seguia nova resistencia: a cada novo apartamento nova instacia: a cada novo apartamento nova appelação do Calis. Logo este era, & nao outro.

E verdadeyramente q se o mesmo apartamento nao fora o Calis, ou a materia delle, nunca os Euangelistas se puserao ao descrever, & encarecer co tao particulares, & miudas advertencias. O Avulsus est ab eis de S. Lu-Ooo cas

cas jà o ponderàmos. O Progressus pusillum de S. Mattheos não he digno de menor ponderação, & piedade. Diz o Euangelista que se apartou o Senhor: Pufilium: hum pequenino. Vede a difficuldade, vede o tento, vede o receyo com que se apartava. Pufillum: hum pequenino. Não contava os passos, mas media, & pezava os indivifiveis; porque em cada hum se dividia. Pufillum: hum pequenino. Como quem tocava o Calis, para prowar fe o poderia beber; & nao fe atrevendo ao levar, parava, & nao hia por diante. E como este apartamento minimo era tao violento para o coração de Christo, & lhe parecia cousa impossivel o poderse apartar de todo, por isso intentava imposfiveis pelo eftorvar, & abraçado com a terra clamaya: Pater, si possibile est, transeat à me calix ifte : Este, este, & nao

aquelle: este do Horto, & nao aquelle do Calvario: este da ausencia, & nao aquelle da morte: este do apartamento . & nao aquelle da Cruz. Affi como erao dous os Calices, assi erao tabem duas as fedes, mas muyto contrarias:na Cruz a sede de padecer por nós, no Horto a sede de estar co nosco: mas como a morte podia mattar aquella sede, & estoutra sede com a morte crecia mais; por isso no Calvario dizia: Sitio: & no Horto repugnava o Calis: Transeat à me calix ifte.

E que se seguio a esta repugnácia taó estranha? Que se seguio a esta violencia taó violenta? Es Luc. factus in agonia: alli meste 22. 44 mo começou o Senhor a entrar em agonia. Christo em agonia? Christo agonizante no Horto? Acuda por sia Morte. A agonia, & o agonizar he acção anciosa, & accidête terrivel, proprio da

mor-

DO MANDATO.

morte; mas Christo na morte nao agonizou. Vede como espirou placidamente : Inclinato capite tradidit spiritum. Pois se Christo nao agoniza na Cruz, senao agoniza no Calvario: como agoniza no Horto? Porque no Calvario morria; no Horto ausentavase: no Calvario dividiase de si: no Horto dividiase de nós: & esta era a sua agonia. Por isso no Calvario passou pelo artigo da morte sem agonizar; & no Horto, quado entrou em artigos da aufencia. entao agonizou: Et fa-Etus in agonia. Morreo Christo, em quanto homem, & ausentouse em quanto homem; mas në morreo, como os homés morrem, nem se ausentou, como os homens se ausentao; porque nao amava, como os homens amaő. Morreo, & ausentouse, mas com os accidentes trocados : mor. reo, como se se ausentara

sem agonizar: ausentouse, como se morrèra agonizando. Oh que amor! Oh que sineza! Oh que extremo! A ausencia agonizate, & a morte sem agonia.

950

Agora se entenderá o que Christo lançou de hu Calis no outro Calis, quando inclinou hum no outro: Inclinavit ex boc in boc. Hum Calis ( como dissemos ) era o da morte; o outro era o da ausencia: & como o Calis da ausencia era muyto mais amargo para o seu coração, & muyto mais terrivel que o da morte; para que constasse aos homens, quanto menos fazia em morrer por elles, que em se apartar, & ausentar delles; que sez? Todas as agonias, & ancias, que naturalmente havia de padecer na morte, verteo as do Calis da morre, & passou as ao Calis da ausencia. Na morte ( segudo as leys do amor da vida ) havia Christo Coo ii de

Joan. 930. 949

951

de padecer todo aquelle tropel de penas, toda aquella tormenta de afflicçoens, todo aquelle combate, ou conflicto de angustias que padecem ( & mais na idade robusta ) aquelles , que por isso se chamao agonizantes: & todas essas se passàrao do Calis do Calvario ao do Horto; porque no Horto se ausentava. Assi o dizem os Euangelistas fallando expressamente daquelle ultimo apartamento. Que padecem os homens no Marc, transe da morte ? Pade-14.33. cem agonias? Et factus in agonia. Padecem tristezas? Tristis est anima mea. Padecem tedios, & temores? Capit pavere, & tadere. De sorte que todas as afflicçoens, & angustias, que se padecem na morte, as traf-

> passou o Senhor do Calis da morte, & as refun-

> dio no Calis da aufencia.

E se a algum parecer dif-

ficultoso que voltandose

o Calis do Calvario fobre o Calis do Horto nao levasse de mistura alguas partes do sangue: ellas forao aquellas gottas de sangue, que no suor mais que mortal do Horto derramou a violencia da melma agonia: Et faest sudor ejus, sigutta sanguinis decurrentis in terram. Confesse logo a Morte com o testimunho de seus proprios despojos, que muyto mais lentio Christo o apartarse de nós. que o morrer por nós: & que se o morrer nos homens he a mayor prova do amor, em Christo o ausentarse dos homens foy a mayor fineza.

E para que nem a Morte, nem outrem por ella, tenha que replicar contra esta amorosa verdade, concluamos com húa justificação authentica do fecretario do mesimo amor, que dentro, & fóra do coração de Christo

foy

foy presente a tudo; & acabemos por onde comegamos. Sciens Jesus quia venit bora ejus, ut transeat ex boc mundo: Sabendo o Senhor Tesu que era chegada a hora de partir deste mundo. Esta hora, de que falla o Euangelista era a hora da morte. Affi o declarou o mesmo S. Joao no Capitulo sette fallando desta mesma hora: Nemo misit an.7 super eum manus, quia nondum venerat bora ejus. E no Capitulo oytavo tornou a declarar o mesmo: an.8 Et nemo apprehendit eu, quia necdum venerat bora ejus. Pois se esta hora era a hora de morrer o Senhor, & dar a vida pelos homens; porque não diz: Sabendo q era chegada a hora de morrer : senao : Sabendo que era chegada a hora de se ausentar? Se o intento do Euangelista era. encarecer o amor do fim: In finem dilexit eos: declare o fim do amor pelo fim da

vida, & diga que amou Christo tato aos homes, que chegou a morrer por elles. Mas para prova, & encarecimento do amor. callar o nome da morte. & ostentar o da ausencia, & da patria ? Si : porque como S. João tinha as chaves do coração de Christo, sabia o lugar, que tinhao nelle estes dous affectos, & o preço com que lá se avaliava hum, & outro extremo. O preço da morte era muyto alto; porque pezava tanto como a vida; mas o da aufencia era muyto mais subido; porque pezava tanto como aquelles, por quem se dava a vida. Por isso diz; que quando chegou a hora de partir, entao amou: & nao quando chegou a hora de morrer; porque era muyto mais dura para o coração de Chrifto a melma hora, em quanto hora da ausencia, que em quanto hora da morte. A hora Ooo iii

da morte era hum fim, que acabava a vida : a hora da ausencia era o fim, que confummava o amor: Ut transeat ex boc mundo: In finem dilexit eos.

Concludido temos logo ( nao a pezar , senao muyto a prazer de Christo morto, de Christo Sacramentado, & de Christo amante) que o chegar a apartarse dos homens por amor dos homés foy o ultimo, & mais subido extremo com q os amou: Cum dilexisset suos, in finem dilexit eos.

### S. VI.

Tenho acabado, Fieis, o meu discurso, & nao sey se tendes tambem concluhido o vosso. Se me ouvistes com discurso, se me ouvistes com a devida consideração; com os mesmos argumentos co que ponderey os extremos do amor de Christo, devieis vòs tambem ter ponderado , & conhecido as obrigações do vosfo. E que obrigações são estas? Por ventura, porq o amor de Christo chegou a nos deyxar a nós por amor de nós, obriganos este mesmo amor a que nós tambem deyxemos a Christo por amor de Christo? Se eu prègara noutro tempo, & noutro lugar, facilmente o infirira, & persuadira assi. A mayor fineza que fez por Christo aquella grande alma de S. Paulo foy devxar a Christo por amor de Christo: Cupio dissolvi , & esse cum Christo : Ad. necessariautem um propter vos. Affi o fizeraő, fáhindo dos defertos, os Arlenios, & nao lahindo das cidades, os Martinhos: & em todas as idades, & ainda na nofsa, tantos outros varoens de estremado amor, & zelo, a que a mitra era pezo, a vida tormeto, a morte desejo, & so Christo a ambição, & a saudade.

Mas

Mas devxando áquelles heroicos espiritos o primor tao pouco imitado destas correspondencias: fallemos com o desamor, com a ingratidao, & com o pouco juizo das nossas. He possivel, que sinta tato Christo o apartarfe de nós, & que haja homens que não fintado apartarfe de Christo, antes tenhao por gosto, & por vida, & ainda por felicidade, o que os aparta delle? Christao ingrato, & infelice, que ha tantos annos vives tao apartado de Christo, que juizo he o teu neste dia do juizo do seu amor ? Christo se. te tanto apartarse de ti, indo para o Ceo: Ut transeat ex boc mundo ad Patrem: & tu sentes tao pouco apartarte de Christo, indo para o Inferno? Antes queres o Inferno fem Christo, que o Ceo, & a bemaventurança co Christo? Se como Christao nao te lembras de Christo, ao menos como

homem, lembrate de ti. Dizeme, dizeme. Fazes conta de te apartar algum hora de tudo o que te aparta de tua salvação? Se nao fazes esta conta, que tanto devias fazer, nao fallo comtigo; porque nem es Christao, nem homem, nem tens Fé, nem tens juizo. Mas se fazes conta, como he certo que fazes, & se tens propositos, como he certo que tens, de algu hora te converter a Christo, de algum hora te chegar a Christo, de algum hora te apartar de tudo, o que te aparta de Christo; quãdo ha de ser esta hora? Esta he a hora, Christao, esta he a hora: Scies quia venit hora ejus. Esta he a hora de acabar com o mundo: Ut transeat ex boc mundo: Esta he a hora de roper as cadeyas desse mào vicio ( qualquer que seja) que tao preso te tem, & tanto te tyranniza. Esta he a hora de acabar de conhecer, & te desengan-

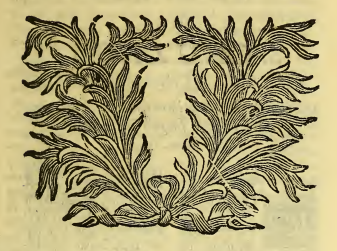
SERMAM 959 nar desse falso, & engannoso amor. Esta he a hora de abrir os olhos a esse amor cego. Esta he a hora de reformar esse amor escandaloso. Esta he a hora de purificar esse amor impuro, & de o pór todo em Christo. Aproveytemonos Christass desta hora, pois nao sabemos se teremos outra hora. Aproveytemonos (torno a dizer) desta hora, pois nao fabemos se teremos outra. Ah Senhor, como se ha de converter noutra hora, quem senao converte a vós nesta hora vossa ? Como vos ha de amar noutra hora, quem vos nao ama nesta hora de vosso amor? Por reverencia desta hora, por honra, & gloria desta hora, por amor do amor desta hora, que triunfe nesta hora vosso poderoso amor desta dureza tao dura de nosfos coraçõens. Não permittais, Senhor, por vossa bondade que saya . ..

deste Cenaculo nesta hora vossa algum coração que não seja vosso. Basta hum judas, basta hum ingrato, basta hum traidor. Oh triste alma, oh miseravel alma, oh desventurada alma, oh alma que melhor te fora não ser creada, a que nesta hora senão rende ao amor de Christo.

Amoroso Jesu, todos nesta hora estamos rendidos ao vosso amor. Todos nesta hora, & desde esta hora vos queremos amar de todo nosfo coraçao. Só a vòs, Senhor, só a vòs : só a vós queremos amar, para nunca mais vos offender : 16 a vòs queremos amar, para nunca mais vos ser ingratos: só a vós queremos amar, para nunca mais nos apartarmos de vòs: só a vós queremos amar, para desta hora em diante nos apartarmos para sempre de tudo, o que aparta de vosso a-

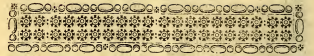
mor.

mor. Seja esta hora o sim mos sem sim; assi como de todo o amor, que vós sem sim nos amastes: nao he vosso, & seja o In sinem dilexit eos.



Ppp

SER-



# SERMAM

DA BULLA

## D A S. CRUZADA,

Na Cathedral de Lisboa. Anno de 1647.

Unus militum lancea latus ejus aperuit, & continuò exivit sanguis, & aqua. Joan. 19.



meyro Adao dormindo foy

formada Heva, assim do lado do fegundo Adaõ morto se formou a Igreja. Daquelle lado ferido sahirao, & manarao os Sacramentos, & daquelle lado aberto se derra-

S. I. màrao os thefouros das Graças, com que o mun-OMO do la do depois de remido se do do pri- enriquece. Mas, se bem todas as Graças da Igreja se representao admiravelmente na historia deste Mysterio, reparando eu com attenção em todas as circunstancias delle, ainda acho com mayor propriedade as da Bulla da Santa Cruzada, q hoje se concedé, & publicao solennemete ao Reyno, & Reynos de Portugal.

Sahiraō estas Graças

do lado de Christo nao antes, nem depois, senao quando estava pregado na Cruz; porq da Cruz trouxerao o merecimento, & da Cruz tomou a mesma Bulla o nome, que por isso se chama da Cruzada. Sahiraō em figura de sangue, & agua: Exivit sanguis, & aqua: de agua; para apagar o que estava escrito: & de sangue, para se escrever de novo, o que naquelle Sagrado Papel se lè. Diz S. Paulo, que Christo morrendo apagou a escrittura de nossos peccados; & que affi apagada a pregou Coloff. na sua Cruz : Deles quod 2.14. contra nos erat chirographum, & ipsum tulit de medio, affigens illud cruci. Mas se Christo entao apagou hua escrittura, & a fixou na Cruz para o remedio, hoje escreve outra escrittura, & fixa nella a mesma Cruz para o effeyto. Isto he o que fignifica aquella Cruz; & isto o que contem aquella Escrittura; tudo Graça, & tudo Graças.

966

Vejo poré q me estad perguntando todos, & co razaő: se estes thesouros. & Graças manarao do lado de Christo aberto; como os abrio nao outre. senao hū Soldado: Unus militum lancea latus ejus aperuit? Esta he a mayor circunstancia da historia & a mais viya energia do Mysterio. O principio, & primeyra instituição da Bulla da Cruzada foy em tempo do Concilio Lateranense, quando se concederao estas Graças, & Indulgencias a todos, os que tomando a Infignia da Cruz fe alistaffern por soldados para a conquista da Terra Sata. E como ellas forao concedidas não a outros fenao aos foldados daquella sagrada empreza, por illo com a melma Ppp ij pro-

propriedade nao outrem, senao hum soldado foy, o que abrio o lado de Christo: Unus militum. Mas nao parou aqui o Mysterio, como tambem nao parárao aqui as Graças. O motivo que teve primeyro o Papa Gregorio Decimo Tercio, & depois seus sucessores, & hoje o Santissimo Pa-. dre Innocencio Decimo, Nosso Senhor, para conceder as mesmas Indulgencias da Cruzada aos Reynos de Portugal, foy, como se contem na mesma Bulla, o subsidio dos noslos soldados da Africa, que armados sempre, & em vela naquellas frőteyras, defendem as portas de Hespanha, & da Christandade cotra a invasao dos Mouros. E como os Soldados da Africa propriamente sao soldados de lança, & os cavalleyros que là servem, servem, ou com húa, ou com muytas lanças; para comprimento, & realce do

Mysterio em toda a sua propriedade, o Soldado que abrio o lado de Christo, & franqueou os thesouros das mesmas Graças, nao soy só, nem devia ser, de qualquer modo soldado, senao soldado de lança, & com lança: Lancea latus ejus aperuit.

908

Temos declarado o Thema, & proposta a materia em comum. Para decer aos particulares della publicando as Graças da Santa Bulla, & des cobrindo hum por hum os inestimaveis thesouros, que nellas se encerrao; o mesmo Thema nos darà o discurso. Em todo elle nao seguirey outra ordem, nem outra divisao, que a das mesmas palavras. Ave Maria.

§. II.

Unus militum lanced latus ejus aperuit.

A primeyra excellencia, que acho na Bulla da Santa DA BULLA &c.

969 Santa Cruzada, he ser hu o que abre estes thesouros do lado de Christo: Unus. Se estas Graças, & Indulgencias dependèrao de muytos, para mi quasi deyxàrao de ser Graças. Esta he a grande differença que ha entre as graças, & merces dos Reys da terra, & as do Rey do Ceo. As graças dos Reys da terra, sendo por merecimentos noffos, dependem de muytos ministros : as do Rev do Ceo, sendo por merecimentos seus, dependem de hum so: Unus.

Antes de David entrar em desafio com o GiganReg te, perguntou, que pre7-23 mio se havia de dar a que tirasse do mundo aquelle
Reg opprobrio de Israel. E soy
7-25 he respondido, que o Rey she havia de dar sua propria silha em casameto. Sahio David a campo, mattou o Filisseo; mas quando aos applausos da famosa vittoria parece que se de se sua desagnica de seguir logo.

970 as vodas, nada menos lhe passava pelo pensamento a Saul. Puxava David pela palavra Real: requeria o premio nao arbitrario, senao certo, de hum tao fingular, & notorio ferviço: & a reposta por muyto tempo (como se costuma ) erao dilaçoens, & palavras frivolas. Fi-1. Reg. nalmente mandoulhe ref- 18. 25. ponder o Rey, que se queria com effeyto a satisfação, que se lhe promettéra, mattasse mais hum cento de Filisteos. Servi là, arrifcaivos là, & fiaivos de promessas, & merces de homens. De maneyra, que para David merecer a merce, baffoulhe pelejar, & vencer hum Filisteo; & para fazer a merce effectiva, foy lhe necessario pelejar, & vencer hum cento de Filisteos. Isto he o que vos acontece em todas as promellas, & despachos dos Reys da terra. Muyto mais custa o requeriméto, que o merecimento. Ppp iii Para

Para o merecimento basta batalhar com hum inimigo; para o requeriméto he necessario batalhar com hum cento de ministros, que as mais vezes nao sao amigos. Para render o Filisteo de David bastou húa pedra; para render estes Filisteos tao estirados, tao sombrios, tao armados, nao basta hūa pedreyra, nem muytas pedreyras; & se algús se rendem com pedras, nao sao as do rio. Mas quado nao forao tao duros, & tao difficultosos, bastava serem tantos.

Esta he pois a primeyra Graça, que Deos nos faz na Bulla da Sáta Cruzada. Tantas enchentes de merces, tantos thesouros de misericordias, & favores, & todos despachados por hum só ministro, hum Confesior. Para as merces dos Reys da terra, que nao importao nada, tantas papelladas, & tantos ministros: para as graças do Rey do

Ceo, que importa tudo, húa só solha de papel, & hum só ministro, húa Bulla, & hum Sacerdote:

Mas porque, para tirar toda a difficuldade, & repugnancia, nao basta só fer o ministro hum, se for certo, & determinado; concedevos mais a Bulla que este hum seja à vosa eleyçao, aquelle que vòs escolherdes. Esta he a mayor circunstancia de Graça, que se encerra nesta Graça. Quando Christe sarou aquelle Leproio do Euangelho, mandoulhe (fegundo o Texto de S. Marcos ) que se M fosse presentar ao Princi-1. pe dos Sacerdotes: Vade, ostende te Principi Sacerdotum. Contra este mandado està, que a Ley universal do Levitico (como consta do Capitulo tre-Lea ze) só obrigava aos lepro-13. los, que se manifestassem a qualquer Sacerdore, aos quaes pertencia julgar da lepra. Pois se qualquer

DA BULLA &c.

973 Sacerdote ordinario podia conhecer da lepra, porque manda Christo a este leproso, que nomeadamente se presente ao Principe dos Sacerdotes? Respondem os Exposirnel. tores, que antigaméte assi era, mas que esta ley geral se tinha restringido depois, & estava reservado o cafo da lepra ao conhecimento, & juizo do Principe dos Sacerdotes somente : E por isso Christo mandou o leproso nao a outro Sacerdote, fenaő ao Principe: Principi Sacerdotum. O mesmo passa hoje nos casos, & peccados refervados, de que nao podem abfolver os Sacerdotes ordinarios, & só pertence a absolução ao Prelado de toda a Diecese, & tal vez ao Principe Supremo de toda a Igreja. E posto que semelhantes reservaçõens fejao muyto justas, & necessarias, para refrear a temeridade; nao ha duvida que tambem são occa-

sionadas para precipitar a fraqueza. Que haja hű homem de descubrir a sua lepra, & manifestar a sua miseria, de que só Deos he sabedor, não só a outro homem como elle, senao determinadaméte a tal homem? Grave, & difficultosa pensaó! E muyto mais, quando pela diffancia dos lugares se acrecenta o trabalho, & a despeza; & pela grādeza, & dignidade da pessoa se faz mayor a repugnancia, o pejo, & o horror. He verdade que os meyos da falvação fe hao de procurar, & aceytar de qualquer mao, ainda que seja a mais aborrecida, & repugnante: Salutem ex inimicis no- Luc. 1. stris, & de manu omniu, 71. qui oderunt nos. ainda mal porque he tal a fraqueza, & pufillanimidade humana, que estaő ardendo muytos no Inferno nao por nao confessar seus peccados; se nao pelos nao confessar a

tal

tal homem: sem reparar que no Dia do Juizo hao de ser manifestos todos a todos os homés.

A este inconveniente porèm acode hoje a Misericordia Divina, & a benignidade do Summo Pastor, por meyo da Sãta Cruzada, concedendo a todos, os que a tomarem, faculdade de eleger cada hum o Confessor approvado, de que mais se contentar, & satisfizer. Por isso o Ministro, que, abrio o lado fenao nomeya no Texto, & só se diz que era : Unus militum : Hum, indeterminadamente. E posto que da Historia Ecclesiastica coste que foy Longino ( ou como o vulgo lhe chama Longuinhos) nesse mesmo homem concorriao duas circunstancias dignas de grande reparo para o nosso caso. Era Longino estrangeyro, & cego. Estrangeyro; porque fendo Romano fervia nos presidios de Jerusa

lem: cego, porque co-N mo affirma S. Gregorio an Nazianzeno, de ambos Tr os olhos nao via. E porq quiz Christo, que lhe abrisse o lado, & fosse o dispensador destas Gracas hum estrangeyro, & cego? Para tirar toda a occasiao, & escusa ao pejo, & repugnancia humana. Tendes pejo de manifestar a vosla miseria, tendes repugnancia de descobrir o vosso peccado? O remedio està na vossa eleyças: buscay hum estrangeyro, que vos nao conheça: buscai hum cego, q vos nao veja: Unus militum. Passemos à segunda palavra.

### S. III.

Militum. Sobre esta palavra Soldados, a primeyra cousa, que occorre, he o soldo. E se este se paga pontualmente, & se despende todo com os nossos soldados, & cavalleyros da Africa tao bene-

meri-

DABULLA&c. 977 meritos da Fé, & da Igreja; esse he o sim para que os Summos Pontifices concederao o subsidio da Bulla. Da pureza das primeyras mãos, em que se recebe, nunca houve, nem póde haver duvida. Mas como passa por tantas outras, & ha tanto mar, & fumidouros em meyo, nao sey se poderá ser jusrificada a queyxa commum. He certo que nos Escrittores da Africa (sé ferem Tertullianos, nem Agostinhos) se lem de têpos passados graves lamentaçõens deste descaminho. O dinheyro fanto da Bulla, que cà se recolhe em vintes, dizem que torna de là em meticaes; & que a muyra fome que de cà se leva, he a causa da que là se padece. Mas isto toca a quem toca. O quea mim me pertence he desfazer este escrupulo, & assegurar a todos os g tomao a Bulla, que ainda que o dinheyro da esmola se desencaminhe, & os

foldados da Africa o nao comao, fempre as Graças concedidas fe ganhao co infallivel certeza.

No Dia do Juizo dirá Christo : Venite benedi- Matth. Hi Patris mei : esurivi 25.35. enim, & dediftis mibi māducare: Vinde bemdittos de meu Padre, porq tive fome, & me destes de comer. Notay muyto aquelle porque. Naó diz: Porque comi o que me destes ; senao : Porque me destes de comer. Aqui está o ser da obra. O merecimento da esmola nao consiste, em que a comaő aquelles, para quem a dais ; senao em que vòs a deis, para que elles a comaő. E isto he o que se verifica na esmola da Bulla, em qualquer acotecimento. Póde acontecer, que a nao comao, né se sustentem com ella os soldados, para que está applicada. E póde tábem a contecer, que em parte nao haja taes foldados; porque ha praças fantasticas. Qqq

slicas. Mas ainda que a praça, & o soldado seja tantastico; a esmola que le da para seu sustento, sempre he verdadeyra, & merecimento certo. Grande exemplo na Hi-

storia Sagrada.

Vierao a caía de Abraham tres Anjos em figura de peregrinos, & diz o Texto, que Abrahao os hospedou, & lhes poz a mesa, & os trattou com grande agasalho, & regalo. Agora pergunto. Aquelles Anjos comèrao verdadeyramente o que lhes deo Abrahao? Claro està que nao: porque os Anjos nao comem; & aquelles corpos, com que apparecèrao, erao corpos fantasticos. Com tudo diz o mesmo Texto, q Deos pagou esta obra a Abrahao muyto de contado, & lhe fez grandes mercès por ella, como foy a do Ibidem Filho Isac, & outras. Pois 15.0 por hua obra, que se fez a homens fantasticos, a homens que nao havia taes

homens no mundo: & pelo comer que se lhes deo, o qual elles nao coméraő, nem podiaő comer, faz Deos tantas graças, & tantas mercès a Abrahao? Si. Porque ainda que os homens erao fantasticos, a esmola era verdadeyra, & ainda que elles nao comèrao o que lhes deo Abraham, Abraham deo o para que elles comessem. A esmola da Bulla, que dais para os soldados de Africa, póde acontecer que elles a nao comao, ou porque algus os não ha, ou porque fica cà o dinheyro, ou porque se là vay, elles (como dizeis ) ficao Anjos: mas como Deos só respeyta o merecimento da esmola, & o fim della; ainda que os homens o divirtao, & desencaminhem; a paga, que naquella Escrittura se vos promette, sempre està segura.

980

Tenho notado a este proposito hum lanço da Providencia, & governo

Gen. 4. 2.

18.

Joan.

981

de Christo, que sempre me admirou muyto, & deve admirar a todos. Christo, & seus Dicipulos como não posluhião nada deste mundo; vivião das esmolas, com que a devoção dos fieis foccorria o Sagrado Collegio. Para receber estas esmolas, & as despender, & distribuir, houve o Senhor de eleger hum del-12.6. les: & quem senão admirará, & palmará, de que este eleyto fosse Judas? Senhor, dayme licença. Vòs não conheceis muyto bem a Judas? Sim conheço. Não fabeis que he ladrao, & que ha de furtai? Sim sey. Estas esmolas que lhe entregais, & fiais delle, nao fao para fustento dos outros Dicipulos, que vos servem, & que hão de defender com a vida vossa Fé, & vossa Igreja?Sim sao.Sobre tudo a esmola não he aquella obra de Caridade, tão estimada de vòs, a que tedes promettido tantos

premios, tantas mercès, tantas graças, & a melma Bemaventurança? Sim he. Pois nas mãos de Judas metteis tudo isto, para que elle se aproveyte, & os outros padeçao? Para que elle coma, & os outros morrao à fome? Não foy esle o sim de Christo. que Deos não favorece ladroes, ainda que os permitta: Mas permittio nelte caso com alta providencia; que as elmolas dadas para sustento dos que o serviao, corressem por mãos, de quem as havia de roubar; para q constasse entao, & agora a toda sua Igreja, que ainda que as elmolas le roubem, & se desençaminhem, & nao se applique ao fini, para que se dao,o preço, & merecimento dellas, & o premio que se promette a quem as dà, sempre està seguro. Neste contratto ha duas pagas: hūa, a paga dos foldados para quem dais a esmola, que corre por mão dos Qqq ij

homens: & outra, a paga da mesma esimola que dais, que corre pela mão de Deos. A que corre por mão dos homens, póde faltar aos soldados: a que corre por mão de Deos nunca vos póde faltar a vòs. Os soldados não serão pagos, vós sempre sois pago.

Satisfeyto este escrupulo vulgar, respondamos a outro de mais bem fundada objecçao, a que nos chama o Texto.

### S. IV...

Lanced. Assim como a lança do soldado do Calvario soy, a que abrio o lado de Christo, assim dissemos, que as lanças dos nossos Soldados de Asrica, são as que abrirao, & abrem os Thesouros da Igreja, que se nos concedem na Bulla. Mas esta applicação, ou modo de dizer, parece que se encontra com a propriedade, & verdade do que

cremos neste mesmo poto. He verdade Catholica de nossa Santa Fé Romana, que quem abre, & só póde abrir os thesouros espirituaes da Igreja, sao as Chaves de S. Pedro: logo mal o attribuimos às lanças dos nosfos Soldados. Direy. Para abrir eftes Sagrados Thefouros, necessariamente concorrem duas cousas: da parte de quem os concede ( que he o Papa ) o poder: & da parte de qué os recebe ( q fomos nòs) a justa causa. Mas de tal fórte dependem desta justa causa as mesmas Graças concedidas, que sem ella serião totalmente invalidas, & de nenhum effeyto. A razaó disto he. como está decidido emmuytos Canones, porque o Pontifice nao he Senhor dos bens espirituaes da Igreja, senão Dispensevro: & como tal só os. pòde dispeder racionavelmente, & com causa justa. Doutra maneyra se-

DABULLA&c. 985 ria a Monarchia espiritual de Christo tao mal governada, como sao as temporaes de muytos Principes. Por isfo vemos tantos thesouros mais esperdiçados que repartidos, & tantas graças, & mercès immodicas, concedidas sem nenhua caufa . & muytas vezes com a contraria. Digao-no as prodigalidades delRey Affuero com o feu mão valido Aman. E no mesmo tempo o fiel Mardocheo benemerito de tatos serviços feytos à Coroa, & à pessoa do mesmo Rey, pregado manhaã. & tarde aos postes de palacio, subindo, & decendo aquellas cançadas efcadas, sem haver quem puzesse neile os olhos, falvo o mesmo Aman, para o destruir. Não assim os Thefouros da Monarchia de Christo, de que tem as Chaves o seu Vigario. Elle só os pode dispender, si, mas só com justa causa. E como a ju-

sta causa das Graças, que se nos concedem na Bulla, he a defensa dos Lugares, & Fortalezas da Africa, as quaes os nosfos foldados fustentao contra a invasao, & forcas de toda a Barbaria; por isso a abertura das mesmas Graças se attribue justamente às suas laças. Vede se fallo conforme a doutrina, & leys do Senhor, & Autor da mesma Igreja.

986

Quando Christo concedia perdao de peccados, ou dava faude milagrosa aos enfermos, tudo attribuhia commumente à Fé dos que a recebiao. A Magdalena : Fides tua Luc. 7. te salvam fecit : A Cana-50. nea: O mulier, magna est Matth. fides tua: Ao Centuriao: 15.28. Sicut credidifti, fiat tibi: ao Pay do furdo, & mu-8.13. do : Omnia possibilia sunt Marc. credenti. E assim a outros 9, 224 muytos. Mas porque razaő? Eflas obras fobrenaturaes, Senhor, & essas mercès extraordinarias. Qqq iii ou:

ou da graça, ou da saude, não são todas effeytos da vossa Omnipotencia? Sao. Pois porque as nao attribuis à mesma Omnipotencia que as obra, senão à Fé dos que as recebem? Porque segundo a regra geral da Providécia de Christo, queria o Senhor, que assentassem estas mercès, & Graças, que fazia, sobre o merecimento da Fé, dos que as logravao. E como para as mesmas Graças concorriao duas causas; hua Efficiente, que era a Omnipotencia; & outra Meritoria, que era a Fé; attribuese o effeyto à Meritoria, & não à Efficiente; porque a Efficiente naquella supposição dependia da Meritoria. O melmo passa no nosso caso. O poder de abrir os Thesouros da Igreja està nas Chaves de S. Pedro, mas como ellas os não podem abrir validamente, senao com justa causa & toda a justa causa das

Graças, que se nos concedem na Bulla, he a confervação das Praças Catholicas, que os nossos soldados, & cavalleyros da Africa defendem às lançadas; por isso sem offensa do poder das Chaves (que reconhecemos) não attribuimos os effeytos dellas tanto às mesmas Chaves, quanto às lanças: Lanceá latus ejus aperuit.

Mas vejo que voltais

contra mi a mesma lança, & me arguis com a minha mesma razao. Se a causa das Indulgencias, que se concedem na Bulla, he a defensa dos Lugares da Africa, & daquellas muralhas da Christandade, com que impedimos os passos aos Infieis, & pomos freyo ao orgulho, & furia de seus exercitos; serà justa, & justissima causa para os soldados, & cavalleyros.

que com as armas às co-

stas, vigiando de noyte,

& pelejando de dia, defenDA BULLA&c.

989 fendem às lançadas, & com o langue, & as vidas, as meimas muralhas. Mas para nòs, que estamos em Portugal muyto seguros, & descançados, sem vigiar, nem acodir a rebate, nem ver Mouro, nem empunhar lança: que só com a contribuicao de húa esmola tao tenue tenhamos justa causa de se nos concederem as mesmas Graças? Parece que nao póde ser. Provase com a experiencia das nossas fronteyras. Para os soldados, que nellas militao, & as defendem, todos pagamos a Decima: mas, quando vem ao requerimento das mercès, só os Soldados, & Capitaens as pedem, & as recebem: os de mais, airda que os sustentem com os seus tributos, nem recebem, nem pedem, nem esperao mercè por isso. Não he assim? Assim he: & assim havia de ser, se Deos fora como os homens, & o Rey do Ceo como os:

990 da terra. Nas leys da terra daole os premios ao que milita, & serve; mas não a quem o sustenta: nas leys do Ceo àquelle que milita, & serve, & mais àquelle, que o sustenta, todos tem o mesmo premio. Ley expressa do Euangelho promulgada por Christo. Qui re- Marth. citit Prothetam in nomi- 10. 41. ne Prophetæ, mercedem Prophetæ accipiet : qui recipit justum in nomine justi, mercedem justi accipiet. Eu (diz Christo) mado meus Prègadores, que fao os meus Soldados, a conquistar o mundo, & pelejar contra os infieis: mas porque eu lhe nao dou sustento, nem soldo, com que o comprar, faybao todos, que a merce, que lhes tenho taxado a elles por me servirem, a mesma hey de fazer, aos que os sustentarem : Mercedem Propheta, mercedem justi accipiet. Pode haver Texto mais claro, & promessa mais infalli-

vel ?

vel? Pois isto he, o que se nos promette naquella Escritura fundada mesma ley da Munificécia Divina. Os foldados, & Cavalleyros da Africa passao mar, mudao o clima, & deyxao a Patria; vòs ficais nella : elles vigiao nas atalayas; vòs dormis : elles defendem as tranqueyras, sahem ao campo, andao às lançadas com os Barbaros, & muytas vezes perdem a vida; vòs lograis a bella paz. Mas basta que as vossas esmolas (posto que tao limitadas ) concorrao ao seu sustento, para que nas mercès, & nas Gracas iguale Deos o vosso ocio ao seu trabalho. Para com os Reys so elles merecem, & ganhao as Comendas: para com Deos tanto ganha a vossa esmola, como a sua lança: Lanceâ.

S. V.

Latus eius. Se esta se-

gunda palavra não limitàra, ou ampliàra a primeyra, grande opposiçao se nos offerecia nella contra tudo o que temos dito, & nos resta por dizer. Christo na Cruz estava com titulo, & representação de Rey; mas nao de Rey universal, que era de todo o mundo, senao de Rey particular de hũa Nação : Rex Judãorum: E nao ha Graças mais difficultosas, & duras de conseguir, que as que dependem dos Lados dos Reys : Latus ejus. Olhemos bem para esta figura exterior , & veremos nella huma imagem natural do que os vassallos tem nos Reys, & do que padecem com os Lades. Primeyramente no . estado, em que Christo se achava na Cruz, tudo o que pertencia ao Rey estava feyto, só o que corria por conta do Lado estava por fazer. O q houve de fazer o Rey, era pedir perdao pelos inimia

DA BULLA &c.

migos; & jà estava pedido: era dar o Paraiso ao Ladrao penitete; & jà eftava dado : era entregar o Dicipulo à May, & a May ao Dicipulo; & jà estavao entregues : era beber, ou gostar o sel. & ià estava gostado : era principalmente remir o mundo; & jà estava remido. Em fim tudo, o que tocava ao Rey, estava feyto: Consummatum 19. 30. est. Ao Lado pertencia dar os Sacramentos ; & só illo estava por fazer. O Rey estava patente a todos com quatro portas abertas, duas para os inferiores nos pes, & duas para os mais altos nas mãos: & os Lados no melmo tempo estavao fechados por húa, & por outra parte, sem haver por onde entrar, nem penetrar a elles. O Corpo todo estava ferido, & lastimado, & só os Lados saos, & sem lesao algua. Nem chegàrao là os golpes dos açoutes, co-

994 mo às costas : nem os carregou o pezo da Cruz. como aos hombros: nem os rafgava, ou suspendia a dureza dos Cravos, como aos pès, & mãos: nem os molestava o estirado, & desconjuntado dos membros, como aos nervos. & offos: nem os attenuava o vasio, & exhausto do sangue, como às veyas: nem os amargava o fel, como à bocca: & o que he mais que tudo, nem os picavao os espinhos, como à cabeça, tendo tanto da Coroa. Finalméte o q excede toda a razao, & toda a admiração, he que estava junto, & recolhido nos Lados tudo o que faltava ao Rey. De duas cousas padeceo Christo extrema falta no Calvario: falta de sangue, & falta de agua. Faltoulhe o fangue; porque o tinha derramado alli, & em tantas outras partes: faltoulhe a agua; porque da mesma falta Rrr

Joan.

993

falta de sangue se seguio aquella extraordinaria sede, que o obrigou a dizer: Sitio. He porèm muyto de notar, que quando se abrio o Lado, do mesmo Lado fahio Sangue, & Agua: Exivit (anguis, & aqua. Pois se o Rev padecia tanta falta de fangue, & tanta falta de agua; como agora lhe fahe do Lado sangue, & mais agua? Porque tudo o que falta aos Reys está junto, & recolhido nos lados. Oh se houvesse, nao digo húa lanca, ou lançada, senao hua chave mestra, que abrisse estes lados; como he certo que achariao nelles júto os Reys, ou tudo, ou grande parte do que lhes falta: & que fazedo dous actos de justiça em hum melmo acto, poderiao foccorrer, remedear, & ainda enriquecer a muyros, com o que nao basta a poucos.

Estes são os lados dos Reys, mas não assi o Lado

de Christo, Passemos do exterior da allegoria ao interior da realidade. Latus ejus. Toda a differenca de Lado a lados está na limitação do Ejus, Delle, de Christo. Os lados dos Reys da terra dilatao; porque nao querem fazer : o Lado de Christo dilatou para poder fazer mais do que estava feyto. Os lados dos Reys, estando todo o corpo chagado, só elles se vem saos: o Lado de Christo esteve sao, para fer elle o mais chagado; antes a mayor chaga de todas. Os lados dos Reys fechaole, porque senão querem communicar: o Lado de Christo esperou fechado, para se communicar com mayor abundancia, & para ficar sempre aberto. Finalmente os lados dos Reys ajuntao em si, & para si, tudo o que falta aos Reys: o Lado de Christo ajuntou em si, mas para nós, tudo o que sobejou a Chri-

997 sto. Notay muyto.

O Sangue de Christo foy o preço de notla Redempção; & como este preço era infinito, porque hua só gotta bastava para remir mil mundos, tao infinito foy o que sobejou depois de remido, como era infinito, o que se despendeo para o remir. E que se fez deste preço, que sobejou? Assim como do que se despendeo, se pagou o resgate; assi do que sobejou se fez hum deposito. E este deposito de preço, & valor infinito, sao os Thesouros da Igreja, que mysteriosamente, estavao encerrados no Lado de Christo, Daqui se entenderá a razao, porque tendo o Senhor derramado tanto sangue até a morte, ainda reservou no Lado mais sangue, para o derramar depois de morto. E porque : se no ponto da morte de Christo sicou o mundo remido ? Porque o sangue derra-

mado até a morte significava o preço necellario à Redempção, que se despendeo; & o sangue que se derramou depois da morte, significava o preço superabundante, que sobejou. Do que se despendeo na Paxao, como de refgate, se remio o mundo: do que sobejou no Lado, como de deposito, se formou, & enriqueceo a Igreja. Dormiente Adam sit Heva de latere : mortuo Christo tent. perforatur latus, ut super- sentet. effluant sacramenta, un- 328. de formetur Ecclesia. Assim como do lado de Adaõ (diz Santo Agostinho) se formou Heva, assim do Lado de Christo sahirao os Sacramentos, para que delles, como de materia superabundante, se formasse a Igreja. Isto quer dizer a palavra: Supereffluant : que significa fahir como coula superabundante, superflua, & q sobeja. Fallou Agostinho como tao grande Lume Rrr ij

in Sen-

estes são os proprios termos, de q usao os Theologos, quando fallao do Thesouro da Igreja, que fe compoem principalmente da satisfação infinita do Sangue de Christo, que superabundou, & sobejou do preço da Bellar-Redempção. Thefaurus min. de satisfactionum Christi su-Indulg. pereffluentium : diz com 1.1.c.2. todos os Doutores Orthodoxos o Cardeal Bellarmino. E este he o Thefouro , donde a Igreja tira as Graças, & Indulgencias, que concede, & applica aos Fieis, para que satisfação à Justiça Divina pelas culpas, ou penas, de que lhe sao devedores.

E se alguem desejar na semelhança de Santo A-gostinho ( que tambem he de S. Paulo) a perseyta proporçaó da sigura com o sigurado: & me pergutar, como se verisica, ou póde verisicar do lado de Adaó ser formada Heva, naó da parte, ou materia

necessaria, senao da superabundante, & superflua? Eu o direy satisfazendo a esta, & a outra grade duvida. Diz o Texto Sagrado, que tirou Deos húa costa do lado de Adao, & que desta costa formou a Heva: mas duvidao, & com muyto fundamento os Theologos, que costa de Adao foy esta? Porque se era hua das costas, de que naturalmente se compoem o corpo humano, seguese que o corpo de Adaő ficou defectuoio, & imperfeyto : o que se nao deve admittir, sendo Adao o primeyro homem, & o modelo original de todos os homens, que delle haviao de nacer. E se o corpo de Adaő ficou perfeyto, antes perfeytissimo (como era bem que fosse) que costa foy esta sua, de que Heva se formou? Responde S. Tho- D. Th. mas, que o corpo de A-p. 1. dao, quando ao principio q. 92.

foy creado, tinha húa co- art. 3.

sta de mais em : hum dos lados; & que deste lado, & desta costa, q nelle sobejava, foy formada Heva. Pois affi como no lado de Adaó creou Deos hua parte superabundate, & superflua, de q tirou a materia necessaria à formação de Heva: assi no Lado de Christo depositou outra parte tabem superabudante, & superflua, necessaria à formação, & reformação da Igreja, q foy o q sobejou do preço infinito da Redepção. E eftes sao os Thesouros das Graças, q hoje se nos concedem, tirados do depofito infinito, & inexhausto do Lado de Christo aberto: Latus ejus aperuit. §. VI.

Aperuit. Abriose o Lado de Christo: mas porq se podia abrir mais, ou menos; para q faybamos a largueza co q se abrin,& quao immensos sao os Thesouros, q delle se nos

por outro interprete, fe--nao pela mesma Bulla, Diz S. Joao no principio de seu Apocalypse, q vio diate do Throno de Deos Apoc. hū pergaminho escritto 5. 1. por detro, & por fora envolto, & cerrado co fette sellos. Isto he o q elle chama Livro, porq affi erao, & se chamavao os livros daquelle tépo. Desejava. como Profeta, saber o q continha aquella Escrittura tao cerrada. E diz o chorava muyto, por fe nao achar quem a abrisse. Mas logo se chegou a elle hū Velho dos vinte quãtro Anciãos, q assistem ao Throno de Deos, o qual o consolou, dizedo, q o Leao da Tribu de Juda tinha poder para a abrir. Entaő vio S. Joao hū Cordeyro, que estava em pè, como morto, o qual desfechado os Sette Sellos, abrio, & estedeo o pergaminho, & fez patete o q nelle estava escritto. Grande mycommunicao, vejamolos sferio verdadeyramente, patetes, & declarados não & grande, & excellente Rrr iii

representação, ou figura da Bulla da Santa Cruzada! Primeyramente isto significao os Sellos, que sao os que dao authoridade à Bulla, & dos mesmos Sellos pendentes he que ella tem, & tomou o nome, porq Bulla quer dizer Sello. Estava o pergaminho escritto por detro, & por fora; porque as Graças que contèm a Bulla não fó pertencem aos bens interiores, & efpirituaes, senao tambem aos temporaes, & exteriores. E nao só aos vivos. que estamos neste mundo , senao tambem aos defuntos, que estas fora delle. Não se achava, qué abrisse, o que alli estava fechado, & publicasse o que estava escritto ; porque este poder he só de Christo, & do seu Vigario: & por isso o Velho, que consolou a S. João, como tem para si Lyrano, foy S. Pedro. Diffe-lhe que o abriria o Leao da

Tribu de Juda, que he

Christo: o qual logo appareceo em figura de Cordeyro, em pè, & co--mo morto : Agnum stantem , tamquam occisum : Apoc tudo com o mesmo my-5.6. sterio. Em figura de Cordeyro; porque esta obra sendo de seu poder, he muyto mais de sua benignidade, & misericordia. Em pè, & como morte; porque Christo morreo na Cruz; nao jazendo, senaő em pé, & da Cruz acreceo à Bulla o nome -de Cruzada. E finalmente nao morto, senao como morto; porque correr sangue do Lado de Christo (o que só acontece aos vivos ) foy acção de faculdade vital, & vivificante , como gravemente notou S. Hypolito. Ut ne ipsum corpus S. H. mortuum alijs simile ap-pol. pareat, nobis autem ea Epist qua sunt vita sausa, possit ad Ri profundere. Correo san-gin. gue do Lado de Christo morto, como se estivera vivo ( diz este antiquissi-

mo

DA BULLA &c.

mo Padre ) para que entendessemos que o mesmo Lado, ainda morto, tinha potencia de vivificar, & que delle manavaõ todas as Graças, que nos haviao de dar vida.

1005

Vamos agora mettendo a mao neste Sagrado Lado aberto ( nao como Thome incredulo mas Fiel ) & abrindo os Sette Sellos hum por hum, como o mesmo Cordeyro Crucificado os abrio, vejamos os Divinos Thesouros de Graças, que naquella larga Escrittura se nos promettem, & communicao. Em hua alma, ou conciencia embaraçada, podem geralmente concorrer sette impedimentos, para não confeguir promptamente os meyos de sua salvação. Peccados refervados, Excomunhoes, Interdittos, Votos, Enfermidades, Dividas temporaes aos homens, & espirituaes a Deos. E todos estes impedimentos (com poucas

excepçoens, em que menao pollo deter, & se contèm na mesma Bulla ) se nos tirao, & facilitao por ella. Achase carregada a vossa alma nao só co peccados, mas com peccados de difficultofa abfolução, quaes são os refervados? Tomay a Bulla da Santa Cruzada; abri o primeyro fello: Aperuit: & ella dà poder ao confessor, que elegerdes, para vos absolver de todes, por graves, & enormes que sejao, & nao só refervados aos Prelados Ordinarios, mas à mesma Sè Apostolica. Estais ligado com a gravissima ceníura da Excomunhao; tendes horror (como deveis ter ) de vòs mesmo, vendovos privado da comunicação dos Fieis? -Abri o fegundo Sello : Aperuit: & por graça, & faculdade da mesma Bulla, sereys absolto da Excomunhao, ou seja à jure, ou ab homine; & restituido ao antigo estado.

1006

Fe-

Fecharao sevos as portas medico, & confessor, nao da Igreja, por estar interditta a Parochia , a cidade, ou Reyno, onde viveis? No meyo desta tristeza, & desconsolação publica, abri o terceyro Sello : Aperuit : & pelo privilegio, que debayxo delle se vos concede, nao só podereys assistir privadamente aos Divinos Officios, & receber os Sacramentos, mas se durãte o Interditto morrerdes, gozareys de Ecclesiastica sepultura. Fizestes Votos, com que vos obrigastes a Deos, & aos Santos mais do que o tépo, as occupações, & a pouca devoção vos dao lugar? Abri o quarto Sello: Aperuit: & o confesfor por virtude da Bulla volos commutarà de modo, que facilméte os posfais comprir. Sois enfermo, ou achacado, fazemvos damno à saude os comeres quadragesimaes ? Abri o quinto Sello : Aperuit : & de conselho do

-só na Quaresma, mas em todos os outros dias prohibidos podereis comer licitamente, o que julgardes conveniente à vossa fraqueza. Aquiristes, & possuis bés alheyos: nao sabeis a quem os haveis de restituir, porque ou forao aquiridos vagaméte, ou nao apparece o dono : nao podeis restituir integramente por pobreza, ou nao quereis por avareza ( como he mais certo )? Abri o sexto Sello: Aperuit: & a tudo vos dará a Bulla tao facil remedio, que com pouca despeza satisfaçais muyta divida. Finalmente deveis a Deos as penas de vosfos peccados, que sois obrigado a pagar, ou nesta, ou na outra vida, como as estao pagando os do Purgatorio; dos quaes igualméte vos compadeceis, ou pelas obrigações do sangue, ou pelas de Christo? Abri o settimo Sello: Aperuit: & achar-

vosheys rico de tantas abundancias de Graças, & Indulgencias, que plenaria, ce plenissimamente possais satisfazer por vós. & por todos os defuntos, a quem se estender a vosla Caridade. Tout , and the

Oh misericordias do Lado de Christo! Oh Thesouros da S. Madre Igreja, q delle se enriqueceo! Elle tao infinito em lhos entregar; & ella tao liberal em no los repartir! Agora entédereys a clautula desta visao do Apocalypse. Diz S. Jozó, que quado o Cordeyro abrio os sette Sellos daquella mysteriosa : Escrittura . prostrados diante do seu throno lhe derao infinitas graças todos, os que estavao no Ceo, & na terra, & debaxo da terra, & no mar, & debaxo do mar. Et omnem creatura, que in calo est, & super que sunt in mari; & que - stitué à Graça. Os Desunin eo, omnes audivi dicentos, & do Purgatorio, portes sedenti in throno, & g por meyo da Bulla se li-

• 1/4

Agno : Benedictio . & lionor , Egloria. E quem sab estes, q davao rantas graças a Deos, & ao Cordeyro; q'abrio os fette Sellos, nao ló no Cea de fenao na terra, & no mar; & nao só na terra, & ho mar, senao tábem debaxo da terra, & debaxo do mar ? Sao todos aquelles, q por diverses modos gozaó os benerficios da Bulla. Os do Cen são os Bemaventurados: os da terra, & do mar sao os vivos nos debaxo da terra & debaxo do már sao os defuntos. E todos davaó graças a Deos, & a Christo morto pela abertura dos serre Sellos da S. Cruzada; porque Bemaventurados, Vivos, & Defuntos, todos por diverso modo lhe deve o mayor - beneficio. Os Bemaveturados; porq por meyo da Bulla subirao direvtos à Gloria. Os vivos : porque terram, & sub terra, & por meyo da Bulla se revrao

vrao das penas. Vede até onde alcançao, & se sao grades, & universaes para todas as Graças daquelle Lado, & daquella Escrittura aberta : Aperuit?

olost u tame S . the and to the MV. IIVe of the 6

Et continuo. Mas porque em materia de mercès & graças não basta só estarem impetradas . & concedidas : nem bafta terdes em vosso poder as portarias, os alvarás, & as provisões, para que entre o dado , & o effectivo; entre a escrittura & & a posse; entre o papel, & o que elle diz, nao sei atravellem muytos embaracos; & muyto tempo de esperas, & ainda de desesperações; com muyta razao me perguntareys: estas Graças), & Indulgencias tao grandes, que se nos concedem na Bulla , quando se alcanção? Jà pagàmos a esmola ; jà se escreveo o nosso nome na Bulla; jà a temos em nosso poder; mas o 1 /2

effeyto, ou o effectivo, quando ha de ser ? A palavra que se segue o diz: Et continuò Logo sem dilação, logo sem tardança logo verdadeyramente logo. E digo, verdadevramente; porque nao cuyde, ou recee alguem, que o Logo da Santa Cruzada he como os Logos dos vossos tribunaes.

Mao hat palavra mais equivoca, nem adverbio de mais duvidosa signisicaçao, que o Logo em materia de despachos. Apenas ha remissao que nao deça com hum Logo, & quasi não ha consulta que não suba com dous Logos , & algua com tres. Mas effes Logos quao longos são, quanto tardao, & quanto durao! HaLogo de dous annos, & de quatro, & de dez,& de toda a vida. Estais despachado para a India: fobem os vostos papeis com tres Logos : dispara a Capitania peça de leva; cortaole as amarras; em-

bar-

DA BULLA &c.

1013 barcaisvos, & que vos sucede ? Estivestes parado muytos dias nas calmas de Guiné; destes volta ao Cabo de Boa Esperança; invernastes em Moçambique; pallastes duas vezes a linha; chegais finalmente a Goa a cabo de anno, & meyo; & os Logos ainda nao chegàrao. Se là morrestes, chegaráo para lo Dia do Juizo: & se tornastes dahi a oyto, ou dez annos, ainda os Logos eftao là em cima, ou nao ha jà memoria donde estejaő. E isto he, o que fignificavao aquelles Logos. Muytas vezes me puz a confiderar, que quer dizer Logo Logo? Porque fe o primeyro Logo significa logo, o fegundo que fignificação tem? Parece que hu Logo sobre outro Logo, he como hum Nao sobre outro Nao. Hum Não sobre outro Não quer dizer, si & hum Logo fobre outro Logo muytas vezes quer dizer

3.6

1014 Nunca ! & quali sempre ; Tarde. Isto porèm se 'entende, quando os Logos são para remunerar , & premiar benemeritos que quando sao para os destruir, & aniquilar, hū Logo, & dous, & tres, todos voao. Vede o na tragedia do grande Precursor de Christo. Fez el-Rey Herodes aquelle folenne convite ao dia dos feus annos: fahio a dancar a Filha de Herodias: disselhe o Rey que pedisse, ainda q fosse ametade do seu Reyno. E que pedio ? A cabeça do Baptista com tres logos. Cumque introisset Ifa- Marc. tim cum feflinatione ad 6, 25. Regem , petivit dicens : Volos, ut protinus des mibi in disco caput Foamis Baptista. Contav os Logos, & vede se forao tres. Statim , Logo : Cum festinatione , Logo : Protinus , Logo: & forao os Logos tao promptos, & tao Logos; que logo entre os pratos da mesa appare-Sss in ceo

ceo em hum delles a cabeça do Mayor dos nacidos. Estes são os Logos da justiça, ou tyrannia do mundo, Quatro fignificações todas formidaveis! Para o bem, hum Nunca: para o mal tres Logos, Statim: Cum festinatione: Protinus.

Só o Logo da Santa Cruzada sendo para be, & para tao grandes bens, verdadeyraméte, & com infallivel cerreza hei, Logo: Et continuò. Para hum Logo não ser logo, podemno impedir, & retardar, ou as distancias do tempo, ou as dos lugares. Mas nem as distancias do tempo, ( ainda que sejao de muytos annos) nem as distancias dos lugares, ( ainda que sejao de muytos centos de leguas ) podem impedir, ou suspender o Logo da Sata Cruzada, para que nao feja logo. Vamos à mesma Bulla, & ide comigo. O Jubileo do Anno Santo antigamente era de cem

3

em cem annoso: depois. foy de sincoenta em sincoenta : hoje he de vinte finco em vinte finco. Mas esta melina distancia de tempor tao comprido se estreyta, & abrevia de tal modo por graça, & privilegio da Bulla, que sem esperar vinte sinco annos nem dez, nem dous, nem hum, neste mesmo dia podeis ganhar ou Jubileo do Anno Santo ; & neste mesmo anno duas vezes. Nas distancias dos lugares ainda he mais maravilhoso este Logo : Et continuò. Quereis ganhar as Indulgencias de Sant-Iago haveis de peregrinar cem leguas a Compostella. Quereis fazer as Estaçoens de Roma, & correr as sette Igrejas dentro, & fora dos muros ; haveis de peregrinar quinhentas leguas a Italia. Quereis visitar o Santo Sepulchro, o Calvario, o Monte Olivete, a Cafa Santa; haveis de peregrinar mil

DA BULLA &c.

leguas a Terusalem. Não sao grandes distancias de lugares estas ? Grandes por certo, & ainda mayores, se lhes ajuntarmos que haveis de passar por terras habitadas de infieis, & por mares infestados de infinitos cossarios, onde he mais certà a escravidaó, & o remo, que os Perdoens, & Indulgencias; que ides bufcar. Mas para todos estes perigos, eu vos darey hum passaporte muyto seguro, & para todos estes caminhos hum atalho muyto breve. Tomay a Bulla da Santa Cruzada , & sem fahir de Lisboa fostes a Compostella fostes a Roma, fostes aclerusalem : porque as. Graças, que là haveis de ir buscar, aqui se vos concedem, não diversas, nem menores, fenao as mesmas. Quereilas alcancar logo? Visitay sinco Igrejas. Quereys mais logo? Visitay na mesma Igreja sinco Altares. Que-

4017

reis mas logo? Visitay o mesimo Altar sinco vezes; & sem vos bullir de hum lugar, sostes a Galliza, sostes a Italia, sostes a Palestina, & vos achais rico de todos os thesouros de Graças, que tao longe se vao buscar com tanto trabalho.

Mas ouço que me diz algum pobre. Padre, nao fao Indulgencias; o que eu só quero, mayor mal, & mayor pena he a minha. Fuy tao / desgraciado, que encorri húa Excomunhao da Bulla da Ceya. E quem me hade levar aos pès do Padre Santo, & mais em tempo de tantas guerras? Tambem commetti hum peccado muyto grave reservado ao meu Bispo, & agora não ha Bispos. Alèm de que eu sou de huma aldeya de Entre Douro, & Minho: & depois que faltou o Santo Frey Bartholomeo dos Martyres, jà os Prelados não conhecem o Sss iii meu

meu lugar. Assim que me vejo com o remedio quado menos muyto dilatado : a morte pòde vir mais cedo, nao fey que ha de ser de mi ? Que ? Eu vos dou o remedio logo. Tomay a Bulla da Santa Cruzada, elegey hum confessor; & logo tendes o Bispo na vossa Igreja, & o Papa na vofsa Terra: porque o confessor comunica Bulla na mão he Bispo, & he Papa. Pòde haver mayor felicidade, & mayor brevidade, que esta, para os Peccados, para as Cenfuras, para as Indulgencias? De maneyra que sem a Bulla da Cruzada haveis de ir buscar o Bispo, & o Papa; & com a Bulla, o Bispo, & o. Papa vemvos buscar a vòs. Sem a Bulla havieis de ir tao longe, a Compostella, a Roma, a Terusalem: com a Bulla tendes Compostella, tendes Roma, tendes Terufalem dentro em Lisboa. Vede quanto vay deste

fagrado tribunal aos outros. Nos outros tribunals trattaole os negocios em Lisboa, como se estiverão em Roma, ou em Jerusalem; neste trattaole, & conseguemse os de Roma, & de Jerusale, como se estiverão em Lisboa. Em Lisboa digo; mas não como em Lisboa; porque o despacho, & as graças não estão na mão dos ministros, senão na vossa.

E se vos parece cousa difficultosa que naquella folha de papel, como se fora hum Mappa do műdo se ajuntem lugares tao distantes, & terras tao remotas, como são Roma, Jerusalem, & Lisboa; & que para le conseguirem tantos thesouros de Graças, se contete Deos, & o seu Vigario, com q vos ponhais de joelhos numa Igreja ; respondeyme a huma pergunta. Quem he mais liberal Deus em dar, ou o Demonio em prometter? Não

ha duvida que Deos em dar. Lembrayvos agora do que fez o Demonio, & do que prometteo; & do que pedio a Christo na tentação do Monte. O que fez, foy trazer alli todo o mundo : o que prometteo, foy a gloria de rodos os Reynos : o que pedio, foy sómente, que se puzesse Christo de joelhos diante delle. Pois fe o Demonio trouxe todos os reynos do mundo a hú monte, porque nao trará Deos, por modo mais facil, ferusalem, Roma,& as outras Cidades Santas à vossa? E se o Demonio prometteo todas as glorias daquelles Reynosa; porque nao prometterá Deos todas as Graças daquelles lugares? E se o Demonio se contenta, & não quer mais, nem poem outra condição, tenão que se lhe ajoelhem; porq senão contentará Deos com vos ver de joelhos diante de si, contrito, arrependido, & orando? Finalmente se o Demonio fez tudo isto ( como diz o Euangelista) em hű momento! In momento; -porque odnao fará Deos 4. 5. em hum logo que seja logo: Et continuò? Mas jà he stempo de concluhirmós. Vão juntas as duas -ultimas palayras.

- Hills R. C. J. C. B. Isass In Addres VIII. Later 11.

•છેવું તલા. હ્યા હતા ભાગ . હાલા જો Exivit Sanguis , & aqua. S. Jeronymo, que por testimunho da Igreja na interpretação das Sagradas Escritturas he o Ma. ximo de todos os Doutores, declarando o mysterio porque do Lado de -Christo morto sahio Sague , & Agua o diffe com fingular propriedade, que foy para fignificar no Sãgue o Martyrio, & na Agua o Baptismo: Latus Christi percutitur lancea . & Baptismi , atque Martyrij pariter sacramenta Ep. 83. funduntur. E porque razão mais o Martyrio, & o Baptismo , que algum

dos

dos outros Sacramentos? A razao deste pensamento nao a deo S. Jeronymo; mas posto que seja altissima, não he difficultosa de entender. Entre todos os Sacramentos só o Baptismo, & o Martyrio (que tambem he Baptismo ) de tal modo purificao a alma, & a absolvem de toda a culpa, & pena, que no mesmo poto ao Martyr por meyo do sangue proprio, & ao Baptizado por meyo da agua Baptismal se Thes abrem as portas do Ceo, & se lhes franquea a vista de Deos. Esse foy o mysterio, com que ao Soldado, que abrio o Lado ( tanto que delle fahio o Sangue, & Agua ) logo, - sendo cego, se lhe abrirao os olhos, & vio ao mefmo Christo, que nao podia ver. E como o fim da Encarnação do Verbo foy destruir o peccado; reparar o Estado da innocencia; & abrir, & restituir ao homem o Pa-

raiso perdido; por issolo ultimo acto da vida . & morte de Christo, & a ultima claufula ; com que cerrou a obra da Redépção foy tirar do Sacrario de seu proprio peyto 2quellas duas chaves douradas do Ceo & darnos as duas prendas mais leguras de fua Graça b. & Gloria que são no Sangue a do Martyrio, & na Agua a do Baptilmo : Baptifini , atque martyrij pariter facramenta fun-Thes, pur mode naturb

V Ouando os Filhos de Israel passarao do Egypto à Terra de Promissão, passàrao pelo Mar Vermelho, & pelo Rio Jordaő; mas por hum, & outro a pé enxuto. E que Egypto, que Terra de Promillao, que Filhos de Israel, que Mar Vermelho, que Rio Jordao foy este ? O Egypto he o mundo, 2 Terra de Promissaó he a Gloria, os Filhos de Israel são os Fieis, o Mar Vermelho he a Martyrio . •

1026

Rio Jordao he o Baptismo: & passàrao por hum, & outro milagrosamente a pè enxuto; porque so pelo Mar Vermelho do Martyrio, & só pelo Rio Jordaó do Baptismo se póde passar à Gloria a pé enxuto ( isto he ) sem tocar as penas do Purgato. rio. Mas com isto ser assi, debaxo das mesmas significaçõens de Martyrio, & Baptismo, acho eu, que ainda nos deo mais o Lado de Christo, & foy mais liberal com nosco nas Graças da Santa Cruzada. Comparado o Martyrio com o Baptismo não tem conhecida ventagem: ambos se excedem hum ao outro, & ambos lao excedidos. O Baptismo (como he Sacramento do principio da vida) deyxanos capazes de merecer; mas tambem capazes de peccar. O Martyrio (como fe confumma com a morte, & acaba a vida) deyxanos incapazes de peccar, mas tambem incapazes de merecer. E nesta ventagem reciproca, com que o Martyrio, & o Baptismo se excedem, & sao excedidos, só poderá refolver qual he mayor Graça, quem primeyro averiguar se he melhor o merecimento com perigo, ou a segurança sem mereciméto. Taó iguaes, ou problematicas são as prerogativas do Baptifmo, & do Martyrio comparados entre si. Mas coparados com as Graças da Santa Cruzada, nao ha duvida que a Indulgencia; & Indulgencias Plenarias, que tao facilmente, & por tantos modos, se nos concedem nella, ainda tem circunstancias de ventagem, com que nao só igualao, mas excedem ao mesmo Baptismo, & ao mesmo Martyrio. Igualao o Baptismo, & o Martyrio; porque se o Baptismo, & o Martyrio purificao, & livrao a alma de toda a culpa, & pe-Ttt

na, o mesmo faz a Indulgencia Plenaria verdadeyramente ganhada. E excedem o mesmo Baptismo, & o mesmo Martyrio; porque a Indulgencia Plenaria, he como o Martyrio sem tormento: & he como o Baptismo, mas como Baptismo com repetição. Ora vede.

O Martyrio ( como lhe chama a Igreja ) he hum compendio, ou atalho brevissimo do caminho da Gloria; porque o Martyrio sem dar mais que hum passo, com hum pè na terra, & outro no Ceo, entra da morte à Bemaventurança. Por aquella morte se lhe nao pede conta da vida: por aquella pena se lhe perdoao todas as penas, que devia por seus peccados. E posto que tivesse sido o mayor peccador, no mesmo ponto fica Santo. Grande felicidade por certo, & muyto para desejan! Mas os Martyres,

que assi passarao ao Ceo. por onde passàrao? Huns por Cruzes; outros por Grelhas; outros por Rodas de navalhas; outros pelas Unhas, & Dentes das feras; & todos por tantos, & tao atrozes tormentos, que muytos por medo, & horror de tão crueis mortes, se escondiao, & fugiao do Martyrio; & outros eftando já nelle por nao. lhes bastar a fortaleza, & constancia para o soffrer. desmayavao, & retrocediao. Vede agora, quanto mais facil he ir direvtoao Ceo por huma Indulgencia da Bulla da Cruzada, que de Cruz não tem mais que o nome. O Martyr sobe direyto ao Ceo, mas por tantos tormentos, & tao arrifcados: vós com a Indulgencia Plenaria tambem subis direyto ao Ceo, mas semtormento, nem risco. Por isto o Sangue, que fignisicava o Martyrio, nao fahio do Lado de Christo

vivo com dor, senas do Lado morto, & insensivel; porque as Graças, que manàrao daquella Fonte Divina, se bem lograo os privilegios de Martyrio, sao Martyrio sem tormento.

E se he grande prerogativa a da Indulgencia Plenaria, por ser como o Martyrio, mas sem tormento; nao he menor, nem menos privilegiada, por ser como o Baptismo, mas com repetição. A Graça do Sacramento do Baptismo he tao maravilhosa por grande, como por facil. Que mayor maravilha, & que mayor facilidade, que hum homem carregado de peccados , & obrigado por elles a penas eternas, purificarle de toda a culpa, & livrarse de toda a pena số cố se lavar, ou o lavarem com húa pouca de agua? Mas esta mesma Graça tao grande, & esta mesma maravilha, & facilidade, ( se he licito

DA BULLA &c. 1,030 fallar assi) tem hum notavel defeyto. E qual he? Não se poder o Baptismo reiterar, nem repetir. O homem húa vez baptizado nao se póde baptizar outra vez. Esta foy a razao, (como lemos em Santo Agostinho) porque muytos, dos antigos catecumenos conhecendo esta limitação, & que não le podiao baptizar mais que húa só vez, ou dilatavao o Baptismo para a morte, ou quando menos para a velhice, reservando, & como poupando a efficacia daquelle remedio, para o tempo da mayor necessidade. Era abuso, & por isso se prohibio justissimamente. Mas se o Baptismo se pudera repetir, & hum homem le pudelse rebaptizar todas as vezes que quizelle; nao ha duvida que seria Graça sobre Graça, & hum excesso de favor muyto mais para estimar. Pois isto mesmo, que Deos nao concedeo a todos pe-· Ttt ij 10

a nós pela Bulla da Santa Cruzada. Porque sendo a Indulgencia Plenaria como Baptismo em purificar de culpa, & pena, he juntamente como Baptismo com repetição; porque se pode repetir, & reiterar muytas vezes.

tismo, nos concede hoje

O Baptismo he fonte, que fe abre hua só vez, & se torna a cerrar para sem-

pre: mas a Indulgencia da Bulla he fonte, que se abre hoje, & todos os annos, & nao fe torna a cerrar, antes fica continuamente aberta. Por isso o Lado, de que sahio a Agua ( que significava o

Baptilmo ) de tal maneyra le abrio, estando Christo morto, que nao se tornou a cerrar, nem depois de resuscitado. Aberto hua vez, & sempre aberto: Lancea latus ejus

aperuit, & continuò exivit Sanguis, & aqua.

\$. IX.

Tenho acabado o meu discurso. E sey, Senhores, que vos tenho cançado. mas nao fey fe vos tenho persuadido. Se estais refolutos todos a vos aproveytar de tão inestimaveis Thesouros, isto he o que Christo deseja; & esta a correspondencia. que espera de vossa devação o amor, & liberalidade, com que para vos encher de Graças, abrio, & tem aberto o Lado. Mas fe houver algum Christão indigno de tal nome, que por fraqueza de Fé, ou falta de piedade, não agradeça ao mesmo Senhor as mercès, que tao de graça lhe offerece, ao menos com as aceytar, & estimar-como merecem; sayba que esta será a segunda lançada, com que lhe penetrará mais dentro o peyto-aberto, & lhe ferirá o coração. A lançada do Calvario não diz o

Tex-

Texto que ferio, senão q abrio o Lado: esta segunda lançada he a que só o pode ferira, estando tao aberto, & penetrar tanto dentro, que lhe chegue ao coração. Vulnerafi cor meun , soror me a sponsa, vulnerafti con meum in uno oculorum tuoqueyxas de rum. São Christo à sua Igreja, que fe compoem de màos, & bons, de devoros, & indevotos, & de fieis, & infieis. Diz pois o amoroso Senhor, que sua Esposa lhe ferio o coração com hum dos olhos: In uno oculorum. E porque não

com ambos? Porque os

dous olhos da Igreja fão

a Fé, & o entendimento: & só com hum delles (se

fe dividem) ferem os ho-

mens neste caso o cora-

ção de Christo. Os Hereges ferem o coração de

Christo com o olho da

Fè: In uno oculorum porque negão a verdade

das Indulgencias; & o

poder do Pontifice para

- p 11 4 11

1033

DAIBULLA &c. 1034 as conceder. Affi as negou Luthero, por final, que rayvoso de se dar a outro Pregador o fermão da Cruzada, que elle pertendia prègar. E este foy o primeyro erro, co que depois le precipitou a tantos. Os Catholicos (que lomos nos) ferem tambem o coração de Christo ; mas com o olho: do entendimento : In uno oculorum ; porq credo o poder do Pontifice, & a verdade das Indulgencias, tem alguns tão pouco juizo, que por negligencia ( & pouco cuydado da alma, & por defprezo dos bens do Ceo deyxão de le aproveytar. de tamanhos Thesouros. Oh que ferida esta para o coração de Christo, tão cruel da nossa parte, & tão fensivel da sua!

> He possivel que ha de haver no mundo homem com Fé, que podendose purificar de todos feus peccados, & pagar a Deos as penas, de que lhe he

Ttt iii de1035 MSERMAM

devedor, & hua, & outra cousa tao facilmente, o mao faça ? Mas a melma facilidade he a causa. He tal a condição vil de nossa natureza, que só estimamos o difficultofo, & desprezamos o facil. A primeyra vez que le concederao as Indulgencias do Anno Santo, foy tal o concurso de todo o mundo a Roma que não cabendo a multidao das getes na Cidade, inundaya os campos. Se esta mesma Bulla se concedèra huma só vez em cem annos, & no cabo do mundo, lá a haviamos de ir tomar. Pois porque Deos nos facilita tanto este bem, & nos vem buscar com elle a nossa casa, o havemos nòs de estimar menos? O do havia de fazer mais precioso, lhe ha de tirar o preço? Taes como ilto fomos os homens. Quando Eliseo mandou a Naaman Syro, que se lavasse no Jordao para sarar da lepra, quizse elle voltar

logo para a sua terra, desprezando o remedio pela facilidade & não crendo que podia ter tanta virtude, o que tao pouco custava. Mas que lhe difserao a este Principe os seus creados, & com que o persuadirao a que sizesse que Eliseo lhe ordenava? Pater, eth rem 4. Re grandem dixisset tibi Pro-5.13 pheta certe facere debuerasi , quanto magis , quia nunc dixit tibi : Lavare, & mundaberis : Senhor, se o Profeta vos mandasse fazer huma cousa muyto difficultosa; he certo que a havieis de fazer para farar da lepra; pois se vos pede hua cousa tao facil. como lavaryos no Jordão, porque o não fareis? Isto dizião a Naaman os prudentes creados; & o melmo digo eu aos que não quizerem curar fuas conciencias, & acodir 2 fuas almas para esta, & para a outra vida, com hú remedio tao facil. Se para nos purificar de tantas le-

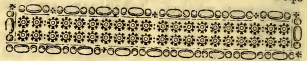
pras

1036

DA BULLA &c. 1037 pras tão feyas, tao asque- Se ha alguem, que say ba rosas, & tao mortaes (co- responder a este Porque, mo são os peccados de deyxe embora de tomar todo genero ) & para nos livrar das penas devidas por elles, ou eternas no Inferno, ou de muytos annos no Purgatorio, deviamos aceytar qualquer partido, & offerecernos muyto degrado a qualquer satisfação por dura, & difficultosa q fosse; hua; tão facil como esta, em que tudo se nos concede, & perdoa de graça, por- Unus militum lancea latus que a desprezaremos ? cejus aperuit.

a Bulla. Mas porque estou certo, que nenhum entendimento, que tenha Fé, lhe póde achar reposta; querovos deyxar com a melma pergunta nos ouvidos, esperando que por elles nos abra os coraçoens aquelle mesmo Senhor, que para nos encher de tantas Graças se deyxou abrir o peyto:





# SERMAM

DE QUARTA FEYRA

## DE CINZA,

Em Roma: na Igreja de S. Antonio dos Portuguezes. Anno de 1673. aos 15. de Fevereyro, dia da Trasladação do mesmo Santo.

Pulvis es, & in pulverem reverteris.

Genel. 3. 19.

S. I.



UAS coulas prega hoje a Igreja a todos os mortaes:

ambas grandes, ambas tristes, ambas temerosas, ambas certas. Ass comecey eu o anno passado, quando todos estavamos

mais longe da morte; mas hoje, que tambem estamos todos mais perto della, importa mais tratar do remedio, que encarecer o perigo. Adiantando pois o mesmo pensamento, & sobre as mesmas palavras; digo, Senhores, que duas cousas prèga hoje a Igreja a todos

1042

todos os vivos a hua grande outra mayor : hua trifle, outra alegre: huma temerofacoutra fegura: húa certa, & necessaria, outra contingente , & livre. E que duas coulas lao effas? Pó, & pó. O pó que fomos : Pulvis es : & o pó que havemos de ser: In pulverem réverteris. O pó que havemos de ser he triste, he temeroso, he certo, & necessario; porque ninguem pòde escapar da morte: o pó que somos he alegre, he seguros he voluntario, & livre ; porque se nos o quizermos entender, & applicar como convem, o pó que somos será o remedio, será a triaga, será o correctivo do pó que havemos de ser.

Notavel foy, o caso succedido em tempo do Emperador Valente, do qual disse entas com elegante juizo. o Poeta Ausonio aquella tas celebrada setença: Et cum fasta volunt, tina venena juvant.

Quiz huma inimiga domestica tirar a vida com veneno ao Senhor da casa: & depois de termedicado a bebida co certos pós venenosos; duvidando ainda se teriao bastante efficacia; para segurar melhor o effeyto; mandou buscar outros. Vierao os segundos pós ; lancaos na mesma taça a trais dora, bebe o innocente marido; mas quando ella esperava que cahisse subitamente morto, elle ficou tao vivo, & semilesão, como dantes: Admiravel acontecimento! Se os primeyros pós bastavao para matar ; & osifegundos tambem ambos juntos porque inao matàraō? Este homem nao era Mithridates, que se alimentasse de veneno. Se bebia cló os primeyros pós morria : se bebia só os fegundos, tambem morria: pois: porque nao morreo bebendo huns, & mais os outros? Porque fegundos pós forao Vyy €or•

Auso-

44 1 2

correctivos dos primey ros. A guerra, que haviao de fazer ao coração, fizerao na entre si, & em vez de matar , matarao-fe. Taes são os dous pós coque hoje nos ameaça a sentença universal de A: dao : Pulvis es : hum pó In pulverem reverteris: outro pó : ambos mortaes, ambos venenosos; mas se nos quizermos, nao está na mao dos fados, se nao na nossa, que hum leja a triaga, & o correctivo do outro. Isto he o que determino prègar hoje. A Igreja poemvos sobre a cabeça huma cinza feyta de palmas: eu heyvos de metter na mao hua palma feyta de cinzas. Havemos de vencer hum pó com outro pó: havemos de curar hum veneno com outro veneno : havemos de marar huma morte com outra morte: a morte do pó, que havemos de ser, com a morte do pó, que fomos. Pulvis es, & in pul-

verem reverteris. Para que eu sayba preparar estes pós de modo, que venhas a ter húa tas grande virtude: & para que vós; & eu os saybamos applicar; como convem; nas por ceremonia ( que nas he o dia disso ) senas muyto de coração; peçamos a assistencia da Divina Graça. Ave Maria.

### S. H.

- I they to the gires Pulvis es , & in pulverem reverteris. Homem Christao, com quem falla a Igreja, es pó, & has de ser pó: que remedio? Fazer que hum po seja correctivo do outro. Sè desde logo o pó, que es, & nao temerás depois ser o pó, que has de fer. Sabeis, Senhores, porque tememos o p6 que havemos de ser ? He porque nao queremos ser o pó, que fomos. Sou pó, & hey de ser pó; pois antes de ser o pó que hey de ser quero ser o pó que sou. Jà que hey

DACINZA

hey de ser po por força, quero ser pó por vontade. Não he melhor que faça desde logo a razao, o que depois ha de, fazer a natureza? Se a natureza me ha de resolver em pó, eu querome resolver a ser pó: & faça a razaó por remedio, o que ha de fazer a natureza sem remedio. Não ley se entendestes todos: a metafora? Quer dizer mais claramente, que o remedio unico contra a morte he acabar a vida antes de morrer. Efte he o meu pensamento: , & envergonhome, sendo pensamento tao Christao, que o diffette primeyro hum Gentio. Considera quam Ep.32. pulchra res sit consummare vitam ante mortem : deinde expectare securum reliquam temporis, sui partem? Lucilio meu (diz Seneca escrevendo Roma a Sicilia ) O pensamento sahio de Roma, & fora melhor que nao fahisse. Lucilio meu, consi- mibi : Scribe : Beati mor-

1046 dera com attenção, o que agora te direy, & toma hum confelho que te dou, como mestre, & como amigo. Se queres morrer feguro, & viver o que te resta sem temor, acaba a vida antes da morte. Oh grande, & profundo confelho, merecedor verdadeyramente de melhor Author, & digno de ser abraçado de todos os que tiverem Fè, & entendimento! Consummare vitam ante mortem: Acabar a vida antes de morrer, & ser pó por eleyção, antes de ser pó por necessidade. Isto disse, & enfinou hum homem Gentio; porque para conhecer esta verdade, não he necessario ser Christao, basta ser homem : Memento homo.

Suba agora a Fé sobre a razao, venha a Authoridade Divina sobre a humana, & ouçamos o que diz o Ceo à terra. Audivi Apoc. vocem de calo dicentem 14. 13:

Vvv ii tui .

1045

1047

tui , qui in Domino moriuntur. Ouvi (diz S. Joa6) huma voz do Ceo, que me dizia, & me mandava efcrever esta sentença. Beaventurados os mortos, que morrem em o Senhor. Celestial oraculo mas difficultoso! Quis S. Am-mortuus mori potest ? Argue , & pergunta S. Ambrosio. Que morto ha, que possa morrer? Nullus procul dubio : Nenhum. Tudo acaba a morte, & tudo se acaba com a morte até a mesma morte. Quem morreo, jà nao pòde morrer. Só os mortos tem este privilegio contra a jurdição, & imperio universal da morte. São sugeytos à morte os Principes , os Reys, os Monarcas, só os mortos depois que huma vez lhe pagàrao tributo, ficarao izentos de fua jurdiçao. Por isso Tertulliano chamou judiciosamente à sepultura. Mortis asylum: asylo, & sagrado da

da morte, nem o Vaticano he fagrado, mas a fepultura fi : porque os mortos sjà nao pòdem morrer. Como diz logo a voz do Ceo a S. Joao: Bemaventurados os mortos, que morrem em o Senhora ? Mortos que morrem ? Que mortos lao estes? Sao aquelles mortos, que acabaó a vida antes de morrer. Os que acabaő a vida com a morte, sao vivos, que morrem; porque os tomour a morte vivos : os que acabao a vida antes de morrer, sao mortos que morrem; porque os achou a morte jà mortos: Illi sunt Beati, & illi in Domino moriunter , qui prius moriuntur mundo. postea carne. Responde o mesmo S. Ambrosio, Sabeis quaes são os mortos; que morrem? Sao aquelles, que acabàrao a vida antes de morrer : aquelles que morrèrao ao mundo, antes que a morte os ! sire do mundo: Qui priùs

brof.

morte. Contra a alcada

1048

1050

moriumur mundo, possea carne. Estes são os mortos, que morrem estes são, os que morrem em o Senhor: estes são os que a voz do Ceo canoniza por Bemaventurados: Beate mortui.

E se os que morrem mortos São Bemaventurados; os que morrem vivos, que serao ? Sem duvida malaventurados. Grande Texto de David: Veniat mors fuper illos, & 16. descendant in infernum viventes : Venha a morte sobre elles, & deçao vivos ao inferno. A primeyra parte desta sentença faz estranha, & difficultosa a segunda: Que possao homens decer vivos ao Inferno, exemplo temos em Dathan, & Abiron: abriose a terra, & engulio os .o. Inferno vivos. Mas o caso do nosso Texto ainda encerra mayor maravilha. Diz que virá a morte sobre elles: lum. Veniat mors super illos: & 6.32 que assim decerá vivos 20

Inferno : Et descendant in infernum viventes." Se a morte veyo fobre elles, jà os matou : & se jà sao mortos, como diz o Profeta que deceráo ao Inferno vivos? Porque esse he o estado em que os achará a morte. Nao falla o Profeta do estado, em que hao de chegar ao Inferno, senao do estado, em que os achará, & tomará a morte, quando là der com elles. A morte quando vem, mata a cada hum no estado, em que o acha. Aos que acabarao a vida antes de morrer, mata-os jà mortos : aos que nao quizerao acabar a vida antes da morte, mata-os vivos. Estes taes vem a morte sobre elles; os outros vao elles fobre a morte. E vay tanta differença de vir a morte lobre vos, ou irdes vos fobre ella; vay tanta differença de morrer assi vivo , ou já morto ; que os que morrem mortos, fao os que tem feguro o Ceo: Vvy iii Beati

Beati mortui, qui in Domino moriuntur: & os que morrem vivos, são os que vão ao Inferno: Veniat mors super illos, & descendant in infernu viventes.

Senhores meus, o dia he de desenganos. Morrer em o Senhor, jou não morrer em o Senhor; haver de ser Bemaventurado, ou nao haver de ser Bemaventurado; he o pento unico a que se reduz toda esta vida. & todo este mundo, todas as obras da natureza , & todas as da Graça, tudo o que somos, & tudo o que havemos de ser, porque he salvar, ou não salvar. Este he o negocio de todos os negocios, este he o interesse de todos os interesses, esta he a importancia de todas as importancias: & esta he, & deve ser na Curia, & fóra della, a pertenção de todas as pertençoens; porque este he o meyo de todos os meyos, & o fim de todos os fins: morrer em

Graça, & segurar a Bemaventurança. E se me perguntardes essa Béaventurança, & esse seguro, & essa Graça, porque a nao promette a vozido Ceo aos vivos, que morré, senaoaos mortos, q morre: Mortui qui moriuntur ? A razao verdadeyra, & natural, & provada com a experiencia de todos, os que viverao, & morrerao, he: porque aquelles que morrem quando morrem, hao de contrastar com todos os perigos, & com todas as difficuldades da morte, que he cousa muyto arriscada naquella hora: porèm os que morrem antes de morrer, jà levao vencidos, & superados todos esses perigos, & todas essas difficuldades; porq na primeyra m orte desarmarao, & vencerao a segunda.

Tres cousas ( dividamos o discurso, para que declaremos, & apartemos bem este ponto. ) Tres cousas fazem duvidosa.

DALCINZA. 1053 perigofa , weterrivel a morte. Ser hua: ser certa: ser momentanea. Estas fao as tres cabeças, horres das deste Cerbero ; estas são as tres gargantas por onde o Inferno engole o mundo. E de todas estas difficuldades, & perigos fer livra eguramente do quem? Quem nao guarda a morte para a morte: quem acaba a vida antes de morrer : quem fe resolve a ser po antes de ser pó: Pulvis es.

#### is cap a CHIL a position ind draw ? I was to mind

got stime a superior

Primeyramente he terrivel, & terrivelissima condição da morte ser huma : Statutum est bomibus semel mori. Hey de morrer: & huma fo vez. A ley geral de Adao diz : en. 7. Morte morieris : Morrerás. A gloffa de S. Paulo acrecenta: Semel: Huma vez. E sendo a ley tao temerola, muyto mais terrivel he a gloffa, que a mesma l'ey. Os males de-

ebr.

1.7-

sta vida quanto mais se multiplicao ; tanto sao mayores: Multiplicabo arum. Gen. 3. nas tuas : diffe Deos a 16. Heva. O mayor mal da morte he nao fe poder multiplicar. Se a unidade da morte se multiplicara, & se pudera morrer mais de huma vez, appellarase de húa para a outra. Quãdo David sahio a desafio 1. Reg. com lo Gigante, metteo 17. 40. cinco pedras no currao; porque se errasse a primeyra pedrada, pudesse appellar para as outras pedras. Todos havemos de sahir a desafio co este grao Gigante, com este Golias da morte mas o vencer, ou nao vencer, está em hum so tiro. Que diffe : Non licet in bello bis errare, errou. O que le erra em húa batalha , póde-se emendar na outra; & o que se perdeo em hua rota, póde-fe recuperar em huma vitoria: só a morte he aquella, em que nao he licito errar duas Sap. vezes. Ergo erravimus : 5.6.

1054

Em

Sap. 2. 8.

Em fim erramos, diziao depois de mortos aquelles, que tinhao dito pouco antes : Coronemus nos rosis antequam marcest cant : Coroemonos de rosas antes que se murchem. Pois le erraftes porque nao emendais o erro? Porque jà nao he tempo, somos mortos. Muyto mais temerofa he nesta parte a morte do corpo, que a morte da alma. Para a morte da vida espiritual ha contrição, ha penitencia : para a morte da vida corporal nao instituhio Deos Sacramento, nem ha remedio. Quem a errou huma vez, errou-a para sempre. A o transmigração deste mundo para o outro nao he como a transmigração de Pythagoras. Se a alma depois de viver em hum corpo pudera animar outro ; depois de o homem morrer a primeyra vez em hű ladraő, pudera morrer a segunda em hű anacoreta. Mas que huma

1056 vez morreo Judas não lhe resta outra morte para morrer Paulo Hua 16 morte, ou boa para semprei, ou ma para sempre : Semelatriantes garantalines

Nao ha duvida que he terrivel condição esta da morte itemas, para quemi terrivel ? Para que morre quando morre. Porèm quem morre antes de morrer, zomba dessa condiçao, & riffe deffa terribilidade : Ridebit in die Proz novissimo. Que se me dà a 31.1 mim que a morte seja húa, se eu posso fazer que sejao duas ? A morte nao tem remedio depois, mas tem remedio antes. Con- 30b stituistis to terminos or ejus, 14. qui prateriri non, poterunt! Notay a palavra Prateriri. A morte he hum termo, que se nao póde passar da parte dalem, mas póde-se anticipar da parte daquem. Não tem remedio depois ; porque depois de huma morte nao ha outra morte: mas tem remedio antes; porque

antes

DA CINZA. 1057 antes de húa morte pòde haver outra. Por ley, & por estatuto hey de morrer huma vez; mas na minha mao, & na minha eleyção está morrer duas; & este he o remedio. Morreo Lazaro; enterrarao-no as irmaas; chegou Christo ao sepulchro, & chorou. A' vista destas lagrymas, & da sepultura de Lazaro admirados os Joan. circunstantes diziao: Non 11.37 poterat bic , qui aperuit oculos cæci nati, facere, ut bic non moreretur? Este que chora nao he o mesmo, que deo vista ao Cego de seu nascimento? Si. Pois como nao impedio, que morresse Lazaro? Se chora, he seu amigo; se deo vista ao Cego, he poderofo: he amigo, & poderoso, & nao faz por sea amigo o que pode? Se o podia sarar, porque o deyxou morrer, & nao fez o que podia? Nao fez Christo neste caso o que podia, porque nos quiz enfinar com este ca-

so a fazer o que podemos. Quiz-nos enfinar Christo a morrer duas vezes. Altamente Santo Agostinho : Ut unus ho- S. Aumo semel nasci , & bis mo gust. ri disceret. Deyxou Christo morrer a Lazaro, & nao o quiz sarar enfermo, senao resuscitar morto; para que à vista deste exemplar ( morrendo Lazaro agora, & tornando a morrer depois ) aprendessem, & soubesfem os homens, que nacendo húa vez só, pòdem morrer duas: Semel nasci. & bis mori. Oh Divino documento do Divino Mestre: Nacer hua vez, & morrer duas vezes!

Bem creyo eu, que haverá nao poucos, que quizerao antes trocados eftes termos; & poder nacer duas vezes, para escolher nacimeto. Mas Deos que nos fez para a eternidade, & nao para o tempo; para a verdade, & nao para a vaidade; deyxou o nacer à natureza, & Y III TO XXX

o morrer à eleyção. No nafcer, em que todos fomos iguaes, nao pòde haver erro; & por isso basta naicer huma vez: no morrer, em que o erro, ou acerto importa tudo, & ha de durar para sempre, era justo que o homem pudesle morrer duas vezes. para eleger a morte que mais quizesse, & para aprender morrendo a saber morrer. Nenhua cousa se saz bem da primeyra vez, quanto mais a mayor de todas , que he morrer bem. Reparo he digno de toda a admiração, que sendo tantas as meditaçõens da morte, & tantos os despertadores deste desengano, sejao tao poucos os que sabem morrer. Mas a razao desta experiencia, & desta desgraça he, porque as artes, ou ciencias praticas nao se aprendem so especulando, senao exercitando. Como se aprende a escrever ? Escrevendo. Como fe a-

prende a esgrimir? Esgrimindo. Como fe aprende a navegar ? Navegando. Assi tambem se ha de aprender a morrer, nao só meditando, mas morrendo. Por isso Christo nos enfinou em Lazaro a morrer duas vežes: huma vez, para que aprendessemos; outra para que foubessemos morrer. Ao Paralytico, & a outros, a quem o Senhor deo saude milagrosa, depois de os farar , prègavalhes: a Lazaro, & aos demais que resuscitou. nenhum documento lhes deo. E porque ? Porque erao homens que jà morrèrao huma vez , & haviao de morrer outra: & quem morre antes da morte, nao ha mister mais doutrina, para bem morrer.

O Inferno, & a condenação eterna, ( que he o paradeyro dos que morrem mal ( chamase no Apocalypse morte 100c.

1062

fegunda. E faz mençaő alli S. Joao de certas alnias, em quem a morte fegunda nao tem poder: In his secunda mors non kabet potestatem. E que almas venturosas sao eitas, em quem nao tem poder a morte segunda? Todos em quanto estamos sugeytos à morte primeyra, que he a morte temporal, estamos tabem arriscados à morte segunda, que he a morte eterna; porque todos nos podemos condenar, & ir ao Inferno. Que almas são logo estas tao privilegiadas, que totalmente se izentao do poder, & jurisdiçao da morte segunda ? Sao as almas daquelles, que com verdadevra refolução, & perseverança souberas acabar a vida antes da morte, & morrer antes de morrer. Das mesmas palayras de S. Joao se colhe, fe bem as confideramos. E senzo pergunto: Porque se chama a morte eterna precisa, & determinadamente, morte segunda, & nao mais que segunda? Porque nao pode ser morte senao daquelles, que morrem huma só vez. Morte segunda refere-se à morte primeyra, & suppoem antes de si outra morte, mas huma só, & nao mais que huma; porque se as mortes antecedentes fossem duas, jà nao feria morte fegunda, senao morte terceyra. E como os que morrem em vida, morrem duas vezes; huma quando morrem, & outra antes de morrer ; jà naő tem nelles lugar morte segunda. Para qué morre huma só vez ha no Inferno morte segunda: para quem morre duas vezes não ha là morte terceyra. Por isso a que se chama segunda, nao tera sobre elles poder: In his secunda mors non baret potestatem. Oh ditolos Xxx ii aquelaquelles, que para evitar o perigo da morte fegunda, souberem metter outra morte antes da pri-

meyra!

Christãos, & Senhores meus, se quereis morrer bem (como he certo que quereis ) nao deyxeis o morrer para a morte, morrey em vida: nao deyxeis o morrer para a enfermidade, & para a cama; morrey na saude, & em pè. E se quizerdes para esta grande empreza hum corpo, ou jeroglyfico natural, nao notado por Plinio, ou Marco Varro, senao por Author Divino, & Canonico, eu vo lo darey. Foy notar S. Judas Thadeo naquella sua admiravel Epistola que as arvores morrem duas vezes : Arbores autumnales, infructuosa, bis mortue. A primeyra vez morrem as arvores em pè, a segunda devradas: a primeyra, quando fe feccaó; a segunda, quando cahem. Platao disse o

os homens são arvores às aveças, & eu accrescento; que se morrerem como as arvores, serao homens às direytas. Na arvore, em quanto lhe dura a vida, ou a verdura, tudo sao galas, tudo pompa, tudo novidades: morre finalmente a arvore com o tempo a primeyra vez, & daquelle corpo tao fermoso, & vario, que vestião as folhas, que guarneciao as flores, que enriqueciao os frutos, nao se vè mais que hum cadaver secco, triste, & destroncado. Neste despojo de tudo o que tinha sido, presa ainda pelas raizes, & sustentando-se na terra ( mas não da terra) espera a arvore em pè a ultima cahida, & esta he a segunda morte, com que de todo acaba. Assi deve acabar antes de acabar, quem quer acabar bem. Quantas primaveras tem. passado por nòs, quantos veroens, & quantos outonnos, & póde ser que com

Juda 12. 1064

menos fruto, que folha, & flores? O que fazem os annos nas arvores, bem o puderao jà ter feyto em muytos de nòs os mesmos annos. E he bem que a razao, & o defengano o faça em todos, pois são mais fracas as nolfas raizes. Esperemos mortos pela morte, & esperamola em pè, antes que ella nos deyte na fepultura. Oh ditosa sepultura a daquelles, na qual se possa escrever com verdade o Epitafio vulgar do grande Escoto: Semel sepultas , bis mortuus : Hua vez epi- sepultado, & duas morto. o.in

S. IV.

Sa- -Mu.

m. Vencida assi esta prid- meyra difficuldade de ser l sit a morte : huma ; segue-se a ri- segunda nao menos peribigola, nem menos terria. yel que he o fer incerta vel, que he o ser incerta. 2. Certa a morte; porque m todos certa, & infallivelmente havemos de mor-3. rer : mas nessa mesma

certeza, incerta; porque ninguem sabe o quando. Repartimos a vida em idades, em annos, em meses, em dias, em horas, mas todas estas partes são tao duvidosas, & tao incertas, que nao ha idade tao florente, nem saude tao robusta, nem vida tao bem regrada, que tenha hum só momento seguro. Perplexo no meyo desta incerteza, & temeroso della David, fez esta petição a Deos: Notum fac mihi Domine finem meum, Pfalm. & numerum dierum meo-38. 5. rum, ut sciam quid desit mibi. Senhor, nao vos peço larga vida, mas effes dias poucos, ou muytos, que hey de viver, peçovos q me digais quantos são, para saber o que me refta. Affi o pedio David: mas he a ley da incerteza da morte tao indispensavel, que nem a David o concedeo Deos. Era David aquelle homem, que com verdade dizia de si : Incerta, & oc- Psal. Xxx iii culta 58.8.

lhe

culta sapientia tua manifestasti mihi : & manifestando-lhe Deos todos seus segredos, & as outras cousas mais incertas, & occultas de sua providencia, só o incerto, & occulto de fua morte lhe naő quiz revelar. Taó reservado he só para Deos o certo desta incerreza

Mas dado caso, que Deos revelara a David a certeza da sua morte, ainda depois de revelada, & certificada por Deos, digo que ficaria incerta. Temos o caso em outro Rey não menos Santo, nem menos favorecido de Deos, que David. Havendo ElRey Josias feyto grandes serviços a Deos em observancia, & augmento da Religiao, prometteo-lhe o mesmo Deos em premio destas boas obras, que morreria em 4. Reg. paz : Ideirco colligam te 22.20. ad patres tuos, & colligeris ad lepulchrum tuum in pace. Muyto contente Tofias com esta revela-

çao, & muyto animado com este seguro Divino. como mancebo que era de trinta, & nove annos, desejoso de gloria, arma exercito contra os Affyrios, mettese em campa-. nha, & tanto que os dous exercitos estiverao à vista, poem-se na testa dos esquadrões com o bastac na mao, & o cartaz de Deos no peyto. Eu hey de morrer na paz, seguro estou na guerra. Cerrao nisto os esquadroens, travase a batalha, voao as settas, senas quando huma dellas atravessa pelo coração a Josias, & cahe morto. Morto ElRey? Nao pòde ser. Nao tinha Josias huma revelação, huma promessa, & hum assinado de Deos, que havia de morrer em paz : Colligeris ad sepulskrum tuum in pace? Pois como morre na guerra, & na batalha? Aqui vereis qual he a incerteza da morte. He certo que Josias morreo na guerra: he certo que Deos

lhe tinha promettido que havia de morrer em paz: he certo que a palavra de Deos nao pòde faltar; & no meyo de todas estas certezas foy incerto o dia, incerto o lugar,& incerto o genero de morte, de que havia de morrer, & morreo Josias. Mas como pòde estar esta incerteza, & tantas incertezas com a certeza infallivel da palavra Divina? Difse-o David nas mesmas palavras, com que pouco ha fez a sua petiças. Loquutus sum in lingua mea, notum fac mibi Domine finem meum. Quando eu pedi a Deos que me revelasse o fim de minha vida, falley na minha lingua : Loquutus sum in lingua mea. E assim como David fallou a Deos na sua lingua, assim Deos fallou a Josias na sua. A lingua de Deos nao a entendem bem os homens; porque pòde ter muytos sentidos. E que importa que tenha eu palavra de Deos, & que a palavra de Deos seja certa, se o sentido da mesma palavra de Deos pòde ser incerto, como aqui soy? Por isso falla Deos de proposito com palavras de sentido duvidoto, & incerto, ainda quando revela os suturos da morte; para que a certeza della sique reservada sempre à sua sabedoria sómente, & para nós seja sempre duvidosa, & sempre incerta.

Tal he, Senhores, a incerteza da morte; mas na nossa mao está fazela certa, se nos resolvemos a acabar a vida antes de morrer. Que bem vem cahindo neste lugar aquelle verdadeyramente ditto Romano do vosso Catao. Estava elle na Africa sustentando só, como bom Cidadao, as partes da Republica contra Cezar: estava tambem alli o famosissimo Oraculo de Iupiter Amon : differao-lhe que o consultasse: & que

ref-

107I SERMAM

responderia Catao? Respondeo mais sabiamente do que pudera responder o mesmo Jupiter. Me Lucan. non oracula certum, sed mors certa facit : Do meu fim nao me certificao os oraculos : o meu oraculo certo he a morte certa. Fallou barbaramente como gentio, mas generofamente como Estoyco. Era dogma da seyta Estoyca nos perigos morrer indignamente tirarse a si mesmo a vida antes da morte. Assi o fez Catao tomando a morte certa por suas proprias mãos, por anticipar a morte duvidosa, vindo às mãos de Cezar. Melhor o Christao que o Estoyco. O Estoyco mata-se, para que o nao matem: o Christao morre, para morrer. Morrer mal, para nao morrer peyor, como faz o Estoyco, parece valor, & prudencia; mas he temeridade, & fraqueza. Morrerbem, para morrer melhor, como faz o

Christao, he valor, & verdadeyra prudencia. E se o Estoyco morre hua morte certa, o Christao morre duas tambem certas, porque na certeza da primeyra legura a incerteza da segunda. Que se lhe dà logo ao Christao que a morte lejaincerta, se elle, morrendo antes, a pòde fazer certa.

Ouvi a Sao Paulo. Ego curro non quasi in incertum. Eu passo a carreyra da vida como os outros homens; mas nao corro como elles ao incerto, senao ao certo. Allude o Apostolo aos jogos daquelle tempo, em que os contédores corriao atè certa baliza, ou meta, incertos de quem havia chegar primeyro; ou depois. A meta he a morte, a carreyra he a vida. E porque diz Paulo que elle corria ao certo, & naó ao incerto como os demais? Porque os demais acabaő a carreyra, quando chegao à meta: Paulo antes de chegar

DA CINZA.

chegar à meta ; tinha jà acabado a carreyra. Os demais acabaó a vida, quando chegao à morte, Paulo tinha acabado a vida antes de morrer: O mesmo Apostolo o disse persistindo na mesma . ad metàfora. Bonum certaim.47 men certavi, cursum consummavi: Jà tenho vencido o certamen, jà tenho acabado a carreyra. Jà? Para bem vos feja Apostolo Sagrado: mas quando? Aqui está a duvida. Diffe isto S. Paulo na segunda Epistola , que escreveo a Timotheo, a qual (como nota o Cardeal Baronio ) foy escrita no anno quinto de Nero, oyto annos antes que o mesmo Nero lhe tirasse a cabeça. Pois se a S. Paulo lhe restavao ainda tantos annos de vida, & podia viver muytos mais, como diz sque jà tinha acabado a sua carreyra: Cursum consummavi? Porque nao esperou pela morte, para acabar a vi-

1073

1074 da; jà tinha acabado a vida antes de morrer. E como tanto tempo antes podia dizer com verdade: Cursum consummavi: por islo diste também co a mesma verdade: Ego curro non quasi in incertum; porque jà tinha feyto certo o incerto da morte. Para quem acaba a carreyra da vida, quando morre, he a morte incerta; mas para quem a soube acabar antes de morrer, nao he incerta, he certa. Evaledani

E para que vejais quad certa he, notay, que entre todas as mortes certas fo esta, com que acabamos a vida antes de morrer, tem infallivel, & total certeza. Todas as outras mortes. ou no ser, ou no modo, ou no tempo tem suas incertezas, só esta em si, & em todas suas circunstancias he certamente certa. Quando por traça de Aman se publicou editto de morte contra todos os Hebreos, que viviao nas cento Yyy

1075

Efth.

cento, & dezasete Provincias sugeytas a ElRey Assuero, diz o Texto Sagrado que todo Ifrael clamou a Deos vendo-se codenados sem remedio à morte certa : Omnis Is-

13.18. rael clamavit ad Dominum, eo quod eis certa mors impenderet. Era certa esta morte , porque sestava sentenciada : era certa, porque estava determinado o dia : & fobre tudo era certa ; porque os decretos dos Reys por ley inviolavel dos Persas, & Medos, eraő irrevogaveis. Mas esta mesma morte tao certa & que por tantas razões caprecia de toda a defeza, & remedio humano, alfim mostrou o effeyto, que nao tinha infallivel certeza porque descuberto o engano, & maldade de

Esth ter, Assuero revogou o 16. per editto, & todos os que totum. estavao condenados, & fugeytos à morte, ficarao livres & vivos. Tao in-

Aman pela Rainha Ef-

1076 certa he a morte, ainda quando mais certa.

E se alguem me disser que era decreto humano, & fallivel, & que por isso houve incerteza na morte certa; vamos a outra morte certa por decreto Divino, & vereis que tambem nella póde haver circunstancias de incerteza. Certus, quod velox est depositio tabernaculi mei, secundum quod & Dominus noster Jefus Christus fignificavit , milit Eftou certo (diz S. Pedro na fua segunda Epistola) estoucerto que hey de morrer brevemente ; porque affi mo fignificou o melmo Christo. Póde haver niayor certeza, nem cmais bem provada? Nao pòdel Mas ainda affi perguntara eu a S. Pedro. Apostolo 18 Pontifice Santo, a brevidade della melma morte de que estais tao certo, fabernos heis dizer quao breve ha de fer? Se ferá neste anno, ou no seguinte? Se será

ne-

1078

neite mez, ou'em algum dos outros? Se será neste mesmo dia, & nesta mesma hora, & neste mesmo lugar, em que estais escrevendo? Nada disto podia dizer, nem affirmar S. Pedro; porque debayxo daquella certeza particular fignificada, & declarada por Christo , estava ainda encuberta, & duvidofa, & igualmente infallivel aquelloutra incerteza geral, pronunciada pelo mesmo Christo: Quia nescitis diem, neque horam. De sorte que sabia Sao Pedro que havia de morrer brevemente, mas o quando, & onde, não o fabia; estava certo da morte, & da brevidade, mas do dia, & da hora nao estava, nem podia estar certo: & esta he a certeza da morte, que se acaba co a vida. Porèm a morte, em que se acaba a vida antes de morrer, he tao certa em si,& em todas ;as suas circunstancias, que se eu me resolvo neste ponto (como devo resolver) nao fo fey com certeza o lugar, & o dia, senao com certeza a hora, & com certeza o momento: E a razao desta differença he que notou Job: Breves Job dies kominis sunt :) nume- 14.5. rus mensium ejus apud te est. O. quando daquella morte nao o posso faber certamente; porque está em Deos : o quando de estoutra morte posto-o saber com toda a certeza; porque está em mim. A. quelle está em Deos, porque depende só da sua vontade:este está em mim. porque com a graça do mesmo Deos, que nunca falta, depende da minha. Agora me nao espanto

que Deos nao deferisse à petição de Davide porque o despacho, se elle quizesse, estava na sua mao. Que dizia David. & que pedia a Deos? Pedia que Deos lhe revelasse o sim de sua vida a No-Pfal. tum fac mili Domine fi- 38. 5. nem meum : E para Da-Yyy ii vid.

8:13.

vid, ou qualquer outro homem; sem ser Profeta; saber o sim de sua vida, nao he necessario q Deos lho revele. Se eu quero faber o fim da minha vida, ponhalhe eu o fim, & logo o saberey. Entao será verdadeyramente fim meu: Finem meum; porque será livre, & nao necessario; será voluntario; & nao forçolo; ferá da minha eleyçaő, & do meu merecimento; ferá emfim fim da minha vida, & nao da vida que nao he minha; porque só he minha a presente, & nao a futura. Que mais pedia, & queria David ? Et mumerum dierum meorum: queria saber a conta dos seus dias. Inutil desejo, & escusada pétição. Pedia o que não importa nada, & deyxava o que só importa. Nao quero saber a cota aos da vida futura, quero fazer conta , 18 tomar conta aos dias da vida passada: nao quero saber de Deos a conta dos

dias que hey de viver ; quero saber de mim a conta que hey de dar a Deos dos dias que tenho vivido. Esta he a necessaria,& verdadeyra cota dos nofsos dias. Finalmente a que fim pedia David efta revelação? Ut sciam, quid desit mibi: Para saber (diz elle)o que me falta. E que importa faberdes o que vos falta, se he melhor nao o faber ? Nao quero faber da vida o que me falta; quero ignorar o que me sobeja. Quem sabe, quando ha de morrer, sabe os dias que lhe faltao: quem morre antes de morrer, ignora os dias que lhe sobejao : & esta ignorancia he melhor que aquella sciencia. Que mavor felicidade na incerteza da morte, que sobejarme a vida? Aos que acabaó a vida com a morte, falta-lhes a vida: aos que acabaó a vida antes de morrer, fobeja-lhes. E le quer estes sobejos da vida nao os daremos de bara-

Pfal.

dade.

### S. V.

A ultima difficuldade, & o mayor perigo, & aperto da morte he ser momentanea. Que cousa he morte? Momentum, unde pendet aternitas : hum momento, donde pende a eternidade, ou por melhor dizer, as eternidades. O momento he hum, & as eternidades, que delle pendem, sao duas: ou de ver a Deos para sempre, ou de carecer de Deos para sempre. He hua linha indivisivel, que divide este mundo do outro mundo: he hum horizonte extremo, donde para cima se vè o hemisferio do Ceo . & para bayxo o do Inferno: he hű ponto preciso, & resumido, em que se ajunta o fim de tudo o que acaba, & o principio do que nao ha de acabar. Oh que terrivel ponto este, & mais terrivel para os que nesta vida se chamao felices! Ducunt in bonis dies suos , 70b 21 Es in puncto ad inferna 13. descendunt. Se este ponto tivera partes, fora menos temeroso, porque entre huma, & outra pudera caber alguma esperança, alguma consolação, algum recurso, algum remedio; mas este ponto nao tem partes, nem ata, ou se ata com partes; porque he o ultimo.O instante da morte não he como os instantes da vida. Os instantes da vida, aindaque nao tem partes, unem-se com partes, porque unem a parte do tempo passado com a parte do futuro. O instante da morte he hum instante, que se delata do tempo que foy, & nao le ata com o tempo que ha de ser, porque jà nao ha de haver tempo : Et tem- Apoc. pus non erit amplius. Nao 10.6. vos parece que he terrivel cousa ser a morte momentanea? Não vos pa-Yyy iii rece

rece que he terrivel momento este? Pois eu vos digo, que nem he terrivel, nem he momento, para quem souber sazer pè atraz, & acabar a vida antes de morrer; porque aindaque a morte he momento, & nao he tempo, quem acaba a vida antes de morrer, mette tempo entre a vida, & a morte.

Nao vos quero allegar para isto com authoridades de Jeronymo, ou Agostinho, nem com exemplos de Hilarioens, & Pacomios, senao com o exemplo, & com a authoridade de hum homem de capa, & espada, ou de espada sem capa, que he ainda mais. Entrou hum soldado veterano a Carlos Quinto, & pedio-lhe licença com hum memorial, para deyxar seu serviço, & se retirar das armas. Admirouse o Emperador, & parecendo-The que seria descontentamento, & pouca fatiffação do tempo que ha-

via servido; respondeolhe, chamando-o por seu nome, que elle conhecia muyto bem o seu valor, & o seu merecimento: que tinha muyto na lembrança as batalhas em que se achàra, & as victorias que lhe ajudàra a ganhar; & que as mercès que lhe determinava fazer, Ihas faria logo effectivas com grandes ventagens de posto, de honra, de fazenda. Oh venturoso soldado co tal palavra, & de hum Principe que a sabia guardar! Mas era muyto melhor, & muyto mayor a sua ventura. Sacra, & Real Magestade (disse) nao são essas mercés, que quero, nem essas as ventajens que pertendo: o que só peço, & desejo da grandeza de vosta Magestade he licença para me retirar; porque quero metter tépo entre a morte, & a vida: Inter vita Fam. negotia , & mortis diem Strad. oportere spatium intercedere: diz o vosso, & nosso

Livio

1085 Livio na Historia De Bello Belgico. E que vos parece que faria o Cesar neste caso? Concedeo enternecido a licença: retirouse ao gabinete: sornou a ler o memorial do soldado: & despachouse a si mesmo. Oh foldado mais valente, mais guerreyro, mais generoso, mais prudente, & mais soldado que eu! Tu atègora foste meu soldado, eu teu Capitao; desde este ponto tu serás meu Capitao, & eu teu soldado : quero seguir tua bandevra. Assi discorreo cosigo Carlos, & assi o fez. Arrima o bastao, renuncia o Imperio, despe à purpura, & tirando a coroa Imperial da cabeça, roz a coroa a todas fuas victorias; porque saber morrer he a mayor façanha. Resolveo-se animofamente Carlos a acabar elle primeyro a vida , antes que a morte acabasse a elle. Recolheose, ou acolheose ao Convento

de Juste, metteo tempo entre a vida, & a morte: E porque a primeyra vez foube morrer Emperador, a segunda morreo Santo. Oh generoso Principe, & prudente General, que soubeste seguir, & aprender do teu soldado! Oh valente, & sabio soldado, que soubeste enfinar, & vencer o mavor General. Ambos tocàrao a recolher a tempo, & por isso seguràras a mayor victoria; porque fizerao a seu tempo a retirada.

Estes são os exemplos, Senhores, que vos prometri. E se por ventura quereis outros mais antigos, & mais sagrados; ouvi de outro General tambem coroado, & de outro soldado igualmente valeroso, & sabio, a que elle imitou, & seguio. Desenganado David, como vimos, de não poder alcançar de Deos o numero que lhe restava de seus dias, & o sim, & ter-

mo certo de sua vida, reformou o memorial, & pedio affi nas ultimas palavras do mesmo Psalmo: Plal. Remitte mihi, ut refrige-38. 14. rer priusquam abeam, & amplius non ero. Jà que, Senhor, não sois servido que eu sayba a certeza de minha morte, & os dias que na vossa Providencia me tendes determinado de vida, ao menos vos peço que me concedais algu espaço de quietação; & sossego, em que possa metter tempo entre a vida, & a morte: Sibrard. ne me refrigerari, & quihic. escere , priusquam moriar , & non existam in vivis; sic enim postea placide exibo ex bac vita , & sine terroribus conscientia qui tunc exoriri solent : comenta Genebrardo, De maneyra' que desenganado David, mudou, & melhorou de pensamento, & a sua ultima resolução foy fegurar o estreyto passo, & momento da morte com metter tempo

entre ella, & a vida. E de quem aprendeo David . de quem aprendeo o Rey, General dos exercitos de Deos, esta lição? Aprendeo a daquelle famoso soldado, que pela experiencia de suas batalhas dizia : Militia eft Job vita hominis super terram. 7. 1. Quasi pelas mesmas palavras de David o tinha jà dito, & pedido Job. Nunquid paucitas 706 non dierum finietur 10. 2 meorum brevi ? Dimitte me ut plangam paululum dolorem meum, antequam vadam , & non revertar. Os dias da minha vida ( diz Job) ou eu queyra, ou nao queyra, hao-se de acabar brevemente. O que pois vos peço, Senhor, he que antes da morte me concedais algum tempo. em que chore meus peccados, em que tratte só de compor a minha conciencia, & aparelhar a minha alma. Vede quas conformes forao nesta galharda resolução o soldado

DA CINZA.

dado primeyro, & o General depois. Job tinha ditto: Antequam vadam, & non revertar: David diffe: Priusquam abeam, & amplius non ero: hum diz Prius, outro diz Ante: & nenhum delles se attreveo a deyxar a morte para a morte; ambos trattàrao de ter tempo, & metter tempo entre a morte, & a vida.

Mas quem era este Ge-

neral, quem era este Sol-

dado? Este David, & este

Tob, que homens erao? Oh miseria, & confusao de nosso descuydo, & de . Reg. nossa pouca Fé! David 24. 7. era aquelle homem, que sendo ungido por Deos, quiz antes perdoar a seu mayor inimigo, que pòr na cabeça a coroa, & empunhar o cetro : era aquelle, que depois de ser Pfal. Rey tinha entre noyte, & 34. 13. dia sette horas de oração, trazendo debayxo da purpura cingido o cilicio, & domando, ou humilhan-

ibidem. do (como elle dizia) seu

corpo com perpetuo jejum : aquelle que dos def- 2. Reg. pojos de suas victorias 7. ajuntava thesouros nao para si, & para a vaidade fenaő para a fabrica do 2. Par. Templo : aquelle que 7.6. fendo leygo ordenou o canto ecclesiastico, distinguio os ministros, reformou as ceremonias, & poz em perfeyção todo o culto Divino, & cousas sagradas : aquelle que fe cometteo hum peccado; 3. Reg. ainda depois de absolto, 7.51. & perdoado, o chorou co rios de lagrymas por to-PJal. dos os dias, & noytes de 41.4. fua vida: aquelle finalmente de quem disse o AEI. mesmo Deos que tinha 13.22. achado nelle hum homé à medida de seu coração. Este era David. E Job quem era? O espelho da paciencia, a colunna da constancia, a regra da coformidade com a vontade Divina : aquelle, a qué 706. 1. Deos poz em campo co-12. tra todo o poder, affucias, & maccinas do Inferno: Zzz aquelJub 2. aquelle, que na prospera, & adversa fortuna com a mesma igualdade de animo recebia da mas de Deos os bens, & lhe agradosia es and

decia os males: aquelle, com quem nasceo, & crecia juntamente co a idade a compayxao dos trabalhos alheyos, a misericordia, & piedade com

todos: aquelle, que (como elle dizia) era os olhos do cego, os pès do
manco, o pay dos orfaős,
o amparo das viuvas, o
remedio dos necessitados, & que nunca comeo
húa fatia de paó, que naó

Idem
nua fatta de pao, que nao
31. 17. partisse della com os pobres: aquelle finalmente
a quem canonizou o mesmo Deos, nao só por innocente, mas pelo mayor
justo, & Santo de todo o

justo, & Santo de todo o mundo. Este era Job, & este David, & cada hum delles muyto mais do q eu tenho dito, & do que se póde dizer. Agora pergunto. E se qualquer de nós se achara com a vida

de hum destes dous ho-

1092 més, nao se atrevera esperar pela morte muyto confiadamente? Se vivemos como os que vivem, & como os que vemos morrer, certo he que si. E com tudo, nem David, nem Job com tano cabedal de virtudes, com tantos thesouros de merecimento, & o que he mais, com tantos testimunhos do Ceo, tiverao confiança para que os tomasse de repente o momento da morte, ambos pedirao tempo a Deos para metter tempo entre a morte, & a vida.

Mas para que me dilato eu em buscar exéplos
estranhos, quando tenho
presente em sua Casa, &
no seu Dia o mais nosso,
& mais admiravel de todos. Acabou Santo Antonio a vida em tempo,
que a idade lhe promettia
ainda muytos annos, porque nao tinha mais de
trinta, & seis. E que sez
muytos dias antes? Despedese de todas as occu-

paçoens ainda que tao fantas, & tao fuas: deyxa a Cidade, vayse a hum deserto, & alli só com Deos & côfigo fe dispoz muyto devagar, & muyto de propofito para quando o Senhor o chamasse. Verdadeyramente que nenhúa cósideração me faz fazer mayor conceyto da morte, nem me causa mayor horror daquelle perigoso momento, que esta ultima acçaó de Santo Antonio. Que còrte Santo Antonio o fio ordinario de sua vida, & que sedo a sua vida qual era, faca mudança de vida para esperar pela morte! Dizeyme, Santo meu, que vida era a vossa? Nao era a mais innocente, a mais pura, a mais rigorosa? O vosso vestido nao era hu cilicio inteyro atado com húa corda? A vossa mesa nao era hum perpetuo jejum, & húa pobre, & continuada abstinencia? A vossa cama nao era hua dura taboa, ou a terra

nua? Não passaveis a mayor parte da noyte em oração, & contemplação dos Mysterios Divinos? Os dias nao os gastaveis em prègar, em converter peccadores, em reduzir hereges? Os vossos pensamentos nao erao sempre do Ceo, & de Deos ? As vossas palavras nao erao rayos de luz, & de fogo, co que allumiaveis entendimentos, & abrazaveis coraçoens? As vofsas obras não erão saude a enfermos, vista à cegos, vida a mortos, finalmente prodigios, & milagres estupendos em testimunho da Fé, q prègaveis? Pois com esta vida ainda fugis do mundo para hú deserto? Com esta vida ainda vos retirais de vós para vós, & para vos unirdes mais com Deos? Co esta vida ainda vos nao arreveis a morrer? Ainda quereis acabar esta vida, & sazer outra ? Ainda quereis metter tepo entre esta vida, & a morte? Zzz ii Pare-

Pare o discurso nesta admiração: porque nem eu sey como ir por diante, nem haverá quem deseje mayor, mais apertada, & mais temerosa prova de quao necessaria seja esta anticipada prevenção para quem sabe que ha de morrer, & o que he morrer.

Este he o unico antidoto contra o veneno da morte : este he o unico.& só efficaz remedio contra todos seus perigos, & difficuldades: acabar a vida antes que a vida se acabe. Se a morte he terrivel por ser hua, com esta prevençao ferao duas; se he terrivel por ser incerta com esta prevenção será certa; se he terrivel por fer momentanea, com esta prevenção será tempo, & dará tempo. Desta maneyra faremos da mefma vibora a triaga, & o mesmo pó que somos, sera o correctivo do pó que havemos de ser : Pulvis est, in pulverem reverteris.

Pareceme, Senhores meus, que tenho satisfeyto ao meu argumento, & tanto em commum como em cada húa das fuas partes demostrado a verdade delle, mais pela evidencia da materia, que pela força das razoens, menos necessarias a hum auditorio de tanto juizo, & letras. Para o que se deve colher desta demostraçao, quizera eu que subiffe agora a efte lugar quem com differente efpirito, & efficacia a perorasse. Mas jà que hey de ser eu, ajudayme a pedir de novo à Divina Bondade o favor, & auxilio de fua Graça, que para materia de tanto pezo nos he necessaria. Telegraph of the

Tudo o que temos dito, & ouvido, he o que nos ensina nas Escrituras a Fé, nos Santos o exemplo, & ainda nos

gen-

1007

gentios o lume, & razao natural. Mas quando eu vejo, & considero o modo com que commuméte vivem os Christãos, & o modo, com que morrem; acho que em vez de acabarmos a vida antes da morte, ainda depois da morte continuamos a vida. Parece paradoxo, mas he experiencia de cada dia. Que morto ha nessas sepulturas, & mais nas mais altas, em quem a morte senao anticipasse à vida ? Que morto ha, que nao esperasse, & presumisse que havia de viver mais do que viveo? Dum adhuc ordirer , suc-12. cidit me. Nós ordimos a teya, a vida a tece, a morte a corta: & quem ha,ou quem houve, a quem nao soberasse depois da morte muyta parte da ordidura? He possivel (dizia Ezechias, quando o Profeta o avizou para morrer ) he possivel que hey

de acabar a vida no meyo

dos meus dias: In dimidio

dierum meorum vadam ad portas inferi? E quem lhe disse a este engana-. do Rey, que aquelle era o meyo, & nao o fim de seus dias? Disselho a sua imaginação, & a fua esperança. Cuydava que havia de viver oytenta annos, & a morte veyo aos quarenta. Eis aqui como continuava, & estendia a vida quarenta annos àlèm da morte. Quantos estato jà debaxo da terra, que ainda lhes faltao por viver muytos annos? Ouçamos a hum destes. Anima mea habes Luci multa hona in annos plu- 12.19. rimos. Alma minha tens muytos bens para muytos annos : Comede , bibe , Luc: epulare : Levate boa vi-ibid. da , regalate , gasta larga- 20. mente, & a teu prazer, jà que tiveste tao boa fortuna. Nao tinha acabado de pronunciar estas palavras, quando ouvio hua voz que lhe dizia : Stulte , bac noste Luc. animam tua repetent à te : ibid. Zzz iii Ne-

1098

SERMAM

Necio, ignorante, insenlato, este dia que passou, foy o ultimo de tua vida. & nesta mesma noyte has de morrer. Morreo maquella mesma noyte, & os muytos annos que fe promettia de vida : In annos plurimos, que foy feyto delles? Ainda se continuàrao, & forao corredo em vao depois da sua morte. Verdadeyramen-te nescio, & peyor que ne cio. Stulte. Os annos de que fazias conta não erão teus, & os bens que erao teus, serao de outrem. Mas ainda que os annos nao forao teus para a vida, serao teus para a cota; porque has de dar cota a Deos do modo, com que fazias conta de os viver. Quanto melhor conselho fora acabar antes da morte os annos, que viveste, para o remedio. que continuar depois da morte os annos que nao viveste, para o castigo!

Agora acabo eu de entender aquelle difficulto-

so conselho do Espirito moriaris in Feel Santo. Ne tempore non tuo : Nao 7, 18 morras no tépo que nao he teu. Ne moriaris : Não morras? Logo na minha mao està o morrer. In tempore non tuo: No tempo que nao he teu? Logo ha tempo que he meu. & tépo que nao he meu. Ass qual he o tempo meu, em que he bem que morra, & qual o tempo nao meu, em que he bem que nao morra? O tempo meu he o tempo antes da morte: o tempo nao meu he o tepo depois da morte. E guardar, ou esperar a morte para o tempo depois da morte, que nao he tepo meu, he ignorancia, he locura, he estulticia, como a deste nescio: Stulte; mas anticipar a morte, & morrer antes de se acabar a vida, que he o tempo meu, esse he o prudente, & o fabio, & o bem entendido morrer. E isto he o que nos acon-

selha

1100

felha quem só tem na sua mas a morte, & a vida: Ne moriaris in tempore non tuo.

Quem haverà logo se tem juizo, que senao persuada a hum tao justo, tao necellario, & tao util partido, como acabar a vida antes da morte? Faça a nossa alma com o nosso corpo, & o nosso corpo com a nossa alma o concerto que fez Elias. Hia Elias fugindo pelo deferto à perseguição da Rainha Jezabel, que o queria mattar, & vendo quao difficultosa cousa era escapar à furia de hua mu-Iher poderosa, & irada, diz o Texto que pedio a morte à sua alma: Petivit animæ suæ ut moreretur. Alma minha, morramos: já que se ha de morrer por força, morramos por vontade. Isto pedia o corpo à alma, & isto deve tambem pedir a alma ao corpo, porque ambos vao igualmente interessados no mesmo partido.

Alma minha (diga o corpo à alma) corpo meu ( diga a alma ao corpo) fe havemos de morrer depois por força, & com perigo, morramos agora, & logo, de grado, & com fegurança. Eu bem vejo que o vir facilmente neste concerto, he mais para os defertos que para as cortes. Na corte fugia Elias da morte, no deferto chamava por ella. Mas se hua tal refolução no deserto he mais facil, na corte he mais necessaria; porq nas cortes he muyto mais arrifcado o esperar pela morte para acabar a vida.

1102

Supposto pois que o dictame he certo, conveniente, & forçoso; deçamos à pratica delle, sem a qual tudo o demais he nada. Isto de acabar a vida antes da morte como se ha de fazer? Respondo que fazendo resolutamete por propria eleyças na morte anticipada, & voluntaria, tudo aquil-

lo

lo que se faz prudente, & Christamente na morte forçosa, & precisa. Que faz hum Christao, quando o avizao para morrer? Primeyramente ( que isto deve de ser o primeyro ) confessale geralmente de toda sua vida, arrependese de seus peccados, compoem do melhor modo que pode suas dividas, faz seu testamento, devxa suffragios pela sua alma, poemna inteyramete nas mãos do Padre efpiritual, abraçase com hu Christo Crucificado, & dizendo como elle: Consummatum est: espera pe-19.30. la morte. Este he o mais feliz modo de morrer, q se usa. Mas como he forçoso, & nao voluntario. & aquelles poucos, & perturbados actos, que entao se fazem, nao bastao para desfazer os màos habitos da vida pafsada: assi como a contrição he pouco verdadevra, & pouco firme, & as tentaçõens entao mais

fortes: affim a morte he pouco fegura, & muyto arriscada. A contrição (diz Santo Agostinho) na enfermidade he enferma, & na morte (dizo mesmo Sato ) temo muyto que seja morta. Devxemos logo os peccados. quando nòs os deyxamos, & nao quando elles nos deyxao a nòs; & acabemos a vida, quado ainda podemos viver; & nao quando ella se tem acabado. Que damos a Deos quando elle no la tira? Demos a vida a Deos, em quanto elle no la dà : demos a Deos o tempo que sempre he seu, em quanto he tambem nosso, & nao quando jà nao temos parte nelle. Que propositos sao aquelles de nao offender mais a Deos, se eu jà nao tenho lugar de o offender? A confissao nos trattos nao he juridica, hase de ratificar fóra delles para fazer fé, & pois senao pòde ratificar depois, ratifiquese antes.

A fazenda que se ha de alijar ao mar no meyo da tempestade, nao he mais sao conselho que sique no porto, & com ganancia? Se eu posso ser o testador do meu ; & mais o testamenteyro, porque o nao ferey? Se o meu testamento ha de dizer: Item deyxo: porque nao dirà: Item levo? Nao he melhor levar obras pias que deyxar demandas? Se se ha de dizer de mi em duvida: Fulano que Deos tem; nao he melhor que seja desde logo & com certeza?

#### fig. t. . IIV . 🐧 r : r geral de f : r i r : r : r

Para a outra vida ninguem haverà (fe crè que ha outra vida) que nao tenha por bom este conselho; & que so elle no negocio de mayor importancia he o verdadeyro; o solido, o seguro. Mas que diremos ao amor deste mundo, a que tao pegados estamos ? He pos

- 230

fivel que de hum golpe hey de cortar por todos os gostos, & interesses da vida ? Aquelles meus pensamentos, aquelles meus desenhos, aquellas minhas esperanças: com tudo isto hey de acabar desde logo, & para sempre, & por minha vontade: & que hey de tomar a morte por minhas mãos. antes que ella me matte, & quando ainda pudera lograr do mundo, & da mesma vida muytos annos? Sobre tudo tenho muytos negocios em aberto, muytas dependecias, muytos embaraços: comporey primeyro minhas cousas, & depois of tiver acabado com ellas, entao tomarey effe confelho, & tratarey de acabar a vida antes da morte. Eysaqui o engano ( & a tentação , com que of Demonio nos vence depois de convencidos, & com que o Inferno està cheyo de bons propositosina O & on iv b our

Aaaa Pri

Primeyramente effes vossos negocios, & embaraços nao devem de ser tao grandes, & de tanto pezo, como os de Carlos Quinto; mas dado que o fossem, & ainda mayores, se no meyo de todos elles, & neste mesmo dia viesse a febre maligna, q havieis de fazer? Nao havieis de cortar por tudo; & tratar de vossa alma? Pois o que havia de fazer a febre, nao o farà a razaó? Se hoje tendes muytos embaraços, a manham haveis de ter muytos mais : & ninguem se desembaraçou nunca desta meada senao cortandoa. E quanto aos annos, que ainda podeis ter, & lograr de vida: pergunte-se cada hum a si mesmo, quantos annos tem? Eu quantos annos tenho vivido? Secenta: & quantos morrèrao de quarenta? Quantos annos tenho vivido? Quarenta: & quantos morrèrao de vinte? Quantos

annos tenho vivido? Vinte; & quantos morrèrao de dez, & de dous, & de hum, & de nénhum: ad Fob. De utero translatus tumulum? E se eu tenho 10. vivido mais que tantos, que injuria faço à minha vida em a querer acabar: que injuria faço aos mesmos annos em renunciar os poucos, & duvidosos, pelos seguros, & eternos? Finalmente se tanto amo, & tao pegado estou aos dias da vida presente, por islo mesmo os devo dar a Deos, para que elle me nao tire os que ainda naturalmente posso viver, fegundo aquella regra geral de sua Providencia. & aquelle justo castigo dos que os gastao mal: Viri Sanguinum, & dolosi. non dimidiabut dies suos : 54.2

1108

cultoso laço de desatar, ou cortar, que são os que vós chamais gostos da vida, os quaes se ella se acaba, tambem acabas: Post mortem nulla voluptas.

Aju-

Ajudeme Deos a vos desenganar neste ponto, & seja elle, como he, o ultimo. Se nesta vida ( vede o que digo ) se nesta vida,& neste miseravel mundo, cheyo para todos os estados de tantos pezares, póde haver gosto algum puro, & fincero, só os que acabaő a vida antes de morrer, o gozaó. Para todos os outros he a vida,& o mundo valle de lagrymas, só para os que acabàrao a vida antes da morte, he paraiso na terra. Dous homens houve só neste mundo, que verdadeyra, & realmente acabàrao a vida antes de morrer, Henoch, & Elias. Ambos acabàrao esta vida ha muytos annos, & ambos hao de morrer ainda no fim do mundo. E onde estao estes dous homes que acabarao a vida antes de morrer ? Ambos, & só elles estao no Paraiso Terreal, & com grande mysterio. Porque fe ha, & póde haver paraiso na terra; se ha, & póde haver paraiso neste mundo, & nesta vida, so os que acabaó a vida antes de morrer, o lograo. Oh que vida tao quieta! Oh que vida tao descançada! Oh que vida tao felice. & tao livre de todas as perturbaçõens, de todos os desgostos, de todos os infortunios do mundo! Depois que Henoch acabou a vida do mundo, fuccedeo logo nelle a mayor calamidade, que nunca se vio, nem verà, o Diluvio universal. O mundo grande estava jà todo afogado debaixo daquelle immenso mar sem porto, nem ribeyra : o mundo pequeno mettido em húa arca, jà subindo às estrellas, jà decendo aos abyfmos sem piloto, sem leme , sem lúz sluctuava atonitamente naquella tempestade de tempestades. Os montes soçobrados, as cidades sumidas,o Ceo de todas as partes chovendo lanças, & ful-Aaaa ii mi-

minando rayos. E só Henoch no meyo de tudo isto, como estava? Sem perigo, sem temor, sem cuydado. Porque ainda que lhe chegassem lá os ecos dos trovoens, & o ruido da tormenta, nada disto lhe tocava. Eu jà acabey com o mundo, o mundo já acabou para mim; que importa que se acabe para os outros? Là fe avenhao com os seus trabalhos, pois vivem. que eu jà acabey a vida. Neste tempo nao era ainda nascido Elias. Nasceo Elias, viveo annos, & antes de morrer acabou a vida do mesmo modo. Mas que nao padeceo o mundo, & a terra onde Elias vivia, depois deste seu apartamento? Veyo contra Samaria Senacherib, & Salmanazar: veyo contra Jerusalem Nabucodonosor: tudo guerras, tudo fomes, tudo batalhas, ruinas, incendios cattiveyros, desterros. As dez Tribus de Israel leva-

das aos Affrios, donde nunca tornarao : as duas Tribus de Juda, & Benjamin transmigradas a Babylonia, donde voltàrao despedaçadas depois de settenta annos. Porèm Elias, que noutro tempo o comia tanto o zelo, & amor da patria; estava-se no seu paraiso em summa paz, em sum. ma quietação, em summo sossego, em summa felicidade. Volte-se o mundo debayxo para cima: reyne Joachim, ou reyne Salmanazar: reyne Nabuco, ou reyne Cyro: vença Jerusalem, ou vença Babylonia: vao huns, & tornem, & vao outros para nao tornar: que se lhe dá disso a Elias? Quem tem acabado a vida, de todos estes vaisvens da fortuna està seguro.

O mesmo acontece, Senhores meus, & o mesmo experimenta todo aquelle, q de veras se resolve a deyxar o mundo ao mundo, & acabar a vida DA CINZA.

antes da morte. Nao sao necessarios para isso arrebatamétos, como os de Henoch, nem carros de fogo, como o de Elias, senao hűa valéte resoluçaő. Qué assi se resolveo, goza como Henoch, & Elias todos os privilegios de morto. Corra o múdo por onde correr, nenhúa cousa lhe empece, nem lhe dà cuydado. Hú dos professores deste estado, foy (como vimos) S. Paulo, & por ifso ainda vivo dizia. Vivo al. 2. autem, jam non ego. E que quer dizer:Eu vivo, mas jà nao sou eu? Quer dizer, Ber- (diz S. Bernardo) Ad alia quidem omnia mortuus fum, non sentio, non attendo, non curo. Todas as cousas deste mundo sao para mi, como para os mortos: nem as finto, nem me dao cuydado, nem faço mais caso dellas, que senao forao; porque se ellas ainda sao, eu jà nao sou. Cofideray as immunidades dos mortos, & vereis o descanço de que gozao,

1113

ard.

& os trabalhos de que le livrao, os que anticipao a morte. Vierao ao Calvario os executores de Pilatos, para quebrar as canellas aos crucificados , Joan. & assi o fizerao a Dymas, 19.31. & Gestas com as grandes 32. dores daquelle tormento; porque estavao ainda Ibidem vivos. Ad Jesum autem 32. cum venissent : Mas quado chegàrao a Christo: Ut viderunt eu jam mortuum, non fregerunt ejus crura: Como virao que estava jà morto; nao executarao nelle aquella crueldade. De quantos quebrantamentos, de quantas molestias, de quantas semrazoes se livra, que està jà morto? O Epitasio que eu puzera a hú morto destes, he aquelle verso de David.

Inter mortuos liber Pfal: Entres os mortos livre. 87.6. Livre dos cuydados do mundo, porque jà está fóra do mundo. Livre de emulações ; & envejas; porque a ninguem Aaaa iii taz

faz opposição. Livre de esperanças, & temores; porque nenhúa cousa deseja. Livre de contingencias, & mudanças; porque se izentou da jurisdição da fortuna. Livre dos homés, que he a mais difficultosa liberdade; porque se descattivou de si mesmo. Livre sinalméte de todos os pezares, molestias, & inquietaçõens da vida; porque jà he morto.

A todos os mortos fe canta piamente por costume : Requiescant in pace. Mas esta paz, & este descanço, só o lograo seguramente os que morrèrao antes de morrer. Vedeo no mesmo Texto de David : donde a Igreja tomou aquellas palavras. In pace in id ipsum dormiam , & requiescam : Morrerey, & descançarey em paz para islo mesmo: In id ipsum. Nesta clausula In id ipsum está o mysterio, que sendo a sentença tao clara, a faz dif-

ficultosa, mas admiravel. Que quer dizer, Morrerey, & descançarey em paz para isso mesmo? Se differa, Morrerey para descançar em paz, bem se entendia: mas Morrerey, & descançarey em paz para isso mesmo? Se ha de morrer, & descançar em paz para isso mesmo, ha de morrer, & defcançar em paz, para morrer, & descançar em paz? Affi he: & effe foy o profundo pensamento de David. Como se dissera: Eu quero morrer, & defcançar em paz na vida. E porque, ou para que? Para isso mesmo: para morrer, & descançar em paz na morte: In pace in id ipsum dormiam, & requiescam. Por isso com grade propriedade signisicou o morrer pela frafe de dormir : Dormiam ; porque o fono he morte em vida. Daqui se segué duas consequencias ultimas, ambas notaveis, & de grande consolação pa-

Pfal. 4.9. ra os que morrem antes de morrer. A primeyra, que só elles ( como pouco ha dissemos ) gozao seguramente de paz, & descáço. A segunda, que da paz, & descanço desta morte se segue tambem seguraméte a paz, & descanço da outra, que he o argumento de todo o nosso discurso. Os que morrem, quando morré, perdem o descanço da vida, & nao conseguem ordinariamente o da eternidade; porque passao de huns trabalhos a outros mayores. Assi diziao no Inferno aquelles miseraveis, que jà tinhao sido felices: Lassati sumus in via iniquitatis : Chegàmos cançados ao Inferno. Ao Intermo, & cança-

dos; porque là naō tivemos descanço, & cà teremos tormentos eternos. Pelo contrario os que morrem antes de morrer, morrem descançados, & morrem para descançar: In pace in id ipsum dormiam , Erequiescam. Oh q paz, oh que descanço para a vida, & para a morte? Creyo que ninguem haverá, se tem juizo, que se nao resolva desde logo a viver, & morrer assi: ou a morrer assi para morrer assi. Acabando desta maneyra a vida, esperaremos confiadamente a morte, & por beneficio do pò que somos: Pulvis es: nao temeremos o pò que havemos de ser : In pulverem reverteris.

LAUS DEO.

- differ Lagranty of 2 012 1 1 1 1 0 1 10 11 et in in in in in a term ent Laran on on a site of Extraplesor Street, and and

1 0 1 1 1 1 1 no sa nio si stor, si o

#### .0143 155



## INDICE

Dos lugares da Sagrada Escritura.

Os numeros significão as columnas.

#### Ex libro Genesis.

| -          | 110 00 01 01                                                    |            |
|------------|-----------------------------------------------------------------|------------|
| n-tor      | N principio creavit Eloim Cælum,& terra.coli                    | ina. 154.  |
| 1.         | In principio creavit Deus Calum, & terram.                      | 244.       |
| 2. Et      | tenebræ erant super faciem abyssi.                              | 244.       |
|            | xitque Deus : Fiat lux.                                         | 244.       |
| 4. Fig     | it lux, & facta est lux : & vidit Deus lucem                    | , quòd es- |
| [et        | bona.                                                           | 247.       |
| 4.8        | 5. Divisit lucem à tenebris factuque est dies i                 | mus.717.   |
| 5. A       | ppellavitque lucem diem, & tenebras noctem :                    | tactumque  |
| est        | dies unus.                                                      | 244.       |
| 6.8.       | Fiat firmamentum in medio aquarum Et                            | tačtum eļt |
|            | es secundus.                                                    | 717.       |
| 11. (      | Germinet terra herbam virentem.                                 | 717.       |
|            | Luminare maius, ut præesset diei: & luminare                    |            |
| pi         | chesset nocti.                                                  | 477.       |
| 10.        | Luminare minus, ut præesset nocti; & stellas.                   | 265.       |
|            | Luminare maius, ut præesset diei Et fact.                       | 5.8 443.   |
|            |                                                                 |            |
|            | Et præsit piscibus maris , & volatilibus Cæli , &               | 479.       |
| an a a     | mversaque terra.<br>Requievit die septimo ab universo opere , q |            |
| zap. 2. 3. | at                                                              | 219.       |
| N.         | Ebbb                                                            | For-       |

| Index locorum                                                                   |                 |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--|--|
| 7. Formavit Deus homine de pulvere terra. In Tex. Heh                           | 107.            |  |  |
| 7. Inspiravit in faciem ejus. Et factus est homo in am                          | man             |  |  |
| viventem.                                                                       | 801             |  |  |
| 15. Posut eum in paradiso voluptatis, ut operaretur &                           | cu-             |  |  |
| floatret illum.                                                                 | 828.            |  |  |
| 20. Ada vero non inveniebatur adjutor similis ejus.                             | 109.            |  |  |
| 24. I ropter noc relinguet homo patrem, & matrem.                               | 918.            |  |  |
| 27. Iviorte morieris.                                                           |                 |  |  |
| Cap. 3.). In quocuque die comederitis eritis licut Dii. 205 Feb.                | 04.             |  |  |
| 6. Vidit mulier, quòd bonum effet lignum ad vescendum.                          | 52.             |  |  |
| & 853.<br>7. Aperti sunt oculi amborum. 674.& 8                                 |                 |  |  |
| 16 Multiplicate accusage to a                                                   |                 |  |  |
| TO Donos money with the                                                         | 54.             |  |  |
| 7)1 C A C                                                                       | -               |  |  |
| Pulation Comment                                                                | 02.<br>دي       |  |  |
| Cap. 6.2. Videntes Filij Dei filias hominum                                     |                 |  |  |
| Cap.7.11. Rupti sunt sontes abyssi, & cataracta cali aperta si                  | ) 2.            |  |  |
| 04.0.                                                                           |                 |  |  |
| Cap. 15.13. Scito pranoscens, quòd peregrinum suturum sit sen                   | nen             |  |  |
| tuam in terra non Jua: Es subjecient eos servituti                              | وي              |  |  |
| affigent eos quadringentis annis.                                               | 35.             |  |  |
| Cap. 18. 17. Terribilis est locus iste.                                         | 35.             |  |  |
| Non est hic aliud nist domus Dei, Esporta Cali. 13                              | 36.             |  |  |
| 27. Loquar ad Dominum, cum sim pulvis, & cinis.                                 | 9.              |  |  |
| Cap. 19. 11. Percusserunt eos cacitate à maximo usque ad mi                     |                 |  |  |
| II Ita ut officera increasing and a C                                           |                 |  |  |
| 11. Ita ut oftium invenire non possent, 63<br>Cap.22. Tentavit Deus Abraham. 59 |                 |  |  |
| 2 Vadamin town if i                                                             |                 |  |  |
| JdD. 25.27. Habitabat in tabanagulis                                            |                 |  |  |
| [3] Sap.27.12. Timeo ne putet ne sibi voluisse illudere, & inducam s            | 1.              |  |  |
| per me maledictionem pro benedictione.                                          | и <b>-</b><br>8 |  |  |
| 20. Quomodo tam citò invenire potuisti fili mi? 290                             |                 |  |  |
| Vi                                                                              |                 |  |  |
|                                                                                 | -               |  |  |

| Sacræ Scripturæ.                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 20. Voluntas Dei fuit. Ibidem.                                                                       |
| Cap.30.1. Da mihi liberos, alioquin moriar.                                                          |
| 39. Factumque est ut oves intuerentur virgas, & parerent                                             |
| maculofa.                                                                                            |
| Can 22 20 Facie ad faciem. 436.                                                                      |
| Cap. 45.20. Properate, nec dimittatis quidquam de supellectili ve-                                   |
| fira, quia omnes opes Ægypti vestræ erunt. 305.                                                      |
| Ex libro Exodi.                                                                                      |
|                                                                                                      |
| Cap. 3.7 Idi afflictionem populi mei in Ægypto, & sciens dolorem ejus descendi, ut liberem eum. 684. |
| 11. Quis ego sum, ut vadam ad Pharaonem. 483.                                                        |
| 11. Quis ego fum, au fum.                                                                            |
| 14. 150 / 11111 3 4011 / 11111                                                                       |
| 14. 201 eft 3 milit me une 000.                                                                      |
|                                                                                                      |
| Cap. / . 12. Determine                                                                               |
| 13. Induratum est cor Pharaonis. 24.                                                                 |
| Cap. 8.19. Digitus Dei est bîc. 466.                                                                 |
| Cap. 10.22. & 23. Facta sunt tenebra horribiles in universa terra                                    |
| Ægypti. Nemo vidit fratrem suum,nec movit se de loco, in                                             |
| quo eratubicuque aute habitabant Filij Ifrael,lux erat.268.                                          |
| Cap. 13.21. Per diem in columna nubis, & per noctem in columna                                       |
| ignis. 253.                                                                                          |
| Cap. 16.3. Utinam mortui essemus in Ægypto, quando sedebamus                                         |
| Super ollas carmum. 564.                                                                             |
| 4. Dixit autem Dominus ad Moysen. Ego pluam vobis pa-                                                |
| nes de Calo. 564.                                                                                    |
| Egrediatur populus , & colligat ; ut tentem eum , utrum                                              |
| ambulet in lege mea, an non? 565.                                                                    |
| 16. Manhu: quid est hoc? 444.                                                                        |
| Gap. 24.14. Habetis Aaron, & Hur: si quid natum fuerit que-                                          |
| stionis, referetis ad eos.                                                                           |
| Cap. 32. 1. Fac nobis Eloim, qui nos precedat.                                                       |
| Bbbb ij Cap.                                                                                         |
| 2000                                                                                                 |
| *                                                                                                    |
|                                                                                                      |

| Cap. 32. 1. Fac nobis Deos, qui nos pracedant.                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Tollite inaures aureas de usorum, filiorumque, & filiarum                                       |
|                                                                                                    |
| 3. Fecit populus, que justerat                                                                     |
| 4. Quas cum ille accepisset, formavit opere susorio, & fecit ex                                    |
|                                                                                                    |
| 5. Ædificavit altare coram eo & &                                                                  |
| 5. Ædissicavit altare coram eo, & præconis voce clamavit dicens: Cras solemnitas Domini est.  407. |
| 6 Surgentelana mand obtilement 1 1 6 Co. 1 468.                                                    |
| 6. Surgentesque manè obtulerunt holocausta, & hostias pacifi-                                      |
| cas, & sedit populus manducare, & surrexerunt ludere. 468.                                         |
| 10. Dimitte me, ut irascatur suror meus, & deleam eos. 492.                                        |
| 19. I Tofelli de manu tabulas, es contregit eas                                                    |
| 21. Zuid that feelt bic populus, ut induceres super eum pecca-                                     |
| tuni muximum ?                                                                                     |
| 22. In nosti populum istum, quòd pronus sit ad malun 160                                           |
| 23. Dixerunt mihi: Fac nobis Deos, qui nos trecedont 170                                           |
| 24. Quious ego dixi : Quis vestrum habet aurum? Tulerunt Se                                        |
| ueueruni mini: 65 project illud in ignem egressuloue est                                           |
| ou oudens.                                                                                         |
| 25. Spoliaverat eum Aaron & nudum constituerat                                                     |
| 28. Cecideruntque in die illa quasi viginti tria millia homi-                                      |
| **************************************                                                             |
| 34. Ego autem in die ultionis visitabo, & boc peccatum eo-                                         |
|                                                                                                    |
| Tap. 33.3. Non ascendam tecum, quia populus dur e cervicis es. 492.                                |
|                                                                                                    |
| 20. Non gridehit me hama 600 ainest                                                                |
| ap. 34.20. Dund facies eins ellet cornuta                                                          |
| 774.                                                                                               |

## Ex libro Numeri.

| Cap. 11.5. | N mentem not                      | is veniunt ci | ucumer e | s, Epepoi   | nes, por       |
|------------|-----------------------------------|---------------|----------|-------------|----------------|
| 6. Nihil   | rique, & cepe<br>aliud respiciunt | oculi nostri  | nisi N   | lan. 569. 6 | 568.<br>§ 864. |
| 7 22       |                                   | 112           |          |             | Non            |

| Sacræ Scripturæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14. Non possum solus sustinere omnem hunc populum. 484.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| niam gratiam in oculis tuis. 484                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ta viris, 485.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| p. 20.8. Loquimini ad petram.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 11. Percutiens virga bis silicem egressa sunt aqua largissi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| p.21.5. Anima nostra nauseat super cibo isto. 567.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ex libro Deuteronomij.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| p. 6.13. Ominum Deum tuum timebis, & illi soli ser-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| vies. 786.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 16. Non tentabis Dominum Deum tuum. 786.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| p.7.16. Non parcet eis oculus tuus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| p.8.3. Non in solo pane vivit bomo. 780.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 795.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| p.13.3. Tentat vos Dominus Deus vester, ut palam siat, utrum dilinatis eum au non?  559. Ec.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| diligatis eum, an non? 559. Gc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| p.32.2. Concrescat ut pluvia dostrina mea : fluat ut ros eloquium meum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ex libro Josue.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| p. 10.12. Bediente Deo voci hominis. 163.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| pp. 10. 12. Bediente Deo work homins.  103.  103.  103.  103.  104.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105.  105 |
| Dijs alienis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ex libro Judicum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ap.2. 5. Ocus flentium. 892.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ap. 5.20. Stelle manentes in ordine suo.  40.  20. 14.2 Quam queso, accipiatis mili uxorem, 328.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| pp. 14.2. Quam, queso, accipiatis mihi uxorem. 328.<br>Bbbb iij Ex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| יון מטטכן.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

## Ex libro Regum 1.

| Cap.1.11. SI respiciens videris afflictionem meam. Cap.16.23. Tollebat David citharam, & percutiebat |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Can 16 22 Tollehat David sith and Ca                                                                 | 68  |
| Gia Gia Davia cuparam, & percutiebat                                                                 | ma  |
| Jua.                                                                                                 | _ 2 |
| Cap. 17.49. Infixus est lapis in fronte ejus.                                                        | 2   |
| Cap. 18.9. Non rectis oculis aspiciebat.                                                             | 86  |
| Cap. 21.9. Non est alter huic similis                                                                |     |
| Cap. 31.4. Ne forte veniant incircumcisi isti, & intersiciant                                        | 41  |
| ludentes mihi.                                                                                       | me  |
| thickness must.                                                                                      | 2.1 |

## Ex libro Regum 2.

| Cap. 3.31. Orro David sequebatur feretrum.                                                                           | 870  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 32. Sumque sepelissent Abner legragit Dagid and                                                                      | 5 G. |
| Es slevit super tumulu: flevit autem, & omnis populus Cap.7.8. Ego tuli te de pascuis sequentem greges, ut esses dux | .877 |
| populan meum.                                                                                                        | 308  |
| Cap. 12.2. Vidit mulierem.                                                                                           | 850  |

## Ex libro Regum 3.

| Cap. 18. 21. Aledictione pessima, &c. Usquequo claudicatis in duas p Cap. 19.4. Petivit anima sua, ut moreretur. | 400<br>partes ? 749 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|

## Ex libro Regum 4.

| Cap. 2.10. Em difficilem postulassi.             | 782.       |
|--------------------------------------------------|------------|
| Cap. 5.13. Pater, etsi rem grandem dixistet tihi | Prophata   |
| certè facere debueras; quanto magis quia nunc    | divit tihi |
| Lavaire, & mundaberis.                           | 1036.      |
| Cap. 6.18. Percute, oro, gentem banc cacitate.   | 634.       |
|                                                  |            |
|                                                  | Cap.       |

Sacræ Scripturæ.

Sap. 22.20. Idcirco colligam te ad patres tuos, & colligeris ad sepulchrum tuum in pace. 1067.

#### Ex libro Tobiæ.

Cap. 11.10. Onsurgens cacus pater ejus capit offendens pedibus currere, Es prolapsus est. 673.

#### Ex libro Judith.

Cap.9.13. Apiatur laqueo oculorum fuorum.

#### Ex libro Esther.

Cap. 7.8. Tiam Reginam vult opprimere me præsente. 661. Cap. 13.18. Ommis Israel clamavit ad Dominum, eo quod eis certa mors impenderet.

## Ex libro Job.

Ca Camilia illi in torra

| Can I 8 d Wood non lit limites till in terra.                                  | 10%.         |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Cap. 1.8. Ood non sit similes the terra.  Dominus dedit, Dominus abstulit; sit | nomen Do-    |
| mini benedictum.                                                               | 024.         |
| Cap. 2. In omnibus his non peccavit Job labijs suis,                           | neque stultu |
| quid locutus est contra Deum.                                                  | 824.         |
| Cap.7.2. Militia est vita hominis super terram.                                | 1088.        |
| 7. Quia ventus est vita mea.                                                   | 107.         |
| Cap 10.0. Memento, queso, quod sicut lutum feceris m                           | e, & in pul- |
| verem deduces me.                                                              | 99.          |
| 19. De utero translatus ad tumulum. 10                                         | 4.6 1118.    |
| 20. Nunquid non paucitas dierum meorum fin                                     | ietur brevi? |
| Dimitte me, ut plangam paululum dolorem                                        | meum, an-    |
| tequam vadam, & non revertar.                                                  | 1088         |
|                                                                                | Cap.         |

| maex tocorum.                                                |           |
|--------------------------------------------------------------|-----------|
| Cap. 14.5. Breves dies hominis sunt, numerus mensium e       | ius abua  |
| te est.                                                      | _         |
|                                                              | 1078.     |
| 5. Constituisti terminos eius, qui præteriri non poterunt.   | 1056.     |
| Cap. 17. 14. Putredini dixi: Pater meus es; mater mea,       | & Soror   |
| mea vermibus.                                                | 127.      |
| Cap. 19. 25. Scio enim quòd Redemptor meus vivit: S in       | novi Mimo |
| die de terra jurrecturus sum.                                | 128       |
| 25. Et rursum circumdabor pelle mea; & in carne              | med sin-  |
| debo Deum meum , quem vifurus sum ego ipse ,                 | الدور فيم |
| mei conspecturi sunt; & non alius.                           |           |
| Can 21 12 Ducurt in havis dies free for in son ?             | 129.      |
| Cap. 21.13. Ducunt in bonis dies suos, & in puncto ad infe   |           |
|                                                              | 1082.     |
| Cap. 29.18. In nidulo meo moriar, & sicut Phænix (In Text    | .Grac.)   |
| multiplicavo dies meos.                                      | 126       |
| Cap. 31. 1. Pepigi fædus cum oculis meis, ut ne cogitarem    | quidem    |
| de virgine.                                                  | 887.      |
| 7. Si secutum est oculos meos cor meum.                      | _ ′       |
| Cap.33. 38. In arduis ponet nidum suum: in petris manet, &   | . 861.    |
| cessis rupibus : inde contemplatur escam, & ul               | y mac-    |
| fuerit cadaver fating a los                                  |           |
| fuerit cadaver, statim adest.                                | 695.      |
| Cap. 42.3.& 6. Insipienter locutus sum; ideireo ipse me rep. |           |
| & ago pænitentiam in favilla, & cinere.                      | 825.      |
|                                                              |           |
| Ex libro Psalmorum.                                          |           |
|                                                              |           |

| P.G. 3.6. Go dormivi , & soporatus sum , & exurrexi.          |       |
|---------------------------------------------------------------|-------|
| Psal.4.9. In pace in id ipsum dormiam, & requiescam.          | 124   |
| Ps.6.7. Per singulas noctes lacrymis meis stratum meŭ rigabo. | 1115. |
| 8. Turbatus est à surore oculus meus.                         |       |
| Ps.9.15. Qui exaltas me de portis mortis.                     | 861.  |
| Ps. 17. 28. Oculos superborum humiliabis.                     | 134   |
| DC of the super-corum variations.                             | 863.  |

Ps. 18. 1. Cæli enarrant gloriam Dei, Eopera manuum ejus annuntiant firmamentum.

2. Dies dies eručtat verbum.

39.

719. Pf.

#### Sacra Scritura.

| vali & otitura.                                                                              | -          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Pfal. 18.4. Non funt loquelæ, neque sermones, quorum non a                                   | udian-     |
| tur voces eorum.                                                                             | 40.        |
| 5. In sole posuit tabernaculum suum.                                                         | 279.       |
| 6. Exultavit ut gigas ad currendam viam.                                                     | 280.       |
| Ps. 21. 16. In pulverem mortis deduxisti me.                                                 | 110.       |
| Ps. 30. 10. Conturbatus est in ira oculus meus.                                              | 863.       |
| Ps. 38.5. Locutus sum in lingua mea: Notum fae mibi Don                                      | ine fi-    |
| nem meum ; & numerum dierum meorum , ut                                                      | sciam      |
| 1078.05                                                                                      | 1070.      |
| 14. Remitte mihi, ut refrigerer priusquam abeam,                                             | s am       |
| plius non ero.                                                                               | 1087.      |
| Pl.41.4. Fuerunt mihi lacrymæ meæ panes.                                                     | 852.       |
| Pf.44.4. Accingere gladio tuo super femur tuum potentissime                                  |            |
| cie tua, & pulchritudine tua intende, prospere                                               |            |
| de, E regna.                                                                                 | 583.       |
| Pf.48.12. Sepulchra eorum domus illorum in æternum.                                          | 637:       |
| 13. Homo, cum in bonore esset, non intellexit compara                                        |            |
| jumentis.                                                                                    | 248.       |
| Pl. 50.8. Incerta, & occulta sapientia tua manisestasti mihi.                                |            |
| De a a Defenit eculus mous                                                                   | 862.       |
| Ps. 53.9. Despexit oculus meus.<br>Ps. 54.16. Vemat mors super illos, & descendant in insert | num vi-    |
| F1.54.10. Venut mors juper mos, & adjection in injeri                                        | 1049:      |
| ventes.<br>24. Viri sanguinum , & dolosi non dimidiabut dies suos                            |            |
| Pl. 55.9. Posuisti lacrymas meas in conspectu tuo.                                           | 802.       |
| Pl. 55.9. Fojuiju turymus meus in tonjetita tuo.                                             | 398:       |
| 11.0/.11.21mmmm the 3 0.                                                                     | 0,1        |
| 14. Si dormiatis inter medios cleros; pennæ columb                                           | 1 508.     |
|                                                                                              |            |
| Ibidem. Et posteriora dorsi ejus in pallore auri.                                            | r.c.m.     |
| Ps. 74.3. Cum accepero tempus, ego justitias judicabo.                                       | in hoc     |
| 9. Calix in manu Domini Et inclinavit ex hoc                                                 | *** 1700 * |
| 942.                                                                                         | 624.       |
| Pl.75.1. Notus in Judea Deus.                                                                | -          |
| 6. Dormierunt somnum suum.                                                                   | 137.       |
| Pl.76.11. Dixi: Nunc capi.                                                                   | 139.       |
| Cccc                                                                                         | Pf.        |

| DC Dluit funer are faut pulgravene corner & heut            | arenom                                          |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Pl.77.27. Pluit super eos sicut pulverem carnes, Esseut     |                                                 |
| maris volatilia pennata.                                    | 340.                                            |
| 30. Adhuc esca eorum erant in ore ipsorum, Eira Dei         |                                                 |
| Super eos.                                                  | 341.                                            |
| Pf.81.6. Ego dixi: Dij eftis.                               | 98.                                             |
| 7. Vos autem sicut komines moriemini.                       | 99.                                             |
| 7. Et sicut unus de principibus cadetis.                    | 109.                                            |
| Pf.87.6. Inter mortuos liber.                               | 1114.                                           |
| 10. Oculi mei languerunt.                                   | 864.                                            |
| Ps. 90.11. Angelis suis mandavit de te, ut custodiant te, & | Fr. 66.                                         |
| Ps. 104. 37. Non erat in tribubus eorum infirmus.           | 714.                                            |
| Ps. 10. 6.18. Omnem escam abominata est anima eorum.        | 567.                                            |
| Ps. 109.3. In splendoribus sanctorum genui te.              | 375-                                            |
| Ps. 110.4. Memoriam fecit mirabilium suorum; escam ded      | it timen-                                       |
| tibus se. 163.                                              | & 742.                                          |
| Pf. 113.5. Quid est tibi mare, quòd fugisti? Et tu Jordani. |                                                 |
| conversus es retrorsum? 932.                                | ر قرق خون من المن المن المن المن المن المن المن |
| 7. A facie Domini : d facie Dei Jacob.                      | 588.                                            |
| Pf. 113.5. Oculos habent, & non videbunt.                   | 625.                                            |
| 6. Aurés habent, & non audient.                             | 750.                                            |
| 8. Similes illis fiant, qui faciunt ea.                     | 626.                                            |
| Pf. 117.30. Hac porta Domini, justi intrabunt in eam.       | 638.                                            |
| Pl. 118.18. Revela oculos meos, & considerabo mirabilia     |                                                 |
|                                                             | 201.                                            |
| TUG.                                                        | 861.                                            |
| Pf. 118.37. Averte oculos meos, ne videant vanitatem.       |                                                 |
| Pf. 118.85. Narraverunt mibi iniqui fabulationes; sed non   |                                                 |
| tua.                                                        | 175.                                            |
| Pf. 147.17. Mittit crystallum suam sicut buccellas.         | 199.                                            |
| Ps. 149.6. Et gladij ancipites in manibus eorum ad faciena  |                                                 |
| dictam in nationibus increpationes in populis.              | 804.                                            |

## Sacræ Scripturæ.

## Ex libro Proverbiorum.

| Cap. 8.31. Udens in orbe terrarum; & delicia mea esse cum filijs hominum. 930.                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Cap. 8.31.                                                                                                     |
| Cap. 8.36. Qui me invenerit, inveniet vitam, & kauriet salutem à                                               |
| Domino.                                                                                                        |
| Cap. 9. 1. Sapientia ædificavit sibi domum : miscuit vinum , & pro-                                            |
| Cap.9.1. Sapientia kaissuuri jos annillas suas ut vocarent ad posut mensam: misit annillas suas ut vocarent ad |
| arcem, & ad menia civitatis.                                                                                   |
| Cap. 16.39. Sortes mittuntur in sinum, & à Domino temperantur,                                                 |
| Cap. 16.39. Sortes militantal in Jinam,                                                                        |
| Cap. 21.1. Cor regis in manu Domini: quocumque voluerit, incli-                                                |
| Cap. 21.1. Cor regis in mana Bonan : quotimp                                                                   |
| nabit illud.  Cap.31.23. Nobilis in portis vir ejus, quando sederit cum senato- 540.                           |
| Cap. 31.23. Nobilis in portis off equis, quanto 540.                                                           |
| ribus terra.                                                                                                   |
| Cap. 31.25. Ridebit in die novissimo.                                                                          |
|                                                                                                                |

## Ex libro Ecclesiastes.

| Cap. 1.9. Uid est, quod suit? Ipsum quod f                                              | uturum est:quia est<br>od faciendum est. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| Cap 2.10. Desideraverunt oculi mei.                                                     | 862.<br>861.                             |
| Cap. 4.8. Nec satiantur oculi ejus divitijs. Cap. 7.18. Ne moriaris in tempore non tuo. | 1100.                                    |

## Ex libro Canticorum.

| Cap. 1.6. P Ofuerunt cuftodivi. |                                    |                          |
|---------------------------------|------------------------------------|--------------------------|
| 11. Murenulas                   | aureas faciemus tibi               | vermiculatàs argento.    |
| .Cap. 2.8. Ecce ifte ven        | it faliens in montibus,<br>Cccc ij | transiliens colles. 915. |

| 7 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Index tocorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| Cap. 2. 9. En ipse stat post parietem nostrum respiciens p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | er fene- |
| stras, prospeciens per cancellos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 211      |
| Cap. 3.4. Inveni, quem diligit anima mea; tenui eum nec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | dimit-   |
| tain.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 210      |
| Cap.4.4. Mille clypei pendent ex ea : omnis armatura fortium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 788      |
| Cap. 49. Vulnerasti cor meum soror mea , sponsa : vulnera                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | sti cor  |
| meum in uno oculorum tuorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1033.    |
| Cap. 6.9. Que est ista, que progreditur quasi aurora consur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | gens     |
| pulchra ut Luna, electa ut Sol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 271.     |
| Cap. 8.6. Fortis est, ut mors dilectio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 008      |
| Cap. 8.13. Que habitas in hortis ( amici auscultant ) fac me                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | audire   |
| vocem tuam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 912.     |
| Cap. 8.14. Fuge , dilecte mi , & assimilare caprea, binnuloque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | cornia.  |
| rum super montes aromatum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| that we have a property of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 913.     |
| Ex libro Sapientiæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| 1:50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | E. 20,   |
| Cap. 2.8. Oronemus nos rosis, antequam marcescant.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1055     |
| Lan Co L Hran ovr animore                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1055.    |
| 7 I affati fuzzus in min inimitati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 054.     |
| Cap 16 an D.C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 117.     |
| The management of the second o | 567.     |
| Ex libro Ecclesiastici.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| . Note adoptional trees.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| Can a a T Ou and I . C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |

| Ex libro Eccleliaitici.                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                         |
| Cap. 4.31. On confundaris confiteri peccata: E ne subijcias te omni homini pro peccato. |
| te omni homini pro peccato.                                                             |
| p. 10. 4. In manu Dei potestas terræ; & utilem rectorem sus-                            |
| citabit in tempus super illam. In manu Dei prosperi-                                    |
| tas hominis ; & super saciem scribæ imponet hone-                                       |
| rem sum.                                                                                |
| Cap. 14.8. Nequam est oculus lividi. 863.                                               |
| 9. Insatiabilis oculus cupidi. 863.                                                     |
| Cap. 24.25. & 26. In me gratia omnis via, & veritatis. Transite                         |
| T . Od ma manae be a manaet                                                             |
|                                                                                         |
| Cap.                                                                                    |

|         | Came Corebian A                                                                                          |                                       |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|         | Sacra Scriptura.                                                                                         | Sug Ta                                |
| Tap. 3  | 1.15. Nequius oculo quid creatum est? Ab omni facie                                                      | 2 c c                                 |
| 11.     | erymabitur, cum viderit.                                                                                 | nit legem                             |
| Cap.4   | 4.20. Non est inventus similis illi : qui conserva  Excelsi.                                             | 01 407.                               |
|         | Excelsi. 21. In carne ejus stare fecit testamentum.                                                      | 413.                                  |
| 16.57   | 21. In carne ejas jure jetu tejunicus                                                                    | 413.                                  |
|         | 22. Crescere illum dedit, quasi terræ cumulum.                                                           | 413.                                  |
| 627.    | TT F. Same and many as to a tlum                                                                         |                                       |
| - 1 51  | ad terminos terræ.                                                                                       | 413.                                  |
| (8)     | 25. Benedictionem omnium gentium dedit illi,                                                             | 413.                                  |
| Can     | 5.2. Similem illum fecit in gloria Sanctorum.                                                            | 435                                   |
| Listi   | John Some mound of some                                                                                  | CON PACE                              |
| .5.00   | Ex Prophetiæ Isaiæ.                                                                                      |                                       |
|         | E + 10 . d MM                                                                                            | Capture                               |
| Cap. 5  | Jid debui facere vinea mea, Enon feci.                                                                   | ? 21.                                 |
|         | 20 We our dicitis malum bonum: 65 bonus                                                                  | n malum.                              |
| FIT     | 653.                                                                                                     | 1                                     |
| Cap.6   | .1. Et ea, que sub ipso erant, replevant templum.                                                        | 581.                                  |
|         | 2. Seraphim stabant super illud Velabant faciem e                                                        | ius. 579.                             |
|         | 3. Plena est omnis terra gloria ejus.                                                                    | 581.                                  |
| . 5284  | 4. Et. Domus repleta est sumo. word mix and                                                              | -851.                                 |
| 15 1-   | 5. Va mibi, quia tacui. w thosak nom wo i                                                                | 18 18 18 53.                          |
| 515     | O. Excaca cor populi hujus, ut videntes non videam                                                       | 750.                                  |
| Cap.8.  | 14. & 15. Et erit in lapidem offensionis,, & in pet                                                      | ram scan-                             |
| . ~ 42  | dali, in laqueum, & in ruinam. Et offende                                                                | eni, & ca-                            |
| 1, 181, | dent, & conterentur, Eirretietur, & capie                                                                |                                       |
| Cap. 1  | 4.14. Similis ero Altissimo.                                                                             | 204.                                  |
| Cap.2   | 9.18. De tenebris , & caligine oculi cæcorum vi debi<br>5.4. & 5. Dens ipse veniet , & salvabit vos. Tun | c aperion                             |
| Cap:3   | tur oculi cacorum.                                                                                       | ~ 611                                 |
| Can     | 8.10. In dimidio dierum meorum vadam ad por                                                              | tas inferi.                           |
| Jap.    | 1097. Minist a 12 konser in all all 18                                                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| (0)     | 12. Dum adhuc ordirer, succidit me.                                                                      | 1097.                                 |
|         | 1.18. Intuemini ad videndum.                                                                             | 644.                                  |
| glat.   | Cccc iij                                                                                                 | Cap.                                  |
|         |                                                                                                          | •                                     |

#### Index locorum Cap. 42.2. Non clamabit, neque audietur vox ejus foris. 63. 7. Dedite in fædus populi, in lucem gentium, ut aperires oculos cacorum: 19. Quis cecus, nisi servus meus? Quis cecus, nisi qui venundatus est? Quis cacus, nisi servus Domini. Cap.43.8. Populum cæcum, & oculos babentem 623. Cap. 44. 19. Medietatem ejus combussi igne, & de reliquo ejus idolum faciam. 487. Cap. 46.4. Ego feci, ego feram. 494. Cap. 56.10. Speculatores tui cæci omnes. 682. Cap. 58.9. Invocabis, & Dominus exaudiet : clamabis, & dicet : Ecce adfum. ( 2003) 1002 7 747. Cap. 60.8. Qui sunt isti, qui ut nubes volant? 62. Cap. 61.2. Ad annuntiandum mansuetis misst me, ut mederer contritis corde, & prædicarem captivis indulgentiam: ut consolarer omnes lugentes.

## Ex Prophetia Jeremiæ.

Cap. 7.5. A Aledictus homo, qui confidit in homine. 835.

Verè mendacium operatus est stylus mendax scri-

|                                                       | 515.       |
|-------------------------------------------------------|------------|
| Cap. 9. 1. Quis dabit capiti meo aquam, & oculis meis | fontem la- |
| crymarum, & plorabo die, ac nocte.                    | 883.       |
| Cap. 23. 28. Qui habet fermonem meum, loquatur fermon | nem meum   |
| verè                                                  | 65.        |
| Thren. 1.12. Attendite, & videte.                     | 643.       |
| 17. Non est, qui consoletur eam.                      | 303.       |
| Thren. 2. 14. Prophetæ tui viderunt tibi falfa.       | 655.       |
| 18. Nequetaceat pupilla oculi tui. Scham al           | 1 885      |
| Thren 2.51. Oculus meus deprædatus est animam meum!   | 860.       |

## Sacra Scriptura.

## Ex Prophetia Ezechielis.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 704.     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Mac reportehantur cum amoularent.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4.       |
| 14. Ibant, & revertebantur in similitudinem fulgur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | is co-   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| rufcantis.<br>27. Alumbis defuper , & à lumbis deorsum , quasi spe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | cies ig  |
| 27. A lumois defuper, G a lumos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 397-     |
| nis splendentis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 740.     |
| Cap. 3. 1. Comede volumen istud.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 863.     |
| Cap. 6.9. Oculos eorum fornicantes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 864.     |
| Cap. 20.7. Offensiones oculorum abjiciat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 864.     |
| 8. Abominationes oculorum suorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 862.     |
| Cap. 23, 16. Concupiscentia oculorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| T. D. anharia Danielis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |
| Ex Prophetia Danielis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |
| - NY G 'IL Giora mas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 112      |
| Cap.2.35. N favillam estive area.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 119.     |
| 38. I Tu Rex es caput.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 506.     |
| 28. Tu Rex es capar. Cap. 5. 5. Apparuerunt digiti, quasi manûs bominis seribentis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -        |
| & 789. B. L. Loren non sindi & lacum nescio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 500.     |
| E 789.<br>Cap. 14.35. Domine Babylonem non vidi , & lacum nescio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| and the same of th |          |
| Ex Prophetia Ofee.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| Cap. 2.14. Tucam eam in folitudinem, & loquar ad a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | or eius. |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| Gap. 8.7. Ventum seminabunt, & turbinem colligent.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 65.      |
| Gap. 8.7. Ventum seminadum, Grandina de la companya | 4        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
| Ex Prohetia Jonæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 311      |
| Cap.3.4. A Dhuc quadraginta dies, & Ninive subverte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | tur.47.  |
| Cap. 3.4. A Dhuc quadraginta dies, & Nimbe Juberit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1        |
| The state of the s |          |
| The state of the s | E        |

## Ex Prophetia Habacuc.

Cap. 2.3. CI moram fecerit, expecta illum; quia veniens veniet, & non tardabit.

## Ex Prophetia Malachiæ.

Rietur nobis timentibus nomen meum Sol justitia & Sanitas in pennis ejus. 254. 266. & 513.

## Ex Divo Matthæo.

9. Genuit Achaz. 9. Genuit Ezechiam.

10. Genuit Josiam.

12. Genuit Zorobabel.

Iber Generationis Jesu Christi, Filij David, Filij

731.

938. Ge

| •    | Abraham.                            | 693.86.    |
|------|-------------------------------------|------------|
|      | 2. Abraham gemuit Isaac.            | 728.6 737. |
|      | 2Isaac genuit Jacob.                | 728.8738.  |
| 1    | 2. Genuit Judam.                    |            |
| MIT. | 3. Genuit Phares.                   |            |
| 001  | 3. Zaram de Thamar.                 |            |
|      | 3. Genuit Esron.                    | 738.       |
| -01  | 4. Genuit Naasson.                  |            |
|      | 4. Genuit Salmon.                   | 739-       |
|      | 4. Genuit Booz.                     | 738.       |
|      | 5. Genuit Obed ex Ruth.             | 736.       |
|      | 5. Genuit Jesse.                    | 737.       |
|      | 6. Genuit Salomonem.                | 738.       |
| 10   | 7. Genuit Abiam. Wall D. Mandamania | 733.       |
|      | 8. Genuit Josaphat.                 | 734.       |

Sacra Scriptura.

| Cacrite Strift and                                               |
|------------------------------------------------------------------|
| 13. Genuit Eliacim. 731.                                         |
| 16. Foseph, Virum Maria. 739.                                    |
| De qua natus est Jesus. 229. E.                                  |
| Cap. 3.2. Agite pænitentiam.                                     |
| 3. Parate viam Domini. 47.                                       |
| Cap. 4.1. Ductus est à Spiritu, ut tentaretur.                   |
| 3. Et accedens tentator. 700.                                    |
| Dic, ut lapides isti panes stant. 776.                           |
| 4. Non in solo pane vivit homo, sed in omm veroo, quod pro-      |
| cedit de ore Dei 00. 5 770.                                      |
| 6. Mitte te deorsum : scriptum est enim : Quia Angelis suis      |
| mandavit de te, ut custodiant te in omnious vis tuis. 66.        |
| 6. Ne fortè offendas ad lapidem pedem tuum. 779.                 |
| 7. Non tentabis Dominum Deum tuum. 777.                          |
| 11. Et ecce Angeli ministrabant ei. 839.                         |
| 17. Exinde capit pradicare. 54.                                  |
| 19. Faciam vos fieri piscatores hominum. 54.                     |
| 21. Reficientes retia sua.                                       |
| Cap. 5.37. Sit fermo vefter: Est, est: non, non 784.             |
| 4.5. Qui solem suum oriri facit super vonos, & maios, & pitti    |
| super justos, & injustos. 21.&167.                               |
| Cap. 6.23. Si oculus tuus fuerit nequam, totum corpus tuum tene- |
| brolum erit.                                                     |
| Cap.7.14. Arcta via est, que ducit ad vitam.                     |
| Cap. 8.12. Ibi erit fletus.                                      |
| 13. Fiat tibi, sicut credidisti.                                 |
| 22. Sinite mortuos sepelire mortuos suos. 751.                   |
|                                                                  |
| 41. Qui recipit Prophetam in nomine Propheta mercedem            |
| Prophetæ accipiet : & qui recipit justum in nomine               |
|                                                                  |
| Cap. 11.3. Tu es, qui venturus es, an alium expectamus? 6.14.    |
| 4. Renuntiate foanni, que viaijus, & audifus. Cati sidem.        |
| Dddd Cap.                                                        |
| Dada Cab.                                                        |

| Cap. 12.9. Si oculus. scandalizat te, erue eum, & projice                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | abs te.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 890.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| Cap. 13.28. Inimicas homo hoc fecit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 815      |
| Cap. 15. 14. Sinite illos: caci sunt, & duces cacorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 676      |
| 14. Cacus si caco ducatum prastet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 667      |
| 19. De corde exeunt cogitationes male, homicidio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| teria, furta, falsa testimonia, blasphemia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 861.     |
| 28. O mulier magna est sides tua.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 984      |
| Cap. 16.13. Quem dicunt homines esse Filium hominis? Al                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ij Joan  |
| nem Baptistam; alij verò Eliam; alij verò                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Farami.  |
| am, aut unum ex Prophetis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| 18. Portæ inferi non prævalebunt adversus ea. 120.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 381.     |
| Cap. 17.2. Resplenduit facies ejus sicut Sol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| 4. Bonum est nos hic esse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 573.     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 572.     |
| 5. Et ecce vox de nube dicens : Ipsum audite.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 574.     |
| 9. Nemini dixeritis visionem, donec Filius bominis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| tuis resurgat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 792.     |
| 23. Magister vester non solvit didrachma?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 782.   |
| Cap. 18. 10. Angeli eorum semper vident faciem Patris, qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | m ca-    |
| lis est.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 579.     |
| Cap. 19.11. Non omnes capiunt verbum istud.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 322.     |
| Cap. 20.12. Murmurabant adversus patrem samilias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 869.     |
| 12. Hi novissimi una hora fecerunt. Pares illos nol                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | is feci- |
| fii. Portavimus pondus diei , & æstûs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 870.     |
| 15. An oculus tuus nequam est, quia ego bonus sum?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 869.     |
| 2 1. Dic, at sedeant hi duo filij mei.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 210.     |
| 22. Nescitis, quid petatis. 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19. Er.  |
| 22. Potestis bibere calicem, quem ego bibiturus sum?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 343.     |
| 23. Sedere autem ad dextram meam, vel smistram                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| meum dare vobis, sed quibus paratum està Par                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| 310. & 348.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| Cap. 22. 12. At ille obmutuit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 452.     |
| 15. Consilium inierunt, ut caperent eum in sermone.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 778.     |
| 17. Licet censum dare Casari, an non?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 778.     |
| The second secon | Quid     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Zillet.  |

| Sacræ Scripturæ.                                                       |          |
|------------------------------------------------------------------------|----------|
| Outland toutain ?                                                      | bidem.   |
| Cap. 24.28. Ubicumque fecerit corpus, illic congregabuntur             | & a-     |
|                                                                        | 606.     |
| quile. Cap. 25. 5. Moram autem faciente sponso, dormitaverunt om       | nes, &   |
| dormierunt.                                                            | 286.     |
| Claufa of innua                                                        | 136.     |
| 10. Clausa est janua. 13. Quia nescitis diem, neque horam.             | 1077.    |
| 15. Unicuique secundum propriam virtutem.                              | 498,     |
| 35. Venite benedicti patris mei : esurivi enim, &                      | dedistis |
| mihi manducare.                                                        | 976.     |
| Cap. 26. 15. Quid vultis mibi dare, & ego eum vobistradam              |          |
| 24. Va autem homini illi , per quem Filius hominis                     | trade-   |
| tur. Bonum erat ei, si natus non fuisset bomo ille.                    | 845.     |
| 26. Hoc est corpus meum.                                               | 178.     |
| 58. Capit contriftari, & mastus esse.                                  | 546.     |
| 39. Sustinete bic, & vigilate mecum: & progressus                      | pufillum |
| in faciem suam orans, & dicens: Pater mi si                            |          |
|                                                                        | 943.     |
| est Ec.<br>39. Pater si possibile est, traseat à me calix iste. 545.   |          |
| 39. Faller je pojitotic tie, svajem a m                                | 642.     |
| 48. Ipse est, tenete eum.<br>49. Ave Rabbi, & osculatus est eum.       | 460.     |
| 50. Tenuerunt eum.                                                     | 642.     |
| 55. Non me tenuistis.                                                  | 642.     |
|                                                                        | 856.     |
| 58. Ut videret finem. 60. Novissimè venerunt duo falsi testes.         | 70.      |
| Non north horningm                                                     | 868.     |
| 72. Non novi hominem. Cap. 27.4. Peccavi tradens sanguinem justum. 527 | £ 556.   |
| 4. Quid ad nos? Tu videris.                                            | 556.     |
| 23. At illi magis clamabant: Crucifigatur.                             | 61.      |
| 24. Aquâ lavit manus.                                                  | 523.     |
| 24. Innocens ego fum à fanguine justi hujus.                           | 527.     |
| 29. Coronam de spinis posuerunt super caput ejus.                      | 25.      |
| Foreigt Chiritum                                                       | 939.     |
| 30. Emifit spiritum.                                                   | 25.      |
| 52. Petræ scissæ sunt. Dddd ij                                         | Cap.     |
| 2000 - 1                                                               | -        |

| Index locorum                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Cap. 28.2. Angelus enim Domini descendit de Calo, & revolvit                                                     |
| lapidem, & sedebat super eum. 183.                                                                               |
| 19. Baptizantes eos in nomine Patris, & Filij, & Spiri-                                                          |
| tus Sancti. 283.                                                                                                 |
| Ex D. Marco.                                                                                                     |
| 1504 - Automotive Contraction                                                                                    |
| Cap.1.13. Ratque cum bestijs. 766.                                                                               |
| 44. Vade, ostende te Principi Sacerdotum. 970.                                                                   |
| Cap. 4. 12. Ut videntes videant, & non videant.  Cap. 6. 25. Cumque introisset statim cum sessinatione ad Regem, |
|                                                                                                                  |
| caput Joannis Baptista. 1012.                                                                                    |
| 49. Putaverunt phantasma esse. 661.                                                                              |
| Cap. 8.24. Video homines velut arbores ambulantes. 647.                                                          |
| 25. Iterum imposuit manus super oculos ejus, & capit vide-                                                       |
| Cap. 9.22. Omnia possibilia sunt credenti.                                                                       |
| 27. Non potuimus ejicere eum. 984.                                                                               |
| Cap. 14.30. (In Text. Grec.) Cum caput obvelasset, slevit. 879.                                                  |
| 33. Capit pavere, & tadere. 546. & 040.                                                                          |
| 34. Iristis est anima mea.                                                                                       |
| Cap. 15.46. In monumento, quod erat excissum in petra. 756.                                                      |
| Cap. 16.2. Valde mane una sabbatorum veniunt ad monumentum orto iam sole.                                        |
| 5. Viderunt juvenem sedentem à dextris coopertum stola                                                           |
| candida.                                                                                                         |
| 6. Surrexit: non est bic.                                                                                        |
| 16. Euntes in mundum universum, prædicate omni crea-                                                             |
| Qui and July 621 6 . 63 /. 410.                                                                                  |
| Lu creataern, & vapitzatus fuert, Jalvus erit. 145.                                                              |
| Full to the test of                                                                                              |

्राच्याकृति इ

# Sacræ Scripturæ. Ex D. Luca.

| Cap. 1. 1. O Uoniam multi conati funt ordinare narrationem,      |
|------------------------------------------------------------------|
| quæ in nobis completæ funt, rerum. 700.                          |
| 17. Venit Joannes Baptista in Spiritu, & virtute Elia. 438.      |
| 33. Regnabit in Domo Jacob. 529.                                 |
| 35. Quod nascetur ex te Sanctum.                                 |
| 39. Exurgens autem Maria abijt in montana cum festina-           |
| tione. 283.                                                      |
| 71. Salutem ex inimicis nostris, & de manu omnium, qui           |
| oderunt nos. 972.                                                |
| Cap. 3. 3. Prædicans baptismum pænitentiæ in remissionem pecca-  |
| torum, sicut scriptum est in Libro Sermonum Isaia                |
| Propheta. 59.                                                    |
| Cap. 4. 5. In momento temporis.                                  |
| Cap. 6.25. Va vobis, qui ridetis, quia plorabitis. 597.          |
| Cap. 7.14. Adolescens tibi dico: Surge. 109.                     |
| 50. Fides tua te salvam fecit. 984.                              |
| Cap. 8.5. Exijt, qui seminat seminare semen suum.                |
| Aliud cecidit secus viam, & conculcatum est, & volu-             |
| cres celi comederunt illud.                                      |
| 6. Aliud cecidit super petram, & natum aruit, quia non ha-       |
| bebat humorem.                                                   |
| 7. Alind cecidit inter spinas, & simul exorta spina suffoca-     |
| verunt illud.                                                    |
| 8. Aliud cecidit in terram bonam, & ortum. 38.                   |
| Et fecit fructum centuplum.                                      |
| Hæc dicens clamabat. 60.                                         |
| 12. Semen est Verbum Dei.                                        |
| Venit Diabolus, & tollit verbum de corde eorum. 78.              |
| 13. Qui cum gaudio suscipiunt verbum.                            |
| 15. Et fructum afferunt in patientia.                            |
| Cap. 9. 56. Filius hominis non venit animas perdere sed salvare. |
|                                                                  |
| 772. Dadd 11j Cap.                                               |

| Cap. 11.9. 1 cite , G automi 00015.                                |
|--------------------------------------------------------------------|
| 10. Omnis enim, qui petit, accipit.                                |
| 11. Quis autem ex vobis patrem petit panem: nunquid la             |
| pidem dabit illi ? Aut piscem : nunquid pro pisce sei              |
| pentem dabit illi ? Aut si petierit ovum ; nunquid por             |
| riget illi scorpionem.                                             |
| 14. Erat ejiciens Dæmonium. 453                                    |
| Cùm ejecisset Dæmonium, locutus est mutus : & ac                   |
| mirata sunt turba.                                                 |
| 15. In Beelzebub Principe Damoniorum ejicit Demo                   |
| 51 / nia. 462                                                      |
| 27. Beatus venter, qui te portavit. 462                            |
| Cap. 12.19. Anima mea habes multa bona in annos plurimos. 1098     |
| 20. Comede, bibe, epulare. Ibidem                                  |
| Stulte hac nocte animam tuam repetent à te. Ibiden                 |
| 35. Et lucerna ardentes in manibus vestris.                        |
| Et vos similes hominibus expectantibus Dominus                     |
| ∫uum. 365.&                                                        |
| Cap. 15.12. Da mibi portionem substantia, que me contingit. 328    |
| 17. Quanti mercenarij in domo patris mei abundant pan              |
| bus! Ego autem hic fame pereo. 321                                 |
| 18. Ibo ad patrem meum, & dicam ei: Pater peccavi                  |
| cælum, & coram te. 456                                             |
| 20. Cùm adhuc longè esset. Ibiden                                  |
| Accurrens cecidit super collum ejus, & osculatus e                 |
| eum. Ibidem                                                        |
| 21. Dixitque ei filius: Pater peccavi in cælum, & corar            |
| te. Ibiden                                                         |
| Cap. 17.10. Cum feceritis omnia, dicite: Servi inutiles sumus. 314 |
| Quod debuimus facere, fecimus.                                     |
| Cap. 18.41. Domine ut videam. 671                                  |
| Cap. 19. 12. Abijt in regionem longinquam accipere sibi regnun     |
|                                                                    |

22. De ore tuo te judico.

206. Cap.

| Sacræ Scriptura.                                                            |         |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| Cap. 22.15. Defiderio defideravi boc pascha manducare voi                   | biscum. |
| 020.                                                                        |         |
| 19. Hoc est Corpus meum, quod pro vobis tradetur.                           | 191.    |
| Has facite in mean commemorationem.                                         | 13%     |
| 20. Hic est calix Sanguinis mei, qui pro vobis effu                         | ndetur. |
| 191.                                                                        |         |
| 38. Ecce duo gladij bic.                                                    | 803.    |
| An Applias est ab eis.                                                      | 939-    |
| 42. Et positis genibus orabat dicens: Pater si vis, t                       | ransfer |
| calicem istum à me.                                                         | 943.    |
| Apparuit illi Angelus de Calo confortans eum.                               | 548.    |
| Te factus in again                                                          | 946.    |
| Et fastic eft fudor eine ficut gutte languinis                              | decur-  |
| rentis in terram.  49. Si percutimus in gladio.                             | 950.    |
| Co parantimus in aladia                                                     | 804.    |
| 53. Hæc est hora vestra, & potestas tenebrarum.                             | 805.    |
| 33. Hat the bold before 3 Constitution                                      | 868.    |
| 59. Non fum.                                                                | Ibidem. |
| 60. Homo, nescio quid dicis. 61. & 63. Cantavit gallus: & conversus Dominus |         |
| xit Petrum: & egressus foras slevit amarè. 84                               | 3. 850. |
| XII Petrum: & espession in homine isto                                      | 61.     |
| Cap. 23. 14. Ego nullam causam invenio in homine isto.                      | 526.    |
| 25. Tradidit eum voluntati eorum.                                           | 641     |
| Cap. 24. 16. Oculi illorum tenebantur, ne eum agnoscerent.                  | an am-  |
| 17. Qui sunt bi sermones, quos confertis ad invice                          | 642.    |
| bulantes, & estis tristes.                                                  | 042.    |
| Er D Ioanne                                                                 |         |
| Ex D. Joanne.                                                               |         |
| C T T Taken save fastum eft                                                 | 9 30.   |
| Cap. 1.14. T T Erbum caro factum est.                                       |         |

| Cap. 1. 14.  | T Erbum caro factum est.                              |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| 20.          | Confessus est, & non negavit, & confessus est. 464.   |
| 22           | Foo nox clamantis in deserto.                         |
| 23.          | Ecce Agnus Dei , ecce qui tollit peccatum mundi. 186. |
| Can. 2. 5 94 | id mibi, & tibi est mulier? Nondum venit hora mea.    |
|              | 76.                                                   |
| 100-         | Gu-                                                   |

. .

182.

71.

838.

719.

179.

9. Gustavit architriclinus aquam vinum factam.

Cap. 5.19. Pater meus usque modo operatur, & ego operor.

21. Loquebatur de templo corporis sui.

Cap. 4.33. Nunquid aliquis attulit ei manducare?

Cap. 6.52. Panis, quem ego dabo, caro mea est.

| Cap.o. 52. Fams, quem ego davo, caro mea est.         | 179.      |
|-------------------------------------------------------|-----------|
| 53. Litigabant ergo Judai.                            | 151.      |
| Quomodo potest hic nobis carnem suam dare ad          | mandu-    |
| candum?                                               | I 50.     |
| 54. Nisi manducaveritis carnem Filij bominis , &      | biberitis |
| ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis.         | 150.      |
| 56. Caro mea verè est cibus, & sanguis meus verè      | ,         |
|                                                       | 43. Ec.   |
| 59. Hic est panis, qui de Celo descendit.             | 178.      |
|                                                       | Ibidem.   |
| Cap. 7.30. Nemo misit in illum manus, quia nondum ven |           |
| ra ejus.                                              |           |
| Cap. 8.2. Et omnis populus venit ad eum.              | 761.      |
| 4. Magister hac mulier modo deprehensa est in a       |           |
| 761.                                                  |           |
| 14 (                                                  | 769.      |
| 6. Hoc autem dicebant tentantes eum , ut possent      |           |
|                                                       | 19. Er.   |
| T 1' C 1' '' C '' 1 1                                 | 761.      |
|                                                       | 789.      |
| Qui fine tracate of reference training in illam latid |           |
| tat.                                                  | 764.      |
| 9. Incipientes à semoribus.                           | 764.      |
| 9. Unus post unum exibant.                            | 807.      |
| 9. Remansit solus Jesus, & mulier in medio stans.     |           |
| 10. & 11. Nemo te condemnavit? Neque ego te co        |           |
|                                                       |           |
|                                                       | at hove   |
| 20. Nemo apprehendit eum , quia nec dum vener         |           |
| ejus.                                                 | 95 I.     |
| 47. Propterea vos non auditis, quia ex Deo non estis. | 751.      |
| ". D                                                  | Cap.      |
|                                                       |           |
| •                                                     |           |

Sacræ Scripturæ.

| - Out a Striptura.                                            | 1.1          |
|---------------------------------------------------------------|--------------|
| Cap. 9.1. Vidit hominem cacum.                                | 609. Ec.     |
| 16. Non est bic homo à Deo.                                   | 647.         |
| 24. Nos scimus, quia hic bomo peccator eft.                   | 678          |
| 31. Scimus, quia peccatores Deus non audit.                   | Ibidem.      |
| 24. Et tu doces?                                              | 679.         |
| 39. Ego in hunc mundum veni, ut qui non vident                | , videant;   |
| & qui vident, caci fiant.                                     | 611.         |
| 40. Nunquid, & nos caci sumus?                                | 666.         |
| Cap. 11.25. Ego sum resurrectio, & vita.                      | 756.         |
| 16. Credis hoc? Utique Domine.                                | 129.         |
| 33. Non poterat hic, quia aperuit oculos caci nati            | facere, ut   |
| his non moreretur?                                            | 1057.        |
| Cap. 12.32.Si exaltatus fuero à terra, omnia trabam an        | me ipsum.    |
| 210                                                           |              |
| 36. Dum lucem habetis, credite in lucem, ut filig             | lucis sitis. |
| 202.                                                          |              |
| Cap. 13.1. Sciens Jesus quia venit bora ejus , ut tran        | eat ex hoc   |
| mundo ad Patrem, cum dilexisset suos,                         | qui erant    |
| the municipality ferrois                                      | 901.86.      |
| Cap. 15.5. Ego sum vitis, vos palmites.                       | 186.         |
| 13. Maiorem charitatem nemo habet, ut animam                  | juam po-     |
| nat quis pro amicis suis.                                     |              |
| Cap. 16.7 Expedit vobis, ut ego vadam.                        | 916.         |
| 28. Exivi à Patre, & veni in mundum; steru                    | m relinquo   |
| mundum,& vado ad patrem.                                      | 911.         |
| Cap. 19.12. Si hunc dimittis, non es amicus Cafaris.          | 522.         |
| 28. Sciens quia omnia consummata sunt, dixit: Sit             | 10. 941.     |
| 30. Confummatum est.  30. Inclinato capite tradidit spiritum. | 1.6 1103.    |
| 30. Inclinato capite tradidit spiritum.                       | 947          |
| 23 Ad telum autem cum ventijem, ut viderun                    | s com juns   |
| mortuum, non fregerunt ejus crura. 681.                       | 66 continue  |
| 34. Unus militum lancea latus ejus aperuit,                   | of less      |
| exignit languis . Es aqua.                                    | 901.00.      |
| Cap. 20.9. Nondum sciebant scripturam, quia oporte            | vui eum u    |
| Eeee                                                          | mor-         |

### Trades Tocarana

|                  | Thuex totor with                                     |       |
|------------------|------------------------------------------------------|-------|
|                  | mortuis resurgere. 79                                | I.    |
| 23. Qu           | orum remiseritis peccata, remittuntur eis 14         | 5.    |
|                  | Sunt & alia multa, que fecit Jesus ; que si scribant |       |
| 4.0              | per singula, nec ipsum arbitror mundum cape          |       |
| (M 5 (A)         | posse eos, qui scribendi sunt, libros. 70            |       |
| 10 1 4 m         | Ex libro Actuum &c.                                  |       |
| 0.2.             | A S II TO I I I I                                    |       |
| Cap. 1. 16. 7    | Omine , h in tempore hoc restitues Regnum Isr        | ra-   |
|                  | Omine, si in tempore hoc restitues Regnum Isr        | 0.    |
| Can 2. 2. Apr    | paruerunt dispertitæ linguæ, tamquam ignis; seditq   | שונוף |
| fi               | upra singulos eorum.                                 |       |
|                  | ertis oculis nibil videbat.                          | -     |
| - ip. 9. / · 21p | Tits states more states.                             | /•    |
| <b>E</b> :       | x Epistola D. Pauli ad Romanos.                      |       |
| 1                |                                                      |       |
| Cap. 5.12.       | Er peccatum mors. 75                                 | 2.    |
|                  | Quid oremus, sicut oportet; nescimus: ipse auto      |       |
|                  | Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarra       |       |

# libus. Cap. 10.17. Fides ex auditu. Cap. 13.12. Nox. precessit, dies autem appropinquavit. Ex Epist. ad Corinthios 1.

360. 32. & 517.

| Cap. 4.9. Pettaculum fatti sumus mundo, & angelis, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 5 homi- |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| . i C . inibus. Many a many a many and a many and a many a | 84.     |
| Cap. 8.1. Scientia inflat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 203.    |
| Cap. 9.22. Omnibus omnia factus sum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 445.    |
| 26. Ego curro non quasi in incertum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1072.   |
| Cap. 10.4. Bibebant de consequente eos petra: petra aut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | em erat |
| Christus. 186.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| Cap. 1 1.1. Imitatores mei estote, sicut & ego Chrisli.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 25. Hic calix novum testamentum est in meo sanguine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . 161.  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Cap.    |

| Cap. 14.27. P Er infamiam, & bonam famam.                                                                                                                                                                                                            | 80.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ex Epistola ad Galatas.                                                                                                                                                                                                                              | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Cap. 1.10. S I hominibus placerem, Christi servus non es<br>Cap. 2. 20. S Vivo autem jam non ego.<br>Cap. 6.8. Deus non irridetur.<br>Ex Epist. ad Ephesios.                                                                                         | Jem. 84.<br>1113.<br>597.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Cap. 2. 2. Ecundum principem potestatis aeris kujus. Cap. 4.13. Donec occurramus omnes in unitatem Fide nitionis Filij Dei, in virum persectum. Cap. 5.32. Sacramentum magnum in Christo, & in Eccle                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ex Epist. ad Philippenses.                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cap.1.23. DEsiderium habens dissolvi, & esse cu. 213.  Manere autem necessarium propter vos.  Cap.2.6. Non rapinam arbitratus est esse se equalem L  metipsum exinanivit formam servi accipiens.  7. In similitudinem hominum sactus, & habitu homo. | Deo , fed fe-<br>inventus ut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Ex Epist. ad Colossenses.  Cap. 2.14. D  Elens, quod contra nos erat chirografication tulit de medio affigens illud cruci.  Eeee ij                                                                                                                  | The state of the s |

779:

Sacræ Scripturæ. Cap. 1 5. 56. Virtus peccati lex.

Ex Epist. ad Corinthios 2.

#### Index locorum

## Ex Epist. ad Timotheum 1.

Cap. 1.16. *Ui lucem inhabitat inaccessibilem.* 

298.

### Ex Epist. ad Timotheum 2.

Cap. 4. 3. Rit tempus, cum sanam doctrinam non sustinebunt, sed ad sua desideria coacervabunt sibi magistros prurientes auribus.

73.

4. A veritate quidem auditum avertent, ad fabulas autem

convertentur. Ib.

7. Bonum certamen certavi, cursum consummavi. 1073.

## Ex Epistola ad Hebræos.

Cap. 2.16.

Usquam Angelos apprehendit, sed semen Abraha apprehendit.

Cap. 4.15. & 16. Non enim habemus Pontificem, qui non possit copati infirmitatibus nostris; tentatum per omnia pro similitudine absque peccato. Adeamus ergo cum siducia ad thronum gratia, ut misericordiam consequamur.

832.

Cap. 9.27- Stabutum est hominibus semel mori.

Cap. 11:19. Unde eum in parabolam accepit. 598.
27. Invisibilem tamquam videns sustinuit. 576.

## Ex Epistola D. Jacobi.

Cap. 1. 14. Nusquisque tentatur à concupiscentia sua abstratus, & illectus. 827.

17. Omne datum optimum, & omne donum persectum desursum est descendens à Patre luminum. 295.

Ex

## Sacræ Scripturæ.

## Ex Epistola D. Petri 2.

| ap. 1. 14. Ertus quòd velox est depositio tabernaculi                                    | mei se-  |
|------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ap.1.14. Ertus quòd velox est depositio tabernaculi cundum quod & Dominus noster Jesus ( | Christus |
| fignificavit mini.                                                                       | 1070.    |
| 16. Non enim doctas fabulas secuti notam fecimus                                         | vobis    |
| Jesu Christi virtutem, & prasentiam.                                                     | 175.     |

## Ex Epistola D. Joannis 1.

| Zap. 3. 2. T                           | I Idebimus eum, siculi est. | i. |
|----------------------------------------|-----------------------------|----|
| ************************************** | Ex Epistola D. Judæ.        |    |

Rhores autumnales, infructuole his mortue. vo63.

Ex libro Apocalypsis.

|                                                                               | 22 . 100 100 1 |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| .1.4. Q Vi est, & qui venturus est. 3.1. Nomen habes quod vivus, & mortuus es | 97.            |
| .3.1. Nomen habes quod vivus, & mortuus es                                    | 751.           |
| 17. Nescis quia es miser, & miserabilis, & cacus                              | 668.           |
| .5.6. Agnum stantem tamquam occisum.                                          | 1002.          |
| 33. Et omnem creaturam, que in celo est, & sup                                | ber terram,    |
| & sub terra; & qua sunt in mari, & qua                                        | in eo, om-     |
| nes audivi dicentes sedenti in throno, &                                      | Agno: Be-      |
| nedictio, & honor, & gloria.                                                  | 1007.          |
| 0.10.3.Locuta sunt septem tonitrua voces suas.                                | 58.            |
| 6.Quia tempus non erit amplius. 13                                            | 8.6 1082.      |
| p. 12.1.Signum magnum apparuit in cælo.                                       | 260.           |
| Mulier amista Sole, Luna sub pedibus ejus,                                    |                |
| ejus corona Stellarum duodecim. 2                                             |                |
| TA Data funt mediari ala due aquile magne                                     | ut molaret     |

Eeee iij

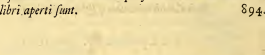
280.6 708.

Cap.

### Index locorum

| Cap. 14.8. Cecidit, cecidit Babylon.           |     |          | 120   |
|------------------------------------------------|-----|----------|-------|
| 13. Audivi vocem de Calo dicentem mihi         | :   | Beati    | m     |
| tui,qui in Domino moriuntur.                   |     |          | 104   |
| Cap. 20.2. Apprehendit serpentem antiquum, qui | est | Diabol   | us,   |
| Satanas , & nisit eum in abyssum , &           | cla | iusit, i | ut 12 |
| seducat amplius gentes.                        |     |          | 22    |

6. În his secunda mors non habet potestatem. 12. Et libri aperti sunt.







# INDICE

Das cousas mais notaveis.

## A

Abrahao Primeyro Idolatra, & depois pay dos Crentes: & porque? col. 169. O facrificio de Abrahao, sendo verdadeyra historia, como foy parabola? 598. Abrahao nao deo noticia do facrificio de seu filho a Sara; porque nao fiou tanto de húa mulher. 603. Porque Job foy pó, & ha de ser pó, por isso Abrahao he pó. 100. Abrahao dividido, & por partes, teve semelhantes: todo Abrahao nao teve semelhante. 413.

Accidente. A existencia dos accidentes da Eucaristia sem sugeyto provada na creação da luz. 161. Christo ausentouse, & morreo co os accidentes trocados. 947. Os accidentes do calis da morte passous o seu amor ao calis da ausencia. Ibidem.

Accusação. Accusar a hum para condennar a outro he astucia mais que diabolica.771. O Demonio accusa o delinquente para condennar o mesmo delinquente: os homens accusão o delinquente para condennar o innocente.770. Grande semrazão, que a terra accuse a terra: mayor, que a terra accuse o Ceo. 799.

Adao. Porque formou Deos a Adao de terra vermelha? 114. Deo Deos vida a Adao com hum assopro, porque a vida do homem he vento. 108. A costa de que soy formada Heva sobejava no corpo de Adao. 999. Adao nao soube encarecer o amo

#### Indice

que tinha Heva, dizendo: Propter hoc relinquet homo Patrem, & Matrem. 919. O que havia de dizer para encarecer o seu amor. Ibidem. Adaő naő tinha semelhante, tendo todas as creaturas semelhança com elle. 409. Adaő com tres officios perdeo-se a si, & ao mundo em vinte, & quatro horas. 479. Se Deos como creou hum só Adaő, creàra dous, & o segundo naő peccàra, que havia de ser? 130.

Adultera. A Adultera do Euangelho, depois da sentença de Christo, só tinha razaó de temer ao mesmo Christo. E por-

que? 831.

Afronta. Honrar o Corpo de Christo afrontado he acçao, que anda vinculada á nobreza. 221. Afrontas de Christo occa-

siao de se lhe levantarem templos. Ib.

Agonia. Christo passou pelo artigo da morte sem agonizar, & quando entrou em artigos da ausencia, entas agonizou. 947. As gottas do sangue, que suou agonizando no Horto, foras tiradas, & vertidas do Calis do Calvario. 950.

Agua. A agua, que sahio do Lado de Christo, significava o Bap-

tismo. 1020.

Aguia. A Aguia de Ezechiel, que tirou a medulla do cedro do Monte Libano, figura de Maria Santissima, que tirou o Verbo das entranhas do Padre. 695. A Aguia com iguaes azas voa mais que os outros animaes, porque lhe são naturaes as azas. 705. A Aguia natural prova os seus silhos aos rayos do Sol descuberto, a Aguia divina aos rayos do Sol escondido. 606. A Aguia morta não he Aguia, a Fenis morta he Fenis. E porque? 125.

Agostinho. S. Agostinho, & excellencias da sua Religias. 698. Os Escritores da Religias de S. Agostinho, sas azas da Mulher do Apocalypse. 708. Resolve-se a indisferença de S. Agostinho: Positus in medio, quo me vertam, nescio. 289. Em

que o imitou S. Ignacio. 426.

Agudeza. Os peyores ouvintes da palavra de Deos são os muyto agudos, como espinhos; & os muyto duros, como pedras. 23.

Entre

Entre huns, & outros, peyores os duros, que os agudos. 23.24. Alemão. O Alemão, & o Ethiope todos na sepultura são da mesma cor. 116.

Alfayàs. Quem quizer conhecer a differença da sua fortuna, co-

teje as suas alfayas. 306.

Allegação. O Prègador ha de prègar o proprio, & não o alheyo. 52. Allegação. Hão-se de allegar os Authores por seus nomes, & não

por egnimas. 43.

Alma. Quanto se faz pela vida do corpo, & quao pouco pela da alma. 754. &c.; Acabar a vida antes de morrer, he partido que està bem à alma, & mais ao corpo. 1101. Porque he mais temerosa a morte do corpo, que a morte da alma? 1055. A melhor solidao nao he a dos desertos, senao aquella em que a alma està só por só com Christo. 840. Os estragos, que faz a morte no corpo, consumeos em poucos dias a terra: os que faz o peccado na alma, nao basta huma eternidade, para os consumir o fogo. 752.

Almazem. As Escritturas Sagradas são os almazens de Deos con-

tra as tentaçõens do Demonio. 788.

Ambição. Ambição de crescer quao cega seja. 304.

Amor. No Anfiteatro provava Deos a Fé com mortes, & tormentos; nos dias do Carnaval prova o amor com jogos, & passatempos. 561. A primeyra Instituição do Santissimo Sacramento em figura, soy para tentar Deos aos homens, se o amao, ou não. 565. A prova do amor sino não se faz amando, & vendo, senão amando sem ver. 574. Empreza deste amor na slor Heliotropio, que sempre segue ao Sol, posto que cuberto de nuvens. Ibidem. Amar sem ver he amor de Serasins. 581. Moyses amou a Deos não o vendo, como o havia de amar se o vira. 576. Pinta-se o amor cego, & despido; porque quando não tem uso dos olhos, então se descobre. 578. A pedra de toque do amor he hum amor com outro. 917. O amor do que se ama, prova-se pelo amor do que se deyxa. Ib. Como pòde ser o amor semelhante à morte, se o amor he união de almas, & a morte se-

paração da almas? 909. Sendo a natureza do amor unir, como pòde ser effeyto do amor o apartar? 908. O amor, em quanto unitivo, ajunta os extremos mais distantes; em quanto sorte, divide os extremos mais unidos. 909. Em quanto unitivo, he como a vida; em quanto sórte, he como a morte. 910. Quem ama pouco, aparta-se: quem ama muyto, nao se pode apartar. 927. Adao nao soube encarecer o amor que tinha a Heva, dizendo: Propter hoc relinquet homo patrem, & matrem. 919. O que havia de dizer para encarecer o seu amor. Ibidem. O amor sabe-se atar, & desatar, como Sansão. 909. As payxoés humanas, sendo onze, todas se reduzem a Amor, & Odio. 663. O amor, & o odio vé húas cousas por outras. 664. Porque no Ceo he Deos amado de todos, & na terra nao, sendo o mesmo? 31. A mayor sineza do amor he apartar a quem ama de quem ama. 914.

Amor de Christo. A mayor fineza do amor de Christo foy ausentarse dos homés por amor dos homés. 905. Foy mayor fineza o deyxarnos a nòs, que deyxarse comnosco. 926. Foy mayor fineza deyxarnos a nòs, que morrer por nòs. 937. Quato deyxou Christo no Ceo, & na terra, quanto deyxou em si, & sóra de si, por amor dos homés. 923. Chegou a deyxar a Esposa por amor da Esposa. 920. Christo mais finamente amado dos homés desejado por saudades, que gozado por vista. 213.

Anjo. O principal cuydado do Anjo, que guiava os Filhos de Israel, era que nunca os tocasse o Sol, nem lhes saltasse a luz. 252. Anjos que não vem a Deos, quaes são? 579.

Antipodas. Christo he Sol, que até na mesma casa tem antipodas.

Antonio. S. Antonio metteo tempo entre a morte, & a vida, & mudou de vida para se preparar para a morte. 1092.

Apologia. A ruim vida do Prègador he apologia contra a sua doutrina. 35.

Apostolo. Porque nao permittio Christo aos Apostolos que no Horto usassem da segunda espada, tendo duas ? 805. Das duas espa-

espadas dos Apostolos contra o Demonio basta huma, contra os

homés muytas vezes nao baftao ambas. 806.

Apartamento. Quem ama pouco, aparta-se: quem ama muyto, nao se pode apartar. 927. Sendo a natureza do amor unir, como pòde ser effeyto do amor o apartar? 908. A mayor fineza do amor he apartar a quem ama de qué ama. 914. Ficar Chrifto com nosco no Sacramento foy milagre da natureza: o apartase de nós foy milagre sobre a natureza, & contra a natureza. 934. Muyto mais sentio Christo o apartarse de nòs, que o morrer por nos. 950. Christo apartando-se dos homens nao contava os passos, mas media, & pezava os indivisiveis. 945. Ar. O elemento do Demonio he o ar. 800.

Arao. Peccado de Arao, & confissa delle notavelmente diversa.

Arca.. Historia da Arca do Testamento no Jordao, representada todos os annos em Roma. 586. Deos na Arca do Testaméto, era Deos de Jacob, & nao Deos de Israel. E porque? 588.

Arrependimento. Todos se devem arrepender de suas culpas; mas mais depressa os que estas mais perto da conta. 765.

Argumentos. Argumento do Judeo contra a verdade do Sacramento do Altar. 149. Argumentos do Gentio contra a mesma verdade. 165. Argumentos do Herege. 177. Argumentos do Filosofo. 191. Argumentos do Politico. 215. Argumetos do Devoto. 210. Argumentos do Demonio. 202. Os mesmos argumentos refutados, & convencidos. Ibidem.

Armas. As palavras de Deos tomadas em sentido alheyo saó armas do Diabo. 67. Prègador, que usa de armas alheyas nunca derrubará gigante. 54. Ganha mais Jacob com as luvas calçadas, que Esaù com as armas nas mãos. 536. Para Christo se defender dos homens, foylhe necessario forjar novas armas. Ib.

Arte. O estyllo do Prègador ha de ter arte sem arte. 37.

Artificio. Artificios, & enganos da negociação humana representados em Rebecca, & Jacob. 528.

Arvore. No Paraiso houve huma arvore vedada: no mundo ha in fini-Ffff ii

#### Indice

finitas. 654. Sermão coparado à arvore. 48. 49. 50. Deve mor rer o homem pelo modo com que morrem as arvores. 1063.

Assopro. Porque deu Deos vida a Adao com hum assopro? 108.

Pò assoprado nao pòde estar quedo. Ib.

Assumpto. O sermao hade ter hum so assumpto, & huma so materia. 45. Jonas prègou hum so assumpto em quarenta dias: ha prègadores, que em huma hora prègao quarenta assumptos. 47. Atar. Quem nao ensia, nem ata, nao pode fazer rede. 55.

Attenção. Ver sem attenção, não he ver. 643.

Averroes. Averroes morreo gentio por nao feguir hua ley, em que

houvesse de comer o Deos, em que cria. 166.

Ausencia. A mayor fineza do amor de Christo soy ausentarse dos homens por amor dos homens. 905. Padeceo a ausencia, & a morte, com os accidentes trocados. 947. Morreo como se se ausentara sem agonizar, & ausentouse como se morrera agonizando. Ibidem.

Author. Modo ridiculo de citar os Authores. 43. Os Authores Canonicos, fendo allumiados pelo mesmo Espirito, tiverao

estylos differentes. 57. 58.

Authoridade. Os Principes estimas mais a authoridade, & respeyto de suas pessoas, que a vida. 217. Onde sel conquistas veneraçõens, nas se perde authoridade. 218.

Aza. A Aguia com iguaes azas voa mais que os outros animaes,

porque lhe sao naturaes as azas. 705.

## B

Baptista. O Baptista prègava com a voz, & convertia com a vida. 34.

Baptismo. Igualdade, & ventagem reciproca entre o Martyrio, & o Baptismo. 1023. Baptismo comparado ao Jordao. Ib. Passase por elle a pè enxuto (isto he) da terra ao Ceo sem passar pelo Purgatorio. Ib. Indulgencia plenaria he Baptismo com repetição. 1027.

Bem

Bem. Bem sem luz nao he bem perfeyto. 295. Os bens sem luz são males, os males com luz são bens. Ib. Hase de pedir a Deos que nos dè o bem, ainda que lho nao peçamos, & nos livre do mal, ainda que lho peçamos. 347.

Bemaventurança. A Bemaventurança he para os que morrem

mortos, o Inferno para os que morrem vivos. 1049. Benemerito. Razoens, que tem, de se consolar os benemeritos mal

despachados. 312.

Boica. O livro da Geração de Christo he huma botica de remedios, que se alçanção pela intercessão de sua Santissima Mãy. 729.

Brado. Alguma vez hade bradar o Prègador; mas só alguma vez. 62.

Tal vez pódem mais os brados que a razaõ. Ib.

Bruto. Ha homens brutos, homens troncos, & homes pedras. 7. Bulla da Cruzada. Donde tomou o nome? 963. Bulla da Cruzada figurada no Lado de Christo aberto na Cruz. 962. Figurada no Capitulo quinto do Apocalypse. 1001. Referese todas as graças, que se concedem na Bulla. 1063. Porque se attribuem as graças da Bulla mais às lanças dos soldados de Africa, que às Chaves de Sao Pedro? 985. Eleger o ministro, que me ha de despachar, grande graça da Bulla da Cruzada 1. 970. Posto q a esmola da Bulla se desencaminhe do sim para q soy cocedida, as graças sempre te infallivel certeza. 975. Hu simples Sacerdote com a Bulla da Cruzada na mão he Bispo, & he Papa. 1017. Só o Logo da Bulla da Cruzada heoverdadeyramente logo. 1010. Nos outros tribunaes os negocios de Lisboa trattaose como se estiverao em Roma, ou em Jerusalem ; no tribunal da Bulla expedem-se os de Roma, & Jerusalem, como se estiverao em Lisboa. 1018. Por privilegio, ou milagre da Bulla podeis ir a Compostella, a Roma, & a Jerusalem, sem sahir da vossa terra. 1015. As graças da Bulla da Cruzada nao se estimao pela facilidade, co que se concedem 1035 Luthero sezse herege, por lhe nao darem o sermao da Cruzada, 1034. 2 1917 dr Sing

## C

Rdenou a Providencia, que Roma fosse tantas vezes destruida, & depois reedificada sobre suas ruinas, para que a cabeça do mundo tivesse huma caveyra, em que se ver. 118.

Cahir. O morrer he cahir, o viver levantarse. 109. Distinguése os vivos dos mortos, em que os vivos sao pó levantado, os mortos pó cahido. 165. 106. As cousas, que diz o Prègador hao de ser tao naturaes, que venhao cahindo, & tao proprias que venhao nascendo. 38. Hao de cahir com queda, com candencia, & com caso. 39.

Calamidades. Calamidade diriva-se de Calamo, que quer dizer Penna, & ha pennas, que são causa de todas as calamidades. 514.

Calis. Na Payxão de Christo houve dous Calices, o da morte, & o da ausencia. 942. O Calis da ausencia soy mais amargoso que o da morte. 948. O da morte apagou a sede, o da ausencia acédeo a mais. 946. Inclinou Christo, & lançou de hum Calis no outro Calis; porque passou as penas do Calis da morte para o Calis da ausencia. 948. A petição do Traseat à me calix iste, entendese do Calis da ausencia. 942.

Campanha. Rendem mais as sombras de Palacio, que os Soes da

campanha. 536.

Caminho. Ouvintes da palavra de Deos huns como os espinhos; outros como as pedras, outros como os caminhos: & quaes sao estes ? 14.

Carlos. Carlos Quinto pelo memorial de hum foldado se despachou a si mesmo. 1085. Venceo a mayor victoria, porque soube fazer a seu tempo a retirada. 1086. Porque a primeyra vez soube morrer Emperador, a segunda morreo Santo. Ibidem.

Carnaval. A primeyra instituição do Sacramento em figura, foy para apartar os homens dos appetites, & desordens do Carna-

val. 565. Nos dias do Carnaval tenta Deos, & tenta o mundo; & huma, & outra tentação poemo laço nos olhos. 571. Nos dias do Carnaval deyxão os homens a Deos pelo rifo. 596.

& que o herege. 619. He por antonomasia o Cego. 622.

Caveyra. Ordenou a Providencia, que Roma fosse tantas vezes destruida, & depois reedissicada sobre suas ruinas, para que a cabeça do mundo tivesse huma caveyra, em que se ver. 1 18. A caveyra do mundo he mayor que a cabeça do mundo, para que tenha menor lugar a vaidade, & mayor materia o desengano.

119. 120. Causa. As causas excessivamente intensas produzem effeytos con-

trarios. 908.

Cego, Cegueyra. Ser cego com os olhos abertos he a mayor de todas as cegueyras. 617. Tres especies de cegueyra co olhos abertos. 629. A primeyra he de cegos, que juntamente vem, & nao vem. 630. A segunda de cegos, que vem huma cousa por outra. 646. A terceyra de cegos, que nao vem a sua propria cegueyra. 665. A causa da cegueyra, que vè, & nao vé juntamente, he a desattenção. 640. A causa da cegueyra, que ve húa coula por outra, he a payxao. 658. A causa da cegueyra, que senao ve a si mesma, he a presumpção. 676. Como era Longuinhos soldado, se era cego? 682. Porqué abrio o Lado de Christo hum homem estrangeyro, & cego? 973. O Catholico, que nao serve a Deos, he mais cego, que o Judeo, que o gentio, & que o herege. 619. Se hum cego guia a outro cego, qual he mais cego? 667. Cego, q nao vè a sua cegueyra, duas vezes cego. 669. Cego, que cuyda que vè, cego fatuo. 670. O cego que dà a mao ao creado, para que o guie, não lhe dà tanta mão, que tambem elle se cegue. 675. Cegos, que não só perdem o sentido da vista, senao tambem o sentido da cegueyra. 666. Os primeyros homens forao os mais cegos de todos: porque virao o que nas era, & nao o que era. 651. O cego, que vè a sua cegueyra, nao he de todo cego. 665. Olhe cada hum para as suas quedas, 8 conhèconheçorà as suas cegueyras. 672. Mayor cegueyra ver huma cousa por outra, que nao ver nada. 647. A mais presumida cegueyra he quererem as Toupeyras guiar os Lynces. 678. Ha cegos, que vendem olhos. 677. Não se busca remedio às cegueyras; porque senao conhecem. 672. Como nos cega a desattenção em rodas as cousas que vemos. 645. Mayor cegueyra he o erro da vista, que a privação. 649. Quem não conhece a vista, como ha de conhecer a cegueyra? 675. Principes Ecclesiasticos, & seculares, todos cegos; porque vem os males, & calamidades dos subditos, & não os remedeão. 687.

Ceo. O mais antigo Prègador do mundo he o Ceo. 39. Grande fem razaó que a terra accuse a terra: mayor que a terra accuse o Ceo. 799. Se os olhos erraó olhando para o Ceo, que será se olharem para a terra? 659. Porque no Ceo he Deos amado

de todos, & na terra nao, sendo o mesmo? 31.

Certeza. A morte ainda quando certa he incerta. 1075. O certo da incerteza da morte he reservado só a Deos. 1067. Na nossa mas està que a morte seja certa, & nas incerta. 1071. Para que acaba a vida, quando morre, he a morte incerta: para quem a acaba antes de morrer he certa. 1074.

Chave. Attribuemse as graças da Bulla da Cruzada mais às lancas dos soldados de Africa, que ás chaves de S. Pedro. 985.

Christao. Tal vez se achao mayores desenganos nas comedias de hum gentio, que nas prègaçoens de hum Orador Christao. 74. O Estoyco morre mal para morrer peyor, o Christao morre bem para morrer melhor. 1072. Para acabar a vida antes da morte nao he necessario ser Christao, basta ser homem. 1046. Vide Catholico.

Christo. As pedras acclamarao a Christo, & os espinhos o coroarao. 25. Christo chamase Pedra, Cordeyro, & Vide, sem ser vide, cordeyro, nem pedra; mas o Sacramento nao se pode chamat Corpo de Christo sem ser Corpo de Christo. E porque. 186. 187. Christo da mentira do Demonio saz verdade, & da sua tentação Sacramento. 207. Christo mais sinaméte amado.

dos homens desejado por saudades, que gozado por vista. 213. Afrontas de Christo occasias de se lhe levantarem templos. 221. Christo nascido no dia do nascimento de sua May. E como ? 234. Christo teve dous dias de nascimento, & quaes? 237. Todos os beneficios, que recebemos por mao da Nirgem Maria, se referem a Christo, como os effeytos da luz ao Sol, que he fonte della. 240. Christo nascido, como Sol, objecto dos olhos dos homens, & dos animaes: Maria nascida, como luz, objecto dos olhos de Deos. 248. Christo he Sol de justiça; o Sol material he Sol sem justiça. 267. Christo he Sol que atè na mesma casa tem antipodas. 270. Sol carroça de Christo, Lua carroça de Maria. E porque ? 279. Christo soccorre com passos de gigante; Maria com azas de Aguia. 280. Christo mais diligente para nosso remedio em sua May, que apartado della. 283. O mundo dividido em opinioens sobre quem fosse Christo. 381. Christo semelhante a muytos homens. E como ? 382. Retratado em muytas figuras. 394. Quem deyxa de affiftir a Christo por seguir o mundo, perde o juizo. 1592. Quao fezudo he quem faz o contrario. 593. Christo he luz, que a huns allumia, a outros fere : a hus dà vista, a outros cega. 611. Deo vista a cegos em prova de ser elle o Messias. 615. Christo ensayouse primeyro com as feras, depois com o Demonio, & entao sahio a trattar com os homens. 767. Para Christo se defender das tentaçõens dos homens foylhe necessario fazer Escritturas de novo, & forjar novas armas. 787. Só Christo he homem, de quem se devem fiar os homens. 830. A Adultera depois da sentença de Christo só tinha razao de temer ao mesmo Christo. E porque? 831. O ser Christo tentado he motivo de se compadecer; & o nao ter peccado, de perdoar. 832. A melhor hora do dia he a quella, em que estamos só por só com Christo. 836. Melhor banquete se deo a Christo depois de vencer as tentaçõens dos homens; que depois de vencer as do Demonio. 837. Se Chrifto poem os olhos, basta a voz de hum gallo, para converter pec-Gggg

peccadores. 845. Se Christo não poem os olhos, não basta a voz, nem bastao sette vozes de Christo, para converter. 846. A mayor fineza do amor de Christo foy ausentarse dos homes por amor dos homens. 905. Quando Christo veyo ao mundo deyxou o Pay por amor da Esposa; quando se partio do mundo, deyxou a Esposa por amor da Esposa. 921. Quanto deyxou Christo no Ceo, & na terra; quanto deyxou em si, & fóra de si por amor dos homens. 923. Mayor amor de Christo deyxarnos a nós, que deyxarse com nosco. 926. Deyxarfe Christo com os homens no Sacramento soy commodidade, & nao fineza. 929. E porque ? 931. Ficar Christo com nosco no Sacramento foy milagre da natureza; o apartarse de nòs foy milagre sobre a natureza, & contra a natureza. 934. Nao se apartou Christo de todos os Discipulos juntamente, mas de huns primeyro, & de outros depois. 938. Christo teve dous calices, hum no Horto, outro no Calvario, que forao a mesma morte diversamente considerada. 943. Christo a partando-se dos homens nao contava os passos, mas media; & pezava os indivisiveis. 945. Christo morreo como se se ausentara sem agonizar, & ausentouse como se morrera agonizando. 947. Muyto mais sentio Christo o apartarse de nos, que o morrer por nòs. 950. Do Lado de Christo na Cruz manarao todas as graças, que enriquecem a Igreja. 961. Porque abrio o Lado de Christo hum homem estrangeyro, & cego? 973. Tanto paga Christo a quem sustenta os seus soldados, como aos mesmos soldados. 978. O sangue de Christo foy resgate, & deposito. 995. Do preço, que sobejou do sangue de Christo para a Redempção, fez a Igreja thelouros para as Indulgencias 997. He segunda lançada no Lado de Christo, ou nao crer, ou nao querer as graças, que delle manarao. 1932. Enfinou nos Christo em Lazaro a morrer duas vezes. 1057.

Chorar. Os outros sentidos tem hum officio, os olhos dous; ver, & chorar. 850. O melhor elogio das lagrymas he chora-

las

las. 854. A mayor cegueyra dos olhos he ver para chorar. 855. Porque Pedro quiz ver o fim, vio o fim do ver, que he chorar. 856. O ver he a premissa do chorar, & o chorar he a consequencia do ver. 857. Abrirao-se os olhos de Adao, & Heva, quando peccarao; porque estando abertos para ver, entao se abrirao para chorar. 858. Em todos os peccados he o chorar consequencia do ver. 859. Porque pagaó os olhos por todos os peccados chorando? 860. Porque chorou Pedro amargamente, sendo a amargura objecto da lingua, & pao dos olhos? 871. Ver, & chorar sao officios juntamente incompativeis. 874. O ver he causa, & impedimento do chorar. 875. S. Pedro, para chorar, cobrio os olhos com o manto 879. Porque escolheo David o tempo da noyte para chorar? 882. S. Pedro para chorar metteo-se em huma cova. 883. Escolheo para chorar hum lugar, em que de dia, & de noyte, lempre fosse noyte. Ib. Esta vida he para os olhos chorarem a outra para verem. 892.

Cidade. Antigamente estavas os ministros às portas das Cidades, agora estas as Cidades às portas dos ministros. 541. 542.

Ciencia. Vide Saber.

Cilicio. Como se farà hum cilicio para os olhos ? 892.

Cinza. He mais temeroso o dia de Pascoa, que o dia de Cinza.

Circulo. A vida humana he hum circulo de pò a pò. 103. Quem caminha circularmente de hum ponto para o mesmo ponto,

quanto mais se aparta, mais se chega. 104.

Clareza. As cousas, que diz o Prègador, has de ser como as estrellas, muyto distintas, muyto claras, & altissimas. 41. O estylo do Prègador hade ser tas claro, que o entendas os ignerantes, & tas alto, que tenhas muyto que entender nelle os sabios. 42.

Comedia. Comedias passadas do theatro ao pulpito. 74. Ha pregaçõens peyores que comedias, porque são farça. 75. Tal vez se achao mayores desenganos nas comedias de hum poe-

Gggg ij

#### Indice !

a gentio, que nas pregaçõens de hum orador Christao. 74. Se Pedro, quando quiz ver huma tragedia da Payxao de Christo, negou; que farao os que assistem a outras representaçõens? 886.

Comenda. As comendas em peytos, que as nao merecem, nao sao:

Cruz, sao aspa. 319.

Companhia de Jesu. He o Carro da gloria de Deos, que vio Ezechiel. 397. O livro das vidas dos Santos foy o original, de que Santo Ignacio he copia: o livro do Instituto da Companhia he copia, de que Santo Ignacio he original. 422. Vide . S. Ignacio.

Conceyto. O melhor conceyto, que o Prègador leva ao pulpito, he

o que de sua vida tem os ouvintes. 28.

Condemnação. Cuydão os homens, que pede as suas conveniencias. & pedem a sua condemnação. 348. Accusar a hum, para condemnar a outro, he aftucia mais que Diabolica. 771. O Demonio accusa o delinquente, para condemnar o mesmo delinquente; os homens accusao o delinquente, para condemnar o

innocente. 770.

Confissao. Endemoninhado mudo, figura do peccador que se nao confessa. 453. Confissao perfeyta nao he aquella em que primeyro se confessa o peccado, & depois se perdoa: senao aquella, em que primeyro se perdoa, & depois se confesfa. 455. A confissa menos perfeyta começa pelos pès de Deos, & acaba pelos braços: a confissão perfeytissima começa pelos braços, & acaba pelos pes. 458. Não só ha confissoens, em que primeyro falla o mudo, & depois sahe o Demonio, & confissoens, em que primeyro sahe o Demonio, & depois falla o mudo; senao tambem confissoens, em que o mudo falla, & o Demonio nao sahe. 459. Porque causa ha hoje tantas confissoens, & tao pouca Graça? 460. De tal modo se confessao os peccados, que he necessario confessar as confissoens. 46 I. Peccado de Arao, & confissa delle notavel. 469. Confissoens, em que se confessão os peccados, como virtudes. 573. Exa-

me da confissa de hum ministro. 475. Como se hao de confessar as consissoens? 551. O confessor ha de ser muyto home, & ter muyto de Deos. 555. Atè no tribunal da consissa ha respeytos. 556. 557.

Consagração. Efficacia das palavras da Consagração provada com

as de Josuè ao Sol, & as de Moyses à pèdra. 163.

Conservação. As obras da creação escreverão se , as da conservação não. E porque ? 177. As obras da conservação são diarios da

gloria de Deos. 719.

Consolação. Consolação dos mal despachados. 301. Razoens, que tem, de se consolar os benemeritos mal despachados. 312. Ser o merecimento conhecido he consolação de não ser premiado. 316.

Conta. Quiz David saber de Deos a conta dos dias, que havia de viver, & fizera melhor se quizera saber de si a conta, que havia

de dar a Deos dos dias, que tinha vivido. 1079.

Contentar. Prègador, que tratta de contentar aos homens, nem cotenta a Deos, nem he seu servo. 84. Nao he o bom sermao aquelle em que sayo contente do Prègador; senao aquelle; em que sayo descontente de mi. 83.

Contradittoria. Huma contradittoria, que nao cabe na esfera dos

possiveis, cabe na esfera dos olhos. 631.

Contrição. A contrição na enfermidade he enferma, & na mor-

te, ou morta, ou pouco segura. 1104.

Conversão. Para a conversão do peccador concorre Deos, o pregador, & o ouvinte. 19. Jonas tendo muytas imperseyçõens, converteo com huma pregação hum Reyno. 36. Se Christo poem os olhos, basta a voz de hum gallo para converter pecadores. 845. Se Christo não poem os olhos, não basta a voz, nem bastão sette vozes de Christo, para converter. 846. Conversão do pao em Corpo de Christo, & do vinho em Sangue, provada com a da Mulher de Lot convertida em estatua de sal, & da Vara de Moyses em serpente, & das aguas do Nilo em sangue. 161.

Gggg iij

#### Indice ...

Car. A pedra da sepultura he como a pedra do pintor, em que se mohem todas as cores. 114. O Alemao, & o Ethiope todos na sepultura sao da mesma cor. 116. Na purpura se de-

senganao todas as cores. 114.

Goração. Os olhos vem pelo coração. 660. A mão de Deos he a que alarga, ou estreyta o coração dos Reys, para que sejão liberaes, ou não, com os pertendentes 356. As payxoens do coração humano, sendo onze, todas se reduzem a duas: A-

mor & Odio. 663.

Gorpo. Quanto se saz pela vida do corpo, & quas pouco pela vida da alma. 754. Porque he mais temerosa a morte do corpo, que a morte da alma? 1055. Acabar a vida antes da morte, he partido que està bem à alma, & mais ao corpo. 1101. Honrar o Corpo de Christo asrontado he acças, que anda vinculada à nobreza. 221. Pode-se chamar o Sacramento Pas sem ser pas, mas nas se pòde chamar Corpo de Christo, sem ser Corpo de Christo, E porque? 185.

Correctivo. O pò, que somos, he o correctivo do pó, que havemos

a de ser. 1041.

Corte. Na Corte fugia Elias da morte: no deserto chama por el-

Costa. A costa, de que soy formada Heva, sobejava no corpo de

Adao. 000.

Creação. As obras da creação escreveras-se, as da conservação não. E porque? 717. Pela creação sahiras de Deos todas as creaturas: pela Encarnação tornaras-se a unir todas a Deos. 423.

Creatura. Todas as creaturas se armao contra o fructo da prega-

a çao Euangelica. 56.

Greado: O cego, que dà a mao ao creado, para que o guie, nao lhe

Crystal: Crystal espelho do Sacramento, 198.

Cruz. Do Demonio defendeisvos com a Cruz: os homens poemvos nella. 768. Do Lado de Christo na Cruz manarao todas

as graças, que enriquecem a Igreja. 961. 1

Cruzada. Vide Bulla.

culpa. Maria, como Lua, allumia aos que estas na noyte da culpa; como aurora, aos que estaó na madrugada da penitencia; como Sol, aos que estas no dia da Graça. 271. Todos se devem arrepender de suas culpas; mas mais depressa os que estas mais perto da conta. 765.

Culto. Estylo culto condemnado. 42. Cultos ridiculos nas frases. 76. Cultos ridiculos nas allegaçõens. 43. Os cultos defbaptizao os Santos. 43. Santos que fallarao, & escreverao

culto . 44.

David. V Irtudes de David. 1090. Porque escolheo David o tempo da noyte para chorar? 882. David, & Job, ambos pedirao tempo a Deos, para metter tempo entre a morte, & a vida. 1092. Quiz David saber de Deos a conta dos dias que havia de viver : & melhor fizera se quizera saber de si a conta, que havia de dar a Deos dos dias, que tinha vivido. 1079.

Dedo. Dedo de Deos quao poderoso he escrevendo. 795. Os Demonios nao resistem ao dedo de Deos, os homens si. 796. Na escritura de Balthazar porque apparecerao só tres dedos 506. Tres dedos com huma penna podem ter muyta mao.

Deyxar. O amor do que se ama prova-se pelo amor do que se deyxa. 917. Quanto deyxou Christo no Ceo, & na terra; quanto deyxou em si, & sóra de si por amor dos homens? 923. Quando Christo veyo ao mudo, deyxou o Pay por amor da Efposa; quando se partio do múdo deyxou a Esposa: por amor da Esposa. 921. Deyxarse Christo com os homens no Sacramento foy commodidade, & nao fineza. 929. A mayor fineza

### Indice .

neza da Alma de S. Paulo foy deyxar a Christo por amor de Christo. 954. Devem-se deyxar os peccados, antes que elles nos deyxem. 1104. Se o vosso testamento ha de dizer:

Item deyxo, nao serà melhor que diga: Item levo? 1105.

Demonio. A doutrina commua, & trivial, he a de que o Demonio se teme. 79. O mundo he peyor depois que ouvio os Politicos, que quando ouvio os Demonios. 203. Argumentos do Demonio contra a verdade do Sacramento 203. O Demonio foy o primeyro inventor do desenho do Sacramento. 205. Defende a razaó a verdade do Sacramento contra o Demonio com suas proprias tentaçõens. 205. Christo da mentira do Demonio fez verdade, & da sua tentação Sacramento. 207. Não só ha confissoens, em que primeyro falla o mudo, & depois sahe o Demonio: & confissoens, em que primeyro sahe o Demonio, & depois falla o mudo; senao tambem confissoens, em que o mudo falla, & o Demonio não sahe. 450. Ha Demonios como o Gigante Golias. 418. Quando os homens cobrem a cara, tenta o mundo, Diabo, & carne à cara descuberta. 562. Os homens são mayores inimigos, que os Demonios. 766. Christo ensayouse primeyro com as feras, depois com o Demonio, & entao sahio a tratar com os homens. 767 Os homens são peyores tentadores, que os Demonios. 768. Do Demonio defendeisvos com a Cruz; os homens poemvos nella. Ib. Accusar a hum, para condemnar a outro, he astucia mais que diabolica. 771. Ao pè dos mandamentos arma o Demonio os seus laços. 779. Os Demonios nao resistem ao dedo de Deos, os homens si. 796. O elemento do Demonio he o ar. 800. Para vencer ao Demonio basta huma Escrittura, para vencer ao homem não basta. 803. Das duas espadas dos Apostolos contra o Demonio basta huma, contra os homens muytas vezes nao bastao ambas. 806. O Demonio rendeose a huma Escritura, os Escribas, & Fariseos a duas, os hereges nem a duas se rendem. 809. O Demonio nao se atreveo a arguir contra as Escritturas de Christo, os homens si. 815: Quan-

Quando Christo quer encarecer a maldade do Demonio, chamalhe homem. 816. Havendo de escolher tentador, antes tentador Demonio, que tentador homem. 817. Guardemonos muyto mais dos homens, que do Demonio. 818. Saul livre do Demonio era peyor, porque obrava pelos impulsos de homem, & nao pelos do Demonio. 821. Estivera bem ao mundo que o Demonio entràra em alguns homens, para que fossem menos máos. 822. Os homens, ainda que amigos, tambem tentao, & mais arriscadamente que o Demonio. 823. O Demonio nao pode fazer peccar a Job, & os homens ( & esses amigos ) si. 824. Deos he mais liberal em dar, que o Demonio em prometter. 1018. O Demonio accusa o delinquente para condemnar o mesmo delinquente: os homens accusão o delinquente, para condemnar o innocente. 770. Enganos, com que o Demonio nos vence depois de convencidos, & com que o inferno està cheyo de bons propositos. 1106. O Demonio contra a Fé do Sacramento não só não póde vencer, mas nem ainda tentar. E porque? 208.

Deos. O fruto da palavra de Deos nunca falta por parte de Deos. 10. Para a conversaó do peccador concorre Deos, o pregador, & o ouvinte. Ib. Porque no Ceo he Deos amado de todos, & na terra nao, sendo o mesmo? 31: Prègador, que tratta de contentar aos homens, nem contenta a Deos, nem he seu servo 84. Só Deos he o que he, porque he o que foy, & o que ha de ser. 97. Não he maravilha da Omnipotencia sazer Deos o que puderao fazer os homens; mas fazer o que elles só puderao imaginar, & fingir, essa he a maravilha. 176. Os homens só fazem mercè, quando dao, Deos tambem saz mercè, quando nega. 334. O melhor despacho no tribunal dos homens he : Como pede : no tribunal de Deos muytas vezes he o contrario. 340. Deos concede por peccados, & nega por merecimentos. 341. A Deos não se ha de pedir nada em particular, senao o que elle sabe que nos està bem. 346. Ha se de pedir a Deos que nos de o bem, ainda que lho nao peça-Hhhh mos,

#### Indice

mos, & nos livre do mal, ainda que lho peçamos. 347. Para a salvação, ou condemnação dos precitos, & dos predestinados, tanto se serve Deos da justiça dos bons ministros, como da injustiça dos màos. 352. A mao de Deos he a que alarga, ou estreyta o coração dos Reys, para que sejao liberaes, ou não, co os pretendentes. 356. Hase de pòr a petiçao na mao do ministro, & o despacho nas mãos de Deos. 362. A Escritura Sigrada he retrato de Deos. 421. Pela creação sahirao de Deos todas os creaturas : pela Encarnação tornarãose a unir todas a Deos. 423. Deos poz a sua honra na mao dos secretarios dos Reys. 511. Nas ribeyras do Jordao vio-se Deos tétado; nas do Tybre vese Deos tentador. 560. No Ansiteatro provava Deos a Fè com mortes, & tormentos; nos dias do Carnaval prova o amor com jogos, & passatempos. 561. Deos tentador no Sacramento. E como ? 563. No Ceo devxando-se ver he Deos glorificador dos homens; no Sacramento nao fe deyxado ver, sao os homens glorificadores de Deos. 582. Deos na Arca do Testamento era Deos de Jacob, & nao Deos de Israel. E porque? 588. Nos dias do Carnaval deyxao os homens a Deos pelo riso. 595. Dedo de Deos quao poderoso he escrevendo. 795. Se queres ver a Deos fecha os olhos. 890. Deos tem livros de Deve, & Hade haver. 893. No livro do Deve estas os peccados, no livro do Hade haver as lagrymas. 894. Deos he mais liberal em dar, que o Demonio em prometer. 1018. Deyxou Deos o nascer à natureza, & o morrer à eleyção. E porque? 1058. O certo da incerteza da morte he reservado só a Deos. 1067. Os homens fallao a Deos na sua lingua, & Deos responde na sua. 1069.

Deposito. O sangue de Christo foy resgate, & deposito. 995.

Desattenção. A desattenção das cousas he a causa, porque juntamente as vemos, & não vemos. 640. Como nos cega a desattenção em todas as cousas, que vemos. 645.

Desbaptizar. Os cultos desbaptizad os Santos. 43.

Descontente. Não he o bom sermão aquelle, em que sayo contente

do prègador; senao aquelle, em que sayo descontente de mi.

83.

Desengano. A caveyra do mundo he mayor que a cabeça do mundo, para que tenha menor lugar a vaidade, & mayor materia o desengano. 119. 120. Na purpura se desenganao todas as cores. 114. Sao mais rendosos os que esperao, que

os desenganados. 550.

Desejo. Quao enganosos são os desejos dos homens. 322. Desejava Rachel silhos, dizendo que havia de morrer, se os não tivesse, & morreo porque os teve. 325. Filhos que alcanção dos pays, o que desejão, para sua perdição. 326. Christo mais sinamente amado dos homens desejado por saudades, que gozado por vista. 213.

Deserto. Na Corte fugia Elias da morte, no deserto chamava por

ella. 1102.

Despacho. Consolação dos mal despachados. 301. Razoens que tem, de se consolar os benemeritos mal despachados. 312. Nos tribunaes dos homens o melhor despacho he: Como pede : no tribunal de Deos muytas vezes he o contrario. 340. As petiçoens hao se de fazer, como quem nao sabe o que pede, os despachos hao se de aceytar, como de quem só sabe o que dà. 333. Muytas vezes sahe despachado o pretendente, porque he precito, & nao sahe despachado, porque he predestinado. 349. Mal despachados para o Ceo, & bem despachados para o Inferno. 355. Provisoens muytas vezes são cartas de Urias. 463. Ha-se de pòr a petiçao na mao do ministro, & o despacho nas mãos de Deos. 362. Quanto importa para a boa sorte dos despachos ter douradas, ou prateadas as pennas. 509. Dilaçoens do despacho quao dannosas sejao à republica. 539. O mào despacho se he breve, saz tres mercès aos requerentes, & o bom, se he dilatado, sezlhe outros tantos dannos. 543. Tres horas de requerimento sem despacho fizerao fuar sangue a Christo. 544. Logo logo nos despachos das Cortes, quer dizer Tarde, ou nunca. 1011. Semrazao, com Hhhh ij que

#### Indice

que muytos se queyxao de mal despachados. 303.

Desprezo. Despreze o pregador o desprezo dos homens, & zombe de suas zombarias. 80.

Devoto. Argumentos do Devoto contra a Fé do Sacramento. 211.

Defende a razaó a verdade do Sacramento contra os affectos do Devoto. 210.

Deoses. Deoses que forao pò, & hao de ser pò, nao sao Deoses

98.

Dia. He maistemeroso o dia de Pascoa, que o dia de Cinza. 128. O dia que saz a vida, este mesmo a dessaz; & como esta roda, que anda, & desanda juntamente, sempre nos vay moendo, sempre somos pò. 104. Christo teve dous dias de nascimento. E quaes? 237. O dia salo a luz, & naso o Sol. 243. O tépo da Ley da Natureza, & da Ley Escrita soy noyte; o da Ley da Craça he dia. 245. O Nascimento de Maria trouxe ao mundo o dia da Graça. Ib. Porque creou Deos a luz muytos dias antes de haver olhos? 246. Aos que naso sas povo poem-selhes o Sol à meya noyte, & amanhecelhes ao meyo dia. 761.

Diario. As obras da conservação são diarios da gloria de Deos.

719.

Differença. Como tomou S. Ignacio para o seu Instituto dos outros Patriarcas os generos, & accrescentou de si as differenças.

426.

Dilação. Dilaçõens de despacho quao danosas sejao à republica. 539. O mão despacho, se he breve, saz tres mercès aos requer entes; & o bom, se he dilatado, sazlhe outros tantos dannos. 543. Tres horas de requerimento sem despacho, sizerao suar sangue a Christo. 544. O soldado leva à guerra vontade, valor, & alegria, & tudo isto perde nas dilaçõens do requerimento. 546. Quanta restituição devem, os que dilatão os negocios. 550.

Diluvio. As lagrymas de S. Pedro forao como as aguas do Dilu-

vio. E porque? 848.

Di-

Que do dinheyro. 523. A restituição do respeyto he muyto mais dissilação que a do dinheiro. 523.

Divida. Quem faz o que deve, nao deve esperar outra paga. E

porque? 315.

Douto. Os Doutos quando perguntao, he para tentar. 762.

Doutrina. A ruim vida do Pregador he apologia contra a sua doutrina. 35. A doutrina commua, & trivial, he a de que o Demonio se teme. 79.

Dureza. Peyores são os ouvintes pedras, que os ouvintes espi-

nhos: isto he, peyores os duros, que os agudos. 23.

## F

Effeyto. Palavra de Deos ouvida, ainda que nao faça fructo, fempre faz effeyto. 22. As causas excessivamente intensas produzem effeytos contrarios. 908.

Eleyção. Eleger o ministro, que me ha de despachar, grande Gra-

ça da Bulla da Cruzada. 970.

Elias. Henoch, & Elias acabarao a vida antes de morrer, & so

elles estao no Paraiso Terreal. 1110.

Enfermo. Enfermos da alma cegos, surdos, & mancos. 749. A cotrição na enfermidade he enferma; & na morte, ou morta, ou mal segura. 1104.

Enfiar. Quem nao enfia, nem ata, nao póde fazer rede. 55.

Engano. Enganos, com que o Demonio nos vence depois de convencidos; & com que o Inferno està cheyo de bons propositos. 1106. Desfazemse os mesmos enganos. 1107.

Epitafio. Epitafio de Escoto. 1065. Epitafio dos que acabaő a

vida antes de morrer. 1114.

Erro. Mayor cegueyra he o erro da vista, que a privação. 649. A payxão erra tanto como a ignorancia. 658. Só a morte he aquella guerra, em que se não pode errar duas vezes. 1054.

Hhhh iij

Est.

#### Indice

Escada. A Escada de Jacob tinha mais degraos para decer, que para subir. 136. A Escada de Jacob terrivel para quem olha para cima, mais terrivel para quem olha para bayxo. 136.

Escola. Da escola da natureza passa a Fè os seus discipulos à escola

da Graça. 193.

Escribas. O Demonio rendeo-se a huma Escritura; os Escribas, &

Fariseos a duas: os hereges nem a duas se rendem. 809.

Escritura. Martyrios, que padecem os Textos Sagrados na violencia, com que são trazidos. 38. Allegar as Escrituras em sentido alheyo, he levantar falsos testemunhos a Deos. 72. Defende a razaó a verdade do Sacramento contra o Judeo com as Escrituras do Testamento Velho. 149. Contra o Herege com as do Novo. 177. O melhor retrato de cada hum he aquillo que escreve : o corpo retrata-se com o pincel, a alma com a penna. 420. A Escritura Sagrada he retrato de Deos. 421. Na Escritura de Balthazar porque apparecèrao só tres dedos? 506. Basta a mudança de pontos, & de virgulas, para falsificar escrituras. 516. Os Escritores da Religiao de S. Agostinho são as azas da Mulher do Apocalypse. 708. A Ley de Moyses foy escrita, porq havia de passar, a de Christo nao, porque havia de permanecer. 711. As obras da creação escreverão se, as da conservação não. E porque? 717. Para Christo se detender das tentaçõens dos homens, foylhe necessario fazer Escrituras de novo, & forjar novas armas. 787. As Elcrituras Sagradas são os almazens de Deos contra as tentaçoens. 788. As palavras Divinas tem mais efficacia para cóverter escrittas, que dittas. 791. Dedo de Deos quao poderoso he escrevendo. 795. O Demonio rendeo-se a huma Escritura, os Escribas, & Fariseos a duas; os hereges nem a duas se rendem. 809. O Demonio nao se attreveo a arguir conrra as Escrituras de Christo, os homens si. 815.

Escusa. Os grandes talentos escusable dos officios. 483. Como se escusou Moyses? 483. Como se escusou Daniel? 499. Esmola. Posto que a esmola da Bulla se desencaminhe do sim,

para

para que foy concedida, as graças sempre tem infallivel certeza. 975. Porque escolheo Christo por thesoureyro das

suas esmolas hum ladrao? 979.

Espada. Quando se deve bejar a mas da espada, & nas a do Rey? 320. Espada de S. Ignacio dedicada à Virgem Maria: E para que ? 370. S. Ignacio Espada de David. 417. Porque nas permittio Christo aos Apostolos, que no Horto usassem da segunda espada, tendo duas? 805. Das duas espadas dos Apostolos contra o Demonio basta huma, contra os homens muytas vezes nas bastas ambas. 806.

Espelho. A palavra de Deos he como o espelho, que ha mister luz, & olhos. 18. Partirse a Hostia, & nao se partir o Corpo de Christo: estar todo em toda, & todo em qualquer parte: ser hum, & multiplicado; mostra-se com a semelhança do espelho. 198. Dous espelhos do tempo. 122. No do tempo passado vesse o futuro, no do tempo futuro vesse o passado, & no do passado, & suturo vesse o presente. Ibidem.

Esperança. Sao mais rendosos os que esperao, que os desengan-

nados. 550.

Espinhos. As pedras acclamàras a Christo, & os espinhos o coroàras. 25. Os peyores ouvintes da palavra de Deos sas os muyto agudos como espinhos, & os muyto duros como pedras. 23.

Esposa. A Esposa dos Cantares como encareceo a mayor fineza do seu amor? 912. O amor de Christo chegou a deyxar a

Esposa por amor da Esposa. 920.

Esquecimento. Os livros são medicina do esquecimento. 710.

Estatua. Roma sobre Roma, & Roma debayxo de Roma, como o cadaver, & a estatua, em bayxo, & em cima da sepultura. 117. A Estatua de Nabuco porque senas converteo em po de ouro, de prata, de bronze, &c. 113. A mayor Estatua de Catas perguntarse, porque nas tinha Estatua? 319.

Estylo. O estylo do Pregador ha de ter arte sem arte. 37. O estylo do Pregador ha de ser tao claro, que o entendao os ig-

norantes,

#### Indice

norantes, & tao alto, que tenhao muyto que entender nelle of fabios. 42. Estylo culto condemnado. Ib. Estylo de apostilar menos efficaz para persuadir. 47. Os Authores Canonicos tiverao o mesmo espirito, mas o estylo differente. 57.

Estoico. O Estoico morre mal, para nao morrer peyor: o Chris-

tao morre bem, para morrer melhor. 1071.

Estrella. As cousas, que diz o prègador, hao de ser como as estrellas, muyto distinctas, muyto claras, & altissimas. 41. Por be nesicio de Maria Santissima luzem as estrellas em presença do Sol. 260.

Ethiope. O Alemao, & o Ethiope, todos na sepultura são da

mesma cor. 116.

Euangelista. As pennas dos secretarios dos Principes hao de ser como as dos Euangelistas. 515. S. Joao Euangelista disse mais nas duas ultimas regras do seu Euangelho, que em todo elle. 701. Porque nao referio a Instituição do Santissimo Sacramento? 935. Venceo aos outros Euangelistas, & a si mesmo. 704.

Exame. Exame da confissao de hum ministro. 475. Deve-se to-

mar tempo para o exame da conciencia. 553.

Exemplo. A distinção do Prègador he a vida, & o exemplo. 27. he mais efficaz o exemplo que as palavras; porque as palavras ouvem-se, o exemplo vese. 31. Prova-se com a imagem do Ecce Homo. 32.

## F

Efende a razaó a verdade do Sacramento contra os gentios com as suas fabulas. 167. Referense as fabulas semelhantes aos mysterios, & effeytos do Sacramento. 171. Porque se comparaó os Mysterios Divinos, naó às historias, senaó as fabulas dos gentios? 175. As fabulas, que crèraó os gentios, fazem mais criveis os Mysterios dos Christasos. E porque? 167.

Fama

Fama. O Prègador Apostolico ha de prègar com fama, & sem fama & com infamia. 80.

Farça. Ha prègaçoens peyores que comedias; porque são farça.

Favor. Póde mais o favor, que a justiça. 532. Rendem mais as sombras de Palacio, que os soes da campanha. 536. Importa mais a Jacob a sua Rebecca, que a Esaú o seu arco. 536.

Fuzer. Quem faz o que deve, nao deve esperar outra paga. E porque? 315.0 mayor premio das acçoens heroicas he fazellas. 312. Nao he tanta miseria, que sejao semelhantes aos idolos os que os

fazem, como os que os desfazem. 627.

Fé. O Mysterio da Fé seyto mysterio da razao. 148. No Ansiteatro de Roma provava Deos a Fé com mortes, & tormentos; nos dias do Carnaval prova o amor com jogos, & passatempos. 561. Cremos juntos no Sacramento os milagres, que o Judeo crè divididos no Testamento Velho. 163. A tentaçao de Deos nos dias do Carnaval com o Sacramento consiste em provar, se póde em nós mais a Fé, que a vista? 566. Averroes morreo gentio por nao feguir huma ley, em que houvesse de comer o Deos, em que cria. 166. As fabulas, que crerao os gentios, fazem mais criveis os mysterios dos Christãos. E porque? 167. Da elcola da Natureza passa a Fé o s seus Discipulos à escola da Graça. 193. Permittio Deos a idelatria, para facilitar a crença da Fè. 169. Contra a Fé do Santissimo Sacramento argumenta o Judeo, o Gentio, o Herege, o Filosofo, o Politico, o Devoto, & o Demonio. Vide Argumento.

Feytura. De quantos danos devem restituição, os que tem seyturas? 491. Quem saz, & dessaz homens, tem obrigação de restituir o mal, que saz a huns, & os males, que sizerem os outros. 489. O idolo seytura de Arao de quantos danos soy causa? 491.

Fenix. A Aguia morta nao he Aguia, a Fenix morta he Fenix. E por-

que ? 125.

Tiij

Fera. Christo ensayouse primeyro com as seras; depois com o Demonio, & entao sahio a tratar com os homens. 767.

Fermosura. De muytas partes fermosas se pode compor hum todo,

que o nao seja. 379.

Figura. Christo retratado em muytas siguras. 394. Santo Ignacio, quando o quizerao retratar, transsigurado em muytas. 392. Já que sazemos do pulpito theatro, porque nao sazemos bem a sigura de Prègador? 77.

Filho. Dizia Rachel, que havia de morrer, se nao tivesse filhos, & morreo porque os teve. 325. Filhos que alcançao dos Pays, o que

desejaő, para sua perdiçaő. 326.

Fim. Porque Pedro quiz ver o fim, vio o fim do ver, que he chorar. 856.

Fingimento. Ainda que no pobre haja fingimento, a esmola nao per-

de o merecimenio. 977.

Fogo. O Sol nao só he terrivel nos rigores do sogo, com que abraza, senao tambem nos da luz, com que allumia. 260.

Fonte. Maria fonte medicinal. 715. Sao os olhos duas fontes com dous canaes, & dous registos; por hum entrao os peccados, por outro sahem. 863. Porque pedio Jeremias fontes de lagrimas? 884. As fontes correm de dia, & de noyte. Ibidem.

Fortuna. O vento da fortuna póde durar menos, que o vento da vida. 111. Queyxosos da presente fortuna os que nao olhao para o que são, nem se lembrao do que forao. 305. Quem quizer conhecer a differença da sua fortuna, coteje as suas alfayas. 306. Quem toma as medidas à sua fortuna, nao se queyxa. 310. Fortunas dos bem, & mal despachados. 340. Santo Ignacio passou por todas as fortunas, para ser exemplo em todas. 445.

Frato. Porque nao fazem hoje fruto as prègaçoens? 17. O fruto da palavra de Deos nunca falta por parte de Deos. 19. Nao faz fruto a palavra de Deos por culpa dos Prègadores. 26. A palavra de Deos ouvida, ainda que nao faça fruto, sempre faz

effeyto.

effeyto. 22. Todas as creaturas se armao contra o fruto da prègação Euangelica. 5. 6. O Pregador não fo colhe fruto das palavras, senao tambem das passadas. 3. Santo Ignacio soy o fruto

do Flos Sanctorum 443.

Futuro. O passado he espelho do suturo , & o suturo do passado. 122. No espelho do passado, & do suturo se ve o presente. E porque ? 122.

## and the state of t e o journal grant for a come the compact of

Gallo, C E Christo poem os olhos, basta a voz de hum gallo, para converter peccadores. 845.

Ganancia. Mais se ganha em huma parte da palavra de Deos que se aproveyta, do que se perde em muytas, que se perdem. II.

Gentio. Defende a razaó a verdade do Sacramento contra os gentios com as suas fabulas. 167. As fabulas, que crèrao os gentios, fazem mais criveis os nivíterios dos Christãos. E porque ? 167. Tal vez se achao mayores desenganos nas comedias de hum Poeta gentio, que nas prègaçõens de hum Orador Christad. 74. " We was as les le renos o enhal moderne

Geração. O livro da Geração de Christo lido ponsfóra contêm geraçõens; lido por dentro contém Graças de Maria. 7.28.

Gigante. Prègador, que usa de armas alheyas, nunca derrubarà gigantes. 54. Ha Demonios gigantes, como Golias. 417.

Gloria. No Ceo, deyxando-se ver, he Deos glorificador dos homens, no Sacramento nao se deyxando ver, sao os homens glorificadores de Deos. 582. Na gloria do Thabor nao foube Pedro o que disse? porque disse antes; o que havia de dizer depois. 573. 1 + 1 = 4 ( FEW ) 10 10 10 14 ( 4)

Gosto. O fastio do Mannà nao estava no gosto, estava na vista. 569. o Prègador he medico: ha de procurar a faude, & nao o gosto dos ouvintes. 80. Muytos gostao de ouvir, & no cabo ficao pe-

dras. 81.

Iiii ij

Graça

### Indice ....

Graça. Porque causa ha hoje tantas confissoens, & tao pouca Graça? 460. O nascimento de Maria trouxe ao mundo o dia da Graça. 245. Maria, como Lua, allumia aos que estao na noyte da culpa; como Aurora, aos que estao na madrugada da penitencia; como Sol, aos que estao no dia da Graça. 271.

Graças. Do Lado de Christo na Cruz manàrao todas as Graças, que enriquecem a Igreja. 961. Referem-se todas as Graças, que se concedem na Bulla da Cruzada 1003. As Graças da Bullada Cruzada nao se estimao pela facilidade, com que se concedem. 1035. He segunda lançada no Lado de Christo, ou nao crer, ou nao querer as Graças, que delle manàrao. 1032.

Guarda. Quem he guarda de muytas vinhas, nenhuma póde guardar. 482.

## 

Herege. Ereges mais obstinados que os Escribas, & Fariseos. 807. O Demonio rendeose a huma Escritura;
os Escribas, & Fariseos a duas; os hereges, nem a duas se rendem. 809. Mostra-se com as heregias antigas, & modernas. Ib. Desende a razao a verdade do Sacrameuto contra o herege com authoridades do Testamento Novo. 178.

Heva. A costa, de que soy formada Heva, sobejava no corpo de Adao. 999.

Homem. O homem he toda a creatura. 7. Ha homens brutos, homens troncos, & homens pedras. Ib. Prègador, que tratta de contentar aos homens, nem contenta a Deos, nem he seu servo. 84. O homem nao só ha de ser pò, mas jà he pò. 90. Homem no instante da morte. 134. Nao he maravilha da Omnipotencia sazer Deos o que puderao sazer os homens: mas sazer o que elles só puderao imaginar, & singir, essa he a maravilha. 176. O melhor despacho no tribunal dos homens, he: Como pede; no tribunal de Deos muytas vezes he o con-

trario.

trario. 340. Nenhum homem, da salvação abayxo, sabe o que deseja, nem o que pede. 322. Os homens só fazem merce, quando daó: Deos tambem faz mercè, quando nega. 334. Quem val por settenta homens, nao se atreve a servir hum officio: & quem apenas he hum homem, atreve-se a servir settenta officios. 485. No Ceo deyxando-se ver, he Deos glorificador dos homens: no Sacramento não se deyxando ver, são os homens glorificadores de Deos. 582. Os homens são mayores inimigos, que os Demonios. 766. Christo ensayouse primeyro com as feras, depois com o Demonio; & entao fahio a tratar com os homens. 767. Os homens são peyores tentadores, que os Demonios. 768. Do Demonio defendeisvos com a Cruz; os homens poemvos nella. Ibidem. O Demonio accusa o delinquente, para condenar o mesmo delinquente: os homens accusao o delinquente, para condenar o innocente. 770. Atè a Sabedoria Divina se nao póde livrar das tentaçõens dos homens, respondendo em proprios termos. 785. Para Christo se defender das tentaçõens dos homens, foy-lhe necessario fazer Escrituras de novo, & forjar novas armas. 787. Quao efficazes são as Escrituras Divinas. para fazer tremer aos homens? 789. Os Demonios não resistem ao Dedo de Deos, os homens si. 796. Para vencer ao Demonio basta huma Escritura; para vencer ao homem nao baítao muytas. 803. Das duas espadas dos Apostolos contra o Demonio basta huma, contra os homens muytas vezes nao bastao ambas. 806. O Demonio nao se atreveo a arguir contra as Escrituras de Christo, os homens si. 815. Quando Christo quer encarecer a maldade do Demonio, chama-lhe homem. 816. Havendo de escolher tentador, antes tentador Demonio, que tentador homem. 817. Guardemonos muyto mais dos homens, que do Demonio. 818. Saul livre do Demonió era peyor, porque obrava pelos impulsos do homem, & nao pelos do Demonio. 821. Estivera bem ao mundo que o Demonio entràra em alguns homens, para que fossé menos mãos. 822 Iiii iii Os

Os homens, ainda que amigos, tambem tentao, & mais arrecadamente que o Demonio. 823. O Demonio nao pode zer peccar a Job, os homens (& esse amigos) si. 824. O semen, de quem mais nos devemos guardar, he cada hum de mesmo. 827. Os primeyros homens sorao os mais cegos todos; porque virao o que nao era, & nao o que era. 651. Christo he o homem, de quem se devem siar os homens. 83 Na mao do homem està o morrer quando quizer. 1100. Fora acabar a vida antes da morte, nao he necessario ser Christa basta ser homem. 1046. Os homens sallao a Deos na sua li gua, & Deos responde na sua. 1069. Todo o homem, sem ser Presera, pode saber o sim da sua vida. E como? 1079.

Honra. Os Reys nao pódem dar honra. 319. Mercès feytas a i dignos nao honrao os homens, afrontao as honras. 319. E fambenitados da honra os que trazem habitos, que nao mer

cèrao. Ib.

Hora. A melhor, devaçaó, & penitencia, para a Quaresma he t mar huma hora cada dia, em que cuydar na morte. 141. Qu tro pontos para os quatro quartos desta hora. 1. Quanto t nho vivido? 2. Como vivi? 3. Quanto posso viver? 4. Como he ber que viva? 142.

# 2 20

de Jacob. 35. Ganha mais Jacob com as develor de Jacob. 35. Ganha mais Jacob com as develor cadas, que Esau com as armas nas mãos. 536. Importa naia a Jacob a sua Rebecca, que a Esau o seu arco. 536. A Esca da de Jacob tinha mais degrãos, para descer, que para subir 136. Escada de Jacob terrivel para quem olha para cima mais terrivel para quem olha para bayxo. Ib. A pedra da sepul tura he a pedra, em que dormio Jacob, voltada. 137.

Idolo. Os idolos se vingao dos Portuguezes. E como ? 628. Nac

he tanta miseria que sejao semelhantes sos idolos, os que os fazem, como osque os desfazem. 627. Permittio Deos a idolatria,

para facilitar a crença da Fé. 169.

gnacio. Santo Ignacio femelhante sem semelhante, 366. Descreve-se sua conversao. 367. Espada de Santo Ignacio dedicada à Virgem Maria. E para que ? 370. Christo exemplar de todos os Santos: todos os Santos exemplares de Santo Ignacio. 375. Basta imitar hum Santo, para ser Santo: Santo Ignacio imitou a todos, para ser como todos. 378. Se a vida de Santo Ignacio se escrevera sem nome, havia-se de dividir o mundo em opinioens, sem atinar que Santo era aquelle. 384. Virtudes, & maravilhas de todos os grandes Santos unidas em Santo Ignacio. 385. Santo Ignacio nunca teve dous rostos; & quando o quizerao retratar transfigurado em muytos. 392. Santo Ignacio figurado no Homem vestido de fogo, que vio Ezechiel. 401. Santo Ignacio, considerado por partes, era semelhante; todo Santo Ignacio nao tinha semelhante. 409. Demonio rendido a Santo Ignacio nao se rendendo à invocação de todos os outros Santos. 415. Santo Ignacio espada de David. 417. Só Santo Ignacio se retratou a si mesmo, nao o podendo ninguem retratar. 420. O Inflituto da Companhia tomou dos outros Institutos os generos, & de Santo Ignacio as differenças. 422. Santo Ignacio comparado com todos os Patriarcas das Religioens. 425. Como tomou Santo Ignacio dos outros Patriarcas os generos, & accrescentou de sias differenças? 426. Santo Ignacio foy o fruto do Flos Sanctorum. 443. Passou por todas as fortunas, para ser exemplo em todas. 445. Santo Ignacio he o Mannà dos Santos. 444.

norancia. A payxaó erra tanto, como a ignorancia. 658. Melhor he ignorar os dias, que me sobejaó de vida, que saber os que me

faltaő. 1080.

greja. Do preço, que sobejou do sangue de Christo para a Redempção, sez a Igreja thesouro para as Indulgencias. 997. Do Lado de Christo na Cruz manarao todas as Graças, que

enriquecem a Igreja. 691. Os thesouros da Igreja não se de pendem sem justa causa: & se se despendem, não são effectivo 982. Assi haviao de ser os thesouros das monarquias seculare Ibidem. Nao ha lugar tao sagrado, aindaque seja a mesma Igreja em que nao haja terra. 763.

Igualdade. O igual ficar menor, & o mayor ficar igual, naó he d sigualdade. E como? 438. Nos segundos em respeyto dos pr meyros a ventagem faz a semelhança, & a mayoria a igualdado 437. O Verbo para provar que era igual ao Padre, fez o que na fez o Padre. 439.

Imitação. Basta imitar hum Sato, para ser Sato: Santo Ignacio im tou a todos, para ser como todos. 378. Quem imita, se nao h

mais que semelhante, nao he semelhante. 435.

Immortalidade. Morremos como mortaes, & vivemos como im mortaes. 133. Tratta da vida como mortal, & da morte co mo immortal. Ib. Mais se deve temer a immortalidade, que s morte. 128.

Imperfeyção. Jonas tendo muytas imperfeyçõens converteo com hu ma prègação hum Reyno. 36.

Inclinação. Se o Juiz está inclinado, para onde pende a inclinação para la vay a sentença. 763.

Incerteza. Sao Paulo fez certa a incerteza da morte. E como? 1072. A morte, ainda depois de revelada he incerta. 1067. Vide Morte.

Indulgencia. Do preço, que sobejou do sangue de Christo para a Redempção, fez a Igreja thesouro para as Indulgencias. 997. Indulgencia plenaria he martyrio sem tormento, & Baptismo com repetição. 1027.

Infamia. O Prègador Apostolico ha de prègar com sama, & sem sa-

ma, & com infamia. 80.

Inferno. Mais Juizes vao ao Inferno peytados do respeyto, que do dinheyro. 321. Ninguem vay ao Inferno sem seu porque. Ib. Lagrimas sem fruto são lagrimas do Inserno. 893. A Bemaventurança he para os que morrem mortos, o Inferno

para

para os que morrem vivos: 1049. O Inferno chama-se morte segunda; porque nao ha morte terceyra. 1062. Contra quem morre duas vezes nao tem poder o Inferno. 1062.

Inimigo. Os homens são mayores inimigos, que os Demonios, 1 11 12 1 . . . . 1 11 12 and

Injustiça. Para a salvação, ou condemnação dos precitos, & dos predestinados, tanto se serve Deos da justiça dos bons ministros, como da injustiça dos mãos. 352.

Instante. O instante da morte nao he como os instantes da vida. E - LONG CALLERY CALLERY

porque ? 1082.

Intercessao. Os Santos intercedem com Deos, para que nao nos conceda, o que muytas vezes lhe pedimos. 358. Intercessão de S. Francisco Xavier por hum seu devoto, notavel. 359.

João. S. João Euangelista venceo aos outros Euangelistas, & a si mesmo. E porque? 706. S. Joao Euangelista disse mais nas duas ultimas regras do seu Euangelho, que em todo elle. 701.

70b. Porque Job foy pò, & ha de ser pò, por isso Abrahao he pó. 100. Virtudes de Job. 1089. Job, & David, ambos pedirao tempo a Deos, para metter tempo entre a vida, & a morte. the second secon

Jonas. Jonas tendo muytas imperfeyçoens converteo com huma prègação hum Reyno. 36. Jonas prègou hum só assumpto em quarenta dias: ha Prègadores, que em huma hora prèga quarenta

allumptos. 47.

Judeo. Defende a razaó a verdade do Sacramento contra o Judeo com as Escritturas do Testamento Velho. 149. Quando aos Judeos lhes pareceo impossível darlhes Christo a comer seu corpo, porque os ameaçou com o castigo, & nao lhes declarou a possibilidade? 151. No Deos salso, que pedirao, & adoràrao os Judeos, confessárao, que Deos se podia por debayxo de especies visiveis por ministerio dos Sacerdotes. 156. Cremos juntos no Sacramento os milagres, que o Judeo crè divididos no Testamento Velho. 163. Para o Judeo crer o Mysterio do Sacramento bastalhe memoria; & razao. 165:100 (1800)

Kkkk

Fuiz

### . Indice ...

Juiz. Mais Juizes vao ao Inferno peytados do respeyto, que do dinheyro. 521. Se o Juiz està inclinado, para onde pende a inclinação, para là vay a sentença. 763.

Juizo. Quem deyxa de assistir a Christo por seguir o mundo, perde o juizo. 592. Quao sizudo he quem saz o contrario! 593.

Justiça. Pòde mais o favor, que a justiça. 532. Sempre a justica he zelosa contra os que podem menos. 762. Para a salvação, ou condemnação dos precitos, & dos predestinados, tanto se ferve Deos da justiça dos bons Ministros, como da injustiça dos mãos. 352. Christo he Sol de Justiça; o Sol material he Sol sem justiça. 267. Maria moderou os rigores do Sol de Justiça. 256.

Justo. O peccador sempre està em trevas; o justo em luz. 270.

# I

Laço. O pè dos mandamentos arma o Demonio os seus lagos. 779.

Lado. Do Lado de Christo na Cruz manàrao todas as Graças, que enriquecem a Igreja. 961. Bulla da Cruzada figurada na abertura do Lado de Christo na Cruz. 962. Porque abrio o Lado de Christo hum soldado, & esse com huma lança? 965. Porque abrio o Lado de Christo hum homem estrangeyro, & cego? 973. O sangue do Lado de Christo significava o Martyrio, & a agua o Baptismo. 1020. Nao ha merces mais difficultosas de conseguir, que as que dependem dos lados dos Reys. 990. Quao pouco chegao aos lados dos Reys as molestias do corpo da Republica. 991. Tudo o que salta aos Reys, està recolhido nos lados. 992.

Ladrao. Porque escolheo Christo por thesoureyro das suas esmo-

las hum ladrao ? 979.

Lagrimas. As mais bem nascidas lagrimas foras as de S. Pedro, porque corrèras dos seus olhos, & nascèras nos de Christo.

847. As lagrimas de Sao Pedro forao como as aguas do Nilo, cujas correntes se viao, mas nao se lhe sabia o nascimento. Ib. As lagrimas de Sao Pedro forao como as aguas do Diluvio. E porque? 848. Ajuntou a natureza nos olhos a vista, & as lagrimas; porque o chorar he consequencia do ver. 851. A vista foy a origem de todas as lagrimas. 852. O melhor elogio das lagrimas he choralas. 854. Com que mysterio puzerao as lagrimas nos olhos a Natureza, a Justiça, a Fazao, a Graça? 866. Impedem as vistas as lagrimas, como as ondas do mar as correntes dos rios. 875. Deos tem livros de Deve , & Hade hayer: no livro do Deve estas os peccados: no livro do Hade haver as lagrimas. 804. Sao Pedro no livro das dividas tinha tres negaçõens, & no livro das satisfaçõens infinitas lagrimas. 895. Peccamos como Pedro, nao choramos como Pedro, & fazemos conta de nos falvar como Pedro. 896. Lagrimas sem frutto sao lagrimas do Inferno. 893. Vide Chorar.

Lança. Porque abrio o Lado de Christo hum soldado, & esse com huma lança? 965. Porque se attribuem as Graças da Bulla mais às lançadas dos soldados de Africa, que às Chaves de S. Pedro? 985. He segunda lançada no Lado de Christo, ou nao crer, ou nao querer as Graças, que delle manàrao. 1032.

Lazaro. Ensinou Christo em Lazaro a morrer duas vezes. 1057. Ley. O tempo da Ley da Natureza, & da Ley Escrita soy noyte,

o da Ley da Graça he dia. 245.

Lembrança. Queyxosos da presente fortuna os que nas olhas parao que sas, nem se lembras do que soras. 305.

Letras. Huma letra fignifica diçao inteyra. E como? 399.

Levantar. O que nos Sermoens se chama: Levantar: muytas vezes he levantar salsos testimunhos. 70. O morrer he cahir, o viver levantarse. 109. Distinguem-se os vivos dos mortos, em que os vivos sas pos levantado; os mortos po cahido. 105.

Lingua. As linguas do Espirito Santo nao servem todas a todos, senao a cada hum a sua. 57. Os homens sallao a Deos na sua Kkkk ij lingua.

lingua, & Deos responde na sua. 1069. Quando os cavadores da vinha murmurarao do Pay de familias porque nao se queyxou elle das suas linguas, senao dos seus olhos? 869. Sendo as negaçõens de S. Pedro peccados da lingua, porque as

pagàrao os olhos? 868.

Livro. Do que nao cabe em livros, nao ha livro. 699. Os livros forao inventados, para conservar a memoria das cousas passadas. 709. Os livros sao medicina do esquecimento. 710. O livro da Geração de Christo, he livro dos beneficios, & milagres de Maria 725. Os nomes dos Patriarcas, que estaó no livro da Geração de Christo, todos tem duas significaçõens. 726. O livro da Geração de Christo lido por fóra contêm geraçoens; lido por dentro contèm Graças de Maria. 728. O livro da Geração de Christo he huma botica de remedios que se alcanção pela intercessão de sua Santissima May. 729. O Santissimo Sacramento livro com todas suas propriedades. 742. Deos tem livros de Deve, & Hade haver. 893. No livro do Deve estao os peccados: no livro do Hade haver, as lagrimas. 804. Sao Pedro no livro das dividas tinha tres negaçõens; & no livro das satisfaçõens, infinitas lagrimas. 895. O livro das vidas dos Santos foy o original, de que Santo Ignacio he copia:o livro do Instituto da Companhia he copia, de que Santo Ignacio he original. 422. Santo Ignacio foy o fruto do Flos Sanctorum.

Logo. Que quer dizer: Logo Logo? 1011. Só o Logo da Bulla da Cruzada he verdadeyramente logo. 1010. Logo logo nos despachos das Cortes quer dizer: Tarde, ou nunca. 1011. A Filha de Herodias pedio a cabeça do Baptista com tres lo-

gos. 1012.

Longe. Onde o Principe està longe, sao necessarios Ministros de mayores virtudes, & talentos. 497. Ao longe do Rey se experimentao os talentos, & virtudes dos Ministros. 498.

Lua. A Lua fendo menor que as Estrellas, chama-se mayor, nao porque o he, senao porque o parece. 181. Sol carroça de Chri-

Christo, Lua carroça de Maria. E porque ? 279.

Luz. Sem luz nao ha bem perfeyto. 295. O dia falo a luz & nao o Sol. 242. A Santissima Trindade sestejou o nascimento da luz nos tres dias, que só ella allumiou o mundo, tomando cada Pessoa por sua conta o dia da festa. 249. O principal cuydado do Anjo, que guiava os Filhos de Ifrael, era que nunca os tocasse o Sol, nem lhes faltasse a luz. 252. Quanto as cousas tem mais de luz, tanto sao mais preciosas. 293. Os bes sem luz são males: os males com luz são bens. 295. Existencia dos accidentes da Eucaristia sem sugeyto provada na creação da luz. 161. Porque creou Deos a luz antes de haver olhos? 246. O Sol não só he terrivel nos rigores do fogo, com que abraza, senao tambem nos dà luz, com que allumia. 260. O peccador sempre està em trevas: o justo em luz. 270. A palayra de Deos he como o espelho, que ha mister luz, & olhos 18. Christo he luz, que a huns allumia, a outros fere : a huns dà vista, a outros cega. 611. O Sol allumia meyo mundo, & meyo tempo: a luz em todo o tempo, & a todo o mundo; & por isso semelhante a Maria. 264. Porque he proprio do nacimento da Virgem Maria o nome de Senhora da Luz? 231.

# M

Mal Ase de pedir a Deos que nos dè o bem; ainda que lho nao peçamos; & nos livre do mal, ainda que lho peçamos. 347. O mayor mal da morte he ser mal, que senao pòde multiplicar. 1054.

Mão. Quando se deve bejar a mão da espada, & não a do Rey?

320.

Mannal. O fastio do Manna nao estava no gosto: estava na vista.

569. S. Ignacio o Manna dos Santos. 444.

Kkkk iii

Mandamentos. Ao pè dos mandamentos arma o Demonio

feus laços. 779.

Maria. Porque se canta o Euangelho De qua natus est Jesus 1 dia do nascimento de Maria? 231. Porque he proprio o nascimento da Virgem Maria o nome da Senhora da Luz? 23 Christo nascido no dia do nascimento de sua May. E como 234. Todos os beneficios, que recebemos por mao da Vi gem Maria, se referem a Christo como os effeytos da luz a Sol, que he fonte della. 240. Maria, como luz, mais priv legiada, que o Sol. 241. O nascimento de Maria trouxe a mundo o dia da Graça. 245. Maria, como luz, mais beni na, que o Sol. 250. Maria moderou os rigores do Sol de Ju tica. 256. Porque nasceo a oyto de Setembro? 255. M ria, como luz, mais universal que o Sol. 263. O Sol allum meyo mundo, & meyo tempo: a luz em todo o tempo, & todo o mundo, & por isso semelhante a Maria. 264. Mar he luz de todo o tempo, de todo lugar, & para todos. 27 Maria, como Lua, allumia aos que estaó na noyte da culpa como Aurora, aos que estas na madrugada da penitencia; c mo Sol, aos que estao no dia da Graça. 271. Maria, com luz, mais apressada que o Sol. 275. Maria mais apressad que Christo em soccorter aos homens. 277. Sol carroça o Christo: luz carroça de Maria. E porque? 279. Christo so corre com passos de gigante: Maria com azas de aguia. 280 Christo mais diligente para nosso remedio em sua May, qu apartado della. 283. Se Christo tarda, Maria nao tarda. 283 Os favorecidos de Maria tem certa ventura, & benção d Tacob: 290. O Livro da Geração de Christo, he livro dos be neficios, & milagres de Maria. 725. O Livro da Geração d Christo lido por sóra contèm gèracoens, lido por dentro con tem graças de Maria. 728. O Livro da Geração de Christ he huma botica de remedios, que se alcanção pela intercessão d fua Santissima May. 729. Milagres de Nossa S. de Penha d França, sao como os rios, que sempre estao a passar, & nunc paffac

passao. 713. Maria fonte medicinal. 715. Milagres da Virgem de Penha de França escritos no Livro da Geração de Christo, & sua. 730. O Santissimo Sacramento, livro dos milagres da Senhora de Penha de França. 739. Maria officina de todos os milagres. 748. Maria val para que resuscitem os mortos; mas não, para que não morrão os resuscitados. 756.

Martyrio. Compara-se o martyrio ao Mar Vermelho. 1022. Igualdade, & vantagem reciproca entre o Martyrio, & o Baptismo, 1023. A Indulgencia plenaria he martyrio sem tormento: 1025. Martyrio que padecem os Textos Sagrados na vio-

lencia, com que são trazidos. 38.

Matar. Como se pòde matar húa morte com outra? 1043. Hum veneno mata, dous matas-se. Ib. Como se matta o Estoico, & como o Christas? 1071.

Medico. O prègador he medico: ha de procurar a faude; & nao o gosto dos ouvintes. 80.

Meditar. Não le aprende a morrer meditando, senão morrendo. 1060.

Memento. Memento aos vivos. - 111. Memento aos mortos.

Memoria. Porque pedio Christo para o Sacramento memoria, & nao entendimento, & vontade? 164. Para o Judeo crer o Mysterio do Sacramento, bastalhe memoria, & razao. 165. Os livros forao inventados, para conservar a memoria das con-

sas passadas. 709.

Merce. Quanto mais custa fazerse a merce essectiva, que mercerse! 968. Nao ha merces mais dissicultosas de conseguir, que as que dependem dos lados dos Reys. 990. Quanto custado as merces dos Reys por dependerem de muytos ministros! 968. Para alcançar as dos Reys, são necessarias muytas papeladas, & muytos ministros: para alcançar as de Deos, basta huma só folha de papel, & hum só ministro. 669. Os homens só fazem merce, quando dao: Deos tambem saz merce, quan-

de

### Indice ]

do nega. 334. Merces feytas a indignos não honrao os ho-

mens, afrontao as honras. 319.

Merecimento: Ser o merecimento conhecido he consolação de não ser premiado. 316. Deos talvez concede por peccados, & nega por merecimentos. 341. Pode mais a negociação, que o merecimento. 529. Quanto mais custa fazerse a merce effectiva, que merecerse? 968. Ainda que no pobre haja fingimento, a esmola não perde o merecimento. 977. As comendas em peytos que as não merecerso, não são Cruz, são aspa. 319.

Messias. Christo deo vista a cegos em prova de ser elle o Messias.

615.

Metafora. Differença do sentido metaforico ao proprio, & ver-

dadeyro. 187.

Milagre. Cremos juntos no Sacramento os milagres, que o Judeo crè divididos no Testamento Velho. 163. Maria officina de todos os milagres. 748. O Santissimo Sacramento, livro dos milagres da Senhora de Penha de França. 739. Milagres da Virgem de Penha de França, escritos no Livro da Geração de Christo, & sua. 730. Milagres de nosta Senhora de Penha de França, são como os rios, que sempre estas a passar,

& nunca passao. 713.

Ministro. Exame da confissa de hum ministro. 475. Ministros trattao mais de suas conveniencias que do serviço do Rey. 502. Onde o Principe està longe, sao necessarios ministros de mayores virtudes, & talentos. 497. Nenhum ministro pòde sazer bem dous officios, ainda que seja o mesmo Sol. 478. Antigamente estavao os ministros às portas das Cidades, agora estao as Cidades às portas dos ministros. 541. Para a salvação, ou condemnação dos precitos, & dos predestinados, tanto se serve Deos da justiça dos bons ministros, como da injustiça dos mãos. 352. Ha se de pór a petição na mão do ministro, & o despacho nas mãos de Deos. 362. Ministros de penna, como as parteyras do Egypto que com hum geyto de mão

mao pódem dar, ou tirar vida. 508. Quanto custao as mercès dos Reys por dependerem de muytos ministros! 968. Para alcançar as mercès dos Reys, são necessarias muytas papeladas, & muytos ministros; para alcançar as de Deos, basta huma só folha de papel, & hum ministro. 969. Eleger o ministro, que me ha de despachar, grande graça da Bulla da Cruzada. 970.

Mysterio. O mysterio da Fé seyto mysterio da razao. 148.

Missionario. O prègador Missionario na ha de deyxar a missa 6. 4. O que a deyxa em serviço della, para tornar logo, na a deyxa. 10. Missionarios do Maranha 6, affogados, mirrados, comidos, pizados. 9.

Monarquia. Perdem: se as Monarquias, porque os Reys se guiao por olhos, que não vem as cousas como são; senão como não são. 657. Nas pennas dos Secretarios dos Reys està a saude, out-

ruina da Monarquia. 513.

Morrer. Saber morrer he a mayor façanha. 1085. Na mao do homem està o morrer, quando quizer. 1100. Nao se apprende a morrer meditando, senao morrendo. 1060. Mortos, a morrem, quaes sejao? 1048. Ensinounos Christo em Lazaro a morrer duas vezes. 1057. As arvores morrem duas vezes. 1063. De quantos trabalhos se livrao, os que morrem antes de morrer! 1114. Os que morrem antes de morrer, na primeyra morte desarmao a segunda. 1052. O morrer he cahir; o viver levantarse. 109. Epitasio dos que acabao a vida antes de morrer. 1114. Quem morre antes da morte, não ha mister mais doutrina, para morrer bem. 1060. Porque ha tao poucos, que saybao morrer? 1059. Porque segurao a salvação, os que morrem mortos, & não os que morrem vivos? 1052. Tambem as pedras morrem. 117. O Estoico morre mal, para nao morrer peyor : o Christao morre bem, page morrer melhor. 1072. Morremos como mortaes, & vivemos como immortaes. 133. Vive assi como quizeras ter vivido, quando morras. 139. Quem huma vez morreo Judas naő

nao lhe resta outra morte, para morrer Paulo 1956. Vide Morte.

Morte. O que mais se teme na morte, he a vida. 138. Homem no instante da morte. 134. Mais se deve temer a immortalidade, que a morte. 128. Trata da vida como mortal, & da morte como immortal. 133. A morte tem duas portas huma de vidro, por onde se sahe, outra de diamante, por onde se entra. 134. A melhor devação, & penitencia para a Quaresma he tomar huma hora cada dia, em que cuydar na morte. 141. A morte do peccado tira tres vidas. 751. Morte do peccado peyor que a mesma morte, porque matta o immortal. Ib. Os estragos, que faz a morte no corpo, consumeos em poucos dias a terra : os que faz o peccado na alma, nao basta huma eternidade, para os consumir o togo. 752. Chrissto teve dous Calices no Horto, & no Calvario, que forao a mesma morte diversamente considerada. 943. Como pòde ser o amor semelhante à morte, se o amor he uniao de almas, & a morte seperação da alma? 909. O amor, em quanto unitivo, he como a vida; em quanto forte, he como a morte. 910. Como se pode matar huma morte com outra? 1043. Para a cabar a vida antes da morte, nao he necessario ser Christao; basta ser homem. 1046. O remedio unico contra a morte, he acabar a vida antes de morrer. 1045. Tudo acaba a morte atè a mesma morte. 1047. Contra a morte nao val sagrado: mas he sagrado da morte a sepultura. 1048. Vay muyto de vir a morte sobre mi, ou eu ir sobre ella. 1050. A morte he terrivel por ser huma, por ser incerta, & por ser momentanea. 1053. Que importa que a morte seja huma, se eu posso fazer que sejao duas? 1056. Que importa que seja incerta, se eu posso fazer que seja certa? 1070. Que importa que seja momentanea, se eu posso fazer que seja tempo? 1083. Sò a morte he aquella guerra, em que senao pode errar duas vezes. 1054. O mayor mal da morte he ser mal, que senao pòde multipli-

car. Ibidem. Porque he mais temerofa a morte do corpo que a morte d' alma? 1055. A morte nao tem remedio depois, mas tem remedio antes. 1056. O Inferno chama-se morte segunda; porque nao ha morte terceyra. 1061. O certo da incerteza da morte he reservado só a Deos. 1067. A morte, ainda quando certa, he incerta. 1075. A morte, ainda depois de revelada, he incerta. 1067. Na nossa mao està fazer que a morte seja certa, & nao incerta. 1070. S. Paulo fez certa a incerteza da morte. E como? 1072. Só a morte, com que hum homem se delibera a acabar a vida antes de morrer, tem infallivel certeza. 1074. Morte terrivel por ser huma. 1053. Morte terrivel por ser incerta. 1065. Morte terrivel por ser momentanea. 1081. O instante da morte nao he como os instantes da vida. Eporque? 1082. Quem acaba a vida antes de morrer. mette tempo entre a morte, & a vida. 1083. Em vez de acabarmos a vida antes de morrer, continuamos a vida depois da morte. 1097. Na Corte fugia Elias da morte; no deserto chamava por ella. 1102. A contrição na enfermidade he enferma, & na morte ou morta, ou mal segura. 1104. Só aos que morrem antes de morrer se pòde cantar com verdade: Requiescant in pace. E porque? 1115. Vide Morrer, & Morto.

Morto. Mortos, que morrem, quaes sejas? 1048. Os vivos, & os mortos, todos sas pò. 105. Distinguem-se os vivos dos mortos, em que os vivos sas pó levantado, os mortos pò cahido. Ib. Os vivos pò com vento, & por isso váos: os mortos pó sem vento, & por isso sem vento, & por isso sem vaidade. 107. A'Aguia morta nas he Aguia, a Fenis morta he Fenis. E porque? 125. Memento aos mortos. 123. A Bemaventurança he para os que morrem mortos; o Inserno para os que morrem vivos. 1049. Maria val para que resuscitem os mortos; mas nas, para que nas morras os resuscitados. 756.

LIII ii

Mudo.

### Indice .

Mudo. Endemoninhado mudo, figura do peccador, que se nao consessa. 453. Sendo o peyor estado desta vida o do peccado, ainda he peyor o do peccado, & mudo. 451. Não só ha consissoem, em que primeyro falla o mudo, & depois sahe o Demonio, & consissoem, em que primeyro sahe o Demonio, & depois falla o mudo; senao tambem consissoem que o mudo falla, & o Demonio não sahe. 459.

Mulher. Abrahao nao deo noticias do sacrificio a Sara, porque

nao fiou tanto de hua mulher. 603.

Mundo. A caveyra do mundo he mayor que a cabeça do mundo; para que tenha menor lugar a vaidade, & mayor materia o defengano. 119. Roma ha de ser destruida antes do sim do mundo. 120. O mundo he peyor depois que ouvio os politicos, que quando ouvia os Demonios. 203. No Faraiso houve húa só arvore vedada: no mundo ha infinitas. 654. O Sol allumia meyo mundo, & meyo tempo: a luz em todo o tempo, & todo o mundo, & por isso semelhante a Maria. 264.

Murmuração. Quando os cavadores da vinha murmurarão do Pay de familias; porque não se queyxou elle das suas linguas,

senao dos seus olhos? 869.

# N

Nabuco. Estatua de Nabuco porque se nao converteo em pò de ouro, de prata, de branze, &c. 113.

Nacer. Deyxou Deos o nacer à natureza, & o morrer à eleyçao. E porque? 1058. As cousas, que diz o prègador, hao de ser tao naturaes, que venhao cahindo, & tao proprias, que venhao nacendo. 38.

Nacimento. O Sol tem dous nacimentos, hum quando nace, outro antes de nacer. 231. Christo tev 2 dous dias de nacimen-

to. E quaes ? 237. Porque se canta o Euangelho De qua natus est Jesus, no dia do nacimento de Maria ? 231. Christo nacido no dia do nacimento de sua Máy. E como ? 234. Porque nace a Virgem Maria a oyto de Setembro ? 255.

Nao. Contra as tentaçõens do Demonio basta responder : si, ou nao; contra as dos homens nao basta. 776. Ha Nao que he Si,

& Nao juntamente. E como? 782.

Natureza. Defende a razaó, a verdade do Sacramento contra o Filosofo com argumentos da natureza. 192. Milagres seytos de vagar são obras da natureza: obras da natureza seytas depressi são milagres. 197. Porque mandou Deos os Prosetas ao mundo não no tempo da Ley da natureza, senão no da Ley Escrita? 192. Da escola da natureza passa a Fé os seus discipulos à escola da Graça. 193. O Verbo sazendo-se homê não só unio a si a natureza humana; mas todas as naturezas, que tinha creado. 423.

Negação. Para as negaçõens de S. Pedro concorrerão duas tentadoras, & hum tentador, & o mesmo passa nos peccados, que começão pela vista. 888. Deos concede por peccados, & ne-

ga por merecimentos. 341.

Negociação. Artificios, & enganos da negociação. 528. Pôde

mais a negociação, que o merecimento. 529.

Nilo. As lagrymas de S. Pedro, forao como as aguas do Nilo, cujas correntes se viao, mas nao se lhes sabia o nacimento. 847.

Nobreza. Honrar o Corpo de Christo asrontado he acçao, que anda vinculada à nobreza. 221. Os nobres são o tudo dos

Reynos. 220.

Noyte. O tempo da Ley da Natureza, & da Ley Escritta, soy noyte, o da Ley da Graça he dia. 245. S. Pedro para chorar escolheo hum lugar, em que de dia, & de noyte sempre sosse noyte. 883. Porque escolheo David o tempo da noyte para chorar? 882. Aos que nao são povo, poemselhes o Sol à meya noyte, & amanhecelhes ao meyo dia. 761.

Llll'iij

Nome.

Nome. Os nomes dos Patriarcas, que estas no livro da Geraças de Christo, todos tem duas significaçõens. E quaes? 726.

Nuvem. A prova do amor fino no Heliotropio nao he seguir o Sol, quando se vè, senao quando està cuberto de nuvens.

# 0

Obras. P Alavras sem obras saó tiro sem bala. 29. Semear palavras, & colher obras. 30. Hoje pregaóse palavras, & pensamentos, antigamente prègavaóse palavras, & obras. 29.

Odio. Todas as payxoens humanas, sendo onze, se reduzem a A-mor, & Odio. 663. O odio, ou amor vem humas cousas por

outras, 664.

Officio. Ninguem pòde fazer bem dous officios, ainda que seja o mesmo Sol. 478. Adaó com tres officios perdeo-se a si, & ao mundo, em vinte & quatro horas. 479. Os grandes talentos escusable dos officios. 483. Quem val por settenta homens, naó se atreve a servir hum officio, & quem apenas he hum homem, atreve-se a servir settenta officios. 485. Muytos naó servem os officios; servem-se delles. 481. Ministros de penna quaó arriscado officio seja! 505. O tempo, que se toma para sazer melhor o officio, naó se toma ao officio 554.

Olhos. Porque creou Deos a luz muytos dias antes de haver olhos? 246. A palavra de Deos he como o espelho, que ha mister luz, & olhos. 18. Os ouvintes concebem pelos olhos, como as ovelhas de Jacob. 35. Porque se encobre Christo aos olhos no Sacramento? 213. Nos mysterios do Sacramento naó basta que se revelem os mysterios; he necessario que se revelem os olhos. 201. Christo nascido,

como Sol, objecto dos olhos dos homens, & dos animaes: Maria nascida, como luz, objecto dos olhos de Deos. 248. Christo mais finamente amado dos homens, desejado por saudades, que gozado por vista. 213. Nos dias do Carnaval tenta Deos, & tenta o mundo, & huma, & outra tentação poem o laço nos olhos. 571. Ser cego com olhos abertos he a mayor cegueyra. 617. Tres especies de cegueyra com olhos abertos. 629. Huma contradittoria, que nao cabe na esfera dos possiveis, cabe na esfera dos olhos. 631. Pòde tanto a força do pensamento, que nos tira dos olhos o mesmo, que estamos vendo. 643. Ha ver sem olhar. E como? 644. Nao vemos as cousas, que vemos, porque nao olhamos para ellas. 645. Perdem-se as republicas, porque os seus olhos vem o que nao he, & nao vem o que he. 655. Quado os que são olhos da republica vem huma cousa por outra, he certa a ruina. Ibid. Os Profetas erao os olhos da Republica Hebrea. Ibidem. Os verdadeyros viao o que era; os falsos viao o que nao era. 656. Perdem-se as monarquias, porque os Reys se guiao por olhos, que nao vem as cousas como são; senao como não são. 657. Cegos, que vendem olhos 677. Os olhos vem pelo coração, 660. A causa de os olhos verem huma cousa por outra, he a payxao. Ibidem, &c. Se os olhos errao olhando para o Ceo, que serà se olharem para a terra? 659. Se Christo poem os olhos, basta a voz de hum gallo, para converter peccadores. 845. Se Christo nao poem os olhos, nao basta a voz, nem bastao sette vozes de Christo, para converter. 846. Os olhos são a primeyra origem da culpa, & a primeyra fonte da Graça. 850. Os olhos sao viboras, sao settas, sao escudos. E porque? Ib Os outros sentidos tem hum officio, os olhos dous : Ver, & Chorar. Ibid. Ajuntou a natureza nos olhos a vista, & as lagrymas, porque o chorar he consequencia do ver. 851. A mayor cegueyra dos olhos he ver para chorar. 855. Abrirao-se os olhos de Adao, & Heva, quando peccárao; porque estando abertos

### Indice ....

para ver, entao se abrirao para chorar. 858. Porque pagao os olhos por todos os peccados chorando? 860. Em todos os peccados do corpo, & alma, são complices os olhos. 860. A justificação, porque pagao os olhos por todos, he porque são a fonte de todos. 864. São os olhos duas sontes có dous canaes, & dous registos; por hum entrao os peccados, por outro sahem. 863. Com que mysterio puzerão as lagrymas nos olhos a Natureza, a Justiça, a Razão, a Graça? 866. Sendo as negaçõens de S. Pedro peccados da lingua, porque as pagarão os olhos? 868. Quando os cavadores da vinha murmurarão do Pay de familias; porque não se queyxou elle das suas linguas, senão dos seus olhos? 869. Pregação dos olhos de S. Pedro aos nossos. 885. Se queres ver a Deos, fecha os olhos 890. Esta vida he, para os olhos chorarem; a outra he, para verem. 892. Como se farà hum cilicio para os olhos? 892.

Omnipotencia. Não he maravilha da Omnipotencia fazer Deos o que puderão fazer os homens: mas fazer o que elles só pude-

rao imaginar, & fingir, essa he a maravilha. 176.

Onde. Veja-se onde se poem cada hu para fazer o que deve. 496. Onde o Principe està longe, sao necessarios ministros de mayores virtudes, & talentos. 497. Ondes, & Dondes, registados nos livros de Deos. E porque? 308. Se te obrigarem a ir onde nao sabes, vay como Habacuc pelos cabellos. 504.

Opiniao. O mundo dividido em opinioens sobre que sosse sobre fos 381. Se a vida de S. Ignacio se escrevera sem nome, ha via-se de dividir o mundo em opinioens, sem atinar que Santo

era aquelle. 384.

Oração. Oração notavel de Platão a Jupiter. 346.

Ouro. A Estatua de Nabuco porque senao converteo em pò de ouro, de prata, de bronze, &c. 113. O ouro, a prata, o bronze, o ferro ou natural, ou moralmente considerado, tudo he pó de terra. Ib.

Ouvinte. Ouvintes da palavra de Deos huns são como os espinhos, outros como as pedras, outros como os caminhos, ou-

tros,

tros como a terra boa. 22. Para a conversão do peccador concorre Deos, o pregador, & o ouvinte. 19. A palavra de Deos ouvida, ainda que nao faça frutto, sempre faz effeyto. 22. Os peyores ouvintes da palavra de Deos sao os muyto agudos, como espinhos; & os muyto duros, como pedras. 23. Entre huns, & outros, os dusos são os peyores. Ib. A pregação não pica os ouvintes: os ouvintes picao a pregação. Ib. O melhor conceyto, que o pregador leva ao pulpito, he o que de sua vida tem os ouvintes. 28. He mais efficaz o exemplo, que as palavras; porque as palavras ouvemse, o exemplo vese. 31. Os ouvintes concebem pelos olhos, como as ovelhas de Jacob. 35. Gostao de ouvir, & no cabo ficao pedras. 81.

Pay. Ilhos, que alcanção dos pays, o q desejão para sua perdiçaő. 326.

Paga. Quem faz o que deve , nao deve esperar outra paga. E porque? 315. Soldado valeroso, & mal pago, como se ha de consolar? 312.

Palacio. Rendem mais as sombras de palacio, que os soes da cã-

panha. 536.

Palavra. O pregador não só colhe frutto das palavras, senão tambem das passadas. 3. Mais se ganha em húa parte da palavra de Deos, que se aproveyta, do que se perde em muytas que se perdem. 11. Ouvintes da palavra de Deos, huns são como os espinhos, outros como as pedras, outros como os caminhos, outros como a terra boa. 14. A palavra de Deos he como o espelho, que ha mister luz, & olhos. 18. O frutto da palavra de Deos nunca falta por parte de Deos. 19. A palavra de Deos ouvida, ainda que nao faça frutto, sempre faz esfeyto. 22. Os peyores ouvintes da palavra de Deos sao os Mmmm

muyto agudos, como espinhos; & os muyto duros, como pedras. 23. Naó saz fructo a palavra de Deos por culpa dos Prègadores. 26. Palavras sem obras saó tiro sem bala. 29. Hoje prègasse palavras, & pensamentos; antigamente prègavasse palavras, & obras. 29. Semear palavras, & colher obras 30. He mais efficaz o exemplo, que as palavras; porque as palavras ouvem-se, o exemplo vese. 31. As palavras dos prègadores muytas vezes naó saó palavras de Deos. 64. As palavras de Deos prègadas em outro sentido naó saó palavra de Deos. 66. As palavras de Deos tomadas em setido alheyo saó armas do Diabo. 67. Efficacia das palavras da Cóssagração provada com as de Josuè ao Sol, & as de Moysés à pedra. 163. As palavras divinas tem mais efficacia para cóverter, escritas que dittas. 791. Vide Prègação, Prègador.

Pao. Pò dese chamar o Sacramento Pao sem ser pao; mas nao se pòde chamar Corpo de Christo sem ser Corpo de Christo. E

porque? 185.

Papel. Para alcançar as merces dos Reys, são necessarias muytas papeladas, & muytos ministros: para alcançar as de Deos, ba-

sta hua só folha de papel, & hum só ministro. 969.

Paraiso. Para todos he esta vida valle de lagrymas, só para os q a acabao antes de morrer, he Paraiso na terra. 1100. Henoch, & Elias, acabarao a vida antes de morrer, & só elles estao no Paraiso Terreal. 1110. No Paraiso houve húa só arvore vedada, no mundo ha infinitas. 654.

Parecer. O Corpo de Christo chamase Pao; porque ainda que

nao he pao, foy pao, & parece pao. 179.

Pascoa. He mais temeroso o dia de Pascoa, que o dia de Cinza.

Passadas. O prègador não só colhe fructo das palavras, senão ta-

bem das passadas. 3.

Passado. O passado he espelho do suturo, & o suturo do passado.

122. No espelho do passado, & do suturo se vê o presente.

E porque? 122.

Pau-

Paulo. S. Paulo fez certa a incerteza da morte. E como? 1072. Payxao. A payxao erra tanto, como a ignorancia. 658. As payxoens do coração humano, fendo onze, todas fe reduzem a duas. Amor, & Odio. 663. Contradiçõens, que faz a payxao na vista. 664. A causa de os olhos verem huma cousa por outra, he a payxão. 660.

Paz. Só aos que morrem antes de morrer se pòde cantar com

verdade: Requiescant in pace. E porque? 1115.

Peccado. Deos concede por peccados, & nega por merecimentos. 341. Sendo o peyor estado desta vida o do peccado, ainda he peyor o de peccado, & mudo. 451. Confissa perfeyta nao he aquella, em que primeyro se confessa o peccado, & depois se perdoa; senao aquella, em que primeyro se perdoa, & depois se confessa. 455. Peccado de Arao, & confissao delle notavel. 469. Confissoens, em que se confessão os pecçados como virtudes. 473. Peccados de predestinação. 490. Morte do peccado peyor, que a mesma morte, porque matta o immortal. 751. A morte do peccado tira tres vidas. 751. Os estragos, que faz a morte no corpo, consumeos em poucos dias a terra : os que faz o peccado n'alma, nao basta huma eternidade para os consumir o fogo. 752. De tal modo se confessão os peccados, que he necessario confessar as confissoens. 461. Abrirao-se os olhos de Adao, & Heva, quando peccàrao; porque estando abertos para ver, entaő se abriraó para chorar. 858. O ser Christo tentado, he motivo de se compadecer, & o nao ter peccado, de perdoar. 832. Porque pagaó os olhos por todos os peccados chorando? 860. Em todos os peccados de corpo, & alma, sao complices os olhos. 860. Sao os olhos duas fontes com dous canaes, & dous registos; por hum entrao os peccados, por outro sahem. 863. A justificação porque pagao os olhos por todos, he porque são a fonte de todos. 864. Sendo as negaçoens de S. Pedro peccados da lingua; porque as pagàrao os olhos ? 868. Para as negaçoens de S. Pedro concorrerao duas tentadoras, &hum tentador, & o mesmo passa Mmmm ii nos

nos peccados, que começão pela vista. 888. Peccamos como Pedro, não choramos como Pedro, & fazemos conta de nos falvar como Pedro. 896. Reservação dos peccados quao grave pensão seja? 972. Devem-se deyxar os peccados, antes que elles nos deyxem. 1104.

Peccador. O peccador sempre està em trevas; o justo em luz. 270. mcPara a conversaó do peccador concorre Deos, o Prègador, & o ouvinte. 19. Endemoninhado mudo, figura do peccador.

que se nao confessa. 453.

pedras morrem. 117.

Pedir. Nenhum homem da salvação abayxo, sabe o que deseja, nem o que pede. 322. Como he verdadeyra a sentença de Christo Pedi; & recebereis: porque todo o que pede, recebe? 337. O melhor despacho dos homens he: Como pede: no tribunal de Deos muytas vezes he o contrario. 340. Ha se de pedir a Deos que nos dè o bem, ainda que lho nao peçamos; & nos livre do mal, ainda que lhos peçamos. 347. Cuydão os homens que pedem as suas conveniencias, & pedem a sua condemnação. 348. Quando pedimos na terra, o Espirito Santo geme no Ceo. E porque ? 360.

Pedra. Ha homens brutos, homens troncos, & homens pedras. 7.
Ouvintes da palavra de Deos huns são como os espinhos, outros como as pèdras, outros como os caminhos, outros como a terra boa. 14. Peyores são os ouvintes pedras, que os ouvintes espinhos: isto he, peyores os duros, que os agudos. 23.
As pedras acclamas a Christo, & os espinhos o coroàras.
25. A pedra da sepultura he como a pedra do pintor, em que se mohem todas as cores. 114. A pedra da sepultura he a pedra, em que dormio Jacob, voltada. 137. Tambem as

Pedro. S. Pedro no Thabor nao soube o que disse; porque disse: Bonum est nos hic esse; quando vio o rosto de Christo resplandade decente. Re nao quando o cubrio a nuvem. 573. As lagrymas de São Pedro sorao como as aguas do Nilo, cujas correntes se viao, mas nao se lhes sabia o nascimento. 847. As mais bem

on amen

nascidas lagrymas forao as de S. Pedro, porque corrèrao dos seus olhos, & nascèrao dos de Christo. 847. As lagrymas de S. Pedro forao como as aguas do Diluvio. E porque? 848. Porque Pedro quiz ver o fim, vio o fim de ver, que he chorar. 856. Porque se diz, que chorou S. Pedro amargamente, sendo a amargura objecto da lingua, & nao dos olhos? 871. S. Pedro para chorar, cobrio os olhos com o manto. 879. Metreo-se em huma cova. 883. Escolheo hum lugar, em qué de dia, & de noyte, sempre fosse noyte. Ib. Prégação dos olhos de S. Pedro aos nossos. 885. Se Pedro, quando quiz ver huma tragedia da Payxao de Christo, negou, que farao os que assiftem a outras representaçõens? 886. Para as negaçõens de Sao Pedro concorrèrao duas tentadoras, & hum tentador, & o mesmo passa nos peccados, que começão pela vista. 888. Peccamos como Pedro, nao horamos como Pedro, & fazemos conta de nos salvar como Pedro. 896.

Penha. Penha de França, como a de que Moyses tirou agua, mas nao ferida, senao rogada. 713. O tempo tem jurisdição sobre as penhas: Penha de França sobre o tempo. 724. O Santissimo Sacramento, livro dos milagres da Senhorade Penha de França. 739. Milagres da Virgem de Penha de França escrittos no livro da Geração de Christo. & sua.

730.

Penitencia. Maria, como luz, allumia aos que estao na noyte da culpa; como Aurora, aos que estao na madrugada da penitencia; como Sol, aos que estao no dia da Graça. 271. A melhor devação, & penitencia, para a Quaresma he tomar huma

hora cada dia, em que cuydar na morte. 141.

Penna. Ministro de penna quao arriscado officio seja. 505. Tres dedos com huma penna podem ter muyta mao. 506. Ministros de penna como as parteyras do Egypto, que com hum geyto de mao pòdem dar, ou tirar vida. 508. Quanto importa para a boa sorte dos despachos ter douradas, ou prateadas as pennas? 509. Nas pennas dos Secretarios dos Reys està Mmmm iij a sau-

a faude, ou ruina da monarquia. 513. Calamidade deriva-se de Calamo, que quer dizer penna. 514. As pennas dos Se cretarios dos Principes hao de ser como as dos Euangelistas 515.

Pensamento. Hoje prègao-se palavras, & pensamentos, antigamente prègavao-se palavras, & obras. 29. Pòde tanto a for ça do pensamento, que nos tira dos olhos o mesmo, que estamos vendo. 643.

Perda. Mais se ganha em huma parte da palavra de Deos, que se aproveyta, do que se perde em muytas, que se perdem. 11.

Pergunta. Os doutos, quando perguntao, he para tentar. 762 Petição. As petiçoens hao se de fazer como quem não sabe o que pede; os despachos hao se de aceytar como de quem so sabe o que dà 333. Vide Pedir.

Picar. A pregação não pica os ouvintes: os ouvintes picao a pregação. 23.

Pò. Deoses que forao pò, & hao de ser pò, nao sao Deoses. 98. O homem nao só ha de ser pò, mas jà he pò. 90. Difficultase. Ib. Resolve-se. 91. Porque Job soy pò, & ha de ser pò, por isso Abrahao he pò. 100. A vida humana he hum circulo de pò a pò. 103. O dia, que faz a vida, esse mesmo dessaz; & como esta roda, que anda, & desanda juntamente, sempre nos vay mohendo, sempre somos pò. 104. Os vivos, & os mortos, todos são pò. 105. Os vivos pò com vento, & por isso vãos: os mortos pò sem vento, & por isso sem vaidade. 107. Pò affoprado nao póde estar quedo. 108. Descrição do pó levantado. 106. Ha pò da vida, & pó da morte. 110. A Estatua de Nabuco porque se nao converteo em pò de ouro, deprata, de bronze, &c. 113. O ouro, a prata, o bronze, o ferro ou natural, ou moralmente considerado, tudo he pò de terra. 113. Nao temas o pò que has de ser, teme o que ha de ser o pò. 128. O pò, que somos, he o correctivo do pò, que havemos de ser. 1041. Tememos o pò, que havemos de ser, porque nao queremos ser o pò que somos. 1044. Ser pòr por

eleyção antes de ser pò por necessidade. 1046.

Poder. Poderes dos Secretarios dos Principes. 510. Sempre a jufliça he zelosa contra os que podem menos. 762. Os pode-

rolos tem predestinados, & precitos. 490.

Pveta. Talvez se achao mayores desenganos nas comedias de hum Poeta gentio, que nas pregaçõens de hum orador Chri-

staō. 74.

Politico. O mundo he peyor, depois que ouvio os Politicos, que quando ouvia os Demonios. 203. Argumentos do Politico contra a verdade do Sacramento. 217. Defende a razaó a verdade do Sacramento contra os inconvenientes do Politico. 216.

Ponto. Quem caminha circularmente de hum ponto para o mesmo ponto, quanto mais se aparta, mais se chega. 104. Basta a mudança de pontos, & virgulas, para falsissicar escrituras. 516.

Porque. Ninguem vay ao Inferno sem seu porque. 521.

Porta. Qual seja a porta da honra, da fazenda, do descanço, & da boa vida? 638. A morte tem duas portas; húa de vidro, por onde se sahe, outra de diamante, por onde se entra. 134. Antigamente estavas os ministros às portas das Cidades; agora estas as Cidades às portas dos ministros. 541.

Portuguez. Os idolos se vingao dos Portuguezes. E como? 628. Povo. Aos que nao sao povo poem-selhe o Sol à meya noyte, &

amanhecelhes ao meyo dia. 761.

Prata. A Estatua de Nabuco porque senas converteo em pò de ouro, de prata, de bronze, &c. 113. O ouro, a prata, o bronze, o ferro ou natural, ou moralmente considerado, tudo he pò

de terra. 113.

Predestinação. Peccados de predestinação. 490. Os poderofos tem predestinados, & precitos. 490. Muytas vezes sahe
despachado o pretendente, porque he precito, & não sahe
despachado, porque he predestinado. 349. Para a salvação,
oú condemnação dos precitos, & dos predestinados, tanto se
serve Deos da justiça dos bons ministros, como da injustiça
dos mãos. 352.

Pre-

Pregador. O pregador não só colhe frutto das palavras, senão tãbem das passadas. 3. Sahir a prègar, ou prègar sem sahir, quao diverso merecimento seja. Ib. O pregador Missionario nao ha de deyxar a missão. 4. Para a conversão do peccador concorre Deos, o prègador, & o ouvinte. 19. Nao faz frutto a palavra de Deos por culpa dos prègadores. 26. Prègador comparado ao semeador. E porque? 27. Cinco circunstancias, que concorrem no prègador. Ib. A difinição do pregador he a vida, & o exemplo. Ib. O melhor conceyto, q o pregador leva ao pulpito, he o que de sua vida tem os ouvintes. 28 Não he o mesmo ser prègador, que prègar. Ib. Hoje prègao-se palavras, & pensamentos: antigamente prègavao-se palavras, & obras. 29. O Baptista prègava com a voz, & convertia co a vida. 34. A ruim vida do prègador he apologia contra a sua doutrina. 35. O estylo do prègador ha de ter arte sem arre. 37. As cousas, que diz o prègador, hao de ser tao naturaes, que venhao cahindo, & tao proprias, que venhao nacendo. 38. Hao de cahir com queda, com cadencia, & com caso. 39. Hao de ser como as estrellas, muyto distintas, muyto claras, & altissimas. 41. O mais antigo prègador do mundo he o Ceo. 39. Jonas prègou hum só assumpto em quarenta dias: ha prègadores, que em hua hora prègao quarenta assumptos. 47. O pregador ha de pregar o proprio. & nao o alheyo. 52. Prègador, que usa de armas alheyas, nunca derrubarà gigante. 54. Alguma vez ha de bradar o prègador, mas só alguma vez. 62. A voz do prègador ha de ser ordinariamente familiar. 63. As palavras dos pregadores muytas vezes nao sao palavra de Deos. 64. As palavras de Deos pregadas em outro sentido nao sao palavra de Deos. 66. Tal vez fe achao mayores desenganos nas comedias de hum poeta gentio, que nas prègaçoens de hum orador Christao. 74. Jà que fazemos do pulpito theatro, porque nao fazemos bem a figura de prègador ? 77. O prègador Apostolico ha de prègar com fama, & sem fama, & com infamia. 80. O prègador

como he medico: ha de procurar a faude, & nao o gosto dos ouvintes. Ib. Despreze o prègador o desprezo dos homens, & zombe de suas zombarias. Ib. Nao he o bom sermao aquelle, em que sayo contente do prègador; senao aquelle, em que sayo descontente de mi. 83. Prègador, que trata de contentar aos homens, nem contenta a Deos, nem he seu servo. 84.

Prègação. Todas as creaturas se armão contra o frutto da prègação Euangelica. 5. Porque não fazem hoje frutto as prègaçõens? 27. Jonas, tendo muytas imperseyçõens, converteo com huma prègação hum Reyno. 36. Ha prègaçõens peyores, que comedia, porque são farça. 75. A prègação não pica os ouvintes; os ouvintes picao a prègação. 23. Prègação dos olhos de São Pedro aos nossos. 885. Vide Prègador.

Premio. O mayor premio das acçoens heroicas he fazellas. 312. Ser o merecimento conhecido he confolação de não fer pre-

miado. 316.

Pressa. Milagres seytos de vagar são obras da natureza : obras da

natureza feytas de pressa são milagres. 197.

Prefumpção. A prefumpção he a causa de os cegos não conhecerem a sua cegueyra. 676. A mais presumida cegueyra he quererem as toupeyras guiar os linces. 678.

Presente. No espelho do passado, & do suturo, se vè o presente.

E porque? 122.

Principe. Os Principes estimas mais o respeyto, & authoridade de suas pessoas, que a vida. 217. Principes Ecclesiasticos, & seculares, todos cegos; porque vem os males, & calamida-

des dos subditos, & não as remedeao. 687.

Profeta. Os Profetas eraó os olhos da Republica Hebrea. 655. Os verdadeyros viaó o que era; os falsos viaó o que naó era 656. Porque mandou Deos os Profetas ao mundo naó no tempo da Ley da Natureza, senaó no da Ley Escritta? 192. Todo o homem, sem ser Profeta, pode saber o sim de sua vida. 1079.

Promessa. Deos he mais liberal em dar, que o Demonio em prometter. 1018. Nnnn Pro-

Proposito. Enganos, com que o Demonio nos vence depois de convencidos; & com que o Inferno està cheyo de bons propositos. 1106.

Propriedade. As cousas, que diz ó prègador, hao de ser tao natura raes que venhao cahindo; & tao proprias, que venhao nascen-

do. 38.

Providencia. Ordenou a Providencia, que Roma fosse tantas vezes destruida, & depois reedificada sobre suas ruinas, para q a cabeça do mundo tivesse huma caveyra, em que se ver. 118.

Pulpito. Comedias passadas do theatro ao pulpito. 74. Jà que fazemos do pulpito theatro, porque nao fazemos bem a figura de prègador? 77.

Purpura. Na purpura se desenganao todas as cores. 114.

Queda. Che cada hum para as suas quedas, & conhecerà as suas cegueyras. 672. O que diz o prègador, hade ter queda. 38.

Queyxa. Quem toma as medidas à sua fortuna, nao se queyxa. 310. Semrazao, com que muytos se queyxao de mal despachados. 303. Queyxosos da presente fortuna, os que nao olhao para o que sao, nem se lembrao do que sora. 305.

Razao. Mysterio da Fé seyto mysterio da razao. 148. De sende a razao a verdade do Sacramento contra o Judeo com as escrituras do Testamento Velho. 149. Desende a razao a verdade do Sacramento contra o Gentio com as suas sabulas. 167. Desende a razao a verdade do Sacramento contra o Herege com authoridades do Testamento Novo. 178. Desende a razao a verdade do Sacramento contra o Filosofo com argumentos da natureza. 192. Desende a razao a verdade do Sacramento contra o Filosofo com argumentos da natureza. 192. Desende a razao a verdade do Sacramento contra o Filosofo com argumentos da natureza. 192. Desende a razao a verdade do Sacramento contra o Filosofo com argumentos da natureza.

de do Sacramento contra os inconvenientes do Politico. 216. Defende a razaó a verdade do Sacramento contra os affectos do Devoto. 210. Defende a razaó a verdade do Sacramento contra o Demonio com suas proprias tentaçõens. 205. Tal vez podem mais os brados, que a razaó. 61.

Rebecca. Importa mais a Jacob a sua Rebecca, que a Esaú o seu arco. 536. Artificios de Rebecca, para tirar a benças a Esaú,

& a dar a Jacob. 529.

Rede. Quem nao enfia, nem ata, nao póde fazer rede. 55.

Redempção. Sendo o sangue de Christo o preço da Redempção, porque derramou Christo sangue depois de remido o mundo? 995. Do preço, que sobejou do sangue de Christo para a Redépção, sez a Igreja thesouro para as Indulgencias. 997.

Rey. Perdemse as Monarquias, porq os Reys se guiao por olhos, que nao vem as cousas como são, senao como não são. 637. Os Reys não podem dar honra. 319. Quanto custão as merces dos Reys por dependerem de muytos ministros! 968. Nas pennas dos Secretarios dos Reys està a saude, ou ruina da Monarquia. 513. Nellas poz Deos a sua honra. 511. A mão de Deos he a q alarga, ou estreyta o coração dos Reys, para q sejao liberaes, ou não, com os pertendentes. 356. Quão pouco chegão aos lados dos Reys as molestias do corpo da republica! 991. Não ha merces mais discultosas de conseguir, q as que dependem dos lados dos Reys. 990. Tudo o q falta aos Reys, està recolhido nos lados. 992. Ao longe dos Reys se provão os talentos, & virtudes dos ministros. 498.

Remedio. O livro da Geração de Christo he huma botica de remedios, que se alcanção pela intercessão de sua Santissima Mãy. 729. A morte não tem remedio depois; mas tem remedio antes. 1056. O remedio unico contra a morte he acabar a vida antes de morrer 1045. Não se busca remedio às cegueyras, porque se não conhecem. 672. Ver, & não remedear; não he ver. 684. Quando Deos remedea nossas necessidades, então diz que as vè. 685. Principes Eccle-Nnun ij

siasticos, & seculares, todos cegos; porque vem os males, & calamidades dos subditos, & nas os remedeas. 687.

Republica. Quando, os que são olhos da republica, vem húa cour sa por outra, he certa a sua ruina. 655. Por esta causa se perdeo a Republica dos Hebreos, & se perdem todas. 658.

Requerimento. Tres horas de requerimento sem despacho fizeras suar sangue a Christo. 544. O soldado leva à guerra vontade, valor, alegria; & tudo isto perde nas dilaçoens do requerimento. 546. O mào despacho, se he breve, faz tres merces aos requerentes: & o bom, se he dilatado, fazlhe outros tantos damnos. 543. Quanto devem temer os requerentes seus bons despachos! 346. Consolação de requerentes mal despachados. 331. Quas diversamente despachas os Santos, aos que os tomas por intercessores em seus requerimentos! Ib.

Reservação. Reservação dos peccados quao grave pensão seja?

972.

Resistencia. A pertinacia da tentação só se vence com a constancia da resistencia. 801.

Resgate. O sangue de Christo soy resgate, & deposito. 995.

Respeyto. Atè no tribunal da confissa ha respeytos. 556. Mais juizes vas ao Inserno peytados do respeyto que do dinheyro. 521. A restituiças do respeyto he muyto mais difficultosa, que a do dinheyro. 523. Os Principes estimas mais o respeyto, & authoridade de suas pessoas, que a vida. 217.

Restituição. De quantos damnos devem restituição, os que tem feyturas. 491. Quem saz, & dessaz homens, tem obrigação de restituir o mal, que saz a huns, & os males que sizerem os outros. 489. Quanta restituição devem os que dilatao os

negocios? 550.

Resurreyção. A intercessão de N. Senhora val, para que resuscitem os mortos, mas não para que não morrão os resuscitados. 756. Não se ha de guardar a resurreyção para o terceyro dia, nem para o segundo. 757.

Retirada. Carlos Quinto venceo a mayor victoria, porque sou-

be fazer a tempo a retirada. 1086.

Retratto. A Escrittura Sagrada he retratto de Deos. 421. Só S. Ignacio se retrattou a si mesmo, nao o podendo ninguem retrattar. 420. O livro das vidas dos Santos so o original, de que S. Ignacio he copia: o livro do Instituto da Companhia he copia, de que S. Ignacio he o original. 422. O melhor retratto de cada hum he aquillo que escreve: o corpo tretrattase com o pincel: a alma com a penna. 420.

Revelação. Nos mysterios do Sacramento não basta, que se revelem os mysterios; he necessario que se revelem os olhos, 201.

A morte ainda revelada he incerta. 1067.

Rio. Milagres de N. Senhora de Penha de França saó como os

rios, que sempre estas a passar, & nunca passas. 713.

Rifo. Nos dias do Carnaval deyxaő os homens a Deos pelo rifo.

595. Quem facrifica o rifo, facrifica como Abrahaő o feu
Hac. 598.

Ridiculo. Invençoens ridiculas, com que o mundo aparta os homens da presença de Christo nos dias do Carnaval. 595. Cultos ridiculos nas frases. 76. Cultos ridiculos na citação dos Authores. 43.

Roda. O dia, que faz a vida, este mesmo a dessaz; & como esta roda, que anda, & desanda juntamente, sempre nos vay mohé-

do, sempre somos pò. 104.

Roma. Significaçõens do nome Roma em Hebreo, & em Grego. 664. Roma pò levantado, & pò cahido juntamente. 117. Roma sobre Roma, & Roma debayxo de Roma, como o cadaver, & a estatua embayxo, & em cima da sepultura. Ib. Ordenou a Providencia, que Roma sosse tantas vezes destruida, & depois reedificada sobre suas ruinas; para que a cabeça do mundo tivesse huma caveyra, em que se ver. 118. Roma ha de ser destruida antes do sim do mundo. 121. Historia da Arca do Testamento no Jordao representada todos os annos em Roma. 586. Roma May dos crentes. 603.

Nnnn iij

Sabedoria, Saber.

Tè a Sabedoria Divina se nao pòde livrar das tentaçoens dos homés, respondédo em proprios termos. 785. Melhor he ignorar os dias que me sobejao de vida, que saber os que me saltao. 1080. Porque ha tao poucos que saybao morrer? 1059. Saber morrer he a mayor saçanha. 1085. David quiz saber o dia de sua morte, & nao o alcançou de Deos. 1066. Todo o homem, sem

fer profeta, pòde saber o dia de sua morte. 1070.

Sacramento. Entre todos os Sacramentos só o de seu Corpo, & Sangue ratificou Christo com a palavra Verè. E porque? 144. O Mysterio da Fé seyto mysterio da razao. 148. Argumentos do Judeo contra este mysterio. 149. Defende a razaó a verdade do Sacramento contra o Judeo com as Escritturas do Testamento Velho. 149. Quando aos Judeos lhes pareceo impossivel darlhes Christo a comer seu corpo, porque os ameaçou com o castigo, & nao lhes declara a possibilidade? 151. No Deos falso que pedirao, & adorarao os Judeos, confessárao que Deos se podia pòr debayxo de especies visiveis por ministerio dos Sacerdotes. 156. Conversão do pao em Corpo de Christo, & do vinho em Sangue provada com a da Mulher de Lot convertida em Estatua de Sal, & da Vara de Moysés em Serpente, & das Aguas do Nilo em Sangue. 161. Que tanto se comunga em pequena quantidade da Hostia como em grande, provado com o Gomor do Mannà. 162. Cremos juntos no Sacramento os milagres, o Judeo crè divididos no Testamento Velho. 163. Porg pedio Christo para o Sacramento memoria, & nao entendimento, & vontade? 164. Para o Judeo crer o Mysterio do Sacramento, bastalhe memoria, & razao. 165. Argumentos do Gentio contra o Sacrameto. 165. Defende a razaó a verdade delle contra os gentios co as suas fabulas, 167. Averroes morreo gentio, por nao seguir

hua Ley, em que houvesse de comer o Deos, em que cria. 166. Reference as fabulas semelhantes aos mysterios, & effeytos do Sacramento. 171. Argumentos do Herege contra o mesmo Mysterio 177. Defende a razaó a mesma verdade contra o Herege com authoridades dos Testamento Novo. 178. O Corpo de Christo chama-se pao, porque ainda que nao he pao, foy pao; & parece pao. 179. Pode-se chamar o Sacrameto pao, sem ser pao; mas nao se pode chamar Corpo de Christo, sem fer Corpo de Christo, E porque ? 185. Christo chama-se Pedra, Cordeyro, & Vide, sem ser vide, cordeyro, nem pedra; mas o Sacramento não se pode chamar Corpo de Christo sem fer Corpo de Christo. E porque ? 186. Argumentos do Filosofo contra o Sacramento. 191. Defende a razao a verdade delle contra o Filosofo com argumentos da Natureza. 102. Crystal espelho do Sacramento. 198. Nos mysterios do Sacramento não basta que se revelem os mysterios, he necessario que se revelem os olhos. 201. Argumentos do Demonio contra a verdade do Sacramento. 203. Defende a razao a verdade do Sacramento contra o Demonio com suas proprias tentaçõens. 205. O Demonio foy o primeyro inventor do desenho do Sacramento. 205. O g Christo nos deo no Sacramento he o q o Diabo nos prometteo no Paraiso. 206. Christo da mentira do Demonio fez verdade, & da sua tentação Sacramento. 207. O Diabo contra a Fé do Sacramento não 16 não pòde vencer, mas nem ainda tentar. E porque? 208. Argumentos do Devoto contra o affecto, q tem a Christo sacramentado. 210. Defende-o a razao com a fineza dos mesmos affectos. 212. Porque se encobre Christo aos olhos no Sacramento? Ibidem. Argumentos do Politico contra a verdade do Sacramento. 217. Defende-os a razao com a conveniencia. 218. Os Templos do Santissimo Sacramento sao as melhores fortalezas dos Reynos. 223. Deos tentador no Sacramento. E como ? 563. A primeyra instituição do Sacramento em figura foy para tentar Deos aos ho-

homens, se o amao, ou nao? 565. A tentação de Deos nos diado Carnaval com o Sacramento consiste em provar, se pode mais em nos a Fé, que a vista ? 566. Assistir a Christo sa cramentado he sineza de Serasins 581. A aguia natural prova os seus silhos aos rayos do Sol descuberto; a Aguia Divina aos rayos do Sol escondido. 606. O Santissimo Sacramento, livro com todas suas propriedades. 742. E livro dos milagres da Senhora de Penha de França. 739. Deyxarse Christo com os homens no Sacramento soy commodidade, & nacional se suas seras de la composição do milagre da natureza. 929. O sicar Christo com nosco soy milagre da na tureza: o apartarse de nos soy milagre sobre a natureza, & con tra a natureza. 934. Porque nao fallou Sao Joao da instituiçad do Sacramento? 936.

Sucerdote. No Deos falso, que pedirao, & adoràrao os Judeos confessarao que Deos se podia pòr debayxo de especies visiveis por ministerio dos Sacerdotes. 156. Hum simples Sacerdo te com a Bulla da Cruzada na mao he Bispo, & he Papa. 1017

Sacrificio. O facrificio de Abrahao como foy parabola? 598. Ma yor facrificio facrificar a Deos, onde se nao vè, que onde he vi sto. 607.

Sagrado. Contra a morte nao val sagrado, ainda que seja o Va ticano. 1048. Só a sepultura he sagrado contra a morte. Ib Sabir. Sahir a prègar, ou prègar sem sahir, quao diverso mereci mento seja ? 3.

Salvaças. Porque seguras a salvaças, os que morrem mortos, &

nao os que morrem vivos? 1052.

Sambenito. Ensambenitados da honra os que trazem habitos, que

naő mereceraő. 319.

Sangue. O Sangue do Lado de Christo significava o Martyrio. 1020. O sangue de Christo soy resgate, & deposito. 995. Sendo o sangue de Christo o preço da Redempçao, porque derramou Christo sangue depois do mundo remido? Ibid. Do preço, que sobejou do sangue de Christo para a Redempçao, fez a Igreja thesouro para as Indulgencias. 997.

San

Sansao. O amor sabe-se atar, & desatar, como Sansao. 909. Santos, Santos, que fallàrao, & escreverao culto. 44. Os Santos intercedem com Deos muytas vezes, para que nao nos conceda o que lhe pedimos. 358. Intercessão de S. Francisco Xavier por hum seu devoto, notavel. 359. Deos saz hum Santo com outro. 373. Christo exemplar de todos os Santos, todos os Santos exemplares de Santo Ignacio. 375. Bafta imitar hum Santo, para ser Santo: Santo Ignacio imitou a todos, para ser como todos. 378. Virtudes, & maravilhas de todos os grandes Santos, unidas em Santo Ignacio. 385. Demonio rendido a Santo Ignacio, nao se rendendo à invocação de todos os outros Santos. 415. O que imitou Santo Ignacio nos Santos Patriarchas das Religioens ? 225. As differenças, que accrescentou nas mesmas imitaçõens. Ib. 13 11 11 .74 14 40

Sara. Abrahao não deo noticia do facrificio a Sara; porque não fiou

tanto de huma mulher: 6030 en cruthadi de ante A

Saude. O Prègador he medico; ha de procurar a saude, & nao o gosto dos ouvintes. 80. Para todas as enfermidades se acha saude 

Secretario. Deos poz a sua honra na mao dos Secretarios dos Reys. 511. As pennas dos Secretarios dos Principes hao de ser como as dos Euangelistas. 515. Nas pennas dos Secretarios dos Reys está a saude, ou ruina da Monarchia. 513. Quanto podem as pennas dos Secretarios dos Principes? 509. 100 8 vot

Segundo. Nos segundos em respeyto dos primeyros a ventagem faz a semelhança, & a mayoria a igualdade. 437. On rog

Semeador. Pregador comparado ao semeador E porque? 276 Semear palavras, & colher obras. 30. Quem semea ventos, colhe tempestades. 6,5. 2, or oot, der on dun sup abnia,

Semelhança Santo Ignacio semelhante sem semelhante . 366 Chri-I fto fem semelhantea muytos homens. E como? 382 Santo Ignacio considerado por partes era semelhante cia todo Santo Ignacio nao tinha semelhante. 409. Adao nao tinha semelhante, tendo todas as creaturas femelhança com telle 1400. Abrahao

0000

dividido, & por partes, teve semelhantes: todo Abrahao não teve semelhante. 413. Quem imita, se nao he mais que semelhante, nao he semelhante. 435. Quem vem depois se nao

excede, nao iguala. 435.

Sentido. As palavras de Deos pregadas em outro sentido não são palavras de Deos. 66. Differença do sentido metaforico ao proprio, & verdadeyro. 187. Cegos, que nao só perdem o fentido da vista, senao tambem o sentido da cegueyra. 666. Os outros sentidos tem hum officio; os olhos dous: Ver, & Chorar. 850.

Sentença. Se o Juiz està inclinado, para onde pende a inclinação,

para là vay a sentença. 763.

Sepultura. Roma sobre Roma, & Roma debayxo de Roma, como o cadaver, & a estatua em bayxo, & em cima da sepultura. 117. O Alemao, & o Ethiope todos na sepultura são da mesma cor. 116. A pedra da sepultura he a pedra, em que dormio Jacob, voltada. 137. Contra a morte não val fagrado; mas he fagrado da

morte a sepultura. 1048.

Ser. O homem nao só ha de ser pò, mas jà he pó. 90. Difficultafe. Ib. Refolve-fe. 91. Cada hum he o que foy, & o que ha de ser. 92. A Vara de Moysés ainda depois de convertida em Serpente, era vara; porque tinha fido vara, & havia de tor-94. 31 Só Deos he o que he; porque he o que mar a fer vara. foy, & o que ha de fer. 97. Deofes, que forao pò, & hao de fer pò, nao sao Deoses. 98. Porque Job soy pò, & ha de ser pò. por isso Abrahao he pò. 100. Os vivos, & os mortos, todos -50 são pó. 1051 Não temas o pò, que has de ser; teme o que ha de ser o pó. 128. O Corpo de Christo chama-se paó; porque ainda que nao he pao, foy pao, & parece pao. 179. Cegos, que vem as coulas nao como fao quienao como nao fao. 646. -Ba Ver as cousas como são, he ver: velas como não são, he estar -si cego 648. Heva, quando vio a fruta, nao vio o que era, & vio o que ma6 era. 10653.14 51 515 6 6 1.16

Sermio Como ha de ser o Sermao? 47. O Sermao ha de ter hum DIROLI

só assumpto, & huma só materia. 45. Sermas comparado à arvore. 48. Nas he o bom Sermas aquelle, em que sayo contente do pregador, senas aquelle, em que sayo descontente de mim. 83. Luthero sezse herege por lhe nas darem o Sermas da Cruzada. 1034.

Serpente. A Vara de Moysés ainda depois de convertida em Serpente, era vara, porque tinha sido vara, & havia de tornar a

ser a vara. 94.

Servir. Ha Ministros, que trattao mais de suas conveniencias, que do serviço do Rey. 502. Muytos nao servem os officios, servem-se delles. 481.

Si. Contra as tentaçõens do Demonio basta responder si, ou não; contra as tentaçõens dos homens não basta. 776. Ha si, que he

si, & nao juntamente. E como ? 782.

Só. A melhor hora do dia he aquella, que gastamos só por só com Deos. 836. A melhor solidas nas he a dos desertos, senas aquella, em que a alma està só com Christo. 840.

Sobrenatural. O tempo atè sobre as cousas sobrenaturaes tem juris-

diçao. 722.

Sol. O Sol tem dous nascimentos, hum quando nasce, outro antes de nascer. 231. Se as Marias sorao muyto de madrugada ao Sepulchro, como era jà o Sol nascido ? 232. O dia falo a luz, & nao o Sol. 242. Maria, como luz, mais benigna, que o Sol. 250. Maria abrandou os rigores de Sol de Justiça. 258. O Sol não só he terrivel nos rigores do fogo, com que abraza; senao tambem nos da luz, com que allumia. 260. O Sol allumia meyo mundo, & meyo tempo: a luz em todo o tempo, & a todo o mundo : & por isso semelhante a Maria. 264. Christo he Sol de Justiça, o Sol material he Sol sem justiça. 267. Christo he Sol, que atè na mesma casa tem antipodas. 270. Maria, como luz, mais apressada que o Sol. 275. Sol carroça de Christo; Lua carroça de Maria. E porque ? 279. A prova do amor fino no Heliotropio nao he seguir o Sol, quando se vè, senao quando està cuberto de nuvens. 574. Aos que 0000 ij naõ

#### Indice .....

nao sao povo poemse-lhes o Sol à meya noyte, & amanhece-lhes

brao meyo dia. 761. Vide Luz.

Soldado. O foldado valeroso, & mal pago, como se ha de consolar? 312. O soldado leva à guerra vontade, valor, & alegria, & tudo isto perde nas dilaçoens do requerimento. 546. Como era Longuinhos soldado, se era cego? 682. Porque abrio o Lado de Christo hum soldado, & esse com huma lança? 965. Tanto paga Christo a quem sustenta os seus soldados, como aos melmos soldados. 988. Subsidio da Bulla da Cruzada, concedido para os soldados de Africa. 963.

Sorte. Quanto importa para a boa sorte dos despachos ter douradas,

ou prateadas as pennas. 509.

### T

Talento. Nde o Principe està longe, sao necessarios Ministros de mayores virtudes, & talentos. 497. Os grandes talentos escusable dos officios. 483.

Tardança. Se Christo tarda, Maria nao tarda. 287. Quem vem, quando ha de vir, ainda quando tarda, nao tarda. 288. Vide

Dilação.

Temor. O que mais se teme na morte he a vida. 138. Nao temas o pò, que has de ser, teme o que ha de ser o pò. 128. He mais temeroso o dia de Pascoa, que o dia de Cinza. 128.

Tempestade: Quem semea ventos, colhe tempestades. 65.

Templo. Os Templos do Santissimo Sacramento são as melhores of fortalezas do Reyno. 223. Affrontas de Christo occasião de se lhe levantarem Templos. 221. Como escreveo Christo na terra, se o Templo, em que escreveo, era lageado de marmores?

Tempo. David, & Job, ambos pedirao tempo a Deos, para metter tempo entre a morte, & a vida. 1092. Dous espelhos do tempo. 122. O tempo passado he espelho do suturo, & o suturo

do passado. Ib. O tempo passado, & o suturo são espelho do presente. Ib. O Sol allumia meyo mundo, & meyo tempo, a luz em todo o tempo, & a todo o mundo; & por isso semelhante a Maria. 264. Maria he luz de todo o tempo, de todo lugar, & para todos. 270. Deve se tomar tempo para o exame da consciencia. 553. O tempo que se toma para fazer melhor o officio, nao se toma ao officio. 554. O tempo atè sobre as cousas sobrenaturaes tem jurdiçao. 722. O tempo tem jurdiçao sobre as penhas; Penha de França sobre o tempo. 724. Ha tempo, que he nosso, & tempo, que nao he nosso: & que tempos sejao estes? 1100. Quem acaba a vida antes de morrer, mette tempo entre a morte, & a vida, 1083. Santo Antonio metteo tempo entre a morte, & a vida; & mudou de vida, pa-

ra se preparar para a morte. 1092.

Tentação. Defende a razão a verdade do Sacramento contra o Demonio com suas proprias tentaçõens. 205. O Diabo contra a Fè do Sacramento não só pode vencer , mas nem ainda tentar. E porque? 208. Christo da mentira do Demonio fez verdade, & da tentação Sacramento. 207. Nas ribeyras do Jordao vio-se Deos tentado, nas do Thybre vese Deos tentador. 560. Deos tentador no Sacramento quando & como? 1563. Consiste a tentação em provar, se pode mais em nòs a Fé, que a vista? 566. Quando os homens cobrem a cara, tenta o Mundo, Diabo, & Carne à cara descuberta. 562. A primeyra instituição do Santissimo Sacramento em figura foy, para tentar Deos aos homens, se o amao, ou não? 565. Nos dias do Carnaval tenta Deos, & tenta o mundo; & huma, & outra tentação poem o laço nos olhos. 571. Os doutos. quando perguntao, he para tentar. 762. Os homens são peyores tentadores, que os Demonios. 768. Contra as tentaçoens do Demonio basta responder si, ou não; contra as dos homens nao basta. 776. Atè a Sabedoria Divina se nao póde livrar das tentaçõens dos homens respondendo em proprios termos. 785. Para Christo se defender das tentaçõens dos O000 iii ho-

#### Indice Indice

homens, foy-the necessario fazer Escrituras de novo, & forjar novas armas. 787. Havendo de escolher tentador, antes tentador Demonio, que tentador homem. 817. Os homens, ainda que amigos, também tentao, & mais arrifcadamente que o Demonio. 823. O ser Christo tentado he motivo de se compadecer, & o não ter peccado, de perdoar. 832. Melhor banquete se deo a Christo depois de vencer as tentaçõens dos homens, que depois de vencer as do Demonio. 837. A pertinacia da tentação ló se vence com a constancia da resistencia. 1801. 181 0.4 ....

Terra. O ouro, a prata, o bronze, o ferro, ou natural, ou moralmente considerado, tudo he pó de terra: 113. Não ha lugar tao sagrado, em que nao haja terra. 763. Grande semrazao, que a terra accuse a terra: mayor que a terra accuse o Ceo! 799. Se os olhos errao olhando para o Ceo, que ferà fe olharem pa ra a terra? 659. Ouvintes da palavra de Deos huns como os espinhos, outros como as pedras, outros como os caminhos, outros como a terra boa. 14. Porque formou Deos a Adad de terra vermelha? 114. Porque no Ceo he Deos amado de todos & na terra nao, sendo o mesmo? 31: 01 and fra

Terrivel. Morte terrivel por ser huma. 1053. Terrivel por ser incerta. 1065. Terrivel por ser momentanea. 1081. Como està na mao do homem fazer que de nenhum destes modos se ja terrivel a morte? Ib. Porque era terrivel o lugar, em que Tacob vio a Escada, se era a porta do Ceo? 1 35. Vide Mor-

Do 17 to a refer to the first Testamento. Se o vosso testamento ha de dizer: Item deyxo:nao serà

• melhor que diga : Item levo ? 10105.

Testimunho. O que nos Sermoens se chama levantar, muytas vezes he levantar falsos testimunhos. 70. Allegar as Escrituras em sentido alheyo, he levantar falsos testimunhos a Deos. 72.

Theatro. Comedias passadas do theatro ao pulpito. 74. Jà que fazemos do pulpito theatro, porque nao fazemos bem a figura

de

de prègador? 77. Horto de Gethsemani theatro do amor, & despe-

dida de Christo. 938.

Thefouro. Do preço, que sobejou do sangue de Christo para a Redempçao, fez a Igreja thesouro para as Indulgencias. 997. Os thesouros da Igreja não se despendem sem justa causa; & se se despendem, não são effectivos. 982. Os das Monarchias seculares não só se despendem sem justa causa, mas com a contraria. 983. Porque escolheo Christo por thesoureyro das suas esmolas hum ladraő? 979.

Tornar. Tornar atraz, para ir mais a diante, nao he tornar atraz.

Trabalbos. De quantos trabalhos se livra, quem acaba a vida antes

de morrer! 1114.

Tragedia. Se Pedro, quando quiz ver huma tragedia da Payxao de Christo, negou; que farão os que assistem a outras representaçoens? 886.

Trevas. O peccador sempre està em trevas;o justo em luz.270. No-

tavel maravilha das trevas do Egypto. 268.

Tribunal. Nos outros Tribunaes os negocios de Lisboa tratao se como se estiverao em Roma, ou em Jerusalem:no Tribunal da Bulla expedemse os de Roma, & Jerusalem, como se estiverao em Lisboa. 1018.

Trindade. A Santissima Trindade sestejou o nascimento da luz nos tres dias, que sé ella allumiou o mundo, tomando cada Pessoa por

fua conta hum dia da festa. 249.

Trivial. A doutrina commua, & trivial, he a de que o Demonio se teme. 79.

Tronco. Ha homens brutos, homens troncos, & homens pedras. 7. Tudo. Os nobres são tudo dos Reynos. 220. Ariano war 1 of and a choren. 8, 6. O ver action to do a other of

o जीट या फेर एक मिन्न एटांस की रहर. हुं.. Abru 16-12 os भी he o charat conferaiencia do tet 83

## V

er i de la la la mai la catron de la la catron de la catr

Vaidade. S vivos são pó com vento, & por isso vãos sos mortos pó sem vento, & por isso sem vaidade. 107.

Vara. A vara de Moyses ainda depois de convertida em Serpente era vara; porque tinha sido vara, & havia de tornar a ser vara. 94.

Veneração. Onde se conquista veneraçõens, não se perde authoridade. 218.

Ventagem. Quem vem depois, se nao se aventaja, nao iguala.435. Vento. A vida he vento. 107. Os vivos pò com vento, e por isso vassos mortos pò sem vento, por isso sem vaidade.107. Quem semea ventos, colhe tempestades. 65. O vento da fortuna pode durar menos, que o vento da vida. 111.

Veneno. Hum veneno mata; dous matao-fe. 1043.

Ver. He mais efficaz o exemplo que as palavras; porque as palavras ouvem-se, o exemplo vese. 31711 Vemos a rua, a casa, & a porta do Ceo, & não atinamos com a rua, nem com a casa, nem com a porta. 636. Ha ver sem olhar. E como ? 644. Nao vemos as cousas, que vemos; porque nao olhamos para ellas. 645. Ver as cousas como são, he ver : velas como não são, Tohe estar cego. 648. Heva, quando vio a fruta, nao vio o que era, & vio o que nao era. 653. Como o odio, ou o amor vem humas cousas por outras? 664. Ver , & nao remediar, nao he ver. 684. Ver, & nao remediar, nao he ver vendo; he ver sem ver. 686. Os outros sentidos tem hum officio; os olhos dous: Ver , & Chorar. 8500 Porque Pedro quizi ver o fimy vio o fim do ver, que he chorar. 856. O ver he premissa do chorar, & o chorar he consequencia do ver. 857. Abrirao-se os olhos de Adao, & Heva, quando peccarao, porque estando abertos para ver, entao se abrirao para chorar. 858. Em todos os peccados he o chorar consequencia do ver. 859. Ver , & cho-My Gidin rar

rar sao officios juntamente incompativeis. 874. A quantos fora melhor nao verem! 890. Esta vida he para os olhos chorarem, a outra he para verem. 892. Vide Olhos, Cho-

rar, Cegueyra, Vista, Lagrymas.

Vida. A definição do pregador he a vida, & o exemplo. 27. O melhor conceyto, que o prègador leva ao pulpito, he o que de sua vida tem os ouvintes. 28. O Baptista prégava com a voz & convertia com a vida. 34. A ruim vida do prègador he apologia contra a sua doutrina. 35. A vida humana he hum circulo de pò a pò. 103. Ha pò da vida, & pò da morte. 110. O dia que faz a vida, esse mesmo a desfaz, & como esta roda, que anda, & desanda juntamente sempre nos vay mohendo, sempre somos pó. 104. Os vivos, & os mortos, todos são pò. 105. Distinguem-se os vivos dos mortos, em que os vivos sao pò levantado, os mortos pò cahido. 105. Os vivos pò co vento, & por isso vãos: os mortos pò sem vento, & por isso sem vaidade. 107. O morrer he cahir, o viver levantarse. 109. Memento aos vivos. 111. Memento aos mortos. 123. A Bemaventurança he para os que morrem mortos, & o Inferno para os que morrem vivos. 1049. A vida he vento. 107. O vento da fortuna pòde durar menos, que o vento da vida. 111. O que mais se teme na morte he a vida. 138. Tratta da vida como mortal, & da morte como immortal. 133. Vive assi, como quizeras ter vivido, quando morras. 139. Quatro pontos para os quatro quartos de huma hora de meditação. 1. Quanto tenho vivido ? 2. Como vivi ? 3. Quanto posso viver? 4. Como he bem que viva? 142. Ministros de penna são como as parteyras do Egypto, que com hum geyto de mão pódem dar vida, ou tirar vida. 508. Os Principes estimao mais o respeyto, & authoridade de suas pessoas, que a vida. 217. A morte do peccado tira tres vidas. 751. Quanto se faz pela vida do corpo, & quao pouco pela vida da alma! 7.54. O amor, em quanto unitivo, he como a vida: em quanto forte, he como a morte. 910. Para quem acaba a vida, quando mor-Pppp re,

301 re, he a morte incerta : para quem acaba antes de morrer, he certa. 1074. David quiz saber de Deos a conta dos dias, que havia de viver, & melhor fizera se quizera saber de si a conta, que havia de dar a Deos dos dias, que tinha vivido. 1079. Todo o homem sem ser Proseta pode saber o sim de sua vida. 1079. Melhor he ignorar os dias, que me sobejao de vida, que saber, os que me faltao. 1080. O instante da morte nao he como os instantes da vida. E porque ? 1082. Quem acaba a vida antes de morrer, mette tempo entre a morte, & a vida. 1083. David, & Job, ambos pedirao tempo a Deos para metter tempo entre a morte, & a vida. 1092. Santo Antonio mudou de vida, para se preparar para a morte. Ib. Em vez de acabarmos a vida antes de morrer, continuamos a vida depois da morte. 1097. Acabar a vida antes da morte he partido, que està bem à alma, & mais ao corpo. 1101. Como se ha de acabar a vida antes da morte ? 1102. Para todos os outros he esta vida valle de lagrymas; só para os que a acabao antes de morrer he Paraiso na terra. 1109. Vide Morte.

Vinha. Quem he guarda de muytas vinhas, nenhuma póde guardar:

& quem tem muytos officios, nenhum faz bem. 482.

Violencia. Martyrios, que padecem os Textos Sagrados na vio-

lencia, com que são trazidos. 38.

Virtude. Confissoens, em que se confessão os peccados como virtudes. 473. Virtudes de David. 1089. Virtudes de Job. 1000. Onde o Principe està longe, sao necessarios mini-

stros de mayores virtudes, & talentos. 497.

Vista. Amor despido, & cego: porque quando não tem uso dos olhos, entao se manifesta. 578. A tentação de Deos nos dias do Carnaval com o Sacramento consiste em provar, se póde mais em nos a Fé, que a vista? 566. O fastio do Manná nao estava no gosto, estava na vista. 569. Moyses amou a Deos nao o vendo, como o havia de amar se o vira. 576. Anjos, q nao vem a Deos, quaes sao? 579. Christo he luz, que a huns allumia, a outros fere: a huns dà vista, a outros cega. 611. Christo

Christo deo vista a cegos em prova de ser elle o Messias. 615. Cegos, que juntamente vem, & nao vem. 630. Ver sem attenção não he vista. 643. Contradiçõens, que saz a payxão na vista. 664. Cegos, que nao só perdem o sentido da vista, senao tambem o sentido da cegueyra. 666. Quem nao conhece a vista, como ha de conhecer a cegueyra? 675. Os Escribas. & Fariseos erao toupeyras com presumpção de lynces. 677. A mais prefumida cegueyra he quererem as toupeyras guiar os lynces. 678. Ajuntou a natureza nos olhos a vista, & as lagrymas; porque o chorar he consequencia do ver. 851. A vista foy a origem de todas as lagrymas. 852. Impedem as vistas as lagrymas, como as ondas do mar as correntes dos rios. 875. Para as negaçõens de S. Pedro concorrerao duas tentadoras, & hum tentador, & o mesmo passa nos peccados, que começão pela vista. 888. Vide Ver, Chorar, Lagrymas, Olhos.

Victoria. Carlos Quinto venceo a mayor victoria; porque sou-

be fazer a seu tempo a retirada, 1086.

Jniao. O amor, em quanto unitivo, ajunta os extremos mais distantes: em quanto sorte, divide os extremos mais unidos. 909. Sendo a natureza do amor unir, como póde ser es-

feyto do amor o apartar? 908.

Voz. O Baptista prègava com a voz, & convertia com a vida. 34. A voz do prègador ha de ser ordinariamente familiar. 63. Se Christo poem os olhos, basta a voz de hum gallo, para converter peccadores. 845. Se Christo nao poem os olhos, nao basta a voz, nem bastao sette vozes de Christo, para converter. 846.

### X

S. ra que se lhe nao dè o despacho, que pertendia. 359.

Pppp ij

Te-

#### indice Indice

Temerola sentença de S. Francisco Xavier sobre os que vado bem despachados para a India. Ib.

Z

Zelo. S Empre a justiça he zelosa contra os que podem menos

Zombaria. Despreze o prègador o desprezo dos homens, & zom be de suas zombarias. 80.



# SERMOENS

P. ANTONIO VIEIRA;

DA COMPANHIA DE JESU, Prégador de Sua Alteza.

### SEGVNDA PARTE

DEDICADA

No Panegyrico da Rainha Santa

DAPRINCEZANS.
D. ISABEL.



EM LISBOA.

Na Officina de MIGUEL DESLANDES, Eà sua custa, & de Antonio Leyte Pereyra Mercador de Livros.

M. DC. LXXXII.

Com todas as licenças, & Privilegio Real.



CA 679 V657s 1-2

