

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



ATT Griborskii, V. M Narod i vlast

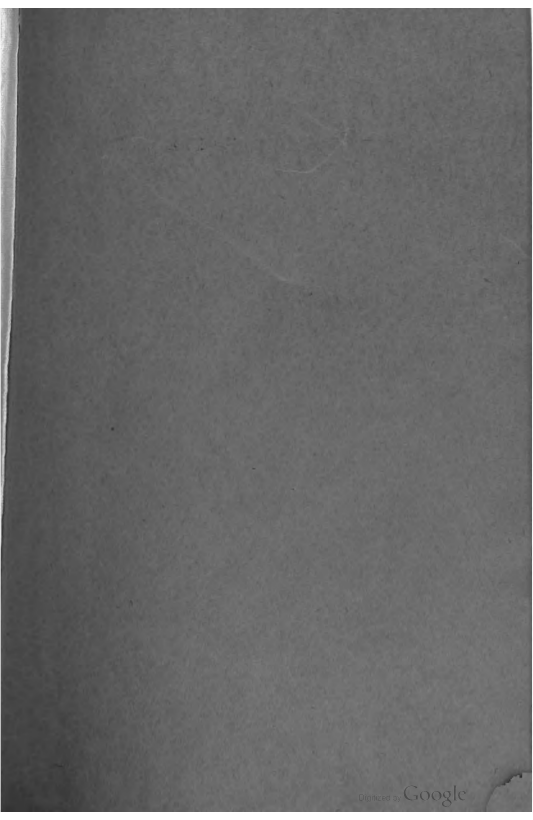
Bd. Dec. 1931

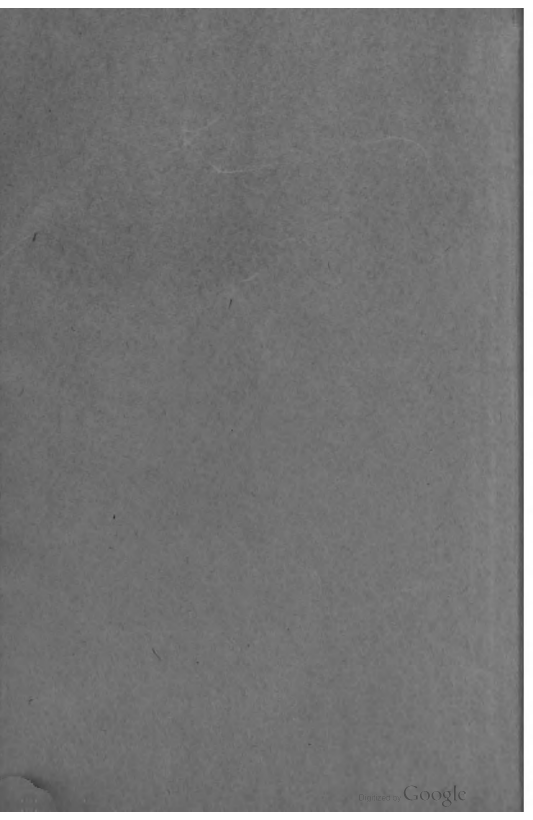


## HARVARD LAW LIBRARY

Received OCT 3 0 1931









•

•



Digitized by Google

γ,

# НАРОДЪ И ВЛАСТЬ

ВЪ

ВИЗАНТІЙСКОМТ ГОСУДАРСТВЪ.

Опыть историко-догматическаго изслъдованія.

В. М. Грибовскаго,

Привать-Доцента Императорскаго С.-Петербургскаго Университета.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія М. Меркушева, Невскій просп., 8. 1897.

ANCIENT Digitized by GOOSIC

٢.

По опредъленію Юридическаго факультета Императорскаго С.-Петербургскаго университета печатать разръшается 10 декабря 1896 г.

Деканъ, заслуженный профессоръ В. Серињевичь.

CC\_ 3 0 1631

.

.



## оглавление.

\_\_\_\_\_

.

•

|              |   |  |  |   |  |  |   |  |   |   |   |   | страницы: |
|--------------|---|--|--|---|--|--|---|--|---|---|---|---|-----------|
| Предисловіе. | ÷ |  |  | • |  |  | • |  | • | • | • | • | I-XXII    |

### Общія начала.

#### ГЛАВА І.

|      | . Недостатки формальнаго опредбленія государства       | 1 - 9<br>9 - 16 |
|------|--------------------------------------------------------|-----------------|
| § 3. | Государство, какъ система равновъсія индивидуальныхъ и |                 |
|      | групповыхъ интересовъ                                  | 16- 35          |

#### ГЛАВА И.

| 0 -         | <b>D</b>                                                |                |
|-------------|---------------------------------------------------------|----------------|
| § 1.        | Романизмъ и элленизмъ                                   | 35-41          |
| § 2.        | Элленизація востока и восточный элленизмъ               | <b>41</b> — 54 |
| § 3.        | Восточный элленизиъ подъ римскийъ владычествомъ         | 54-65          |
| <u>§</u> 4. | Основные интересы византійскаго населенія и ихъ отраже- |                |
|             | нія въ борьбѣ партій                                    | 65-80          |

#### ГЛАВА Ш.

| § | 1. | Періодъ | перв | ый:  | отъ | Ко          | нста | SEBTE | Веля  | каго  | до | Льв  | a Ľ  | Icai | B- |         |
|---|----|---------|------|------|-----|-------------|------|-------|-------|-------|----|------|------|------|----|---------|
|   |    | рянина  |      |      |     | •           | •    | • •   |       | •     |    | • •  | ۰.   |      |    | 80-87   |
| ş | 2. | Періодъ | отъ  | Иса  | вра | <b>xo</b> 1 | Васи | ais N | larer | ннвн  | Ha |      |      |      |    | 87-109  |
| ş | 3. | Періодъ | тре  | гій: | отъ | Ba          | силі | я Ма  | зведо | нянив | 8  | цо л | Alle | вcѣ  | я  |         |
|   |    | Комнина | •••  |      | • • |             |      | • •   |       |       |    |      |      |      |    | 109-120 |
| § | 4. | Періодъ |      |      |     |             |      |       |       |       |    |      |      |      |    |         |
| ÷ |    |         |      |      |     |             |      |       |       |       |    |      |      |      |    | 120-140 |

-

C., ...,

**СТРАНИЦЫ** 

۰.

٠

### Населеніе.

#### ГЛАВА IV.

| 3 | 1. | Общее учение о в  | <b>188</b> B | TilC | KOMI | 5 <b>88</b> | cer  | энін        | H   | выс  | nee  | e c  | 100 | IOB | ie | 141-155 |
|---|----|-------------------|--------------|------|------|-------------|------|-------------|-----|------|------|------|-----|-----|----|---------|
| ş | 2. | Сословіе городско | в.           |      |      |             | •    |             |     | •    |      | •    |     | •   |    | 155—161 |
|   |    | Крестьяне         |              |      |      |             |      |             |     |      |      |      |     |     |    |         |
| Ş | 4. | Остальные сослові | яп           | RI8  | ссн  | BHS         | ABTI | <b>B</b> CK | вго | 1180 | :e.1 | BBig | A.  |     |    | 173182  |

#### ГЛАВА У.

|   |    | Культурное единство византійскаго |   |  |   |  |   |  |         |
|---|----|-----------------------------------|---|--|---|--|---|--|---------|
| ş | 2. | Тяготвніе къ самоопредізению.     |   |  |   |  | • |  | 185-204 |
|   |    | Народъ и власть въ столицъ (а).   |   |  |   |  |   |  |         |
| Š | 4. | Народъ и власть въ столицѣ (b).   |   |  | • |  |   |  | 216-227 |
| Ş | 5. | Народъ и власть въ столицъ (с).   | • |  | • |  |   |  | 227-241 |

#### глава уг

| 9 | 1. | Идея  | нај        | )OJ | H <b>8</b> | ro | Be  | pxc | Be  | BC | TBA | B   | ьE | Bea | <b>18.</b> E | TİØ | ι.  | • |    | •   | • | •  | •          | 241 - 252       |
|---|----|-------|------------|-----|------------|----|-----|-----|-----|----|-----|-----|----|-----|--------------|-----|-----|---|----|-----|---|----|------------|-----------------|
| ş | 2. | Долн  | уча        | CT  | R          | ря | 13. | ИЧІ | ных | ъ  | CO  | CIO | Bi | t   | въ           | дŤ  | a b | H | юр | ani | R | пр | <b>a</b> - |                 |
|   |    | Butej | <b>x</b> . |     |            |    | •   |     |     |    |     |     | •  | •   | •            | •   | •   | • |    | •   | • | •  | •          | <b>252-28</b> 0 |

#### Власть.

#### ГЛАВА УП.

| § 1. Древногреческія ученія о правительств | 13               | 2802 <b>94</b> |
|--------------------------------------------|------------------|----------------|
| § 2. Различіе теорій византійскаго и римск | аго имперіализма | 294-322        |
| § 3. Реализація народныхъ стремленій въ з  | аконта и обычата | 322341         |

#### ГЛАВА УШ.

|      | Соотношеніе власти царя в патріарха               |   |     | 341— <b>36</b> 2 |
|------|---------------------------------------------------|---|-----|------------------|
| § 2. | Происхождение статей Эпанагоги о власти патріарха | H | нхъ |                  |
| •    | практическое примънение                           | • | • • | 362              |
| § 3. | Преемство власти                                  | • | ••  | 386-411          |

\_\_\_\_

-

Digitized by Google

## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Изученіе государственнаго строя Византіи, безъ всякаго сомнѣнія, имѣетъ свой вполнѣ самостоятельный историко-юридическій интересъ, который въ послѣднее время начинаетъ оцѣниваться по достоинству и привлекать къ себѣ вниманіе выдающихся ученыхъ.

Въ отношени Византи въ наукъ долго господствовало особое предубъждение. Вся исторія этого замѣчательнаго государства разсматривалась какъ рядъ однообразныхъ картинъ крайностей деспотизма, безпрерывнаго насилія, умственнаго застоя, развращенности, грубости и даже дикости нравовъ. Издавна установившійся таковой отрицательный взглядъ заставляль видёть въ существовани византійской имперіи продолжительную агонію римской, погибавшей отъ яда, выработаннаго собственнымъ тѣломъ. Достойно замѣчанія, что многіе почтенные изслѣдователи прошедшихъ судебъ европейскихъ народовъ, въ томъ числѣ между прочимъ знаменитый Гиббонъ, отказывались находить въ лѣтописяхъ Византіи какія-бы то ни было не только свѣтлыя, но даже просто своеобразныя стороны жизни. Уму этихъ мыслителей ничего не говорило тысячелётнее и притомъ далеко не безславное бытіе византійскаго государства; сердце ихъ не трогалось мученической

1

кончиной державы, на долю которой выпаль тяжелый кресть отстаиванья европейскаго цивилизованнаго міра оть грозившихъ его затопить полчищь языческихъ и магометанскихъ варваровъ. Преклоняясь передъ геніемъ классической греческой мудрости и искусства, европейскіе ученые точно также упустили изъ виду, что не кто иной какъ Византія сохранила въ своихъ нѣдрахъ сокровища высокаго эллинскаго духа и передъ трагической своей смертью передала Западу это драгоцѣнное наслѣдіе предковъ.

Надлежащему выясненію сущности византійской культуры въ широкомъ смыслѣ этого слова и опредѣленію значенія ея въ западно-европейской исторіи долгое время мѣшалъ недостатокъ необходимыхъ матерьяловъ, за немногими исключеніями, хранившихся въ неизвѣстности по рукамъ у частныхъ лицъ, въ библіотекахъ различныхъ восточныхъ монастырей. На собираніе таковыхъ матеріаловъ потребовались годы вѣковой работы, въ наши дни далеко еще не законченной въ своихъ задачахъ, но уже въ результатахъ предоставляющей возможность любознательному изслѣдователю приподнять завѣсу таинственнаго прошлаго Византіи.

Сравнительная полнота источниковъ, находящихся въ распоряженіи ученыхъ девятнаддатаго столѣтія, произвела необходимый переворотъ въ міросозерцаніи людей, посвятившихъ свои силы византологіи. Прежняя сѣрая окраска историческихъ событій греко-римской имперіи смѣнилась цвѣтною. Глазу наблюдателей вдругъ раскрылись новые ранѣе невѣдомые горизонты. Нѣкогда почти бранное слово «византизмъ»— «византійщина», синонимъ произвола, бездушія, коварства, низкопоклонства, измѣнило свое содержаніе.

Прежде всего, между прочимъ, было указано, что Византія первая отразила на своемъ государственномъ строѣ начала обновившаго древній міръ христіанства; затѣмъ было дознано, что помимо передачи сокровищъ эллинскаго генія она выработала и сообщила Европѣ своеобразную культуру, сложившуюся изъ трехъ элементовъ: древнегреческаго, халдейскаго и христіанскаго; наконецъ, было уяснено, что незамѣтно, но неотразимо, она повліяла на правовой порядокъ европейскихъ народовъ уже тѣмъ, что передала имъ въ юстиніановомъ законодательствѣ плоды первыхъ опытовъ творчества византійскаго образца и многое другое.

Въ нашу задачу не входить ближайшее опредѣленіе видовъ степеней культурнаго воздъйствія восточно-греческой имперіи на западно-европейскій образованный міръ. Какъ-бы ни было велико таковое вліяніе, оно конечно никогда не можеть сравниться съ тёмъ умственнымъ давленіемъ, которое Византія оказала на православныя славянскія народности вообще и на русскую въ особенности. По этому поводу изучение грекоримской имперіи должно интересовать русскаго юриста прежде всего съ послѣдней стороны. Слова «византійское заимствованіе» съ давнихъ поръ сдѣлались у насъ общимъ мѣстомъ, постоянно упоминаемымъ всякій разъ, когда рёчь заходить 0 самобытности основъ древнерусской письменности или древнерусскаго права. Тъмъ не менъе до послъдняго времени въ русской литературѣ не имѣется полныхъ точныхъ указаній на степень подобныхъ заимствованій и наши ученые за немногими исключеніями въ своихъ трудахъ обыкновенно довольствуются случайными, мало систематизированными сопоставленіями сходственныхъ явленій. сличеніемъ ясно совпадающихъ текстовъ, или даже просто ограничиваются соображеніями общаго свойства, исходя изъ нѣкоторыхъ апріорныхъ положеній, какъ-бы изъ незыблемыхъ истинъ.

Всякое, какое-бы то ни было, заимствованіе по существу своему есть не что иное, какъ подчиненіе болёе слабой въ культурномъ отношеніи общественной личности болёе сильной. Такового рода подчиненіе на практикѣ можетъ достигать чрезвычайно широкихъ размѣровъ. Не только государства, приходившія въ соприкосновеніе между собою, но даже народы завоеватели весьма часто подпадали вліянію болѣе раз-

1\*

t.

витыхъ покоренныхъ туземцевъ и въ культурномъ смыслѣ вполнѣ уподоблялись тѣмъ, къ кому они относились съ презрѣніемъ, какъ къ своимъ рабамъ. Въ такомъ положеніи по отношенію грековъ оказались, напримѣръ, римляне, по отношенію китайцевъ—манджуры, по отношенію евреевъ—арабы.

Интеллектуальное воздѣйствіе одного народа на другой представляетъ собой крайне любопытное явленіе; но для того, чтобы имѣть о немъ ясное представленіе, необходимо точно установить, что должно понимать подъ словами займствованіе, вліяніе, воздѣйствіе.

Нельзя не признать, что всѣ приведенные термины въ житейскомъ обиходѣ страдають значительной расплывчатостью, мѣшающей уловить очертанія самого предмета. Въ самомъ дѣлѣ, когда говорять о вліяніи, то понимають подъ нимъ нѣкоторое полное награжденіе одной общественной личности другою запасомъ извѣстныхъ идей, формъ частной гражданской и политической жизни, литературныхъ произведеній. Воздѣйствіе, при такомъ пониманіи дѣла, передаетъ подчиняюцемуся заразъ и содержание и форму, обезличивая такимъ образомъ принимающаго совершенно. На этомъ убѣжденіи въ возможности сообщенія содержанія вмѣстѣ съ формой, кстати сказать, основана въра въ плодотворность и разумность принудительныхъ благихъ преобразованій по иноземному образцу На дёлё мы видимъ, что, сколь-бы ни были благи начинанія преобразователей, какой-бы титанической силой исполнения они ни обладали, насильно привитые ростки самой высокой культуры засыхають и отпадають, какъ лишенные жизненной энергіи, и наобороть, тамъ гдѣ внѣшняя сила всѣми способами борется противъ поглощающаго вліянія сосѣдней болѣе высокой цивилизаціи, послёдняя, если она соотвётствуеть потребностямъ страны, проникаетъ черезъ всѣ преграды и наконецъ завоевываеть общее признание.

Отсюда мы легко можемъ вывести одинъ изъ важнѣйшихъ признаковъ заимствованія, его внутреннюю самостоятельность,

повинующуюся своимъ собственнымъ законамъ развитія и упадка. Самостоятельность-же подобнаго рода обусловливается существованіемъ потребности, безъ которой нѣтъ заимствованія.

Что-же такое культура? Не есть ли это въ сущности та или другая выработанная техника жизни, имѣющая своимъ назначеніемъ облегчить человѣку его мало обезпеченное пребываніе на земномъ шарѣ? А если такъ, то данныя культуры суть только орудія, усовершенствованныя средства къ осуществленію человѣческихъ потребностей. Культура есть только форма, въ которую вливается независящее отъ нея самобытное содержаніе. Съ развитіемъ или, лучше сказать, осложненіемъ потребностей у каждаго народа возникаетъ необходимость въ удовлетвореніи ихъ наилучшимъ, наиболѣе соотвѣтствующимъ способомъ; въ томъ случаѣ, когда означенные способы изыскиваются самостоятельно, сумма ихъ, совокупность порождаетъ самобытную культуру; когда же для сокращенія силъ и времени народъ прибѣгаетъ къ пользованію плодами чужой творческой дѣятельности, получается заимствованіе.

Право, какъ кристаллизація такъ или иначе сложившихся жизненныхъ отношеній, съ внѣшней стороны есть одинъ изъ пгоявленія человѣческой культуры и потому видовъ по общему закону подвержено постороннему воздѣйствію вЪ смыслѣ заимствованія чужихъ удобныхъ нормъ и институтовъ. Для того, чтобы на практикѣ получился случай заимствованія, необходима наличность двухъ условій: во-первыхъ, того, чтобы существовало извѣстное жизненное отношеніе въ смыслѣ разграниченія двухъ различныхъ интересовъ, и имѣлась норма, по свойствамъ своимъ отвѣчающая требованіямъ возникшей потребности и вмёстё съ тёмъ качественно превосходящая отечественное порождение. Чужая юридическая норма при этомъ можетъ быть заимствована даже съ сохранениемъ внѣшней формулировки ся, т. с. съ рабскимъ подражаніемъ образцу, при каковыхъ обстоятельствахъ является примёръ, такъ

называемой, рецепціи; или же, приспособляя умственное орудіе иноземной культуры къ нуждамъ мѣста и времени, заимствователь усваиваетъ только чужую мысль, облекаетъ ее въ своеобразную форму и тогда получается заимствованіе.

Простая реценція обладаеть свойствомъ наиболѣе легкой различаемости; для выясненія ея размёровь не требуется особой проницательности или научной зоркости. Знакомство съ образцомъ подлинника и сопоставление его съ рецепированными текстами сообщало бы въ данномъ случав работв изслѣдователя характеръ механическаго труда, если бы необходимость обладанія историческими и филологическими свёдёніями не усложняла дёла. Въ другомъ положеніи находится вопросъ опредѣленія вида и степени заимствованія въ широкомъ смыслѣ этого слова. Сличеніе текстовъ туть не имфеть мѣста, частныя данныя филологіи или исторіи получають лишь вспомогательное значение. Перевѣсъ передается на сторону общихъ началъ, общихъ выводовъ, особой чуткости и пониманія жизненныхъ отношеній. Простое доказанное сходство, даже близкое совпадение въ области вліянія и заимствованія еще не объясняетъ и не доказываетъ ничего. Какъ справедливо замѣчаетъ нашъ извѣстный историкъ проф. В. И. Сергъевичъ, «если условія жизни неодинаковы, то въ предълахъ одного и того же народа и даже племени могуть возникнуть Наоборотъ, при сходствѣ условій жизни, разные обычаи. сходные обычаи могуть возникнуть у народовъ вовсе не родственныхъ и не имъвшихъ случая оказывать какого либо вліянія другь на друга» \*). Отсюда видно, насколько путь изслёдованія заимствованій скользокъ и опасенъ. Духъ челов'ескій всегда работаеть по однимь и темь же законамь и на только матеріалъ, надъ которымъ ему результать вліяеть приходится трудиться. Въ самомъ дѣлѣ, развѣ не поражаютъ

<sup>\*)</sup> Опытъ изслѣдованія обычнаго права. «Наблюдатель» 82. Ту же мысль смотри у названнаго автора въ статъв «Государство и право въ исторіи». Сборникъ Госуд. внаній, т. VII, 23.

на первый взглядь постановленія, сходственныя почти дословно у двухъ народовъ, раздѣленныхъ во времени цѣлыми эпохами и удаленными другъ отъ друга значительными пространствами. Мы говоримъ о римлянахъ и евреяхъ. «Si nox furtum faxit, гласитъ VIII изъ XII таблицъ, si im accisit, jure caesus est»· «Если кто застанеть вора подкапывающагося и ударитъ такъ, что онъ умретъ, то кровь не вмѣнится ему» (Исходъ XII, 2). «Si liberum hominem emptor sciens emerit, capitale crimen adversus eum ex lege Tabia de plagio nascitur» (Dig. 48, 15, 1). Почти то-же самое во Второзаконіи: «если найдуть кого, что онъ укралъ кого-нибудь изъ братьевъ своихъ, изъ сыновъ израилевыхъ, и поработилъ его и продалъ, то такого вора должно предать смерти» (XXIV, 7).

Русское право въ значительной степени и рецепировало и заимствовало византійское, вліянію котораго при тѣсныхъ сношеніяхъ обоихъ государствъ оно не могло не подпасть, будучи грубѣе и ниже послѣдня́го. Не смотря на то, до сихъ поръ таковое воздѣйствіе выяснено только въ самыхъ общихъ чертахъ и всего лишь въ нѣкоторыхъ отдѣлахъ права, главнымъ образомъ въ каноническомъ и гражданскомъ.

Какъ указываетъ проф. Дювернуа въ своей прекрасной книгѣ «Источники права и судъ въ древней Россіи въ памятникахъ древнерусскаго законодательства», нужно различать содержаніе ихъ, смотря потому, принадлежатъ-ли они къ эпохѣ самостоятельнаго существованія сѣверныхъ прибалтійскихъ народоправствъ или къ эпохѣ усиленія московскаго государства. Различіе обоихъ законодательствъ заключается въ томъ, что въ то время, какъ Новгородъ и Псковъ въ своихъ судныхъ грамотахъ развивали и систематизировали главнымъ образомъ гражданское право, прочимъ удѣляя второстепенное мѣсто, Москва, наоборотъ, постоянно въ судебникахъ и даже Уложеніи на первый планъ выдвигала государствснное право, подкрѣпляемое уголовнымъ, гражданскому-же назначало служебную роль. Мы не будемъ останавливаться на весьма понятныхъ причинахъ явленія подобнаго рода, но мы считаемъ своей обязанностью отмѣтить то неоспоримое положеніе, что рецепція является болѣе сильной, а заимствованіе болѣе явственнымъ въ области частоправныхъ нормъ, нежели въ сферѣ государственныхъ институтовъ, всегда проявляющихъ наклонность къ значительной самостоятельности и своеобразности.

Не потому-ли и большинство трудовъ русскихъ изслѣдователей, направившихъ свои усилія на выясненіе видовъ и мѣры подражанія иноземнымъ образцамъ и посвящено главнымъ образомъ гражданскому праву, въ то время какъ важнѣйшій интересъ въ изученіи Московской Руси кроется въ ея государственности, заложившей основы современнаго могущества родной намъ земли.

Вопросъ о томъ, насколько мы были самобытны или подражательны въ своихъ политическихъ учрежденіяхъ, заключаеть въ себѣ не только отвлеченный историческій интересъ. Содержание его на самомъ дълъ гораздо болъе жгуче и жизненные, чыть это можеть показаться съ перваго раза. Несомнѣнно, что одна изъ слабыхъ сторонъ русскаго человѣка кроется въ отсутствіи исторически-выработаннаго опредѣленнаго самосознанія. Мы, напримёръ, привыкли себя считать законными наслѣдниками Византіи, и между тѣмъ до послѣдняго времени СЛОВО «ВИЗАНТИЗМЪ» И «ВИЗАНТІЙЩИНА» ОДНИМЪ СВОИМЪ ЗВУКОМЪ приводить насъ въ содрогание. А знаемъ-ли мы при этомъ, что такое «византизмъ». Въ существъ дъла мы этого не знаемъ. Авторитетные русскіе византологи, подобные профессорамъ Васильевскому или Успенскому, у насъ появились недавно. Кромъ того, въ самой Западной Европъ воззрѣнія на Византію, благодаря трудамъ Цахаріэ, Геймбаха, Мортрейля, Папарригопуло и др. измѣнились только на глазахъ еще живущаго поколѣнія; что-же касается до нашего общества, то оно все еще смотрить на греко-римскій мірь устарёлымь взглядомь послёдователей Гиббона.

Этимъ обстоятельствомъ объясняется тоть печальный факть,

что, съ одной стороны отрицая Византію, мы, въ качествѣ ея наслѣдниковъ, съ другой — отрицаемъ въ то-же время въ прошломъ самихъ себя; вмѣстѣ съ тѣмъ, въ силу такового апріорнаго предубѣжденія, мы выдѣляемъ изъ своей среды черезчуръ незначительный процентъ людей, которые не боятся безплодно потерять время въ ознакомленіи съ неисчерпаемымъ запасомъ византійскихъ историческихъ и юридическихъ памятниковъ, въ надеждѣ кое-чѣмъ воспользоваться оттуда для нуждъ науки отечественнаго права.

До сихъ поръ изслѣдованіе вопроса о вліяніи византійскихъ началъ на древне-русское и современное законодательство подвигалось впередъ усиліями отдѣльныхъ единицъ. Нужно надѣяться, однако, что недавнее учрежденіе спеціальнаго органа византиновѣдѣнія и сознанное значеніе этой отрасли знанія сообщатъ дальнѣйшій толчокъ начавшемуся движенію, но пока русско-византійская литература еще очень бѣдна и требуетъ усиленнаго пополненія своихъ запасовъ.

Параллельное изучение России и Византи въ правовомъ отношении началось у насъ общими указаніями на этоть предметь Карамзина, Г. П. Успенскаго, Калайдовича, Строева. Ранбе другихъ ближайшимъ сличеніемъ византійскихъ и русскихъ текстовъ по обязанностямъ службы занялся Розенкампфъ. труды котораго не потеряли своего относительнаго значенія до нашихъ дней; подробнѣе вошель въ дѣло Калачовъ, снабдившій рядомъ цённыхъ замёчаній соотвётствующаго характера свои «Предварительныя юридическія свёдёнія для полнаго объясненія Русской правды»; много поработали въ указанной области права Неволинъ, Погодинъ, Рождественскій, Срезневскій, Лавровскій. Оть позднѣйшаго времени нужно отмѣтить имена профессоровъ: Сергвевича, Горчакова, Дювернуа, Павлова, Сокольскаго, Иконникова и Дьяконова, прямо или косвенно касающихся предмета византійскаго вліянія на русское право.

Большинство вышеупомянутыхъ ученыхъ занималось глав-

нымъ образомъ выясненіемъ объема рецепціи въ сферѣ гражданскаго, уголовнаго и церковнаго законодательства и, благодаря ихъ дѣятельности, теперь до извѣстной степени установлены общіе предѣлы непосредственнаго переноса византійскихъ у текстовъ въ отечественные памятники. Въ настоящее время дознано, что прежде всего къ намъ проникли целикомъ некоторые разрозненные греко-римскіе юридическіе сборники, главными представителями которыхъявились Эклога и Прохиронъ, на ряду съ такъ называемыми номоканонами, а затъмъ наиболѣе подходящія мѣста ихъ были рецепированы законодательными актами чисто русскаго происхожденія. Такъ напримёръ, образцы буквальнаго перевода греческихъ текстовъ мы встрѣчаемъ въ церковныхъ уставахъ Владиміра и Ярослава, въ Русской Правдѣ, въ Кормчихъ, въ Уложении Алексѣя Михайловича, въ Новоуказанныхъ статьяхъ. Говорится въ одной редакціи Ярославова Устава: «аще иметь жена ходити по игрищамъ или во дни или въ нощи, и мужъ иметъ усчевати, а она не послушаетъ». Въ Прохиронв читаемъ: сач іппихоїс ή θεάτροις ή χονηγίοις παραγενήσεται επί τῷ θεωρήσα άγνοῦντος ή хωλύοντος τοῦ ἀνδρὸς (XI, 6). Калачовь отмѣтиль статьи Русской Правды о раб'ь татив'ь, о крадущемъ въ ночи, представляющія относительно своего содержанія полное тождество съ поміщенными въ Кормчихъ выдержками изъ исаврійской Эклоги. Кормчія содержать въ себѣ буквальные переводы Прохирона, Эклоги, подъ именемъ Градскаго закона, Главизнъ премудрыхъ и върныхъ царей Леона и Константина. Въ Уложении прямо помѣчены въ числѣ источниковъ византійскіе законодательные сборники, причемъ насколько близко производилась рецепція можно судить изъ слѣдующихъ текстовъ: «а будетъ нѣкія ради вражды или разграбленія зажжеть у кого кто дворъ... и такого сожигальника казнити, сжечь» (гл. X, CT. 229), «Εἰ διά τινας ἔλθρας ἤ άρπαγὰς πραγμάτων ἑμπρησμὸν ἐν πόλει ποιούντες, πυρί παραδιδόσθωσαν» (Эклога) \*).

\*) Zachariae. Jus graeco-romanum, 42.

Гражданскія постановленія Прохирона оказались настолько жизненными что, «пройдя вѣковъ завистливую даль», они попали въ дѣйствующее русское законодательство и существуютъ въ нашемъ Десятомъ томѣ и Уложеніи о наказаніяхъ. Статьи 445, 1707, 1708, 2068 представляютъ собой почти буквальное воспроизведеніе текстовъ Прохирона, а въ статьяхъ 976, 1322, 2063, 2065, 2067 и 2201 послѣдній положенъ въ основаніе. То-же самое нужно сказать, напримѣръ, о 94 ст. Уложенія о наказаніяхъ, толкующей о невмѣняемости малолѣтнихъ, не достигшихъ семилѣтняго возраста.

Однако все, что сдѣлано Калачовымъ, Неволинымъ, Рождественскимъ, Погодинымъ, Срезневскимъ, проф. Павловымъ, Горчаковымъ преимущественно касается непосредственнаго вопроса рецепціи, оставляя мало изслѣдованнымъ другое обширное поле византійскаго воздѣйствія, именно заимствованіе неполное, заимствованіе, подвергшееся переработкѣ въ тѣлѣ русскаго народа и въ иномъ даже утратившее черты своего первоначальнаго происхожденія. Вліяніе послѣдняго рода въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ, быть можетъ, было гораздо глубже и обширнѣе перваѣо, если между прочимъ принять въ соображеніе то обстоятельство что воздѣйствіе Византіи на Русь началось указаннымъ путемъ гораздо ранѣе принятія русскими христіанства и заноса къ намъ подлинныхъ законодательныхъ сборниковъ.

Вліянію Византіи мы подпали при первомъ знакомствѣ и столкновеніи съ нею. Свидѣтельствомъ тому служитъ сопоставляемое содержаніе нашихъ договоровъ съ греками, гдѣ производится соглашеніе между обычнымъ русскимъ и писаннымъ византійскимъ и въ итогѣ получается нѣкоторая амальгама, въ свою очередь отзывавшаяся на туземной судебной практикѣ. Значеніе договоровъ съ греками для нашего древняго юридическаго быта точно также формулировалъ проф. Сергѣевичъ. Вотъ что говоритъ по этому поводу нашъ уважаемый, высокоавторитетный ученый: «значеніе договоровъ съ греками сводится къ тому, что они даютъ намъ новое право, проникнутое греческими понятіями. При составленіи договоровъ принимались въ соображеніе и русскіе обычаи... Но греки существенно измѣнили всѣ тѣ русскіе обычаи, которые были запечатлѣны началомъ самоуправства. Договоры являются древнѣйшимъ памятникомъ чужеземнаго вліянія на наше національное право» \*). Итакъ, въ данномъ случаѣ мы имѣемъ дѣло не съ чистой рецепціей, но съ яснымъ образчикомъ свободнаго отношенія къ иноземному оригиналу.

Не смотря на все превосходство греческой цивилизаціи. древняя Русь оказалась удивительно стойкой въ своей самоошибочно предположить, что бытности. Было-бы своболное заимствование остановилось на греко-русскихъ договорахъ и въ дальнѣйшемъ замѣнилось рецепціей. На самомъ дѣлѣ, наобороть, общее вліяніе вплоть до самой Петровской эпохи постоянно сказывалось сильнѣе буквальнаго подчиненія иноземнымъ образцамъ и въ этомъ отношеніи можно утверждать, что Россія въ своихъ установленіяхъ сохранила болѣе относительной самостоятельности, нежели Западная Европа, за исключеніемъ Англіи, цёликомъ подпавшая дёйствію сперва насильно прививаемаго, а потомъ и добровольно усваиваемаго римскаго права.

Достойно замѣчанія, что въ нашемъ древнемъ юридическомъ быту все несоотвѣтствовавшее народному правосознанію или совершенно отвергалось или передѣлывалось кореннымъ образомъ соотвѣтственно господствовавшимъ взглядамъ. Власть пыталась ичогда насильно привить тѣ или другія чужія юридическія нормы, но безуспѣшно. Какъ объясняетъ Калачовъ, отсюда получился пестрый, подчасъ противурѣчивый составъ нашихъ древнихъ правовыхъ памятниковъ, запечатлѣнныхъ трудноуразумѣваемой съ перваго взгляда двойственнностью. Старый порядокъ туго поддавался преобразованію и формы его про-

\*) Греческое и русское право въ Х въкъ. Ж. М. Н. П. 82, ССХІХ, 114.

Digitized by Google

должали существовать наперекоръ велёніямъ самого законодателя. Послёдній самъ въ силу здраваго смысла долженъ быль отступать отъ выработанныхъ иноземныхъ образцовъ й давать чёсто твердо сложившемуся отечественному обычаю предпочтительно передъ иностраннымъ закономъ.

Подобной модификаціи, между прочимъ, подверглись въ княжеской Руси византійскіе взгляды на преступленіе и наказаніе. Принципъ византійскаго воздаянія преступнику за содѣянное имъ зло основывался главнымъ образомъ на членовредительствѣ и смертной казни. Характеръ его былъ устрашающій. Градская казнь заключалась въ сожжении, повѣшении, усѣкновеніи мечомъ, урѣзаніи языка, отрубленіи руки, ноги и проч. Наказаніе въ древне-русскомъ правѣ носило наоборотъ гражланскую окраску и замёна мести состояла въ денежныхъ выкупахъ. При столкновени обоихъ взглядовъ у насъ взялъ верхъ родной. «Аще кто зажжеть дворъ или гумно, читаемъ мы въ Ярославовомъ уставѣ, или что иное, митрополиту 100 гривенъ, а князь казнить». То-же самое въ Русской правдѣ: «аже зажгуть гумно, то на потокъ на грабежъ домъ его, переди нагубу исплативши, а въ процѣ князю поточити і; такожде аже кто дворъ зажжетъ». (Троицкій списокъ, 79). Изъ сопоставленія объихъ статей съ достаточной въроятностью можно предположить, что и въ Ярославовомъ уставѣ выраженіе «князь казнить» имѣеть имущественное значеніе. Въ самомъ дѣлѣ, странно видѣть въ данномъ случаѣ, какъ думаетъ проф. Владимірскій-Будановъ, подъ словами «князь казнить» болѣзненныя наказанія, такъ какъ съ одной стороны князья первые отложили убіеніе за голову съ замёною его уплатою извёстнаго количества кунъ, съ другой — въ томъ-же уставѣ князь казнитъ за пострижение головы или бороды. Неволинъ, въ данномъ случаѣ, косвенно высказывается въ пользу взгляда имущественнаго (т. VI, 301). Между тёмъ смыслъ наказанія за зажигательство, по Прохирону, не оставляеть никакихъ сомнѣній: εάν τις ειδιώς οἰχήματα, ἐμπρήση ἢ σωρὸν σίτου πλήσιον οἰχήματος χέὶμενον

έλεγΧόμενσς πορί παραδίδοται. Содержаніе греческаго и славянскаго текстовъ почти тождественны въ диспозиціи, но санкціи ихъ кореннымъ образомъ расходятся. Даже если принять толкованіе проф. Владимірскаго-Буданова, то всетаки болѣзненное наказаніе будетъ неизмѣримо мягче казни огнемъ и такимъ образомъ переработка византійской нормы всетаки окажется налицо.

Приведенный нами примёръ представляетъ собой далеко не частный случай. Какъ справедливо указалъ Калачовъ, въ русскомъ уголовномъ правё византійскія начала взяли окончательный перевёсъ только въ Уложеніи, до того времени постоянно уступая первое мёсто народному правовоззрёнію.

Вопросомъ вліянія византійскаго законодательства и визанскихъ общественно-правовыхъ идей на русское право занимались у насъ весьма немногіе и потому предметь является новымъ по самому существу своему. Въ указанномъ смыслѣ на первомъ планѣ должны быть поставлены изслѣдованія В. И. Сергѣевича \*). Въ самое послѣднее время уважаемый ученый отвелъ данному предмету цёлый отдёль во второмъ выпускѣ второго тома «Русскихъ юридическихъ древностей». Какъ извѣстно, проф. Сергѣевичъ по спеціальности своей историкъ-государственникъ, потому-то вниманіе его было невольно привлечено государственными отношеніями свѣтской власти къ духовной въ Византіи и на Руси, такъ какъ государственное устройство допетровской эпохи посило на себѣ сильный церковный отпечатокъ. Такими же государственниками являются двое другихъ ученыхъ, непосредственно касающихся вопроса византійскаго вліянія на нашъ государственно-правовой быть, именно гг. Дьяконовъ и Сокольскій. Проф. Дьяконовъ въ своемъ сочиненіи «Власть Московскихъ государей» останавливается преимущественно на исторіи сложенія идеала русскаго государя подъ воздѣйствіемъ византійскихъ ученій о богоустановленности власти, проф. Сокольскій входить въ обсужденіе взаимныхъ отно-

<sup>\*)</sup> См. его курсъ визшней исторіи русскаго права, вышецитированную статью въ Ж. М. Н. П. о договорахъ русскихъ съ греками.

шеній царя и патріарха въ грекоримской имперіи и попутно указываеть на отраженіе тамъ образовавшихся идей на русской жизни. (О значеніи и характерѣ Эпанагоги. Византійскій временникъ, т. I, вып. I.).

Нельзя не замѣтить, что всѣ три названные автора затронули ту изъ сторонъ византійскаго вліянія, которая для разсмотрѣнія представляетъ наиболѣе трудности, причемъ далѣе всѣхъ въ указанномъ направленіи ушелъ проф. Дьяконовъ. Въ самомъ дѣлѣ, какъ мы уже имѣли случай указать выше, государственно-общественныя отношенія у всѣхъ народовъ и во всѣ времена наиболѣе выказываютъ склонности къ самобытности. Содержаніе въ данномъ случаѣ получаетъ преобладающее значеніе надъ формой. Вмѣстѣ съ тѣмъ, въ то время какъ почти всѣ отрасли права такъ или иначе закрѣпляются въ своихъ положеніяхъ въ законодательныхъ, ясно осязаемыхъ, текстахъ, государственное право все зиждется на неписанномъ обычаѣ, выливается въ фактически существующихъ политическихъ учрежденіяхъ и тѣмъ самымъ препятствуетъ удобству изслѣдованія.

Всѣ исторически сложившіяся конституціи всегда были не писанными, вслѣдствіе чего разбираться въ вѣковыхъ ихъ наслоеніяхъ крайне трудно. Документальный, непосредственно юридическій матерьялъ въ нихъ обыкновенно отсутствуетъ. Изслѣдователю приходится подвигаться впередъ въ своихъ трудахъ съ особой осмотрительностью, пользуясь главнымъ образомъ историческими данными, гдѣ случайное частное явленіе легко можетъ быть возведено на степень закрѣпленной обычаемъ правовой нормы.

Нужно удивляться въ данномъ случаѣ, съ какимъ необычайнымъ искусствомъ разрѣшаетъ всѣ указанныя затрудненія проф. Сергѣевичъ, въ выводахъ котораго не находится ни одного мѣста, гдѣ бы читатель не чувствовалъ у себя твердой почвы подъ ногами. Присущая уважаемому ученому осторожность въ увлеченіи обобщеніями заставляетъ его даже отрицательно отнестись къ положеніямъ другихъ изслѣдователей, подчеркивающихъ иноземное вліяніе въ ущербъ отечественной самобытности.

Съ легкой руки Соловьева, намекнувшаго на участіе духовенства въ утвержденіи власти московскихъ князей надъ ихъ удѣльными соперниками, мысль знаменитаго историка, какъ указываетъ проф. Сергѣевичъ, получила свое дальнѣйшее развитіе въ трудахъ профессоровъ Николаевскаго и Иконникова, изъ которыхъ первый настаиваетъ на особыхъ заботахъ духовенства объ утвержденіи самодержавной власти въ русской землѣ, а второй доказываетъ существованіе преобладанія свѣтской власти надъ духовной въ Византіи и перенесеніе такового порядка вещей на Русь. Мысль проф. Иконникова въ рѣшительной формѣ окончательно провелъ проф. Дьяконовъ, утверждающій, что въ настоящее время не подлежитъ спору то положеніе, что идея русской самодержавной власти заимствована изъ Византіи.

Рядомъ доказательствъ проф. Сергъевичъ подвергаетъ сомнѣнію выводы вышепоименнованныхъ авторовъ и въ особенности останавливается на работь проф. Дьяконова, трудъ котораго при всёхъ его выдающихся достоинствахъ обладаетъ, повидимому, однимъ крупнымъ недостаткомъ: предвзятостью нѣкоторыхъ основныхъ положеній. На этоть недостатокъ въ свое время указывалъ проф. Латкинъ въ «Историческомъ Вёстникё» еше въ 1890 г. Но касаясь теоріи гг. Иконникова и Дьяконова острымъ орудіемъ историко-критическаго анализа, признавая относительную долю воздѣйствія духовенства на русскихъ государей и указывая вмёстё съ тёмъ на самобытныя черты въ проявленіи ихъ изъ принадлежавшей власти, уважаемый авторъ «Русскихъ юридическихъ древностей» не рѣшаетъ, однако, вопроса о воздѣйствіи и самобытности основы русской государственности по существу. Вслѣдствіе чего начатыя въ этой области работы оказываются неоконченными и въ исторіи русправа попрежнему чувствуется большой пробѣлъ, коскаго торый профессора Иконниковъ и Дьяконовъ пытались заполнить вышеизложенной гипотезой черезчуръ общаго свойства.

Въ заключения къ своему послёднему труду проф. Сергевичъ даже прямо отрицаеть вопросъ позаимствованія идеи самодержавной власти изъ Византіи (стр. 615). Съ положеніемъ такового рода нельзя не согласиться. Въ самомъ дёлё, власть въ какомъ бы то ни было видѣ, есть не что иное, какъ отвлеченіе отъ фактическаго состоянія совокупности общественныхъ отношеній. Поэтому, какъ таковая, въ существѣ своемъ, она заимствована ни откуда быть не можетъ и является самобытной по своему естеству. Иное дело формы ея внёшняго проявленія и теоретическія обоснованія въ представленіи народномъ. Въ указанныхъ случаяхъ мы, несомнённо, въ русской исторіи сталкиваемся со слёдами иноземнаго вліянія, чего не отрицаеть и самъ В. И. Сергвевичъ, называя постоянный рость царской власти явленіемъ многопричиннымъ и обусловливая его, между прочимъ, ученіемъ духовенства о божественномъ происхождении власти, проповёдью духовенства о повиновении и покореніи властямъ и преданіями византійской имперіи \*).

Область науки государственнаго права, однако, не исчерпывается выясненіемъ понятія существа власти и формъ ея внѣшняго выраженія. Рядомъ съ послѣдней стоитъ исторія политическихъ учрежденій, устройство административнаго механизма, пріемы внутренней политики и многое другое, на что должно быть современемъ обращено надлежащее вниманіе историковъ юристовъ. Пока въ указанномъ направленіи сдѣлано весьма мало, чтобы не сказать ничего; между тѣмъ даже поверхностное сравненіе нѣкоторыхъ византійскихъ учрежденій съ русскими, вродѣ, напримѣръ, помѣстной системы, порядка государственныхъ и придворныхъ должностей, судебныхъ инстанцій и проч., неотразимо наводить на мысль о воздѣйствіи

<sup>•)</sup> Общія зам'вчанія на этоть счеть см. того же автора «Государство и право въ исторія», Сборникъ государствен. знаній, т. VII, 52, 55.

Несомнѣнно, конечно, что и въ отношеніи послѣднихъ историкамъ русскаго государственнаго права остается попрежнему обширное, мало початое поле для любопытнѣйшихъ изслѣдованій, но, какъ справедливо говорить профессоръ Латкинъ, «для выясненія значенія византійскаго вліянія, какъ фактора образованія самодержавія русскихъ государей, необходимо прежде всего изучить строй государственныхъ и общественныхъ отношеній Византіи и ся политическую исторію. Только произведя подобную работу, можно до извѣстной степени опредѣлить степень византійскаго вліянія въ области русскаго государственнаго права вообще и въ отношении образования самодержавной власти русскихъ государей въ частности». («Историческій вѣстникъ». 1890 г. Отзывъ о книгѣ г. Дьяконова, т. XXXIX, стр. 452). Несомнѣнно, что безъ таковой предварительной работы немыслимы какіе бы то ни было правильные, не произвольные выводы, противъ чего, кстати сказать, погрѣшили профессора Иконниковъ и Дьяконовъ. Первый потому, что, будучи хорошо знакомъ съ византійской литературной письменностью, перенесъ ученіе о ея несомнѣнномъ и глубокомъ вліяніи на русскую и на политическія отношенія, второй, потому, что, полагаясь на авторитеть автора «Опыта изслѣдованія о культурномъ вліяніи Византіи въ русской исторіи», безъ критической провърки воспользовался имъвшимся въ его рукахъ цённымъ историко-юридическимъ матерьяломъ для размёщенія его по предвзятому плану.

Инымъ путемъ въ послѣднемъ выпускѣ своихъ «Русскихъ юридическихъ древностей» пошелъ профессоръ Сергѣевичъ, предпославъ разсмотрѣнію дѣйствія вышеуказанныхъ византійскихъ началъ въ русской средѣ общій очеркъ состоянія таковыхъ элементовъ въ ихъ отечествѣ. Тѣмъ же пріемомъ непосредственнаго сравненія пользовался Неволинъ при обсужденіи вопроса о томъ, насколько подвергся византійскому вліянію древне-русскій святительскій судъ, равно какъ и профессоръ Сокольскій въ уже цитированной статьѣ: «О характерѣ и значеніи эпанагоги».

Несомнѣнно, что путь, намѣченный поименованными учеными, единственно представляется правильнымъ и ведущимъ къ своей конечной цѣли. Для рѣшенія того математическаго отношенія, которое исторія ставить подъ видомъ родственности извѣстныхъ сторонъ правовой жизни тѣхъ или другихъ народовъ, необходимо знать его или крайніе или средніе члены. Въ данномъ случаѣ, конечно, подъ именемъ крайнихъ членовъ мы должны понимать государственно правовой бытъ Византіи и Россіи, а въ среднихъ видѣтъ произведеніе, явившееся слѣдствіемъ столкновенія двухъ различныхъ по своему существу началъ.

Итакъ, прежде чѣмъ говоритъ о какомъ-бы то ни было заимствованіи русскимъ государственнымъ правомъ византійскаго, всякій изслёдователь обязанъ уяснить себѣ то, что составляеть отправныя точки его работы, т.-е. дать себѣ болѣе или менве подробный полный отчеть о состоянии обоихъ сравниваемыхъ имъ предметовъ въ извѣстную эпоху. Конечно, интересы науки не требують, чтобы этоть подготовительный черновой трудъ непремённо исполнялся-бы однимъ лицомъ. но пока самостоятельныхъ работь по указанному вопросу не сушествуетъ, историкъ русскаго права, какь мы видимъ на примѣрѣ Неволина, В. И. Сергѣевича и профессора Сокольскаго, силой вещей принужденъ поднимать двойную тяготу, если не желаеть впасть въ ошибки, допущенныя учеными, хотя и сильными въ знаніи родной старины, по уклонившимися отъ самостоятельнаго разсмотрения сущности византизма. Въ самомъ авль, отдельныхъ полныхъ монографій по вопросамъ византійскаго государственнаго права почти не существуеть, если не считать краткаго бѣглаго очерка Мортрейля (Motreuil), помѣщеннаго въ III томѣ ero «Histoire du droit byzantin», и сочиненій «Histoire de la transmission du pouvoir impérial à Rome

2\*

et à Constantinople» Пайяра (Paillard), «De l'autorité imperiale en matière réligieuse à Byzance» Гаске (Gasquet), «Etudes sur l'administration byzantine dans léxarchat de Ravenne» Диля (Diehl), «Die Byzantiner des Mittelalters» Краузе (Krause), «Византійское государство и церковь въ XI столѣтіи» профессора Скабалановича, «Отношенія между церковной и граждайской властью въ Византійской имперіи» проф. Курганова.

Различные по своимъ достоинствамъ вышеупомянутые труды всё обнимаютъ собою или черезъ-чуръ частные вопросы публичнаго права греко-римскаго государства, или-же касаются его только въ отдёльныхъ моментахъ существованія, вслёдствіе чего всякій желающій познакомиться съ состояніемъ политическихъ учрежденій Византіи, исключительно на основаніи работъ поименованныхъ ученыхъ, рискуетъ получить слишкомъ отрывочныя, разрозненныя и притомъ крайне частныя свёдёнія, требующія пополненія сырымъ матеріаломъ и монографіями общеисторическаго содержанія.

Итакъ, мы видимъ, что до настоящаго времени еще не имѣется ни общаго обзора государственнаго строя Византіи, ни достаточнаго занаса частныхъ трудовъ, исчерпывающихъ предметъ въ его различныхъ направленіяхъ. Само собою разумѣется при этомъ, что, пока не будетъ накоплено достаточнаго количества отдѣльныхъ изслѣдованій по различнымъ частнымъ вопросамъ, немыслимо появленіе какого-бы то ни было общаго ученія, въ виду того, что подобное предпріятіе есть трудъ слишкомъ громадный, который не по плечу одному. Въ особенности не по плечу онъ теперь, когда еще рѣдки работы даже по общей исторія Византіи и когда задача собиранія первоисточниковъ еще далеко не закончена \*).

Что касается до цёли предлагаемой книги, то она заключается въ желаніи автора по мёрё силъ хотя-бы крупицей

<sup>\*)</sup> Смотри ст. проф. Васильевскаго, Успенскаго и Безобразова въ Журн. М. Н. П. за развые года.

пользы, посодёйствовать тому значительному русско-византійскому движенію, которое отмётило собою юридико-историческую науку девятнадцатаго столётія и которое въ рядахъ передовыхъ своихъ дёятелей теперь насчитываетъ столь высоко цёнимыя въ русской наукё имена, какъ В. И. Сергёевичъ, В. Г. Васильевскій, Ө. Н. Успенскій и нёк. др.

«Народъ и власть въ византійскомъ государствѣ», какъ опыть историко-догматическаго изслёдованія, подобно трудамъ вышеупомянутыхъ писателей – Мортрейля, Паяра, Гаске, Скабалановича, Диля и Курганова посвящено точно также частвопросамъ византійскаго государственнаго права съ нымъ тъмъ отличіемъ, что въ корнъ своемъ назначеніе его не самостоятельное, но служебное. Настоящій опыть представляеть собою только первую часть труда по предмету выясненія русско-византійскихъ заимствованій въ области государственныхъ учрежденій въ широкомъ смыслѣ этого слова. Слѣдуя вышеприведеннымъ началамъ теоріи разработки иноземныхъ вліяній, авторъ опыта, прежде чёмъ приступать къ рёшенію историко-юридическаго уравненія, постановиль вначаль выдѣлить извѣстные его члены въ одну, неизвѣстные въ другую сторону. Въ данномъ случай однимъ изъ неизвѣстныхъ, подлежащихъ выдѣленію и опредѣленію ранѣе другихъ, авторъ считаеть нѣкоторые элементы византизма государственно-правоваго характера.

Беря на себя сложное и трудное дѣло выясненія общихъ началь двухъ крупныхъ вопросовъ византійскаго государственнаго права, авторъ не закрываетъ глазъ на отвѣтственность, соединенную съ попыткой такового рода. Поэтому всякое указаніе на неточность или ошибочность въ посылкахъ или выводахъ книги будутъ приняты имъ съ чувствомъ глубочайшей благодарности. А въ томъ, что таковые недочеты найдутся, въ этомъ авторъ нисколько не сомнѣвается.

Когда, еще будучи на студенческой скамьв, авторъ обратился за некоторыми указаніями къ нашему известному византологу академику В. Г. Васильевскому, онъ сказалъ между прочимъ: «вы хотите познакомиться съ тѣмъ, что такое византизмъ? Но для этого нужна цѣлая жизнь». Вполнѣ соглашаясь съ уважаемымъ ученымъ относительно существа его замѣчанія, но не предполагая посвятить себя нарочитымъ занятіямъ византологіей и работая надъ ней, такъ сказать, попутно, я могъ удѣлить изученію одной изъ областей греко-римскаго міра только нѣсколько лѣтъ. На этотъ короткій промежутокъ, посвященнаго Византіи времени я заранѣе ссылаюсь какъ на одно изъ оправданій тѣхъ недочетовъ, которые должны встрѣтиться въ предлагаемой книгѣ.

Въ настоящей книгѣ въ первой главѣ производится между прочимъ бѣглый пересмотръ стараго и вмѣстѣ съ тѣмъ вѣчно новаго вопроса о существѣ государства. Глава эта не имѣетъ самостоятельнаго, но лишь служебное значеніе, которое заключается въ томъ, чтобы заранѣе уяснить читателю, какихъ исходныхъ точекъ зрѣнія держится авторъ въ дальнѣйшемъ изложеніи основныхъ черть положенія политическихъ партій, населенія и власти въ Византіи.

Встрѣчая во время хода работъ своихъ поддержку и содъйствіе разнаго рода со стороны многихъ лицъ я пользуюсь случаемъ засвидѣтельствовать послѣднимъ свою живѣйшую признательность; прежде всего спѣшу выразить ее своимъ блинаставникамъ профессорамъ: В. И. Сергѣевичу, жайшимъ В. Н. Латкину, М. И. Горчакову; затьмъ В. Г. Васильевскому, В. Э. Регелю, члену Института французскому историку г. Даресту, В. И. Срезневскому, М. А. Грибовской; служащимъ въ библіотекѣ Петербургскаго Университета и М. И. Кудряшеву, гг. Садкову и Хребтову-Павлову; не могу также не помянуть добрымъ словомъ любезность администраціи Парижской Національной и С.-Женсвьевской библіотекъ, гдѣ мнѣ пришлось работать во время заграничной командировки и нынѣ покойнаго помощника библіотекаря нашей Императорской Академіи Наукъ Б. П. Ламбина.

Старая-Руса, 1896 г.

Digitized by Google

## ОБЩІЯ НАЧАЛА.

#### ГЛАВА І.

#### § 1. Недостатки формальнаго опредъленія государства.

Существующія въ политической литературѣ многочисленныя ученія о государствѣ не дають одного какого-либо положительнаго опредѣленія этого вида общественныхъ соединеній. Почти всѣ наиболѣе видные представители науки государственнаго права расходятся между собою въ пониманіи и формулировкѣ того загадочнаго явленія, которое издавна принято называть именемъ государства.

Въ самомъ дѣлѣ, обратимся-ли мы къ опредѣленію послѣдняго писателями древности, или перейдемъ прямо къ времени новому и новѣйшему, всегда и вездѣ мы наткнемся на поразительное разнообразіе сужденій. Наиболѣе общее опредѣленіе далъ, какъ извѣстно, Аристотель, сказавъ, что государство «есть нѣкоторая форма человѣческаго общежитія». Послѣ него мыслители различныхъ эпохъ пытались добавить къ этому опредѣленію рядъ многообразныхъ новыхъ признаковъ, но изъ нихъ право полнаго гражданства получили только территорія, власть и населеніе, вслѣдствіе чего современная, не вызывающая споровъ, формулировка государства заключается въ томъ, что оно представляетъ собою подъ видомъ личности, субъекта правъ, высшій общественный союзъ людей-населенія, живущихъ на извѣстной части земной поверхности, именуемой территоріей, и объединенныхъ въ нѣкоторое однородное цѣлое силой, называемой государственной властью.

Однако, какъ можно убъдиться при ближайшемъ разсмотрвніи опредвленія подобнаго рода, оно, въ свою очередь, несомнѣнно страдаетъ не только большой растяжимостью, но, кромѣ того, допущеніемъ черезъ-чуръ внѣшняго пріема формулировки. Не трудно видёть, что въ понятіяхъ территоріи, населенія и власти отвлечены дёйствительно неотъемлемо присущіе каждому современному государству признаки, но отвлечены они путемъ чисто внѣшняго наблюденія и притомъ у государственныхъ союзовъ лишь новъйшаго времени. Говоря такимъ образомъ, мы разумбемъ конечно, три указанные признака съ тѣмъ ихъ содержаніемъ, которое представляеть намъ территорію, какъ часть земной поверхности съ твердо очерченными постоянными границами, населеніе какъ сложную также въ общемъ постоянную организованную сумму составныхъ единицъ-подданныхъ и, наконецъ, власть какъ централизованную или лучше сказать обособленную единую независимую силу, господствующую какъ надъ отдёльными подданными, такъ и надъ общественными группами. Толкуя-же территорію, населеніе и власть слишкомъ распространительно, мы должны будемъ подвести подъ понятіе государства и орды татаръ, вандаловъ, лонгобардовъ, вестготовъ, всегда имѣвшихъ подъ ногами территоріальную точку опоры, въ составѣ своемъ многотысячныя толпы соплеменниковь и, наконець, нѣкоторую власть въ лицѣ вождей и старѣйшинъ.

Современное ученіе о государствѣ, внѣ всякаго сомнѣнія, далеко отъ подобнаго пониманія вещей; оно придаетъ имъ ясно выраженный опредѣленный тѣсный смыслъ, не обладающій, однако, общимъ значеніемъ въ отношеніи всѣхъ исторически-смѣнявшихся типовъ государства.

Рѣдко, кто не согласится, напримѣръ, что древне-русскія княжества, о государственномъ состояния которыхъ не можетъ возникнуть спора, въ случав надобности очень часто не былибы въ состоянии точно очертить границы своихъ владений, въ особенности на востокъ и съверъ, гдъ неизвъданныя и мало заселенныя пространства раздвигались въ безконечность. Въ такомъ-же точно положения находились Кареагенъ, Римская и Византійская имперіи, изъявлявшіе подчасъ притязанія чуть-ли не на всемірное владычество. Государство-завоеватель Римъ, предъявляя свои права на тѣ или другія части чужой территоріи, опирался по крайней мѣрѣ на силу оружія, которая была способна всякую минуту реализировать властолюбивыя мечтанія; Византія-же не считала даже нужнымъ въ своихъ притязаніяхъ опираться на физическое могущество; будучи просвѣтительницей сосѣднихъ варварскихъ народовъ, сообщая имъ истины христіанскаго ученія, она въ то-же время совершала нѣкоторыя мирныя завоеванія, тотчасъ-же объявляя новообращенныхъ собственными подданными. Достаточно сказать, что даже Россія еще въ XIV вѣкѣ считалась византійскимъ населеніемъ, составной частью его государства, а русскіе митрополиты посылали въ Константинополь денежную дань и по- // русскихъ церквахъ божественное имя византійминали ΒЪ скаго императора, какъ царя всёхъ христіанъ \*).

При такихъ обстоятельствахъ византійцы на предложенный имъ вопросъ, каковы территоріальныя границы ихъ державы, конечно не съумѣли-бы отвѣтить положительнымъ образомъ; да и безпристрастный, знающій историкъ не справился-бы съ таковой задачей, такъ какъ обиліе въ тѣ времена свободной земли и слабость связей, соединявшихъ многія народности, лишь номинально находившіяся въ подданствѣ греко-римской

<sup>\*)</sup> Сергвевичь. «Русси. Юрид. Древности», т. II вып. II, 496.

имперіи, дѣлаютъ точное изслѣдованіе предмета недостижимымъ, тѣмъ болѣе, что нескончаемыя войны, вслѣдствіе перемѣннаго счастья держали признанную пограничную черту въ постоянномъ движеніи. Въ подобномъ положеніи неопредѣленности, между прочимъ, еще недавно находилась Россія относительно своихъ азіатскихъ границъ.

Не болѣе устойчивымъ, безспорнымъ признакомъ является население въ его современномъ значении. Мы легко можемъ указать государства, гдѣ населеніе въ полномъ его составѣ пребывало на извѣстной территоріи, какъ-бы въ состояніи временного случайнаго подданства и всякую минуту въ полномъже составѣ могло покинуть ее по усмотрѣнію. Мы говоримъ въ данномъ случав о правя отъвзда служилыхъ людей и правв ухода крестьянъ въ древне-русскихъ княжествахъ, допускавшихъ такое передвижение на основании издавна установивтагося обычая. Населенію названныхъ государствъ лучше всего можетъ быть присвоенъ эпитетъ населенія плывучаго, съ каковымъ порядкомъ не въ состояніи мириться государство нашихъ дней, соединяющее съ извѣстной степенью свободы принятія и оставленія подданства рядъ ствснительныхъ и сложныхъ условій.

Нечего, конечно, долго останавливаться на томъ несомнѣнномъ фактѣ, что современное ученіе о власти, какъ о монополіи единаго носителя принужденія, рѣшительно идетъ въ разрѣзъ съ политическими формами государственнаго строя, предшествовавшаго возникновенію въ Европѣ абсолютныхъ монархій и изображенію Боденомъ его теоріи суверенитета. Трудно объяснить общепринятой фикціей полномочія отъ лица государства тотъ грубый произволъ, насиліе, самоуправство всякаго вида, которыми характеризуется эпоха господства средневѣковаго феодализма; а между тѣмъ, въ немъ мы не можемъ отрицать государственности и исторія государственныхъ ученій даже знаетъ его ревностныхъ апологетовъ; феодалы не пользовались званіемъ государей, но, признавая надъ собою относительную власть послѣднихъ, они вмѣстѣ съ тѣмъ располагали въ дѣйствительности всѣми ихъ правами и всѣмъ своимъ поведеніемъ отвергали принципъ единства власти, возводимый нынче въ неотъемлемый характерный признакъ государства.

На основаніи высказанныхъ соображеній и приведенныхъ . данныхъ, намъ кажется, мы имѣемъ право заключить, что три общепринятыхъ признака государственныхъ союзовъ далеко не исчерпываютъ собой совокупность главнѣйшихъ чертъ, отличающихъ государство во всѣ времена и у всѣхъ народовъ отъ другихъ ему подобныхъ формъ общественныхъ соединеній. Въ теоріи они являются пригодными до извѣстной степени только для опредѣленія нѣкоторыхъ видовъ политическихъ тѣлъ, существующихъ въ наше переходное время.

Итакъ современная формулировка понятія государства есть не что иное, какъ отвлеченіе частныхъ видовыхъ признаковъ и обобщеніе ихъ въ родовые на основаніи наблюденія еще царящей дѣйствительности. Насколько подобный пріемъ мало наученъ, насколько онъ способенъ болѣе затемнить дѣло, нежели выяснить его—объ этомъ нечего распространяться. Между тѣмъ, избраніе при ученыхъ изысканіяхъ такового пути не ограничивается примѣромъ отвлеченія могущихъ невольно ввести въ заблужденіе изслѣдователя вышеприведенныхъ признаковъ, но идетъ далѣе. Вслѣдствіе этого даже серьезные ученые, какъ напримѣръ, Велькеръ или Моль, прямо возводятъ наряду съ ними въ общее ученіе о государствѣ признаки парламентарности и достиженія имъ дозволенныхъ цѣлей.

Повидимому, общая ошибка большинства ученыхъ юристовъ и нашихъ дней кроется въ томъ, что обладая формальнымъ складомъ ума и будучи воспитаны въ школѣ формальнаго юридическаго мышленія, они слишкомъ много обращаютъ вниманія на внѣшнюю сторону предмета и слишкомъ мало засматриваютъ въ глубину. Какъ справедливо замѣчаетъ Гирке \*), задача всѣхъ наукъ вообще и науки государственнаго права въ частности состоитъ въ томъ, чтобы освѣтить подлежэщій разсмотрѣнію вопросъ и изнутри и снаружи. Послѣднее по сравненію съ первымъ конечно легче; стоитъ наблюсти, уловить очертаніе предмета и сужденіе о немъ уже можетъ быть составлено. Но сужденіе подобнаго рода всегда бываетъ слишкомъ поверхностно и отличительная черта его — крайняя односторонность. Этой чертой отмѣчены въ большемъ или меньшемъ размѣрѣ почти всѣ современныя теоріи государственнаго права, показывая тѣмъ самымъ извѣстный упадокъ глубокаго вдумчиваго философскаго мышленія.

Подъ вліяніемъ того-же формалистическаго взгляда на нещи, издавна наука правовѣдѣнія совершенно произвольно, по случайному сходству и неправильной постановкѣ вопроса, уподобляется математикѣ. Насколько указанное сравненіе невѣрно по существу, свидѣтельствуетъ то обстоятельство, что математика, оперируя надъ отвлеченными не реальными, лишь мыслимыми величинами, къ каковымъ между прочимъ принадлежатъ безсмысленныя съ общежитейской точки зрѣнія разныя положительныя и отрицательныя безконечности, нули или минусъ-единицы, имѣетъ право на независимое отъ дѣйствительныхъ фактовъ существованіе.

Въ другомъ положеніи находится правовѣдѣніе. Оно неотдѣлимо отъ жизни, слито съ ней, какъ цвѣтъ, объемъ или плотность нераздѣльно слиты съ представленіемъ о предметѣ.

Совокупность правовыхъ нормъ въ существъ дъла конечно есть не что иное, какъ сумма линій тъхъ формъ, въ которыхъ застыли, отвердъли человъческія отношенія извъстнаго рода. Онъ подобны той кривой, которую рисуетъ фонографъ, отмъчая на воскъ или гальванопластической пластинкъ колебанія человъческаго голоса. Измъненія этой кривой несомнънно подчи-

<sup>\*)</sup> Zeitschrift f. d. gesammte Staatswissenschaft, 1874.

няются, какъ и все на свётѣ, извѣстнымъ законамъ и потому способны подвергаться систематизаціи и обобщеніямъ. Но равно какъ кривая фонографа сама по себѣ мертва и не въ состояніи сообщить намъ представленія о человѣческомъ голосѣ, точно также кривая права не можетъ дать понятія о живомъ реальномъ естествѣ жизненныхъ отношеній, безъ изученія содержанія этихъ послѣднихъ. Функція неизвѣстной величины не опредѣляетъ существа своей производящей, въ особенности если мы отождествимъ ихъ обѣихъ; въ равной мѣрѣ мы не должны отождествлять права, какъ отвлеченнаго формальнаго понятія, съ его живымъ фактическимъ содержаніемъ.

Сторонники формальнаго математическаго взгляда на правовѣдѣніе не разбираются въ этихъ очевидныхъ истинахъ. До настоящаго времени даже изслѣдователи, склонные давать просторъ свободному сужденію, скованы по рукамъ и по ногамъ системой римской юриспруденціи, кстати сказать, обстоятельно разработавшей одну сравительно незначительную область права право гражданское. Вникая только въ наружные признаки, не заглядывая и внутрь предмета, они не могутъ отрѣшиться отъ пріемовъ мышленія, завѣщанныхъ рамскими юристами, и въ государствѣ, этомъ загадочномъ незнакомцѣ нашего времени, видятъ прежде всего гражданскій институть—юридическую личность, какъ нѣкогда видѣли сообщество, созданное договоромъ.

Представители-же крайняго формализма, основаннаго на началахъ гражданскаго права, идутъ еще далѣе и опредѣляютъ государственный союзъ въ качествѣ юридическаго отношенія, т. е. нѣкоторое сложное, собственно говоря, только недавно замѣченное явленіе, не обинуясь, укладываютъ въ старыя готовыя рамки.

Но, какъ справедливо говоритъ проф. Мартенсъ: «сводъ римскаго права (а съ нимъ и современнаго гражданскаго) не даетъ никакого отвѣта на многіе жизненные вопросы, отъ которыхъ зависитъ въ настоящее время всестороннее соціальное

развитіе народовъ» \*). Вслёдствіе чего подведеніе всёхъ этихъ вопросовъ подъ излюбленныя привычныя рубрики является актомъ научнаго произвола и насилія. Вызванныя потребностями жизни, рядомъ со старыми возникають И лаже возникли новыя общественно-юридическія науки, среди которыхъ, между прочимъ, можно указать общественное право (Gesellschaftsrecht), ученіе объ управленія (Verwaltungslehre), международное право и др. Системы гражданскихъ нормъ къ названнымъ отраслямъ права не приложимы; онф принуждены отыскивать себѣ дорогу своими средствами, HO значение ихъ отъ этого нисколько не страдаетъ, а наоборотъ, возвышается и ростеть.

Не изъ чего другого какъ изъ приложенія очерченнаго формальнаго метода и пользованія данными, выработанными относительно одной изъ областей права, несомнённо проистекають всё ть многочисленныя трудности, которыми отличается современное изученіе государства. Точно такимъ же способомъ, какъ поступали римляне, отвлекая контурныя очертанія частноправныхъ отношеній и составляя изъ нихъ своеобразныя геометрическія фигуры, дъйствують и ученые девятнадцатаго стольтія. Они открыли пресловутый консерватизмъ послѣдовательности римскаго права и примѣняютъ его начала повсюду, гдѣ только тому представляется возможность. Наблюдая внёшнія черты самаго разнообразнаго характера, они пытаются путемъ воображенія по имѣющимся готовымъ, древностью испытаннымъ, образцамъ юридикологическихъ построеній постигнуть мыслимый обликъ государства. Факты свидетельствують, однако, что успёхъ не сопровождаеть попытокъ такового рода.

Въ виду постоянныхъ неудачъ и размномыслія, изслѣдователи пришли, наконецъ, къ нѣкоторому соглашенію, проведя при момощи трехъ найденныхъ точекъ (территоріи, населенія

<sup>\*)</sup> Современное международное право цивилизованныхъ народовъ, т. I, стр. 2.

и власти) плоскость, долженствующую изображать собой понятіе государства. Однако, какъ мы имѣли случай видѣть, таковая площадь въ дѣйствительности не получила опредѣленныхъ очертаній, такъ какъ точки ея построенія обладаютъ способностью раздвигаться въ безконечность.

## § 2. Невозможность раздъленія понятій общества и государства.

Съ одной стороны нѣкоторыя историческія обстоятельства, съ другой—все то-же безсознательное тяготѣніе къ формальному внѣшнему пониманію государственныхъ союзовъ вызвали къ жизни надѣлавшую въ свое время много шуму теорію раздѣльности общества и государства.

Слабые намеки на подобную раздёльность содержатся еще у Шлецера; мимоходомъ указывалъ на нее Гегель, коммунисты; болѣе подробно останавливались Краузе \*), Аренсъ \*\*), но опредёленную характерную обработку она получила въ рукахъ Р. Моля и отъ него перешла во многіе учебники и монографіи.

Краузе и Аренсъ, однако, исходя въ своихъ разсужденіяхъ изъ отвлеченныхъ апріорныхъ метафизическихъ положеній, продолжали считать общество родомъ, а государство только видомъ его; Моль \*\*\*) отвергъ правильность такового взгляда и перевернулъ точку зрѣнія. По мнѣнію Краузе, общество произведеніе божеской и человѣческой природы его членовъ обнимаеть весь кругъ высшихъ духовныхъ потребностей человѣка и потому возвышается надъ государствомъ, призваннымъ къ охраненію правопорядка и способствованію общественному развитію. Точно также смотрѣлъ на дѣло и Аренсъ, опредѣлявшій общество въ качествѣ совокупности всѣхъ жизненныхъ

<sup>\*)</sup> Handschriftlicher Nachlass. 1836.

<sup>\*\*)</sup> Organische Staatslehre. 1850.

<sup>\*\*\*)</sup> Geschichte und Literatur der Staatswissenschaften. 1855-58.

сферъ, направленныхъ къ достиженію главнёйшихъ цѣлей человѣческой жизни, къ каковымъ принадлежитъ и государство, какъ организмъ жизни юридической.

Въ представлении Моля, наоборотъ, государство является высшимъ связующимъ звеномъ, объединяющимъ началомъ по отношенію общества, какъ суммы различныхъ группъ, основанныхъ на общности сходственныхъ интересовъ и положенія. По мнѣнію названнаго ученаго, число указанныхъ группъ не можеть быть съ точностью опредѣлено заранѣе, такъ какъ оно зависить непосредственно отъ фактическаго состоянія важнѣйшихъ интересовъ, отстоявшихъ право на существованіе въ данное время въ данномъ обществѣ. Въ средѣ европейскихъ народовъ общественные элементы складываются въ видъ естественныхъ союзовъ, основанныхъ общностью языка, происхожденія племеннаго или сословнаго, занятій, имущества религіи, близкаго сосёдства и проч. Но всѣ примѣрно перечисленныя группы озабочены преслёдованіемъ узкихъ, личныхъ, частныхъ интересовъ и въ погонѣ за ихъ осуществленіемъ упускають единство цѣли, которое ставится фактомъ совмѣстнаго сожительства многихъ тысячъ людей. Поэтому общество не есть само по себѣ высшая форма общежитія, какъ нѣчто случайное, непрочное, недостаточно ор-Пробѣлы его естества могуть быть заполнены ганизованное. только организмомъ вполнѣ развитымъ, законченнымъ, каковымъ и является государство, воплощающее въ себѣ народное единство, средоточіе его силь. Только въ государствѣ, обнимающемъ собой отдельныя лица, семейства, племена, общественные союзы и соединенія всёхъ видовъ, всё цёли человёческой жизни могуть получить надлежащее осуществление и только государство имееть возможность соединить въ своихъ рукахъ всѣ средства, соотвѣтствующія цѣлямъ и необходимое повиновение со стороны членовъ этого всепоглощающаго союза\*).

Итакъ Моль сдѣлалъ смѣлую попытку рѣшительнымъ обра-

<sup>\*)</sup> Gesch. und Liter. der Staatswissenschaften. B. I. s. 88-101.

зомъ отвлечь безжизненныя линіи очертаній политическихъ тѣлъ и совокупности ихъ сообщить самостоятельное содержаніе, иначе, онъ попытался приложить къ изученію государства во всей его строгости тотъ методъ, которымъ пользовались римскіе юристы и который къ явленіямъ общественности прилагался до того только ощупью и гадательно. Плоды его трудовъ, въ томъ направленіи, въ какомъ опредѣлилъ изученіе государства самъ Моль, не замедлили сказаться въ наукѣ государственнаго права. Современная формальная школа плоть отъ плоти и кость отъ кости молевской теоріи, впервые задавшейся цѣлью установить основы юридической, въ общепринятомъ смыслѣ, природы государства.

Отделение государства отъ общества въ томъ виде, въ какомъ его представилъ Моль, не встрътило, какъ и слъдовало ожидать всеобщаго сочувствія. Новой теоріи, между прочимъ, возражали Блюнчли и Эшеръ. Въ русской литературѣ она встрѣтила прямыхъ противниковъ профессоровъ Ренненкампфа, Сергвевича, косвеннаго-Градовскаго. Остановимся на возражеженіяхъ, формулированныхъ проф. Ренненкампфомъ. «Ученіе объ отдѣленіи общества отъ государства, говорить онъ \*), есть только продолжение прежняго учения о Rechtsstaat и Polizeistaat, имѣющее одинъ и тотъ-же корень: стѣсненіе частной дёятельности административнымъ многоуправленіемъ и разладъ, существующій въ большей части европейскихъ государствъ, между стремленіями правительства и общества. Взятое же независимо отъ своего историческаго значенія оно страдаеть неопредёленностью и отсутствіемь основаній для будущаго развитія...

Государство, принятое только какъ юридическая форма общества, лишается самодѣятельности и способности самостоятельно выполнять даже ту небольшую долю обязанностей, которыя оставляются за нимъ: оно дѣлается пассивнымъ испол-

<sup>\*)</sup> Очерки юридической энциклопедія, 61.

нителемъ и сохранителемъ чуждыхъ ему желаній и интересовъ. Государство, принятое только какъ юридическая форма, неминуемо придеть къ разложенію, потому что постоянно будуть являться новые союзы, постоянно будуть возникать притязанія союзовъ на большую самостоятельность и граница между сферою государственною и общественною будеть разрушена... Жизнь личная и государственная суть не разъединенныя сферы: онѣ живуть при взаимномъ содѣйствіи и представляють множество переходныхь ступеней изь одной области въ другую. Эти то переходныя ступени и были приняты за особыя сферы, составляющія содержаніе общества. Наконець, общественныя сферы хотя и возникають собственной силой, независимо оть государства, но самостоятельность ихъ жизни весьма относительна: онѣ связаны съ государствомъ не только внѣшними узами права, но всей совокупностью интересовъ, отношеній». Въ концѣ концовъ проф. Ренненкамифъ приходитъ къ тому выводу, что «государство не только организованная юридическая жизнь, но и само общество, обнятое во всёхъ своихъ образованіяхъ».

Не такъ пространно, но не менѣе рѣшительно высказывается В. И. Сергѣевичъ. Явленія государственной и общественной жизни, по мнѣнію уважаемаго ученаго, до такой степени взаимно соприкасаются, что не могутъ быть изучаемы ни одной минуты отдѣльно, безъ вреда для результатовъ изученія \*). «Непосредственное изученіе чистой природы государства, внѣ разнообразныхъ вліяній общества, дѣло невозможное, ибо государство безъ общества не существуетъ, говоритъ уважаемый авторъ. Если мы можемъ составить себѣ какое-либо понятіе о собственной природѣ государства—въ ея различіи съ природой общества, то только изучая общество и государство въ ихъ взаимодѣйствіи, а не отдѣльно» \*). Послѣднія слова проф. Сергѣевичъ говоритъ по

\*\*) Ibid.

<sup>\*)</sup> Задача и метода государственныхъ наукъ, 32.

поводу мысли Лоренца Штейна, въ общемъ сливающаго ученіе объ обществѣ и государствѣ, но въ одномъ изъ своихъ сочиненій (System der Staatswissenschaften) утверждающаго, что въ наукѣ долженъ существовать моментъ раздѣленія обоихъ явленій въ цѣляхъ точнаго философскаго выясненія понятій.

Точно также Градовскій въ своихъ лекціяхъ общаго государственнаго права за 1882 г. учение объ обществѣ вводить въ отдёлъ одного изъ элементовъ государства, именно, въ отдълъ населенія. По ученію покойнаго публициста, народъ только тогда входить въ составъ государства, когда онъ представляеть собою общество, понимаемое какъ нѣкоторое сложное цѣлое, интегрированное и дифференцированное въ своихъ частяхъ \*). Выясненію понятія общества, какъ государственнаго состоянія народа, посвящена почти цёликомъ другая книга Градовскаго «Національный вопросъ въ исторіи и литературѣ». Оба труда извёстнаго ученаго касаются одного и того же вопроса, но только съ различныхъ сторонъ. Курсъ государственнаго права разсматриваеть общество въ отношении экономическомъ, «Національный вопросъ «со стороны «государственной народности», являющейся на каждый разъ выразительницей «особой національной культуры».

«Происхожденіе, развитіе и строеніе того, что мы называемъ обществомъ, совершается, говоритъ Градовскій, подъ вліяніемъ факта, получившаго преобладающее значеніе въ ос в дломъ состояніи, именно — раздвленія труда»\*\*). Послвдствія указаннаго факта обнаруживаются въ двоякомъ направленіи: въ расчлененіи однородной массы первобытныхъ племенъ и въ выдвленіи общественныхъ группъ, между которыми, въ силу основанной на обмвнв взаимной зависимости, устанавливается прочная экономическая связь, называемая Градовскимъ общественной солидарностью. Сознаніе этой за-

\*\*) Курсъ, 41.

<sup>\*)</sup> Стр. 39 и слъд.

висимости совершенно устраняеть, кстати сказать, потребность того единства въ образѣ государства, на которое напираетъ Моль. Успѣшное, добросовѣстное веденіе своего дѣла одной группой обусловливается успѣхомъ таковыхъ же занятій всѣхъ другихъ. Страна со слабымъ сельскимъ хозяйствомъ страдаетъ отъ низкаго состоянія промышленности и торговли. Степень развитія прикладныхъ знаній находится въ прямомъ соотношеніи съ состояніемъ чистой науки. Уатты, Аркрайты, Эдиссоны и Морзы вполнѣ немыслимы въ странахъ, гдѣ химія, математика и механика пребывають въ полнѣйшемъ загонѣ.

Энергія народа прямо пропорціональна напряженію его религіозности, стремленій эстетическихъ, образовательныхъ. Варварство всегда влечеть за собой, помимо умственнаго убожества, бѣдность и господство животныхъ инстинктовъ надъ духовными. Точно также здоровье цѣлаго зависить оть большей или меньшей правильности распредѣленія богатствъ всякаго рода, какъ матерьяльныхъ, такъ и духовныхъ, среди членовъ общественнаго союза. Разъ кореннымъ образомъ нарушаются условія здороваго существованія общества, его единства, государство безсильно помочь горю, ибо оно само общество.

Но общество, по мнѣнію Градовскаго, какъ государство, не есть простая кооперація различныхъ общественныхъ группъ и индивидовъ въ интересахъ взаимнаго матерьяльнаго и духовнаго обмѣна. Въ широкомъ смыслѣ слова всѣ общества сливаются въ этомъ отношеніи въ понятіи мірового хозяйства Листа. Общества въ государственномъ состояніи обладаютъ собственной культурой, отличающей ихъ отъ другихъ имъ равныхъ государственныхъ союзовъ, и такимъ образомъ являются въ видѣ не естественныхъ племенныхъ, но исторически сложившихся своеобразныхъ народностей, представители которыхъ связаны другъ съ другомъ единствомъ вкусовъ, склонностей, вѣрованій, убѣжденій, наконецъ привычекъ и освоеніемъ съ съ тѣми болѣе или менѣе усовершенствованными пріемами жизни; ея, если такъ можно выразиться, техникой, которая именуется культурой. «Народность, говорить Градовскій, есть понятіе культурное, т. е. она предполагаеть извёстную общность историческаго развитія, въ которомъ проявились всё особенности духовной природы племени, и, кромё того, сильную степень народнаго самосознанія, т. е. сознанія своего коллективнаго я. Еслибы у итальянской народности (писано въ періодъ объединенія Италіи) не было ничего общаго, кромё единства происхожденія и языка, она не имёла бы права на это званіе... Особенности племени и языка суть только зародыши, возможность народности. Сила и устойчивость этихъ особенностей испытываются исторіей, въ теченіе которой обнаруживается способно ли племя къ творчеству и самобытной цивилизаціи, — слёдовательно къ образованію народности» \*).

Въ конечномъ выводъ цитируемый авторъ полагаеть народность въ указанномъ смыслѣ въ основу здороваго государственнаго устройства, допуская вместе съ темъ и существованіе государствъ, въ своемъ бытіи основанныхъ на принципѣ насилія \*\*). Но, прибавляеть онъ кстати, «они (т. е. государства, образованныя принудительнымъ образомъ) должны направить всѣ свои средства на сохранение и поддержание своего искусственнаго единства. Они, въ силу вещей, должны бывають подавлять всякое свободное проявленіе жизни и даже мысли. Развитіе свободы кажется имъ опаснымъ потому, что оно можеть напомнить насильственно сплоченнымъ народностямъ объ ихъ правахъ. Признаніе даже административнаго самоуправленія кажется невозможнымъ, потому что за нимъ можеть явиться требованье самостоятельности политической... Правительство такого государства поставлено въ весьма фальшивое положение. Оно вѣчно должно питать подозрѣние къ собственному обществу, зависть къ сосѣдямъ \*\*\*)».

<sup>\*)</sup> Національный вопросъ, 21.

<sup>\*\*)</sup> lbid. 28.

<sup>\*\*\*)</sup> Ibid. 29.

Отсюда видно, какъ Градовскій понимаетъ общество и насколько онъ считаетъ возможнымъ отвлечение отъ него идеи государства въ самостоятельное понятие. Въ конечныхъ выводахъ онъ является солидарнымъ съ Эшеромъ, Блюнчли, проф. Сергвевичемъ, Ренненкампфомъ. Да иначе и быть не могло.

Писатели широкаго ума, высокаго образованія, чуткіе, отзывчивые не въ состояніи мириться съ безсодержательной схолаластикой предлагаемыхъ Молемъ построеній. Они отказываются оторвать форму отъ содержанія. Для нихъ отвлеченія истязуемой логики есть то, что Францискъ Бэконъ называль eidola fori, т. е. заблужденія, вытекающія изъ способа выраженія. Люди полагають обыкновенно, что мысль управляеть словами человѣка; но часто случается наобороть и слова управляють мыслями, и во имя словъ люди жертвують возможностью истиннаго уразумѣнія существа вещи. Въ предметахъ же, кромѣ внѣшняго, есть, по выраженію того-же Бэкона, скрытый внутренній схематизмъ, безъ знакомства съ которымъ немымыслима положительная наука. Формальная школа государственниковъ отрицаетъ таковыя положенія въ области подвѣдомственнаго ему знанія.

## § 3. Государство, какъ система равновѣсія индивидуальныхъ и групповыхъ интересовъ.

Градовскій въ изложеніи своихъ взглядовъ на государство, какъ это видно изъ его работъ, не могъ остановиться на исключительно юридической точкѣ зрѣнія на предметъ. Въ его ученіи мы легко можемъ различить сильное вліяніе двухъ направленій той сравнительно недавно народившейся науки, которая, говоря образно, задалась цѣлью изслѣдованія тѣла общественныхъ соединеній и законовъ, ими управляющихъ. Юристы все время упорно отстаивали необходимость изученія формы; соціалисты, соціологи, экономисты и историки-націоналисты вдались въ содержаніе; первые, подобно Платону, указывали на существованіе отвлеченнаго образца идеи, постигаемой абстрактнымъ мышленіемъ, вторые, но слёдамъ Аристотеля, требовали непосредственнаго наблюденія реальныхъ данныхъ, фактовъ.

Со стороны послёдней школы въ ея развётвленіяхъ было выставлено понятіе воздействія общества, какъ жизненнаго содержанія, на форму его; былъ поднятъ вопросъ объ органичности общественныхъ союзовъ, о глубокой естественной внутренней связи, существующей между отдёльными ихъ частями. Самъ Моль подпалъ непосредственно силъ позитивнаго теченія мысли и, работая въ области фактовъ на пользу уясненія формальнаго пониманія государства, на самомъ дёлё трудился надъ положительнымъ изученіемъ реальныхъ явленій. Даже въ свое опредѣленіе государства онъ вводитъ слово организмъ, слово, имбющее по меньшей мбрб крайне отдаленное отношеніе къ юридической общепринятой терминологіи. Мы можемъ отрицать значение самой государственной теоріи Моля, но мы не можемъ вмѣстѣ съ тѣмъ не признать его заслуги относительно науки о государствъ въ смыслъ сдъланныхъ имъ общественныхъ изысканій. Въ указанномъ смыслѣ благодарность потомства ему принадлежить ни чуть не въ меньшей степени, нежели Лоренцу Штейну, опредблившему государство въ качествѣ интегрированной совокупности цѣлаго ряда раздѣльныхъ самостоятельныхъ организмовъ, представляющихъ собой развитіе моментовъ существа человъческой личности. Говоря о формѣ, Моль не былъ въ состояніи избѣгнуть постановки вопроса о содержаніи, хотя и полагалъ, что таковой не имбетъ прямого отношенія къ главной цёли.

Намъ нечего останавливаться на перечисленіи и характеристикѣ тѣхъ авторовъ, которые внесли въ изученіе общества, какъ рода, и государства, какъ одного изъ видовъ его, живую струю положительнаго знанія. Имена и труды Консидерана, Блана, Прудона \*), Конта, Литтре, Герберта Спенсера, Кэри, Кетле, Бэджгота, Лиліенфельда, Шеффле, Цахаріэ, Франца, Поста, Гумпловича, Манчини, Пьерантони, Пальма извѣстны достаточно. Ихъ совокупнымъ усиліямъ мы обязаны тѣмъ, что въ схоластической безжизненно безсодержательной формалистической наукѣ о государствѣ все замѣтнѣе и замѣтнѣе чувствуется теченіе новой освѣжающей струи.

Нѣкоторые изъ поименованныхъ авторовъ, какъ напримѣръ соціалисты и сторонники органической природы общества, уже съиграли свою роль въ научной литературѣ; но представителямъ экономическаго, историческаго и соціально-націоналистическаго направленія еще принадлежитъ будущность, равно какъ и принятому ими методу наблюдательнаго наведенія, съ чѣмъ придется считаться юристамъ формальной школы.

Труды писателей положительнаго образа мыслей указывають не только дорогу въ дѣлѣ изученія государства, но, кромѣ того, сообщають многія данныя, способствующія уясненію существа предмета. Уже Градовскій по достоинству оцѣнилъ результаты, добытые непосредственнымъ наблюденіемъ, и попробовалъ свести главнѣйшіе изъ нихъ въ одно стройное цѣлое.

Изслѣдованіе государства, какъ одного изъ видовъ общественныхъ соединеній относительно его содержанія независимо отъ внѣшнихъ формъ, какъ указано было выше, ставитъ насъ лицомъ къ лицу съ двумя дѣйствующими въ немъ творческими силами, которыя можно назвать центробѣжной и центростремительной; силы эти есть интересъ частнаго и цѣлаго, хотя въ конечномъ выводѣ съ человѣческой, не міровой, точки зрѣнія послѣдній лишь постольку существуетъ разумно, поскольку имъ обезпечивается истинное благоденствіе перваго.

<sup>\*)</sup> Моль въ своей критической работь «Geschichte und Literatur der Staatswissen.», въ обворъ соціалистической литературы, между прочимъ почемуто пропустилъ въ свое время очень популярные во Франціи труды Riche Gardon «Doctrine démocratique»; ero-же «Moral socialiste»: «Xavier Sauriac «Un systeme d'organisation sociale» и нък. др.

Кстати сказать, несмотря на нѣкоторую отвлеченность философіи Лоренца Штейна, нужно признать, что ходъ его разсужденій очень удобень для приложенія данныхъ положительной науки къ изученію государства, и потому мы позволимъ себѣ, какъ намъ кажется, безъ нарушенія чистоты принятаго основного взгляда, воспользоваться въ нѣкоторыхъ случаяхъ его и пріемами сужденій. Итакъ, въ изслёдованіи общества необходимо отправляться, по нашему мнѣнію, оть понятія личности и ея интересовъ; она представляеть ту самую единицу счисленія, безъ обращенія къ которой невозможно уразумѣть законы образованія высшихъ, сложныхъ чиселъ. Мы не будемъ конечно, подобно Л. Штейну, говорить о безконечномъ назначенія человѣка, или діалектическомъ противорѣчіи, лежащемъ въ его природѣ. Намъ достаточно установить, съ одной стороны, наличность существованія постояннаго узкаго себялюбиваго интереса индивида и невозможности удовлетворить его исключительно силами и качествами собственнаго естества. откуда вытекаеть моменть сперва инстинктивной, а потомъ и разумно сознанной потребности сожитія и проствишаго сотрудничества со стороны себъ подобныхъ. Для дальнъйшихъ разсужденій намъ довольно также удостовърить факть преобладанія личнаго интереса въ его первобытной формѣ, выражающагося въ стремленіи къ установленію не свободнаго, но подчиненнаго сожительства въ видѣ власти сильнѣйшаго надъ слабвищимъ, власти отца надъ двтьми, мужа надъ женой, господина-покорителя надъ рабомъ. Но мы не будемъ также долго останавливаться на эпохъ господства этихъ простъйшихъ потребностей, интересовъ, однородныхъ для всёхъ членовъ первобытныхъ общественныхъ союзовъ.

Намъ важенъ моментъ возникновенія въ средѣ первобытнаго родового, племенного бродячаго или кочевого союза потребностей болѣе развитыхъ, интересовъ болѣе сложныхъ, стремленіе къ удовлетворенію которыхъ заставляетъ выйти изъ состоянія равновѣсія простѣйшіе общественные элементы.

Образцы первыхъ человѣческихъ соединеній зиждутся на извѣстномъ соотношеніи подобныхъ другъ другу, даже равныхъ, борьбой замиренныхъ, признанныхъ интересовъ. Въ такомъ положении находится, напримёръ, семья, родъ, племя, орда. «Какъ мы видимъ, говоритъ Спенсеръ, въ доселѣ существующихъ дикихъ племенахъ общество въ своей первой низшей формѣ есть однородное собраніе личностей, имѣющихъ одинаковую власть и одинаковую деятельность. Единственное различіе обусловливается туть различіемъ пола. Каждый мужчина-воинъ, охотникъ, рыбакъ, оружейникъ, строитель; каждая женщина исполняеть одинакія домашнія работы; каждое семейство само удовлетворяеть своимъ потребностямъ, и, за исключеніемъ случаевъ нападенія или защиты, могло-бы жить отдѣльно отъ прочихъ \*)». Существованіе цѣлаго ряда, по прекрасному выраженію одного французскаго соціолога, «общественныхъ окаменѣлостей» убѣждаютъ насъ въ справедливости словъ Спенсера.

Съ теченіемъ времени однородность первобытныхъ съёздовъ нарушается согласно тому міровому закону эволюція, по которому все существующее идеть отъ простѣйшаго къ болѣе сложному. Какъ и когда въ общественныхъ соединеніяхъ ясно обозначалась указанная стадія развитія, конечно съ точностью опредѣлить невозможно, но большинство изслѣдователей связываеть этотъ фактъ съ моментомъ возникновенія сложнаго сотрудничества, которое могло состояться только съ переходомъ кочевыхъ племенъ въ осѣдлое состояніе \*\*). Съ того момента трудъ, обращенный къ землѣ, пріобрѣтаетъ особую напряженность и квалификацію. Упражненіе его различныхъ сторонъ вноситъ первыя различія въ составъ первобытнаго общества. Работники начинаютъ дѣлиться на группы; для успѣшнаго хода ихъ труда имъ требуется постоянная точка опоры, но

<sup>\*)</sup> Основныя начала, 168.

<sup>\*\*)</sup> Катрфажъ, Мэнъ, Спенсеръ, Кэри, Энгельсъ, Градовский и др.

общность владѣнія послѣдней, въ видѣ неопредѣленной, но постоянно занятой территоріи, удовлетворяя потребности лично существовавшія, удерживаетъ членовъ союза отъ междоусобной борьбы.

Указанное первоначальное, хотя и слабое, расчлененіе общества, однако, является чрезвычайно богатымъ по своимъ послѣдствіямъ. Каждый производитель, къ какой-бы группѣ онъ ни принадлежалъ, въ силу большей обособленности занятій постепенно начинаетъ выражать склонность къ освоенію, какъ орудій производства, такъ и предметовъ потребленія. Общность имущества ведетъ къ безпорядочности и отзывается на производительности труда, этого не могъ не замѣтить осѣдлый человѣкъ. Отсюда рождается представленіе о собственности вообще и земельной въ особенности.

Какъ справедливо замѣчаетъ Градовскій, «въ этихъ условіяхъ форма собственности можетъ быть индивидуальная или общественная, причемъ общинная собственность, какъ напримѣръ общинное землевладѣніе въ Россіи, есть собственность группъ общества и ничего не имѣетъ общаго съ тѣмъ патріархальнымъ коммунизмомъ, который существовалъ да и теперь существуетъ у дикихъ народовъ».

Обособленіе и неизмѣнно сопутствующее ему различіе въ размѣрахъ собственности приводитъ въ столкновеніе групповые и индивидуальные интересы. Столкновеніе, въ свою очередь, ведетъ къ борьбѣ; борьба къ замиренію на извѣстныхъ условіяхъ и къ установленію новыхъ общественныхъ отношеній. На низкой степени цивилизаціи, когда внутренніе связующіе элементы культуры, необходимость, сознанная потребность существованія въ извѣстной средѣ, еще не успѣли подчинить себѣ составныя части общества, послѣднія зачастую отдѣляются и складываются въ самостоятельные союзы.

Въ силу врожденнаго стремленія личности къ подчиненію себѣ подобныхъ, расширенію собственнаго интереса на счетъ чужого, и въ новыхъ общественныхъ условіяхъ возникаетъ неравенство, болѣе сильные подчиняютъ себѣ болѣе слабыхъ

или замиряются съ ними на правахъ во столько разъ болѣе значительныхъ, во сколько силы первыхъ значительнѣе силь вторыхъ. Прежняя общая равноправность входить въ составъ новаго общественнаго союза только въ видѣ различнаго объема одинаковыхъ правъ у представителей сходственныхъ по интересамъ группъ; но сравнительно другъ съ другомъ указанныя группы пользуются различной степенью правомочій. Въ моменть установленія замиренности или равновѣсія индивидуальныхъ и групповыхъ интересовъ преобразованнаго общества. мы сталкиваемся съ моментомъ того более сложнаго по сравненію съ ордой или родомъ общественнаго союза, который принято называть государствомъ. Такъ, между прочимъ, думаетъ Энгельсь, и выводъ его находится въ послъдовательной связи съ трудами прочихъ писателей одного съ нимъ направленія. «Первая попытка образованія государства, говорить онъ \*), состоить въ томъ, чтобы разрушить роды, раздѣляя членовъ каждаго изъ нихъ на привиллегированныхъ и униженныхъ и этихъ снова на два промышленныхъ класса, такимъ образомъ. противупоставляя одного другому».

Итакъ, дѣйствіе двухъ силъ, центростремительной и центробѣжной, имѣющее мѣсто на нервыхъ ступеняхъ человѣческаго сожитія, продолжаетъ существовать и въ его высшемъ проявленіи. Но разъединяющій интересъ личности тутъ уже навсегда теряетъ свой острый характеръ, сглаживаемый сознаніемъ группового единства; стремленіе отъ центра интересовъ групповыхъ умѣряется потребностью пребыванія личности въ тѣхъ условіяхъ, которыя обезпечиваютъ индивиду и группамъ неприкосновенность привычныхъ культурно-бытовыхъ особенностей, отрицаемыхъ чужой культурой и бытомъ.

При таковомъ ходѣ разсужденій мы можемъ сказать, что государство, или общество въ государственномъ состояніи, есть моментъ сложнаго подвижнаго равновѣсія многообразныхъ лич-

<sup>\*)</sup> Происхождение семьи, частной собственности и государства, с. 98.

ныхъ и групповыхъ интересовъ на почвѣ исторически выработаннаго культурно-бытового единства.

Мы, конечно, съузили бы выставляемое опредѣленіе, еслибы стали понимать подъ равновѣсіемъ интересовъ-соотношеніе ихъ въ матерьяльномъ смыслѣ. Исключительные интересы собственности имѣютъ мѣсто лишь въ первое время существованія государства. Впослёдствій къ интересамъ матерьяльнымъ присоединяются духовные, по своимъ качествамъ едва ли не равные первымъ, вслёдствіе чего при формулировкѣ государственнаго состоянія, какъ нѣкотораго равновѣсія, необходимо введение признаковъ сложности, многообразности и, кромъ того, подвижности. Въ самомъ дѣлѣ, по закону эволюціи общественные интересы дробятся и множатся неустанно, причемъ зачастую вчерашній интересь меньшинства превращается въ господствующій и наобороть. При такомъ положеніи вещей государство, какъ моментъ равновѣсія постоянно возникающихъ и борющихся силъ, не можетъ находиться въ неизмѣнномъ спокойствіи, но обладаетъ свойствомъ естественной подвижности, зависящей отъ напряженной силы объединенныхъ интересовъ, представляемыхъ политическими партіями въ широкомъ смыслѣ слова.

Правда, нѣкогда личный, впослѣдствіи выродившійся въ групповой, интересъ преобладанія всегда неукоснительно стремится оформить неравенство и закрѣпить его тѣмъ или другимъ образомъ на вѣчныя времена. Стремленіе подобнаго рода особенно усиливается, когда государство возникаетъ не тѣмъ прямымъ путемъ дифференціаціи первобытнаго общественнаго союза, но складывается при помощи завоеванія. Однако, въ конечномъ итогѣ мѣры насильственнаго достиженія равновѣсія интересовъ или убиваютъ государство, уничтожая основу его внутренняго единства, или приводятъ къ переворотамъ, именуемымъ политическими, когда они касаются внѣшнихъ формъ государственнаго состоянія, и соціальными, когда дѣло идетъ о самомъ содержаніи жизненныхъ отношеній.

Не трудно замѣтить, что предлагаемое опредѣленіе государства приложимо къ извѣстному общественному состоянію всёхъ временъ и народовъ. Подъ понятіе сложнаго подвижного равновѣсія многообразныхъ интересовъ на почвѣ культурно-бытового единства подойдеть римская республика и дуалистически парламентарная Англія, и монархическая Роси деспотическая Турція. Политическій строй, формы сія управленія могуть быть различными до прямой противуположности, но сущность, содержание основного понятия во всёхъ случаяхъ останется безъ перемёны и не выйдетъ изъ рамокъ представленія о равновѣсіи. Въ указанномъ отношеніи государство не исключаетъ даже формулировки его съ формальной юридической точки зрѣнія. Если признавать юридической нормой разграничение извѣстныхъ интересовъ, то государство окажется совокупностью, суммой всёхъ юридическихъ нормъ, т. е. самимъ правомъ. Такой выводъ, однако, мало говоритъ и уму и сердцу.

Равнымъ образомъ государство, какъ состояніе равновѣсія интересовъ, лишается въ существѣ признака личности, не утрачивая, вмѣстѣ съ тѣмъ, ничего изъ понятія единства, т. е. нѣкотораго самостоятельнаго цѣлаго, способнаго на отчаянное сопротивленіе и противодѣйствіе въ ту минуту, когда какойнибудь внѣшній фактъ разомъ поражаетъ всѣ интересы и грозитъ насильственнымъ разрушеніемъ ихъ естественнаго соотношенія. Конечно, чѣмъ большее количество интересовъ является признаннымъ въ государствѣ и потому чѣмъ большее число недѣлимыхъ заинтересовано въ сохраненіи извѣстнаго порядка, тѣмъ устойчивѣе и обезпеченнѣе то или другое государственное равновѣсіе извнѣ и изнутри.

Изъ даннаго опредѣленія государства легко можно вывести и тѣ внѣшніе признаки, которые сопутствують реальному выраженію отвлеченнаго представленія объ общественномъ равновѣсіи, именно: признаки территоріи населенія, власти, правительственныхъ учрежденій. Для установленія момента замиренности интересовъ естественнымъ образомъ требуется существование налицо представителей послѣлнихъ. ихъ субъектовъ единоличныхъ и групповыхъ, представляющихъ собой матерьяльный субстрать отвлеченія, именуемый населеніемъ. Расчлененность и въ то-же время внѣшнее и внутреннее осязательное единство указаннаго субстрата служить его отличительными свойствами. Столь-же необходимымъ, конечно, является для бытія сложной системы челов'вческихъ отношеній и опредѣленное пространство, въ предѣлахъ котораго имѣетъ мѣсто это расчлененное единство, вслѣдствіе чего мы сталкиваемся съ понятіемъ территоріи, замыкающейся въ свои естестественныя границы, когда ею охватывается кругъ пришедшихъ въ равновѣсіе сложныхъ многообразныхъ интересовъ извѣстнаго порядка.

Точно также не менње необходимымъ оказывается признакъ власти, всегда упоминаемый при формулировкѣ государства, но рѣдко опредѣляемой по существу.

нѣчто, схваченное поверхностнымъ Отмѣчая наблюленіемъ предмета, писатели формальнаго направленія не считають нужнымъ вникать въ существо вопроса И ловольствуются простымъ указаніемъ наличности нѣкотораго факта. Отсюда получаются опредѣленія государственной власти вродѣ слёдующаго: «уже въ самомъ понятіи государства указана, какъ существенный его признакъ, необходимость власти повелѣвающей, устраивающей и приводящей свои рѣшенія въ исполнение. Это и есть государственная власть \*)», или «государственная власть есть сила, осуществляющая волю нѣкотораго лично-мыслимаго организма \*\*)». Извѣстный Іерингъ сдѣлалъ уступку въ пользу позитивизма, формулировавъ государственную власть какъ независимо И принудительно организованную и объединенную общественную силу, зижду-

<sup>\*)</sup> Моль. Энциклопедія государственныхъ наукъ, 82.

<sup>\*\*)</sup> Gerber, Staatsrecht, 7.

щуюся на взаимной зависимости физической, экономической психической людей, составляющихъ общественный союзъ \*).

Нужно сознаться, что гораздо общее формулироваль власть широкій, точный и свѣтлый умъ, еще незамѣненнаго въ русской наукѣ Градовскаго. «Государственная власть, говорить онъ, —въ ея историческомъ развитіи должна быть разсматриваема какъ особый, самостоятельный элементь въ человѣческомъ обществѣ, элементъ, предполагающій раздѣленіе общественныхъфункцій, причемъ функціи политическія с о с р едоточиваются въ особомъ организмѣ». Изъ приведенной выдержки видно, что покойный мыслитель различаль власть только какъ особый элементъ общества, т. е. какъ особую самостоятельную силу, и пользование, распоряжение этой силой со стороны особаго организма, который называется правительствомъ. Выводъ подобнаго рода въ значительной степени совпадаеть съ опредълениемъ власти непосредственно, послѣдовательно вытекающимъ изъ пониманія государства, какъ сложнаго равновѣсія объединенныхъ культурой и бытомъ индивидуальныхъ и групповыхъ интересовъ.

Какъ мы старались доказать выше, государственное равновъсіе достигается путемъ. борьбы его составныхъ элементовъ и моментъ замиренія борющихся сторонъ наступаетъ тогда, когда дальнѣйшая борьба оказывается невозможной и общественныя отношенія пріобрѣтаютъ нѣкоторыя опредѣленныя устойчивыя формы. Интересы слабѣйшіе затираются, подавляются совершенно, сильнѣйшіе отвоевываютъ себѣ болѣе широкое признаніе, средніе довольствуются тѣснымъ кругомъ возможности осуществленія. Обыкновенно наступленіе такового момента не зависить отъ сознанія тѣхъ, кто дѣлается участникомъ новообразуемаго союза. Этотъ «общественный договоръ» возникаетъ въ силу молчаливаго соглашенія, обусловливаемаго сложившимися съ извѣстномъ порядкѣ о б с т о я т е ль-

<sup>\*)</sup> Цъль въ правъ І, 235.

ствами и равновѣсіе, независящее отъ единичной и даже групповой воли является для нея своего рода непреоборимымъ рокомъ. Въ обычныхъ условіяхъ всякій протесть личности и даже извѣстной суммы ихъ безсиленъ произвести какое-бы то ни было измѣненіе въ установившейся системѣ житейскихъ отношеній, и всякая попытка такового протеста подавляется какъбы стихійно. Постепенно незыблимость основъ даннаго союза отвлекается въ представленіи его членовъ и создаетъ идею безплодности борьбы и необходимости безусловнаго подчиненія ему. Отсюда рождается представленіе о существованіи въ средѣ союза всепоглощающей, всеподчиняющей, неотразимой силы, именуемой государственной властью.

Прежде всего сознаніемъ этой неотразимости, конечно, пользуются въ своихъ цёляхъ тё, кому въ системё объединенныхъ человѣческихъ отношеній, по волѣ судьбы, удалось занять преобладающее положение. Они стремятся закрѣпить во внѣшнихъ формахъ непроизвольно сложившійся порядокъ и выказывають склонность считать единичный интересь своей групза общегосударственный. Способнѣйшіе изъ представитепы лей господствующихъ интересовъ принимаютъ мёры къ ихъ навлучшему осуществленію и поскольку ихъ нужды со стороны культурно - бытовой совпадають съ подобными-же нуждами остальныхъ составныхъ частей общественнаго союза, постольку двятельность этихъ немногихъ получаеть двйствительно общегосударственный характерь. Въ лицё дёятелей указаннаго вида мы сталкиваемся съ первоначальнымъ понятіемъ правительства, а въ формахъ закрѣпленнаго равновѣсія интересовъ получаемъ государственный строй даннаго общества.

Законъ прогресса, т. е. неустанный переходъ одного проствитаго состояния въ болъе сложное, несомнънно, не останавливается на указанной стадии развития. Разумное правительство, встръчая нарождение новыхъ могущественныхъ интересовъ, старается избъжать необходимыхъ предстоящихъ столкновений, пользуется властью въ цъляхъ чрезмърныхъ

4

ограниченій и той и другой стороны, и такимъ образомъ нечувствительно содбиствуетъ перемъщенію центра тяжести государственнаго равновъсія. Неразумные руководители направляютъ власть на подавленіе вновь нарождающихся силъ и приводятъ государство къ потрясеніямъ или погибели.

Мы наблюдаемъ государство въ тотъ моментъ, когда вышеуказанная задача правительства уже ясно и опредѣленно сознана. Въ интересахъ здороваго состоянія общества современные правительственные дѣятели, хотя и выходящіе почти поголовно изъ «правящихъ классовъ», представляютъ всю совокупность жизненныхъ индивидуальныхъ и групповыхъ интересовъ своего отечества.

Но было-бы ошибочно предполагать, что этоть взглядъ господствовалъ въ исторіи государства. Въ прошломъ мы знаемъ общественно государственные союзы, гдѣ признавалось только три, четыре групповыхъ интереса, какъ напримѣръ въ политическихъ соединеніяхъ Индіи, Египта съ ихъ кастами, въ феодальномъ государствѣ съ его сословіями. Съ этой точки зрѣнія ошибоченъ, напримѣръ, взглядъ Гумпловича на государство, какъ на организованное господство людей надъ людьми на благо человѣчества. Если понятіе организованнаго господства людей надъ людьми входитъ какъ одинъ изъ элементовъ общества въ представленіе о немъ, то рядомъ съ этимъ признакъ благополучія человѣчества въ качествѣ заранѣе поставленной цѣли властвованія есть только отвлеченіе современнаго порядка вещей.

Продолжая ходъ нашихъ разсужденій, мы должны придти также къ тому заключенію, что государство, какъ состояніе, ничего не хочеть, не должно и не можеть. Проявленія духовной личности принадлежать индивиду въ его многообразныхъ групповыхъ соединеніяхъ и въ наши дни всесторонне отражаются европейскими правительствами, этими «общественными чувствилищами», объ отсутствіи которыхъ такъ жалѣлъ Спенсеръ.

Не смотря на успѣхи, которыхъ достигли современные правительственные организмы въ отношения уразумѣнія на нихъ лежащихъ задачъ прошедшее, однако, свидѣтельствуетъ намъ о существовании нѣкоторыхъ специфическихъ свойствъ исторически смѣнявшихся типовъ «общественныхъ чувствилищъ», заставлявшихъ народы искать спасенія и защиты въ установленіи института монархіи, при господствѣ которой стремленіе къ обезпеченію интересовъ одной правящей семьи въ выгодахъ перевѣшивало таковое же стремленіе правящихъ классовъ, добивавшихся при посредствѣ правительствъ фактическое властвование надъ управляемыми усугубить оформленымъ, юридическимъ. Лоренцъ Штейнъ, наблюдая этотъ фактъ, пришелъ къ тому заключенію, что «нужень организмь, который по природѣ своей не имѣлъ-бы никакого частнаго интереса, но былъ бы представителемъ каждаго частнаго лица; организмъ, который защищаль бы интересы одного противь интересовь другого и содъйствоваль бы всёмь одинаково \*). Знаменитый государствовѣдъ полагалъ, что таковой организмъ есть государство. Насколько ошибоченъ его взглядъ это ясно. Если организмъ, защищающій всѣ интересы государство, то, по стольку таковое существуеть съ незапамятныхъ временъ, оно должно было всегда являться общимъ защитникомъ, чего на дълъ мы не находимъ. Иначе, какъ мы видѣли, опредѣлилъ намъ существо предмета Градовскій, выдѣляя въ самомъ государствѣ мѣсто особаго организма, спеціально упражняющаго функціи ЛЛЯ организующаго начала. Организмъ, распоряжающійся властью въ интересахъ всѣхъ признанныхъ и признаваемыхъ общественныхъ группъ мы называли бы, по слѣдамъ Градовскаго, современнымъ правительствомъ \*\*), дѣятельность его-управленіемъ, искусство управленія — политикой.

4\*

<sup>\*)</sup> System der Stuatswissenschaft., t. II, 30.

<sup>\*\*)</sup> Cp. Taine. La révolution. LI, 188. Oligarchique, monarchique ou aristocratique, la constitution n'est qu'une machine, bonne si elle atteint ce but (государст. шитересъ), mauvaise si elle ne l'atteint pas, et qui, pour l'atteindre, doit, comme toute machine, varier sélon le terrain les matériaux et les circonstances.

Въ литературѣ, намъ кажется, еще до сихъ поръ царствуетъ давнишнее заблужденіе, кроющееся въ смѣшеніи въ одномъ понятіи государства и правительствя. Долгое время мыслители, отвлекая идею государственнаго управленія, считали послѣднее государствомъ и потому говорили и даже говорять о цѣляхъ и задачахъ государственнаго союза, о правѣ его распоряженія личностью и имуществомъ гражданъ, о правѣ его на личное существованіе, объ отвѣтственности и проч. Намъ кажется также, что даже самый вопросъ о ръздѣленіи общества и государства, о ихъ взаимныхъ отношеніяхъ возникъ вслѣдствіе вышеуказаннаго смѣшенія, и знаменитый индивидуализмъ Вильгельма Гумбольда, барона Этвеша, Лабуле и др., съ ихъ протестомъ противъ всепоглощающей опеки государства, его полицейской окраски, основанъ на томъ же самомъ заблужденіи и былъ направленъ не по надлежащему назначенію.

Мишенью ихъ нападокъ и доказательствъ служили не государства, какъ таковыя, а недостатки и несовершенства правительствъ, разработавшихъ и усвоившихъ наряду съ благими стремленіями просвѣщеннаго абсолютизма ужасные совѣты автора «Il principe».

Въ настоящее время европейскія правительства кореннымъ образомъ измѣнились: они раздвинули кругъ лицъ, допускаемыхъ къ отправленію функцій власти, съузили прежнюю безпредѣльную ширину своихъ задачъ, давъ большую свободу проявленію дѣятельности другихъ общественныхъ элементовъ. Предоставленные самимъ себѣ послѣдніе однако опять пришли въ состояніе другъ другу враждебнаго броженія и опять послышались нападки на государство (читай правительство), на его безразличность, на преданность формулѣ laissez faire, laissez раsser и требованіе пользованія врученной властью для укрощенія строптивыхъ и насажденія надлежащаго порядка. Въ общемъ такимъ образомъ получилось стремленіе вернуться ко временамъ по меньшей мѣрѣ полицейскаго государства.

Несомнѣнно, что въ этомъ отношеніи соціализмъ, являю-

щійся главнымъ сторонникомъ чрезвычайныхъ полномочій государства и требующій отъ него вмѣшательства чуть ли не во всѣ области общественной жизни, какъ указывають Спенсеръ и Тэнъ \*), далеко не прогрессивное ученіе, и его созидаобличеніе дбиствительныхъ тельныя свойства. крайностей тенденціяхъ правительствъ, вдавшихся въ безразличіе въ относительно нѣкоторыхъ назрѣвшихъ вопросовъ, мало искупають наличность другихъ разрушительныхъ. Несомнённо, что въ наше время созрѣло и вошло въ силу значительное количество новыхъ групповыхъ интересовъ, настойчиво добивающихся признанія и долженствующихъ получить таковое со стороны правительства и господствующихъ классовъ, но осуществление ихъ сопряжено ли съ необходимостью коренизмѣненія существующихъ системъ ного государственнаго равновѣсія, достигнузыхъ съ такой безмѣрной затратой физическаго и духовнаго труда? Какъ справедливо говоритъ Тэнъ: «логическое создание упрощеннаго типа человъчества, усилие подвести этотъ типъ живого человѣка, вмѣшательство правительственной власти во всё отрасли общественныхъ предпріятій, стѣсненіе труда, торговли, пользованья собственностью, наложенія путь на семью и воспитаніе, на върованья, на нравы и обычаи, па самое чувство, принесеніе въ жертву общинѣ отдѣльной личности-есть якобинская теорія. Нельзя себѣ представить ничего ретрограднъе подобной теоріи, такъ какъ цѣль ея вернуть новаго человѣка къ общественнымъ формамъ, сквозь которыя человѣчество уже прошло, оставивъ ихъ позади себя тому назадъ восемнадцать вѣковъ» \*\*).

Знаменитый французскій историкъ небезосновательно полагаеть, что мечтанія соціализма подобны мечтаніямъ якобинцевъ, рисовавшихъ европейцу конца восемнадцатаго вѣка идеалъ государственнаго устройства желѣзнаго Рима и каменной

\*\*) Указавное сочинение. І.

<sup>\*)</sup> Спенсеръ. Грядущее рабство. Тэнъ. Соціализиъ какъ правительство.

Спарты, когда весь народъ былъ правительствомъ и понятіе личности не только подавлялось, но поглощалось государствомъ. Такой порядокъ, превращавшій весь народъ въ тоть правительственный организмъ, который долженъ быть лишь элементомъ, одной изъ группъ общества, получалъ возможность существованія въ классическихъ государствахъ потому, что за группой только правящихъ куда входили всѣ полноправные граждане, стояли массы рабовъ и несвободныхъ, образовывавшихъ собою остальныя общественныя группы.

Съ тѣхъ поръ системы государственнаго равновѣсія много разъ мѣнялись, пока не пришли наконецъ въ современное положеніе. Весь народъ въ наши дни не можетъ быть правительствомъ; для того ему не хватаетъ досуга, имѣвшагося въ изобиліи у гражданъ римскаго форума или аеинской и спартанской агоры. Современныя общественныя группы добиваются только того, чтобы сила государственнаго равновѣсія равнымъ образомъ служила интересамъ всего населенія, а не одной какой-либо его части, каковое положеніе вещей удачно формулировано С. Жирономъ въ словахъ: «народъ имѣетъ право быть хорошо управляемымъ».

Правительство выдѣляется въ особую организованную группу самимъ обществомъ изъ его среды изъ числа тѣхъ людей, которые имѣютъ такое-же призваніе къ искусству политики, какъ другіе къ наукамъ, ремесламъ или художествамъ. Но оцѣнка дѣятельности правительственной группы производится суммой отзывовъ о ней со стороны остальныхъ ею представляемыхъ, иначе говоря общественнымъ мнѣніемъ. Того момента, когда силой принужденія будуть распоряжаться всѣ граждане и слѣдовательно власть потеряетъ свой принудительный характеръ, мы не можемъ ожидать въ будущемъ, а тѣмъ болѣе требовать въ настоящемъ. Мы говоримъ въ данномъ случаѣ конечно о дѣйствительномъ распоряженіи властью, а не о томъ отвлеченномъ правѣ на него, которое именуется суверенитетомъ. Въ государствѣ нашихъ дней каждый гражданинъ въ идеѣ можетъ изъ своей группы перейти въ правительственную, но безъ всякаго сомнѣнія не каждый считаеть переходъ такого рода желательнымъ для себя и удобнымъ. Членъ современнаго государственнаго союза по главному правилу требуетъ себѣ свободы осуществленія его насущныхъ интересовъ и увѣренности въ хорошемъ управленіи, остальное-же — политику предоставляетъ какъ одинъ изъ видовъ профессій людямъ спеціальнаго призванія. Отсюда явствуетъ, между прочимъ, что и спутницу ученій соціализма, теорію, такъ называемаго, идеальнаго безначалія, т. е. такого состоянія, когда весь народъ реально причастенъ ко власти въ смыслѣ пользованія для нуждъ государства, мы должны искать только въ прошедшемъ.

Идеальное безначаліе въ отношеніи организаціи правительства въ будущемъ----утопія, въ отношеніи системы государственнаго равновѣсія----поп sens. Намъ, конечно, нѣтъ никакой возможности предугадать и предопредѣлить всѣ формы, которыя впослѣдствіи приметъ организмъ правительства со связанными съ нимъ учрежденіями и всѣ послѣдующія измѣненія современнаго государственнаго равновѣсія; но мы можемъ съ увѣренностью сказать, что организованная группа управляющихъ (общественное чувствилище) всегда будетъ въ томъ или другомъ видѣ существовать въ развитыхъ обществахъ и что равновѣсіе разнообразно сложившихся по группамъ человѣческихъ отношеній всегда будетъ подчинять себѣ индивида и простѣйпія составныя части государства, т. е. никогда не потеряетъ своихъ принудительныхъ свойствъ.

Мы можемъ согласиться съ Дюрингомъ \*), что будущій мыслимый строй государственнаго порядка впослѣдствіи вѣроятно обопрется на безусловное благожелательно-добровольное повиновеніе гражданъ велѣніямъ власти которая устранитъ свой внѣшній принудительный характеръ, но несомнѣн-

<sup>\*)</sup> Курсъ національной и соціальной экономія.

но вмѣстѣ съ тѣмъ, что въ глубинѣ этого повиновенія всегда, по прежнему, будетъ лежать сознаніе непреоборимости основъ, сложившагося независимо отъ воли человѣка равновѣсія личныхъ и групповыхъ интересовъ, равновѣсія, устойчивость котораго становится тѣмъ прочнѣе, чѣмъ болѣе соотвѣтствуетъ оно групповымъ запросамъ общественныхъ элементовъ.

Равнымъ образомъ между прочимъ намъ трудно согласиться съ высказанной въ русской литературѣ теоріей государства, какъ юридическаго отношенія всёхъ подданныхъ къ власти. Какъ это ни странно покажется съ перваго взгляда, но формально-юридическая теорія государства въ такомъ видѣ несомненно есть отзвукъ идей коммунизма, перенесенныхъ въ область государственнаго права и политики. Вышеприведенныя разсужденія относительно безосновательности идеальнаго безначалія вполнѣ приложимы и къ содержанію названнаго юридическаго ученія о государствѣ. Власть упражняеть правительство, которымъ не можетъ быть весь народъ. Распоряжение властью ни въ одномъ государствѣ, кромѣ отдѣльныхъ штатовъ Сѣверной Америки и нѣкоторыхъ республикъ Швейцарскаго союза да и то только въ извѣстной степени, не принадлежить всѣмъ подданнымъ иначе какъ потенціально и реальное общинное обладаніе властью есть не что иное какъ дальнѣйшее развитіе той многосторонней утопіи, во имя которой Прудонъ отрицаль политическую экономію и науку государственнаго и международнаго права \*).

Что-же касается сувокупнаго значенія всёхъ вышеупомянутыхі теорій, говорящихъ объ обществё и государствё, о ихъ правахъ и обязанностяхъ, то въ итогё приходится признать въ нихъ наличность ошибки въ основахъ сужденія. Тёмъ не менѣе, наука государственнаго права не можетъ не считаться съ

<sup>\*)</sup> Système des contradictions économiques ou philosophie de la misère, t. I. 5. «Les théories de droit public et international, avec toutes les variétés de gouvernement représentatif, sont encore fausses, puisq'elles reposent sur le principe de l'appropriation individuell».

ними, какъ со своеобразными попытками исканія истины, которое всегда сопряжено съ неизб'ёжными при такихъ обстоятельствахъ заблужденіями и ошибками.

## ГЛАВА II.

## § 1. Романизмъ и элленизмъ.

Если съ воззрѣніемъ на государство, какъ на систему сложнаго подвижнаго равновѣсія представляемыхъ политическими партіями индивидуальныхъ и групповыхъ расчленяющихъ общество интересовъ, объединенныхъ общностью культуры и быта, приступить къ изученію государственнаго строя Византійской имперіи, то прежде всего придется столкнуться съ тѣмъ очевиднымъ фактомъ, что большинство общественныхъ элементовъ Византіи, какъ политическаго тѣла, сложилось гораздо ранѣе формальнаго раздѣла Римской державы на двѣ части.

Со смертью Өеодосія Римская имперія оффиціально распалась на востокъ и западъ съ двумя самостоятельными государями во главѣ этихъ послѣднихъ. Но, несмотря на существованіе подобной формальной даты возникновенія новаго государства, было-бы заблужденіемъ думать, что оно явилось на свѣтъ Божій во всеоружіи внезапно, подобно Минервѣ изъ головы Зевса. Наобороть, не впадая въ преувеличенія, должно сказать, что съ воцареніемъ на востокѣ слабоумнаго Аркадія формально закрѣпилось положеніе вещей, существовавшее и возникшее задолго до наступленія момента его формальнаго признанія.

Востокъ и западъ различались не только по своей политической организаціи: въ нихъ были несходственны, даже болѣе того, прямо противуположны общественные интересы, ихъ группировка, вкусы, склонности, вѣрованія, убѣжденія, языкъ, происхожденіе, словомъ все, что составляетъ матеріалъ самобытныхъ государственныхъ соединеній. Востокъ и западъ являлись представителями двухъ культуръ, выражающихся въ понятіяхъ романизма и элленизма. Въ чемъ состоитъ различіе двухъ названныхъ культурныхъ началъ, въ настоящее время болѣе или менѣе выяснено.

Со словомъ романизмъ въ нашемъ воображении тотчасъ-же возникаетъ картина римской цивилизаціи съ ея преобладаніемъ тѣла надъ духомъ, подражательнымъ искусствомъ, литературой, наукой, но самостоятельнымъ складомъ общественно-политическаго устройства, вооруженнаго безчеловѣчіемъ и жестокостью отечественнаго генія власти.

Территоріальныя увеличенія были задачею римлянъ, стремившихся во что-бы то ни стало осуществить идею мірового господства и проводившихъ ее съ удивительной послѣдовательностью. Всѣ свои силы этоть народъ, призванный явить собой олицетворение насилия во всёхъ видахъ его, потратилъ на разработку формальнаго права и на создание формъ закрѣпленія разъ сложившагося порядка государственнаго равновѣсія. Поглощенный одной мыслью, одной заботой, Римъ презираль торговлю, промышленность, земледёліе, науку, искусство, инстинктивно чувствуя, что эти по общему правилу творческія начала по своимъ мирнымъ свойствамъ представляютъ начало разъвдающее для той воинской, по выраженію Спенсера, организаціи государства, которую навсегда старался удержать народъ-солдатъ. Salus reipublicae suprema lex esto, гласилъ римскій девизь, на каждомъ шагу реализируемый примѣрами вольнаго и невольнаго принесенія личности и слабой группы въ жертву односторонне понятому общему интересу. Подчиненіе характеризовалъ собой общественный складъ Рима. Сынъ безусловно подчинялся отцу, отецъ политическому начальнику, начальникъ выше надъ нимъ стоящему органу власти, послъдній центральному правительству, преклонявшемуся въ свою очередь передъ отвлеченнымъ salus reipublicae. Это былъ порядокъ лагеря, перенесенный въ общественныя отношенія. Народу господину должны подчиняться народы-рабы.

Творчество перваго вылилось въ создание сложной политической системы, долженствовавшей многообразными и подчасъ съ виду совершенно различными средствами провести въ жизнь идеаль государственнаго сосуществованія. Авторь, посвятившій цёлую книгу изслёдованію судебъ романизма RЪ чистомъ и смѣтанномъ видѣ, пытается извлечь изъ массы историческихъ фактовъ основныя положенія римской политики, которыя, по его мнёнію, могуть быть формулированы слёдующимъ образомъ: 1) допущение самой изысканной хитрости тамъ, гдѣ не хватало грубой силы или непосредственное ея примѣненіе было неудобно; 2) проникновеніе подъ видомъ помощи, дружбы, сочувствія, покровительства во внутреннія дѣла всякаго народа и постепенное незамѣтное подчиненіе его указанными средствами; 3) внушение всёмъ подвластнымъ мысли о томъ, что римское правительство общій защитникъ, единственный третейскій безпристрастный и безкорыстный, гуманнѣйшій судья; 4) удержаніе покоренныхъ народовъ въ качествѣ страдательныхъ орудій дальнѣйшихъ римскихъ завоеваній; 5) стремленіе всѣ проявленія человѣческаго духа, способностей и природы обратить въ средства преднамѣченныхъ цълей \*).

Политическому мыслителю, писавшему комментаріи на первыя книги Тита Ливія, въ цёляхъ извлеченія оттуда совётовъ правительственной мудрости для флорентійскихъ тирановъ, дёянія Рима представляли богатёйшій матеріалъ потребнаго качества. Романизмъ, какъ совокупность политическихъ принциповъ, можно раздёлить на два главнёйшіе фазиса развитія, изъ которыхъ первый есть романизмъ языческій по содержанію и по формё, второй — романизмъ языческій по существу, но христіанскій по внёшности \*\*). Чтоже касается его внутреннихъ свойствъ, то оба фазиса обладали ими въ одинаковой

<sup>\*)</sup> Pitzipios. Le romanisme, 3.

<sup>\*\*)</sup> Pitzipios. Le romanisme, 25.

мъръ. И въ языческую и въ христіанскую эпоху отличительными чертами служило все тоже стремленіе къ міровому господству, неразборчивость въ выборъ средствъ достиженія намъченной цъли, крайнее себялюбіе, произволъ и проч. Въ древности романизмъ воплощался въ дъятельности римскаго правительства, сената, народа и императоровъ; въ средніе въка и болъе новое время въ возвышеніи папскаго престола.

Романизмъ по внутреннему содержанію своему слишкомъ незамысловать, чтобы на немъ надо было долго останавливаться. Съ внѣшней же стороны въ отношеніи формъ, кажется, ни одна культура не подверглась такой полной научной разработкѣ, какъ римская и потому всѣмъ извѣстна въ достаточной степени.

Что же касается элленизма, то въ немъ мы должны признать явленіе болѣе сложнаго порядка, нежели тотъ, котораго только что пришлось коснуться.

«Греція, говорить Шеррь \*), была страна свободы, гуманности и красоты. Здёсь человёчество достигло высшей степени процвѣтанія, какая только возможна была при условіяхъ древней жизни; здѣсь все благопріятствовало гармоническому развитію человѣческаго организма и сдѣланъ былъ удачный опытъ-построить всю жизнь художественнымъ образомъ». При обрисовкѣ качествъ греческаго духа, конечно, нельзя останавливаться исключительно на его стремленіи къ прекрасному, но съ другой стороны нельзя не видёть, что таковое стремленіе опредѣлило собою весь ходъ эллинской цивилизаціи въ ея многообразныхъ проявленіяхъ. Божественное и прекрасное были до извѣстной степени понятіями равнозначущими ΒЪ представления древняго грека. Бога онъ еще не постигалъ отвлеченно и видѣлъ его близко передъ собой въ той-же твлесной человѣческой оболочкѣ, но болѣе совершеннаго образца. -

Эта близость къ божеству послужила творческимъ началомъ

<sup>\*)</sup> Всеобщая исторія литературы, 70.

въ созданіи греческой религіи эпоса, драмы, лирики, скульптуры и даже философіи. «Нравственная философія, замѣчаетъ Жане, началась въ Греціи вмѣстѣ съ ноэзіей».... Въ самомъ дѣлѣ у Гомера встрѣчаются самыя высокія понятія объ отношеніяхъ Бога и человѣка... У Гомера же мы можемъ найти родъ политическаго ученія, гласящаго, что царская власть происходить отъ Зевса, что она подобна отеческой, безгранична въ исполненіи своей высшей задачи осуществленія блага народа. Цари, находящіеся въ нѣкоторомъ тѣсномъ соприкосновеніи съ божествомъ и потому зовутся его сынами, питомцами (διογενεῖς, διωτρεφεῖς), многіе изъ нихъ, герои, считаются прямымъ родствомъ съ богами и дѣйствуютъ подъ непосредственнымъ руководствомъ послѣднихъ.

Одинъ изъ величайшихъ мыслителей Греціи, Платонъ, въ своей философской системѣ развилъ и дополнилъ зачатки ученій, возникшихъ въ незапамятныя времена сложенія греческаго эпоса и безымянныхъ лирическо-дидактическихъ отрывковъ. Въ нихъ, между прочимъ, мы должны видѣть источникъ его представленій о мудрецѣ, какъ лучшемъ правителѣ государства, постоянно созерцающемъ божественную истину. Въ философіи Платона поэтому мы можемъ видѣть типичный образецъ поэтически-мечтательнаго греческаго генія, который, съ одной стороны, въ идеальномъ находитъ реальное, съ другой наоборотъ, въ реальномъ идеальное. Отсюда получилась разносторонность эллинскаго духа, допустившаго безъ нарушенія внутренняго тождества сосуществованіе ученій двухъ кажущихся противуположностей—учителя Платона и ученика Аристотеля.

Элленизмъ имѣетъ своихъ двухъ даровитыхъ и глубоко-знающихъ историковъ: Папарригопуло и Дройзена; изъ нихъ первый болѣе останавливается на выяснении внутренняго содержания названнаго начала, второй интересуется, главнымъ образомъ, его завоевательнымъ движениемъ въ древнемъ мірѣ. Папарригопуло \*) указываеть на національныя черты греческой народности, на преданность семейному очагу, на высокое положеніе женщины въ семьѣ, крѣпость узъ дружбы, гостепріимство, сознаніе общенароднаго единства, мягкость рабства, свободное подчиненіе власти, развитое самоуправленіе, художественность духовной природы.

Греція вплоть до самаго покоренія ея территоріи римскими легіонами, какъ извѣстно, не представляда собой одного централизованнаго государства; наобороть, греческое индивидуалистическое единство основывалось прежде всего на единствъ культурно-бытовыхъ условій; политическая связь многочисленныхъ городовъ была очень слаба въ организаціонномъ отношеніи и носила на себѣ международноправовой отпечатокъ. Въ мирное время національное чувство, обнаруживавшееся только въ постоянномъ общенія, амфиктіоніяхъ и олимпійскихъ играхъ, оказывалось во всей силѣ въ минуты вооруженной борьбы съ врагомъ. Передъ общей опасностью забывались мелкіе счеты, дрязги, узкій индивидуализмъ и греческая народность являлась сплоченнымъ могучимъ цёлымъ. Греки въ количественномъ отношении были незначительной горстью, сравнительно съ несмѣтными персидскими полчищами, и между твмъ они съ честью выдерживали двухсотлётнюю борьбу съ врагомъ, закончившуюся полнѣйшимъ раззореніемъ персидскаго царства Алексадромъ Македонскимъ.

«Исторія, говорить Дройзень по поводу пораженія Дарія, не знаеть другого столь изумительнаго по своему характеру событія; никогда, ни раньше, ни посль, такому небольшому народу не удавалось такъ скоро и такъ полно ниспровергнуть господство такого исполинскаго государства и на мъсть разрушеннаго зданія создать новыя формы государственной народной жизни» \*\*). Конечно, трудно предполагать, что-

<sup>\*)</sup> Histoire de la civilisation hellénique, 5 H слъд.

<sup>\*\*)</sup> Исторія элленизма, І, 1.

бы маленькій греческій мірокъ почерпнулъ необходимыя для совершеннаго имъ гигантскаго подвига силы только въ воинской отвагѣ. Лѣтописи Рима свидѣтельствують, что оружіемъ можно разрушать и поддерживать, но не творить. Творческимъ началомъ въ рукахъ греческой народности была ея цивилизація, созданная не воинственной и грубой Спартой, но мирными и утонченными Аеинами, «гдѣ мужи были стройны, женщины прекрасно опоясаны, корабли быстры и богатства безчисленны».

Внутренняя раздробленность мирнаго времени требовала установленія союзныхъ совмъстныхъ военныхъ дъйствій, подъ начальствомъ какого-либо одного государства; изъ этой потребности создался институтъ гегемоніи, послѣ долгой борьбы въ концѣ концовъ все-таки перешедшей Аеинамъ, вслѣдствіе признанія ихъ духовнаго превосходства. Греція до Александра Македонскаго не вела завоевательныхъ войнъ; она только оборонялась, но вмъстѣ съ тѣмъ она подчиняла себѣ кругъ извѣстныхъ древнему міру земель путемъ мирнаго завоеванія своей культурой.

Со временъ Гомера до македонскаго владычества греческая народность претерпѣла много превратностей судьбы, но основы ея самосознанія въ общемъ остались все тѣ-же, какими они были въ эпоху царей и героевъ. Увѣренность въ своихъ силахъ, гуманность, индивидуализмъ, способный, однако, подчиниться единоличной власти, берущей на себя обязанность наилучшаго осуществленія ей постороннихъ внтересовъ, крѣпость семейнаго начала, уваженіе къ знанію, искусству, уму и таланту, предпріимчивость, трудолюбіе, стойкость не измѣнили эллинскому естеству и слились въ совокупное понятіе элленизма.

## § 2. Элленизація востока и восточный элленизмъ.

Греческая цивилизація сложилась и развилась въ Европѣ на оконечности того общирнаго послуострова, который называется Балканскимъ. Первое время она являлась замкнутой на материкѣ, будучи съ одной стороны отдѣленной отъ варварскаго міра горами, съ другой водными пространствами. Послѣднія, впрочемъ, съ развитіемъ мореплаванья не могли служить надолго преградою къ сообщенію съ народами Италіи и малоазіатскаго материка. Разросшееся населеніе Греціи потеряло съ теченіемъ времени возможность группироваться въ предѣлахъ отечества и было вынуждено къ колонизаціи ближайшихъ земель. Переселенцы двинулись по двумъ направленіямъ, на западъ и на востокъ. Греческія колоніи на западѣ образовали великую Грецію Аппенинскаго полуострова, на востокѣ—среднія малоазіатскія и іоническія колоніи.

Движеніе на востокъ, однако, получило преобладающее значеніе. Какъ остроумно замѣтилъ Дройзенъ\*), востокъ почемуто всегда особенно прельщалъ и поражалъ воображение грековъ. Во многихъ мисахъ, песняхъ, сказаніяхъ мысль греческаго рапсода неизменно обращается къ востоку. Оттуда похищаеть Зевсь сидонскую царевну, туда бѣжить Іо для того, чтобы обнять эллинскаго бога, отстраняемаго въ родной странѣ ревностью Геры; на златорунномъ баранѣ на востокъ хочетъ <sup>4</sup>хать Гелла, туда-же направляется походъ аргонавтовъ; съ цёлью мщенія за обиду Агамемнона, греческіе цари плывуть изъ Авлиды въ Азію. Даже первые проблески своей культуры греки приписывали воздѣйствію востока: такъ по древнимъ сказаніямъ выходецъ изъ Египта Кекропсъ соединилъ жителей Аттики въ одинъ народъ, научилъ ихъ воздѣлывать оливки, установилъ брачные обряды, судилище Ареопагь и мн. др. Изъ Египта-же прибылъ Данай, изъ Финикіи явился Кадмъ, передавшій оивянамъ письменное искусство, музыку и умѣнье добывать руду.

За миеами и эпическими поэтами свидѣтельствують о неодержимомъ стремленіи на востокъ историческіе факты. По-

<sup>\*)</sup> Исторія элленизма, І, З.

степенно разроставшаяся колонизація заселила почти все побережье Чернаго моря, отъ устоевъ Пропонтиды до подножія Кавказа, африканскій берегъ около Сирта, внутреннія части Малой Азів. Завоеванія, успёхи оружія Александра Македонскаго усилили эмиграцію на востокѣ, но изъ простого переселенческаго **движе**нія послѣдняя превратилась, говоритъ Папарригопуло \*), въ настоящій неудержимый потокъ греческой народности при наслёдникахъ побёдителя Дарія. Греки начали передвигаться въ Малую Азію, въ Сирію, въ Египеть цёлыми массами. Въ эпоху птоломеевъ и селевкидовъ въ этихъ местностяхъ оффиціально насчитывалось до двухсотъ новыхъ поселеній, среди которыхъ многія стали на степень чрезвычайно значительныхъ и цвѣтущихъ городовъ древности. Такъ напримъръ, Селевкія на Тигръ, вмъщала въ себъ шестьсоть тысячь жителей, Антіохія дафнійская, тетраполь, т. е. городъ, состоящій изъ четырехъ частей съ самостоятельными укрѣпленіями, объединенными общей стѣной, занимала окружность около шестнадцати тысячъ метровъ и населеніемъ равнялась Александріи, гдѣ, по Страбону, обитало около восьмисоть тысячь душь,

Конечно, среди многотысячнаго населенія важнѣйшихъ городовъ эллинскаго востока имѣлось значительное число туземцевъ и лицъ, происходившихъ отъ смѣшанныхъ браковъ, но вліяніе принесенной пришельцами культуры было на столько велико, что не только смѣшанныя поколѣнія сохраняли духовный греческій обликъ, но его принимали и аборигены. Помимо того, эллинскій элементъ преобладалъ численностью. Согласно свидѣтельству Малалы, Антіохія дафнійская при своемъ основаніи состояла изъ асинянъ, македонянъ, критянъ и кипріотовъ. Никомедія почти цѣликомъ была греческимъ городомъ не только по культурѣ, но и по племенному составу. Страбонъ сохранилъ извѣстіе, что Тигранъ основалъ Тигранокерту и перевемъ туда населеніе двѣнадцати разрушенныхъ гре-

\*) Histoire de la civilisation hellénique, 73 E CJEJ.

ческихъ городовъ. Филостратъ характеризуетъ Евсевію близь Тавра какъ греческій городъ. Въ царствѣ Пергама Филадельфія получила прозвище «малыхъ Аоинъ».

Греки, переселяясь въ страны востока, переносили съ собой языкъ, вѣрованья, обычаи, политическія учрежденія, словомъ, весь складъ отечественной жизни. Между прочимъ, каждый изъ вновь образовываемыхъ городовъ заводилъ свой «демосъ», свою «герусію», «архонтовъ», «стратеговъ». Большинство изъ нихъ, какъ напримъръ, Сизика, Магнезія, Никея, Пергамъ, Ефесъ, Смирна, Тарсъ, Атталія, Антіохія, Александрія и мн. др. соблюдали родной обычай устроенія общихъ игръ по образцу олимпійскихъ. Верховные властители не стёсняли проявленій греческой самостоятельности в самобытности даже въ государственномъ отношении. Нѣкоторые изъ эллинскихъ городовъ добивались полнъйшей независимости и выбирали правителей по личному усмотрѣнію подъ именемъ тирановъ, монарховъ, царей; большинство пользовалось только обширными привилегіями, какъ напримѣръ «священнымъ правомъ убѣжища», «автономіей и свободой», правомъ зваться метро-Таковыми были Антіохія — автономная метрополія, поліей. Селевкія – священная и автономная, Лаодикея приморская священная съ правомъ убѣжища. Каждый греческій городъ въ Малой Азіи, въ особенноси во владъніяхъ Селевкидовъ, велъ свое лѣтосчисленіе, имѣлъ свою монетную систему аеинскаго образца. Всѣ эллинскія поселенія постоянно сознавали свое племенное и духовное единство, выражая его внѣшнимъ осязательнымъ образомъ въ родственныхъ названіяхъ греческихъ общинъ. Такъ напримъръ, Антіохія дафнійская, Селевкія, Лаодикея и Апамея назывались по Страбону «сестрами», по медалямъ «братскими димами». Многія объединялись болбе дъйствительными связями, складывались въ конфедераціи и образовывали та хогла, политические союзы по образцу ахейскаго, этолійскаго и беотійскаго \*).

<sup>\*)</sup> Подробности см. у Дройзена, т. III, 22 и след., въ особенности примечанія, стр. 4 и след.

Греческая цивилизація, осѣвшая сперва въ городахъ, мало но малу подчинила себѣ и деревни при сильной помощи со стороны администраціи Птоломеевъ и Селевкидовъ, подражавшихъ въ своихъ учрежденіяхъ Элладѣ. Такъ армія прежде всего была сформирована по греческому типу, и всѣ важнѣйшія должности въ ней были поручены грекамъ; греческій языкъ царствовалъ въ присутственныхъ мѣстахъ и въ дѣловыхъ оффиціальныхъ бумагахъ; греческіе боги были допущены болѣе чѣмъ на равныхъ правахъ въ мѣстныя святилища; при чемъ получилась нѣкоторая амальгамація обрядовъ съ явнымъ предпочтеніемъ въ пользу эллиновъ. Между прочимъ послѣдовало сліяніе культа Сераписа съ культомъ Зевса Гадеса, Изиды съ Деметрой; вмѣстѣ съ тѣмъ возникъ особый культъ царя, который въ Птолемаидѣ и Өивахъ обожался рядомъ съ богомъ Аммономъ-Расанферомъ какъ σύνναοι θεοί\*).

Птоломев и Селевкиды поощряли всёми мёрами греческую науку и литературу. Восточные народы безъ принужденія подчинялись вліянію греческой цивилизаціи. Даже евреи, не поступившіеся только религіозными уб'яжденіями, восприняли эллинскую культуру и въ изв'єстной степени усвоили себ'я самый греческій языкъ.

Всѣ свойства греческаго духа получили возможность широкаго развитія въ новомъ восточномъ отечествѣ; между прочимъ сильно пошло впередъ мореплаванье, а вмѣстѣ съ послѣднимъ и торговля. Главнѣйшіе города Египта и Малой Азіи стали выдающимися торговыми центрами, гдѣ сходились товары Индіи, Аравіи, Эеіопіи, Персіи. Величественныя гидротехническія сооруженія остались памятниками предпріимчивости той замѣчательной эпохи. Подъ владычествомъ Птоломеевъ достигло высшей ступени процвѣтаніе греческой науки во всѣхъ ея тогда извѣстныхъ многообразныхъ отрасляхъ.

Средоточіемъ грековосточной образованности четвертаго вѣка

<sup>\*)</sup> Ibid. 29.

сдѣлалась Александрія, съ ея громаднымъ просвѣтительнымъ государственнымъ учрежденіемъ — музеемъ, силою вещей превратившимся въ академію наукъ и въ университеть. касающіеся положенія александрійскаго Музея, хо-Факты. рошо извёстны для того, чтобы требовалось на нихъ останавливаться. Библіотека его заключала въ себѣ около семисоть тысячъ томовъ; въ него стекались лучшія научныя силы того времени, у которыхъ почерпало свъдънія не менье четырналцати тысячъ слушателей. Въ Музеѣ подъ одной крышей были собраны геометры, механики, астрономы, инженеры, грамматики, риторы, историки, медики и проч. Въ немъ имѣлись всѣ необходимыя данныя и приспособленія, какъ для разработки точной науки, такъ и для упражненія легкой литературы. Въ Музећ Эратосеенъ измћрялъ величину земли и составляль каталогь неподвижныхь звёздь; Аристархъ пытался опред'ялить разстояние отъ земли до солнца; Птоломей въ своемъ «Альмагестѣ» строилъ систему движенія небесныхъ тыт; семьдесять толковниковъ переводили на греческій языкъ Ветхій Завёть; Өеокрить писаль буколики; Плотинь проповёдывалъ неоплатонизмъ; Аппіанъ и Геродіанъ излагали исторію \*). Въ Элладъ греческая мысль была сжата твснотой территоріи и шла постоянно въ глубь. Со временъ похода Александра и путешествія на востокъ ученика Аристотели Калисоена, пересаженная на новую почву, она раздалась въ ширь и надолго предопредѣлила ходъ будущаго общеевропейскаго умственнаго прогресса.

Но придя въ соприкосновеніе съ болѣе слабой, но за то болѣе древней вдумчивой мистической цивилизаціей востока, греческая народность, оказывая вліяніе на первую, въ свою очередь не могла въ извѣстной степени не подпасть подъ ея воздѣйствіе.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Paparrigopoulo. Histoire de la civilisation hellénique, 70 и слъд.; Nicolai, Geschichte der gesammten griechischen Literatur — указанія разбросаны. Дрэперъ. Исторія умственнаго развитія Европы, 154 и слъд.

Пытливый умъ жизнерадостнаго грека, создавшій прекраснъйшіе образы телесной красоты, взиравшій на божество съ чисто человеческой точки зрения, долгое время увлекавшийся болѣе внѣшностью нежели содержаніемъ, при первыхъ столкновеніяхъ съ востокомъ сталълицомъ къ лицу съ совершенно инымъ міросозерданіемъ и пониманіемъ вещей. Греки упражняли культь тёла, востокъ стремился постигнуть духъ. Для грека все окружающее, управляемое волей боговъ, о сокровеннъйшихъ подробностяхъ жизни которыхъ самъ человъкъ былъ вполнѣ освѣдомленъ, казалось очень яснымъ и простымъ. Для обитателя востока видимый мірь представлялся только неполнымъ отраженіемъ сокровеннаго порядка, постигаемаго лишь созерцаніемъ и откровеніемъ. Эллинъ даже самое небо, какъ обиталище боговъ, помѣщалъ на землѣ, на горкѣ, неподалеку отъ собственнаго жилища, въ то время, какъ персъ, еврей, индусъ, переносились его въ невѣдомыя области заоблачной тверди.

Въ первоначальномъ творчествѣ греческаго генія отразилась нѣкоторая разсудочно-близорукая поверхностность быстро схватывающаго и быстро обобщающаго взгляда. Эллинъ героическаго періода, при всей одаренности своей природы, черезчуръ скоро приходилъ къ конечному выводу и соединенному съ нимъ душевному успокоенію. Въ немъ было мало развито то ничѣмъ неутолимое исканіе истины, которое свойственно глубоковдумчивому уму, и съ этой стороны столкновеніе съ противуположными свойствами ума востока оказало на него самое благотворное вліяніе.

Мистически настроенный, увлеченный полетомъ ничёмъ несдерживаемаго воображенія, востокъ конечно не былъ въ состояніи дать греческому міру большого запаса положительнаго знанія, хотя достовёрно извёстно, что халдеи обладали значительными свёдёніями по астрономіи, египтяне по механикё и строительному искусству, но за то онъ сообщилъ сильный толчокъ односторонней эллинской мысли доисторической эпохи.

Въ самомъ дѣлѣ, знаменательнымъ явленіемъ представляется то обстоятельство, что греческая философія впервые зародилась не въ метрополіи, а въ колоніи и притомъ малоазійской. Мыслитель, положившій красугольный камень зданію эллинской отвлеченной мудрости, Өалесъ, родился въ Милеть. Оттуда же происходиль родомь его ученикь Анаксимень и учитель противуположной школы Анаксимандръ. Древніе писатели приписывають Писагору путешествіе на востокъ и указывають на заимствованіе имъ оттуда основъ своего ученія. Малоазійскаго происхожденія были Ксенофанъ, Парменидъ, Зенонъ, Гераклить, Анаксагорь, Демокрить и многіе другіе, причемъ Демокрить разстратиль на путешествія по востоку все состояніе и съ гордостью говориль: «я посѣтиль много климатовь и странъ, слушалъ опытнѣйшихъ и мудрвишихъ людей: въ вычисленіяхъ линейныхъ никто не превзошелъ меня, не исключая египтянъ, у которыхъ я прожилъ пять лѣтъ» \*).

Іонійская и элеатская школы непосредственно отразили въ себѣ восточное исканье истины и желаніе проникнуть въ таинства естества міра и его Зиждителя. Общая безрезультатность такого рода попытокъ вызвала, какъ и слѣдовало ожидать, реакцію, выразившуюся въ отрицательной философіи софистовъ, выставившихъ древнюю греческую мысль, что человѣкъ есть мѣра всѣхъ вещей въ качествѣ отправной точки человѣческаго знанія. Эта реакція сказалась и въ ученіи Сократа, обратившагося отъ изслѣдованія сущности бытія къ разработкѣ практическихъ вопросовъ общежитія. Однако, разъ испробованная сладость попытокъ проникновенія въ сокровенное снова взяла перевѣсъ въ міровой философіи Платона. Напрасно Льюисъ, довольно поверхностный писатель какъ критикъ, перечисляя поѣздки основателя академіи въ Мегару, въ Кирену, въ Египетъ, говоритъ, что онѣ остались безрезультатными для хода

<sup>\*)</sup> Льюнсъ. Исторія философія, 95. Фулье указываеть на то, что Демокрить учился у гимнософистовъ Индіи и халдейскихъ маговъ. Extraits des grands philosophes, 28.

его философскаго мышленія: ученіе Платона о добрѣ и злѣ, душѣ и тѣлѣ, о формѣ и содержаніи, о созерцаніи, какъ высшемъ знаніи, ясно обрисовывають ихъ восточный характеръ, первоначальныя черты котораго несомнѣнно были почерпнуты у тѣхъ же элеатовъ и писагорейцевъ, чего не отрицаеть самъ Льюисъ.

Въ Аристотелѣ мы встрѣчаемъ новаго противника туманнаго мистическаго мудрствованія, новый протестъ тѣла противъ духа. Столкнувшись въ лицѣ двухъ силъ равнаго напряженія—Платона и Аристотеля—оба направленія на время пришли въ состояніе полнаго равновѣсія по отношенію другъ друга, вслѣдствіе чего въ философскомъ мышленіи Греціи получился застой.

Еще ранѣе того оставленные на распутьи двухъ дорогъ греки на время вдались въ скептицизмъ, вылившійся въ нелѣпомъ положеніи, что мудрецъ ничего не утверждаетъ даже и того, что онъ ничего не утверждаетъ; но уже Эпикуръ передался на сторону Платона вмѣстѣ съ стоикомъ Зенономъ; въ вѣрѣ въ отвлеченность кроется сходство системъ обоихъ этихъ мыслителей, столь различныхъ въ указаніяхъ выбора средствъ достиженія блага и столь сходныхъ въ конечной цѣли своихъ разсужденій. Новая академія пыталась примирить скептицизмъ съ платонизмомъ. Окончательно же въ философіи Платонъ восторжествовалъ съ возникновеніемъ новой чисто восточно-эллинской цивилизаціи послѣ того, какъ вслѣдъ за походами Александра Македонскаго греки заполонили собой востокъ.

Платонизмъ воскресъ въ Александріи, гдѣ въ точной наукѣ было удѣлено мѣсто также и Аристотелю съ его неумолимымъ позитивизмомъ. Непримиримыя противуположности, непереваренныя Элладой, здѣсь мирно ужились рядомъ. Разрозненные тѣло и духъ слились въ одно стройное законченное цѣлое. Греческая мысль вступила въ новый фазисъ своего существованія. Эллинскій геній нашелъ тоть необходимый просторъ, гдѣ ему можно было развернуться во всю ширь его могучей природы. Востокъ дополнилъ западъ.

Конечно, какъ это всегда вездѣ бываетъ, философское движеніе, здѣсь равнодѣйствующая восточныхъ и западныхъ началь, происходило наверху, въ образованнѣйшихъ классахъ восточно-греческаго общества. Но и народъ не отсталъ отъ своихъ духовныхъ руководителей. На востокѣ и онъ нашель свою обътованную землю и поспѣшилъ ее освоить, связавъ вновь созданнымъ мисомъ старое отечество съ новымъ. Появились сказанія, что Іо, скитаясь по свѣту, прибыла въ Антіохію; что Оресть, выздоровѣвъ отъ бѣшенства, перенесъ въ Приморскую Лаодикею камень Артемиды; что Триптолемъ назвалъ Гордіену при Тигрѣ, по прозвищу своего сына Гордія; что членъ аттической филы Кекропіи Арбелъ построилъ городъ того-же имени, а аравитяне оказались въ прямомъ родствѣ черезъ Геркулеса съ віотійцами и пелопонезцами и т. д. \*).

Какъ культурно-бытовое понятіе, самъ элленизмъ до извѣстной степени понемногу началъ приспособляться къ различнымъ имъ занятымъ мѣстностямъ, и смотря по различію составныхъ частей смѣшаннаго населенія началъ принимать различные оттѣнки въ языкѣ, нравахъ. Не остался безъ мѣстнаго вліянія и строй общественно-правовой жизни. Забывшіе преданія монархизма у себя на родинѣ, республиканцы греки на востокѣ снова привыкли чувствовать надъ собой единоличную верховную власть въ лицѣ преемниковъ Александра; но вмѣсъ тѣмъ они наполнили азіатскую форму эллинскимъ содержаніемъ. Въ силу этого какъ, прямые наслѣдники греческихъ царей, птоломеи и селевкиды въ значительной мѣрѣ могуть быть названы платоновскими философами на тронѣ. Это признавали сами греки и высказывали при случаѣ.

Одинъ изъ птоломеевъ, между прочимъ, приблизилъ къ себъ стоика Сфера, который, какъ таковой, и сказалъ однажды: «мудрецъ есть царь». Когда-же стоика спросили, царь ли въ

<sup>\*)</sup> Дройзенъ, Исторія элленизма, т. ІП, 23.

въ такомъ случаѣ Птоломей, Сферъ отвѣтилъ: «Птоломей мудръ, // а потому онъ и дарь» \*).

Птоломеи и селевкиды точно съ умысломъ старались осуществить въ себѣ идеалъ платоновскаго правителя, и отсюда, повидимому, ведутъ происхожденіе ихъ произвища: Евергетъ, Сотеръ, Филадельфъ. Греки понемногу привыкали смотрѣть на своихъ повелителей, какъ на благодѣтелей, поставленныхъ для заботъ о своемъ народѣ. Такимъ образомъ въ представленіи восточныхъ грековъ постепенно практически складывалось представленіе о совмѣстимости высшей правительственной централизаціи съ крайне развитымъ самоуправленіемъ и свободой личности.

Политическая раздробленность коренной Эллады, часто служившая поводомъ возникновенія тираннической олигархіи въ отдѣльныхъ общинахъ, уже во время первыхъ персидскихъ войнъ ясно ноказала всѣ свои внутреннія и внѣшнія неудобства. Между греческими государствами, слабыми и ничтожными въ отношении единоличныхъ силъ, не существовало другого связующаго элемента, кромѣ временныхъ военныхъ союзовъ, разрушавшихся съ перемѣной господствовавшихъ партій, затѣмъ-общности религіи, домашняго быта, воззрѣній, языка. Но, при сильномъ постоянномъ соперничествѣ, внутренней групповой борьбё, культурно-бытовыя связи не давали возможности придти сложнымъ разнообразнымъ интересамъ греческихъ городовъ въ состояніе необходимаго общегосударственнаго равновѣсія. Индивидуалисты греки личной иниціативой не могли вмёстё съ тёмъ добиться установленія государственнаго единства изнутри, и оно пришло къ нимъ извнѣ въ новой родинѣ, въ лицѣ Александра Македонскаго и его преемниковъ.

Какъ извъстно, религія и поэзія восточныхъ народовъ носила на себѣ мистическій отпечатокъ работы воображенія, тщившагося проникнуть въ тайны непостижимаго. Востокъ въ

<sup>\*;</sup> Ibid, III, 314.

своемъ религіозно-философскомъ и поэтическомъ творчествѣ постоянно переступалъ границы человѣческаго пониманія и человѣческихъ формъ. Ему подчинявшаяся область была міромъ безконечно волнующихся, тѣснящихъ другъ друга призраковъ, картинъ безъ тѣней и перспективы, образовъ то туманныхъ, то ужасныхъ, символизма, иносказанія, обобщеній мистическаго созерцанія.

До Платона греческая философія только косвенно испытывала на себѣ давленіе восточной. Платонъ явился прямымъ проповѣдникомъ магизма. Его ученіе о душѣ и тѣлѣ, о добрѣ и злѣ есть непосредственное отраженіе идеи борьбы Ормузда и Аримана, борьбы, въ конечномъ итогѣ, долженствующей завершиться торжественнымъ пораженіемъ послѣдняго. Воздѣйствіе магизма можно усмотрѣть даже въ основѣ политической философіи Платона, рисовавшаго идеалъ царя мудреца—печальника народа. «Ты, о Ормуздъ, гласитъ стихъ Ясла, священной книги персовъ, поставилъ царя, который утѣшаетъ и кормитъ бѣдняго» \*).

Какъ мы имѣли случай указать выше, платоновскій мистицизмъ на время былъ нейтрализованъ положительнымъ образомъ мыслей Аристотеля, но не надолго. Стоило ученію Платона прикоснуться къ землё, пропитанной сходственными элементами, и оно тотчасъ-же получило запасъ новыхъ силъ, подобно русскому богатырю миенческаго періода. Греки перенесли съ собой Платона изъ Европы въ Азію и Африку; онъ нашелъ самую радушную встрёчу и встрётилъ кровныхъ по духу. Въ Александріи, въ этомъ уб'ёжищё мыслителей всевозможныхъ направленій древности, платонизмъ впервые столкнулся съ еврейской религіозной системой и въ рукахъ Филона превратился въ новое ученіе. Восточнымъ пріемомъ сужденія, но съ помощью данныхъ греческаго скептицизма, Филонъ

<sup>\*)</sup> Поль Жане. Исторія государственной науки въ связи съ нравственной философіей, 25.

дошелъ до убѣжденія въ недостовѣрности чувствъ, безсиліи разума и необходимости вѣры, какъ единственнаго источника истиннаго знанія.

Но, упразднивъ разумъ, вмѣстѣ со скептиками quo ad jus, элленизированный еврей не смогъ отрѣшиться отъ него quo ad exercitium. Филонъ призналъ непостижимымъ только первопричину, само божество, но не производную отъ него силу мысль (λόγός), вмѣщающую въ себѣ всѣ идеи платоновскаго ученія и творящую при посредствѣ ихъ видимый міръ.

Итакъ еврей Филонъ во имя вѣры и откровенія отвергнулъ разумъ, но послѣдующіе неоплатоники были слишкомъ греки для того, чтобы остановиться на такомъ выводѣ. Аммоній Саккасъ, Плотинъ, Порфирій, Проклъ разумомъ пытались оправдать допустимость вѣры въ познаніе сущаго и платоновской діалектикой старались обосновать теоріи пантеизма, эманаціи, божественнаго откровенія.

Принято считать неоплатониковъ представителями упадка и дряхлости греческой мысли <sup>1</sup>). Врядъ-ли, однако, можно согласиться съ подобнымъ положеніемъ. Греческая философія, зародившаяся подъ сѣнью пирамидъ, вернулась вовсе не для того, чтобы умереть на родной землѣ. Явившись слѣдствіемъ неугомонныхъ исканій истины въ теософіи, теургіи, мистицизмѣ, она незримо подготовила греческій востокъ, и съ нимъ и человѣчество, къ принятію новаго откровенія, тайны тріединаго естества Предвѣчной Первопричины.

Обращаясь къ подведенію итога элленизаціи востока, мы можемъ не только удостов'єрить несомнінный фактъ послідней, но, кромі того, мы им'ємъ право утверждать, что элленизмъ въ Егицть, въ Малой Азіи и Палестинь, подвергся многимъ кореннымъ преобразованіямъ, какъ въ смыслі содержанія, такъ и формы. Въ немъ окріпли новыя политическія ученія, наміченныя Платономъ и какъ бы реализовавшіяся въ во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дрэцеръ. Исторія уиственнаго развитія Европы, 162.

сточно-греческомъ мірѣ подъ управленіемъ просвѣщенныхъ государей; въ немъ шире прежняго развернулись выдающіяся дарованія эллинской расы, смѣшавшейся съ восточными и въ кубкѣ любви Сузы и въ чашѣ мудрости въ Александріи; въ немъ раздѣлилось стремленіе къ знанію по двумъ направленіямъ, аристотелевскому положительному, которому мы обязаны существованіемъ математическихъ, филологическо-историческихъ и естественныхъ наукъ, и платоновскому метафизическому, положившему начало философскому обоснованію христіанства.

Пусть въ восточномъ преобразованномъ элленизмѣ безграничная свобода воображенія царствуетъ надъ разумомъ, пусть будутъ смѣшны точному мыслителю ея попытки постигнуть божество въ восторгахъ созерцательнаго экстаза и весь міръ объять съ точки зрѣнія одного начала, безпристрастный историкъ долженъ признать всю важность проявленія этихъ умственныхъ теченій, содѣйствовавшихъ сложенію глубокой своеобразной культуры, которая получила впослѣдствіи возможность проявлять свою внутреннюю силу въ цементированіи великаго государства, именуемаго византійской имперіей.

## § 3. Восточный элленизмъ подъ римскимъ владычествомъ.

Съ завоеваніемъ Эллады и элленизированнаго востока римлянами, въ общемъ мало что измёнилось въ культурномъ и политическомъ положеніи грековъ. Произошло это вслёдствіе двухъ причинъ. Съ одной стороны, принесенная римлянами цивилизація была ниже той, съ которой ей пришлось столкнуться въ покоренныхъ странахъ, съ другой политическій принципъ Рима предписывалъ завоевателю сохранять особенности общественнаго склада новыхъ поданныхъ во избёжаніе ихъ ассимиляціи со старыми и могущаго отсюда возникнуть взаимнаго усиленія.

Digitized by Google

Если мы вглядимся въ состояніе римской цивилизаціи, то увидимъ, что наиболѣе своеобразными и достойными вниманія въ ней были формы государственнаго управленія въ ихъ всевозможныхъ видахъ.

Но, какъ было указано выше, духовная дѣятельность римскаго народа въ силу римскаго понятія о значеніи, достоинствѣ и цѣли государства должна была принять узко-практическое направленіе, которое въ самомъ началѣ навсегда убило всякія проявленія философско-художественнаго сознанія, столь отличающаго греческую расу. Поэтому римляне не создали ни самобытной миеологіи, ни героическаго эпоса: религія ихъ, также была лишена народной окраски и характеризовалась чертой практичности—терпимости къ самымъ разнообразнымъ и подчасъ даже противоположнымъ культамъ.

Всегда презирая грековъ, какъ варваровъ, Римъ всетаки въ духовномъ отношеніи почти цѣликомъ подпалъ вліянію эллинской культуры; отъ грековъ была заимствована миеологія, героическія сказанія, азбука, литературные и художественные образцы. Все школьное образованіе было построено по греческой системѣ, и профессія учителя въ Римѣ по большей части принадлежала грекамъ.

Но вмёстё съ тёмъ греческимъ духомъ напитывались только высшіе классы. Народъ и чернь по прежнему оставались коснёть въ умственномъ убожествё, находившемъ любимое развлечение въ звёриныхъ травляхъ, гладіаторскихъ сраженіяхъ, грубыхъ мимахъ и ателланахъ, хотя даже въ существовании римскихъ мимовъ мы можемъ усмотрёть далекій отзвукъ греческаго вліянія, на что указываетъ самое названіе мимъ µіµос, отъ µиµе́оµач.

Въ Элладѣ театральныя представленія возвышеннаго содержанія были достояніемъ всего народа; въ Римѣ Софокломъ, Эврипидомъ и Эсхиломъ наслаждались только немногіе избранные. Въ Аеинахъ, въ Александріи философію можно было преподавать прямо на площади, не рискуя подвергнуться холодности и безучастности прохожихъ; въ столицё римской имперіи люди, интересовавшіеся Сократомъ, Платономъ и Аристотелемъ, скрывались въ уединенныхъ виллахъ, гдё можно было хотя на время отрёшиться отъ мелочныхъ заботъ повседневной житейской суеты и не йспытывать на себё захватывающаго принижающаго вліянія общенія съ малоинтеллигентной массой.

При такихъ обстоятельствахъ, конечно, трудно было ожидать глубокаго культурнаго вліянія Рима на Пелопонезскомъ полуостровѣ и на материкахъ Малой Азіи и Египта съ ихъ преобладающимъ греческимъ населеніемъ. Правда, римляне принесли съ собой оффиціальный латинскій языкъ, нѣкоторыя административныя учрежденія, свои національныя зрѣлища, въ видѣ цирковыхъ игръ, но въ этихъ обрывкахъ и заключался весь ихъ цивилизаціонный багажъ, которымъ не было возможности удивить грековъ.

Вь Элладё и на восток Римъ не былъ въ состояни духовно подчинить себё высшую сравнительно съ нимъ по культурности народность; онъ могъ только раздробить, ослабить, изуродовать ее силой своихъ желёзныхъ легіоновъ, что и было осуществлено относительно Эллады свирёпымъ, невёжественнымъ Мумміемъ. Европейская Греція уже никогда болёе не могла подняться на прежнюю высоту послё римскаго завоеванія, уже потому, что сотни тысячъ сыновъ ея погибли подъ ударами мстительныхъ, безжалостныхъ римлянъ, а убыль коренного населенія полуострова была пополнена римскими и варварскими колонистами.

Элленизованный востокъ избъть печальной участи Эллады. Помпей, Юлій Цезарь, Антоній и даже Октавій вовсе не походили на Муммія. Сами они были образованнье упомянутаго консула-солдата, нравы ихъ были мягче. Кромъ того въ Египтъ, въ Сиріи, Каппадокіи, Виеиніи, Пергамъ и прочихъ восточныхъ государствахъ, война велась не противъ

Digitized by Google

грековъ, а противъ ихъ государей. Указанное обстоятельство послужило къ тому, что греки какъ одно изъ составныхъ частей населенія царствъ птоломеевъ, селевкидовъ и другихъ государей, не вызвали противъ себя ни раздраженія завоевател., ни особаго нерасположенія.

Согласно основному принципу своей завоевательной политики, принципу, выраженному въ краткомъ но содержательномъ изречени divide et impera, римское правительство сочло нужнымъ не уничтожать крайней общественной раздобленности и безъ того ослабленной Греціи, но, наобороть, постановило сохранить старинное муниципальное устройство, съ его исконнымъ самоуправленіемъ и вольностями. Рознь греческихъ городовъ помогла Риму безъ особыхъ усилій отнять у грековъ политическую независимость, темъ-же орудіемъ завоеватели рѣшили воспользоваться для того, чтобы поддержать свое владычество на естественныхъ основаніяхъ. Съ темъ-же политическимъ разсчетомъ римляне измѣняли административныя установленія примѣнительно къ особенностямъ страны, оказывали наружное уважение греческимъ обычаямъ, нравамъ и даже предразсудкамъ. Значительнъйтие города Эллады получили столь-же наружную независимость. Асины и Спарта, напримѣръ, пріобрѣли почетное названіе союзницъ Рима. Греческія общины пользовались правомъ отправленія судопроизводства по мъстнымъ законамъ. Въ Греціи у гражданъ не отнималась частная собственность; равнымъ образомъ, сохранились въ неприкосновенности городскія земли; однимъ изъ рвдкихъ исключеній представляется случай конфискаціи все тёмъже Мумміемъ кориноской территоріи въ пользу римскаго государства, въ качествѣ ager publicus \*).

Измѣненія въ администраціи вводились римлянами, между прочимъ, съ цѣлью болѣе удобнаго управленія греками, опередившими своихъ властителей въ дѣлѣ общественной орга-

<sup>\*)</sup> Финлей. Греція подъ римскимъ владычествомъ, 35.

низаціи. Отсюда получился фактъ установленія многихъ гражданскихъ и особенно финансовыхъ учрежденій, вполнѣ отличныхъ отъ тѣхъ, которыя существовали на Аппенинскомъ полуостровѣ, въ Галліи, Германіи и Испаніи.

На греческое население востока распространились всѣ ть права, которыя были предоставлены Элладъ. Но послёдствія таковаго распространения въ Египтъ и Малой Ази оказались болѣе серьезными, нежели то предполагалось Римомъ. Римское завоевание раззорило Грецію и въ корень подрѣзало всякую возможность действительнаго благосостоянія въ будущемъ. Разсчеть побѣдителей призракомъ самостоятельности поддержать внутреннее безсиліе быль вполнѣ вѣренъ въ отношеніи Пелопонеза, но недостаточно продуманъ въ приложении къ элленизированнымъ восточнымъ провинціямъ. На востокѣ живыя силы греческой народности, подкрѣпившейся въ отношеніи свѣжести крови смѣшеніемъ съ туземнымъ населеніемъ, находились въ состояніи полнаго расцвѣта. Не смотря на раззорительную податную систему римскаго господства, не смотря контрибуціи и расходы понесенныхъ войнъ, Антіохія, на Александрія, долгое время Византія и другіе восточные города продолжали обладать колоссальными богатствами, а следовательно и вліяніемъ. Изъ политическихъ соображеній римское правительство оставляло нетронутымъ весь складъ общественной жизни; отъ злоупотребленій его корыстной администраціи богатое греческое население откупалось и твмъ сохраняло не только призрачную, но действительную фактическую независимость и самостоятельность.

Единовременный взносъ опредъленной суммы предоставлялъ возможность богатымъ людямъ превращаться въ свободныхъ отъ налоговъ и сильныхъ многими иными преимуществами римскихъ гражданъ. Восточные греки пользовались этой возможностью усиленно, вслъдствіе чего, какъ говоритъ Финлей, когда Неронъ, этотъ поклонникъ изящныхъ искусствъ и греческаго въ нихъ генія, освободилъ всъхъ грековъ отъ податей, онъ врядъ-ли нанесъ тъмъ большой, неожиданный ущербъ общественнымъ доходамъ Рима \*).

Когда эдиктомъ Каракаллы всёмъ подданнымъ имперіи даны были права римскаго гражданства, малоазійскіе, сирій. скіе и египетскіе греки точно также почти ничего не выиграли. Они давно уже составили на востокѣ господствующій, привилегированный классъ и въ мъстной администрации оттъснили римлянъ на второй планъ \*\*). Мало того, зараженные римскими предразсудками господства, они нарушили прежнюю тёсную связь съ туземцами и выказали склонности къ тому, чтобы замкнуться въ обособленное сословіе. Вмѣстѣ съ усиленіемъ самостоятельности возникъ и мѣстный патріотизмъ. Разсказывають, что, когда извістный писагорейскій философь, Аполлоній Тіанскій, посѣтилъ Смирну и былъ приглашенъ въ Паніонійское собраніе, онъ зам'єтиль постановленія сов'єта, подписанныя греками, принявшими римскія фамиліи. Этоть факть послужилъ поводомъ къ цёлому граду упрековъ по адресу эллиновъ, оставившихъ имена родныхъ героевъ и законодателей для того, чтобъ замёнить варварскими для греческаго уха прозвищами Лукулловъ, Фабриціевъ и проч. Нужно замѣтить, что Аполлоній былъ уроженцемъ кападокійскаго города Тіана, иепосредственно имѣвшаго мало общаго съ настоящей Греціей.

Все это взятое вмѣстѣ доказываетъ, что восточный элленизмъ и восточные эллины подъ римскимъ владычествомъ не только не потерпѣли существеннаго ущерба, но наоборотъ въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ много пріобрѣли и выиграли въ смыслѣ большей оформленности правъ на бытіе. Римскій элементъ привзошелъ въ очень слабой степени и ничего не измѣнилъ въ коренномъ складѣ общественной жизни.

Новое начало, одухотворившее грековосточный міръ и окончательно слившее разноплеменное населеніе восточныхъ

<sup>\*)</sup> Греція подъ римскимъ владычествомъ, 47.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 69.

провинцій въ культурно понимаемую народность, пришло не съ запада. Оно зародилось и развилось также здѣсь на востокѣ съ тѣмъ, чтобы впослѣдствіи распространить свое благотворное связующее вліяніе на всѣ страны стараго и новаго свѣта. Мы говоримъ о христіанствѣ.

Христіанство, какъ божественное откровеніе, въ мѣстѣ рожденія его Основателя не встрѣтило сочувствія фанатичнаго еврейскаго населенія. Израильскій народъ ждалъ Мессію, но не того, который явился передъ нимъ со словами всепрощенія и любви къ врагамъ. Евреи желали Мессію героя, освободителя отъ ига римлянъ, и потому гнуснаго разбойника въ милосердіи властителя предпочли воплощенію Божества. И въ этомъ отношеніи безразличные къ религіи римляне, казнивъ Христа, тѣмъ не менѣе всетаки оказались выше евреевъ: они, по крайней мѣрѣ, поставили его статую въ Пантеонѣ, даже не будучи способны оцѣнить своимъ грубымъ умомъ всей глубины и тонкости новаго ученія. Что есть истина, этимъ интересовался и римскій патрицій, но его холодному воображенію недоступно было пониманіе Истины вочеловѣчившейся. Греку, наобороть, эта идея была родственна по духу.

Самые ранніе разсказы изъ греческихъ миеовъ и эпоса изображаютъ намъ эллинскую народность совершенно свободной отъ деспотическаго авторитета духовенства, подобнаго еврейскому, египетскому, индѣйскому. Естественнымъ послѣдствіемъ такого порядка былъ безграничный просторъ въ истолкованіи положеній общепризнанныхъ религіозныхъ догматовъ. Вѣра въ боговъ Олимпа поколебалась еще при первыхъ проблескахъ философіи, и уже Ксенофанъ подвергся гоненію за вѣру въ «единаго Бога изъ всѣхъ божескихъ и человѣческихъ существъ величайшаго, ни тѣломъ, ни мыслью непохожаго на смертныхъ \*)». Охранители аеинскихъ основъ

 Είς θεὸς ἐν τε θεοίσι και ἀνθρώποις μέγιστος οῦτε δέμας θνητοῖσι δμοίος οῦτε νόημα. не безъ поводовъ обвинили Сократа въ отрицании господствовавшей религіи. Ученіе Платона о божествѣ, о нравственности и созерцаніи шло прямо въ разрѣзъ съ общепринятымя мнёніями и не даромъ много сотенъ лёть спустя получило признание въ рукахъ христіанскихъ богослововъ, и было признано откровеніемъ, освѣтившимъ умъ греческаго философа. Однако, подобное разрушение религиозныхъ старыхъ вѣрований, безъ замѣны ихъ какими-бы то ни было новыми, не могло удовлетворить запросовь чувства и совёсти, какъ отдёльныхъ мыслителей, такъ и массы. Люди попрежнему стремились къ тому, чтобы чёмъ-нибудь замёнить забытый страхъ боговъ и заполнить образовавшуюся душевную пустоту. И воть врожденная наклонность грековъ къ мистической философіи развилась еще съ большей силой, когда александрійская школа заговорила объ откровении, о возможности слитія съ божествомъ въ состоянія созерцательнаго восторга. Александрійцы вывеля современное имъ общество на новую дорогу, открыли новую область неразгаданнаго, таинственнаго, чудеснаго. Вмёстё съ тёмъ рушился скептицизмъ, къ которому приводили безплодныя усилія разума и разсудка выбиться изъ заколдованнаго круга совпаденія первоначальной причины и конечной цёли.

Проповѣдь учениковъ Христа, вѣсть о недавнемъ пребываніи на землѣ Сына Божія поразили востокъ, ужь много лѣтъ чего то ждавшій, чего то искавшій въ окружавшемъ его мракѣ. На всемъ востокѣ прежде всего образованные греки начали толпами стекаться и слушать христіанскихъ проповѣдниковъ. Знаменательное явленіе! Въ то время какъ на западѣ христіанское ученіе главнымъ образомъ прежде всего проникло въ нисшіе классы, откликнувшіеся на призывъ: «придите ко мнѣ всѣ обремененные и труждающіеся и Я упокою васъ», на востокѣ къ христіанскому ученію первыми примкнули представители высшей интелителлигенціи, мыслители, искавшіе духовной пищи не только сердцу, но и уму.

Въ этихъ людяхъ молодое христіанство получило новую

6\*

силу. Его догма подверглась систематической обработкѣ со стороны лицъ одаренныхъ и, кромѣ того, прошедшихъ серьезную школу элллинской мудрости.

За отдёльными мыслителями прихлынула масса. Въ короткій срокъ, въ послёдовательной постепенности, христіанство распространилось изъ Палестины на Кипръ, во Фригію, въ Галатію, въ Малую Азію, въ Египеть, въ Африку. Основаніе первыхъ славнёйшихъ церквей послёдовало въ греческихъ городахъ: Дамаскѣ, Сирійской Антіохіи, Ефесѣ, Смирнѣ, Пергамѣ, Сардахъ, Лаодикеѣ. Первые и знаменитѣйшіе учителя православной церкви вышли изъ среды грековосточнаго населенія, какъ напримѣръ, Өеофилъ Антіохійскій, Игнатій Богоносецъ, Поликарпъ Смирнскій, Юстинъ Философъ, Климентъ Александрійскій и мн. др.

Вићстћ съ тћиъ съ одной стороны христіанство испытало попытки соглашенія его догмы съ различными философскими ученіями; съ другой—въ изложеніи греческихъ послѣдователей начало подвергаться изъясненію въ духѣ филофскихъ привычныхъ пріемовъ. Въ пользованіи языческой діалектикой и образностью выраженій не видѣли ничего дурного христіанскіе учителя. «Доктрина Платона, говорилъ, между прочимъ, во второмъ вѣкѣ Юстинъ мученикъ, не разнится очень отъ ученія Христа, но въ то-же время она не представляется во всемъ сходственной, точно такъ-же, какъ теоріи прочихъ писателей и поэтовъ; каждый изъ нихъ видѣлъ только одну сторону божественнаго слова и только мы, христіане, обладаемъ всѣми». Въ томъ-же приблизительно смыслѣ высказывался Климентъ Александрійскій, признававшій греческую философію подготовительной стадіей къ принятію христіанства.

Взгляды подобнаго рода, конечно, не могли остаться безъ вліянія на образованіе разновидностей въ исповѣданіи христіанскаго откровенія. Сложились первыя секты; христіанство гностическое и платоническое. И то и другое исходило изъ представленія о Спасителѣ, какъ эманаціи вѣчнаго самосущаго

Digitized by Google

разума, эманаціи, исходящей изъ послёдняго, качественно не будучи отличной отъ него. Христіанствующая философія, въ свою очередь, вліяла на философствовавшихъ христіанъ. Вслёдствіе этого, напримёръ, Юстинъ мученикъ полагалъ, что божественный лучъ, озарившій Христа никогда не отымался у него, а равнымъ образомъ никогда не отдёлялся отъ источника. Для объясненія своей мысли Юстинъ приводилъ два примёра, изъ которыхъ первымъ приравнивалъ Богочеловёка къ слову, исходящему отъ одного человёка, передаваемаго другому и всетаки остающагося у произнесшаго его; вторымъ объяснялъ возможность передачи свёта свётильникомъ безъ ущерба отъ заимствованія силы перваго свётоисточника. Примёръ свётильника, взятый у платониковъ, нозднёе получилъ общее признаніе и вошелъ въ никейскій символъ вёры \*).

Древняя христіанская поэзія точно также воспользовалась уже готовой греческой формой, куда было влито новое соотвътствующее христіанскому настроенію содержаніе. Жившій въ четвертомъ въкъ, св. Григорій Богословъ составилъ трагедію «Страдающій Христосъ» (Хрютос πάσχων) пъликомъ по Еврипиду, заимствуя отдъльныя мъста изъ драмъ «Вакханки», «Ипполитъ», «Медея», «Троянки» и др. Заимствованныя строфы приведены безъ измъненій лишь съ нъкоторыми приспособленіями къ требованіямъ предмета.

Воть какъ, напримѣръ, обращается Христосъ къ Богоматери, повторяя слова Ипполита къ Артемидѣ:

> σοὶ τόνδε πλαχτὸν στέφανον ἔξ ἀχηράτου λεμῶνος, ὦ δέσποινα, χοσμήσας φέρω \*\*).

«Тебф-же сей вѣнокъ, сплетенный изъ цвѣтовъ на дѣвственномъ лугу возросшихъ, я подношу, владычица».

<sup>\*)</sup> Дрэперъ. Исторія умственнаго развитія Европы, 214.

<sup>\*\*)</sup> Рядъ любопытнъйшихъ примъровъ у Фоккова «Синтаксисъ новозавътнаго греческаго языка. Введеніе, с. ХVІІ и слъд. Также Ellissen, Analecten der mittel und neugriechischen Literatur, b. I.

Въ пятомъ вѣкѣ написана была христіанская поэма Гомерокентра, точно также составленная изъ отрывковъ Гомера съ измѣненными именами. Духовные ораторы неоднократно брали себѣ за образецъ творенія языческихъ мастеровъ слова. Имѣвшійся передъ глазами типъ греческаго общиннаго устройства повліяль на сложеніе первыхь и послёдующихь христіанскихь исповѣдныхъ общинъ, допустившихъ у себя соборное правленіе уполномоченныхъ и всей массы върующихъ извъстнаго округа. Греческій языкъ объединялъ эти религіозныя корпораціи. Соборы, основанные на преданіяхъ ахейскихъ, фокейскихъ и разныхъ иныхъ собраній, реально поддерживали духовныя связи сыновъ восточной церкви. Эти-же восточные греки выставили наибольшее число мучениковь въ ту минуту, когда потребовалось на делё доказать преданность ученію Божественнаго Основателя религіи любви, и потому нѣть возможности счесть всё жертвы, погибшія въ Антіохіи, Александріи, Цезарев, Смирнѣ и другихъ малоазійскихъ, сирійскихъ и египетскихъ центрахъ.

Римское правительство, наконецъ, обратило серьезное вниманіе на новое движеніе, но было уже поздно. Христіанство широкимъ могучимъ потокомъ разлилось по всему востоку, поглощая въ себѣ всѣ народности, видоизмѣняя нравы, обычаи, установленія, взгляды, убѣжденія. Заимствовавъ идею самоуправленія у грековъ, христіанство вдохнуло въ него новую жизнь, создавъ ранбе неизвестные интересы; найдя въ греческомъ обществѣ зачатки гражданскаго равноправія и уваженія къ женщинъ, оно объявило войну рабству и закрѣпило распадавшуюся семью. Власть епископовъ въ своемъ возникновеніи, въ отношеніи свѣтскихъ дѣлъ опершаяся на монархическія убѣжденія восточныхъ грековъ, въ свою очередь отраженно способствовала укорененію въ умахъ представленія о разумности повиновенія единоличнымъ благожелательнымъ начальникамъ. Христіанство, способствуя дальнъйшей элленизаціи туземцевъ, сплотило разнородныя массы, подняло въ нихъ духъ

самоуваженія и самосознанія, развило энергію сопротивленія и въ конечномъ итогѣ на новыхъ началахъ примирило, привело въ равновѣсіе безчисленное количество групповыхъ и индивидуальныхъ интересовъ, объединившихся на общей всему востоку, почвѣ признанія завѣта братской любви и вѣры. Восточные греки были подготовлены ѝ предрасположены къ принятію христіанства, и, разъ получивъ силу, оно глубоко вошло въ народные нравы, слилось съ ними и наложило неизгладимый отпечатокъ на весь общественный строй востока и на всѣ его послѣдующія судьбы.

## § 4. Основные интересы византійскаго населенія и ихъ отраженіе въ борьбъ партій.

Итакъ, въ греко-восточномъ мірѣ находились на лицо всѣ элементы, изъ которыхъ складываются самостоятельные государственные союзы. Мало того, фактически въ лицѣ восточпыхъ провинцій Римской имперіи существовало особое полунезависимое государство, которому недоставало только политическаго центра, чтобы предъявить права на полную суверенность. Реформы Константина Великаго довершили и закончили естественный ходъ событій. Съ признаніемъ христіанства въ качествѣ господствующей религіи, перенесеніемъ столицы въ Византію и административнымъ переустройствомъ имперіи востокъ очутился только въ номинальной зависимости отъ запада.

Одряхлѣвшая, развращенная сама по себѣ вслѣдствіе внутренней реформы Константина и раздробленія административнаго механизма, западная имперія совершенно утратила сохранившійся у нея запасъ матеріальныхъ силъ. Въ случав нужды, западъ уже не былъ въ состояніи оказать даже простого физическаго давленія на востокъ. Помимо того, при юридическомъ сохраненіи единства центръ тяжести управленія съ возвышеніемъ Константинополя перемѣстился и Риму пришлось оплакивать павшее величіе прошлаго. Теперь цѣлая пропасть легла между романо-языческимъ по преимуществу западомъ и эллинохристіанскимъ востокомъ. Недавній властитель въ скоромъ времени долженъ былъ покориться своему презираемому даннику.

Самъ Константинъ, преслѣдуя императорско-династическія цѣли, повидимому не сознавалъ того великаго дѣла, котораго виновникомъ онъ явился. По крайней мѣрѣ, какъ указываетъ Финлей \*), онъ не замѣчалъ давнишняго и неуклоннаго стремленія греческой народности къ господству на востокѣ черезъ замѣну языка, обычаевъ и установленій римскихъ своими собственными.

Упуская изъ виду мѣстныя особенности, преобразователь далъ Византіи устройство, вполнѣ согласное съ римскими идеями. Константинополь долженъ былъ стать латинскимъ городомъ. На него императоръ перенесъ всѣ привилегіи Рима и населилъ главнѣйшимъ образомъ римскими выходцами \*\*).

Поэтому въ качествѣ будущей столицы восточной имперіи Византія вначалѣ мало соотвѣтствовала истиннымъ потребностямъ первой. Военный глазъ Константина Великаго прежде всего оцѣнилъ въ мегарской колоніи ея стратегическое положеніе, и если Константинополь оказался вмѣстѣ съ тѣмъ естественнымъ средоточіемъ тогдашней торговли, то это было дѣломъ простой случайности. Можно съ увѣренностью сказать, что если-бы какое-нибудь другое поселеніе представило собой большія военно-политическія выгоды, императоръ безъ колебаній выбралъ-бы его въ качествѣ своего постояннаго мѣстопребыванія. Судьбѣ было угодно отмѣтить своей благосклониостью Византію, и востокъ все-таки остался отъ такого выбора въ большемъ выигрышѣ, нежели это ему предстояло въ случаѣ перенесенія столицы, напримѣръ, въ Лютецію или Равенну.

<sup>\*)</sup> Греція подъ римскимъ владычествомъ, 92.

<sup>\*\*)</sup> Гиббонъ. Исторія упадка и разрушенія римской имперія, 11, т. 201.

Прикасаясь къ востоку только краемъ, Византія все-таки была до извёстной степени греческимъ городомъ, хотя восточный элленизмъ въ ней не имълъ глубокихъ корней. Какъ извѣстно Византія (Воса́итои), основанная въ 658 г. въ видѣ мегарской колоніи, долгое время сохраняла общегреческое муниципальное устройство и выдаваясь своимъ развитымъ торгово-промышленнымъ строемъ, доставлявшимъ ей громадныя богатства, играла важную роль въ борьбѣ сперва Европы съ Азіей, а потомъ грековъ съ Филиппомъ Македонскимъ. Во время похода Дарія на скиеовъ она была подчинена персидскому владычеству; за участие въ возстании малоазийскихъ грековъ лишилась самостоятельности, причемъ большинство ея гражданъ подверглось изгнанію, а самый городъ нревратился въ персидскую крѣпость. Послѣ сраженія при Платеѣ Византія освободилась отъ персидскаго ига, но подпала подъ господство Аеинъ, отъ власти которыхъ освободилась только посредствомъ возстанія. Въ войнахъ римлянъ съ Атталомъ Пергамскимъ и Антіохомъ Сирійскимъ Византія была союзницей Рима вследствие чего получила большия преимущества во время римскаго владычества. При первыхъ императорахъ она достигла значительнаго процебтанія, впервые потерпѣвъ нѣкоторый ущербъ отъ Веспасіана, наложившаго на нее руку подъ предлогомъ, злоупотребленія свободой. Однако въ 196 г. при осадѣ ея Септиміемъ Северомъ, она смогла выставить флоть въ пятьсоть тріиръ и отбивалась въ продолженіи цілаго трехлѣтія. Покоренная наконецъ Византія потеряла свое прежнее могущество: привилегіи торговыя и промышленныя были у нея отняты, укрѣпленія срыты, и сама она была отдана подъ главенство сравнительно незначительнаго греческаго выселка Периноа. Правленіе Константина и нам'вреніе его сдівлать изъ многострадательной мегарской колоніи столицу римской имперіи застало Византію въ жалкомъ униженномъ положеніи.

Можно легко понять, что если въ недавно скромномъ поселении и сохранялись еще греческія преданія, то оказанная римскимъ императоромъ честь должна была чувствомъ благодарности подавить чувство патріотизма. Наплывъ природныхъ римлянъ облегчилъ смягченіе проявленій эллинскаго духа. Дальнѣйшія благодѣянія Константина, предоставленіе черни: дарового хлѣба, цирковыхъ зрѣлищъ закрѣпили признательность. Первое время Константинополь пребывалъ вполнѣ римскимъ городомъ и востоку, какъ государству, предстояло совершить послѣднее завоеваніе, превратить Византію въ дѣйствительную столицу греко-восточнаго міра.

Дёло предстояло не легкое. Спустя много лёть послё смерти Константина его созданіе оставалось вёрнымъ памяти основателя и упорно хранило свою римскую физіономію, и въ этой чертё кроется глубокій поражающій трагизмъ всей византійской исторіи.

Никогда римское вліяніе не отзывалось такъ сильно на греческой жизни, какъ теперь, когда запечатлённый кобарствомъ, бездушіемъ, формализмомъ, сухостью и насиліемъ романизмъ, потерявъ точку опоры на родинѣ, сталъ оффиціальнымъ знаменемъ народности, всбмъ существомъ своимъ протестовавшей противъ навязываемой ей идеи. Однако, потомки римлянъ, массами осѣвшихъ въ восточной имперіи, толпы всевозможныхъ варваровъ-чужеземцевъ и тѣ изъ грековъ, кого плёняло обаяніе древней славы вёчнаго города, заняли въ новой столицѣ преобладающее мѣсто и сплотились въ компактный стойкій кадрь, объявившій централизацію, принужденіе и требованье безусловнаго подчиненія руководящими началами своей дѣятельности. Этотъ романизмъ, принявшій христіанскую окраску и взявшій на себя задачу представительства интересовъ въ корнѣ ему враждебной имперіи, долженъ быть разсматриваемъ, какъ одно изъ наиболѣе цечальныхъ историческихъ явленій. 🗏 Это была часть зараженной крови запада, впущенная въ жилы обновленнаго полнаго жизни и силъ востока.

Изъ столкновенія двухъ указанныхъ противуположныхъ элементовъ: христіанизированнаго восточнаго элленизма и христіанизированнаго романизма возникла новая цивилизація, новая культура, проявленія которой до настоящаго времени еще не разслёдованы достаточно и которая носить названіе византизма.

Византизмъ это-переработка могучей сложной средой христіанскаго востока въ него попавшихъ и насильно механически внѣдрившихся римскихъ началъ. Поэтому при изученіи византизма постоянно приходится имъть передъ глазами объ части древняго и средневѣковаго міра: востокъ и западъ, элленизмъ и романизмъ. Въ Византіи востокъ вступилъ въ борьбу съ западомъ съ первыхъ же дней основанія столицы. Еще ранье тріумфъ его надъ врагомъ выразился въ торжествѣ христіанства, но съ тѣхъ поръ успѣхи его долго были лишены характера открытыхъ завоеваній и долгое время таились въ глухой подземной работь, пока, наконецъ, не приспълъ часъ новаго явнаго торжества. На первыхъ порахъ съ романизмомъ было трудные бороться потому, что, сохранивъ всѣ свои внутреннія качества, онъ принялъ христіанскую внѣшность и тѣмъ согласно основному принципу римской политики вводилъ въ заблуждение самыхъ ярыхъ своихъ противниковъ.

Не смотря на трудности, восточно-греческое государство неуклонно, неотступно продолжало наполнять римскія формы собственнымъ содержаніемъ и въ концѣ концовъ преобразовало ихъ приблизительно по своему образцу. Господство востока надъ Византіей прежде всего выразилось въ появленіи на свѣть въ седьмомъ вѣкѣ новой расы по типу средней между чистогреческой и малоазійской \*), въ замѣнѣ долго царствовавшаго въ законахъ и въ присутственныхъ мѣстахъ латинскаго языка греческимъ, въ переработкѣ римскаго законодательства въ мѣстное, согласованное съ бытовыми особенностями страны, въ измѣненіи правительственныхъ учрежденій, точно также, по мѣрѣ возможности, приспособленныхъ къ понятіямъ и взглядамъ населенія.

<sup>\*)</sup> Hertzberg, Geschichte des Griechenlands, 16.

Могучимъ орудіемъ въ борьбѣ съ насильно привитымъ и столь-же насильно удерживаемымъ романизмомъ служила конечно вся эллинская культура съ ея художествами, литературой, философіей, прикладной наукой. Проводникомъ греческой цивилизаціи явился, какъ и слѣдовало ожидать, греческій языкъ, вначалѣ разрѣшенный для практическихъ цѣлей на частные случаи Аркадіемъ и узаконенный Өеодосіемъ Вторымъ, предписавшимъ употребленіе его въ школьномъ преподаваніи \*).

Борьба романизма и элленизма въ Византіи вызвала возникновение политическихъ партій, изъ которыхъ первая можетъ быть названа западнической, вторая эллинофильской. Западники были консерваторами, тянули сторону иноземцевъ, эллинофилы представлялись прогрессистами, народолюбцами. Лучшіе умы восточной имперіи всегда стояли на сторонѣ освободительнаго движенія, въ то время какъ все духовно убогое, нравственно безпринципное крѣпко держалось за охраненіе римскихъ преданій формы и духа. Объясняется это тёмъ, что представители запада издавна привыкли къ безусловному повиновенію установившимся авторитетамъ, къ насильственно проводимому единству, къ ограниченности круга духовныхъ запросовъ, въ то время какъ востокъ никогда не терялъ склонности къ самоопредѣленію и самостоятельному изслѣдованію природы всѣхъ вещей. Различіе естественныхъ свойствъ восточной и западной культуры въ частности сказалось, напримёръ, даже въ различіи поприщъ, на которыхъ предпочтительно подвизались выдающіяся личности изъ среды духовенства обѣихъ половинъ тогдашняго цивилизованнаго міра. Западъ, создалъ многихъ выдающихся церковныхъ администраторовъ вродѣ Григорія VII, въ то время какъ Востокъ породилъ цёлый рядъ духовныхъ мыслителей, историковъ, догматиковъ, поэтовъ. Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоустъ, Юстинъ мученикъ,

<sup>\*)</sup> На Никейскомъ соборѣ отцы церкви вели пренія по гречески, и Константинъ Великій принужденъ былъ объясняться съ ними черезъ переводчика.— Евсевій. О жизни блаженнаго царя Константина, гл. 13.

Климентъ Александрійскій и большинство, если не всё отцы церкви были восточные греки, по происхожденію и воспитанію. Достаточно вспомнить, что даже столпы Западной церкви Тертуліанъ и Бл. Августинъ родились на востокѣ, тамъ получили школьное образованіе и лишь впослёдствіи романизировались.

Востокъ, сложившись въ особое государство, по прежнему оставался въренъ своему исконному направленію въ смыслѣ подавленія тѣла духомъ и смягченія требованій сухого разума гибкостью воображенія. Этимъ стремленіемъ отмѣченъ весь строй византійской имперіи. Всѣ матерьяльные интересы отступали въ ней на второй планъ. Самое государство пріобрѣло духовный, церковный оттѣнокъ, ослабившій сословныя перегородки, рабство, римскую кровожадность въ зрѣлищахъ и жестокость въ домашней жизни.

Ревностное горячее отношение къ въръ, къ божественной мудрости, вопло въ обязанность и подданныхъ и монарха. Евангельскія притчи и ветхозав'єтныя иносказанія вм'єст'є съ тайной воплощенія дали обильную пищу воображенію грече скаго востока. Конечно, проникать въ глубь непостижимаго хотя-бы отчасти, созерцать истину или доходить до нее путемъ умозаключеній выпадало только на долю избранныхъ, но за то каждый гражданинъ изъявлялъ притязаніе на самостоятельную оцѣнку дѣятельности мудрецовъ и отсюда возникло то характерное для востока групповое религіозное разномысліе, которое принято называть ересями. Ереси въ корнѣ своемъ несомнѣнно все тоть-же плодъ неугомоннаго исканія, присущаго восточно греческому уму, не признававшему надъ собой насильно поставленнаго умственнаго и нравственнаго авторитета. Ереси и философія это родныя сестры; Арій и Платонъ дѣти свойствъ одного и того же безпокойно пытливаго эллинскаго разума.

Долгое время романизованное правительство Византіи не могло и не хотѣло въ своемъ стремленіи къ установленію религіознаго единства понять той простой вещи, что вѣра и разумъ одинаково не поддаются воздѣйствію иного оружія, кромѣ горячаго, прочувствованнаго убѣжденія, и залило подчиненную ему землю потоками благороднѣйшей крови. Византійскія религіозныя преслѣдованія и ожесточеніе гонимыхъ—прямой результать пріемовъ римской политики, повсюду выдвигавшей на первое мѣсто силу физическаго принужденія; на востокѣ духъ элленизма въ концѣ концовъ подавилъ вооруженную мечомъ религіозную нетерпимость, но на западѣ ей удалось устроить на землѣ при помощи почтенной дѣятельности святѣйшей инквизиціи временное отдѣленіе ада со всѣми его ужасами.

Выше мы упомянули о существованіи и борьбѣ въ византійскомъ государствѣдвухъ партій—народнической-національной и западнической, отражавшихъ въ себѣ взгляды, родственные и чужіе общественному складу востока. Не только что въ подробностяхъ, но даже въ расчлененномъ общемъ, исторія этихъ партій, являющаяся на самомъ дѣлѣ внутренней исторіей самой Византіи, до сихъ поръ еще не нашла себѣ достойнаго изслѣдователя и потому страдаетъ отсутствіемъ даже простѣйшихъ полныхъ данныхъ. Имѣющіяся на этотъ счетъ свѣдѣнія отрывочны и разрознены.

Какъ это должно было слѣдовать изъ религіозной окраски государства, византійскія партіи прежде всего приняли таковую-же церковно-исповѣдную внѣшность и подчинили указанному характеру всѣ тѣ общественныя формы, въ которыя имъ пришлось по ходу историческихъ событій выливаться. Какъ справедливо указываетъ нашъ извѣстный византологъ проф. Успенскій \*), зачатки первой партійной общественно-исповѣдной организаціи нужно искать въ такъ называемыхъ, цирковыхъ факціяхъ, на которыя дѣлилось все населеніе элленизованнаго востока.

Названный авторитетный проницательный писатель обстоятельно доказываеть, на сколько близоруки въ отношени ви-

<sup>\*)</sup> Византійскій временникъ, т. І, вып. І; Партіи цирка и димы въ Константинополів, 1 и слівд.

зантійскихъ цирковыхъ партій господствующіе взгляды Гиббона \*) и его послѣдователей: Фридлендера, Рамбо и др., усматривающихъ въ фракціяхъ гипподрома простую разновидность проявленій народныхъ забавъ. «Константинополь, говорить, между прочимъ, авторъ «Исторіи упадка и разрушенія римской имперіи», усвоиль не добродѣтели древняго Рима, а его безразсудства, и ть же самыя партіи, которыя волновали циркъ, стали съ удвоенной яростью свирѣпствовать на гипподромѣ. Въ царствованіе Анастасія это народное неистовство усилилось отъ религіознаго рвенія... Изъ столицы эта зараза распространилась по провинціямъ и городамъ востока и изъ созданнаго для забавы различія двухъ цвѣтовъ возникли двѣ сильныя и непримиримыя партіи, потрясавшія слабую правительственную власть въ самомъ основани... Въ Антіохіи и Константинополѣ снова вы ступила на сцену демократія со свойственной ейразнузданностію, но безъ свойственной ей свободы, и поддержка которой либо изъ партіи сдёлалась необходимой для всякаго кандидата, искавшаго гражданской или церковной должности... Зеленымъ приписывали тайную привязанность къ семейству или къ сектѣ Анастасія: голубые были преданы инправославія \*\*)». «Если, замѣчаеть тересамъ по этому поводу проф. Успенскій, партіи имѣли такое значеніе, что потрясали правительственную власть, если цирковыя партіи были носителями демократическихъ принциповъ, и были въ состояни давать преобладание такой религіозной системѣ, за которую онѣ высказывались, то ясно, что здѣсь историку предстоить имѣть дѣло не просто съ безразсудствомъ и съ народнымъ неистовствомъ, а съ какимъ-то

<sup>\*)</sup> Кстати сказать, почти дословно повторяющаго на этоть счеть сужденія Прокоція въ его Arcana. Вообще въ настоящее время взгляды Гиббона относительно Византія представляются очень устарълыми.

<sup>\*\*)</sup> T. IV, 321.

болѣе важнымъ фактомъ, который не случайно усвоенъ изъ Рима и распространился затѣмъ по провинціямъ и городамъ востока \*)».

Указанное проф. Успенскимъ внутреннее противорѣчіе въ словахъ Гиббона рѣжетъ глазъ. Объяснение общественнаго явленія, продолжавшагося на протяженіи нѣсколькихъ столѣтій, народнымъ безразсудкомъ, свидѣтельствуетъ, по меньшей мѣрѣ, о поверхностномъ отношении къ предмету. Въ указанныхъ Гиббономъ свойствахъ факцій гиподрома нужно видѣть непосредственные признаки слагавшагося изъ различныхъ элементовъ византизма, какъ новаго культурнаго факта. Римскій циркъ, часто жалованный побѣдителями побѣжденнымъ въ качествѣ особаго знака отличія тому или другому городу, на востокѣ привился особенно прочно потому, что соотвѣтствовалъ природному духу грековъ, забавлявшихся бѣгомъ коней еще во времена Гомера \*\*). Поэтому Константинополь заимствоваль оть Рима даже не идею, а только некоторыя внёшнія формы партійности, напримѣръ цвѣта, подъ которые тотчасъ-же подошло содержание чисто мѣстнаго восточно-греческаго и христіанско-испов'єднаго характера.

Въ самомъ дѣлѣ, въ организаціи партій мы встрѣчаемся съ принципами чисто эллинскаго демократизма: съ его свободнымъ отношеніемъ къ власти, съ выборнымъ началомъ внутри факцій и вліяніемъ партійности на общественныя дѣла, съ религіозно-философской окраской тѣхъ или другихъ стремленій и поставленныхъ задачъ, съ готовностью каждую минуту съ оружіемъ въ рукахъ защищать свои убѣжденія.

Византійскія партіи не довольствовались только косвеннымъ вліяніемъ на дѣла управленія. Повидимому, отражая въ себѣ два постоянныя общественныя теченія, западническое и національное, онѣ при каждомъ удобномъ случаѣ выступали въ каче-

<sup>\*)</sup> Партів цирка в димы, 4.

<sup>\*\*)</sup> См. Грибовскій. Циркъ древнихъ грековъ и римлянъ. 1885 г.

ствь упорядоченной активной силы. Въ циркъ съ давнихъ поръ еще въ Рим' случались столкновенія представителей различныхъ цвътовъ, и императоры вмъшивались въ наъздническія распри. Но римская власть не допускала существованія цирка, какъ представительнаго собранія. Иной порядокъ быль завелень въ Византіи. Тамъ народъ черезъ нарочныхъ герольдовъ вступаль въ объяснения со своими повелителями, предъявлялъ имъ требованья, ставилъ условія и очень часто добивался желаемаго. Еще Константину Зеликому пришлось уступить настояніямъ толны кричавшей на гипподромѣ, и распорядиться объ обезглавлении своего друга Сонатера, обвиненнаго въ колдовствѣ. Гордый Юліанъ Отступникъ терпѣливо сносиль насмѣшки глумившагося вадь нимь народа вь антіохійскомъ циркѣ. Языкъ, которымъ разговаривало константинопольское население съ Юстинаномъ на гипподромѣ 11 января 532 г., поражаеть современнаго читателя.

- Государь, кричэли зеленые, мы тернимъ несправедливости и не въ состояніи ихъ сносить долфе.

— Мнѣ ничего неизвёстно о вашихъ страданіяхъ, холодно отвѣчалъ императоръ.

Зеленые громогласно перечислили понесенныя обиды и назвали имена ихъ виновниковъ. Юстиніанъ замѣтилъ, что должностныя лица исполняютъ не свою волю и потому не отвѣтственны.

--- «Кто-бы онъ ни былъ, преслѣдующій насъ, не унимались просители, ---его постигнетъ участь Іуды».

Посл'я этихъ словь, разговоръ призняль обороть, по зам'ячанію Гиббона \*), наибол'я странный, чёмъ когда-либо таковой происходилъ между монархомъ и его подданными.

— Замолчите, жиды, манихои, самаритяне, провозгласияъ императорский глашатай.

7

<sup>\*)</sup> Гиббонъ, IV, 324. Весь разговоръ въ подробностихъ изложенъ у Наддера. Юстиніавъ и партіи пирка. Подленныя ръчи у Сеофанъ въ хронографія 279—280 и въ Наскъчной хроникъ.

— Ты называешь насъ жидами и самаритянами, завопили въ ярости зеленые.— Матерь Божія, спаси насъ.

— Кончители-ли вы обвинять самихъ себя? продолжалъ насмѣшливо Юстиніанъ.

— Кто не свидѣтельствуетъ, что его величество думаетъ правовѣрно, того постигнетъ проклятіе подобно Іудѣ, въ томъ-же тонѣ отвѣчали зеленые.

— Я свидѣтельствую, что вы принимаете крещеніе во имя Единаго, — заключилъ императоръ.

Обвиненіе въ монофизитской ереси довело праксиновъ до неистовства. Забывъ все уваженіе къ императорскому достоинству, они проклинали отца Юстиніана, произведшаго на свѣтъ такого сына, поносили самого императора, называя его человѣкоубійцей, глупцомъ, вѣроломнымъ тираномъ. Чаша терпѣнія была переполнена съ обѣихъ сторонъ. «Развѣ вы не дорожите жизнью», воскликнулъ разгнѣванный монархъ. Но угроза пе достигла своей цѣли, а наоборотъ явилась искрой народнаго возмущенія и улицы Константинополя, вмѣстѣ съ гипподромомъ, превратились въ театръ междоусобной войны.

Приведенный отрывокъ обмѣна мыслей народа и носителя власти разъясняетъ намъ ихъ взаимныя отношенія и значеніе оппозиціонной партіи. Мѣстный политическій характеръ послѣдней выступаетъ здѣсь во всей очевидности. Юстиніанъ и голубые — это византійскій романизмъ, слѣпой, безжалостный, прямолинейный въ поставленіи и разносторонній въ достиженіи цѣли; романизмъ, отрицающій законность даже по отношенію подчиненной власти и господствующій для себя самого; и рядомъ съ нимъ византійскій элленизмъ, уступчивый, легальный до послѣдняго момента обладанія чувствомъ и разсудкомъ, убѣжденный сторонникъ монархической власти, какъ общей защитницы, воплощенія идеи божественной правды и мира.

Тотъ не правъ, кто полагаетъ, что византійское населеніе было скопищемъ буяновъ и бунтовщиковъ по призванію. Требовалась всякій разъ большая затрата усилій со стороны романизированнаго константинопольскаго правительства, чтобы разжечь страсти и произвести мятежъ \*). Должно отдать справедливость, что въ этомъ дѣлѣ византійская администрація съ многими изъ государей во главѣ выказывала болѣе способностей, чѣмъ въ чемъ-бы то ни было другомъ.

Послѣ знаменитаго возмущенія «Ника», правительство приняло рядъ мѣръ, направленныхъ къ уничтоженію организаціи и могущества цирково-политическихъ партій, и понемногу достигло этого. Начиная съ седьмого вѣка, извѣстія о дѣяніяхъ факцій становятся все рѣже и рѣже, и наконецъ совсѣмъ прекращаются. Это показываетъ, какъ справедливо говоритъ проф. Успенскій, что димамъ былъ нанесенъ сильный ударъ, отъ котораго они не могли никогда оправиться.

Опредъленныя внёшнія формы византійскаго политическаго разномыслія такимъ образомъ должны были измѣниться съ теченіемъ времени; но изъ этого не слѣдуетъ что измѣнились его коренныя теченія. Годы сод'єйствовали только возрастанію и укрѣпленію восточно-эллинскихъ началъ. Постепенно національная жизнь вошла въ свои права и въ борьбѣ съ наросшей на нее чужеземной корой ей порой удавалось на цёлыя стольтія раздвигать удушающія объятія христіанизированнаго романизма и давать своимъ порывамъ полный законный просторъ. Борьба западнической и отечественной партій не уставала ни на минуту, пока наконецъ не закончилась, къ сожажалѣнію, слишкомъ поздно, полной побѣдой націоналистическаго начала. Въ тѣ счастливыя минуты, когда во главѣ правительства становились отчизнолюбцы, въ своихъ начинаніяхъ при своихъ невзгодахъ они всегда, какъ будетъ указано И ниже, получали поддержку изъ глубины страны, изъ отдаленныхъ мъстностей Малой Азіи, Сиріи и Египта; наобороть вся-

<sup>\*)</sup> Cp. характеристику константинопольскаго населения у Пайяра «Histoire de la transmission du pouvoir impérial à Rome et à Constantinople», 336. «Ce peuple est pieux, docile, humain et juste tout que la colère et la superstition ne l'emportent pas.

кій разъ, когда венличали пъ правительственныхъ сферахъ загоденски, оти прежде всего завязывали прочныя спошенія съ завядомъ и туда-же обращались за помощью въ стёсненныхъ обегологлодиствахъ \*).

Неутлуающая борьба перемдала подчась крайности И увлечения, иманивала страстную натуру восточныхъ грековъ къ пролвлению разнуздалнато фанатизма, по тъмъ не менъе она имала и свои благозвольна посладствия. Не возстань духъ христіано-олличеной кулатуры на сащиту своихъ попранныхъ римсками традинали и макъ і изантій не удалось-бы продлить своегоэтысяченёчляго умиралія». Освяшій въ стояицѣ востока романчимъ линянся врагомъ очень опаснымъ. Онъ, какъ Протей, мілтить наружность и нользовался містнымы установлепілян дал свенуз цілей. Какъ это ни странно, наприм'єрь, но вноль 5 посточно-трочестое явленіе монашества, между прочимъ, постоитью провратилось въ могучее оружіе западнической нартія вы отношьная налістальнасй. Объясняется это тімъ, что въ своемъ развили восточное монашество нотеряло свои коренныя основы, и старыя отечественныя формы наполнились новымъ, чужають селержачномъ. Романизмъ ловиль каждый промахъ противрича. Еъ поздиблиемъ монашествъ, между прочима, заплючальсь одна черта, противная греческому духу, имень о: отриналие голтаго самоонь одбаенія, строгость дисцинаныы и послушании: отауъ въ своихъ цъляхъ и выгодахъ воспользовался воспасалить на безотвѣтности и сявномъ подчинечін желіраный романизыть.

Вирочемъ и тутъ пужно еще разъ оговориться, что востокъ создаль не тѣ сбщежительные могастыри и монашескіе ордена, которье въ гачествѣ на воинскій ладъ организованныхъ союзовъ ви с..ѣдствій съ такимъ успѣхомъ привились и распрестрализы ь на сападѣ. Греческій индивидуализмъ и здѣсь преходля себя въ идсализацій отшельничества, пустынничества въ полномъ сывсяѣ этого слова.

•) Ср. Ө. Успенскій, Очерки по исторія византійской образованности, 67,

Первыми отшельниками были леди аскотизодно-соверцательныхъ наклонностей, отрёщавшіеся оть міза и признававшіе надъ собой только власть Бога и духовный авторитеть уже стяжавшихь собь извъзгность исалочительнымь брагочестіемъ подвижничовь. Нервые конахи проводный свою жизнь вь самоутлубления и, подобно стоичами, отридиля реалиность всёхъ благь зэмнахъ. Ихъ ночвизаничество было опружено простотой и крайней непригизательностью. Ччовь в ют надетв и ус ювія монашескаго быта кореннымъ образомъ измізчилиль. Древнее подвижничество истинной святостью своихъ поступловъ какъбы накопило столь общирный зопась заслуть передь Богомь и людьми, что пресмники отшельнчковь Нитріи и Очранды въ подавляющемъ большинстве сочьи себя на долгій сроиъ свободными оть какихъ-бы то ни было духовно-правственныхъ обязательствъ. МЪсто избранных созерщате, ей самяли теланы спасавшихся отъ жизненныхъ неудобствъ рабовь, создать, колоновь, иривлекаемыхъ въ монастыри приманками относительной независимости, общественныхъ пригиденій, обезнеченнаго и спокойнаго существозанія. Старинное благочестіе и суровость ноявозь замёлилась продажнымь ханженствомъ, пустосвятствомъ и страньой распущерностью.

Несомићнио, что во весь періодь существованія виз найёской имперіи постоянно выдвигались отджилыма личности, върныя преданіямъ истиннаго монашества, но, какъ рълкіе свътзые лучи, они терлинсь среди общаго мрана. Нужно замѣтичь при этомъ, что всв позднъйшіе лучшіе представители отшельническаго подвижничества, когда силото вещей имъ прилодилось высказываться или дъйствовать въ пользу міреннуъ дъль, всегда въ большой или меньшей стенени примыкали къ отечественной партіи, тогда какъ остальное монашество и в переставало тянуть сторону западликовъ.

Согласно различнымъ фазисамъ культурной борьбы дзухъ указанныхъ направленій византійской мысли, христіанизованнаго романизма и восточно-христіанскаго элленизма, всю исторію имперіи поэтому можно раздѣлить на четыре періода: первый отъ Константина Великаго до Льва Исаврянина; второй отъ Льва Исаврянина до Василія Македонянина; третій отъ Василія Македонянина до призванія рода Комниновъ; и наконецъ, четвертый отъ Алексѣя Комнина до завоеванія Константинополя крестоносцами; съ наступленіемъ въ 1204 г. романскаго владычества, поступательное движеніе византизма кончилось, уступивъ мѣсто воспоминаніямъ прошлаго.

## ГЛАВА III.

## § 1. Періодъ первый: отъ Константина Великаго до Льва Исаврянина.

Содержательная исторія восточно-эллинской христіанской культуры, въ средѣ которой частное и государственное право являются, какъ и вездѣ, необходимыми составными частями, простирается на протяженіи девяти вѣковъ, въ теченіи которыхъ образующія начала поперемѣнно достигали различныхъ степеней напряженности.

Каждый изъ вышеуказанныхъ періодовъ дёленія византійской исторіи можеть быть характеризованъ съ точки зрёнія борьбы романизма съ эллепизмомъ многими рёзкими, явственно выступающими, чертами внутренняго и внёшняго свойства. Періодъ отъ Константина до Льва Исавра даетъ намъ картину господства римскихъ началъ въ политикѣ и ясно выражаемаго отрицанія запросовъ и требованій мёстнаго духа и жизни. Въ царствованіе иконоборцевъ мы натыкаемся на длинный рядъ фактовъ напряженной реакціи противъ владычества западниковъ, съ Василія Македонянина опять замѣчается западническій, но уже смягченный, поворотъ въ сторону романскихъ традицій и, наконецъ, Алексѣй Комнинъ окончательно примиряетъ крайности, отводя каждому изъ началъ византизма подобающее ему мѣсто. Первые три періода византійской исторіи, между прочимъ, нашли себѣ выраженіе въ трехъ замѣчается законодатель-

Digitized by Google

ныхъ памятникахъ: юстиніановомъ Кодексѣ, Эклогѣ Василія и Константина исаврянъ, и Василикахъ македонской династіи. Четвертая эпоха не создала какого-нибудь одного свода законовъ, но за то она выпустила въ свѣтъ цѣлый рядъ новеллъ, прекрасно очерчивающихъ духъ времени.

Для того чтобы доказать, что оть Константина Великаго до Юстиніана романизмъ и его представлявшая партія царили въ византійской имперіи во всей своей силѣ, не требуется особаго искусства или проницательности. Отпечатокъ римскаго управленія, римскихъ идей, воззрѣній чувствуется и слышится повсюду, гдѣ дѣло касается внѣшнихъ формъ государственной жизни и правительственной политики. Вилоть до самаго начала царствованія Льва Исаврянина не изм'внялась римская система раскладки и сбиранія податей, служившихъ не къ усиленію средствъ государства, по къ раззоренію граждань; въ продолженіи четырехъ стольтій администрація сохраняла свой латинскій обликъ, сказывавшійся даже въ названіяхъ должностей; впродолжении четырехъ в'бковъ угнеталась исконцая свобода восточно греческихъ городовъ, превратившихся при посредствѣ дарованія имъ римскаго муниципальнаго устройства въ предметъ узаконеннаго утъснения и произвола. Нужно-ли говорить о томъ, что въ вопросы совѣсти былъ перенесенъ римскій взглядъ на испов'ядное разномысліе, какъ на политическое преступленіе. Стыдно сказать, что въ царствованіе Өеодосія Младшаго и Юстиніана Великаго язычникамъ и евреямъ жилось въ имперіи лучше, нежели христіанамъ, осмѣливавшимся относиться самостоятельно къ тѣмъ религіознымъ взглядамъ, которыхъ придерживался подчасъ самъ впадавшій въ ересь императоръ. За невѣрными въ извѣстной степени, отрицались гражданскія права: еретики же подвергались жесточайшимъ казнямъ зачастую безъ всякаго повода для примененія къ нимъ меръ жестокости.

Императоры продолжали упражнять древне-римскій культь власти съ тёмъ различіемъ, однако, что высоко, хотя-бы и узко, по-римски, понимаемый лозунгъ salus reipublicae suprema lex əsto, замѣнился въ эту эпоху въ Византій другимъ болеѣ характернымъ кличемъ quod principi placuit, legis habet vigorem \*). Этому принцину вполнѣ созпательно приносились въ жертву всѣ другіе. Восточный міръ все это долженъ былъ теперь особенно сильно чувствовать потому, что прежде отдаленный центръ романизма, съ основаніемъ Константинополя, передвинулся ближе къ востоку и прилѣнился къ его краю.

Эллинамъ была извъстна партійность съ ен скрытымъ проискомъ и тайной агитаціей, но ихъ нравамъ не былъ свойствененъ, теперь получившій повсюду примѣненіе, пріемъ невидимаго правильственнаго соглядатайства, вѣроломства, двуличія, коварства, безчеловѣчной мстительности и безграничной гордыни. Благородный образъ платоновской монархіи, нѣкогда осуществляемой птоломеями и селевкидами, теперь замѣнился низкой подозрительной деспотіей, не останавливавшейся ни нередъ какимъ бы то ни было тайнымъ и явнымъ преступленіемъ въ цѣляхъ охраненія своего жалкаго спокойствія.

Выродившійся Римъ палъ отъ недостатковъ своего государственнаго устройства. Потерявшіе равновѣсіе его общественные элементы вошли въ составъ другихъ болѣе сильныхъ союзовъ. Правительственная система, погубившая уже одно государство и перенесенная въ другое, грозила уничтожить послѣднее, если-бы само восточно-греческое общество не напрягло всѣхъ своихъ силъ на парализованіе благопріобрѣтеннаго недуга. Жизненное начало, однако, таилось въ глубинѣ политическаго тѣла, проступая наружу только мѣстами, какъ-бы случайно, и римская внѣшность, заслонявшая восточно-греческое содержаніе, обманула многихъ изслѣдонателей Византіи, скользнувшихъ взглядомъ по поверхности и не давшихъ себѣ труда заглянуть внутрь \*\*).

<sup>\*)</sup> Dig. I, IV, 1.

<sup>\*\*)</sup> Гиббонь поэтому парствованіе Юстиніана считаеть еще продолженіемъ существованія рямскаго государства. Точно также Финлей начинаеть повѣствованіе о Византіи сь воцаренія дома Исавровъ, относя предшествующее время къ исторія Греція подъ римскимъ владычествомъ.

Первые слѣды мѣстнаго вліяны націоналистовъ сказались, между прочимъ, въ области права, въ основахъ своихъ заимствованнаго у Рима. Мы не будемъ останавливаться на кодексѣ Осодосія и на установленіахъ прочихъ предшествовавшихъ Юстиніану императоровъ. Сводъ, обработанный подъ руководствомъ знаменитаго правовѣда и лихоница Трибоніана въ общемъ отразилъ въ себѣ всю законодательную и право-

образовательную діятельность императорскаго Рима и императорской Византіи. Тому, кто разберется въ различныхъ наслоеніяхъ юстиніанова Кодекса, станетъ ясно взаимное соотношеніе различныхъ заложенныхъ туда началь.

Обыкновенно счита. отъ юстиніаново право римскимъ въ полномь смысль этого слова. Такой взгляду, однако, требуеть нѣкоторыхъ поправокъ для того, чтобы быть принятымъ въ качествѣ вполнѣ научнаго. Мы пе будемь, конечно, касаться того вопроса, что въ римскомъ правозблёния романизмъ облагородился введеніемъ въ него свізкей и чистой струи juris gentium: мы укажемъ прежде всего, что уже въ трудахъ Ульніана, Павла, Помпонія, Модестина встръчаются ссылки на греческіе источники, всябяствіе чего вь латинскій тексть Дигесть во многихъ мѣстахъ оказываются вкранленными греческія цитаты \*). То-же самое нужно сказать объ ЭОстиніановыхъ институ-) ціяхъ, гдѣ встръчаются цълые отрывки изъ Гомера\*\*) и упо-1/2 минаются законы Солона, Дракона. Въ Кодексь греческій элементь должень быль вгоргнуться чрезь посредство тёхъ-же принятыхъ въ Дигесты римскихъ юристовъ, но. кромѣ того, въ него вошелъ цѣлый рядъ положеній, порожденный мѣстными византійскими условіями, и въ особенности глубоко укоренившимся христіанствомъ, преломившимся въ римскомъ пониманіи вещей.

Принимая все сказанное во вниманіе, нельзя не согласиться съ замѣчаніемъ проф. Энгельмана, что юстиніаново законода-

<sup>\*) 1, 1, 6; 1, 3, 2, 6, 30; 1, 16, 6</sup> и мног. др.

<sup>\*\*)</sup> Instit. II, 17, prooim; III, 23.

тельство уже само по себѣ есть грандіозный памятникъ византизма, притомъ нужно прибавить, въ первой стадіи его развитія. Римскія традиціи и воззрѣнія въ этомъ сложномъ сооруженіи впервые явственно уступили нѣкоторое мѣсто восточно-греческой цивилизаціи и подались подъ ея натискомъ. Въ обстоятельной книгь Виллемса «Римское государственное право» можно найти цёлый рядъ указаній на многообразныя измёненія, которымъ подверглись римскіе правовые институты въ византійской имперіи. Юстиніанъ, наприм'єрь, уничтожиль различіе между ingenui и libertini, Константинъ окончательно отнялъ у господина право безнаказаннаго убіенія раба, право разъединенія его съ семьей при продажь; тотъ-же императоръ установилъ два новыхъ способа отпущенія на волю: тапиmissio in sacrosanctis ecclesiis и отпущение безъ всякихъ формальностей собственникомъ-лицомъ духовнымъ. Константиномъже было уничтожено право жизни и смерти отца по отношенію дѣтей и мн. другое \*).

Принято думать, что рабство, подвергшееся многимъ ограниченіямъ въ законодательствѣ византійскихъ императоровъ, претерпѣло видоизмѣненія главнымъ образомъ подъ вліяніемъ христіанской церкви. Нисколько не отрицая важныхъ заслугъ въ этомъ дѣлѣ христіанства, мы позволимъ себѣ замѣтить, что старинный духъ равноправія грековъ и ихъ культурная впечатлительность и врожденная мягкость безъ всякого сомнѣнія точно также содѣйствовали переработкѣ памятника человѣческаго безсердечія. Еще въ глубокой древности рабы въ семьѣ грека въ гомерическій неріодъ находились на положеніи младшихъ членовъ рода: господинъ раздѣлялъ съ ними полевыя работы, а госпожа вмѣстѣ съ невольницами занималась тканьемъ, мытьемъ платья, пряденіемъ. Очень часто выбывшаго члена семьи замѣнялъ рабъ и такимъ образомъ становился полноправнымъ гражданиномъ. Иначе смотрѣли на невольника

<sup>\*)</sup> Виллемсъ, П, 746, 754, 760.

римляне, видѣвшіе въ немъ только вещь и болѣе ничего. Демократическій принципъ равенства, провозглашенный Евангеліемъ, пришелся прямо по душѣ человѣчно настроенному греку, но римлянинъ его не принялъ съ открытымъ сердцемъ. Согласно своему практическому разуму, онъ строго раздѣлил на двое понятіе о божескомъ и человѣческомъ, примѣнительн. къ ученію о jus naturale и jus civile.

Достойно зам'вчанія, что многіе отцы церкви, отрицая рабство отвлеченно, съ христіанской точки зрѣнія, признавали его въ качествѣ положительнаго государственнаго установленія, прибѣгая для доказательства справедливости своихъ умозаключеній даже къ софизмамъ. Амвросій Медіоланскій, ссылаясь на евангельскій тексть, что первые будуть послѣдними, называль рабство даромъ Божіимъ \*). Точно также Іоаннъ Златоусть безъ всякой боязни дёлаль выводъ, что рабство благо, такъ какъ даетъ христіанину возможность заслуги \*\*). Но далье всего въ данномъ направлени пошелъ вполив романизованный грекъ Бл. Августинъ, представившій полную теорію рабства. Христіанскій мыслитель безъ колебанія утверждалъ, что естественное право ошибалось, проповѣдуя несправедливость института рабовладенія, такъ какъ основаніе его есть слѣдствіе первороднаго грѣха, подобное болѣзни и смерти, не уничтоженныхъ крестными страданіями Спасителя. Рабство, по ученію Бл. Августина, уничтожится только въ Божьемъ царствѣ, а въ человѣческомъ оно должно существовать со всею силой необходимости \*\*\*\*). Не нужно удивляться послѣ этого, что тотъ-же самый Бл. Августинъ въ своихъ твореніяхъ освятилъ принуждение въ дълахъ въры, потому что Богъ самъ не пощадилъ своего Сына и отдалъ его въ руки палачамъ. Вотъ что говорилъ представитель римскихъ идей, предвозвъстникъ

<sup>\*)</sup> Жане. Исторія государственной науки, 212.

<sup>\*\*)</sup> Ibid.

<sup>\*\*\*)</sup> Ibid. 216.

ужасовъ Испаніи и Нидерландовъ, прямой предокъ Торквемады и Арбуэса.

Культурное воздійствіе эллинскихъ вээрілій отразилось не только на сущности юстиніанова законодательства, но получило свою долю и въ созданія вчённости; мы вубемъ въ виду въ данномъ случаї, конечно, не юридическіе институты, зачастую непереваримые для греческаго желудка<sup>38</sup>), но языкъ, которымъ нанисатъ Кодексъ. Качъ сизатедичео указываетъ проф. Энгельманъ <sup>468</sup>), законныя киксч Юстив'ана въ свачительной части прикадаежатъ по лимоу нъ литературѣ греческой, и не только по языку; многое, содержащееся въ нихъ становится удобононимаемымъ только при сличон'я латкискаго текста [съ греческимъ

Натиску элленнама подверглось не только нисколное право той иброи об бутрафол, но и не нисаенсе той иброи об бурафол. Какъ въ Кодексъ, такъ и въ Дигесталь ири нелиой расносторонней зазработкъ частичко права, государствените затренуто зияња въ общихъ чертахъ. Основы визангиствено самој ержавія не получили въ юстиніановыхъ клиятасъ сиредёлетнаге выраженія и въ это неогражденное мѣсто раздаол иссточный эллеиязмъ. Пом помощи этого пробъта и възгити далось установить утразенную Римохъ венсередственскую сялот менарха съ народомъ, сказавшуюся прожде ъсято въ сселщенія обычаемъ права переговоровь съ государемъ въ селиснія обычаемъ права переговоровь съ государемъ въ цериѣ и подачи ему всякихъ свитковъ, съ просьбами, нежеланами и даже паставленіями, что имѣется, напримѣръ, въ свиткѣ дьякона Аганита.

Необходимость заставила постепению допустить оффиціально употребленіе греческаго языка въ присулственныхъ мѣстахъ. Самъ Юстинізнъ повеллы свои издаваль на греческомъ языкѣ

\*) За отсутствіемъ соотвътствующихъ понятій въ греческомъ языкъ нъкоторые латинскіе термины при переводъ замъчали в прастымъ греческимъ написаніемъ, напр. та пері той хобіхёддоо вли й проздукоїх той патройод и проч.

\*\*) Объ ученой обработкъ греко-римскаго права, 51.

и въ одной илъ нихъ, седьмой, онъ объясняеть, что не писаль объявляемаго лакона по латыми по тому, что хотѣль его сдѣлать поняталыт, всему пореду. Макань обошла также повелёніе императора ул разовления оть теллованія законовъ въ видахъ приданія нить и объедим и устойчивости и надлежащаго единства. Твервоса альное простое депущеніе сличенія мѣсть и объясненія отдѣленыхъ словъ преврагилось въ сложный экзегезисъ, и тверчество в заит белихъ юристовъ незамѣтно вырвалось на по чазѣ простора. Точно также смѣшеніе въ одномъ коденсѣ законон челасній духовныхъ и свѣтекихъ, при обособленномъ состоянія клира потребовало поздиѣе составленія особыхъ правода в сбершаласть, въ зачатѣ ж вызвало изданіе пѣскемаюль систольныхъ новелаъ.

Итанъ рименая оболочна, осуждавшая Византио на неподвижность и смерть, туго, но рыздвигалось въ стороны. Народная струд постещению постачивалась наружу. Романизированный до мозга востел славаниять Юстиніанъ не могъ не поддаться онароданию гделоской плантуры и въ своихъ постройкахъ провелъ при немения јоналетихъ эрхитекторовъ Аноммія и Исидора эни чиное изличество, прасоту и легиость греческаго стиля. Какъ-би изоналась идеей служения божественной мудрости са. Сорін, которей всегда былъ приверженъмыслитель грекь, консталланопольская василика отразила въ себѣ особенность, пъ савту стремыцагося треческаго генія: византійскій таць ще по осебщаємаго сверху храма св. Софія рѣзко отличается оть нелутемныхъ образцовъ западной готики, какъ бы сохранившей мракъ ее породившей средневѣковой мысли.

## § 2. Періодъ отъ Льва Исавра до Василія Македонянина.

Какъ мы имечи случай неоднократно указывать выше, пытливость ума, умъ ностояннаго и безнокойнаго исквийя были издавва присун.4 греческой народности. Апостоль Цавель прекрасно охаражнеризоваль эгу особенность грековь въ слъдующихъ словахъ: «іудеи знаменія просятъ, эллины премудрости ищутъ \*). Въ болёе раннее время эти свойства природы грековъ сказывались въ послёдовательно смёнявшихся многочисленныхъ и многообразныхъ философскихъ системахъ, позднёе, въ христіанскую эпоху, они послужили неизсякаемымъ источникомъ всевозможныхъ ересей.

Уже въ первые вѣка своего существованія христіанское общество выдѣлило изъ себя три группы разномыслящихъ: христіанъ іудеевъ, гностиковъ и платониковъ, по своему понимавшихъ и толковавшихъ основныя положенія новой целигіи. Разногласія по вопросамъ христіанской догматики, конечно, не могли остановиться на трехъ поименованныхъ направленіяхъ. Ветхій Зав'єть и Евангеліе слишкомъ много говорили уму и воображенію грековъ для того, чтобы они могли успокоиться на уже изжитыхъ мистически-философскихъ мечтаніяхъ евіонизма, магизма и платонизма. Строго и стройно выработаннаго вселенскими соборами единства въ христіанскомъ учении тогда еще не имѣлось, и потому представлялась широкая свобода толкованіямъ, изслёдованіямъ и спорамъ. До того времени еще какъ Арій потрясъ всю восточную церковь своимъ ученіемъ о неравенствѣ Бога Отца и Бога Сына, главнымъ образомъ, египетскія провинціи уже породили множество секть вродѣ донатистовъ, монтанистовъ, максиміанистовъ, маркіонитовъ, рогаціанъ, савелліанъ, новаціанъ въ меньшей стенени, но все-же тревожившихъ спокойствіе правовѣрныхъ И требовавшихъ государственнаго признанія ихъ интересовъ.

Съ большей или меньшей увѣренностью, но во всякомъ случаѣ можно предположить, что, если-бы восточно-эллинскому міру удалось объединиться и превратиться въ признанное государство подъ главенствомъ вполнѣ національнаго правительства, способнаго представить если не интересы всѣхъ, то по крайней мѣрѣ большинства, дробленіе христіанъ на

<sup>\*)</sup> Посланіе къ коренеяцамъ, І, 22.

секты никогда бы не достигло того напряженія, какимъ отмѣченъ долгій періодъ царствованія императоровъ романскаго образа мыслей. Безъ всякаго сомнѣнія, помимо примѣненія мирныхъ средствъ къ убѣжденію въ отношеніи заблудшихся, монархами эллинами, никогда не были-бы пущены въ ходъ насиліе и принуждение, отождествляющие самоопред&ление въ вопросахъ совѣсти съ государственнымъ преступленіемъ. Равнымъ образомъ вполив естественно, что правители, пропитанные римскими воззрѣніями и цонятіями, должны были въ свою очередь поступать такъ, какъ они поступали, т. е. продолжать гоненія противъ тьхъ, которые, подобно жертвамъ Нерона или Деоклеціана, осмѣливались оспаривать мнѣнія своихъ повелителей и не подчиняться ихъ приказаніямъ. Въ самомъ дѣлѣ, кто знаетъ, что перевѣшивало въ данномъ случаѣ? Желаніе ли надѣлать возможно большее число участниковъ счастливой жизни будущаго вѣка или-же стремленіе сломить неповиновеніе ослушныхъ подданныхъ. Никто не поручится, что побужденія послѣдняго разряда не затмевали собою первыхъ.

Какъ-бы то ни было, но тотъ фактъ, что первый христіанскій вѣнценосецъ, онъ-же представитель сконцентрированнаго романизма, какъ-бы продолжилъ дѣло языческихъ императоровъ, заимствовавъ даже текстъ нѣкоторыхъ угрозъ сектантамъ дословно изъ эдиктовъ Діоклеціана противъ послѣдователей Христа, — находится на лицо \*).

Религіозная нетерпимость, завѣщанная Константиномъ Великимъ преемникамъ, была принята послѣдними съ воодушевленіемъ. Рабы не лукавые и не лѣнивые, императоры Өеодосій, и Юстиніанъ съ кликой раболѣпныхъ сподвижниковъ, не зарыли полученнаго таланта власти въ землю. Они употребили его на возвеличеніе блеска имперіи съ одной стороны и на истребленіе своихъ подданныхъ съ другой. Въ дѣлѣ гоненія заблудшихся христіанъ Өеодосію I и Юстиніану

<sup>\*)</sup> Гиббонъ. Исторія упадка и разрушенія Римской Имперіи, II, 402.

принадлежить первое мысто среди прочихь гонителей не только потому, что въ годы имъ кравленія востокъ истекаль кровью изъ ранъ, нанесенныхъ собстветнымъ оружіемъ, но кромѣ того потому, что, подобно Константину, они старались облекать свои историческія ошноки въ форму закона и такимъ способомъ содбйствовали имъ постоянному ковторенію въ будущемъ. Три столѣтія борьбы съ элленизмомъ въ Византіи не ослабили гибельной остроты романизма, и славанинъ Юстеніанъ явился цѣлостнымъ выразителемъ римскихъ традицій, не считавшихъ нужнымъ раздѣлать въ сезоемъ представленім и въ законодательствѣ религія оть полатчики \*)

Плоды релисіознаго протекціонизма, установленнаго Константичомъ Великимъ, иснемногу сказались на судьбахъ восимперіи. Многочисленные гонимые, вольнодумцы, не точной находя удовлетворенія въ отечествѣ самымъ возвышеннымъ духовнымъ интересамъ, постенскио прониклись равнодушіемъ къ выгодамъ того государственнаго порядка, который въ отношенія ихъ проявлялся только невыгодами. Нетернимость возстановляма едетиковъ, стрицаніе всякаго изслѣдовавія возбуждало православныхъ. Внутри государства пріобрѣлъ право гражданства противуестественный способъ обращения къ власти и воздействія на нее при помощи уличныхъ и цирковыхъ возмущений. Идея законности вырождалась. Народъ и правительство пачинали призыкать становиться въ положение двухъ. враждующихъ силъ. борьбой домогающихся перевѣса другъ надъ другомъ. Во время безкоредковь «Нила» династическій перевороть уже быль готовь; народныя водны уже выстуняли изъ береговъ. Потребевалась отвага и жестокость наемныхъ варваровъ для того, чтобы удержать отъ паденія пошатнувшійся престель Повячимому византійскіе доманизованные государи рашительно не продставляли себъ того простого положения, что правительство, основыва сщее свои дѣй-

<sup>•)</sup> См. Paparrigopoulo. Ristoire de la civilization hellénique, стр. 143 и слід. замъчанія о значения пёротеричноста для благососто: кія государства.

ствія только на страхѣ, а не на преданности гражданъ, подрываетъ самого себя.

Царствованія Юстиніана и Геракліево служать прекраснымъ подтвержденіемъ сказаннаго. Время госполства этихъ монарховъ есть постепенное, но неуклонное паденіе Византіи; гражданскія чувства имперскихъ подданныхъ подверглись вырожденію на всемъ протяженіи государственной территоріи. Прежде могущественная, страшная врагамъ имперія, съ успфхомъ нфсколько времени поддерживавшая завоевательпреданія Рима, начиная съ шестого столѣтія ныя принуждается къ позорной, по тогдашнимъ понятіямъ, оборонительной политикѣ. Но и съ этой стороны Византіи не хватало достаточной силы къ сопротивленію. Славяне подступали къ самымъ стѣнамъ столицы; персы и арабы отнимали на востокѣ одну провинцію за другой и издевались надъ византійскими. по большей части, наемными легіонами. **Государственны**я основы достигли такой степени расшатанности, что подданные восточной имперіи безъ всякихъ угрызеній совѣсти передавались на сторону враговъ за одно объщание сохранить имъ въ неприкосновенности религіозную свободу. Въ 639 г. монофизиты Египта обязались содъйствовать Амру въ отнятіи ихъ страны у Византіи и сдержали свое обязательство. Египеть такимъ образомъ навсегда былъ потерянъ для имперіи.

Въ Сиріи и Месопотаміи христіанское населеніе не выказало прямой измѣны отечеству, но за то очень легко освоилось съ правительствомъ халифовъ, имѣвшихъ благоразуміе оставить покореннымъ исповѣдную самостоятельность. Какъ извѣстно, христіанамъ Дамаска жилось подъ арабскимъ владычествомъ настолько хорошо, что одинъ изъ ихъ духовныхъ вождей былъ даже приближеннымъ блистательнаго халифа и съ успѣхомъ предстательствовалъ за своихъ единовѣрцевъ во всѣхъ исключительныхъ случаяхъ. Въ шестомъ вѣкѣ гонимые языческіе философы искали покровительства и убѣжища въ предѣлахъ владѣній персидскаго царя, въ седьмомъ, преслѣ-

8

дуемые христіанскіе вольнодумцы спасались у магометанъ арабовъ и на Ефрать основывали многочисленныя колоніи, образовавшія внослѣдствіи несторіанскую халдейскую церковь. Очевидно, у обитателей элленизированнаго востока было по духу **бол**ве общихъ связей съ потомками Агари и Измаила, нежели съ духовными сынами итальянскихъ разбойниковъ. Въ самомъ дѣлѣ, арабы явились какъ-бы естественными преемниками греко-восточной культуры. Къ сожалению, магометанство преградило возможность доступа въ ихъ среду истинъ христіанскаго ученія, вошедшаго неотьемлемой частью въ составъ восточнаго элленизма; за то во многихъ другихъ отношеніяхъ арабы оказались достойными представителями той цивилизаціи, которая такъ тщательно истреблялась на месте своей родины. Арабамъ мы обязаны поступательнымъ движеніемъ медицины, физики, химіи, астрономіи въ тѣ времена, когда Европа коснѣла въ грубѣйшемъ невѣжествѣ или, какъ выразился одинъ историкъ-художникъ, была погружена въ тяжелый сонъ, полный ужасныхъ сновидѣній.

Римско-византійская религіозная нетерпимость имѣла еще одно крайне печальное послёдствіе. Какъ это всегда и вездѣ бываеть, умственная жизнь и въ имперіи заправлялась наиболѣе одаренными единицами, бравшими на себя отвѣтственныя общественныя роли, въ то время какъ масса являлась простымъ зрителемъ, дарившимъ свое сочувствіе, смотря по достоинствамъ, то той, то другой сторонѣ. Толпа не создаетъ ничего новаго, но за то, при извѣстныхъ условіяхъ, она обладаеть качествомъ правильности, хотя подчасъ и безсознательной, оцвнки, пониманія истины при помощи практическаго разсудка. Подъ вліяніемъ постоянныхъ преслѣдованій, разжигавшихъ и будившихъ страсти, чувство умѣренности и спокойнаго вдумчиваго отношенія къ отвлеченнымъ вопросамъ замѣнилось слёпою преданностью ученіямъ, почему либо тронувшимъ умъ или сердце, и стремленіемъ отстаивать ихъ цёною какихъ угодно жертвъ. Вмъстъ съ тъмъ развилось въ народныхъ массахъ низкое чувство мстительности, явившееся естественнымъ послѣдствіемъ фанатизма. Старинный духъ греческой партійности пріобрѣлъ романскую остроту.

Итакъ, въ первые вѣка существованія Византіи въ условіяхъ ея общественно-государственной жизни сказалось сильное действие центробежныхъ, разлагающихъ началъ. Прежнее неоформленное культурное единство греческаго востока въ основѣ своей было крѣпче теперешняго формально государственнаго. Романское правительство, взявшее на себя заботу о благоденствіи ввѣреннаго его попеченіямъ политическаго тѣла, какъ-бы поставило себѣ задачей изсушать его жизненные источники. А между тёмъ измёнившіяся обстоятельства требовали особой напряженности, особой энергіи со стороны народа. Съ востока продолжали надвигаться арабы, постоянно получавшие подкрёпленіе изъ самой Византіи отъ гонимыхъ еретиковъ, язычниковъ и евреевъ; съ запада притекали все новыя и новыя полчища славянъ. Для борьбы съ первыми не хватало стойкости и гражданскаго самоотверженія, для борьбы со вторыми не доставало силы культурнаго уподобляющаго воздействія.

При такомъ положеніи дѣлъ на императорскій престолъ Византіи вступилъ представитель малоазійскаго племени исавровъ. Волею и дарованіями этого государя Византія удержана была отъ предстоявшаго паденія. Съ воцареніемъ его задавливаемый элленизмъ подалъ явственные признаки жизни; имперія вложила руки въ собственныя раны и впервые дѣйствительно попыталась уврачевать ихъ.

Значеніе правленія Льва Исавра для византійской имперіи было указано уже Финлеемъ, съ этого времени считавшимъ греко-восточное государство вступившимъ въ фазисъ самостоятельнаго бытія. Въ отношеніи нрава величіе поименованнаго государя выяснилось благодаря трудамъ Цахаріэ фонъ-Лингенталя \*\*) и профессора аоинскаго универ-

8\*

<sup>\*)</sup> Греція подъ римскимъ владычествомъ.

<sup>\*\*)</sup> Ersch und Gruber. Encyclopedie. Bb. LXXXVI u LXXXVII.

ситета г. Папарригопуло \*), изслѣдовавшихъ и обобщившихъ законодательную дѣтельность Льва III. Оказалось, что подобно Юстиніану I, Левъ Исаврянинъ создалъ свой кодексъ, отразившій въ себѣ многіе насущнѣйшіе запросы византійской жизни и такимъ образомъ представившій собою памятникъ чистаго мѣстнаго правосознанія.

Въ предшествовавшій періодъ долгою борьбою съ внутренними и внёшними врагами власть имперіи была сильно расшатана въ основаніяхъ. Политическіе перевороты стали частымъ и никого не смущавшимъ привычнымъ явленіемъ. За промежутокъ шести лёть, истекшихъ со дня смерти Юстиніана II до дня воцаренія Льва III, на императорскомъ престолѣ смѣнилось три государя внѣ условій какой-бы то ни было законности или упорядоченности престолонаслъдія. Городское населеніе, войско и иноземныя полчища варваровъ поочередно возводили въ императоры своихъ ставленниковъ, предъявляя временнымъ властителямъ свои требованія. Въ Римѣ смѣна императора не отзывалась на существѣ, силѣ и формахъ централизованной власти. Въ Византіи борьба отечественной и чужеземной цартій внесла разладъ въ правительственную дѣятельность, постоянно вдававшуюся въ фанатическія крайности.

Народныя смуты выдвинули впередъ сенать, представителя нуждъ высшаго сословія, и противупоставили его императорской власти, какъ постоянно дъйствующій факторъ сословной себялюбивой оппозиціи; горожане и войско предались своеволію. Безпорядочно бившіяся о насильно навязанную преграду романизма волны народнаго восточно-эллинскаго самосознанія, наконецъ, размыли оплотъ владычества римскихъ идей, но завоеваніе это досталось дорогой цёной государственной дезорганизаціи. Общественные элементы снова пришли въ состояніе смёшенія и борьбы. Гераклій и Констанцій

<sup>•)</sup> Histoire de la civilisation hellénique.

въ надеждѣ сохранить послѣдніе остатки римской системы управленія, ухватились за мысль снова перенести столицу имперіи или въ Кароагенъ или въ Римъ, но отчизнолюбцы не допустили такого шага.

Таково было положение империи, когда во главѣ ея сталъ Левъ III. Воцареніе его, какъ мы сказали выше, знаменуетъ новую эру въ исторіи Византіи. При немъ еще разъ перемѣстился центръ тяжести управленія, конечно, не въ положительномъ, но отвлеченномъ смыслѣ слова. Власть отказалась отъ насильственнаго поддерживанія римскихъ традицій и прониклась духомъ націонализма; западники потерпѣли генеральное поражение, восточно греческие интересы привлекли къ себѣ ближайшее вниманіе правительства и расшатанное государственное равновѣсіе снова пріобрѣло потребную, хотя всетаки относительную, устойчивость. Дёло въ томъ, что приверженцы романизма не положили оружія. Ихъ сопротивленіемъ и происками отмѣчена вся эпоха полнаго торжества освободительныхъ началъ. Между прочимъ, благодаря пристрастію авторовъ историковъ западническаго лагеря, личность Льва Исаврянина долгое время пребывала затемненной, вслёдствіе чего установилось ложное предубѣжденіе, какъ относительно всей эпохи иконоборческаго движенія, такъ и относительно моментовъ его возникновенія.

Отборнѣйшимъ свидѣтельствомъ въ пользу отмѣнныхъ политическихъ способностей и дарованій Льва III безспорно является замѣчательный памятникъ византійскаго законодательства, извѣстный подъ именемъ «Эклоги царей Льва и Константина».

Указанный сборникъ безпорядочно, въ отрывкахъ, безъ всякой критической оцѣнки въ соединеніи съ выдержками изъ другихъ сходныхъ памятниковъ, былъ напечатанъ еще Леунклавіемъ во второмъ томѣ его Jus graeco-romanum. Вслѣдствіе загадочности помѣщенныхъ въ заголовкѣ Эклоги именъ императоровъ Льва и Константина съ одной стороны, вслѣдствіе долгаго существованія испорченной редакціи сборника съ другой, мнѣнія ученыхъ долгое время рѣшительно склонялись къ признанію Эклоги плодомъ д'ятельности потомства Василія Македонянина. Несмотря на господство такового взгляда, попавшаго даже въ справочныя книги \*), Цахаріэ подвергь имѣвшіеся списки упомянутаго памятника строгой, критической провъркъ, сопоставиль ихъ съ прочими сходными законодательными византійскими сборниками и пришелъ къ противоположнымъ выводамъ. Изслѣдованіе его подтвердило догадку Бинера, касательно того, что Эклога принадлежить не македонской, а исаврійской династіи. Но, кромѣ того, Цахаріэ открылъ, что памят-никъ, согласно предисловію, долженствовавшій только приспобить юстиніаново римское право къ византійской практикѣ, на самомъ дѣлѣ, въ достаточной степени оказался самостоятельнымъ произведеніемъ мѣстныхъ юристовъ народническаго направленія.

Содержаніе Эклоги явилось выразителемъ узаконенія многихъ крупныхъ общественно-правовыхъ національныхъ преобразованій, затронувшихъ государственный строй съ самыхъ различныхъ сторонъ. Доводы Цахаріэ были приняты всёмъ ученымъ міромъ, интересовавшимся изслёдованіемъ греко-римскихъ древностей. Авторство Льва Исавра въ отношеніи Эклоги стало внѣ всякаго сомнѣнія. Одинъ изъ извѣстнѣйшихъ русскихъ византологовъ проф. В. Г. Васильевскій даже точно опредѣлилъ самую дату ея изданія—726 годъ \*\*).

Разбирая содержаніе исаврійскаго сборника, Цахаріэ, г. Папарригопуло и проф. Васильевскій наглядно и убѣдительно доказывають всю важность и обиліе произведенныхъ имъ преобразованій. Реформѣ подверглись брачныя отношенія, въ области которыхъ понятіе таинства брака впервые было поднято на истинно-христіанскую высоту; были ограничены произволъ раззорительныхъ римскихъ судейскихъ поборовъ и

<sup>\*)</sup> Schoell. Geschichte der griechischen Literatur. B. T, s. 458.

<sup>\*\*)</sup> Ж. М. Н. П. 1878 г., № 199, стр. 279.

строгость преслѣдованія римской идеи оскорбленія величества заглазно; претерпѣла измѣненія система наказаній; послѣдовало уничтоженіе крѣпостного права, замѣненнаго особылъ видомъ поземельныхъ отношеній, подобныхъ чиншевому праву западно-русскихъ губерній. Въ видѣ приложенія къ Эклогѣ при Львѣ Исаврѣ увидѣлъ свѣтъ нарочитый сборникъ сельскохозяйственныхъ законовъ, оформившихъ, между прочимъ, фактическое существованіе византійской сельской общины.

Въ тѣсныхъ предѣлахъ книги небольшого размѣра императоръ исавріецъ съумѣлъ дать своему народу разработанный сводъ важнѣйшихъ юридическихъ нормъ, знаніе которыхъ необходимо въ повседневномъ гражданскомъ обиходѣ. Нечего говорить, что текстъ этого сборника былъ изданъ на греческомъ языкѣ. Содержаніе его кратко. Нѣкоторыя стороны права имъ прямо переданы вѣдѣнію знатоковъ обычая.

Не смотря на то, что Эклога издана была государемъ иконоборцемъ, въ ней не имъется указаній на запрещеніе поклоненія иконамъ и не содержится опредѣленія наказаній за это. Въ такомъ отсутствіи запретительныхъ и карательныхъ нормъ извъстнаго характера, проф. Васильевскій видить признакъ ранняго изданія кодекса, именно того времени, когда Левъ III не выступалъ еще открыто на борьбу съ извращенной западническимъ вліяніемъ христіанской обрядностью \*).

Вполнѣ соглашаясь съ объясненіемъ такового рода, мы не можемъ не высказать догадки, что молчаніе Эклоги относительно иконопоклоненія явилось, быть можетъ, точно также уступкой духу восточно-греческой вѣротерпимости и выразило одинъ изъ актовъ политической мудрости монарха-преобразователя. Въ самомъ дѣлѣ, при допущеніи пробѣла въ Эклогѣ, Льву всегда предоставлялась полнѣйшая возможность пополнить его изданіемъ нарочитой новеллы, если-бы это потребовалось обстоя-

\*) Ibid. 288.

тельствами; однако даже въ самомъ иконоборческомъ указѣ 728 г., повидимому, не содержалось \*) уголовной санкціи иконопоклоненія, такъ какъ преслѣдованія начались только въ 730 г. и то за преступленія свѣтскаго характера, лишь косвенно относившіяся къ обрядности. Къ мѣрамъ строгости Льва вынудили сами иконопочитатели, выказывавшіе ему неповиновеніе въ чисто свѣтскихъ дѣлахъ, самъ-же онъ, какъ и почти всѣ послѣдующіе государи восточнаго происхожденія и греческаго воспитанія, проявлялъ сознаніе необходимости установленія принципа терпимости.

Крутой повороть къ мбрамъ строгости по отношенію иконопочитателей по ходу дёль быль-бы тёмъ болёе неестествененъ, что въ свое время Левъ III былъ довъреннымъ лицомъ императора западника Анастасія II и въ началѣ своего царствованія не уступаль въ ревности къ въръ Өеодосію Великому или Юліану. Въ отвѣть на волненія евреевъ, еще разъ увлеченныхъ лжемессіей, онъ распорядился принуждать къ прихристіанства возмутившихся подъ страхомъ смертной нятію за отказъ. Ту-же мѣру вначалѣ примѣнилъ онъ и къ казни павликіанамъ, которые, характерная черта, начали было массами сжигать себя въ своихъ храмахъ. Поворотъ къ иконоборчеству совершился въ душѣ Льва не сразу; ему нужно было воочію убѣдиться, до чего дошло умышленное духовное ослѣпленіе народа любостяжательными монахами, и до какихъ размъровъ выросли невъжество, предразсудки и суевъріе массъ подъ руководствомъ чернаго духовенства.

Забывъ истипное назначеніе иконъ, темная толпа, главнымъ образомъ женщинъ и черни, превратила ихъ въ предметъ поклоненія, какъ нѣчто достойное обожанія само по себѣ. Несомнѣнно, что въ этомъ безразсудномъ поклоненіи гипсу и разрисованному дереву возрождалось павшее язычество. Невѣжественная масса, воспитанная на отсутствіи просвѣщенія и

<sup>\*)</sup> Подлинный тексть указа утраченъ.

культивировкѣ суевѣрій императорами римскаго направленія, потеряла способность отвлеченнаго пониманіи существа вещей; міръ идей для нее оказался недоступенъ, и вотъ, какъ послѣдствіе грубой матерьялизаціи высокихъ понятій, появились въ христіанскихъ храмахъ изображенія, проливавшія слезы, истекавшія кровью, мигавшія, двигавшія глазами и, наконецъ, раздѣ лявшіяся на классы по степени своей чудодѣйственной силы\*).

Казалось, ожили махавшія руками статуи Минервы, плакавшія Венеры, изрекавшія предсказанія статуи Сераписа и чудесно подымавшіяся на воздухъ колесницы Серапіона. Переживаніе язычества пошло еще далѣе. Многіе языческіе символы получали удобное приспособленіе къ христіанскому культу и въ такомъ видѣ превращались въ предметъ горячаго поклоненія \*\*).

Все это вмѣстѣ взятое свидѣтельствовало, что старинное разумное сознательное отношеніе къ высочайшимъ истинамъ христіанской религіи, благодаря стараніямъ западнической партіи, выродилось въ слѣпой безсмысленный фанатизмъ, опору всякихъ безчинствъ и разнузданности тѣхъ, кто на немъ основывалъ свое презрѣнное благополучіе.

Во всякомъ государствѣ упадокъ просвѣщенія и пониженіе умственнаго уровня населенія всегда сопрягается съ общимъ упадкомъ благосостоянія и общественныхъ силъ. Такъ было и въ Византіи. Эпоха господства римскихъ идей и понятій почти довела имперію до внутренняго разложенія.

Назрѣвшія реформы поэтому должны были затронуть всѣ стороны государственной жизни. Но при византійской религіозной окраскѣ государства онѣ не могли быть приведены въ исполненіе безъ того, чтобы на очередь тотчасъ же не вступили исповѣдные вопросы. Обоготвореніе иконъ, какъ порожденіе

<sup>\*)</sup> Maimbourg. Histoire des iconoclastes. 44-47. Ръдкое изданіе 1686, 22 години и странити и странити національной библіотекъ.

<sup>\*\*)</sup> Гартполь Лекки. Исторія возникновенія и вліянія раціонализма въ Европъ, 169 и 170.

иноземнаго вліянія, порожденіе, въ корнѣ противорѣчившее философско-отвлеченному пониманію религіи востокомъ, не могло не остановить на себѣ вниманія націоналистовъ.

Было бы ошибочно предполагать, что иконоборство всецѣло задумано и поднято Львомъ Исавряниномъ. Еще въ царствованіе императора Зенона, въ концѣ пятаго вѣка, епископъ Гіерополя въ Сиріи, Филоксенъ выказалъ намфреніе отмѣнить поклоненіе иконамъ въ всемъ своемъ діоцезѣ. Не задолго до вступленія на престолъ Льва III, императоръ Филиппикъ, армянинъ по происхожденію, въ 713 г. обнародовалъ законъ, отмѣнявшій иконопочитаніе. Существовали издавна племена и секты востока, отрицавшія обязательность почитанія иконъ, таковы были, напримъръ, малоазійскіе армяне, павликіане. Левъ III поэтому вовсе не былъ иниціаторомъ иконоборства; волна послѣдняго давно подымалась и наростала на востокѣ, и исаврійскій императоръ былъ только вынесенъ ек) наверхъ и оказался бросающимся въ глаза ея завиткомъ.

Льва III ни въ какомъ случав нельзя обвинить въ противу-христіанскихъ идеяхъ, какъ это двлали враги иконоборческаго движенія. Императорь-преобразователь былъ слишкомъ преданъ православію, чтобы измвнять въ чемъ-либо догматы ввры. Иконопочитаніе же являлось не догматомъ, но всего лишь основаннымъ на обычав и утилитарныхъ цвляхъ обрядомъ.

Западническая партія, отстаивая вещественное поклоненіе иконамъ, отстаивала цёлую государственную систему; въ свою очередь націоналисты, нападая на изображенія святыхъ и Бога, нападали на ненавистный имъ общественный порядокъ. Иконопочитаніе и иконоборство оказались въ существё дёла только знаменами, вокругъ которыхъ группировались бойцы различныхъ партій. Нужно признать, что въ нёкоторыхъ случаяхъ націоналисты проявили крайности фанатизма, не уступавшаго въ своихъ излишествахъ слёпой ярости западниковъ, но этотъ печальный фактъ объясняется вышеуказаннымъ вёковымъ политическимъ воспитаніемъ, подавившимъ и разнуздавшимъ страсти.

Какъ мало было личной изобрётательности въ дёле открытія идеи иконоборства со стороны Льва III—явствуеть изъ того, что первый опыть его въ указанномъ направленіи немедленно встрѣтилъ горячее сочувствіе сотенъ тысячъ единомышленниковъ, среди которыхъ насчитывалось множество выдающихся личностей. Императоръ взялъ на себя осуществление вопроса, давно назр'ввшаго въ н'екоторыхъ слояхъ византійскаго общества \*). На призывъ Льва къ уничтожению иконопоклоненія тотчась же откликнулись архіепископь Ефеса Өеодосій. Фана, епископъ Клавдіополя въ Галатіи, и Константинъ-Наколіи во Фригіи. Названіе областей прямо указываеть, откуда предпринятое властью иконоборческое движение получило первую помощь. Провинціи востока первыя доставили ему убѣжденныхъ сторонниковъ въ средѣ высшаго духовенства. Восточные легіоны первыми высказались за желательность нововведенія и съ тѣхъ поръ съ оружіемъ въ рукахъ всякую минуту являлись готовыми поддержать реформу противъ ея враговъ. Знаменательно также, что правой рукой Льва Исаврянина и его надежнымъ совътникомъ обрядоваго преобразованія оказался сиріецъ Визиръ.

Левъ III могъ убѣдиться на опытѣ, что партія націоналистовъ была въ состояніи служить прочной точкой опорой его начинаніямъ. За свѣтскія реформы онъ принялся не откладывая дѣла въ долгій ящикъ, но въ отношеніи религіозныхъ, сравнительно, долго медлилъ. Только спустя девять лѣтъ послѣ занятія престола, утвердившись на немъ, осмотрѣвшись, покрывъ себя славой многочисленныхъ побѣдъ надъ безпокойными арабами, Левъ представилъ для утвержденія сенату указъ, осуждавшій иконопочитаніе, какъ идолопоклонство. Высшее пра-

<sup>\*)</sup> Съ этой точки врънія необходимо отвергнуть легенду о козняхъ какогото еврея, повліявшаго на Льва, и на желавіе послъдняго подражать арабскому калифу Череду. Сомнъніе относительно еврейскаго воздъйствія высказаль уже Burigni, Histoire des révolutions de l'empire de Constantinople 1750 г., кн. П, царствованіе Льва Исавра.

вительственное мѣсто, пользовавшееся тогда достаточнымъ вліяніемъ, не высказалось противъ эдикта. Указъ былъ обнародованъ.

Согласно своимъ истинно христіанскимъ убѣжденіямъ съ одной стороны и освободительному просвѣщенному образу мыслей съ другой, Левъ не принималъ никакихъ насильственныхъ мѣръ къ приведенію несогласныхъ въ единомысліе съ императоромъ. Онъ не позволилъ себѣ даже непосредственнаго оскорбленія религіозныхъ чувствъ преданной поклоненію иконамъ черни. На первый разъ императоръ только распорядился повѣсить въ храмахъ священныя изображенія возможно еыше для того, чтобы воспрепятствовать слишкомъ вещественному ихъ обожанію \*).

Какъ и нужно было ожидать, первое противодѣйствіе иконоборству, поднявшемуся съ востока, послѣдовало съ запада. Папа Григорій II счелъ этотъ поводъ наиболѣе удобнымъ для того, чтобы окончательно устранить остатки номинальной зависимости отъ Византіи и потому рѣшительно протестовалъ противъ иконоборческаго эдикта.

Вмѣшательство папы вызвало волненія опять-таки въ романизованныхъ областяхъ имперіи, въ Верхней Италіи, Македоніи, Иллиріи, Пелопонезѣ, окончательно разошедшимися съ востокомъ въ основахъ міросозерцанія. Левъ III пытался подѣйствовать на папу силою убѣжденія, какъ это и подобало истинному представителю христіанскаго элленизма. Убѣжденія, однако, не подѣйствовали ни на папу, ни на населеніе западныхъ провинцій. Тогда императоръ прибѣтъ къ силѣ и подавилъ мятежъ. Послѣдствіемъ открытаго сопротивленія западниковъ явилось изданіе указа 728 г., безусловно отмѣнявшаго поклоненіе иконамъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ практика показала, что въ борьбѣ съ римской партіей правительству не представлялось возможнымъ идти путемъ полумѣръ. Второй иконоборческій

<sup>\*)</sup> Подробное изложение хода иконоборческихъ ивръ см. Парарригопуло, Histoire de la vilisation hellénique, стр. 195 и слёд.

указъ, за исключеніемъ патріарха Германа съ большинствомъ высшаго духовенства, былъ встрёченъ также сочувственно. Новыя увѣщанія не убѣдили патріарха. Все еще не желавшій обостренія отношеній, императоръ передалъ свой споръ съ Германомъ на разсмотрѣніе сената, но первосвященникъ не пожелалъ никакихъ третейскихъ судей въ своемъ дѣлѣ, кромѣ папы. Левъ раздражился, смѣстилъ патріарха и замѣнилъ его синкелломъ Анастасіемъ.

Западники не унялись. Тщетно преданное реформѣ духовенство проповѣдывало противъ языческихъ пріемовъ иконопоклоненія, тщетно свѣтскими средствами агитировалъ Визиръ, тщетно, наконецъ, появлялся на ораторской каеедрѣ самъ императоръ, руководители иконопочитателей и самая масса продолжали упорствовать.

Въ исполненіе императорскаго указа должностныя лица приступили къ истребленію священныхъ изображеній. Эта уже прямо оскорбительная для религіозныхъ чувствъ толпы мѣра привела обѣ партіи къ кровавому столкновенію. Горстью черни и монаховъ у самыхъ дверей дворца были убиты при исполненіи служебныхъ обязанностей офицеръ императорской гвардіи съ нѣсколькими солдатами. Въ то-же время мятежники совершили нападеніе на домъ патріарха Анастасія съ цѣлью умерщвленія послѣдняго и такимъ образомъ переступили всякія границы дозволеннаго. Они начали совершать преступленія общеуголовнаго характера. Власть не могла долѣе оставаться безразличной. Гвардія получила приказаніе разсѣять возмутившихся, павшихъ же въ свалкѣ своихъ сторонниковъ иконодулы поспѣшили занести въ списки мучениковъ за христіанскую вѣру.

«Несомнѣнно, говоритъ г. Папарригопуло, Левъ III въ иконоборческихъ стремленіяхъ самъ зашелъ слишкомъ далеко, какъ справедливо писалъ Іоаннъ Дамаскинъ, иконы для людей необразованныхъ (попутная характеристика представителей западнической партіи) имѣютъ то-же значеніе, что книги для грамотныхь». Въ самомъ дѣлѣ, иконы наглядно учили народъ исторіи церкви и отчасти даже догмѣ ея. Отрицательное значеніе иконъ заключалось только въ кощунственномъ обожествленіи ихъ, съ чѣмъ нужно было бороться не запретительными указами, но распространеніемъ просвѣщенія, ослабленіемъ вліянія монашества и повышеніемъ общей культурности. Этими мѣрами впослѣдствіи лучшіе византійскіе государи боролись съ западническими тенденціями, не измѣняя духу восточно-эллинской терпимости къ разномыслію. Что же касается ударовъ топора по писанному лику Спасителя или Богородицы, то, вызванные отзвукомъ той-же римской прямолинейности, они могли оскорблять и отвращать отъ реформы даже убѣжденныхъ націоналистовъ.

Нельзя, однако, не признать, что, до извѣстной степени, иконоборческимъ правительствомъ принимались разумныя мирныя средства борьбы съ предубѣжденіемъ противниковъ. Левъ III самъ озаботился о постепенной передачѣ завѣдыванья школами въ руки свѣтскихъ лицъ и бѣлаго духовенства. Извѣстенъ случай обращенія перваго императора иконоборца за содѣйствіемъ къ корпораціи профессоровъ высшей константинопольской школы. Къ сожалѣнію, ученая коллегія, состоявшая точно также изъ монаховъ, отказала своему государю въ помощи и потому была упразднена \*).

Не смотря на допущенныя вынужденныя крайности, реформа, однако, достигла своей цёли. Она доставила возможность отечественнымъ элементамъ свободно, а не украдкой по недосмотру начальствующихъ, пробиться наружу и открыто заявить свои права на существованіе. Вмёстё съ тёмъ восточно-эллинская реакція не дошла до того, чтобы огуломъ отрицать все полученное отъ Рима наслёдіе. Правда Эклога Льва и Константина отклонилась отъ системы юстиніанова Ко-

<sup>&</sup>lt;sup>\*)</sup> Легенда о сожжение библіотеки-школы со всѣми профессорами не согласуется съ характеромъ эпохи и должна быть отнесена въ область вымысла. (Скабалановичъ. Византійская наука и школы въ XI вѣкѣ. Христ. чтеніе. 1884 г., г. І, стр. 352).

декса, но за то она сохранила цёлые отдёлы столь разработаннаго римскими юристами гражданскаго права. Составивыкидывали только то, что шло въ разрѣзъ съ тели Эклоги взглядами націоналистовь по существу. По этому въ сборникѣ исаврійцевъ не имѣется юстиніановскаго обилія титуловъ, охранявшихъ правовѣріе, лучше сказать, единомысліе, и ограничивающихъ гражданскую личность людей сомнительной чистоты испов'яданія. Въ Эклогъ выпущены запрещенія подымать споры о св. Троицѣ, о православіи; страницы ея не заполнены въ такихъ подавляющихъ размёрахъ перечисленіемъ правъ и преимуществъ сановниковъ sacrosanctae ecclesiae съ различными подчиненными ей разрядами лицъ. Ученіе о евреяхъ, манихеяхъ, самаритянахъ и еретикахъ не разработано съ такой исчернывающей предметь полнотой, но твмъ не менве уголовные титулы эклоги напоминають Кодексь. Статья 52 семнадцатаго титула исаврійскаго уложенія гласить кратко: оі μανιχάοι хαί οί μοντανοί ξίφει τιμωρείσθωσαν-Манихен и монтанисты подлежать наказанію мечемъ.

Правда, вышеприведенный тексть есть возможность толковать относительно благопріятно для еретиковъ. Въ самомъ дѣлѣ, редакція закона въ данномъ случаѣ очень глуха и неопредѣленна. Мы не имѣемъ указаній, чтобы въ царствованіе Льва Исаврянина манихеи и монтанисты подвергались наказанію мечемъ безъ всякаго другого повода, кромѣ образа мыслей. Опытъ принужденія павликіанъ къ крещенію былъ совершенъ Львомъ въ первыя дни его царствованія и затѣмъ болѣе не повторялся; если-же мечемъ посѣкались манихеи и монтанисты за общія уголовныя преступленія, то въ этомъ родѣ наказанія нельзя видѣть какихъ-бы то ни было privilegia odiosa, такъ какъ и православные подвергались такой-же самой карѣ за правонарушенія, предусмотрѣнныя многочисленными статьями той-же Эклоги \*). При всемъ томъ нарочитое

\*) Zachariae a Lingenthal. Jus graeco-romanum, pars. IV, Ecloga privata acuca, titulus XVII, 35, 37, 39, 41. Указанныя статье см. также у Леунклавія, Jus graeco-romanum, t. II, tit. XVI, ст. 21, 35, 53 и др. выдѣленіе манихеевъ и монтанистовъ въ законѣ въ особый параграфъ свидѣтельствуетъ о вниманіи законодателя къ взглядамъ западнической партіи и объ уваженіи къ старинѣ, хотябы только наружномъ.

Кстати сказать родъ преемственности въ отношении стараго и новаго въ византійскихъ законахъ позволяли установить многіе проблески элленизма, вкравшіеся еще въ законодательство Юстиніана. О нёкоторыхъ изъ нихъ мы уже говорили при случаѣ; теперь является необходимымъ упомянуть одну новеллу, устанавливающую исключеніе изъ общихъ запретительныхъ нормъ относительно иновърцевъ нъкоторыхъ разрядовъ. Именно самаритяне въ общемъ порядкѣ лишенные права наслѣдованія, пользовались таковымъ, будучи колонами \*). Строгій, неуклонный въ дёлахъ вёры Юстиніанъ принужденъ былъ сдёлать уступку давленію обстоятельствь, но таковая уступка являлась благопріятнымъ прецедентомъ къ установившейся въ Византіи впослѣдствіи гражданской равноправности безъ различія исповѣданій.

Итакъ, въ законахъ Льва III мы можемъ видѣть нѣкоторые прямые намеки на вѣротерпимость по отношенію еретиковъ. Сынъ-же его Константинъ V Копронимъ выразилъ этотъ принципъ самымъ явственнымъ образомъ. Нисколько не стѣсняясь существованіемъ въ уголовныхъ законахъ отца 52 статьи семнадцатаго титула, карающаго мечемъ манихеевъ и монтанистовъ, Константинъ не затруднился на мѣсто вымершей отъ чумы части константинопольскаго населенія перевести изъ Сиріи и Арменіи массы колоновъ павликіанскаго толка, долженствовавшихъ служить императору опорой въ его иконоборческихъ стремленіяхъ.

Полумѣры Льва III не подѣйствовали на западниковъ. Константинъ Копронимъ рѣшилъ дѣйствовать энергичнѣе. Въ 754 г. онъ созвалъ на малоазійскомъ берегу Босфора соборъ

<sup>\*)</sup> Just. novella CXVLI, de samaritis, II. Новелла вызвана желавіемъ поощрить земледёліе въ вмперія.

изъ 388 епископовъ, торжественно осудившихъ иконочитаніе. Западная партія произвела въ отвѣтъ на это постановленіе новые безпорядки. Уже ранѣе озлобленный ея политическими происками, императоръ далъ волю своему гнѣву, и теперь начались настоящія казни и гоненія. Повидимому, считая свѣтскія реформы отца достаточными для своего времени, Константинъ пятый старался всѣми силами закрѣпить ихъ при помощи возможнаго ослабленія западниковъ. Съ этой цѣлью онъ насмѣхался и издѣвался надъ монахами, казнилъ заподозрѣваемыхъ въ крамолѣ свѣтскихъ лицъ высшаго круга, обращалъ ихъ имѣнія и имущества монастырей въ государственную казну.

<sup>•</sup> Преемникъ Константина Копронима Левъ IV вначалѣ не отступаль оть политики династіи, политики націоналистовь, но поздиће, подъ вліяніемъ тайной сторонницы западнической партіи, жены своей Ирины, допустиль жестокую ошибку. Защитники стараго порядка съунбли черезъ женскую половину дворца убѣдить императора, что отецъ его переступиль границы реформы задуманной дёдомъ и что для блага государства требуется большая умѣренность. Какъ справедливо замѣчаеть г. Папарригопуло `\*), совъть быль болье чымь коварень. Интересы націоналистовъ требовали нанесенія рішительнаго удара монашеству, въ которомъ прочно засѣли римскія религіозныя и политическія идеи. Между тьмъ Левъ IV вернулъ монахамъ многія права, потерянныя ими въ предшествовавшія царствованія. Послабленія западниковь тотчась-же заставили ихъ поднять голову и начать домогаться дальнъйшихъ уступокъ. Только тогда Левъ IV поняль свой промахъ, пожелалъ искупить его, но было уже поздно. Разрывъ съ женой привелъ его къ внезанной смерти, причину которой легко уразумѣть, сопоставивъ замыслы Ирины и ослѣпленіе ея родного сына съ западническими стремленіями ей мѣшавшаго императора

<sup>\*)</sup> Histoire de la civilisation hellénique, 223.

Послѣ кончины Льва IV, отъ имени сына ставшая во главѣ правленія, аоинянка Ирина въ короткій срокъ возстановила монашество, иконопочитаніе, а вмѣстѣ съ ними и всѣ злоупотребленія стараго порядка. Выказавшіе преданность реформамъ, испытанные восточные легіоны были распущены и замѣнены новобранцами изъ западныхъ областей; главнокомандующимъ, на мѣсто прославленнаго побѣдами Лаханодракона, былъ назначенъ бездарный любимецъ императрицы евнухъ Ставракій, впослідствім превратившійся въ перваго министра; провинціи застонали отъ чрезмѣрныхъ поборовъ, лихоимства и несправедливостей чиновниковъ; внѣшняя политика подъ вліяніемъ ряда испытанныхъ пораженій пріобрѣла характеръ заискиванья и безграничной уступчивости, украсившихъ Византію рядомъ унизительныхъ договоровъ. Не доставало только религіозныхъ гоненій, чтобы картина была точнымъ осколкомъ съ эпохи царствованія Юстиніана или Геракліевъ.

Націоналисты постоянно волновались, устраивали заговоры, возмущенія. Внутренняя политика манифестаціи, уличныя пошла толчками. Императоръ Никифоръ, не возбуждая BO · проса объ иконахъ, опять отнялъ много земельныхъ имѣній у монастырей и всѣ ихъ имущества безъ изъятія обложилъ государственнымъ сборомъ. Михаилъ Ранкабе, наоборотъ, далъ льготы монашествующимъ и объявилъ войну еретикамъ-павликіанамъ, оплоту иконоборства. Замѣстивіпій Михаила Левъ Армянинъ опять круто повернулъ дбло въ пользу коренной реформы во всѣхъ ея видахъ. Состоявшійся при немъ соборъ опять отмѣнилъ поклоненіе священнымъ изображеніямъ, кромѣ креста, и ввелъ новый кругъ церковныхъ пѣснопѣній. Михаилъ Косноязычный склонялся на сторону безотносительной терпимости и умъренности, но сынъ его Өеофилъ на Влахернскомъ соборѣ въ 833 г. въ третій разъ осудилъ торжественно иконопочитание и подвергъ усиленному преслѣдованию монаховъ. Между прочимъ, монастыри въ населенныхъ мѣстностяхъ были закрыты, и черное духовенство получило рѣшительное запрещеніе появляться въ многолюдичахъ собраніяхъ во избѣжаніе тѣснаго общенія съ народомъ.

Послѣ смерти Өеофила западпическая партія достигла формальнаго перевѣса, но въ глубипѣ вещей торжество ея было голько временнымъ, минутнымъ. Реакція уже носила смертельную рану, полученную ею въ борьбѣ съ представигелями крайняго націонализма въ его грубо-насильственныхъ проявленіяхъ. Столѣтнее господство реформы не прошло даромъ. Оно оставило на всѣхъ сторонахъ византійской жизни неизгладимые слѣды, совокупной силѣ которыхъ принуждены были подчиниться римскія традиціи.

## 💲 З. Періодъ третій. Отъ Василія Македонянина до Алексъя Комнина.

Какъ въ физическомъ мірѣ, такъ и въ области общественныхъ отношеній равнодѣйствующая двухъ силъ всегда выбираетъ средній путь и идетъ по діогонали. Столкновеніе въ Византіи двухъ противуположныхъ крайнихъ партій породило собой существованіе третьей, выставившей своимъ руководяицимъ началомъ умѣренность и возможное соблюденіе разумныхъ интересовъ обоихъ боровшихся направленій.

Представителей умѣренности постепенно начали выдѣлять изъ себя обѣ партіи и на этомъ базисѣ основалась впослѣдствіи мудрая политика замѣчательныхъ по чуткости и пониманію сложныхъ задачъ правительства государственныхъ дѣятелей Комниновъ. Правительство, съ головой переходящее на сторону одной какой-либо общественной группы, какъ замѣтилъ еще Платонъ, измѣняетъ своему назначенію общаго представительства и, сообщая исключительную силу однимъ въ ущербъ другихъ, содѣйствуетъ колебаніямъ государственнаго равновѣсія, порожденнаго компромиссомъ. И романизованные императоры западники и восточники иконоборцы равнымъ образомъ грѣшили противъ вышеуказаннаго правила и тѣмъ самымъ содѣйствовали смутамъ въ своихъ владѣніяхъ.

9\*

Первые явственные признаки появленія партіи умѣренныхъ нужно отнести къ царствованию Льва IV. Мы знаемъ, что, когда императрица Прина пригласила на патріаршій престоль своего приверженца Тарасія, онъ сразу объявилъ свою программу дѣйствій. Новый патріархь, какь оказалось, рѣзко раздблялъ въ своемъ представлении поклонение Божеству, которое можно постигать только мысленно, и уважение къ иконамъ, которыя представляють собой только средство мнемоники и ни въ какомъ случаћ не въ состояни проявить ни доли божественныхъ, достойныхъ обожанія качествъ. Онъ училъ, что цѣлованіе иконъ, земные поклоны передъ ними, воскуреніе фиміама и возженіе свѣчей есть не что иное, какъ простой обычай, не болѣе. Примиряя такимъ образомъ западниковъ и націоналистовъ, Тарасій вмѣстѣ съ единомышленникамп высказывался за сохранение свѣтскихъ преобразований иконоборческихъ императоровъ. но Ирина со Ставракіемъ и монахами не пожелали остановиться на полъ-пути и рѣшили уничтожить все, что напоминало о реформ'ь \*). Восшестве на престолъ друга Тарасія, великаго логооета Никифора, ознаменовалось относительнымъ примѣненіемъ принциповъ умѣренности къ дѣятельности правительства; воззрѣнія примирителей сказались и при Михаилѣ Ранкабе, въ царствование котораго съ необычайной быстротой во многихъ областяхъ Малой Азіи начало распространяться павликіанство. Западникъ по убѣжденіямъ Рапкабе вмѣнилъ себѣ въ обязанность принять мѣры къ пресѣченію зла и созвалъ нарочитый совътъ для опредъленія плана дъйствій. Собесъдовали умъренные и крайніе правые. Первые настаивали на обращении еретиковъ въ лоно церкви кротостью, мирной проповѣдью, распространеніемъ просвѣщенія; вторые безусловно требовали казней, ссылаясь на примёрь наказанныхъ Богомъ Ананіи и Сафири Внявъ мнѣнію обѣихъ сторонъ, Михаилъ распорядился обезглавить коновода павликіанъ, но пощадилъ ихъ отъ массоваго избіенія.

\*) Paparrigopoulo. Hist. de la civilis. hellénique, 231.

Какъ и нужно было ожидать, иконоборцевъ, точно также какъ и иконопочитателей, поддерживала извѣстная часть фанатически настроенныхъ низшихъ классовъ общества; къ умѣреннымъ примкнула высшая интеллигенція, и потому въ ихъ рядахъ всегда подвизалось избранное меньшинство. Въ царствованіе Михаила Косноязычнаго голосъ умѣренныхъ предпочительно передъ другими опять былъ услышанъ правительствомъ, и съ тѣхъ поръ вліяніе ихъ на дѣла управленія пошло глубже и увѣреннѣе, не смотря на наступившую при Василіи Македопянинѣ западническую реакцію.

Прошедшее всегда обусловливаеть собою будущее и настоящее: силою вещей борющіяся начала необходимо вырабатывають, въ концъ концовъ, нѣкоторый modus vivendi въ томъ случаѣ, когда оба являются достаточно сильными, чтобы не быть вполнѣ поглощену противникомъ. Иконоборство, объявившее непримиримую вражду всякимъ изображеніямъ Божества и святыхъ, должно было въ итогѣ примириться съ возстановленіемъ иконопочитанія; нослѣднее, въ свою очередь, подъ воздѣйствіемъ открыто высказываемыхъ критическихъ взглядовъ, въ свою очередь утратило языческую окраску и уступило мѣсто настоящему его христіанскому отвлеченному пониманію. Со времени иконоборства пластическія изображенія, священныя изваянія навсегда потеряли свою привлекательность для православныхъ; въ отношеніи-же иконъ даже католики признали ихъ относительное условное значеніе.

Борьба націоналистовъ съ западниками основывалась на коренномъ различіи культурныхъ взглядовъ. Но съ теченіемъ времени націоналисты отрѣшились отъ крайностей отрицанія всего иноземнаго, съ другой стороны, западники прониклись національной гордостью, не допускавшей болѣе тѣстныхъ сношеній съ папой и видѣвшей въ таковомъ общеніи измѣну родинѣ. Стремленія націоналистовъ привели къ полному разрыву между востокомъ и западомъ. Благодаря энергіи представителей отечественной партіи, воскресли убитые романизовапные императорами Платонъ и Аристотель; быстро двинулось впередъ образованіе въ высшихъ классахъ. Выработался принципъ мягкости въ обращении съ еретиками. Здѣсь мы встрѣчаемъ новый случай компромисса. Общество не отказывало отъ идеи единства исповидания, но вмисть съ тимъ. оно начинало сознавать непригодность дотолѣ практиковавшихся средствъ религіозной борьбы, и исповѣдныя гоненія постепенно вымирають естественной смертью. Какъ мы указали выше, дарствование Василія Македонянина должно считать высшей точкой формальнаго торжества западнической партіи. Въ самомъ дѣлѣ, реформа, господство которой продолжалось съ. небольшими перерывами почти цълое столътіе, вуъсть со всъми своими дѣятелями, съ высоты престола была заклеймлена, какъ нѣчто безбожное и нечестивое. Исаврійскіе законы подверглись безусловному осужденію и полузабытый памятникъ. юстиніанова законодательства долженъ быль онять возродиться въ видѣ Василикъ, съ разными юридическими сборниками второстепенной важности, вродъ Прохирона, различныхъ Анакатарзисовъ, Эпанагогъ, Синопсисовъ и проч.

Романизованный Славянинъ по происхождению, Василій Македонянинъ, при вступленіи на царство, несомпѣнно, былъ одушевленъ желаніемъ вернуть имперію къ тѣмъ, съ его точки зрѣнія, счастливымъ временамъ, когда Византіей правилъ Taкой-же какъ и онъ худородный уроженецъ Балканскаго полуострова, нокрытый однако порфирой римскихъ императоровъ. Въ силу своихъ романскихъ тенденцій, Василій съ предубѣжденіемъ долженъ былъ отнестись ко всему, что создалось стараніями восточныхъ государей націоналистовъ. Замѣститель Михаила-Пьяницы и не думалъ скрывать своихъ симпатій или антипатій. Во введеніи къ Прохирону онъ слѣдующимъ образомъ отзывается объ Эклогѣ и объясняетъ необходимость изданія новаго уложенія: «такъ какъ наши предшественники оставили намъ нѣчто подобное, то почему-бы и намъ не успокоиться на этомъ сокращении и зачёмъ прибёгать ко второй выборкѣ... Слѣдуетъ, однако, знать, что это руководство содержало не столько выборъ, сколько извращение добрыхъ законоположений, допущенныхъ намѣренно собирателемъ». Подъ извращениемъ добрыхъ законоположений, Василий Македонянинъ разумѣлъ не что иное, какъ Эклогу. Точно также въ предислови къ Эпанагогѣ законы иконоборцевъ рѣшительно объявляются отмѣненными вслѣдствие ихъ богопротивности.

Отрицая всю д'ятельность и вс' заслуги иконоборцевъ, Василій желалъ возстановить Юстиніаново законодательство во всей его неприкосновенности и вернуть Византію къ эпох к господства римскихъ идей въ церкви и государств .

Формально задуманное предпріятіе въ значительной степени было исполнено. Текстъ Василикъ съ точностью воспроизвель большую часть устарівшихь положеній Кодекса, но повелёние императора не могло вдохлуть жизнь въ то, что давно изжило свое старое содержание и замѣнило его новымъ-Буква закона разошлась съ дъйствительнымъ положениемъ вещей. Такъ напримъръ, въ Василикахъ мы встричаемся съ изложениемъ праваго состояния колоновъ по тексту юстиниано. выхъ законовъ, между тѣмъ, положеніе колоната кореннымъ образомъ измѣнилось уже при Львѣ III, а Василій между тѣмъ не издавалъ эдиктовъ, возвращающихъ крестьянъ въ прежнюю зависимость. До насъ дошли указанія, что послѣдствія крестьянской реформы продолжали существовать при македонской династи во всей ихъ неприкосповенности, и потому части Василикъ, касающіяся колоната, въ дъйствительности не имѣли никакого реальнаго значенія \*). Слова ихъ были звукъ пустой. Далбе: параграфъ первый шестого титула второй книги тѣхъ-же Василикъ торжественно гласить: «императоръ не подчиненъ законамъ», второй параграфъ точно дословно переводить положение: quod principi plaтакже

<sup>\*)</sup> Докавательство тому смотри «Ж. М. Н. П.», Васильевскій. Законодательство вконоборцевъ, 1878, т. 200, стр. 126.

сиіt legis habebit vigorem. Не смотря на существованіе такихъ нормъ въ дѣйствовавшемъ законѣ, извѣстно, что примѣненія къ практикѣ онѣ не получали, въ виду того, что христіанскіе императоры сами признавали ограниченіе своей воли по крайней мѣрѣ въ отношеніи предписаній Евангелія и семи вселенскихъ соборовъ. Что-же касается въ частности Василія Македоняпина, то онъ самъ въ Эпанагогѣ еще болѣе ограничивалъ себя четвертымъ параграфомъ перваго титула этого сборника \*). Вмѣстѣ съ тѣмъ, при всемъ нолновластіи византійскіе императоры въ значительной степени подчинялись всегда силѣ общественнаго мнѣнія и установившимся обычаямъ, откуда видно, что формула римскаго деспотизма оставалась кимваломъ гремящимъ и болѣе ничѣмъ \*\*).

Давление новыхъ условий общественной жизни, при этомъ было велико, составители Василикъ, настолько что не смотря на объявленную анаоему исаврійскому законодательству, не могли не позаимствоваться отъ него, если пе прямымъ, то косвеннымъ образомъ. Критика текста Василикъ установила безусловное подчинение его въ нѣкоторыхъ случаяхъ Прохирону, изъ котораго заимствованы многія мѣста 39-го титула сороковой уголовной главы и титула сорокового о раздълѣ добычи \*\*\*). Прохиронъ же въ соотвѣтствующихъ посить па себѣ явственные слѣды вліянія частяхъ исаврійской Эклоги, которую въ качествѣ источника указывають сами составители названнаго уложенія въ предисловіи къ послѣднему.

Василій Македонянинъ пожелалъ снова наложить на византійскую имперію римскія цѣпи. Но онѣ спадали съ набравшагося

<sup>\*) &#</sup>x27;Γπόκειται έκδικείν και διατηρείν ό βασιλεύς πρωτου μέν πάντα τά έν τῆ θέια φαραγή γεγραμμένα, έπειτα δε και τα παρα των άγων συνόδων δογματισθέντα έτι δε και τούς έγκεκμιμικουός φωμαικούς νόμους.

<sup>\*\*)</sup> Отвосительно значенія христіанскаго общественнаго мизнія въ смысять ограниченія произвола власти см. статью В. С. Соловьева. Въстникъ Европы 1896 г. кн. 3 и 4. Византизмъ и Россія.

<sup>\*\*\*)</sup> Аваревичъ. Исторія византійскаго права, т. II, 81.

свѣжихъ силъ политическаго тѣла вслѣдствіе естественныхъ условій органическаго роста Жизнь какъ бы обтекала Василики. Крестьянское население продолжало существовать на новыхъ основаніяхъ, пользуясь для своихъ нуждъ исаврійскимъ земле дельческимъ закономъ. Въ обществе обращалось множество законодательныхъ сборниковъ, замѣнившихъ необъятный сводъ изъ шестидесяти книгъ, и вмѣстѣ съ прочими на равныхъ правахъ продолжала циркулировать и отреченная Эклога. засилики, хотя и въ сокращенномъ видѣ, воспроизвели постаповленія Кодекса о еретикахъ, евреяхъ и математикахъ, но тотъ-же Василій за рёдкими исключеніями отказывался приобгать къ жестокимъ и принудительнымъ мѣрамъ по отношенію иновърцевь и сектантовь даже тогда, когда считалъ необходимымъ ихъ обращение въ правовърие. Извъстно, напримъръ, что онъ объщалъ денежныя награды евреямъ, изъявлявшимъ желаніе креститься.

Основатель македонской династіи быль слишкомь умень для того, чтобы не понять посль нькотораго числа опытовъ, что вернуться въ дъйствительности къ юстиніановымъ порядкамъ безъ ущерба не только для народа, но и для имераторской власти, невозможно. По рождению и воспитанию этотъ имнераторъ принадлежалъ къ западнической партіи и, кромъ того, нуждаясь въ ея поддержкѣ, въ тяжелыя минуты первыхъ шаговъ правленія, въ началѣ царствованія, рѣшилъ прямо перейти на ея сторону. Но, какъ мы постараемся доказать ниже, въ третьемъ отдѣлѣ нашего труда, онъ вскорѣ замѣтилъ, что за годы борьбы съ иконоборцами при ностоянныхъ сношеніяхъ съ непомѣрно возвеличеннымъ папою, взгляды и программа главибищей части западниковъ, именно чернаго духовенства съ патріархомъ во главѣ, радикально измѣнились. Какъ прежде чернь, такъ теперь императоръ для нихъ являлся простымъ орудіемъ новыхъ своеобразныхъ цѣлей. Васи. лій непосредственно имѣлъ случай продумать и прочувствовать всю опасность близкаго союза съ западниками и отсюда

произошель тоть повороть въ его политикѣ, который, съ провозглашеніемъ необходимости вернуться назадъ, въ то же самое время незамѣтно далъ свободный ходъ поступательному развитію націоналистическихъ началъ въ ихъ умѣренной формѣ. Поэтому то на сторонѣ западнической партіи перевѣсъ получился не реальный, а только формальный.

Естественнымъ путемъ Василій пришелъ къ признанію правильности принциповъ политики умѣренныхъ, но онъ не далъ ей открытой санкціи въ силу шаткости своего трона, продолжая выставлять себя западникомъ и поддерживать дружескія связи съ папой. Проницательнымъ практическимъ умомъ государственнаго человѣка Василій Македонянинъ проникъ въ тайну разумной дѣятельности правительства; онъ постаралсй представить въ своемъ лицѣ всѣ важнѣйшіе интересы группъ, составляющихъ государство, и этимъ вполнѣ объясняется, почему бывшій конюхъ, убійца законнаго государя и своего благодѣтеля, спискалъ такую безграничную любовь и преданность подданныхъ, перенесшихъ свои чувства даже на недостойныхъ изъ его потомковъ.

Достойными-же великаго предка были только сынъ Василія Левъ VI и Констаптинъ Порфирородный, до извѣстной степени, старавшіеся продолжать начала умѣренности въ почитикѣ и въ своихъ новеллахъ воспроизводившіе формально не признаваемые принципы иконоборческихъ императоровъ; это началъ дѣлать уже самъ Василій, отвергшій вмѣстѣ съ Эклогой римскій конкубинатъ, ограничившій исключительную власть отца въ отношеніи дѣтей, установившій равенство уголовныхъ наказаній, «не взирая на лица», стѣснившій прежнюю легкость развода и проч. \*).

То обстоятельство, что основатель македонской династіи, если такъ можно выразиться, наклеилъ на свою правительственную систему западническій ярлыкъ, не осталось безъ нѣкото-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Novellae Ne.W I, III, IX, XI m gp. Mortreuil. Histoire de droit byzantin, t. 11 280 m cata.

рыхъ печальныхъ результатовъ. Дѣло въ томъ, что съ одной стороны, послѣ смерти Василія правительство усвоило пороки того направленія, которое оффиціально взялъ подъ свое покровительство покойный императоръ, съ другой стороны общество двинулось далѣе по пути націоналистическаго развитія. Отсюда произошелъ внутренній разладъ, а затѣмъ и новыя столкновенія, новые толчки, колебанія государственнаго равновѣсія, съ такимъ трудомъ закрѣпленнаго въ царствованіе перваго македонянина.

Въ царствованіе худшихъ изъ его преемниковъ внутреннее управленіе имперіи являло картину, напоминавшую времена Юстиніана и Геракліевъ: общая распущенность нравовъ въ высшихъ классахъ, поруганіе семейнаго союза, кровавыя козни при дворѣ, господство евнуховъ, монаховъ и женщинъ, соединеніе ханжества съ изумительной свирѣпостью, непомѣрная расточительность, раззорительные налоги, произволъ чиновни чества, коварство во внѣшней политикѣ и слабость въ вооруженной борьбѣ. Всѣ эти Зои, Өеодоры, Константины Мономахи, Михаилы Пафлагоняне кажутся какой-то стаей безразсудныхѣ живущихъ минутой хищниковъ, своими дѣйствіями на много лѣтъ предупредившихъ мудрое правило подруги французскаго короля: «послѣ насъ, хоть потопъ».

Въ правленіе лучшихъ мы встрѣчаемъ слабыя попытки къ продолженію политики Василія, попытки, не получавшія однако надлежащаго значенія въ виду частой смѣны государей. Еще при Василіи монашество, по завѣтамъ иконоборцевъ, подверглось значительнымъ стѣсненіямъ. Согласно постановленію собора 861 г., подъ предсѣдательствомъ Фотія было запрещено учреж дать новые монастыри безъ предварительнаго разрѣшенія подлежащаго епископа; не разрѣшалось также поступленіе въмонахи въ отсутствіе того, кто могъ принять необходимые объты. Въ дополненіе къ этимъ узаконеніямъ Романъ Лекапенъ запретилъ мелкимъ собственникамъ, поступающимъ въ монастырь, передавать ему свое имѣніе. Іоаннъ Цимисхій отнялъ право свободнаго даренія монастырямъ, епископамъ и богоугоднымъ заведеніямъ недвижимыхъ имуществъ безъ особаго на то каждый разъ разрѣшенія верховной власти. Этотъ-же императоръ пріостановилъ построеніе новыхъ обителей и богоугодныхъ учрежденій подъ тѣмъ предлогомъ, что увеличеніе ихъ числа отнимаютъ необходимыя средства и поддержку благотворителей у существующихъ.

Исторія, при всемъ томъ свидѣтельствуетъ, что государей безразличныхъ къ истиннымъ нуждамъ имперіи третій періодъ далъ гораздо больше, нежели монарховъ дѣятельныхъ, проникнутыхъ сознаніемъ долга и любовью къ подданнымъ.

Какъ мы уже разъ упомянули, западничество изъ борьбы съ націопалистами вышло обповленнымъ. Оно превратилось, если такъ можно выразиться, въ западничество отечественное, т. е. безъ непосредственнаго подчяненія запада въ дъйствительности, оно усвоило себѣ нѣкоторые его идеалы и прежде всего идеаль папства въ перенесение его на византийскую почву. Мы говоримъ о папистическихъ стремленіяхъ Константинопольскихъ патріарховь, домогавшихся не только относительной самостоятельности, но-и прямого подчинения себѣ свѣтскаго монарха. Новому движенію предстояла извѣстная будущность. Визшная націоналистическая окраска обманула и привлекла въ данномъ случав къ себв многихъ изъ бывшихъ противниковъ западническаго теченія, по послѣднее, не имѣя прочныхъ корней въ отечественныхъ понятіяхъ, слишкомъ рано порвало связи съ прежнимъ союзникомъ, римскимъ первосвящепикомъ\*), и слишкомъ поспѣшно выдало свои истинныя намѣренія свѣтской власти и тімъ подорвало себя.

Борьба со свътской властью ослабила западниковъ и дала новыя силы умѣреннымъ, вслѣдствіе чего конецъ третьяго періода подготовилъ въ политикѣ господство этого направленія, полнымъ выразителемъ котораго явился Алексѣй Комнинъ.

\*) Разрывъ 1054 г. Миханда Кирудларія и папы Льва IX.

Въ томъ же третьемъ періодѣ былъ одинъ рѣзкій взрывъ націонализма въ старинномъ духѣ, но онъ устрашилъ всѣхъ и продолжался недолго. Заговоръ солдатъ провозгласилъ S іюня 1057 г. доблестнаго Исаака Комнина императоромъ Новый государь немедленно указалъ основапія той программы, которой онъ намѣренъ былъ держаться. Чуть ли не первымъ дѣломъ онъ распорядился объ отобраніи въ казну всѣхъ жалованныхъ и жертвованныхъ недвижимостей какъ духовенству, такъ и свѣтскимъ лицамъ. Проклятія монашества, угрозы вѣчными мученіями въ будущей жизни за святототатство не остановили предпріимчиваго и рѣшительнаго монарха.

Честный и прямой солдать Исаакъ Комнинъ не былъ нолитикомъ по призванію и потому не признавалъ компромиссовъ. Прямолинейность и послужила причиной его ранней смерти, повидимому стоявшей въ непосредственной связи съ тѣмъ титуломъ шестидесятой книги Василикъ, который го-**ΒΟΡΗΤ**Έ περί φαρμαχῶν χαί τῶν διδόντων φάρμαχον. ΡΈβΚΟΟΤΕ ΠρίεΜΟΒΈ императора, не справлявшагося съ условіями времени, возбудила противъ себя всѣхъ безъ разбора. Прежняя страстность борьбы къ концу одинадцатаго столътія уже прошла давнымъ давно. Умфренность пріобрѣла себѣ общее признаніе. Комнинъ дъйствовалъ, такъ сказать заднимъ числомъ. Потому то, дѣлая оцѣнку дѣятельности этого замѣчательнаго государя, даже панигиристь его, Михаилъ Пселлъ, самъ придерживавшійся освободительнаго образа мыслей, зам'ячаеть: «Богъ создаль мірь вь шесть дней, а императорь хотбль все сдблать въ одинъ» \*).

Исаакъ торопилъ событія и эта торопливость опять на нѣкоторое время отдала власть въ руки западниковъ, вслѣдствіе его собственной недальновидности. Ставя духовное родство выше тѣлеснаго, Комнинъ благородно устранилъ отъ престола родственниковъ и передалъ царство бывшему другу Дукѣ, подъ

\*) П. В. Безобразовъ. Византійскій писатель и государственный двятель Михаилъ Пселлъ, 84. вліяніемъ общаго недовольства суровостью Исаака не оправдавшему возложенныхъ па него отрекшимся государемъ надеждъ.

Въ итогѣ болѣе чѣмъ трехсотлѣтнее правленіе оппортунистовь и ретроградовь всевозможныхь оттънковь истощило имперію и опять привело ее на край гибели. Варвары, которыхъ не могло долѣе сдерживать величіе Византіи и сила ея бружія, сомкнулись тёснымъ кольцомъ вокругъ до нельзя умаленныхъ владений некогда столь могущественной державы. Формальный разрывъ съ западомъ создалъ въ лицѣ послѣдняго новаго непримиримаго врага. Въ борьбѣ съ внѣшними народами Византія опять оказалась не въ состояніи проявить должной силы сопротивленія и внутренняго единства. Если иногда что-нибудь и делалось на пользу потрясаемаго извне и изнутри государства, то только со стороны отдёльныхъ выдающихся личностей, которыхъ въ то-же самое время преслѣдовала черная неблагодарность ихъ повелителей, усвоившихъ себѣ взгляды Юстиніана на Нарзеса и Велизарія. Такой участи, напримѣръ, подверглись Константинъ Лихудъ, Іоаннъ Ксифилинъ, Вріенній, Комнины и мн. др. Подозрительность и неблагодарность стали отличать большинство византійскихъ правителей, заботившихся только объ удовольствіяхъ своего тѣла и спасеніи своей же души.

## § 4. Періодъ отъ воцаренія Алексъя Комнина до латинскаго завоеванія.

Алексѣй Комнинъ вступилъ на престолъ въ 1081 году. Въ правовомъ отношеніи ни царствованіе его самого, ни его наслѣдниковъ, не отмѣчено какими-либо законодательными работами вродѣ Кодекса, Эклоги или Василикъ. Можно сказать даже болѣе: формальное право во весь періодъ императорства Комниновъ не сдѣлало никакихъ дальнѣйшихъ успѣховъ и оставалось все время на той точкѣ, до которой довели его македоняне.

\_

Помимо того, съ перваго дня занятія престола Алексѣй сталъ къ западникамъ и націоналистамъ оффиціально въ нейтральное положеніе. Онъ не объявлялъ никакой программы дѣйствій, не передавался ни на одну сторону. Политика его характеризуется полнѣйшей умѣренностью въ смыслѣ поставленія задачъ и выбора средствъ ихъ осуществленія; но вмѣстѣ съ тѣмъ подъ заступникомъ всѣхъ сосуществующихъ въ государствѣ интересовъ, въ Алексѣѣ Компипѣ нельзя не видѣть просвѣщеннаго отчизнолюбца, подъ внѣшностью охранителя скрывавшаго свѣтлые освободительные взгляды, которые онъ умѣлъ проводить въ жизни.

Выдающейся особенностью византійскаго государственнаго устройства между прочимъ было-то обстоятельство, что правитель въ немъ разсматривался какъ нѣкоторое высшее должностное лицо, поставленное Богомъ для того, чтобы заботиться о подчиненномъ ему народѣ и вести его къ абсолютному благу. Общественное мнѣніе постоянно слѣдило за государемъ и если общество замѣчало, что таковой не отвѣчаетъ предъявляемымъ ему требованьямъ, оно считало себя вправѣ возбуждать тымъ или другимъ потемъ вопросъ о новомъ замѣщении престола. Внѣ вліянія этого могущественнаго фактора оставаться въ званіи монарха можно было только при помощи войска или преданности, поддержки организованной сплоченной партіи. Всѣ лучшіе византійскіе государи безъ всякаго принужденія опирались прямо на общественное мнѣніе, прочіе прибѣгали къ другимъ точкамъ опоры, но только до времени. Къ первымъ по своимъ пріемамъ принадлежалъ и Алекећи Комнинъ.

Онъ болѣе чѣмъ кто либо былъ освѣдомлепъ съ язвами и недугами имперіи. Онъ ясно видѣлъ, какое зло приносили Византіи западники, всегда основывавшіе свой успѣхъ на самыхъ темныхъ сторонахъ народной жизни. Отъ него не было точно также скрыта та главная сила, на которую опиралась западническая партія. Съ монашествомъ боролись всѣ отчизнолюбцы, съ ними-же предстояла напряженная борьба ему. Какого вліянія добивались подчасъ представители монашества въ государственныхъ дѣлахъ, слѣдуетъ изъ того, что многіе изъ нихъ въ царствованіе ничтожныхъ государей достигали высокихъ постовъ первыхъ министровъ, какъ напримѣръ Левъ Параспондилъ при Өеодорѣ и Михаилѣ Стратіотикѣ, Михаилъ Никомидійской при Вотаніатѣ и др. Какъ велико было значеніе монаховъ въ XI столѣтіи, намъ сообщаетъ проф. Скабалоновичъ \*).

Длинный рядъ по своему благочестивыхъ императоровъ постоянно заботился объ увеличении числа величественныхъ обителей и надбленій ихъ всякими преимуществами. Романъ Аргиръ, между прочимъ, воздвигъ монастырь, соперничавшій съ храмомъ Соломона и св. Софіей по богатству отдёлки. Тысячи монаховъ укрывались въ этомъ убѣжищѣ праздности, обезпеченной щедрыми надълами наемнымъ трудомъ обрабатываемой земли. Въ съверномъ предмъстьи Константинополя Михаиль Пафлагонянинъ воздвигъ великолѣпный монастырь во имя св. безсребренниковъ Козьмы и Даміана съ роскошными садами, прихотливыми бассейнами и купальнями для монаховъ. Нѣжность Константина Мономаха къ Склиренѣ выразилась въ совмѣстномъ построеніи дворца и монастыря. Императоры, патріархи и просто знатные люди наперерывъ другъ передъ другомъ соперничали въ сооружении убѣжищъ для чернецовъ, и въ этомъ отношении не уступали другимъ даже такія просв'єщенныя лица-какъ Константинъ Лихудъ и Іоаннъ Ксифилинъ. Построеніе монастырей, превратившееся въ какой-то спорть, грозило отнять работниковъ и плательщиковъ нодатей у всей имперіи.

Отсюда понятно почему и Василій Македонянинъ, и Романъ Лекапенъ, и Іоаннъ Цимисхій, и Исаакъ Комненъ пытались наложить руку на монастырскія имущества; къ сожалѣнію, эти спорадическіе разрозненные опыты не были въ состояніи оста-

\*) Византійская церковь и государство въ XI въкъ, 425 и слъд.

Digitized by Google

новить развитія силы чернаго духовенства непомѣрно возвышавшагося въ прямой ущербъ бѣлому.

Монашество было не только матерьяльной, но и нравственной силой темь более страшной, что опору свою послёдняя находила въ ослёпленіи фанатизма и грубёйшемъ невѣжествѣ буйной черни. Правда, среди тогдашняго монашества выдвигались исключительные люди, вродѣ Симеона Новаго Богослова, Іоанна Мавропода или не сохранившаго имени инока всесвятого-πανάγιος, но большинство, забывавшее обѣты самоотреченія, невѣжественное, любостяжательное, фарисействующее, мстительное, злобное пользовалось довърчивостью простяковъ для цёлей, съ благочестіемъ ничего общаго не имёющихъ. Вотъ какъ описываетъ, между прочимъ, Пселлъ одного своего сожителя въ монастырѣ на Олимпѣ: «лежа на ложѣ всю ночь, ты служишь свой канонъ, Іаковъ, радуясь умерщвленію плоти; ибо, предпочитая мѣха чаши, кубки, ты пьешь цѣлую ночь»... или: «Ты (Феревій) прожигаешь жизнь въ трактирахъ и съ языка своего не сходять волшебныя и любовныя слова. Всѣ говорять, что ты предаешься игрѣ въ кости, вращаешься въ обществѣ флейтщицъ и... самъ бы съ удовольствіемъ сталъ плясать на сценѣ. \*) Симеонъ новый Богословъ подтверждаетъ обвиненія Пселла: онъ укоряеть монаховъ за пристрастіе къ мірскимъ дѣламъ, за корыстолюбіе и прочіе постыдныя для ихъ сана свойства \*\*).

«Монахи, говорить проф. Скабалановичь, не любили заключаться въ стѣнахъ монастырей. Многіе изъ нихъ, преисполненные честолюбія и корыстолюбія, лицемѣры въ душѣ, съ виду посланники Божіи, вращались среди людей, одѣтые въ монашескую одежду, нося на тѣлѣ вериги, съ ногами грязными, руками заскорузлыми, клали подъ голову камень и своимъ аскетизмомъ увлекали многихъ. Ни одно публичное торжество не обходилось безъ монаховъ; какъ скоро скапливалась толпа,

10

<sup>\*)</sup> Безобразовъ. Византійскій писатель Миханлъ Иселлъ, 51.

<sup>\*\*)</sup> Migne. Patrologia CXX, 457.

цоявлялись и монахи» \*). Не ограничиваясь площадями, монахи проникали въ дома частныхъ людей, втирались въ милость вліятельныхъ лицъ и суевбрныхъ императоровъ. Нѣкоторые изъ государей выказывали особую нёжность черноризцамъ. Михаилъ Пафлагонянинъ собственноручно обмывалъ имъ ноги: Константинъ Мономахъ цѣловалъ ихъ нечесанные волосы и ставилъ власяницу выше порфиры; Константинъ Дука ' заслужилъ почетное прозвание монахолюбца (филоро́уачос). Нужно ли упоминать, что изъ императоровъ монахолюбцевъ таковыми были ничтожнѣйшіе по своимъ личнымъ качествамъ. Не довольствуясь политикой и саморазвлечениемъ, монахи занимались торговыми дёлами, вели тяжбы въ судахъ, сдавали на аренду монастырскія земли, ростовщичествовали и проч. Съ возникновеніемъ разрыва западной и восточной церкви они взяли подъ свою защиту и запятнали византійское православіе. Задавшись цёлью вмёстё съ патріархами образовать государство въ государствѣ, монахи выработали свой типъ западничества, вытёснившаго чисто римское, но заимствовавшее оть него пріемы борьбы, руководящія идеи и оружіе.

Всякое нападеніе свѣтской власти на права и преимущества монашества вызывало со стороны послѣдняго открытое возмущеніе. Такимъ образомъ новозападники представили собой силу, съ которой очень и очень нужно было считаться.

Виѣстѣ съ тѣмъ въ концѣ того же одиннадцатаго вѣка націоналистическая партія точно такъ-же вышла изъ узкихъ рамокъ борьбы за насущнѣйшіе жизненные интересы востока и окончательно превратилась въ умѣренную, теперь стремясь основаться на чисто духовныхъ началахъ. Благодаря ея усиліямъ, забытое эллинское просвѣщеніе опять широкой волной разлилось по византійскому востоку. Въ корнѣ новозападники, къ которымъ теперь присоединилась значительная часть бѣлаго духовенства, и умѣренные стояли другъ передъ другомъ въ

<sup>\*)</sup> Византійская церковь и государство въ XI въкъ, 443.

томъ же боевомъ положеніи, какъ нѣсколько лѣтъ тому назадъ иконоборцы и иконопочитатели, съ той разницей, что интересы съ обѣихъ сторонъ были поставлены шире и опредѣленнѣе До извѣстной степени измѣнились и самыя средства борьбы. Бывшіе западники, попрежнему, при случаѣ не прочь были прибѣгнуть къ тайному дѣйствію яда, интриги и прямого насилія; націоналисты же наоборотъ противупоставляли врагу просвѣщеніе и гуманность. Конечно, послѣдній способъ борьбы теперь былъ возможенъ только потому, что предшествующіе вѣка вооруженной рукою отстояли право націоналистовъ на существованіе. Кстати сказать, если бы тотъ же Алексѣй Комнинъ цѣликомъ проникся взглядами умѣренныхъ, то западники задавили бы его навѣрно.

Какъ мы указывали ранѣе, еще чистые западники проповёдывали необходимость уничтоженія всякаго знанія, которое они считали языческимъ. Забывая о томъ, что Богъ, непосредственно въ своемъ откровеніи поучая высшимъ тайнамъ непостижимаго, вмёстё съ тёмъ предоставилъ человёку возможность читать доступное разуму въ великой книгѣ природы, монашество считало священныя книги источникомъ для объясненія всѣхъ явленій Вселенной. Поэтому бл. Августинъ рѣшительно высказывался противъ антиподовъ на томъ основаніи, что въ св. Писаніи среди потомковъ Адама не упоминаются таковые. Извѣстный александрійскій ученый монахъ Козьма Индикоплавъ въ томъ же родѣ опровергалъ «бабьи сказки» объ антиподахъ и кромѣ того въ своей надѣлавшей много шума книгѣ «Христіанская топографія» пытался построить систему міра на основаніи данныхъ изъ Ветхаго Завѣта, именно: Книги Бытія, псалмовъ Давида, пророчествъ Осіи, Исаін и даже словъ аллегорическаго Мельхиседска. За исходную точку разсужденій Козьма приняль образное выраженіе апостола Павла, уподоблявшаго землю Скиніи, и пришель къ выводу, что земля съ небомъ представляетъ собою палатку, окруженную океаномъ. Таковыми оказывались люди, съ кото-

10\*

рыми издавна принуждена была бороться эллинская прикладная и отвлеченная мудрость.

Гоненіе просвѣщенія являлось лозунгомъ западниковъ во всѣ времена ихъ существованія. Въ парствованіе Өеодосія, монахи и чернь разрушили въ Александрій Птоломееву академію; въ слёдующее царствованіе растерзали знаменитую Гипатію. Еще Константиномъ Великимъ были закрыты медицинскія школы-асклепіоны, и врачи были замѣнены знахарямилюбителями изъ среды той-же монашествующей братіи. Эдиктомъ Великаго Юстиніана въ 529 г. подверглась уничтоженію аеинская академія. Занятіе свётскими науками, наконець, вообще заклеймилось закономъ, какъ действіе преступное и требующее наказанія. Такое направленіе, конечно, вполнѣ характеризуетъ намъ типъ константинопольской школы, въ порывѣ раздраженія закрытой Львомъ 'Исаврійскимъ, давшимъ новый толчекъ свётской наукё. Съ этого времени распространение свётской образованности пошло впередъ неудержимо и въ одиннадцатомъ вѣкѣ невѣжество массоваго монашества встрѣтилось лицомъ къ лицу съ высокой степенью знанія, въ средѣ просвѣщенныхъ высшихъ и среднихъ классовъ имперіи \*).

Виѣстѣ съ освободительнымъ движеніемъ въ средѣ византійскаго населенія проснулась національная склонность грековъ къ исканію таинственнаго, неизвѣстнаго. «Многіе, по этому поводу замѣчаетъ Пселлъ, на половину не знаютъ природы, ни того, что выше природы. Изъ такъ называемыхъ философовъ... нѣкоторые возсѣдаютъ съ торжественнымъ видомъ и объемистой бородой (древній признакъ философа), блѣдные, угрюмые, до нельзя грязные (философское равнодушіе къ внѣшности), колупаютъ Аристотеля и снаружи и изнутри, воображая, что отгадываютъ скрытое во мракѣ невѣдѣнія \*\*).» Самъ Пселлъ,

<sup>\*)</sup> Скабалановичъ, Византійская наука и школы въ XI въкъ. Христіанское Чтевіе, 1884 г. Часть I, стр. 356. О ходъ преподаванія въ томъ-же въкъ много говоритъ въ своихъ мемуарахъ Миханлъ Пселлъ. См. у Безобразова. Византійскій писатель Миханлъ Пселлъ.

<sup>\*\*)</sup> Скабадановичь, Византійская наука, 345.

какъ и многіе изъ его современниковъ, украдкой, помимо признаннаго Платона и Аристотеля, началь зачитываться Плотиномъ, Порфиріемъ, Ямвлихомъ, занимался алхиміей, некромантіей. жалёль объ утрать данныхъ халдейской и египетской мудрости \*), хотя не упускалъ случая свалить эту склонность къ вкушенію запрещеннаго плода на того, кому онъ хотѣлъ повредить во мнѣніи западниковъ. Занятіе Плотиномъ и Явлихомъ въ одиннадцатомъ въкъ могутъ показаться нъкоторымъ смѣшными: дѣйствительно, сами по себѣ они были несовременны въ смыслѣ умственной отсталости ими интересовавшихся лицъ. Но дѣло въ томъ, что знаніе и мышленіе идуть преемственно. Романизмъ задавилъ ихъ на востокѣ въ стадіи мистическаго мудрствованія и для того, чтобы послѣдовательно двигаться далье, восточно-эллинское мышленіе должно было пойти оттуда, гдё оно остановилось. Умёренные въ массё интересовались мистическими философами, конечно, съ точки зрѣнія чистаго знанія безъ всякихъ пѣлей его практическаго примѣненія. Что-же касается нёкоторыхъ наиболёе рёшительныхъ и пытливыхъ умовъ, то по той-же наклонной плоскости пытливости греческаго духа они послѣдовательно докатились, какъ и нужно было ожидать, до изслёдованія догмы христіанскаго **ученія.** 

Причины, порождавшія ереси въ пятомъ, шестомъ и седьмомъ вѣкахъ, оказались дѣйствующими и въ одиннадцатомъ, придавшемъ, однако, сектантству аристократическій характеръ. Новыя ереси цѣликомъ строились на чисто философскихъ началахъ и потому были доступны пониманію весьма немногихъ. Толна была устранена отъ участія въ обсужденіи ихъ. Въ качествѣ подобныхъ еретиковъ-философовъ въ четвертомъ періодѣ вступили Іоаннъ Италъ, ученикъ Михаила Пселла при Алексѣѣ Комнинѣ; затѣмъ ученики Итала, монахъ Нилъ, никейскій архіепископъ Евстратій и нѣкоторые другіе. Роко-

<sup>•)</sup> Безобразовъ. Матерьялы для исторіи византійской имперіи. Ж. М. Н. П. 1889 г., т. 265, стр. 73.

вымь образомь опять-таки вслёдствіе особенностей склада восточно-эллинскаго мышленія, всё ересіархи одиннадцатаго столётія приходили къ отрицанію почитанія иконъ, въ чемъ получали массовую поддержку среди постоянно сильно разроставшихся по числу павликіанъ и малоазійскихъ армянъ, бывшихъ сподвижниковъ императоровъ иконоборцевъ. Однако, не смотря на идейную приверженность иконоборству, ни Италъ, ни Нилъ, ни Евстратій не выдвигали уже этого вопроса въ качествё центральнаго въ своихъ системахъ. Высшая интеллигенція Византіи, не потерявшая вкуса къ изысканіямъ въ области отвлеченностей, точно также не ощущала потребности касаться давнишняго стараго спора, уже взвёшеннаго судьбою \*). Увлеченіе имъ представлялось теперь на долю нисшихъ классовъ, точно также тяготѣвшихъ къ свободомыслію.

Воть какую поразительную въ умственномъ отношении пестроту представляло собой византійское общество, въ то время, когда Алексъй Комнинъ взялъ въ свои руки кормило правленія. Слѣдуя мудрой политикѣ поддержанія общаго равновѣсія, этотъ замѣчательный монархъ не желалъ открыто становиться на сторону какой-бы то ни было изъ борющихся партій. По своимъ убѣжденіямъ племянникъ Исаака Комнина конечно примыкалъ къ умъреннымъ, но онъ не считалъ нужнымъ пользоваться ихъ знаменемъ непосредственно. Наобо роть въ извѣстныхъ случаяхъ онъ выставлялъ себя искреннимъ охранителемъ, однако безъ того, чтобы подобно Василію Македонянину связывать себя хотя-бы формально опредѣленной программой. Глубокимъ умомъ истиннаго государственнаго дѣятеля Алексѣй поняль, что монархь это — фокусъ правительства, которое, въ свою очередь, есть фокусъ всѣхъ законныхъ групповыхъ и индивидуальныхъ интересовъ даннаго

<sup>\*)</sup> Свёдёвія о существё ученій визавтійскахъ ересіарховъ одиннадцатаго и двёнадцатаго вёка, см. Успенскій. Очерки по исторіи византійской образованности. Книга уважаемаго ученаго, между прочимъ, открываетъ новые горивонты относительно философскаго вліянія востока на западъ.

государственнаго союза. Собственная жена Алексёя Комнина оскорбила этого государя именемъ лицемёра; о двуличіи его много говорилось послёдующими историками. Но никто изъ порицателей Комнина не далъ себё труда проникнуть въ глубину смысла дёятельности названнаго императора, который въ своей кажущейся непослёдовательности или двуличіи скрывалъ проявленія высшей государственной мудрости, отражавшей и охватывавшей жизнь со всёхъ ея различныхъ и многообразныхъ сторонъ.

Если мы вглядимся въ важнѣйшіе факты изъ періода управленія Алексѣя Комнина \*), то увидимъ, что они запечатлѣны по внѣшности окраской прямого западническаго консерватизма; объясняется это тѣмъ, что западническая партія, какъ наиболѣе сплоченная и организованная, требовала по отношенію себя большаго вниманія. Западники попрежнему являлись силой грозной для самого императора. Но, отстаивая западническоохранительныя начала наружно, Алексѣй до послѣдней возможности старался не нанести малѣйшаго ущерба смѣшаннымъ націоналистамъ. Приведемъ въ доказательство тому нѣсколько фактовъ.

Какъ извѣстно, воспользовавшійся нѣкоторыми церковными имуществами для военныхъ цѣлей Комнинъ былъ обличенъ новозападниками подъ руководительствомъ халкидонскаго архіерея въ нечестіи и иконоборствѣ. Странно сказать, самодержавный государь по этому случаю публично выступалъ предъ народомъ съ оправданіями и объясненіемъ причинъ своего образа дѣйствій. Въ таковыхъ актахъ императора не было покаянія, паоборотъ въ одной изъ своихъ рѣчей Комнинъ защищался подобно Периклу передъ собраніемъ аоинянъ и даже приводилъ подлинныя слова знаменитаго государственнаго дѣятеля древности \*\*). Съ своей стороны Алексѣй дѣлалъ всяческія

<sup>\*)</sup> Источники: Сокращенное сказаніе о ділахъ царя Алексія Комнина Анны Комниной, хрон. Баронія, труды Зонары т. П. Глики и др.

<sup>\*\*)</sup> Эти деньги потрачены для блага государства и вашего величія.

уступки западникамъ: онъ ссылался на законы Юстиніана, \*) убѣждалъ, не заставляя соглашаться съ нимъ тѣхъ, кого могъ прямо принудить, сносилъ ему въ лицо кидаемыя оскорбленія и все это для того, чтобы не обострять отношеній. Но, действуя такимъ способомъ, императоръ не отступилъ отъ выясненныхъ иконоборствомъ условій истиннаго почитанія священныхъ изображеній. Націоналисты изъ его усть еще разъ услышали въ качествѣ безспорнаго положенія ту мысль, что уваженіе иконамъ отдается не σγετιχώς, а только λατρευτιχώς, т. е. относительно, а не абсолютно. Точно также Комнинъ былъ далекъ отъ того, чтобы утратить всякую самостоятельность слова и дѣла подъ давленіемъ западнической партіи. Мы знаемъ, съ какой настойчивостью онъ защищалъ свои взгляды; мы знаемъ также, что обращение къ народу за разрътеніемъ пользоваться церковными сосудами и послёдующая апологія этого поступка были только комедіей, льстившей чувству греческаго демократизма. Не тайна для насъ точно также, что, хотя и съ душевнымъ сокрушеніемъ. Комнинъ всетаки лишиль сана и заточиль своего обидчика архіерея Льва въ Понтійскій Сизополь и такимъ образомъ охранилъ престижъ власти.

Подъ тѣмъ-же воздѣйствіемъ западниковъ императоръ предписалъ въ дѣлѣ народнаго просвѣщенія не полагаться слишкомъ на эллинскую мудрость, лично неодобрительно отзывался объ Италѣ, Нилѣ, Евстратіи, богомилахъ, павликіанахъ, манихеяхъ и даже принималъ мѣры къ обращенію ихъ, но тѣмъ не менѣе, онъ всячески избѣгалъ какихъ-бы то ни было гоненій или насилій, предпочитая дѣйствовать на нечестивцевъ путемъ убѣжденія и вразумленія.

Такъ напримѣръ, когда Италъ открыто началъ проповѣдывать свое ученіе о «человѣчествѣ, обожествленномъ по естеству», первоначально къ нему былъ присланъ патріархъ для увѣщаній. Когда оказалось, что увѣщатель, подъ вліяніемъ

<sup>\*)</sup> Nov. 120. Superflua Ecclesiae distrahi possunt, non tamen ex omni causa, sed tautum si ipsa Eccelesia debitis praegravetur.

обаятельной діалектики ув'ящаемаго, самъ впалъ въ опровергаемую ересь, Италъ былъ приглашенъ для собес вдованія къ царю. Но такъ какъ и это средство не подъйствовало, іерархи приговорили вольнодумца къ отлученію отъ церкви и одиннадцать пунктовъ его ученія подверглись торжественному анаеематствованію, и болѣе ничего. Между тѣмъ, какъ формально не отмѣненныя Василики лишали еретика правъ состоянія, налагали высокій денежный штрафъ и, кромѣ того, опредѣляли виновному изгнаніе \*). Тоже наказаніе было наложено на Нила, а Евстратій за еретическій образъ мыслей только лишился сана, т. е., потерпѣлъ слабѣйшую кару.

Въ царствованіе Алексъ́я Комнина не могло быть и рѣчи о принципіальныхъ разногласіяхъ при выборъ́ средствъ обращенія еретиковъ-сектантовъ на путь истинный. Императоръ самъ указалъ мъ́ры культурной борьбы съ диссидентами. На первомъ планъ́ онъ ставилъ публичную проповъ́дь, затъ́мъ литературное обличеніе при помощи спеціальныхъ полемическихъ сочиненій подобныхъ книгамъ Евфимія Зигавина и, наконецъ, нарочитое собесъ́дованіе и убъ́жденіе вольнодумцевъ.

Комнинъ не копался въ душѣ человѣческой. Преслѣдуя съ внѣшней стороны римскій принципъ религіознаго единства или, лучше сказать, подчиненія, онъ требовалъ хотя-бы только наружнаго примиренія, соблюденія формы.

Проведеніе такого рода политики ему удавалось сравнительно легко относительно еретиковъ высшаго разбора, каковыми были все тотъ-же Италъ или Евстратій, формально въ концѣ концовъ вернувшіеся въ лоно церкви. Но, воспитанныя въ слѣпой преданности вѣрѣ, народныя массы и ихъ невѣжественные, но стойкіе, вожаки не шли на компромиссы и создавали человѣколюбивому и мудрому монарху множество хлопотъ. Но и тутъ онъ измѣнялъ своимъ принципамъ умѣренности только подъ давленіемъ исключительныхъ обстоятельствъ.

<sup>\*)</sup> Βίβλιον Α χεφ. ΙV: εἰδέ τις τοῦτο ποιήσειν ἤ παθεῖν ἀνάσχοιτο εὖγενής ὤν χαὶ μὴ τὸ γενόμενον διελέγξε ἐξορία χαὶ δέχα λιτρῶν χρυσίου προστίμω καταδιχασθήσεται.

Любопытный примёръ такого рёзкаго столкновенія императора съ сектантами представляетъ дёло богомиловъ. Богомильство, эта чисто славянская секта, сложившаяся подъ вліяніемъ павликіанства, въ царствованіе Алексёя Комнина, начала дёлать слишкомъ быстрые успёхи среди византійскихъ болгаръ. Императоръ, не считавшій возможнымъ относиться къ этому явленію вполнѣ безразлично, вытребоваль къ себѣ главу богомиловъ болгарина Василія и попытался въ личной бесёдё отклонить его оть сектантства. Василій однако остался непреклоненъ. Комнинъ рѣшилъ прибѣгнуть къ репрессіи: по его приказанію тысячи богомиловъ были вдругъ схвачены и заключены въ тюрьмы, на условіи освобожденія при первомъ выраженіи желанія отказаться оть' ереси. Когда-же и эта мёра не подбиствовала, Алексви приказаль воздвигнуть передь глазами узниковъ костры, съ угрозою сжечь всѣхъ въ случаѣ Богомилы не устрашились. Въ ихъ дальнѣйшаго упорства. ученіе входило пророчество, что изъ самыхъ страшныхъ мученій и даже изъ пламени ихъ всегда освободять и выведуть тѣ ангелы, которые вывели трехъ отроковъ изъ пещи огненной. Передъ такой твердостью Комнинъ отступилъ и выпустилъ на свободу всёхъ заключенныхъ, кромѣ Василія.

Положеніе императора было затруднительно. Онъ самъ затѣялъ борьбу, не разсчитывая встрѣтить столь непреклоннаго сопротивленія. Западническая партія, съ которой необходимо было жить въ ладу, раздражилась. Звѣрю нужна была жертва. Комнинъ еще разъ попытался спасти ее. Василій былъ опять выведенъ на площадь, и передъ необъятной величины костромъ ему было предложено или отречься отъ заблужденій, или сгорѣть живьемъ. По разсчету императора, видъ костра, пламя котораго достигало высоты самыхъ громадныхъ обелисковъ гипподрома, долженъ былъ вызвать хотя-бы минутную слабость пророка. Но Василій впалъ въ восторженное состояніе и рѣшительно выбралъ костеръ. На глазахъ многотысячной толиы, монархъ не могъ помиловать безумца, не роняя своего авторитета... Василій сгорѣлъ. Но это была единственная вынужденная жестокость, запятнавшая царствованіе доблестнаго государя. Впослѣдствіи, въ 1114 г., при обращеніи павликіанъ, Комнинъ не вышелъ изъ предѣловъ мирнаго увѣщанія, открывъ свой дворецъ для личныхъ собесѣдованій со всѣми желающими. Сердце націоналистовъ, быть можетъ, отвратившееся отъ императора на минуту послѣ прискорбнаго случая съ вожакомъ богомиловъ, теперь опять могло привѣтствовать осуществленную имъ національную терпимость.

Дёлая уступки западникамъ, Алексёй не уставалъ однако вести неукоснительную послёдовательную борьбу съ этимъ непримиримымъ врагомъ отечества, исподволь ослабляя его главную опору, монашество. Цёлый рядь мёрь быль направлень въ указанную сторону. Подобно своимъ предшественникамъ, императоръ озаботился постройкой у подножія константинопольской цитадели великолѣпнаго храма и общирнѣйшаго госпитателя. Но въ отличіе отъ общепринятаго порядка, въ новой больницѣ монахи явились не хозяевами, а только служителями. Завѣдываніе же госпитателемъ было поручено высшимъ чинамъ арміи. Алексѣемъ было окончательно отнято у монаховъ дѣло народнаго образованія, и, какъ надъ чернымъ, такъ и надъ бѣлымъ духовенствомъ были поставлены особые надзиратели, обязанные доносить епископу о всёхъ замёченныхъ злоупотребленіяхъ и упущеніяхъ. Монастыри оказались подчиненными самому строгому наблюденію епископа, которому, между прочимъ, поручалось слѣдить за занесеніемъ въ нарочитые списки дареній обители отъ поступающихъ въ нее.

Новеллы Алексѣя въ указанномъ отношеніи дають очень любопытный и обильный матерьялъ, къ разсмотрѣнію котораго мы вернемся въ послѣдующихъ отдѣлахъ нашего труда. Нужно замѣтить кстати, что бѣлое духовенство вначалѣ не сливалось плотно съ чернымъ до тѣхъ поръ, пока константинопольскіе патріархи не задумали подчинить на востокѣ свѣтскую власть духовной и не придали западничеству новую окраску. Съ этого времени начинаеть чувствоваться тяготѣніе къ новому центру и со стороны бѣлоризцевъ. По этому поводу нѣкоторыя ограничительныя мѣры Алексѣя были направлены и противъ бѣлаго духовенства, причемъ послѣднее подверглось строгой разборкѣ въ виду того, что съ теченіемъ времени въ Византіи накопилось множество священниковъ, находившихся не при дѣлѣ. Таковые «крестовые попы» вели бродячую безпорядочную жизнь, въ средѣ населенія подвизались въ рядахъ монаховъ \*) и увеличивали собой силы новозападниковъ.

Бережливый, справедливый, рачительный государь Алексви Комнинъ, такимъ образомъ, по мъръ силъ поддерживалъ правильность соотношеній общественно — групповыхъ интересовъ, и въ его тридцатисемилътнее царствованіе государственное равновъсіе Византіи достигло высшей степени устойчивости.

При послѣдующихъ Комнинахъ, направленіе умственныхъ теченій византійскаго общества не измѣнялось. Въ главнѣйшихъ чертахъ оставалась прежней и внутренняя политика. Сынъ Алексѣя, Іоаннъ Комнинъ (1111—1143) ничего не прибавилъ къ дѣламъ отца, но ничего и не убавилъ. Это былъ такой-же мягкій, просвѣщенный и заботливый монархъ, видѣвшій высшую цѣль своей жизни въ достиженіи возможнаго блага отечества. Онъ точно также держался двойственности въ отношеніи къ различнымъ партіямъ, боровшимся въ государствѣ. Относясь крайне терпимо къ еретикамъ и сектантамъ самыхъ разнообразныхъ толковъ, Іоаннъ Комнинъ въ то-же время устраивалъ религіозныя торжественныя процессіи въ римскомъ вкусѣ, носившія характеръ исповѣдныхъ демонстрацій въ пользу взглядовъ охранителей православія всѣхъ разновидностей.

<sup>\*)</sup> На упорядоченіе бѣлаго духовенства направлено содержаніе XXI новеллы Алексвя Комнина Nsapà νομοθεσία τοῦ βασιλέως νυροῦ Άλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ διατυποῦσα τὰ περὶ τῶν ψήφων καὶ ὁποίους δεὶ εῖναι τοὺς παντανοῦ ἰερεῖς. У Zachariae въ Novellae constitutiones imperatorum post Justinianum эта новелла помъщена подъ № XLI общаго счета.

Религіозные споры не прекращались въ Византіи втеченіи всего двѣнадцатаго вѣка. За стараніе на раціоналистическихъ началахъ выяснить отношеніе Бога Отца къ Богу Сыну въ разное время подверглись отлученію оть церкви и осужденію слѣдующія лица: Михаилъ, магистръ риторовъ, Никифоръ Василаки, Евстаейй митрополитъ Драча, Сотирихъ Пантевгенъ, Іоаннъ Ириникъ и Константинъ митрополитъ Керкирскій \*). Всѣ эти люди, во многихъ случаяхъ столь различные по профессіи, принадлежали къ представителямъ тѣхъ крайнихъ націоналистовъ, которые въ божественномъ откровеніи по староэллинскому образцу продолжали искать началъ человѣческой философіи.

Мануилъ Комнинъ, внукъ Алексѣя (1143-1186), ΒЪ принципѣ не отступалъ отъ политическихъ традицій династіи; однако, при отсутствій того такта, которымъ владѣли его отецъ и дѣдъ, третій Комнинъ, позволилъ себя увлечь раціоналистамъ и два раза самъ впадалъ въ грубѣйшую ересь. Въ первый разъ, вначалѣ осудивъ Сотириха Пантевгена, Евстаеія и Михаила ритора, императоръ позднёе самъ выступилъ съ толкованіемъ осужденнымъ текста: «Отецъ болій Мене есть», которое Мануилъ отказывался понимать иначе, какъ въ смыслѣ самимъ Спасителемъ изъясненнаго плотскаго неравенства Бога Сына и Бога Отца. Во второмъ случат императоръ возсталъ противъ формулы произнесенія проклятія Богу магометову, на томъ основании, что Богъ единъ и какъ таковой не можеть быть оскорбляемь, съ чьей-бы сторопы ни слёдовало Ему поклоненіе. Въ отвёть на противорёчіе нёкоторыхъ духовныхъ лицъ, Мануилъ, забывъ мудрыя правила своего дѣда и обязанности сана, разразился бранью и вначалѣ выказалъ склонность проявить немедленное насиліе надъ противниками. Спустя нёсколько времени, царь овладёль собою созналь ошибку и по примѣру Алексяя Комнина, требоваль

<sup>\*)</sup> Успенскій. Очерки византійской образованности, 211.

себѣ публичнаго народнаго суда, упирая на то, что самъ онъ происходить отъ благочестивыхъ родителей.

Въ остальномъ Мануилъ старался продолжать начинанія предковъ. Онъ постоянно указывалъ духовенству на идеалы жизни, завѣщанныя Божественнымъ Основателемъ христіанской религія; онъ возобновилъ законъ Никифора Фоки, запрещавшій монастырямъ пріобрѣтеніе новыхъ недвижимыхъ имуществъ, хотя и не отнималъ старыхъ; онъ гласно порицалъ стремленіе многихъ императоровъ воздвигать монастыри въ людныхъ городахъ, между тѣмъ какъ по смыслу монашескихъ обѣтовъ, обители должны быть построяемы въ мѣстахъ уединенныхъ, суровыхъ, дикихъ и тѣмъ удобныхъ для подвижничества и проч. Не трудно усмотрѣть за всѣми этими мѣрами и сужденіями одну постоянную цѣль ослабленія силы и господства западнической партіи.

Со смертью Мануила кончился вѣкъ царствованія доблестнаго рода Комниновъ. Алексѣй II былъ убитъ еще ребенкомъ. Временно наступило правленіе женское. Его смѣнило правительство безчеловѣчнаго Андроника; затѣмъ престолъ перешелъ къ слабоумному Исааку II, при близкихъ преемникахъ котораго Византія подпала подъ власть крестоносцевъ. Мать Алексѣя II оживила старинную безпорядочность въ администраціи, безпутство, мотовство двора, распущенность въ администраціи, безпутство, мотовство двора, распущенность арміи и волненія черни. Андроникъ ввелъ жестокость и подавилъ всякія исповѣдно-націоналистическія движенія, не давъ въ тоже самое время стока истинному религіозному чувству народа. Исаакъ II возобновилъ языческую преданность и вѣру въ самостоятельное значеніе иконъ и усилилъ вліяніе нищенствующихъ монаховъ. Система Комниновъ подверглась постепенному разрушенію и наконецъ была разбита въ самыхъ основаніяхъ.

Новыя умственныя движенія въ безпорядкѣ смѣшались со старыми, не успѣвъ выработаться въ формы здороваго научнофилософскаго мышленія внѣ связи съ мистикой, суевѣріями и религіозной догматикой. Правительство предоставило все подлежащее его вѣдѣнію на волю случая и рока. Борьба классовъ обострилась. Жизненное соотношеніе общественныхъ элементовъ, вслѣдствіе постоянныхъ толчковъ, нарушилось. Государство, какъ моментъ равновѣсія групповыхъ интересовъ, потеряло устойчивость и первый сильный внѣшній ударъ рѣшительнымъ образомъ перевернулъ центръ тяжести и передалъ его на сторону западныхъ пришельцевъ \*).

Справедливость заставляеть признать, что, какъ ни была мудра политика, основанная Алексъемъ Комнинымъ и продолженная его потомками, но все-таки и въ ней крылся порокъ, со своей стороны много посодъйствовавшій ускоренію гибели имперіи.

Соблюдая равновѣсіе интересовъ исповѣдныхъ, Комнины упустили изъ вида экономические и племенные. Сотни лѣть религіозные интересы въ имперіи постоянно выдвигались на первый планъ и окрашивали собой все государство. Будучи отвлеченными духовными по существу, они дали мѣсто вслѣдъ за собою интересамъ науки, литературы, искусствъ. Правительству легко было придти къ сознанію законности и необходимости стремленія къ образованію. Книгой и картиной боролись обѣ стороны въ средѣ враждовавшихъ партій. Этими же орудіями пользовались и сами императоры для своихъ цѣлей. Нечего говорить о томъ, какъ были важны эти культурныя завоеванія. Въ литературѣ и въ искусствѣ выражалось, сказывалось все различіе естества долгое время состязавшихся восточно-эллинской и романской культурь. Комнины. пользуясь указаніями историческаго опыта приняли во вниманіе духовныя стороны имъ подвластнаго населенія и въ этой области много сдёлали для общественнаго блага.

<sup>\*)</sup> Источники для царствованія Іоанна, Манунда Комниновъ и ихъ преемниковъ: Исторія Никиты Хоніата, Іоанна Киннама (имъются въ русскомъ переводъ), Récueil des histoiriens des croisades Вильгельма Тирскаго. Histoire du Bas-Empire par Lebeau. Burigny, Histoire des revolutions de l'empire de Constantinople. Keri, Imperatores Orientis compendio exhibiti e compluribus graecis scriptoribus a Constautino Magno ad Constantinum Ultimum.

Но, оставаясь на высотѣ въ одномъ отношеніи, Комнины не смогли стать въ уровень со всѣми другими исторически измѣнившимися условіями общественной жизни.

Усиліями отчизнолюбцовь романизмъ въ чистомъ видѣ былъ наконець побъждень. Приспособляясь къ обстоятельствамъ, новозападники съумѣли во время преобразовать свок) программу и заручиться расположениемъ народа при помощи провозглашенія однимъ изъ своихъ принциповъ начала народности. Комнины-же допустили ошибку, сошли съ почвы напіонализма и въ противовъсъ папистическимъ замысламъ патріарховъ съ духовенствомъ сами завязали тесныя сношенія съ западомъ. Произошло это потому, что византійскіе монархи конца одиннадцатаго и начала двѣнадцатаго вѣка, чувствуя въ отечествѣ подъ ногами всегда колеблющуюся почву, полагали возможнымъ искать точки опоры извнѣ. Послѣдствіемъ такихъ разсчетовъ особая нѣжность ихъ къ иностранцамъ всякаго оказалась рода. Уже Юстиніанъ въ своихъ столкновеніяхъ съ народомъ постоянно пользовался услугами солдать иноземцевъ. Съ теченіемъ времени обычай держать въ имперіи наемныя войска кондотьеровъ укоренился.

Общирныя торговыя сношенія, которыя вела Византія со всёмъ міромъ, конечно всегда привлекали въ имперію множество иностранцевъ. Комнины, желая упрочить расположеніе къ себё латинянъ, пользовавшихся могущественнымъ покровительствомъ папъ, цёлымъ рядомъ распоряженій выдёлили всякихъ венеціанцевъ, генуезцевъ, амальфійцевъ изъ массы прочаго ремесленно промышленнаго и торговаго люда, и въ ущербъ собственнымъ подданнымъ пожаловали ихъ всякими льготами и преимуществами. Такой правительственный пріемъ поразилъ два важные интереса, которые были просмотрёны византійскими политиками, увлеченными исконной испов'ядной распрей. Правительство Комниновъ отказало народу въ представительств'я интереса экономическаго и племенного. Опираясь на поддержку туземной государственной власти, иноземцы-латиняне дружно сплотились \*) и выступили по отношенію туземцевъ въ качествѣ самостоятельной враждебной силы. Они отбивали заработокъ и барышъ у туземнаго населенія, а попутно издѣвались надъ его языкомъ, вѣрованіями, обычаями, воззрѣніями.

Нужно представить себѣ всѣ тѣ неимовѣрныя усилія, которыя потратилъ востокъ въ борьбѣ за національное самосознание для того, чтобы понять высокую степень ненависти, воспитанной въ византійцахъ относительно всего что пахло латинствомъ. Злоупотребленія и заносчивость латинянъ двѣнадцатаго вѣка, не встрѣчавшія мѣръ строгости со стороны власти побудили народъ лично вступаться за свои попранныя права, и отсюда возникли частыя кровавыя столкновенія. Нёкоторыя изъ нихъ получили историческую извёстность. Такъ, напримъръ, въ царствование Мануила въ 1149 г. подъ ствнами Керкиры возгорълась жесточайшая драка между венеціанцами и греками, въ качествѣ союзниковъ, стоявшими лагеремъ рядомъ другъ съ другомъ. Драка была затъяна венеціанцами, но императоръ изъ расположенія къ латинянамъ не счель нужнымъ вникать въ дѣло и предалъ его забвенію. При Алексѣѣ II въ 1182 г. при тёхъ-же условіяхъ правительственнаго невмёшательства народный мятежъ въ Константинополё предаль истребленію все населеніе латинскаго квартала, не смотря на то, что многіе греки были связаны съ латинянами узами кровнаго родства. Папистовъ сжигали живьемъ и какъ милость предоставляли возможность быть проданными туркамъ въ неволю. Священники и монахи повсюду руководили рёзней.

Само собой разумѣется, что двукратное прохожденіе крестоносцевъ и постоянное болѣе чѣмъ льготное пребываніе иноземцевъ-торговцевъ и промышленниковъ стояли въ прямомъ противорѣчіи съ основными интересами византійскаго населе-

<sup>\*)</sup> Въ Константинопола имался цалый самоуправлявшийся «латинский кварталь».

нія и явились однѣми изъ многихъ причинъ безвременной страдальческой кончины имперіи. Она умерла въ 1204 году. Магометъ II завоевалъ уже не государство, а простую муниципію.

-----

## HACEJEHIE.

## ГЛАВА ІУ.

## § 1. Общее ученіе о византійскомъ населенім и высшее сословіе.

Мортрейль, набрасывая краткій очеркъ государственныхъ учрежденій Византіи, основательно замѣтилъ, что на первый взглядъ, повидимому, нѣтъ ничего проще и яснѣе этой чисторимской системы управленія \*). Ближайшее ознакомленіе съ предметомъ однако, заставляетъ, изслѣдователя отказаться отъ таковыхъ предвзятыхъ воззрѣній. Подъ римской внѣшностью, привитой нобѣжденнымъ побѣдителями, скрывалась сильная самостоятельная своеобразная жизнь, постоянно стремившаяся переработать римскія государственныя древности сообразно требованіямъ собственныхъ нуждъ. Могущественный дѣятель подобныхъ преобразованій — восточный элленизмъ—явился въ данномъ случаѣ творческимъ началомъ, требовавшимъ для полнаго своего выраженія соотвѣтствовавшей оболочки.

Римскія установленія, д'йствительно, долгое время оставались въ томъ самомъ положеніи, въ которомъ ихъ застало превращеніе н'есколькихъ римскихъ провинцій въ самостоятельное государство. Первые годы все представлялось какъ-бы застывшимъ въ старинныхъ формахъ. Во главѣ имперіи стоялъ

11\*

<sup>\*)</sup> Mortreuil. Histoire du droit byzantin, r. II, 31.

монархъ, точно такъ-же какъ въ Римѣ, пользовавшійся ПО виду ничёмъ не ограничиваемой властью; ОНРОТ такъ-же отправлялъ свои обязанности униженный сенать; по-прежнему назначались новые консулы, дававшіе году свое имя; продолжали свое существование преторы, всадники, всевозможные оффиціалы, префекты, декуріоны, силенціаріи. Новое государство даже не пользовалось собственнымъ именемъ, считаясь частью своего соперника, Должностныя лица его говорили на чужомъ языкѣ, приносили присягу величію прошлаго, полагая въ настоящемъ только его продолжение. Между темъ, въ это самое время коренной перевороть уже началь совершаться, и давленіе тяжелыхъ обломковъ чужой старины только задержино не останавливало неуклонно-поступательнаго двивало. женія новой жизни.

Признаніе христіанства господствующей религіей уже само по себѣ было явленіемъ, нарушавшимъ основы прежней государственности. Вмѣстѣ съ этимъ признаніемъ сразу выдвинулся обширный разрядъ гражданъ, надѣленныхъ особыми правами и преимуществами; узаконенное рабство пріобрѣло рѣшительнаго противника; самъ императоръ призналъ надъ собой существованіе нѣкотораго высшаго закона, полагавшаго извѣстный предѣлъ произволу личнаго усмотрѣнія \*).

Въ дальнѣйшемъ картина еще болѣе измѣняется. Чернь, въ Римѣ праздная, презираемая, раболѣпная и на средства знати упивавшаяся зрѣлищемъ гладіаторскихъ боевъ и скачекъ, въ Константинополѣ сказочнымъ образомъ превращаетъ гипподромъ въ политическое собраніе, вступающее въ пререканія со своими повелителями, принимающее ихъ, и смѣщающее по произволу; игрушка въ рукахъ императоровъ, сенатъ еще при Константинѣ Великомъ въ Константинополѣ, игравшій жалкую роль, это учрежденіе, за которымъ сохранилось много почета, но ни тѣни значенія, входитъ въ силу классической эпохи и дъйствительно является высшимъ правительственнымъ мѣстомъ

\*) Сергвевичъ. Русскія юридическія древности, т. П. в. 2, стр. 603.

Digitized by Google

----

Имперіи. Оть него въ значительной степени начинаеть зависъть избрание новаго государя, имъ опредъляется въ широкихъ размѣрахъ государственная дѣятельность нослѣдняго; онъ не упускаеть случая высказаться по всёмъ вопросамъ общественной важности, разрёшеніе которыхъ императоръ опасался цёликомъ принять на свою отвѣтственность; ограниченіе власти ростеть. Въ обществѣ, подъ вліяніемъ народныхъ вольностей, церковныхъ ученій и платоно-аристотелевскихъ политическихъ теорій возникаеть представленіе объ императорѣ, какъ о высшемъ дожностномъ лицѣ, поставленномъ на царство ради охраненія законовъ и наилучшаго устроенія государства. Монархи сами проникаются подобными воззрѣніями; лучшіе прямо объявляють себя вѣчными работниками на тронѣ, худшіе – стараются соблюсти соотвётствующую внёшность и, сдерживаемые уваженіемъ къ управляемымъ, никогда не доходять до той разнузданности и безконечнаго презрѣнія къ подданнымъ, которымъ отличались разные Геліогабалы, Нероны, Калигулы и прочіе выродки рода человѣческаго.

Духъ преобразованій и обновленія сказался и отразился на всёхъ сторонахъ общественно-политической жизни. Измёнилось существо императорской власти, иначе сложилась система государственныхъ учрежденій, изъ которыхъ многія, какъ напримёръ, консулатъ, куріалы, изчезли совершенно; по природё склонный къ самоуправленію, индивидуалистъ—народъ разбился на политическія партіи и, въ качествё элемента государства, населенія, сгладилъ постепенно то вопіющее неравенство, которое составляло отличительную черту Рима. Итакъ все знаменовало наступленіе особаго порядка вещей, съ отжившимъ прежнимъ имѣвшаго очень мало общей связи.

Пріобрѣтеніе правъ гражданства въ Византійской имперіи пройсходило тремя способами: рожденіемъ, натурализаціей и отпущеніемъ на волю того разряда лицъ, представители котораго считались чѣмъ-то среднимъ между домашнимъ животнымъ и неполноправнымъ гражданиномъ древне-римской эпохи. Съ того времени какъ императоръ Каракалла (211—217 г.), въ интересахъ казны, предоставилъ равноправность всёмъ свободнымъ жителямъ, имёвшимъ осёдлость на территоріи римскаго государства, прежнее различіе между классами свободныхъ лицъ утратилось въ общемъ, сохранивъ въ частностяхъ нёкоторыя видовыя особенности, порожденныя новыми общественными условіями.

Важнѣйшія гражданскія права подданныхъ Византійской имперіи первыхъ вѣковъ ея самостоятельнаго существованія совпадали, несмотря на пріобрѣтеніе гражданства тѣмъ или другимъ способомъ и не взирая на то, къкругу-ли свободныхъ людей принадлежаль гражданинъ-по рожденію или онъ приписывался къ таковымъ, по праву вольноотпущенничества. Въ частности въ отношении натурализации, необходимо замѣтить, что она не представляла для иностранца никакихъ затрудненій. Одно пребываніе его на территоріи византійскаго государства и намфрение стать его составною частью было достаточно для признанія за нимъ правъ гражданина и не считалось препятствіемъ впослёдствіи къ достиженію высшихъ общественныхъ ступеней \*). Появление на императорскомъ престолъ варваровъ чужеземцевъ, какъ напримѣръ, Юстина I, серба по происхожденію, постоянное пополненіе рядовъ арміи иностранцами самыхъ различныхъ народностей, представляются въ данномъ случав лучшими свидетельствами, заменяющими отсутствіе опредѣленныхъ указаній въ законодательныхъ текстахъ.

Во все время существованія имперіи всевозможные перео́ѣжчики принимались какъ нельзя болѣе радушно. Въ принципѣ, требованіе разрѣшенія на принятіе подданства со стороны императора, какъ и въ Римѣ, сохраняло свою силу и въ важнѣйшихъ случаяхъ даже примѣнялось на практикѣ: такъ, когда вестготы въ 375 г., спасаясь отъ нашествія гунновъ, пожелали носелиться на окраинѣ имперіи, мѣстныя власти прежде чѣмъ дозволить принятіе ими подданства испро-

\*) Dig. I, 5, 17.

Digitized by Google

-

сили на то согласіе Валента; но причиной подобной торжественности была конечно только исключительность явленія, массовая натурализація цёлой воинственной и организованной народности. Внѣ круга подобныхъ событій дѣло совершалось гораздо проще. Иноземецъ приносилъ присягу на вѣрность и сразу становился полноправнымъ византійскимъ гражданиномъ. Позднѣе увеличеніе числа иноплеменниковъ въ Имперіи и достиженіе ими высшихъ должностей вызвали, начиная съ Х вѣка, нѣкоторыя ограниченія политическихъ правахъ. въ Этого требовали интересы народнической партіи. «Иноплеменниковъ, прямо говорить византійскій бояринъ XI столѣтія \*), если они происходять не отъ царскаго рода страны своей, не возводи въ высокіе чины и не вв'ёряй имъ важныхъ должностей. Пусть не говорить твоя царственность: «я для того пожаловаль его, чтобы и другіе, узнавь объ этомъ, приходили-бы сюда». Не хорошій это разсчеть. Если желаешь, то за хлѣбъ и одежду я приведу теб' такихъ иноплеменниковъ сколько угодно». «Спроси, государь, и узнай, продолжаеть далёе этоть отчизнолюбецъ, --- что при многихъ обстоятельствахъ они приходили при царствовавшихъ прежде киръ-Василіи Порфирородномъ, при отцѣ, дѣдѣ, прадѣдѣ его и выше: по зачѣмъ я говорю о древнихъ людяхъ? Ни киръ-Романъ Аргиропулъ, ни кто другой изъ этихъ блаженныхъ государей не возводилъ франка или варяга въ достоинство цатриція, не дѣлалъ его ипатомъ, не поручалъ ему наблюденія за войскомъ».

Примёръ массоваго переселенія иноплеменниковъ сообщаетъ намъ, между прочимъ, Константинъ Порфирородный \*\*), отмёчающій фактъ усиленнаго передвиженія славянъ съ сёвера въ западныя области Византійской имперіи. «По распоряженію Ираклія, говоритъ царственный авторъ, хорваты, начавъ войну, изгнали аваровъ и, по указанію императора, поселились въ ихъ землё». Ранёе того, объясняетъ Константинъ,

<sup>\*)</sup> Совъты и разсказы византійскаго боярина XI въка. В. Васильевскій, 131.

<sup>\*\*)</sup> De administrando imperio, cap 31, p. 148.

.

хорваты пришли издалека какъ разъ въ то время, когда авары изгнали изъ Далмаціи византійцевъ и сами поняли эту мѣстность. Въ дальнѣйшемъ повѣствованіи о сербахъ Константинъ передаетъ, что, «когда послѣ смерти одного изъ князей сербскихъ двое его сыновей раздѣлили между собой народъ, одинъ изъ нихъ обратился къ Ираклію за разрѣшеніемъ осѣсть въ провинціи Өесалоникѣ, что и было дозволено.» \*) Спустя нѣсколько времени, сербы пожелали возвратиться въ мѣсто прежняго обитанія и со стороны императора опять не встрѣтили никакой задержки или препятствія.

Положение иностранцевъ въ Византи находилось въ ближайшемъ соотвѣтствіи съ состояніемъ еще нынѣ сохранившагося въ Европъ двойного подданства. Тъ изъ нихъ, которые хотѣли обратиться въ византійскихъ гражданъ фактомъ своего долгого пребыванія превращались въ нихъ, тѣ, которые съ теченіемъ времени предпочитали возвращеніе на родину, имѣли свободный выходъ изъ предѣловъ государства. Но, находясь на византійской территоріи, они во всёхъ отношеніяхъ подчинялись мёстнымъ законамъ и считались подданными имперін, при желаніи не утрачивая политическихъ связей со своимъ отечествомъ. Отсутствіе правильныхъ дипломатическихъ снопеній въ эту эпоху, отсутствіе постоянныхъ агентовъ на территоріи иноземныхъ державъ ставили иностранца въ полнѣйшую зависимость отъ мѣстной власти, и право временнаго подданства было по отношенію къ нему высшимъ проявленіемъ справедливости. Вначаль, приходившіе въ Византію чужеземцы, искатели приключеній, обыкновенно являлись съ цёлью поступленія на выгодную военную службу; славянскія племена привлекались обиліемъ свободныхъ плодородныхъ земель; позднѣе итальянцы и французы начали перебираться въ виду торговопромышленныхъ выгодъ.

Наплывъ этихъ послъднихъ особенно увеличился со времени царствованія Мануила Комнина и достигъ высшихъ раз-

\*) Ibid., cap. 32, p. 152-153.

мъвовъ при Михаилъ Палеологъ, предоставившимъ въ распоряженіе фряжскихъ латинянъ цѣлую часть Константинополя, его предмёстье-Галату \*). Между прочимъ преимущества, нёкогда дарованныя Алексвемъ Комниномъ венеціанцамъ 38. услуги, оказанныя ими въ борьбѣ этого государя съ Робертомъ Гюискардомъ, обратились въ губительный вредъ Византія. Какъ свидетельствуеть, Никита Хоніать \*\*) и Іоаннъ Киннамъ \*\*\*), венеціанцы, получивъ въ награду за военную помощь отъ Алексия право безпошлинной торговли во всёхъ частяхъ имперіи, въ короткій срокъ сильно разбогатьли и начали себя держать крайне надменно не только по отношению простыхъ гражданъ, но и самой власти. Іоаннъ Комнинъ сперва за то ихъ изгналъ, но потомъ опять принялъ на прежнихъ условіяхъ. Мануилъ Комнинъ, при которомъ венеціанцы не прекратили своего предосудительнаго поведенія, постановиль принять въ свою очередь рёшительныя мёры. Онъ отдёлиль венеціанцевъ постоянно жившихъ въ Византіи отъ тѣхъ, которые навзжали въ имперію ради временныхъ интересовъ, и потребоваль оть первыхъ клятвы въ вёчномъ подданствё. Не смотря на данную присягу, венеціанцы почти въ то-же самое время учинили безмѣрное буйство и разнесли дома своихъ соперниковъ ломбардцевъ, за что были однодневной облавой всѣ переловлены и временно заключены въ тюрьмы.

Въ смыслѣ выясненія состоянія нормъ византійскаго подданства свидѣтельство Киннама представляется чрезвычайно многозначущимъ и важнымъ. «Онъ, т. е. царь, говоритъ историкъ, отдѣлилъ венетовъ, жившихъ въ Византіи, отъ тѣхъ, которые приходили въ римскую имперію для торговли, и назвалъ ихъ латинскимъ словомъ бургезіями, съ тѣмъ, чтобы они искренне дали ему клятву оставаться въ римскомъ подданствѣ на всю жизнь, и бо такое значеніе имѣетъ у нихъ это имя». Изъ

<sup>\*)</sup> Krause. Die Byzantiner des Mittelalters. 201 u cuta.

<sup>\*\*)</sup> Византійскіе историки, переведенные при С.-Петербургской Духовной Академіи. Никита Хоніать, т. І, 219 и слад.

<sup>\*\*\*)</sup> Тоже. Іоаннъ Киннамъ, 312.

приведеннаго текста явствуеть, что для закръпления венеціанцевъ въ дъйствительномъ подданствъ Византіи въ греко-римскомъ правѣ не нашлось выработаннаго термина, который-бы уясниль иностранцамь значеніе ихь присяги и новаго ихъ политическаго состоянія. Окружавшая жизнь не научила венеціанцевъ соблюденію порядка и святости связей подданнаго съ отечественной землей. Византія не переживала господства западно-европейскаго феодализма; она не знала сословныхъ различій въ томъ ихъ законченномъ выкованномъ видѣ, который создали страны, подчинившіяся завоеванію германскихъ выходцевь; древне-римское jus quiritium-civitas, послѣ эдикта Каракаллы, потеряло свое родовое отличіе и ничёмъ не было замѣнено вновь. Все наличное населеніе имперіи съ тѣхъ поръ начало считаться состоящимъ въ одинаковой стецени равнаго подданства.

Римскій терминъ перегринусъ-peregrinus-исчезаеть изъ законодательныхъ памятниковъ послѣ юстиніановской эпохи. Слово это еще встричается въ Кодекси Феодосія \*) въ значеніи соотвѣтствующемъ иностранцу, но уже въ Кодексѣ Юстиніана утрачиваеть первоначальный смысль. Такъ напримёръ, 6 п. IX книги XVIII титула указаннаго уложенія толкуеть о магикахъ, которые, по причинѣ противуестественности ихъ занятій, «naturae peregrini sunt». Эклога ничего не знаеть о различіи подданныхъ и иностранцевъ; не упоминаютъ объ этомъ ни Василики, ни Прохиронъ, ни Эпанагоге, ни Новеллы императоровъ различныхъ эпохъ, ни, наконецъ, позднѣйшіе учебники права, вродѣ Синопсисовъ Атталіата или Михаила Пселла. Такимъ образомъ приходится, повидимому, придти къ той мысли, что византійское государство ничего не прибавило къ эдикту Каракаллы и въ этомъ отношении благородной консервативностью превзошло общественный строй Западной Европы, заимствовавшій свои внёшнія формы у германцевъ подъ вліяніемъ грубыхъ установленій варварской народности.

\*) C. Th. 4. 6.

Digitized by Google

Но, если указъ римскаго императора III вѣка опредѣлилъ собою судьбу византійскаго подданства на весь срокъ его долговѣчнаго существованія, то внутреннее подраздѣленіе массы подданныхъ не удержалось въ соотвѣтствіи съ закономъ римской имперіи и толкованіями ея юристовъ. Не смотря на то, что выраженіе omnes homines aut liberi sunt aut servi получило право гражданства въ греческомъ языкѣ и попадается въ нѣкоторыхъ позднѣйшихъ ученыхъ обработкахъ византійскаго законодательства \*), истинное значеніе его давно утратило свой исконный смыслъ и замѣнилось новымъ несоотвѣтствующимъ формѣ содержаніемъ.

Д'виствительно, согласно древнему законодательству Рима всѣ граждане представлялись или свободными людьми, или рабами, но подобное дѣленіе уже потеряло свою разумность въ императорскую эпоху. Въ это время возникло, напримѣръ, прежде неизвѣстное состояніе людей, не пользовавшихся свободой передвиженія, замкнутыхъ въ тёсномъ кругу себѣ подобныхъ лицъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ тѣлесно независамыхъ отъ хозяина, на землѣ котораго они оказались осѣвшими. Общественное явленіе подобнаго рода извѣстно въ исторіи подъ именемъ колоната или крѣпостничества; корни его происхожденія не отъисканы до сихъ поръ. Законодательство-же христіанскихъ императоровъ застало этотъ институтъ вполнѣ законченнымъ и сложившимся. Съ годами правительство византійскаго государства, озабоченное необходимостью большей производительности земли, начало награждать колоновъ нарочитыми преимуществами и постепенно совершенно преобразовало этоть классъ населенія въ нѣчто еще болѣе своеобразное, нежели было то, что пришлось унаслёдовать оть эпохи язычества.

Точно также потерпѣло существенное измѣненіе положеніе свободныхъ людей. Юстиніанъ новеллой уничтожилъ прежнее, еще Кодексомъ упоминаемое, различіе между ingenui и libertini\*\*).

\*\*) Nov. J. 78. 1, 2, 5.

<sup>\*)</sup> Synopsis Attal. Titulus primus. Πάντες ανθρωποι ή δουλοί είσιν, ή έλεύθεροι.

Вслѣдствіе этого, вопросъ о благородствѣ перешелъ съ почвы происхожденія на государственную службу, посредствомъ которой всякій могъ добиться высшихъ степеней общественныхъ отличій, и, какъ справедливо замѣчаетъ Виллемсъ \*), въ эту эпоху настоящимъ дѣленіемъ гражданъ по объему принадлежавшихъ имъ правъ было различіе управляющихъ и управляемыхъ; иначе говоря, различіе прикосновенныхъ, къ распоряженію государственной властью и неприкосновенныхъ. Къ первымъ принадлежалъ классъ высшихъ сановниковъ имперіи, знать, сенаторское сословіе и нисшіе чиновники; въ разрядъ вторыхъ входили: знать муниципальная, декуріоны, затѣмъ плебеи, состоявшіе изъ мелкихъ земельныхъ владѣльцевъ, купцы, мастеровые и, наконецъ, крестьяне. Въ общемъ таковое дѣленіе сохранилось и для послѣдующихъ временъ.

На востокѣ, какъ и на западѣ, нужно различать сенатъ какъ учрежденіе, и сенаторское сословіе, съ первымъ имѣющее мало общаго. И здесь и тамъ сенаторское сословіе, въ качествѣ знати, поставляло членовъ сената, замѣщало обыкновенно своими представителями высшія должности, наполняло императорскую гвардію. Въ Римѣ сенать, какъ высшее правительственное мѣсто имперіи, съ теченіемъ времени выродился совершенно. Римскіе императоры употребляли пожалованіе сенаторскимъ рангомъ какъ одно изъ средствъ косвеннаго вымогательства денегь у богатвишихъ гражданъ. Константинъ Великій учредиль сенать въ Константинополѣ въ подобномъже видѣ, но нуждаясь въ какой-либо опорѣ со стороны хотябы части населенія, преемники постепенно возвысили его значеніе. Одна изъ конституцій Өеодосія II (446 г.) \*\*) передала въ вѣдѣніе сената просмотръ всѣхъ законопроектовъ, прежте чёмъ они должны были выйти въ свётъ черезъ посредство государственнаго совъта. Юстиніанъ сохранилъ эту конституцію въ Кодексѣ \*\*\*), и отмѣна ея послѣдовала только при

<sup>\*)</sup> Римское госуд. право, т. П. 746.

<sup>\*\*)</sup> Виллемсъ, 691.

<sup>\*\*\*)</sup> I, 14, 8.

Львѣ Мудромъ \*), когда древній сенать, фактически еще при Никифорѣ Фокѣ слившійся съ государственнымъ совѣтомъ, наконецъ вытѣснилъ послѣдній или, лучше сказать, превратился самъ въ это учрежденіе.

Римская разворительная сенаторская обязанность подношенія подарковъ императорамъ съ теченіемъ времени была отмѣнена въ Византіи \*\*); ее замънила раздача самимъ вновь воцарившимся монархомъ денежныхъ суммъ членамъ императорскаго совѣта. Званіе члена сенаторскаго сословія, соединенная съ титуломъ clarissimus, съ VII вѣка замѣняемаго греческимъ словомъ συγκλητικός, передавалось по наслёдству всякому, чей отецъ былъ clarissimus въ моменть рожденія дитяти \*\*\*). Пожалованіе императоромъ или достиженіе личными усиліями извѣстныхъ чиновъ точно также давало и новичку званіе сенатора съ титуломъ clarissimus, вслѣдствіе чего съ теченіемъ времени сложился особый многочисленный классъ людей, подобный древнеримскимъ патриціямъ и нобилямъ. Члены этого сословія несли особыя повинности, но за то пользовались и особыми привиллегіями. Нёкоторые изъ сенаторовъ проживали въ столиць, участвуя въ дворцовыхъ выходахъ, обсуждая государственныя дёла въ совётё, другіе постоянно находились ΒЪ провинціяхъ, занимая въ нихъ должности высшаго управленія или пребывая въ своихъ помѣстьяхъ въ качествѣ богачей землевладельцевъ. Всё они пользовались значительными льготами и привилегіями: особой подсудностью въ Константинополѣ у городскаго префекта, въ областяхъ у ихъ высшихъ начальниковъ \*\*\*\*), смягченной уголовной ответственностью \*\*\*\*\*), свободой отъ нѣкоторыхъ налоговъ и повинностей и проч.\*\*\*\*\*\*).

<sup>\*)</sup> Nov. 67. (Изданіе новелять Фуггера).

<sup>\*\*)</sup> C. XII, 2, 2.

<sup>\*\*\*)</sup> C. XII, 1, 11, также Basilica, VI, I, VII.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Cod. LIII, 24, 3.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Dig. XLVII, 18, 1 § 2; XLVIII, 19, 28 § 2. 38 § 3. C. XII, 10.

<sup>\*\*\*\*\*\*)</sup> Cod. XII, 1, 4. 11.

Противъ неравенства передъ уголовнымъ закономъ классовъ высшихъ и нисшихъ, впервые выступилъ Левъ Исаврянинъ со своей Эклогой, ко времени изданія которой постановленія Кодекса и Дигеста получили распространительное толкованіе. «Всѣхъ, кто поставленъ исполнять законъ, говоритъ Эклога, мы убъждаемъ и заклинаемъ воздерживаться отъ человѣческихъ страстей, но отъ здраваго смысла произносить рѣшенія истинной справедливости, не презирать бѣдняка, не оставлять безъ обличенія сильнаго, неправду дѣлающаго \*)».

Къ уравненію гражданъ предъ лицомъ суда приложилъ заботы и Василій II. До царствованія этого государя въ уголовномъ правѣ Византіи дѣйствовалъ законъ, по которому всѣ чиновники, не ниже протоспасарія, будучи уличены въ умышленномъ убійствѣ, наказывались только потерей сана и чести. Протоспассаріемъ заканчивалась лёстница двёнадцати важнёйшихъ чиновъ, сообщавшихъ ихъ обладателю право присоединенія къ сословію сенаторовъ. Василій II новеллой 996 г. опредълилъ, чтобы на будущее время всъ чиновники, не взирая ни на какое служебное положение, уличенные въ убійствъ или составлении заговора, были наказываемы смертью\*\*). Прежній взглядъ на чиновныя отличія, конечно, не могъ быть вытвсненъ сразу изъ ума привыкшихъ къ нему людей — Дука Антіохійскій Никита въ 1034 г., руководствуясь прежними воззрѣніями за преступленіе убійства, при случаѣ казнилъ около 100 человѣкъ простыхъ горожанъ, а 11 человѣкъ, отличавшихся богатствомъ и происхожденіемъ, наказаль лишь конфискаціей и тюрьмою \*\*\*), но тѣмъ не менѣе новый взглядъ постепенно прокладывалъ себѣ дорогу.

<sup>\*)</sup> Πρεμπαλοβίε. Τοὺς δὲ μετιέναι τεταγμένους τὰ νόμιμα πάντων τῶν ἀνθρωπίνων παθῶν παραινοῦμεν ἄμα και παρεγγυῶμεν ἀπέΧεσθαι, καὶ ἀπὸ ὑγιοῦς διανοίας προφέρειν τῆς ἀληθοῦς δικαιοσύνης τὰ κρίματα καὶ μήτε πένητος καταφρονεῖν μήτε δυνάστην ἀδικοῦντα ἐᾶν ἀνεξέλεγκτον... Zachariae. Prochiron, XXIV.

<sup>\*\*)</sup> Скабалановичъ. Византійское государство и церковь въ XI ст., 358. \*\*\*) Ibid. 359, II, 510.

Между прочимъ, какъ это всегда бываетъ, дурное въ данномъ случаѣ много содѣйствовало хорошему. Боязнь всѣхъ некрѣпко державшихся на престолѣ императоровъ выражалась въ тиранніи, которая главнымъ образомъ обращалась противъ знатнѣйшихъ лицъ, постоянно питавшихъ въ средѣ своей духъ придворной интриги и крамолы. Заподозрѣнныхъ въ причастности къ заговору или въ оскорблении величества членовъ сенаторскаго высшаго сословія мнительные императоры предавали пыткамъ и смертной казни безъ всякихъ стёсненій, вслёдствіе чего прежнія привилегіи уничтожились подъ конецъ сами собою. Еще Константинъ V захвативъ пятнадцать высшихъ чиновъ имперія, подвергъ ихъ безчестію на гипподромѣ, выставивъ на посмѣяніе черни, и затѣмъ предалъ различнымъ наказаніямъ, начиная бичеваніемъ и кончая отрубленіемъ головы; Іоаннъ Цимисхій ослёпилъ Льва Куропалата съ сыномъ\*); такія же жестокости упражняли надъ византійской знатью Константинъ VIII, Михаилъ Стратіотикъ и другіе государи, въ особенности Андроникъ Комнинъ, напоминающій своимъ безпощаднымъ истребленіемъ знати нашего Ивана Грознаго или Андрея Боголюбскаго болёе древнихъ временъ; о равномъ обложени земельной собственности всёхъ гражданъ безъ исключенія говорять Василики (LVI, 8,10), повторяющія постановленія Колекса.

Съ уничтоженіемъ провинціальныхъ сенатовъ Львомъ Мудрымъ \*\*), мѣстное богатое землевладѣльческое населеніе прихлынуло на государственную службу и при легкости полученія чиновъ, пріобрѣтаемыхъ, между прочимъ, за деньги, своимъ составомъ усилило численность высшаго служилаго сословія. Наклонность къ подобнаго рода передвиженію, но по другимъ причинамъ, наблюдалась еще до царствованія Юстиніана Великаго, но нарочитыя мѣры закона \*\*\*) предупреждали

<sup>\*)</sup> Левъ Діаконъ, книга VII.

<sup>\*\*)</sup> Nov. 66.

<sup>\*\*\*)</sup> Appendix Kb Cod. Th. p. 26 H3g. Kitter.

ничемъ невознаградимую убыль зажиточнаго населенія городовъ. Добившись извёстнаго чина, провинціалы возвращались на родину, украшенные почетнымъ достоинствомъ, и такимъ образомъ сливались съ остальной массой людей высшаго сословія. Еще ранѣе указаннаго передвиженія законодательные \*) и историческіе источники начинають разделять весь народъ Византійской имперіи на два разряда, на б'ёдныхъ (оі пертоі) и богатыхъ (ой болатой). Несомнённо, что къ первымъ, кромѣ высшихъ чиновниковъ, всегда наживавшихся на своихъ мѣстахъ, прежде всего нужно отнести крупныхъ земельныхъ собственниковъ; легкое облагорожение гражданина за деньги не могло не повлечь за собой притокъ новыхъ искателей почетнаго званія, помимо землевладѣльцевъ. И въ самомъ дѣлѣ, императоръ Михаилъ Стратіотикъ начинаетъ возводить въ чины плебеевъ высшаго разряда, конечно, зажиточнёйшихъ \*\*). Точно также поступаль Константинь Лука \*\*\*).

Если чины представлялись крайнимъ предёломъ честолюбія средняго гражданина, то естественно, какъ къ нимъ должны были стремиться люди, самой судьбой поставленные на путь бюрократическаго подвижничества. Любопытныя свёдёнія по этому поводу сообщаеть намъ Михаилъ Пселлъ, въ своихъ письмахъ къ различнымъ вліятельнымъ лицамъ. Знаменитый ученый не стёснялся прибёгать къ самой грубой лести, низкопоклонству, даже доносу, съ той цёлью, чтобы добиться повышенія или запастись расположеніемъ полезнаго человёка въ ожиданіи будущихъ благъ \*\*\*\*). Такимъ образомъ съ теченіемъ времени византійская знать получила характеръ крайней смёшанности состава, вполнѣ отвёчавшій ей окончательно присвоенному названію ої боуатої.

<sup>\*)</sup> Эклога, предисловіе.

<sup>\*\*)</sup> Cedr. II, 634.

<sup>\*\*\*)</sup> Psellus, изд. Савы, IV, 265.

<sup>\*\*\*\*)</sup> П. В. Безобразовъ. Византійскій писатель в государственный деятель Миханиъ Пселиъ.

Вначалѣ эта постепенно разроставшаяся знать не могла развить въ своей средѣ значительной силы. но впослѣлствіи. начиная съ IX вѣка, изъ нея выдѣлились могущественныя фамиліи, оказавшія глубокое вліяніе на судьбы государства и поставившія на византійскій престоль цёлый рядь императоровъ \*). Въ политическихъ партіяхъ, о которыхъ мы говорили выше, знать почти всегда занимала мёсто противуположное лѣвой, оппозиціонной, освободительной сторонь. Неизбѣжная враждебность, постоянно возникающая между обезпеченными и неимущими классами, очерчиваеть взаимныя отношенія управляющихъ и управляемыхъ въ Византіи. Подчиненіе послёднихъ первымъ было очень необезпечено въ имперіи, и потому большинство историковъ не упускаетъ случая выбранить чернь, по ихъ воззрѣніямъ, неимѣющую никакихъ правильныхъ государственныхъ понятій и всегда склонную къ возмущенію въ надеждѣ грабежа и легкой наживы на счеть богатыхъ \*\*).

Что касается до мелкаго чиновничества и мелкихъ землевладѣльцевъ, то они не представляли собой никакой политической силы и съ давнихъ поръ не обладали никакими нарочитыми преимуществами; ихъ общественное значеніе ничтожно и темно въ исторіи византійскаго государственнаго права. Идеаломъ ихъ было высшее чиновничество и богатые собственники земли. Какъ въ повѣствованіяхъ историковъ, такъ и въ законодательныхъ памятникахъ гораздо ярче выступаютъ сословія городское и сельское, какъ совокупности лицъ, существенная дѣятельность которыхъ такъ или иначе всегда отражается на строѣ, благосостояніи государства и, до извѣстной степени, даже опредѣляетъ ихъ.

## § 2. Сословіе городское.

Городское сословіе Константинополя и провинціальныхъ муниципій, какъ мы указали выше, состояло изъ купцовъ и

<sup>\*)</sup> Krause. Die Byzantiner des Mittelalters, 105.

<sup>\*\*)</sup> Напр. Прокопій, Левъ Дьяконъ, Никита Хоніать и др.

ремесленниковъ въ широкомъ смыслѣ этого слова, куда законъ относилъ всѣхъ врачей, художниковъ, ученыхъ и пропредставителей свободныхъ профессій. Особенностью чихъ строя византійской общественности являлась группировка людей знанія, ремесла или искусства по корпораціямъ, подобнымъ цехамъ западной Европы съ той разницей, что въ Византіи такимъ союзамъ и ихъ членамъ не присваивалось особыхъ гражданскихъ правъ, и они обладали чисто классовымъ характеромъ. Римское право имперіи знало только корпоративное устройство мелкихъ торговцевъ, нисшихъ ремесленниковъ или. лучше сказать, мастеровыхъ, приписываемыхъ къ извѣстному роду занятій и передававшихъ свое званіе потомству наслёдственно. Въ Византіи городская корпоративность получила общее значеніе. Левъ Мудрый обнародовалъ собраніе правилъ, опредѣлявшихъ эти новые корпораціонные порядки, но, къ сожалѣнію, сборникъ не дошелъ до нашего времени, и отъ него уцѣлѣлъ только одинъ отдѣлъ, касающійся условій допущенія новичковъ въ союзъ нотаріусовъ \*). Какъ это естественно слѣдовало изъ свойствъ національнаго характера, городское населеніе Византіи обладало врожденной склонностью складываться въ небольшія, но сплоченныя общины. Вмѣстѣ съ тѣмъ природное стремленіе грековъ къ образованію мелкихъ тёсныхъ союзовъ въ римскихъ порядкахъ нашло себѣ среди римскихъ установленій форму до извѣстной степени соотвѣтствовавшую эллинскому содержанію. Постепенно эта форма была приспособлена къ мѣстнымъ потребностямъ и такимъ образомъ древне-римскій институть пріобріль совершенно новый византійскій характерь. Случилось это слѣдующимъ образомъ. Римскому праву давно были извъстны различныя сообщества и товарищества. Заимствуя отъ Рима всю его общественную внѣшность, первые византійскіе императоры пересадили попутно и римскую корпоративность. Поэтому уже въ кодексахъ Юстиніана и Өеодосія

<sup>\*)</sup> Mortreuil. Hist. du droit. byz. III, 50.

находятся спеціальные отдѣлы, посвященные вопросу корпоративнаго устройства \*); но упоминаемыя въ этихъ уложеніяхъ коллегіи касаются главнымъ образомъ только одного разряда ремесленниковъ и рабочихъ людей, именно римскихъ artifices, collegiatos, corporatos. Хотя и на корпоративность высшаго купечества имѣются слабыя указанія въ Кодексѣ Юстиніана, который, между прочимъ, рѣшительно запретилъ лицамъ благороднаго происхожденія заниматься торговлей, какъ трудомъ унижающимъ ихъ личное достоинство, во всякомъ случаѣ, ремесленники и торговцы нисшаго разбора являются главнымъ предметомъ его законодательныхъ попеченій.

Вначаль, какъ въ самомъ Константинополь, такъ и въ прочихъ городахъ имперіи, положеніе членовъ принудительныхъ ремесленныхъ и торговыхъ корпорацій было крайне незавидно. Находясь на службѣ городу, т. е. будучи обязаны поставлять извёстные предметы посредствомъ выдёлыванія ихъ изъ сырого матерьяла или доставки изъ другихъ мѣстъ, участники такихъ рабочихъ союзовъ оказывались закрѣпощенными и не могли никакимъ способомъ освободиться отъ своего невольничества, передавая его по наслъдству дътямъ. Въ воздаяніе за такое непрерывное общественное служеніе, корпораціи награждались особыми преимуществами, отчасти скрашивавшими тягости ихъ труда. Въ шестомъ столѣтіи такіе отдѣльные союзы представляли собой navicularii, на свой счеть закупавшіе хлѣбъ въ Египтѣ и доставлявшіе его на корабляхъ въ столицу за извѣстное прибыльное вознагражденіе \*\*); pistoresмельники, пекаря, приготовлявшіє печеный даровой хліббъ для черни \*\*\*), колбасники \*\*\*\*), оружейники, литейщики, рудокопы

12\*

<sup>\*)</sup> IV, 63. De commerciis et mercatoribus. Serrigny (Droit public romain, II, 353) приводить купечество въ нъсколько странную связь съ пожарной командой Константинополя.

<sup>\*\*)</sup> C. XI. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> C. XI, 15.

<sup>\*\*\*\*)</sup> C. XI, 16.

и многіе др. \*). Между прочимъ при Өеодосіи даже актеры и всевозможные уличные скоморохи объединялись въ одной корпораціи наслѣдственно въ виду того нескрываемаго презрѣнія, которое выказывалъ романизованный законъ по отноmeнію артистовъ \*\*).

Византія переработала суровость римскихъ воззрѣній на театральное искусство. Бракъ Юстиніана и Өеодоры прежде всего поколебалъ царствовавшее предубѣжденіе, а при позднѣйшихъ императорахъ шуты и комедіанты превращались зачастую въ ближайшихъ наперсниковъ государей. Василій Македонянинъ несомнѣнно обязанъ въ большей степени появленіемъ на тронѣ своимъ атлетическимъ способностямъ, нежели государственнымъ дарованіямъ.

Какъ мы сказали выше, корпораціи торговцевъ и ремесленниковъ, въ виду лежавшихъ на нихъ общественныхъ обязанностей, пользовались извъстными преимуществами: они не подлежали опекѣ, были свободны отъ военной службы, не могли привлекаться къ отправленію другихъ работь, кромѣ тѣхъ, которыя имъ нарочито указывались закономъ. Помимо того, каждая община указаннаго рода обладала опредыленнымъ внутреннимъ устройствомъ, управлялась рѣшеніемъ по меньшей мѣрѣ двухъ третей голосовъ \*\*\*), выбирала исполнительный органъ-синдика \*\*\*\*). Въ общемъ, первоначально, это быль прямой сколокъ съ римскихъ opificum collegia, точно также имѣвшихъ свои сборныя мѣста curiae, scholae, гдѣ происходило обсуждение всёхъ касавшихся коллегій вопросовъ и устраивались корпоративныя торжества. У этихъ цеховъ находились въ распоряжение общественныя кассы, откуда, между прочимъ, выдавались суммы на похороны бѣднѣйшихъ участни-

\*) C. XI, 9. De fabricensibus.

\*\*) Подробите объ этомъ см. Serrigny. Droit public et administratif romain, II, 312 и слъд.

Digitized by Google

<sup>\*\*\*)</sup> Serrigny. П, 350.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Dig. 1 § 1, ?; 6. § 34.

ковъ коллегій. Въ публичныхъ шествіяхъ корпораціи шли въ полномъ составѣ и несли свои значки (vexilla \*). Главнѣйшее отличіе византійскихъ цеховъ отъ римскихъ по идеѣ учрежденій заключалось въ томъ, что opificum collegia имѣли цѣлью борьбу, совокупными силами viribus unitis той или другой корпораціи противъ подавлявшей конкурренціи привозныхъ иноземныхъ издѣлій; въ то время, какъ въ Византіи преслѣдовался частный интересъ закрѣпощенія извѣстной части населенія въ интересахъ власти и господствующихъ классовъ. Въ Римѣ цехи возникли, самостоятельно, въ греко-восточной имперіи принудительно какъ одинъ изъ видовъ константиновской политики. Поэтому выходъ изъ корпораціи въ началѣ былъ крайне затрудненъ, но впослѣдствіи подневольность корпоративности уничтожилась и представители коллегій начали подыматься до высшихъ общественныхъ ступеней.

Съ уничтожениемъ новеллой Льва Мудраго прежняго муниципальнаго устройства византійскихъ городовъ, упразднилось и въ самомъ законѣ существованіе коллегій, какъ подневольныхъ общинъ. Но фактическое превращение этихъ крѣпостныхъ юридическихъ лицъ, служившихъ на пользу чужихъ интересовъ, въ свободные союзы, повидимому, состоялось гораздо ранѣе. Сохранить корпоративное устройство было выгодно для государства въ виду большаго удобства собиранія податей и налоговъ; вмѣстѣ съ тѣмъ цехоподобная организація ремесль и торговли вслѣдствіе монополій представила многія преимущества и самому городскому населенію, фактически усиливавшемуся такимъ способомъ. Послѣ потери житницы Константинополя, Египта, нечего было и думать о постоянномъ кормленіи черни даровымъ хлѣбомъ. Между тѣмъ, законодатель не вычеркнулъ изъ текста законовъ положенія о капитуляціяхъ, и перевозка съёстныхъ припасовъ и вообще торговля хлёбомъ осталась въ рукахъ отдѣльнаго замкнутаго круга лицъ, сохранившаго ста-

\*) Велишскій. Бытъ грековъ и римлянъ, 351.

ринныя права монополиста. Древне-византійскія анноны были тьсно связаны съ такъ-называемыми натуральными повинностями, которыя выплачивались различными предметами RЪ обработанномъ и необработанномъ видѣ. Уже въ римскомъ государствъ замъчалась наклонность къ замънъ всякихъ налоговъ въ ихъ естественномъ видѣ взносами денежными \*). Въ Византіи эта мёра получила дальнёйшее примёненіе съ самаго начала, но на время она была пріостановлена наплывомъ славянскихъ поселенцевъ, еще не усвоившихъ себѣ понятія денежнаго хозяйства въ полномъ смыслѣ слова. Въ XI вѣкъ стремленіе къ замёнё естественныхъ повинностей мёновыми знаками выражается уже въ окончательныхъ формахъ \*\*) по отношенію всего населенія; что касается до гражданъ грековосточнаго происхожденія, обитателей городовъ, то они перешли на условія денежнаго платежа подати гораздо ранбе. Уже Левъ Исаврянинъ для возобновленія разрушенныхъ землетрясеніемъ константинопольскихъ стѣнъ, установилъ новый налогъ дикератъ, явившійся увеличеніемъ на два кератія Каждой номизмы поземельной подати \*\*\*). Съ уничтоженіемъ аннонъ бывшія подневольныя коллегіи превратились ΒЪ свободныя корпораціи, самоуправляющіяся единицы. облегчявшія ихъ отдѣльнымъ членамъ борьбу за существованіе и обезпечивавшія взаимную помощь.

Дигесты давали законный поводъ не только къ сохраненію подобныхъ старинныхъ общинъ, но и къ образованію новыхъ \*\*\*\*) въ кругу указанныхъ лицъ и съ особаго на каждый разъ разрёшенія закона. Вмёстё съ тёмъ корпоративное устройство сообщало громадное значеніе горожанамъ во время политическихъ переворотовъ. Въ случаё надобности, они выбёгали на площади въ составё своихъ общинъ и дёйствовали

<sup>\*)</sup> Виллемсъ. II, 725.

<sup>\*\*)</sup> Скабалановичъ. Виз. госуд., 272. Mortreuil, Ш, 107.

ミ) \*\*\*) Theoph. I, 634.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Bas. YIII, 2. Dig. De col. et corp.

дружно и заразъ \*). Преемники Льва Мудраго: Романъ Лекапенъ и Константинъ Порфирородный и Никифоръ Фока въ своихъ новеллахъ удостовъряютъ бытіе корпорацій во всѣхъ городахъ и областяхъ Византіи \*\*). Внутренняя организація этихъ коллегій, судя по Василикамъ, не претерпѣла существенныхъ измѣненій \*\*\*), но кой-какія нововведенія, въ особенности по отношенію принятія новыхъ членовъ, мы можемъ предположить, разсматривая уцѣлѣвшую часть Правилъ Льва Мудраго, касающуюся нотаріусовъ \*\*\*\*).

### § 3. Крестьяне.

Громадное большинство земледѣльцевъ до и послѣ юстиніанова періода находилось въ крѣпостномъ состояніи, унаслѣдованномъ отъ Рима; что же касается ничтожной горсти крестьянъ собственниковъ, то они до такой степени были стѣснены налогами, что при каждомъ удобномъ случаѣ или отдавались подъ покровительство богатыхъ помѣщиковъ, или же прямо переходили въ качествѣ крѣпостныхъ на земли послѣднихъ. Отсюда возникло постоянное сокращеніе числа свободныхъ хлѣбопашцевъ и увеличеніе, такъ называемыхъ, колоновъ.

Населеніе, носившее въ эту эпоху имя колоновъ (coloni) по большей части было личпо свободно \*\*\*\*\*); представители его считались cives romani, пользовались съ нѣкоторыми ограниченіями jusconnubii, commercii, но въ представленіи закона мыслились нераздѣльно съ занимаемой ими землею и при переходѣ ея въ новыя руки поступали вмѣстѣ съ нею къ новому владѣльцу или собственнику. Обработка полей производилась

\*\*\*\*\*) C. Xl, 51, 1; 47, 24.

<sup>\*)</sup> Никита Хоніатъ. І, 440.

<sup>\*\*)</sup> Mortreuil. 111, 77.

<sup>\*\*\*)</sup> VIII, II. Περί συστημάτων.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Τῶν περὶ πολιτιχῶν σωματείων διαταξέων... πρώτη περὶ ταβολλαρίων.

колонами на свой счеть; пом'ящику они вносили годовую плату, и кром'я того платили черезъ влад'яльца государству подушный налогъ, который, между прочимъ, не могъ быть по произволу увеличенъ хозяиномъ<sup>1</sup>) подъ угрозой обжалованья его д'яйствій судь'я. Равнымъ образомъ, влад'ялецъ не могъ согнать колона съ насиженнаго м'яста<sup>2</sup>), но и посл'ядній въ случа'я оставленія своего участка подлежалъ пресл'ядованію и возвращенію на землю, какъ б'яглый рабъ<sup>3</sup>). Точно также колоны не им'яли права возбужденія иска противъ пом'ящика<sup>4</sup>); влад'яли имуществомъ они на правахъ пекуліума. Этотъ разрядъ кр'япостныхъ отличался отъ простыхъ рабовъ, возд'ялывавшихъ поля господъ на прежнихъ основаніяхъ полн'яйшей неволи.

Происхожденіе колоната вызвало въ наукѣ нѣсколько предположеній, объясняющихъ это явленіе двоякимъ способомъ: постепеннымъ превращеніемъ домашнихъ рабовъ въ воздѣлывателей латифундій и постояннымъ осѣданіемъ свѣжихъ полчищъ варваровъ въ предѣлахъ римской территоріи на условіяхъ подчиненія ихъ хозяевамъ земель <sup>в</sup>). Юстиніаново право застало институтъ колоната уже нормированнымъ предшествовавшимъ законодательствомъ и потому вполнѣ сложившимся. Начиная съ IV вѣка, крѣпостное состояніе сообщалось рожденіемъ, пріобрѣталось тридцатилѣтней давностью поселенія на владѣльческихъ участкахъ <sup>6</sup>), путемъ объявленія желанія стать колономъ на судѣ <sup>7</sup>), слѣдовало, какъ наказаніе, за нищенство <sup>8</sup>). Юстиніановъ кодексъ среди крѣпостныхъ различаетъ колоновъ въ собственномъ смыслѣ и адскриптиціевъ, но какъ

- <sup>2</sup>) C. XI, 47, 2, 7, 21.
- <sup>3</sup>) C. XI, 47, 23.
- 4) C. XI, 49, 2.

<sup>5</sup>) Подробныя указанія на различныя теорія см. Serrigny, II, 387; св'ядънія по литератур'я предмета. Виллемсъ, II, 750; Mortreuil, III, 52.

- <sup>6</sup>) C. XI, 47, 19, 23.
- 7) C. XI, 47, 22.
- <sup>8</sup>) C. XI. 25, 1. Nov. 7. 80, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. XI, 49, 1.

доказываеть Цахаріэ, разница между этими двумя видами зависимыхъ земледѣльцевъ слабая въ началѣ, въ концѣ VI столѣтія утратилась совершенно \*). Нѣсколько времени спустя послѣ царствованія Юстиніана, набѣги варваровъ славянъ и переселеніе ихъ цѣлыми племенами въ византійскія области кореннымъ образомъ повліяли на положеніе крестьянства и произвели въ его средѣ крутой переворотъ; въ послѣдующіе вѣка колоны съ хозяйскимъ пекуліумомъ ἐναπόγραφοι исчезли и замѣнились въ цѣломъ µюздштоі µета̀ тῶν πραγµάτων αὐτῶν, вполнѣ свободными отъ воли частнаго лица землепашцами.

Перевороть, совершившійся въ обычномъ правѣ и пошедшій въ разрёзъ съ закономъ, былъ замёченъ монархомъ Sturm und Drang періода византійскихъ государственныхъ порядковъ. Преобразованія Льва Исаврянина реформировали крестьянское законодательство на новыхъ началахъ. Отдѣльныя главы Юстиніанова кодекса замѣнились стройнымъ нарочитымъ уложеніемъ, извѣстнымъ подъ именемъ Νόμος γεωργικός, внутреннія достоинства котораго были оцѣнены не только въ Византіи; большинство славянскихъ земель, въ томъ числѣ и Россія, заимствовали этоть правовой памятникъ и, такъ сказать, усыновили его \*\*). Наступление новой эпохи знаменуется изгнаниемъ прежняго термина colonus для обозначенія зависимаго земледѣльца словомъ πароіхос, заключавшаго въ себѣ вмѣстѣ съ тѣмъ и совершенно новый своеобразный смысль. На ряду съ преобразованіемъ положенія зависимыхъ, расширяется и даже дълается преобладающимъ кругъ свободнаго крестьянства. По своему содержанию Nóuos усшруний; представляеть собою сборникъ узаконеній, касающихся главнымъ образомъ сельской полиціи.

<sup>\*)</sup> Zachariae. Geschichte des griechisch-römischen Rechts, 226.

<sup>\*\*)</sup> При изложении судебъ крестьянскаго населения въ Византи въ періодъ господства Νόμος γεωργικός мы руководствовались трудами Zachariae. Geschichte des griehisch-römischen Rechts и статьей проф. Васильевскаго. «Законодательство иконоборцевъ». Νόμος существуеть въ русскомъ переводъ съ параллельнымъ текстомъ греческамъ и славянскимъ съ объяснениями проф. Павлова подъ именемъ «Книги заковныя».

Частью онъ перерабатываеть постановленія юстиніанова права, частью вводить новизну. Въ частности Nóµos толкуеть о кражѣ хлѣба на корню, плодовъ, лѣса, о проступкахъ и небрежности пастуховъ, о вредѣ, нанесенномъ домашними животными или домашнимъ животнымъ. Но среди подобныхъ статей попадаются, въ особенности въ самомъ началѣ сборника, мѣста, опредѣляющія основныя начала юридическаго состоянія сельскихъ обывателей. Сообразно новому порядку вещей, существовало только два разряда крестьянства: свободные, — жившіе общиннымъ бытомъ и---относительно зависимые, тяготвешіе къ землѣ. на которой они сидѣли, но не къ хозяевамъ ея. Первые образовывали общества съ общественными полями, лугами, выгонами (хоινότης του γωρίου), въ отношени которыхъ члены общины являлись совладътелями. Исключение, какъ можно предположить, составляли только дома и сады, повидимому, всегда находившіеся въ частной собственности \*). При господствѣ такового общиннаго быта однако не упразднялось и вполнѣ индивидуальное существование крестьянъ собственниковъ. Всякій участникъ земледѣльческой артели (ушрітус) могь въ какое угодно время выдёлиться и зажить самостоятельнымъ хозяйствомъ.

Членовъ общины крѣпко связывала между собой круговая порука по уплатѣ налоговъ. Въ томъ случаѣ, когда какой-либо плательщикъ уклонялся отъ взноса и покидалъ назначенный участокъ, за него платило все общество, удерживая въ свою пользу его надѣлъ; если-же самъ общинникъ, несмотря на отлучку, продолжалъ платить подати, земля оставалась за нимъ и самовольно занявшіе ее подвергались взысканію \*\*). Объясненіе возникновенія порядковъ подобнаго рода мы имѣли случай привести выше: Цахаріэ предлагаетъ двоякую гипотезу: вліяніе новыхъ народностей, переселившихся и переселяемыхъ цѣлыми племенами и поневолѣ слагавшимися въ общины въ силу

<sup>\*)</sup> Цахаріэ, 252.

<sup>\*\*)</sup> Цахаріэ, 244.

единства происхожденія и требованія казны, выгадывавшей въ удобствахъ сбора податей въ круговой отвѣтственности совокупности плательщиковъ \*). Проф. Васильевскій склоняется въ сторону перваго предположенія, но въ то же время высказывается въ томъ смыслѣ, что славянская народность принесла съ собой мысль общиннаго устройства, послужившаго образцомъ законодателю \*\*). Нисколько не оспаривая такового предположенія по существу, мы позволимъ себѣ привести въ связь установленіе общиннаго быта съ явленіемъ общаго распространенія корпорацій въ городахъ, отсюда имѣвшихъ свободную возможность распространиться и въ средѣ сельскихъ обывателей, усвоившихъ себѣ представленіе о преимуществахъ таковыхъ установленій.

Конечно, правительство въ виду государственныхъ фискальныхъ и иныхъ интересовъ должно было отнестись доброжелательно къ новой группировкѣ населенія и по мѣрѣ силъ съ своей стороны благопріятствовать ей. Но вмѣстѣ съ тѣмъ, въ силу преданій римскаго консерватизма, оно должно было считаться со внѣшностью установившихся формъ государственной жизни. Корпоративность-же городского населенія какъ прецедентъ давала удобный поводъ къ узаконенію совершившагося факта безъ ущерба основамъ привычнаго юридическаго мышленія.

Конечно, благосклонность правительства сильно способствовала укрѣпленію и расширенію крестьянской общинности. Въ борьбѣ съ западнической партіей, лучшіе изъ византійскихъ императоровъ ясно понимали важность укрѣпленія и устойчивости началъ свободнаго крестьянства, что и выразили въ цѣломъ рядѣ новеллъ послѣ реформаціонной эпохи, ограждающихъ интересы мелкаго землевладѣнія. Къ такимъ мѣрамъ нужно отнести прежде всего право выкупа общинами земсль, проданныхъ ихъ обнищавшими членами (προτίμησις) богатымъ собственникамъ или

<sup>\*)</sup> Zachariae, 254.

<sup>\*\*)</sup> Васильевскій. Законод. вконоб. Ж. М. Н. П. 1878, т. 200, стр. 105.

юридическимъ лицамъ духовнаго характера \*). Въ виду сказаннаго относительно происхожденія общиннаго землевладѣнія въ Византіи, можно придти къ тому выводу, что, какъ въ большинствѣ случаевъ, такъ и здѣсь данное явленіе было слѣдствіемъ болѣе чѣмъ одной причины, равно заключавшимъ въ себѣ предположенія и Цахаріэ и проф. Васильевскаго. Какъ бы то ни было, но со времени выхода въ свѣтъ Νόμος γεωργιхос, представленіе о законности и разумности существованія крестьянской общины утвердилось въ сознаніи византійскаго правительства и послужило предметомъ его попечительныхъ заботъ. Кстати нужно замѣтить, что въ рукахъ императоровъ-націоналистовъ покровительство увеличенію свободнаго крестьянства служило средствомъ ослабленія богатыхъ собственниковъ, къ числу которыхъ, между прочимъ, принадлежали и монастыри. Поэтому закоподательство, касавшееся свободныхъ хлѣбопашцевъ, шло толчками, содъйствуя которымъ Левъ Исавріецъ, напримѣръ, уничтожилъ юстиніановское patrocinium, реакція-же снова его возстановила \*\*).

Рядомъ съ положеніями о свободныхъ хлѣбопашцахъ Νόμος γεωργικός говоритъ также о такъ называемыхъ мортитахъ (μορτίται) или арендаторахъ. Подъ именемъ послѣднихъ исаврійскій законъ разумѣетъ крестьянина на основаніи особаго договора занявшаго извѣстный участокъ земли и платящаго хозяину (τῷ χωροδότζι) опредѣленный годовой взносъ предметами посѣва. Земледѣльческій законъ опредѣляетъ арендную плату количествомъ каждаго десятаго снопа съ собраннаго хлѣба, призывая гнѣвъ Божій на голову помѣщиковъ, взимающихъ высшій процентъ. Какъ объясняетъ Цахаріз \*\*\*), такой порядокъ соблюдался только при долгосрочной арендѣ, что-же касается краткосрочной то

<sup>\*)</sup> Cm. Nov. Romani Lecapeni I Περί ἀναλύσεως τοῦ πραθέντος; Const. Porphyrog. Περί ἐχποιήσεως χτημάτων και προτιμήσεως... m др.; подробиве объ этомъ ниже.

<sup>\*\*)</sup> Zachariae, 259.

<sup>\*\*\*)</sup> Ibid. 256.

словія ея установлялись по взаимному соглашенію. Βъ общемъ порядкѣ крестьянинъ недовольный своимъ помѣщикомъ могъ во всякое время покинуть занятый участокъ, подвергаясь только взысканію гражданскому, въ случаѣ неоконченныхъ счетовъ съ собственникомъ земли, который, въ свою очередь, имѣлъ право предложить неугодному арендатору очистить мѣсто. О какомъ бы то ни бы пекуліумѣ въ эту эпоху уже нѣтъ болѣе рѣчи, но въ видѣ исключенія сохраняется нѣкоторая постоянная связь съ насиженной землей для тѣхъ, кто непрерывно воздѣлывалъ свой участокъ впродолженіи тридцати лёть. Такого старожила пом'єщикъ уже не могъ согнать съ участка по своему усмотренію, и во избежаніе такого освоенія земель государственныхъ, императорскихъ и церковныхъ на основани Эклоги договоръ аренды могъ пребывать ΒЪ силЪ не долѣе двадцати девяти лѣтъ.

Реформація, повлекшая за собой реакцію, потерпѣвъ пораженіе не уступила, однако, западникамъ всего поля битвы. Это мы имъли случай указать еще въ первой части нашего труда. Общественно-законодательныя завоеванія, по причинѣ жизненности своихъ корней, сохранились въ дѣйствительности и существовали наперекоръ мертвой буквѣ бумажнаго закона. Самъ Василій Македонянинъ въ новеллахъ повторилъ нѣкоторыя части византійскихъ новшествъ \*). Что-же касается Льва Мудраго, то онъ съ полнымъ правомъ можетъ быть названнымъ преобразователемъ. Духъ времени былъ настолько силенъ, что идти противъ него, во чтобы то ни стало, оказывалось невозможнымъ. Поэтому, если д'ятельность императоровъ исаврійской династіи назвать радикализмомъ, то правительственныя мъропріятія послъдующихъ государей, какъ на почвъ религіозной, такъ и въ области гражданскихъ нуждъ, должно охарактеризовать именемъ выжидательныхъ. Въ дѣлахъ внутренней политики быль избрань средній примиряющій путь; его дер-

<sup>\*)</sup> Nov III., запрещающая конкубинать (Mortreuil, III, 281), повторяеть Эклогу.

жались лучшіе и способнѣйшіе императоры послѣ исаврійской эпохи.

Черты указаннаго направленія мы можемъ прослѣдить и на крестьянскомъ вопросѣ. Νομός γεωργιχός совершенно уничтожилъ колонатъ. Василики, возстановившія юстиніаново крестьянское право, создали юридическія нормы, не существовавшія въ дѣйствительныхъ отношеніяхъ, и македонская династія ни сколько этимъ не обезпокоилась. Наперекоръ ея формальнымъ постановленіямъ ἐναπόγραφοι уже болѣе не существовали и не возродились впослѣдствіи.

Крѣпостное право рушилось безъ возврата, но на мѣсто него возникли новыя поземельныя отношенія между пом'єщиками и арендаторами. Какъ въ прошедшія времена, стѣсняемые поборами и несправедливостью чиновниковъ не только мортиты, но даже свободные собственники теперь опять цѣлыми общинами начали отдаваться подъ покровительство богатыхъ вліятельныхъ землевладѣльцевъ. На ряду съ прочими обстоятельствами тому, между прочимъ, много посодъйствовалъ извъстный голодъ и моровая язва 927-933 годовъ, когда цёлыми массами народъ пошелъ въ кабалу изъ-за куска насущнаго хлѣба. Привлекали своими вольностями земли монастырскія и жалованныя частныя, освобожденныя императорами отъ платежа налоговъ. Вслѣдствіе такихъ причинъ, переселеніе на бѣ. лые участки возродило понемногу древній patrocinium въ его прежнемъ видѣ. Отнынѣ арендаторы, пребывавшіе на помѣщичьей землѣ въ продолжени срока пріобрѣтательной давности, становились крѣпкими землѣ и не могли ни сами сойти по своей воль, ни быть удаленными землевладъльцемъ. Возникъ своеобразный институть, при которомъ арендатору принадлежало дыйствительное право на неотчуждаемую землю, хозяину же dominium emminens и опредѣленный доходъ \*). Въ общемъ получились ть загадочныя отношенія, которыя существують

<sup>\*)</sup> Zach., 260 стр. Васильевскій, Законод. вконоборцевъ. Ж. М. Н. П. 1878 т. 200 стр. 128.

до нашихъ дней въ юго-западныхъ губерніяхъ Россіи и извѣстны нашему праву подъ именемъ чиншевого владѣнія. Тридцатилѣтніе сроки закрѣпощающей аренды Эклоги были развиты

правительствомъ. Охранители воспользовались ею въ своихъ выгодахъ, на что указываетъ Евстаей Римлянинъ, говоря: Воудеїтаи ту тріахочтаетія еїс то беопоса.

Вскорѣ послѣ изданія Эклоги начало входить въ общее **употребленіе слово** *п*а́роіхої для обозначенія арендаторовъ. Въ одномъ памятникѣ 834 г. говорится, что императоръ Өеофилъ **σы**лъ добръ къ своимъ парикамъ: ήν πρός τούς αύτοῦ παροίχους ανήρ ауадос. Наобороть, къ свидательству Евстаеля Римлянина, Василій Болгаробойца часто сгоняль ихь со своихь земель. Въ объяснение таковой суровости, нужно зам'втить, что еще ранбе часто практиковалось самовольное присельничество, ничёмъ не связывавшее господина земли, безъ нарушенія закона имѣвшаго права удалять отъ себя нежданныхъ захребетниковъ по усмотрѣнію. Въ новеллахъ Юстиніана словомъ пароіхіхо̀у обозначается именно такое самовольное и только терпимое посеселеніе на чужой земль. Насильственное вторженіе варварскихъ племенъ сразу неизмѣримо повысило число таковыхъ париковъ, а затѣмъ тотъ терминъ постепенно распространился и на договорныхъ арендаторовъ, войдя во всеобщій обиходъ. Съ измѣненіемъ внѣшнихъ условій измѣнились и внутреннія. Установленная десятина мортитовъ у париковъ смѣнилась произвольными поборами и барщиной, зачастую порождавшими свои злоупотребленія.

Увеличеніе числа полузависимыхъ покровительствуемыхъ крестьянъ заставило византійское правительство обратить усиленное вниманіе на вполнѣ свободныхъ собственниковъ. Для интересовъ государства охраненіе ихъ состава представлялось дѣломъ не малой важности. Этимъ разрядомъ гражданъ пополнялись количественные недочеты арміи, платилась значительная часть налоговъ, исполнялось множество различныхъ повинностей, отъ которыхъ вліятельные помѣщики стремились освободить своихъ париковъ. Тёмъ не менёе крестьяне собственники, не смотря на благопріятствовавшія имъ правительственныя мёропріятія, съ году на годъ приходили въ большее раззореніе. Поражающее развитіе церквей, а въ особенности монастырей, всегда щедро снабжаемыхъ строителями населенными землями, въ сильной степени содёйствовало паденію свободнаго хлёбопашества; въ томъ же направленіи дёйствовали богатые помёщики, во времена народныхъ бёдствій скупавшіе за безцёнокъ громадныя земельныя пространства.

Послѣднее явленіе, стремленіе землевладѣльцевъ къ расширенію своихъ имѣній, Цахаріэ объясняетъ необезпеченностью денежныхъ капиталовъ того времени, всегда наиболѣе удобно влагаемыхъ въ земельные фонды; но рядомъ съ этимъ, по нашему мнѣнію, дѣйствовала и другая причина-несовмѣстимость иного рода коммерческихъ денежныхъ оборотовъ съ достоинствомъ лицъ высшаго сословія. Законъ Юстиніана прямо запрещалъ благороднымъ занятіе торговлею \*), считая таковую по римскому воззрѣнію унизительной. Воззрѣніе это вкоренилось въ нравы византійскаго общества. Вмёстё съ тёмъ византійскіе богачи предпочитали скупать земли въ виду тѣхъ соображеній, что онѣ облегчали имъ принятіе на себя казенныхъ откуповъ \*\*), которые являлись гораздо болье выгоднымъ помещеніемъ капиталовъ, нежели сопровождаемая рискомъ торговля, которая, кстати сказать, процвѣтала въ Византіи во все время ея существованія исключительно въ рукахъ купеческаго класса. «Не входи въ излишнія спекуляціи и вовсе не бери на себя казенныхъ откуповъ-даеть сов'втъ византійскій бояринъ XI столётія, — иначе погубишь хлёбъ твой и наслёдникамъ твоимъ вмѣсто добраго наслѣдства оставишь заботу». Несомнѣнно, что при различныхъ спекуляціяхъ земельныя богатства являлись наилучшимъ свидѣтельствомъ кредитоспособности обязывав-

\*\*) Васильевскій. Совѣты виз. боярина 50.

<sup>\*)</sup> C. J. VI, 63,3.

шихся лицъ и надежнымъ залогомъ на случай несостоятельности.

Императоръ Левъ Мудрый почему-то разрѣшилъ возбраненное Юстиніаномъ, пріобрётеніе земель высшими чиновниками, за исключеніемъ стратеговъ въ мѣстахъ ихъ государственнаго служенія. На пользованіе новымъ закономъ всѣ набросились съ жадностью, и потому въ 922 г. послѣдовало со стороны Романа Лекапена присоединение къ ранѣе существовавшему праву крестьянскаго выкупа положительнаго запрещенія вліятельнымъ особамъ (тоїс догатоїс) расширять свои владёнія на счеть бѣдняковъ. Въ 934 г., по причинѣ злоупотребленій помѣщиковъ въ голодные годы, Романомъ издана была другая новелла подобнаго же содержанія, послѣ чего запретительные указы императоровъ слёдуютъ одинъ за другимъ: въ 947 г. вышла въ свътъ новелла Константина Порфиророднаго, въ 959-963 Романа Младшаго; отъ 964 и 967 обнародовано три эдикта Никифора Фоки, въ 988 и 996 два эдикта Василія Порфиророднаго \*). На основания этихъ законовъ отнынѣ всякий бо́уатос, пріобрѣвшій какимъ-бы то ни было способомъ-куплей, дареніемъ, завѣщаніемъ-участокъ крестьянской земли, присуждался, помимо установленнаго взысканія, къ немедленному и безмездному востановленію прежняго владенія съ прибавленіемъ къ прежнему его объему всѣхъ вновь произведенныхъ улучшеній и возведенныхъ построекъ.

По смыслу общаго духа законодательства, въ отношении пріобрѣтательной давности на крестьянскія земли, новеллы Романа Лекапена толковались, какъ дающія право на спокойное владѣніе всякими участками, въ томъ числѣ и крестьянскими, послѣ истеченія сорока лѣть; но Василій Порфирородный положительнымъ образомъ отвергъ таковой взглядъ относительно крестьянскихъ земель. Никифоръ Фока допустилъ лишь одно исключеніе: помѣщикъ уже владѣвшій въ общинѣ

<sup>\*)</sup> Zachariae, 266.

опредѣленнымъ участкомъ и прикупившій незначительный крестьянскій клочекъ, въ случаѣ замѣщенія его дорого стоившими постройками, обязывался вознаградить продавца не возвращеніемъ незначительнаго участка, но уплатой двойной стоимости купленнаго или уступкой куска собственной земли въ двойномъ противъ пріобрѣтеннаго размѣрѣ.

Мелкій землевладілець, поступавшій въ монахи, согласно новелль Романа Лекапена, не иміль права передавать своего имінія монастырю; Никифорь Фока еще болье расшириль это запрещеніе и распространиль его на всіхь лиць, желавшихь что либо перевести въ собственность монастыря или церкви; но Василій Порфирородный опять смягчиль строгость указанныхь запрещеній \*).

На крестьянскомъ законодательствѣ императоровъ можно съ достаточной ясностью просивдить -колебанія византійской внутренней политики, уступавшей давленію то той, то другой общественной партіи, по своему понимавшей государственные интересы. Не смотря на сопротивленіе охранителей, законы противъ расширенія владѣній тῶν δυνατῶν съ большей или меньшей силой дѣйствовали впродолженіи нѣсколькихъ вѣковъ. Юристы XI столѣтія Пселлъ, Атталіатъ, законодательные памятники двѣнадцатаго, тринадцатаго вѣковъ свидѣтельствуютъ о существованій запретительныхъ институтовъ.

Господство и преобладаніе въ политикѣ себялюбивыхъ стремленій западниковъ всегда знаменовалось борьбой съ началами свободнаго крестьянства; въ постепенномъ и неуклонномъ паденіи византійскаго государства усилія отдѣльныхъ просвѣщенныхъ государей не могли безусловно задержать стихійныхъ силъ общественнаго неравенства, простершагося, наконецъ, до обращенія въ рабство впавшихъ въ нищету бѣдняковъ.

Въ XII столѣтіи мы встрѣчаемъ, въ качествѣ самостоятель-

\*) Ibid. 268.

ной попытки врачеванія разроставшагося зла, указъ Мануила Комнина о запрещеніи закабаливанія свободныхъ людей \*); тотъ же императоръ принималъ мѣры противъ неестественнаго обогащенія духовныхъ юридическихъ лицъ \*\*). Не смотря на всѣ благопожеланія законодателя, число свободныхъ крестьянъ послѣ реформаціонной эпохи съ теченіемъ времени все болѣе и болѣе сокращалось, а съ нимъ и подрывался одинъ изъ важнѣйшихъ устоевъ государственнаго равновѣсія.

Обезземеленное крестьянство, не уживаясь съ господами, бѣжало въ города, а въ особенности въ столицу, увеличивая своимъ наплывомъ толпы праздной и безъ того безмѣрно-размножившейся черни. Свободные въ полномъ смыслѣ слова, ничѣмъ не связанные, не сдерживаемые духомъ коммерческой или промышленной корпоративности, массы общественныхъ отбросовъ составляли плотное ядро постоянно недовольныхъ, вѣчно волнующихся искателей смины впечатлиній. Дияніями константинопольской черни заполнены страницы византійской исторіи. Всѣ династическіе перевороты, уличныя возмущенія, безпорядки, общественныя празднества находили въ нихъ ревностнийшихъ участниковъ. Питаясь случайнымъ заработкомъ въ гавани столицы, подачками знати и императоровъ, ютясь въ портикахъ храмовъ и въ оградахъ богатыхъ монастырей, презираемые въ дни мирнаго теченія дёль, они являлись грозными и безпощадными вершителями судебъ человъческихъ въ минуты смуть и общественныхъ неурядицъ.

## § 4. Остальные сословія и классы византійскаго населенія.

I. Рабы. На послёдней ступени сословной общественной градаціи въ Византіи стояли рабы, но положеніе ихъ на востокѣ въ смыслѣ относительной льготности не можетъ быть и сравниваемо съ таковымъ-же положеніемъ на западѣ. Уже

13\*

<sup>\*)</sup> Киннамъ, 305.

<sup>\*\*)</sup> Nov. VL

эпоха первыхъ лѣтъ бытія греко-восточной имперіи отразилась въ высшей степени благотворно на этомъ разрядѣ населенія, почти вполнѣ безправномъ въ древнемъ Римѣ.

Уже Константинъ Великій окончательно отнялъ у господъ право распоряженія жизнью раба по усмотрѣнію, оставивъ власть по отношенію тѣлесныхъ дисциплинарныхъ взысканій <sup>6</sup>). Тоть же императоръ запретилъ продажу семейства невольниковъ въ раздробь 2) и къ прежде существовавшимъ прибавилъ два новыхъ способа отпущенія на волю: manumissio in sacrosanctis ecclesiis-чтеніемъ акта освобожденія, составленнаго въ присутствіи епископа съ прихожанами и manumissio всякимъ выраженіемъ воли со стороны господина---духовнаго лица <sup>3</sup>). Помимо того впослѣдствіи были объявлены законными новыя причины, слагавшія съ раба его status. Именно: longi temporis praescriptio \*)-продолжительная, но не умышленно-злостная отлучка, содбиствіе обличенію и поимкъ фальшивых монетчиковъ, похитителей девушекъ, дезертировъ 5), царская постельничья служба<sup>6</sup>), поступленіе съ вѣдома господина въ составъ бѣлаго или чернаго духовенства 7) и проч. Какъ видно изъ ссылокъ, всѣ эти постановленія сдѣлались правовымъ достояніемъ Византіи и Юстиніановымъ законодательствомъ были переданы послѣдующимъ временамъ, постепенно до безконечности смягчавшимъ сохранившуюся относительную тягостность положенія рабовъ.

Какъ справедливо замѣчаетъ Mortrenil, если бы правовые памятники позднѣйшаго періода не свидѣтельствовали вполнѣ опредѣленнымъ образомъ о существованіи узаконеннаго рабства, то на основаніи общихъ историческихъ данныхъ можно было

----

- <sup>2</sup>) J. III, 38,11.
- <sup>3</sup>) C. J. I. 13, 1,2.
- 4) C. J. VII, 22.
- <sup>5</sup>) C. J. VII, 13, 2-4.
- <sup>6</sup>) C. J. XII, 5, 4.
- <sup>7</sup>) Nov. J. 5, 2.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. J. IX, 14.

бы подумать, что институть этоть уже окончательно упразднился къ половинѣ двѣнадцатаго вѣка <sup>1</sup>). Въ самомъ дѣлѣ, рабское состояніе, потерявшее главный источникъ, завоевательныя войны съ обращеніемъ въ неволю военно-плѣнныхъ, —могло . поддерживаться только рожденіемъ, покупкой въ чужихъ краяхъ или, по исключенію, закабаленіемъ обнищавшихъ свободныхъ людей.

Такимъ образомъ рабство само собою съ годами уменьшалось количественно, но въ то же время подъ непосредственнымъ вліяніемъ христіанства и при помощи правительственныхъ мѣропріятій ослаблялось качественно. Реформаціонная Эклога не прошла безъ того, чтобы не затронуть указаннаго вопроса и не попытаться далѣе ограничить въ правахъ позорящее человѣка учрежденіе, но сдѣлала это слишкомъ въ общихъ чертахъ. Она подтвердила, напримѣръ, отмѣну jus necis господина, и дополнила въ этомъ отношеніи законъ Юстиніана, предписывавшій наказывать раба осмотрительно и не забивать его до смерти съ заранѣе обдуманнымъ намѣреніемъ. Василики не подвинули дѣла далѣе, но за то императорскія новеллы внесли въ него существенныя преобразованія.

Левъ Мудрый предупредилъ Мануила Комнина въ запрещеніи свободнорожденнымъ продавать себя <sup>2</sup>). Онъ же предоставилъ императорскимъ рабамъ право свободнаго владѣнія имуществомъ на правахъ собственниковъ <sup>3</sup>), разрѣшилъ имъ браки со свободными людьми съ возможностью выкупа подневольнаго супруга или съ отпущеніемъ его на свободу послѣ смерти хозяина <sup>4</sup>). Въ борьбѣ съ возраставшей силой духовенства Левъ отмѣнилъ, однако, новеллу Юстиніана, дозволявшую безъ вѣдома господина поступившему въ клиръ рабу оставаться въ немъ навсегда по истеченіи полнаго трехлѣтія.

<sup>5</sup>) Nov. 9, 10 # 11.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mortreuil, III, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nov. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nov. 38.

<sup>4)</sup> Nov. 100 m 101.

Алексви Комнинъ высказывался о рабстве съ положительной горечью. «Судьба, говорить онъ въ одной изъ своихъ новеллъ \*), пожелала, чтобы существовали господа и рабы. Въ виду этого, приходится принять въ качестве неизбежной необходимости то обстоятельство, что эти два рода людей пребывають введенными въ общество и законодательству необходимо признать различіе между ελεύθεροι и δούλοι, но христіанское ученіе не раздёляеть этихъ понятій; всё равны передъ Тёмъ, Кто проливалъ свою кровь на общее спасеніе».

Указомъ названнаго императора было запрещено оспаривать свидѣтельства человѣка, доказывающаго свое свободное состояніе; бракосочетаніе рабовъ было обставлено всѣми условіями брака людей безотносительно независимыхъ \*\*).

Въ случаѣ какихъ-бы то ни было препятствій на этотъ счетъ со стороны хозяевъ, рабы немедленно получали свободу.

11. Военные. Въ принципѣ, за исключеніемъ рабовъ, вся остальная масса населенія представлялась равноправной, т. е. пользовалась всею совокупностью правъ, civitas, составлявшихъ нѣкогда достояніе однихъ только римскихъ гражданъ. Нѣкоторыми изъятіями въ положительную сторону, именно, особыми гражданскими преимуществами, вначалѣ, какъ мы указали выше, были отличены члены сенаторскаго сословія и, на протяженіи всего существованія византійской имперіи, солдаты и духовенство; строгіе въ Юстиніановомъ правѣ, но впослѣдстіи постепенно смягчавшіеся privilegia odiosa принадлежали вольноотпущенникамъ, иновѣрцамъ и еретикамъ.

Положеніе военнаго люда отличалось корпоративностью и выгодами, главнымъ образомъ гражданскаго имущественнаго характера \*\*\*). Впрочемъ, изъ политическихъ правъ имъ принадлежала спеціальная подсудность своимъ командирамъ во время

<sup>\*)</sup> XVII. Mortreuil, III, 56.

<sup>•\*)</sup> Mortreuil. III. 159.

<sup>\*\*\*)</sup> Подробности о положения военнаго сословія въ періодъ IV—VI вѣжа, см. Serrigny. Droit public et administratif romain. I, 300 ж слъд.

служенія; въ отставкѣ они освобождались съ семействами отъ личныхъ налоговъ, нёкоторыхъ повинностей, награждались правомъ свободы передвиженія и избранія занятія съ многими послабленіями въ смыслѣ государственныхъ сборовъ \*). Право ношенія оружія точно также нѣкогда принадлежало только римскимъ гражданамъ. Августъ распространилъ это почетное преимущество на латиновъ и италиковъ, образовавъ новые легіоны, содержавшіеся на счеть императорскихъ суммъ. Позднѣе, начиная съ Юстиніана, армія сплошь начала наполняться иностранцами и варварскимъ населеніемъ имперіи. Въ Византіи въ послѣднія времена, помимо немногочисленныхъ сыновей ветерановъ, полки составлялись цёликомъ изъ наемниковъ: варяговъ, русскихъ, нѣмцевъ, галловъ, итальянцевъ и Прежнее громадное политическое значение даже арабовъ. арміи было уничтожено Константиномъ Великимъ, который, по опыту зная силу всемогущихъ легіоновъ, раздробилъ ихъ, размѣстилъ въ областяхъ на далекихъ разстояніяхъ другъ отъ друга и, наконецъ, раздѣлилъ въ корнѣ военное и гражданское управление.

Обезсиленіе арміи выдвинуло въ Византіи на политическое поприще народъ, въ Римѣ пребывавшій въ роли статиста при всѣхъ общественныхъ переворотахъ. Царствованіе Юстиніана въ отношеніи устройства арміи унаслѣдовало постановленія предшествовавшихъ императоровъ: Константина, Гонорія, Өеодосія и др.

Василики, не смотря на существование въ нихъ почти цълой книги, посвященной военнымъ закономъ, не прибавили ничего новаго къ отрывкамъ Юстиніанова кодекса и новеллъ \*\*). Тоже самое нужно сказать о Nóµou отратиотихой, изданныхъ въ концъ восьмого столътия и точно также не представляющихъ

<sup>•)</sup> C. J. XII. 46, 1. Sed etiam nullo munere civili, id est corporali seu personali vel de personali onere eos affici concedimus.

<sup>\*\*)</sup> Lib. LVII.

собою оригинальнаго явленія \*). Важнѣйшей привилегіей воинскаго состоянія было надёленіе отставныхъ солдатъ земельными участками, свободными отъ какихъ-бы то ни было обложеній. Учрежденіе таковыхъ надѣловъ относится точно также къ первымъ временамъ римской имперіи; въ юстиніановомъ законодательствѣ мы уже находимъ ихъ вполнѣ оформенными и закрѣпленными въ качествѣ положительнаго установленія \*\*). Воинскіе участки, отводившіеся обыкновенно въ пограничныхъ областяхъ имперіи, переходили къ потомству ветерановъ, обязанному за это дъйствительной службой въ рядахъ арміи. Къ концу VII въка подобные отратиютотоблиа пришли почти въ полный упадокъ, и только въ десятомъ столѣтіи императоры опять стараются поднять ихъ на надлежащую высоту. Съ этой цёлью изданы были новеллы Романомъ Лекапеномъ, Константиномъ Порфиророднымъ, Романомъ Младшимъ, Никифоромъ Фокой. Общее содержаніе законовъ, обнародованныхъ названными государями, заключается въ томъ, что ими создавалась неотчуждаемость воинскихъ участковъ, внесенныхъ въ особый кадастръ, и установилось право выкупа ихъ продавцомъ, его родственниками и даже товарищами по оружію \*\*\*).

Солдать, владъвшій земельнымъ надъломъ, пользовался жалованьемъ только въ военное время, въ мирное — онъ содержалъ себя самъ и обязанъ былъ являться къ мъсту служенія со своимъ вооруженіемъ. Византійскіе воинскіе участки продолжали существовать до дней паденія Византійской имперіи.

III. Духовенство. Духовенство, дѣлившееся на черное и бѣлое, не составляло въ Византіи замкнутаго сословія; по достаточномъ испытаніи, всякій свободный человѣкъ, рабъ-же съ разрѣшенія господина, могъ поступить въ число клириковъ и достичь высшихъ степеней священства. Для полученія мона-

<sup>\*)</sup> Mortreail. III, 118.

<sup>\*\*)</sup> C. J. XI, 59, 23.

<sup>\*\*\*)</sup> Zachariae, 274.

шескаго званія ничего не требовалось, кром' трехл'єтняго послушанія; дарованіе положенія чтеца, дьякона, священника соединялось съ производствомъ особаго экзамена, часто, однако, сводившагося къ простой формальности \*). Не соединяясь съ наслѣдственностью, духовенство Византіи тѣмъ не менѣе сложилось въ могущественное сословіе, обладавшее извѣстной долей самостоятельности по отношенію свётской власти, изъятое отъ общей подсудности, освобожденное отъ личныхъ повинностей и налоговъ. Громадныя земельныя имущества церквей и монастырей зачастую освобождались отъ всякихъ сборовъ въ пользу казны и, кромѣ того, въ принципѣ считались неотчуждаемыми \*\*). Несмотря на объты нестяжанія, монахи особенно ревностно отстаивали право владѣнія духовными юридическими лицами свободными отъ обложенія недвижимостями. Со времени водаренія иконоборческой династіи исавровъ между чернымъ духовенствомъ и правительствомъ велась неустанная борьба по этому поводу. Государи, богоотступники съ точки зрѣнія чернецовъ, доводили репрессію до отнятія монастырскихъ земель въ казну, благочестивые монархи собственноручно умащали нечесанныя головы бродячихъ отшельниковъ и въ пользу ихъ нуждъ раззоряли государство, отдавая имъ во владѣніе плодороднвишія земли.

Императоры средняго направленія въ дёлахъ вёры держались той-же середины и въ вопросахъ духовнаго землевладёнія. Алексёй Комнинъ, напримёръ, освободилъ церковно-монастырскія земли отъ государственныхъ налоговъ \*\*\*), но въ то-же время строго воспретилъ ихъ дальнёйшее приращеніе. Этимъ наносился ударъ ненасытной стяжательности клириковъ \*\*\*\*).

\*\*\*\*) Nov. IV.

<sup>\*)</sup> Алексъй Комнинъ. Nov. XX.

<sup>\*\*)</sup> Проводнный византійскимъ духовенствомъ принципъ неотчуждаемости церковно-монастырскихъ иминій постоянно, однако, оспаривался императорами. П. Соколовъ. Церковно-имущественное право въ греко-римской имперія, 182.

<sup>\*\*\*)</sup> Nov. III.

До какой-же степени вообще дошла оборотливость византійскаго духовенства въ матеріальныхъ дѣлахъ, явствуетъ между про-

цуховенства въ материальныхъ дълахъ, явствуетъ между прочимъ изъ IV новеллы Алексѣя Комнина, запретившей ему содержаніе мѣняльныхъ лавокъ и банкирскихъ конторъ.

Скопленіе несмѣтныхъ богатствъ создало духовенству прочное положеніе и вручило ему значительную политическую силу. Помимо собственнаго состава, всегда готоваго даже съ оружіемъ въ рукахъ или со средствами тайнаго убійства отстаивать свои права, въ его представленіи тѣсно связанныя съ господствомъ христіанскаго ученія, монашество и невѣжественнѣйшая часть бѣлаго духовенства имѣли въ своемъ распоряженіи губительное орудіе въ видѣ константинопольской черни въ худшемъ смыслѣ слова, питавшейся отъ монастырской благостыни и въ знакъ признательности за таковую всегда готовой на всякія крайности.

IV. Вольноотпущенники. Къ числу лицъ, ограниченныхъ въ гражданскихъ правахъ, какъ мы указали выше, кромѣ колоновъ-париковъ, относились вольноотпущенники, иновърцы и еретики. Что касается вольноотпущенниковъ, то имъ опредѣляемыя закономъ стёсненія въ дёйствительности съ первыхъ-же минутъ существованія византійскаго государства не имѣли прямого приложенія на практикѣ. Согласно Юстиніанову кодексу, либертины не допускались къ отправленію общественныхъ должностей\*). Тѣ-же самые постановленія повторили Василики \*\*). Однако, не смотря на подобныя запрещенія, вольноотпущенники съ царствованія Юстина, Юстиніана Великаго и позднѣе играли при дворѣ и въ правительствѣ выдающіяся роли, будучи возводимы въ рангъ первыхъ чиновниковъ и полномочныхъ министровъ. Таковыми были, напримъръ, евнухъ Амантій, великій камергеръ Анастасія, пользовавшійся отъ лица императора почти безграничной властью, Іоаннъ Каппадокійскій, Сте-



- 180 -

<sup>•)</sup> C. J. IX, 21, 1; XII, 1, 9.

<sup>\*\*)</sup> L. VI, 1, 25. Leuncl.

фанъ при Юстиніанѣ II, Ставракій и Аэцій при Иринѣ, Іоаннъ при Романѣ и Зоѣ и многіе другіе. То, что названные государственные мужи были вольноотпущенниками, слѣдуетъ изъ ихъ скопческаго состоянія, пріобрѣтеннаго, по всей вѣроятности, внѣ предѣловъ имперіи, такъ какъ законами Юстиніана <sup>1</sup>), Василія Македонянина <sup>2</sup>) и Льва Мудраго <sup>3</sup>) было строго запрещено скопить мальчиковъ на территоріи византійскаго государства.

V. Язычники, евреи, еретики. Въ существъ дъла съ V въка ограниченію въ отношеніи jus honorum подлежали язычники, евреи и еретики, противъ которыхъ направлены общирные отдѣлы Юстиніанова кодекса и Василикъ 4). Положеніе евреевъ однако, во всё эпохи было выгоднье нежели христіанъ вольнодумцевъ; они имѣли право свободнаго отправленія обрядовъ и даже обрѣзанія, тогда какъ у еретика отнималась всякая гражданская и исповѣдная личность 5). Съ теченіемъ времени, съ установленіемъ большей терпимости, жизнь пошла въ обходъ закона, и вѣроисповѣдныя различія потеряли свое первоначально значение. Мы знаемъ о массовыхъ переселенияхъ армянъ-павликіанъ въ Константинополь, о томъ значеніи, которымъ пользовались восточные еретическіе легіоны въ царствование иконоборцевъ. Не смотря на свой предосудительный въ исповедномъ отношении образъ мыслей, некоторыя личности точно также возвышались нетолько до званія сенаторовъ, но достигали даже императорскаго престола, какъ напримъръ, монофелить Филиппикъ. (711-713).

<sup>1</sup>) С. J. IV, 42. См. также Толкованіе Өсофила. Theophili Paraphrasis, LI, 11, 9.

<sup>3</sup>) Basilica XIX, περὶ εὐνούχων: τὰ δε βάρβαρα ἀνδράποδα τὰ εὐνουχζιόμενα ἔξω τοῦ ἡωμαιχοῦ ἐδάφους, ἔξεστω πᾶσι τοῖς ἐμπόροις καὶ ἀγοράζειν και πἰπράσκειν περεдаеть содержавіе конца 42 τ. IV книги Codex'a J.

<sup>3</sup>) Nov. Nº 60. C. J. I, 5.

4) Basilica I, c. IV, περί αίρετικῶν, περί ἰουδαίων, c. XI.

<sup>5</sup>) Въ этомъ отношения на противоръчіе византійскаго законодательства справедливо указываетъ г. Соколовъ, сопоставляя отрицаніе Кодексомъ Өеодосія секты монтанистовъ и признанія за ихъ церквами права на владъніе имуществомъ. Церковно-имущественное право въ Греко-римской имперіи, 79. - 182 --

# ГЛАВА У.

### § 1. Культурное единство византійскаго населенія.

Если мы теперь послѣ общаго обзора политической дифференціаціи населенія имперіи вглядимся въ ея племенной составъ, то увидимъ, что послѣдній представлялъ собой во много разъ болѣе пеструю картину, нежели первый. Византійская держава олицетворяла въ себѣ разительный примѣръ того положенія, что государство слагается не только изъ національныхъ элементовъ въ смыслѣ племенного происхожденія, но кроетъ свои основанія въ общности болѣе сложныхъ и порой возвышенныхъ интересовъ, объединенныхъ общей, высокой, сложной и развитой культурой.

Въ самомъ дѣлѣ, масса византійскаго населенія не обладала единствомъ происхожденія или даже языка. Стверныя провинціи имперіи: Өракія, Мизія, Иллирія были заняты романизированнымъ населеніемъ: Македонія - славянскимъ, Ахайія-чисто-греческимъ, Малая Азія и Египеть-различными болѣе или менѣе элленизированными племенами: туть жили копты, евреи, исавры, ликійцы, фригійцы, арменіане, понтійцы, пафлагонцы, каппадокійцы и другія разнообразныя народности; привлекаемые надеждою наживы или почестей, здѣсь точно также тысячами осѣдали всевозможные пришлецы германскаго, гальскаго, славянскаго, персидскаго, турецкаго, арабскаго, романскаго, гуннскаго происхожденія. На императорскомъ престолѣ постоянно появлялись представители этихъ отдёльныхъ націй: иллиріецъ Юстинъ, славяне Юстиніанъ, Василій Македонянинъ, исавріецъ Левъ, Левъ Армянинъ, Михаилъ Пафлагонянинъ, пафлагоняне Комнины. Единство происхожденія вполнѣ отсутствовало въ этомъ громадномъ политическомъ тѣлѣ; его поддерживало и одухотворяло другое, болье могущественное, отвлеченное начало - элленизмъ.

Digitized by Google

У этого смѣшаннаго разношерстнаго населенія въ обладаніи находилась высокая культура, растворявшая и подчинявшая себѣ грубый, но здоровый матерьялъ притока варварскаго элемента. Чужеземцы подъ вліяніемъ господствовавшаго слоя обитателей имперіи, подавляемые его духовнымъ превосходствомъ, понемногу уподоблялись, перенимались нравы, усваивались страсти, склонности, заимствовали привычки и, постепенно теряя свой первоначальный обликъ, превращались, наконецъ, въ истыхъ византійцевъ. Новыя входящія единицы принимали форму и содержаніе старыхъ, ничуть не нарушая своимъ присутствіемъ порядка цѣлаго.

Тысячелётняя исторія Византіи доказываеть неоспоримо, что въ этомъ государствё, свободномъ по существу своему, были заложены задатки славной и продолжительной жизни. Раздираемая внутренними раздорами, обуреваемая столькими нашествіями враждебныхъ иноплеменниковъ, она до послёдней минуты боролась за свое существованіе и не разъ выходила изъ борьбы увёнчанной лаврами побёдителя.

Разлагающимъ началомъ, медленно, но върно дъйствующимъ ядомъ, для этой имперіи, какъ мы старались доказать въ первой части нашего труда, оказалась идея изжитой, западной централизаціи вмѣстѣ съ соединенными съ ней нетерпимостью и рабскимъ подчиненіемъ авторитету. Изъ общественнаго союза, по природѣ своей склоннаго къ гармоніи и свободной цёлостности интересовъ, римскія традиціи пытались принудительно организовать тоть типъ государства, который Спенсеромъ именуется военнымъ и который по существу своему былъ чуждъ природѣ грековъ. Естественное соотношеніе государственныхъ частей романизованные правители думали замѣнить насильственнымъ. Вмѣсто положительнаго уваженія къ власти, они требовали отрицательнаго повиновенія ей. Тъхъ послъдствій, съ которыми связана политика подобнаго рода, достигли благочестивые императоры, во что бы то ни стало, стремившіеся къ поддержанію принудительнаго общенія

и единства съ церковнымъ западомъ. Они заглушили любовь къ отчизнѣ, раздражили религіозныя страсти, дали точку опоры себялюбію и невѣжеству, посѣяли лицемѣріе, притворство, ханжество, взростили и охраняли отъ посягательствъ безчеловѣчіе, кровожадную предусмотрительность тирановъ; вырывая кажущіеся плевелы и будучи сами худшей сорной травой, они измѣняли и перерабатывали ниву народной жизни по своему убогому образцу.

Непосильно тяжело было пробиваться волнѣ народнаго самосознанія сквозь насильственно наложенную на нее кору иноземныхъ наслоеній. Много утратила она изъ своей первобытной чистоты, но всетаки, несмотря на многочисленныя, вѣками накоплявшіяся препятствія, вылилась наружу и проявила свой внутренній самостоятельный обликъ, не смотря на сохраненное римское имя \*).

Писатели, считающіе Византійскую имперію за продолженіе бытія Римской, за многов'вковую агонію насл'я Нероновъ и Калигулъ, сопоставляють въ значеніи равнозначущихъ понятій слова Византія и деспотизмъ. Предвзятая мысль отождествленія востока съ западомъ и многія мрачныя страницы правительственной исторіи перваго укрѣпили подобнаго рода представленіе въ умахъ непосвященнаго большинства. Произошло это потому, что долгое время Византія, по выраженію академика Куника \*\*), пребывала загадкой въ глазахъ образованнаго міра, вслѣдствіе недостаточнаго знакомства съ ея прошлымъ. Но съ того времени какъ уважаемый ученый чуть ли не первымъ въ отечественной литературѣ возсталъ на защиту находившейся въ загонѣ византійской исторіи, въ свѣтъ вышелъ цѣлый рядъ трудовъ на русскомъ и иностранныхъ языкахъ, достаточно освѣтившихъ предметъ для того, чтобы

<sup>\*)</sup> Всъ византійцы, даже убъжденные націоналисты, искренно считали себя рамлянами и называли себя не греками, но οί μωμαίο.

<sup>\*\*)</sup> Почему Византія донынъ остается загадкой во всемірной исторіи.

онъ не казался болѣе гіеной или тигромъ съ осмысленнымъ лицомъ человѣка \*).

Византія, не смотря на всё ужасы, продёлываемые ея правителями въ частной и общественной жизни. никогда не была деспотіей въ томъ видѣ, въ каковомъ являлись многія государства Европы въ ихъ историческомъ прошломъ. Византійскіе императоры въ принципѣ никогда не стояли выше закона; подобно тиранамъ римскимъ, они никогда не увлекались самовластіемъ до такой степени, чтобы отождествлять собственную особу съ государствомъ; они никогда не узурпировали безконтрольнаго авторитета въ дѣлахъ божественныхъ и человѣческихъ, какъ то дѣлалъ въ своихъ личныхъ выгодахъ и преходящихъ интересахъ Генрихъ VIII, англійскій. Уже во времена Өеодосія II византійскій абсолютизмъ былъ поставленъ въ опредѣленныя границы, являвшіяся естественнымъ предѣломъ личнаго произвола. За императоромъ стоялъ сенатъ, народъ, духовенство и армія, неусыпно слѣдившіе за политикой государя и постоянно оказывавшіе на него свое ощутительное давленіе. Уваженіе къ старинѣ и поклоненіе формѣ дѣлали императора рабомъ установленныхъ порядковъ; христіанство неукоснительно напоминало ему о существовани Выстаго Судьи, Царя царствующихъ, законамъ котораго подчинены всв самовластцы міра.

## § 2. Тяготъніе къ самоопредъленію.

Принято говорить о византійской централизаціи и господствѣ повсюду административно-полицейскихъ началъ, задавившихъ жизнь областей \*\*). Однако имѣлось ли дѣйствительно подобное сосредоточенье власти втеченіи всего промежутка

<sup>\*)</sup> Бритическій очеркъ работь касающихся византійскихъ древностей, начиная отъ эпохи Возрожденія до конца XVIII ст., см. Васильевскій. Обозраніе трудовъ по византійской исторіи. Вып. І.

<sup>\*\*)</sup> Скабалановичь. Византійское государство и церковь въ XI въкв. 132.

бытія имперіи, это вопросъ почти неизслѣдованый и спорный. Нельзя, напримъръ, вообще согласиться съ проф. Скабалановичемъ въ томъ, что «основой византійской государственности была «идея авторитета, подчиненія человѣческой личности государству» и что примѣненіе этой идеи отразилось въ Византіи крайностями централизаціи, при которой интересы государства съузились, изъ провинціи перешли въ столицу, изъ столицы во дворецъ и здѣсь воплотились въ лицѣ императора \*). Мы знаемъ какимъ громаднымъ мѣстнымъ вліяніемъ пользовались при императорѣ Маврикіи цирковыя партіи, разсѣянныя въ отношении своихъ представителей по всёмъ сколько-нибудь значительнымъ городамъ востока: намъ извѣстно также, что на внутреннемъ устройствѣ ихъ отразилось древнегреческое дѣленіе горожанъ по димамъ, и въ этихъ димахъ и городскихъ сенатахъ крылосъ зерно безспорной значительной самостоятельности крупныхъ центровъ.

Римское владычество, принесшее съ собою важнѣйшіе цвѣта партій, привило отростокъ къ родственному дереву. Страсть восточнаго грека къ зрѣлищамъ и склонность къ партійности сразу вылились на законной почвѣ. Народоправческій характеръ греческой политической жизни, какъ мы указали выше, наложилъ свой отпечатокъ на управленіе христіанской церкви; по примѣру городскихъ общинъ малоазійскихъ греческихъ колоній, приходы и епархіи составили свой народъ, о̀щос — прихожанъ, свой сенатъ — уєрооза — синодъ, своихъ архонтовъ — епископовъ, о̀іа́рхоотес. Римское муниципальное устройство, какъ нельзя болѣе кстати, пришлось по мѣркѣ мѣстныхъ общественныхъ учрежденій.

Форма подчиненія римскаго политическаго склада наполнилась свободнымъ эллинскимъ содержаніемъ.

Существованіе муниципальнаго права въ Римской имперіи ничуть на противоръчило ся централизаціи и крайнему абсо-

----

<sup>\*)</sup> Ibid.

лютизму. Наобороть, оно даже содъйствовало ему въ извъстной степени, служа способомъ раззоренія опасныхъ для власти богатыйшихъ и знатныйшихъ гражданъ. Куріалы считались въ римскихъ муниципіяхъ аристократіей, зачастую величались отцами города, окружались внѣшнимъ почетомъ, пользовались значительными преимуществами по сравненію съ остальной массой населенія, но въ то же самое время принуждались къ принятію таковыхъ отличій подъ страхомъ наказанія \*). Для того, чтобы избѣгнуть непосильныхъ тягостей сенаторскаго представительства, отцы провинціальныхъ городовъ уходили въ пустыни, поступали въ монахи, отдавались подъ покровительство вліятельныхъ лицъ, т. е. продавались имъ въ кабалу. женились на невольницахъ и крѣпостныхъ, чтобы потерять часть своего благородства. Римское муниципальное право было передано въ качестве почетной привилегии и востоку, и на первыхъ порахъ здёсь точно также повторилась картина римскаго раззоренія.

И въ Византіи при первыхъ императорахъ мѣстныя власти обязывались слѣдить за легкомысліемъ уклонявшихся отъ обязанностей высшихъ городскихъ сановниковъ и мѣрами физическаго понужденія напоминать имъ о святости служенія долгу \*\*).

Нѣтъ сомнѣнія, что при такомъ положеніи провинціальной муниципальной знати самоуправленіе не могло быть опаснымъ ни для кровныхъ римскихъ императоровъ, изобрѣтателей указаннаго порядка вещей, ни для ихъ византійскихъ наслѣдниковъ. Юстиніанъ поэтому только смягчилъ, но не отмѣнилъ тягостей декуріоната, жалуясь въ 38 новеллѣ на обезлюденіе и обнищаніе курій.

Несмотря на столь плачевное состояние высшаго класса провинціальныхъ гражданъ, Левъ Мудрый все-таки почему то счелъ опаснымъ для самодержавія бытіе старыхъ муниципаль-

14

<sup>\*)</sup> Codex Theod. 179. De decurionibus.

<sup>\*\*)</sup> Ibid.

ныхъ учрежденій; онъ прямо объявилъ, что теперь, когда государственныя дѣла приняли другую форму и все управленіе зависить только отъ императора, прежніе законы о городскомъ устройствѣ какъ бы блуждають въ пространствѣ, не имѣя подъ ногами твердой почвы \*). Очевидно, въ началѣ десятаго вѣка, прежнее городское управление черезъ посредство фактически упраздненныхъ декуріановъ теперь замѣнилось нѣкоторымъ новымъ, безъ сомпѣнія демократическимъ, находящимся по многимъ признакамъ въ непосредственной связи съ возникновеніемъ торгово-ремесленныхъ корпорацій. Византійскіе лѣтописцы И занятые преимущественно историки. воинскими подвигами властителей и гражданско-религіозными раздорами, не передали намъ многихъ свѣдѣній, необходимыхъ для обрисовки и оцѣнки всѣхъ общественныхъ установленій Византіи. Недостаточность источниковъ особенно чувствуется въ отношении городового и общиннаго устройства.

Законодательные памятники также крайне скудно СВИдѣтельствують на этоть счеть. Безтолково убогія Василики въ видѣ повторяють юстиніановы правила, сокращенномъ не справляясь съ запросами времени и обстоятельствъ. Слабый свѣтъ проливають однѣ императорскія новеллы X-XI вѣка. Указъ Льва Мудраго несомнѣнно удостовѣряетъ нарожденіе новой общественной кристаллизаціи. Первая новелла Романа Лекапена, цервая и вторая Константина Порфиророднаго И третья Никифора Фоки даютъ знать, что въ городахъ и ΒЪ деревняхъ (ѐν πάση πολει και γώρα) существовали общины, связанныя сходностью пуждъ и интересовъ; въ нихъ мы должны видѣть основы новаго городского и сельскаго самоунравленія. Декуріонаты были отмѣнены, но ихъ замѣнила развившаяся корпоративность, сказавшаяся въ умѣньи обращаться съ административной машиной. Между прочимъ, на практикѣ, послѣ низверженія Михаила Парапинака, до прибытія Вотаніата въ

-----

- -

<sup>\*)</sup> Nov. 46 (издание Фуггера).

Константинополь, столичные жители быстро избрали для завёдыванія городскими дёлами своихъ уполномоченныхъ и прекрасно управились во всемъ томъ, что было имъ нужно \*)

Извѣстно, что въ эпоху кратковременнаго господства франпузовъ въ Византіи ими уважались проявленія городскихъ вольностей и что города тѣмъ крѣпче замыкались въ своихъ правахъ, чѣмъ слабѣе становился иноземный режимъ, расшатывавшійся вслѣдствіе внутреннихъ раздоровъ \*\*). При всемъ этомъ нужно еще помнить, что областное дѣленіе Византіи по еемамъ, вызванное чисто-военными потребностями и сохранившее поэтому военную окраску, стояло особнякомъ отъ внутренней жизни провинціальныхъ городовъ и даже цѣлыхъ областей, которыя, вмѣстѣ съ ослабленіемъ государственныхъ связей, постепенно обособлялись и пріобрѣтали значеніе болѣе или менѣе самостоятельныхъ политическихъ единицъ.

Пресловутая византійская централизація такимъ образомъ скользила поверхъ помимо ея складывавшихся общественныхъ отношеній, не зад'євая ихъ по существу. Условное повиновеніе царствовавшему императору, принятіе отъ него начальника провинціей, подчиненіе ему въ смыслѣ взноса денежныхъ поборовъ, върность въ случат смутъ или военныхъ дъйствій-вотъ и все, что требовалось отъ подданныхъ военно-гражданскихъ еемъ. Точка опоры центральной власти основывалась на мђстныхъ гарнизонахъ, но случалось очень часто, что присланныя воинскія команды сживались съ горожанами и въ рѣшительныя минуты прямо становились на ихъ сторону \*\*\*). Самоуправление и децентрализація въ византійской имперіи были вместь съ тьмъ неразрывно соединены со стремленіемъ отдъльныхъ городовъ, областей и ихъ правителей къ относительной цезависимости и свободному отношенію къ высшей власти. Духъ греческаго свободолюбія не мирился съ римскимъ абсолютизмомъ.

11\*

<sup>\*)</sup> Attal. 270.

<sup>\*\*)</sup> Mortreal III, 80.

<sup>\*\*\*)</sup> Өеофилакть Симмокать, т. VII, гл. III.

Каждая часть имперіи, будучи чёмъ-нибудь недовольна или не соглашаясь съ принципами внутренней политики, проводимой Константинополемъ, добивалась возможности сложиться въ автономное государство, признававшее только военную гегемонію столицы.

Въ Малой Азіи для такого порядка вещей имѣлись особо глубокіе корни. Здѣсь существовали когда-то по образцу ахейскаго и этолійскаго союзовъ соединенія многихъ самостоятельныхъ городовъ, для цѣлей совмѣстнаго отраженія врага и исполненія другихъ задачъ общаго благосостоянія. Такія конфедераціи носили названіе то̀ холо́о, общинъ въ широкомъ смыслѣ слова. Всѣ греческія колоніи острововъ малоазійскаго побережья и внутреннихъ частей Анатоліи представляли собою небольшія народоправства, несмотря на признанное владычество птоломеевъ и селевкидовъ. Какъ мы указывали выше, многія восточныя провинціи и при римлянахъ нѣкоторое время сохраняли реальную самостоятельность, столь дорогую греческому сердцу.

Какими крупными центрами являлись малоазійскіе элленизированные города за-долго до возникновенія Византійской имперіи, можно видѣть изъ описаній Страбона. Объ Антіохіи Дафнійской онъ говорить, что эта восточная столица не уступала по величинѣ и силѣ Селевкіи на Тигрѣ или Александріи Египетской. Послёдняя-же заключала въ своихъ стёнахъ до 800,000 населенія, изъ числа которыхъ насчитывалось 300,000 свободныхъ. Выдающееся значение Берита, Александрии, было признано Юстиніановымъ кодексомъ. Римское владычество, покровительствовавшее восточно-греческимъ вначалѣ вольностямъ, а потомъ само быстрыми шагами пошедшее къ упадку, не могло стереть или вырвать местныхъ политическихъ наклонностей и стремленій, мало по малу высвободившихся и наложившихъ свой отпечатокъ на строй новой имперіи.

Мечта кореннаго населенія византійской имперіи заключалась въ томъ, чтобы подъ знаменемъ духовной и телесной свободы всё города востока, въ качествё полунезависимыхъ самоуправляющихся единицъ, объединялись въ высшемъ союзё добровольнаго подчиненія ихъ представляющему цѣлому. Преданія запада не дали возможности этой идеё осуществиться. Свое корыстные представители завётовъ Рима старались все свести къ одному знаменателю; они ревностно вытравливали изъ умовъ пытливость мысли, задавливали высшіе интересы меньшинства въ пользу низменныхъ и грубыхъ инстинктовъ массы, потоками крови заглушали протесть. Благотворное закономѣрное соотношеніе правильно и здорово обособляющихся частей, интегрированная дифферренціація, вслѣдствіе усилій Θеодосіевъ, Юстиніановъ и ихъ подражателей, выродились въ Византіи въ центробѣжное движеніе и послужили на погибель могущественнаго государства.

Неудовлетворенное въ своихъ существеннъйшихъ желаніяхъ населеніе заражалось мёстнымъ отчизнолюбіемъ на счеть общенмперскаго; въ видахъ свободнаго устроенія своихъ дѣлъ всёми силами оно старалось выдёлиться изь общихъ рамокъ государственной жизни и темъ дробило единство общественныхъ силъ; провинціалы, то признавали, то не признавали константинопольскихъ императоровъ, насильственными мфрами рекомендовали столицѣ своихъ избранниковъ, сопротивлялись законнымъ распоряженіямъ центральнаго правительства, не принимали имъ назначаемыхъ губернаторовъ, входили въ дипломатическія сношенія съ иноземными государями, поносили своихъ. Дѣло въ концѣ концовъ дошло до того, что быть вѣнчаннымъ на царство въ Константинополѣ еще не значило дъйствительно царствовать надъ какой-нибудь Мизіей или Пафлагоніей, не давшихъ на то своего согласія.

Указанной особенностью вполнѣ объясняется, между прочимъ, почему западно-европейскій феодализмъ такъ удобно установился въ государствѣ, не имѣвшемъ о немъ ранѣе никакого понятія. Значительные города и области своимъ внутреннимъ устройствомъ и отношеніемъ къ цѣлому представляли къ тому благодатный матерьялъ; отсюда же становится понятной та легкость, съ которой изъ византійскихъ провинцій впослёдствіи сложился цёлый рядъ самостоятельныхъ княжествъ вродё Кипра, Трапезунда, Эпира, Никеи и др.

Попробуемъ на примерахъ проследить печальную исторію внутренняго распаденія византійской имперіи, неудачно Da3рѣшившей сложный вопросъ согласованія римской централизаціи съ греческимъ самоуправленіемъ. Изъ греко-римскихъ императоровъ впервые пришлось столкнуться съ духомъ восточно-греческой независимости во мнѣніяхъ и поступкахъ Юліану Отступнику. Этоть государь, воспитанный на преданіяхъ элленизма, прилежный чтецъ Гомера, Платона, Аристотеля, ученикъ Ливанія и Максима, въ вопросахъ политики оказался, однако, послѣдователемъ римскихъ ученій. Онъ твердо вѣрилъ, что могущественному императору, имѣющему въ своемъ распоряжении легіоны испытанныхъ и преданныхъ воиновъ, стоить только захотъть, чтобы то или другое общественное явленіе сложилось и приняло опредѣленную форму согласно его желанію. Возстановляя язычество и понимая его какъ философскую систему, императоръ потребовалъ отъ върующихъ воздержности мудреца и очень изумился, когда въ одномъ изъ центровъ поклоненія стародавнимъ богамъ, въ Антіохіи, обладавшей громаднымъ языческимъ населеніемъ, онъ встрѣтилъ не только пассивную холодность, но и прямое открытое сопротивление своимъ начинаниямъ.

Въ 362—363 году императоръ рѣшилъ торжественно отпраздновать культъ Аполлона Дафнійскаго, но, увы, не смотря на приглашеніе никто не явился на праздникъ изъ многолюднаго города, за исключеніемъ стараго жреца, принесшаго съ собой въ жертву богу гуся. Юліанъ обличилъ антіохійцевъ ѣдкой сатирой \*) и кромѣ того сдѣлалъ приличное внушеніе сенату: «постыдно, говорилъ онъ, что столь богатый и обиль-

<sup>\*)</sup> **Μηβοπογομ** (Μισώπωγον ή 'Αντιοχικός), ctp. 361-362.

ный населеніемъ городъ гораздо менье выражаеть заботливости о богахъ, нежели какая-нибудь деревушка на берегахъ далекаго Понта. Владѣя богатыми общественными имуществами, вы не приносите въ жертву отечественному богу ни одной птицы на праздникѣ, совершаемомъ ежегодно... Каждый изъ васъ не щадитъ никакихъ издержекъ на свои празднества и проводить ихъ въ необыкновенной веселости и радостяхъ, между тёмъ не приносить ни одной жертвы за благоденствіе свое и города» \*). Несмотря на первую неудачу, Юліанъ не потерялъ надежды возстановить обрядность язычества въ столицѣ Сиріи. Онъ продолжалъ приказывать. Въ принципѣ большинство жителей послёдней ничего не имёло противъ замысловъ императора. Но строгость его нравовъ и неумолимая требовательность только окончательно повредили ему во мнѣніи легкомысленныхъ антіохійцевъ. При видѣ множества жертвенныхъ животныхъ, ежедневно закалываемыхъ въ честь безсмертныхъ боговъ, дерзкіе сирійцы безъ стёсненій осмѣлились восклицать, что въ случаѣ удачнаго исхода предстоящей войны съ персами, всѣ быки въ имперіи подвергнутся истребленію. Неудачныя и неумѣлыя попытки императора тѣми же римскими принудительными средствами нормировать цёны съёстныхъ припасовъ, не смотря на убѣдительныя представленія сената и гражданъ, указывавшихъ несостоятельность подобныхъ мёръ, вызвали уже не легкую иронію, но глубокое, глухое раздраженіе въ народѣ.

Императорская власть столкнулась въ Антіохіи со скептицизмомъ здравомыслящихъ, жизнерадостныхъ, не привыкшихъ къ стѣсненіямъ и рабскому повиновенію людей. Свое недовольство самонадѣяннымъ императоромъ сирійцы вылили въ цѣломъ потокѣ въ лицо ему бросаемыхъ насмѣшекъ, брани и пасквилей. Они не задумались дойти до такой смѣлости, что открыто заявляли царственному поборнику язычества, что имъ лучше жи-

<sup>\*)</sup> Ibid. 364.

лось при его христіанскихъ предшественникахъ, нежели при немъ самомъ. Какая противуположность съ безстыдной угодливостью римскаго народа и сената, противъ убъжденія восторженно привътствовавшихъ Геліогабала \*) постановившаго ввести новый культъ эмезскаго чернаго камня, по преданію упавшаго на землю съ неба.

Въ́рная традиціямъ прошлаго, Антіохія и впослъ́дствіи всегда отстаивала свои права передъ притязаніями Византій и при первомъ удобномъ случаѣ старалась добиться полнѣйшей автономіи. Въ періодъ увлеченія населенія имперіи религіозными спорами столица Сиріи приняла въ нихъ живѣйшее и горячее участіе. Укрывая въ своихъ стѣнахъ множество еретиковъ самыхъ различныхъ толковъ, она пошла вразрѣзъ съ требованіями православныхъ императоровъ и оказывала имъ постоянное противодѣйствіе.

Въ царствованіе евтихіанина Анастасія (491—518), какъ имперію, такъ и всё значительнёйшіе города раздирала религіозная распря, касавшаяся вопроса о естествё Сына Божія \*\*). Императоръ покровительствовалъ еретикамъ. Воспользовавшись благопріятными обстоятельствами, предпріимчивый сирійскій монахъ Северъ раздулъ пламя гражданской междуусобицы, натравилъ антіохійскихъ еретиковъ на сторонниковъ правовёрія и по волё императора замёстилъ собою изгнаннаго патріарха Флавіана \*\*\*).

По смерти Анастасія Юстинъ I, будучи противникомъ образа мыслей предшествовавшаго государя, тёмъ не менёе не осмѣлился сразу низвести Севера, боясь сопротивленія со стороны большинства вліятельнѣйшихъ гражданъ Антіохіи, и потому не предпринялъ для цѣли низложенія еретическаго патріарха окольный путь хитростей. Северъ бѣжалъ въ Алексан-

- \*\*) Theoph. Chron. 207, 208, 209 E CABA.
- \*\*\*) Ibid. 240,-245. Cedrenus, I, 631.

- 194 -



<sup>\*)</sup> Геліогабалъ-ния греческое изъ ήλιος солнце и γαβάθα (Дюканиъ) брошенное -- отсюда Геліогабалъ-даръ солнца? Гиббенъ предлагаетъ другое объясненіе.

дрію, гдѣ нашелъ себѣ безопасное убѣжище отъ преслѣдованія правительства. Вновь назначенный въ Антіохію патріархъ Павелъ не былъ принятъ частью населенія и отказался отъ престола. Преемникъ Павла Евфрасій, колебавшійся между требованіями двухъ партій, вначалѣ подъ давленіемъ еретиковъ, открылъ гоненіе на православныхъ, но потомъ открыто присоединился къ правовѣрію. На мѣсто убитаго землетрясеніемъ Евфрасія антіохійскій народъ самовольно выбралъ свѣтскаго правителя востока Ефремія, и императоръ, не усмотрѣвъ здѣсь нарушенія своихъ правъ, утвердилъ избраніе новаго первосвященника.

Нужно было обладать достаточнымъ запасомъ самостоятельности и самоувѣренности со стороны областнаго города, чтобы такимъ образомъ постоянно выражать столицѣ свое лишь относительное подчиненіе въ дѣлахъ исповѣднаго единомыслія. Тактичность умнаго и крайне терпимаго Ефремія на время утѣшила религіозную рознь, но уже въ 560 г. въ правленіе Юстиніана антіохійскіе еретики опять открыто возстали противъ патріарха Анастасія и подверглись за то жестокому наказанію со стороны благочестиваго императора \*).

Еще ранве того, эдикты Юстиніана противъ еретиковъ возбудили въ 531 г. вооруженный мятежъ, точно также подавленный военною силой. Персидское завоеваніе на время вычеркнуло Антіохію изъ числа византійскихъ провинцій; арабское владычество продолжило срокъ пребыванія ея подъ игомъ иноземцевъ, но не уничтожило своеобразныхъ черть, обычаевъ и нравовъ келесирійской столицы. Освобожденные Никифоромъ Фокой изъ подъ власти мусульманъ въ 966 г., въ 1034 г., антіохійцы опять проявили свое свободное отношеніе къ присылаемымъ градоправителямъ при помощи убіенія не въ мѣру изобрѣтательнаго въ налогахъ практора Саливы. Передъ замѣстителемъ послѣдняго дукой Никитой городъ, боясь мщенія со сто-

<sup>\*)</sup> Theoph. Chron. 364. Cedrenus, I, 679.

роны императора, заперъ, было, ворота и открылъ ихъ только послѣ торжественнаго обѣщанія общаго помилованія. Никита не сдержалъ своего слова и предалъ множество гражданъ жестокимъ казнямъ, что породило новое неудовольствіе и гегемона пришлось отозвать.

Вслёдь за этими событіями послё сорока лёть относительнаго спокойствія въ Антіохіи опять начались политическія волненія и безпорядки. Михаиль Парапинакъ послалъ туда дукою Исаака Комнина и поручилъ ему, между прочимъ, возможно скорбе доставить въ Константинополь антіохійскаго патріарха Эмиліана, предполагаемаго святеля смуты. Прівхавъ въ сирійскую столицу, Комнинъ, какъ свидѣтельствуетъ Вріенній \*), не сразу принялся выполнять порученіе, но вначаль выказаль притворную пріязнь Эмиліану, боясь приверженности къ нему народа. Затёмъ, разсёявъ и усыпивъ подозрвнія, наместникъ притворился больнымъ, выехалъ за городъ, пригласилъ къ себѣ патріарха, и, обманомъ покинувъ дружескую бесёду, поспёшно удалился въ Антіохію, оставивъ первосвященника внѣ ея стѣнъ. Эмиліанъ принужденъ быль отправиться въ Константинополь, но антіохійцы подняли мятежъ. кончившійся кровавымъ столкновеніемъ населенія и власти.

При Парапинакѣ же въ должность антіохійскаго дуки безъ вѣдома центральнаго правительства былъ возведенъ нѣкій Васагъ, братъ армянскаго католикоса Григорія, убитый въ скоромъ времени партіей враждебныхъ армянамъ грековъ. Армянская партія обратилась тогда къ Филарету Вахраму и пригласила его къ себѣ въ Антіохію въ качествѣ правителя. Филаретъ курапалатъ Парапинака безъ вѣдома императора согласился на предложеніе антіохійцевъ, впослѣдствіи добился утвержденія въ должности Вотаніатомъ и закрѣпилъ за собой народное избраніе.

Въ 1084 г. Антіохія была захвачена никейскимъ султа-

\*) Bryenn., 96, 99.

номъ Солиманомъ. Четырнадцать лётъ спустя столица Келесиріи перешла въ руки крестоносцевъ и преобразовалась въ княжество подъ властью Богемунда Тарентскаго. По смерти этого крестоносца въ 1130 г. антіохійцы хотёли было выдать дочь покойнаго князя за византійскаго царевича Мануила, но вскорѣ раздумали \*). Осажденные Іоанномъ Комнинымъ, граждане долгое время сопротивлялись, но подъ конецъ сдались на особыхъ условіяхъ. Императоръ былъ признанъ верховнымъ властителемъ съ правомъ ставить своего намѣстника. Какъ понимались указанныя условія, можно усмотрѣть изъ того, что при первыхъ шагахъ царствованія новаго византійскаго государя Мануила антіохійцы прислали къ нему пословъ съ просьбою возвратить земли, которыми якобы неправильно владѣла имперія.

Мануилъ справедливо увидёлъ въ таковомъ поступкѣ нарушение своего верховенства. «Чью собственность составляеть то, что вы теперь просите, обратился онъ къ посламъ въ отвѣтной рѣчи. --- Собственность ли города Антіохіи? Но вѣдь и самая Антіохія находилась подъ нашею властью. Если не стыдно было вамъ нарушить данную клятву, то зачѣмъ же въ правонарушении вы обвиняете насъ, а не себя? Не кто иной, но мы имѣли бы право подвергнуть васъ наказанію. Но для того еще будеть время, а пока рѣшительно приказываю отречься отъ своихъ притязаній \*\*)». Раймундъ, еще вамъ Іоанномъ Комнинымъ признанный намѣстникомъ Антіохіи, несъ свои обязанности и при Мануиль. Посль его смерти императоръ послалъ на его мѣсто кесаря Рожера съ тѣмъ, чтобы послёдній женился на вдовё покойнаго правителя Констанціи и такимъ образомъ замѣнилъ бы его во всѣхъ отношеніяхъ. Но Констанція по сов'ту антіохійцевъ вышла замужъ за какого-то, какъ выражается Іоаннъ Киннамъ, Ренальда \*\*\*); поступая наперекоръ желаніямъ Константинопольскаго правительства ан-

<sup>\*)</sup> Византійскіе историки. Киннамъ, 15.

<sup>\*\*)</sup> Киннамъ, 31.

<sup>\*\*\*)</sup> Renaud de Châtillon.

тіохійцы дёлали это потому, что опасались, какъ-бы императоръ не наложилъ на нихъ вслёдъ за присылкою намёстника и денежную дань. Отсюда слёдуеть, что въ эту эпоху Антіохія была освобождена отъ какихъ бы то ни было платежей въ пользу имперіи и находилась только какъ бы подъ протекторатомъ. Послѣ разныхъ знаковъ иного рода преданности и покорности Мануилъ призналъ Ренальда намъстникомъ на условіяхъ принятія въ Антіохію патріарха изъ Константинополя и доставленія антіохійцами опредѣленнаго количества вспомогательныхъ войскъ. Граждане однако не остались довольны договоромъ и отправили ходатаевъ къ императору за отмѣною обусловленныхъ статей. Мануилъ разрёшилъ выставлять дружину въ меньшемъ противъ установленнаго размъръ, но относительно самостоятельнаго избранія патріарха отказаль наотрѣзъ. Не удовлетворясь милостями императора, антіохійцы попробовали отложиться отъ имперіи и обратились за содійствіемъ къ палестинскому королю, но тоть не рышился принять Антіохію подъ свою руку безъ соизволенія Мануила, назвавшаго поступокъ келесирійцевъ государственной изменой. Дело осложнилось, и только бракъ императора съ Маріей Антіохійской предотвратилъ грозившую антіохійцамъ бѣду \*).

Было бы утомительно излагать въ подробностяхъ всѣ судьбы Антіохіи, но изъ приведенныхъ фактовъ ея многовѣковаго существованія, намъ кажется, явствуетъ ея постоянное стремленіе къ самостоятельности и видны тѣ слабыя связи, которыя удерживали эту соперницу Константинополя въ повиновеніи митрополіи. На протяженіи цѣлыхъ пяти столѣтій отъ Юліана Отступника до послѣдняго царя изъ рода Комниновъ населеніе Антіохіи пребывало вѣрнымъ себѣ и не уставало въ дѣлѣ проведенія постоянной открытой оппозиціи срединному правительству. Мы нарочно въ общихъ чертахъ попытались намѣтить исторію гражданскаго состоянія сирійской столицы,

<sup>\*)</sup> Киннамъ, 263.

для того, что-бы на связной цёпи событій показать, насколько далеко было провинціальное устройство Византіи отъ желёзной областной организаціи Рима.

Жизнь населенія областей восточной имперіи была подобна жизни обитателей ея великолѣпной столицы. Она являлась постоянной явной борьбой власти съ подданными, непрерывнымъ центробъжнымъ движеніемъ управляемыхъ и насильственнымъ центростремленіемъ управляющихъ.

Свидетельство, представляемое общественнымъ бытомъ Антіохін, легко можеть быть подкрёплено примёрами изъ лётописей прочихъ значительныхъ и ничтожныхъ городовъ византійскаго государства. И они, точно такъ-же какъ и ихъ могущественная товарка, принимали участіе въ дёлахъ общаго государственнаго управленія и высказывались за или противъ правительственныхъ мъръ, смотря по обстоятельствамъ. Такъ, въ 519 г., когда Юстинъ задумалъ ближайшее соединеніе западной и восточной церкви, и «папское испов'яданіе» было уже принято константинопольскимъ синодомъ, сенатомъ и народомъ, еессалоникійцы отвергли предложенные имъ пункты и епископъ Доровей въ присутствіи громаднаго сборища гражданъ разорвалъ «исповѣданіе». Раздраженная латинскими происками чернь предалась безчинству надъ римскимъ посольствомъ и многіе изъ числа его членовъ оказались убитыми. Папа жаловался императору, но не добился наказанія виновныхъ \*).

Въ Александріи, куда бѣжалъ низвергнутый патіархъ Антіохійскій Северъ, основаны были этимъ послѣднимъ и его спутникомъ Юліаномъ Галикарнасскимъ двѣ новыя ереси «тлѣнниковъ и нетлѣнниковъ» — φθάρτοι хаί ӑфθартоι' расходившіяся между собою въ вопросѣ о тлѣнности или нетлѣнности тѣла Христова. Подъ покровительствомъ монофизита, патріарха Тимоевя III, возгорѣлись публичные жаркіе споры и препирательства. Юстиніанъ приказалъ смѣстить Тимоевя.

<sup>\*)</sup> Baron. 519. n. CXXIV-CXLIII.

Духовенство и сенать выбрали на его мѣсто «тлѣнника» Өеодосія; «нетлѣнники» возмутились и рукоположили архидіакона Гайана \*). Присланный изъ Константинополя для разбора дѣла Нарзесъ рѣшилъ сомнѣніе въ пользу Өеодосія, но приверженцы Гайана оказали жестокое сопротивленіе и только послѣ кровопролитія на улицахъ и сожженія ихъ домовъ уступили силѣ. Въ этомъ печальномъ столкновеніи знаменательно то обстоятельство, что правовѣрно настроенный царь, очевидно, уступая мѣстнымъ укоренившимся привилегіямъ допустилъ пребываніе на патріаршемъ престолѣ народнаго ставленника да еще при томъ явнаго еретика.

Участіе заселенной еретиками Арменіи въ иконоборческомъ движении исаврийскихъ императоровъ и ихъ постоянная послёдующая вражда съ православнымъ правительствомъ ИЗвѣстны. Такъ свободно вели себя города и области въ отношеніи вѣроисповѣдныхъ вопросовъ; не меньшую самостоятельность выказывали они и въ дёлахъ внутренней политики. Когда въ 695 г. Юстиніанъ II Ринотметь, изъ чувства мести, рѣшилъ до основанія разрушить Херсонесь Таврическій, городъ не только возсталъ на свою защиту, но даже провозгласилъ новаго императора Филиппика. При этомъ нужно замѣтить, что, кромѣ того, Херсонесь вообще пользовался значительной самостоятельностью \*\*), существованіемъ, которой и объясняется, почему онъ осмѣлился безъ вѣдома центральнаго правительства попытаться отослать сосланнаго къ нимъ Юстиніана обратно въ Константинополь. Во время сарадинской войны, въ царствование Өеодосія III, въ 716 г., городъ Аморій первый указалъ на Льва III, какъ на императора. Возмутясь иконоборствомъ этого государя, Эллада и Цикладские острова, въ 727 г. возстали, и только уничтожение ихъ флота успокоило разыгравшіяся страсти мятежниковъ. Анна Комнина \*\*\*), повѣствуя

<sup>\*)</sup> Theoph. Chron. 344. Cedrenus. 655.

<sup>\*\*)</sup> Финлей. Греція подъ римскимъ владычествомъ.

<sup>\*\*\*)</sup> Сокращенное сказание о дълахъ царя Алексъя Комнина, 13.

о подвигахъ своего отца, между прочимъ, разсказываеть о томъ, какъ юный Алексъй, захвативъ, при помощи варвара Тутаха, бунтовщика Урселія, нуждался въ деньгахъ для уплаты Тутаху за содѣйствіе и какимъ способомъ онъ добылъ ихъ. Послѣ долгаго размышленія, стратопедархъ созвалъ жителей города Амасіи, въ которомъ остановился, и въ присутствіи старшинъ (указание на самоуправление), равно какъ и остального народа, въ ласковыхъ выраженіяхъ просилъ доставить ему заимообразно, ради личныхъ и общегосударственныхъ интересовъ, требуемую сумму. Съ первыхъ-же словъ Алексѣя, среди амасійцевъ поднялся шумъ и вмѣсто помощи увѣщеваемые рѣшили было выпустить Урселія изъ тюрьмы и возвратить ему полную свободу. Вторая рёчь стратопедархя подёйствовала болѣе убѣдительно, но только послѣ того, какъ Алексъй сдълалъ видъ, будто-бы онъ ослъпилъ Урселія и такимъ способомъ лишилъ гражданъ возможности превратить его въ своего вождя. Осторожный образъ дъйствія Алексая доказываеть, что съ Амасіей нельзя было обращаться по усмотрѣнію, но приходилось считаться съ настроеніемъ горожанъ.

Про никейцевъ та же Анна Комнина говоритъ, что они любили народное правленіе \*). Эти самые никейцы въ 1184 г. отказались признать узурпатора Андроника императоромъ и долгое время мужественно выдерживали осаду визаптійскихъ войскъ. Точно такъ-же поступила сильно укрѣпленная Прузія. Приведенныя событія подтверждаютъ соображенія относительно слабости византійской централизацій и присутствія началъ автономности въ подчиненныхъ областяхъ и городахъ.

Кстати должно еще замѣтить, что, несмотря на то, что при отсутствіи представленія о пользѣ раздѣленія властей или правительственнаго труда, по главному правилу въ Визаніи высшій начальникъ провинціи или города сосредоточивалъ въ своихъ рукахъ и судъ; иногда право послѣдняго непосредственно

\*) 306.

отправлялось выборными того или другого города, независимо оть соучастія въ судопроизводствё стратига. Между прочимъ, подобная независимость мёстныхъ судебныхъ учрежденій отъ императора входила въ число привилегій Антіохіи. Касаясь пребыванія Мануила Комнина въ этомъ городѣ, Іоаннъ Киннамъ \*) замёчаеть, что антіохійцы выражали такую радость по поводу нахожденія у нихъ императора, что, пока онъ жилъ во дворцѣ Ренальда, всѣ тяжущіеся въ видѣ любезности судились не у своихъ единоплеменниковъ, а у византійцевъ.

Общегосударственныя связи отдёльныхъ областей съ цёлымъ заключались въ плать налоговъ въ исполнении повинностей и подчинении присылаемому изъ Константинополя правителю, долженствовавшему сообразоваться въ своихъ алминистративныхъ дъйствіяхъ съ мъстными обычаями и порядками. На всякія притёсненія города, сознававшіе свою силу. отвѣчали открытымъ сопротивленіемъ и мятежомъ. Противъ обобщенія таковыхъ явленій въ данномъ случай, повидимому, можно возразить, что мятежъ не будучи состояніемъ естественнаго теченія дёль, представляется фактомь болёзненнаго свойства, нарушающимъ здоровую жизнь государства. Въ настоящее время подобное возражение вполнѣ примѣнимо къ явлениямъ общественной организаціи, но въ эпохи истекшихъ вѣковъ возмущение очень часто служило обычнымъ средствомъ заявленія о существованіи неудовлетворенныхъ нуждъ, попранія правъ и способомъ привлеченія къ себѣ вниманія правительства.

Нынёшнихъ формъ подачи петицій, запросовъ въ парламентѣ, печати, какъ голоса общественнаго мнѣнія, не имѣлось, между тѣмъ, въ случаѣ пониженія вниманія правительства къ управляемымъ, необходимость огражденія себя отъ злоупотребленій чувствовалась болѣе чѣмъ, гдѣ и когда-бы то ни было. Какъ и въ древнихъ республикахъ, въ Византіи гражданинъ

\*) 207.

ввятый самъ по себѣ, отдѣльно отъ массы себѣ подобныхъ, по отношенію къ исполнителямъ закона не располагалъ никакимъ надежнымъ прибѣжищемъ, въ особенности если императоръ не былъ расположенъ вникать въ дрязги своихъ подданныхъ. Высшее сословіе находило защиту въ родственныхъ связяхъ, съ причастными къ власти, въ личной имущественной вліятельности, въ близости къ двору и самому монарху; духовенство опиралось на тъ́ же основанія и въ придачу подкрѣплялось авторитетомъ церкви; армія во всякое время сама могла превратиться въ учрежденіе противное видамъ правительства и потому ублаготворялась этимъ послѣднимъ; оставались только крестьяне и горожане всякаго рода, которымъ приходилось изыскивать собственные пути въ дѣлѣ огражденія личныхъ интересовъ.

Лишенные средствъ защиты крепостныхъ твердынь крестьяне болье всёхъ были выставлены на произволъ и усмотрѣніе чиновниковъ и богачей. Немудрено, что вслѣдствіе таковыхъ причинъ къ концу двѣнадцатаго вѣка число свободныхъ землепащевъ свелось къ ничтожнъйшему количеству и кабальное рабство развилось въ широкихъ размърахъ. Βъ иномъ положении находились горожане: скученные на небольшихъ пространствахъ, сплоченные въ корпораціи, всѣ болѣе или менње знакомые другъ съ другомъ, подъ прикрытіемъ стёнъ въ областяхъ и въ лабиринте столичныхъ переулковъ въ Константинополѣ они представляли собою силу, всякую минуту способную дать отпоръ притёснителю. Въ тѣ времена, когда государственная организація еще не выработала особаго чувствилища, доводящаго мирнымъ путемъ до сознанія высшей власти колебанія и нарушенія общественнаго равновѣсія, возстаніе является правомъ, признаваемымъ даже самой властью. Исторія представляеть тому уб'вдительные прим'вры. Такъ англійскіе бароны выговорили себѣ у Іоанна Безземельнаго на ряду съ ограничениемъ короля въ свободѣ сбора налоговъ, и распоряженія личностью гражданина, право вооруженнаго сопротивленія нарушенію законовъ.

15

Въ этомъ смыслѣ можно провести нѣкоторую параллель между народомъ англійскимъ и населеніемъ Византіи. Впрочемъ горожане имперіи сознавали право протеста даже въ большей степени нежели англо-саксонцы; они сохраняли за собой государственное верховенство-суверенитетъ. По преданіямъ прошлаго, въ Римѣ превратившійся въ игрушку преторіанцевъ, но возродившійся въ восточной имперіи, монархъ получалъ корону отъ сената съ народомъ и являлся на престолѣ въ качествѣ, въ идеѣ безгранично-полномочнаго, перваго сановника государства. Представительство не было извѣстно міру; вся масса гражданъ была полногреко-восточному правной въ дѣлѣ обсужденія политическихъ вопросовъ. Подобно тому какъ въ дни Перикла или Солона асиняне сбъгались на городскую площадь, чтобы всенародно выбрать архонтовъ съ царемъ или разрѣшить распрю богатыхъ съ бѣдными, такъ въ Византіи народъ стекался на гипподромъ или въ св. Софію и тамъ общимъ голосомъ упорядочивалъ государственныя дѣла.

## § 4. Народъ и власть въ столицѣ (a).

Политическую исторію и значеніе византійскаго городского населенія лучше всего можно прослѣдить на общественныхъ движеніяхъ константинопольскихъ гражданъ, потому что въ столицѣ всѣ явленія государственной жизни выступали въ большихъ размѣрахъ и въ виду этого могутъ быть наблюдены съ большимъ удобствомъ.

Прежде всего духъ независимости и сознанія собственнаго достоинства сказался въ обращеніи съ императоромъ, которому обыкновенно со своей стороны въ голову не приходило преслѣдовать гражданина за свободный тонъ рѣчи въ отношеніи государя и требовать себѣ восточнаго раболѣпія. Многіе смѣшиваютъ это послѣднее съ обрядностью, царствовавшей въ придворномъ быту Византіи и заключавшей въ себѣ требованія оказанія высшаго почета особѣ монарха. Между тѣмъ, таковая обрядность, послужившая Константину Порфирородному предметомъ написанія обширной книги, выражала собой совершенно иныя идеи, нежели простое униженіе передъ властью.

Прежде всего весь придворный церемоніаль находился въ церковнымъ. Императоръ, какъ соотношеніи съ ритуаломъ наслёдникъ древне-римскаго понтифекса всегда выступалъ въ качествѣ участника торжественныхъ архіерейскихъ службъ. Воть какъ передаеть нашъ извѣстный византологь проф. Бѣляевъ посъщение императоромъ св. Софи въ одинъ изъ его выходовъ \*) «изъ орологіи св. Софіи, гдѣ происходиль послёдній пріемъ венетовъ, царь шелъ черезъ дворъ св. Софіи, къ краснымъ вратамъ и, войдя въ нихъ, заходилъ въ нишу... Царь, войдя въ нареикъ, прикладывался къ евангелію и кресту, затёмъ царь и патріархъ кланялись, приветствовали другъ друга, причемъ патріархъ кадилъ царя, который послѣ обычныхъ привѣтствій цѣловался съ патріархомъ и, взявши его за правую руку, шелъ съ нимъ черезъ нароикъ КЪ царскимъ вратамъ. Здѣсь они останавливались. Патріархъ читалъ входную молитву и царь со свѣчами въ рукахъ совершалъ троекратное поклонение передъ царскими вратами». Послѣ входной молитвы, царь прикладывался ко кресту и Евангелію и, и взявъ патріарха за правую руку, проходилъ посреди храма мимо амвона на солею. Во время малаго хода весь духовный синклить шель съ царемъ и патріархомъ посреди собравшагося въ храмѣ народа, послѣ чего царь отправлялся въ алтарь и тамъ прикладывался къ покрову св. престола».

Множество такового рода мелочей церковнаго обихода, указывавшихъ съ одной стороны на значеніе императора въ религіозномъ смыслѣ, въ тоже самое время тонкимъ, но положительнымъ образомъ проводило мысль подчиненія государя высшимъ началамъ божественнаго промысла и христіански братскаго отношенія къ подданнымъ. И царь и патріархъ, совершивъ

<sup>\*)</sup> Та Возачтіча. Кн. II, 150 и слъд.

взаимное цѣлованіе и поклонившись другъ другу, цѣловались съ присутствовавшимъ духовенствомъ и высшими свѣтскими чинами \*).

Придворныя церемоніи имѣли свое осмысленное содержаніе. Византіець, считавшій себя истымъ римляниномъ, съ презрівніемъ относился къ прочимъ государствамъ, называя ихъ варварскими. Вмёстё съ тёмъ величіе отечества въ глазахъ восточнаго грека не могло соединяться съ простотой и заурялностью внёшности. Могущественная имперія должна была поражать варвара соотвётствовавшимъ ей блескомъ наружнаго великольнія. Царь высшій ся сановникъ въ свою очередь не могь являться передънародомъ съ обращениемъ и въ затрапезномъ одѣяніи скромнаго обывателя. Его величіе было тѣсно связано съ величіемъ представляемаго государства. Зараженный восточной пышностью византіець, точно также какь дикій болгаринъ или команъ, потерялъ-бы часть уваженія къ своему монарху, если-бы не видёль его въ роскошныхъ облаченіяхъ на парадныхъ выходахъ, олицетворявшихъ славу дорогого отечества.

Не даромъ великолѣпіе обстановки византійскаго церемоніала, подавляющимъ образомъ дѣйствовавшее на младенческіе умы ея славянскихъ враговъ, понемногу обратилось въ политическое орудіе \*\*). Между прочимъ, предпочтеніе восточнаго исповѣданія со стороны нашихъ предковъ состоялось подъ сильнымъ давленіемъ пышной внѣшности византійскаго богослуженія и двора. Іоаннъ Киннамъ и Никита Хоніатъ передаютъ точно также о глубокомъ впечатлѣніи, произведенномъ пріемомъ императора Мануилъ впечатлѣніи, произведенномъ пріемомъ императора Мануилъ придумалъ по этому случаю даже особое церковное торжественное шествіе изъ Акрополя до св. Софіи, но исполненію плана воспротивился патріархъ Лука, утвер-

<sup>\*)</sup> Byzantina, II, 171.

<sup>\*\*)</sup> Зернинъ. Литературные труды и жизнь императора Константина Багрянороднаго, 43

ждавшій, что нечестивому турку не подобаеть идти подъ сѣнью хоругвей среди священныхъ украшеній престола; но и безъ этого шествія успѣхъ пріема былъ полный \*). И Кличъ-Аселанъ и его свита поклялись въ вѣчной дружбѣ и преданности Византіи.

Точно также нельзя приписывать обычай земныхъ поклоновъ царю раболённымъ наклонностямъ византійцевъ. Какъ справедливо зам'вчаеть проф. Беляевъ \*\*), въ отношении указанныхъ земныхъ поклоновъ, Византія унаслѣдовала чисто римское учрежденіе культа апочеоза и обожанія особы императора. Паданіе ниць, цѣлованіе рукъ, ногъ, одежды (purpuram adorare) требовалось не только римскими императорами отъ подданныхъ, и многими патронами отъ кліентовъ. Поэтому введеніе HO земныхъ поклоновъ (проско́упсс) неправильно приписываютъ греко-римскимъ императорамъ VII-X вѣка. Наоборотъ, ΒЪ извѣстныхъ отношеніяхъ они даже ограничили подобные знаки раболёпной преданности. Напримёръ, возводимый въ чинъ логоеета кланялся царю до земли только одинъ разъ въ благодарность \*\*\*). Во время братскаго цёлованія, подводимые къ царю высшіе чины отвѣшивали земные поклоны, но въ праздникъ Пасхи они были свободны отъ этой обязанности \*\*\*\*). Мало того, при короновании самъ императоръ цёловалъ руки патріарху и епископамъ \*\*\*\*\*).

И при всемъ уваженіи, которое питало византійское населеніе къ своему монарху, при всей сложной и пышной обрядности выходовъ и вытаздовъ, во время цирковыхъ игръ, военныхъ дѣйствій, въ эпохи общественныхъ передрягъ или неурядицъ императоръ неизмѣнно бесѣдовалъ съ подданными, какъ равный съ равными, выслушивалъ ихъ шутки, совѣты,

<sup>\*)</sup> Киннамъ, 227. \*\*) Byzantina, 19, прим. 1. \*\*\*) Ibid. 18. \*\*\*\*) Ibid. 171.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Codini curopalatae. De officialibus Palatii, c. XVII.

замѣчанія, порой выраженныя черезъ-чуръ въ живой формѣ и больно задѣвавшія личность государя.

Жизнерадостный эллинъ востока не упускалъ случая подсыпать аттической соли въ личномъ обращении съ монархомъ. Шутки антіохійцевь на счеть Юліана извёстны. Лостойно замѣчанія, что чистый эллинъ по воспитанію, императоръфилософъ въ отвѣтъ на щедро изобрѣтаемыя ему прозвища обезьяны, козла, мясника, не вынуль изъ арсенала римскаго уголовнаго законодательства мечъ, сѣкущій голову за оскорбленіе величества; онъ предпочиталь бороться съ дерзкими путемъ факой сатиры. Примфровъ подобнаго иногда болфе чёмъ свободнаго отношения подданныхъ къ монарху можно извлечь изъ византійскихъ лѣтописей въ большомъ количествѣ. Такъ Кедринъ, между прочимъ, разсказываетъ \*), что, когда во время хлѣбнаго кризиса на смотру, къ Никифору Фокѣ подошелъ старикъ, отставной солдатъ, съ просьбою принять его опять на службу и императоръ указалъ ему на его преклонный возрасть, ветеранъ смело ответилъ: «государь, теперь я гораздо крѣпче, чѣмъ былъ въ дни своей молодости». «Почему, спросиль Фока».-Потому, отвѣчаль старикь, что въ прежнее время за одну номизму купленный хлёбъ я увозиль на двухъ ослахъ, а въ твое царствованіе покупаю хлѣба на двѣ номизмы и несу его на собственныхъ плечахъ, не чувствуя тяжести». Шутка была тёмъ злёе, что спекуляціи императорскаго брата сильно содъйствовали неимовърному повышенію цёнъ. «Царь, поясняетъ историкъ, понялъ иронію, но не смутился ею». «Государь, кричали въ циркѣ зрители Константину Копрониму, по поводу его новой связи съ одной увядшей красавицей, ты превратился въ чудотворца, ты вернулъ молодость прекрасной Агаеіи».

Фока и Константинъ IX хорошо знали, что подданные ихъ любятъ пошутить и, подобно Юліану, не желали взыскивать за

\*) Cedr. II, 324.

Digitized by Google

это. Иногда, однако, эти черезъ-чуръ веселые византійцы не заботились даже позодотить остроуміемъ пилюлю, подносимую ихъ повелителямъ. Такъ, напримѣръ, Василій Македонянинъ, зайдя однажды случайно въ церковь св. апостоловъ, замѣтилъ на лицахъ молившихся общее крайне печальное выраженіе. Удивленный императоръ обратился къ ближайшему за причины недовольства и получилъ слёдуюразъясненіемъ щій отвѣтъ: «тебѣ, государь, и твоимъ приближеннымъ почему не быть веселыми, а тёмъ, кто наканунѣ смерти, это неприлично; развѣ тебѣ неизвѣстно, что, вслѣдствіе случившихся бурь, на номизму продають только два медимна хлѣба»? Василій тотчасъ-же распорядился выпустить на рынокъ запасное продовольствіе и цёны упали настолько, что за номизму стали покупать двѣнадцать медимновъ \*). Замѣчательно, что на протяжени всего долгаго царствованія Василія Македонянина (867-886), безпокойные констатинопольские горожане не произвели ни одного возмущенія и на долгое время привязались сердечно къ потомству заботливаго императора. Ненавидимаго же Фоку все население осыпало постоянно всевозможными оскорбленіями. «Не ждите его, кричали въ циркѣ зеленые, прежніе друзья императора, когда Фока однажды запоздаль къ начатію бѣговъ, — не ждите его, онъ пьянъ». Свирѣпый императоръ распорядился предать зачинщиковъ жестокимъ казнямъ. Зеленые подняли открытый мятежъ, къ нимъ пристали голубые. Обѣ партіи избрали новаго государя, и Фока погибъ въ томъже 610 году, подвергшись передъ смертью крайнимъ наругательствамъ.

На войнѣ еще болѣе упрощались отношенія между царемъ и подданными. Доблестный Мануилъ Комнинъ въ 1176 г., затѣявъ борьбу съ турками, потерпѣлъ страшное пораженіе.

<sup>\*)</sup> Πρός δυ άπεκρίνατό τις τῶυ πολιτῶυ, σοί ὡ δέσποτα, καὶ τοῖς ἐστῶσιυ ἔγγιστα αοῦ πρέπαι τὸ λαμπροφορείν καὶ χαίρειυ. οἶς δὲ τοῦ θαυάτου πρόσεστι προσδοχία τὰ τοιαῦτα ἀπεοίχασιυ. ἡ ἀγυοεῖς ὅτι δύο μεδιμυοι σίτου τῷ νομίσματι πιπράσχουται διὰ τὴν τῶν ἀνέμων τραχύτητα». Ibid, II, 373.

Въ этотъ день во время отдыха послѣ битвы императоръ зачерпнулъ воды изъ рѣки, чтобы освѣжить горло, но жидкость оказалась противной на вкусъ. Вглядѣвшись въ нее и замѣтивъ красную окраску, Мануилъ заплакалъ и съ горестью произнесъ: «по несчастію, я отвѣдалъ христіанской крови». На это одинъ изъ близко стоявшихъ воиновъ замѣтилъ: «нѣть, государь, неправда, не теперь только и не въ первый разъ, но давно и часто ты пьешь до опьяненія безъ примѣси чащу христіанской крови, общипывая своихъ подданныхъ, какъ виноградную лозу» \*). Упрекъ былъ справедливъ. Народъ страдалъ отъ налоговъ и гордый повелитель Византіи сдѣлалъ видъ, что не слышалъ сказаннаго.

Указанные факты, независимо отъ грозныхъ моментовъ народныхъ волненій, сами по себѣ свидѣтельствуютъ объ отсутствіи раболѣпія и азіатской приниженности населенія. Въ каждомъ изъ приведенныхъ случаевъ монархъ могъ оскорбиться и подвергнуть наказанію обидчика, но благоразумные правители понимали не только безполезность, но и опасность таковой щепетильности. Слишкомъ щекотливые въ дѣлахъ личной чести Юстиніанъ Ринотметъ или Андроникъ Комнинъ поплатились позорной смертью въ оградѣ цирка за свою излишнюю злопамятность. Наоборотъ, уступавшіе народу и оправдывавшіеся передъ народомъ представители династій Комниновъ и Македонянъ упрочивали престолонаслѣдіе нисходящимъ своихъ фамилій.

Кстати сказать, большинство византійскихъ историковъ, какъ напр. Левъ Дьяконъ, Анна Комнина, Никита Хоніатъ и др., съ большимъ презрѣніемъ говорятъ о безсмысленной, почти безумной черни, всегда склонной къ мятежу и безчинству въ видахъ развлеченія и легкой наживы. Разбираясь въ показаніяхъ названныхъ авторовъ, мы, однако, непосредственно можемъ усмотрѣть, что они смѣшиваютъ, сливаютъ вмѣстѣ чернь

<sup>\*)</sup> Хоніать, І, 258.

въ тѣсномъ смыслѣ слова, т. е. общественные отбросы, безработный, бездомный, отбившійся отъ дѣла людъ и нисшіе классы городского сословія, всевозможныхъ мелкихъ торговцевъ, промышленниковъ, ремесленниковъ, принимавшихъ участіе въ народныхъ волненіяхъ. Между тѣмъ въ исторіи Византіи возмущеніе, какъ протесть противъ извѣстныхъ злоупотребленій или неестественности въ общественномъ строѣ, должно отличать отъ простыхъ безчинствъ, которыми разныя темныя личности пользовались ради осуществленія своихъ личныхъ выгодъ и противузаконной наживы.

Чернь—подонки населенія—не отражала въ себѣ запросовъ общественной совѣсти. Для своихъ, неимѣющихъ никакого общественнаго характера цѣлей, она, конечно, всегда примыкала ко всякой уличной схваткѣ въ чаяніи легкаго стяжанія. Внѣ всякаго сомнѣнія также, что этотъ элементъ, существующій во всякомъ государствѣ, во всякомъ многолюдномъ городѣ, былъ на лицо въ Византіи и представлялъ собою тотъ опасный для всякаго гражданскаго строя матеріалъ, который полезенъ въ день государственнаго переворота, но который въ видахъ тойже государственной пользы долженъ быть уничтоженъ на утро послѣ наступленія новаго порядка.

Левъ Дьяконъ намъ даетъ положительное свидётельство, что подобный элементъ не только обрътался въ Византіи, но обладалъ всёми качествами родственныхъ ему общественныхъ слоевъ позднъйшаго времени. «Въ эпохи перемънъ, говоритъ названный писатель\*)—бездъльники и бъдные люди всегда обращаются на расхищеніе и раззореніе домовъ, а иногда и убіеніе своихъ согражданъ, что случилось при провозглашеніи Никифора римскимъ императоромъ. Повелъніе Іоанна предупредило безумное стремленіе низкой и презрънной черни».

<sup>\*)</sup> Βιώθεσαν γὰρ ἐν ταζς τοιαύταις μεταβολαῖς οἱ ἀργοὶ τοῦ δήμου, xαὶ ἄποροι, ἐς διαρπγὰς χρημάτων καὶ κατασκαφὰς οἴκων, ἔσθ ὅτε καὶ τῶν ὑμοφόλων σφαγὰς τρέπεσθαι, καθά που καὶ ἐν τῆ ἀναῥρήσει τοῦ αὐτοκράτορος Νικηφόρου συμβέβηκεν. Leon. Diac. 94.

Однако, хотя въ Византіи имѣлся несомнѣнно очень высокій процентъ пролетаріата, тѣмъ не менѣе нѣтъ возможности считать его иниціаторомъ возмущеній. При мирномъ настроеніи прочихъ гражданъ, всякая попытка черни къ возбужденію безпорядковъ должна была кончаться простымъ уличнымъ скандаломъ, такъ какъ вывести общество изъ состоянія извѣстнаго равновѣсія способно только недовольство и разладъ въ средѣ наиболѣе устойчивыхъ осѣдло-семейственныхъ элементовъ, по природѣ очень консервативныхъ, пока не трогаютъ того, что касается непосредственно ихъ личнаго благополучія.

Представители византійской интеллигенцій, подобно лицамъ одного съ ними класса Комниной и Хоніата, часто именовали чернью всѣхъ тѣхъ, кто не былъ причастенъ къ высшему образованію того времени, не читаль Платона, Аристотеля, не проходилъ тривіума и квадривіума школьныхъ наукъ. Между тѣмъ, народъ, т. е. горожане, и безъ высшихъ школьныхъ познаній обладалъ достаточнымъ количествомъ здраваго смысла для того, чтобы не жертвовать понапрасну жизнью и кускомъ хлѣба въ надеждѣ на призрачное и минутное обогаценіе. Нужны были важныя побудительныя причины, чтобы честный работникъ бросилъ семью и кровъ на произволъ судьбы ради гадательныхъ улучшеній своей участи въ будущемъ. Что константинопольскія возмущенія производились не чернью въ тёсномъ смыслё этого слова, между прочимъ доказывають слёдующія слова Никиты Хоніата, въ его повёствованіи о поруганіи и убіеніи Андроника I: «глупые и наглые жители Константинополя, и особенно колбасники и кожевники и всѣ тѣ, которые проводять цѣлый день въ мастерскихъ, кое-какъ живутъ починкой сапогъ и съ трудомъ добывають себѣ хлѣбъ иголкой... били его (Андроника) по головѣ палками... \*\*).

Отдѣляя чернь отъ народа, мы вовсе не думаемъ защищать святое безкорыстіе второго во время уличныхъ безпорядковъ.

\*) Византійскіе историки, 440.

Digitized by Google

Война всегда кормить войну; мы желаемь только отмѣтить то обстоятельство, что народь, т. е. сословіе горожань, не выступаль на политическое поприще, не пользовался своимь правомъ возстанія, безъ достаточныхъ къ тому поводовъ. Доказательствомъ тому служатъ долгіе и спокойные годы царствованія династій македонской и комнинской, не омрачаемыхъ почти народными волненіями.

Происки придворныхъ партій, заговоры среди знати, чиновниковъ и офицеровъ породили большее число смутъ, нежели возмущенія сапожниковъ и жестянниковъ, протестовавшихъ противъ чрезмёрныхъ поборовъ или продажности правосудія.

Можно съ увѣренностью сказать, что не кто иной, но только рядъ невнимательныхъ и распущенныхъ правителей Византіи пробудилъ въ народѣ восточной имперіи гибельный духъ насильственнаго воздёйствія на государственную власть. Римомъ завёщанныя правительственныя традиціи выставили начало принужденія какъ основной принципъ общественной организаціи. Свободолюбивый, привыкшій къ самостоятельности восточный грекъ, прожившій вѣка сообразно собственнымъ воззрѣніямъ на гражданственность, не могь помириться съ наложеннымъ на него гнетомъ бездушнаго римскаго деспотизма. Повиновение авторитету не чуждо было его впечатлительнаго естества, но въ то же время страстность и пылкость примѣшанной къ европейской природѣ азіатской крови сообщали ему опасную восторженность характера. Онъ привыкъ и поклоненіе уважаемому человѣку и ненависть къ злому доводить до крайности. Онъ пріучился легко переходить отъ одного настроенія къ другому и сообразно тому мѣнять свое отношеніе къ предмету. Постоянства, упорства германской расы не было въ существѣ восточнаго грека, но въ немъ не было также низкой испорченности и чудовищной злости итальянцевъ.

Средній византіець никогда не забываль, что онъ представитель величайшей націи, св'ьточа цивилизаціи и культуры. По мёрё силь онь старался не унизиться ни вь ту ни вь другую сторону. Говоря о новеллё Мануила Комнина, воспрещавшей переходь вь кабалу свободнорожденныхь, Киннамъ сь гордостью замёчаеть, что императорь издаль такой указь, желая царствовать надъ свободными людьми, а не надъ какими нибудь невольниками \*). Алексёй Комнинъ почти оплакиваль узаконенность рабства. Дёйствуя всегда въ согласіи съ настроеніемъ толпы, этотъ замёчательный государь чутьемъ государственнаго человёка понималъ характерную особенность закона общественнаго равновёсія въ своемъ отечествё. Восточный грекъ охотно повиновался правителю, довёряя его уму и добрымъ намёреніямъ; но въ то же самое время, отказываясь отъ непосредственнаго вмёшательства въ государственныя дёла за недосугомъ, онъ твердо помнилъ о своемъ правё быть хорошо управляемымъ.

Первые романизованные византійскіе императоры наобороть внесли во внутреннюю политику взгляды совершенно иного свойства: передъ ихъ глазами стояло величіе римской имперіи, двигавшейся всёмъ своимъ неизмёримо громаднымъ тёломъ по одному знаку своего повелителя. Додёлывая начинанія Цезаря и Августа, Константинъ, Юстиніанъ и даже Левъ Мудрый боролись съ призраками римской республики, консулатомъ, трибунствомъ, сенатусконсультами и въ то же время не видёли возраставшую рядомъ съ собою силу древняго греческаго народоправства. Хотя уже Юстинъ II въ своей рёчи къ племяннику Тиверію, видимо смутно чувствовалъ власть высшаго сословія; онъ не отличалъ отъ сената высшихъ чиновъ говоря: тоютоос обс βλέπεις, бλоос тъ́с толітеіас βλέπειс; относительно прочихъ онъ выражался слёдующимъ образомъ: бλог ойто те́хуа сод еіся хад боблог.

Какъ совершенно справедливо говоритъ Драпейронъ \*\*), Константинъ, перенеся столицу на берега Босфора и признавъ

<sup>\*)</sup> Византійскіе историки, 306.

<sup>\*\*)</sup> Drapeyron. L'empereur Heraclius et l'empire byzantin au VII siècle.

господствующей религіей христіанство, искаль въ немъ новыхъ точекъ опоры императорской безграничной власти. Но великій императоръ ошибся въ своемъ разсчетѣ. Новое исповѣданіе содержало въ своихъ священныхъ книгахъ — прямыя ограниченія воли суверена и рѣдкіе тексты въ пользу послѣдняго; слабые отголоски римскихъ ученій въ немъ смягчались общимъ содержаніемъ христіанской философіи. Идеалъ царя въ восточной имперіи рѣзко отличался отъ таковаго же въ западной. Новая религія и новая народность видѣли въ императорѣ не земного Бога, кақъ это дѣлали римляне, воздавая поклоненіе особамъ Калигулы, Нерона, Виттелія, Геліогабала, но вѣчнаго работника на тронѣ, защитника гонимыхъ, покровителя бѣдствующихъ, радѣтеля народныхъ нуждъ и интересовъ.

Уже византійскіе императоры четвертаго, пятаго CTOльтія сознали возраставшее значеніе сенаторскаго сословія, но къ горожанамъ, къ черни и въ шестомъ вѣкѣ Юстиніанъ продолжалъ относиться съ нескрываемымъ презрѣніемъ. Между тёмъ находившійся въ пренебреженіи народъ понемногу входилъ въ силу и, наконецъ, уразумѣлъ ее. Принужденію онъ противупоставилъ насиліе съ своей стороны, за оскорбленіе началъ платить оскорбленіемъ большаго размѣра, за произволъ власти отвѣчать вооруженнымъ возмущеніемъ. Въ VI вѣкѣ публичная жалоба императору и вызванный его насмѣшками мятежъ наказываются безпощадно жестокими мѣрами императора-пастуха; странное дёло, начиная съ седьмого, утверждение того же народа непремённо требуется для возведенія монарха на престолъ и государи начинають внимательно прислушиваться къ голосу сборища торговцевъ и ремесленниковъ. Въ XI вѣкѣ Михаилъ Пселлъ пишетъ находящемуся въ походъ Исааку Комнину по поводу пораженія печенѣжскаго хана Селте: «отправившись на площадь, я объявиль народу о побъдъ, а вмъстъ съ тъмъ разъяснилъ ему твой характеръ и этимъ объяснилъ, почему ты не писалъ народу. Они раньше были этимъ недовольны, но когда узнали, что

ты не любишь хвастаться, недовольство превратилось въ восторгъ» \*).

## § 5. Народъ и власть въ столицѣ. (b).

Попробуемъ въ общихъ чертахъ на фактахъ прослѣдить накопленіе этой политической энергіи въ средѣ константинопольскаго населенія.

Въ 398 г. изъ Антіохіи въ столицу прибылъ новый патріархъ Іоаннъ, уже давно создавшій себё въ качествё простого священника громкое имя на востокё святостью жизни и изумительнымъ краснорѣчіемъ. Народъ прозвалъ его Златоустомъ и привязался къ нему въ Константинополѣ также, какъ былъ привязанъ въ Аптіохіи. Въ новомъ первосвященникѣ константинопольскіе граждане усмотрѣли не только высшаго церковнаго администратора, но человѣка, святость жизни котораго стяжала на голову его благословеніе Божіе. Вѣрующіе считали Іоанна святымъ. Десятки тысячъ народа постоянно тѣснились въ стѣнахъ василики св. Софіи, чтобы увидѣть и услышать своего обожаемаго патріарха.

Вызванный въ столицу по настояніямъ всесильнаго временщика Евтропія, Златоусть пріобрѣлъ расположеніе императрицы и вниманіе императора. Но почести и слава не обольщали ревнителя чистоты христіанскаго житія. Безбоязненно выступилъ онъ на обличеніе закоренѣлыхъ пороковъ современнаго ему общества и въ своихъ нападкахъ не пощадилъ даже императрицу Евдокію, публично съ казедры называя ее Езавелью. Прямолинейная непреклонность первосвященника, не хотѣвшаго приснаравливаться къ придворному ханженству и низкопоклонству, вызвали противъ него гнѣвъ безличнаго слабохарактернаго Аркадія. Златоусту предстояло подвергнуться гоненіямъ разнаго рода. Безчисленныя толпы константинопольскаго населенія днемъ и ночью стояли на стражѣ у жи-

<sup>\*)</sup> Безобразовъ. Визант. писатель и государственный человъкъ Михандъ. Пседлъ. I, 79.

лища патріарха, но онъ напрасно надёялся на ихъ защиту. Многотысячное сборище безпомощно дало себя разогнать императорской полиціи; посланные императоромъ солдаты-язычники предали христіанъ безпощадному избіенію въ дни страстей Христовыхъ; лучшіе люди города подверглись пыткамъ, казнямъ, изгнанію; самъ Златоустъ, больной, ослабѣвшій, подъ военнымъ конвоемъ былъ удаленъ въ суровѣйшую область имперіи, и Аркадій торжествовалъ \*).

Всматриваясь въ поведение константинопольскаго населенія во все время бурныхъ перипетій изгнанія Іоанна, можно придти къ мысли, что народъ какъ бы не вёрилъ, чтобы правитель могъ дойти до такихъ ступеней тиранніи, какую выказалъ Аркадій. Неизвёстно, дёйствительно ли онъ до послёдней минуты надбялся на благополучный исходъ ссоры Златоуста съ Евдокіей, или надъ нимъ еще виталъ страшный призракъ несокрушимости императорскихъ распоряженій древняго Рима. Какъ бы то ни было, но, несмотря на всѣ жестокости и нескрываемое презрѣніе власти къ гражданину, толпа оказала только пассивное сопротивление; но за то въ эти памятные дни ова научилась подыматься скопомъ на защиту всёмъ дорогой идеи и приходить въ живое общеніе по поводу жгучихъ животрепещущихъ вопросовъ. Исторія со Златоустомъ послужила константинопольскому населенію политическимъ урокомъ, которымъ оно не замедлило воспользоваться при первомъ удобномъ случав.

Уже въ 409 г., въ царствованіе Феодосія II, по случаю запозданія транспорта съ хлёбомъ изъ Александріи, константинопольцы сожгли домъ городского префекта и намёревались растерзать этото сановника, чудомъ спасшагося отъ опасно сти. Послёдствіемъ послужило наказаніе правительствомъ плетьми булочниковъ, поднявшихъ цёны и принятіе предупредитель-

<sup>\*)</sup> Художественное изложение всей трогательно-печальной (история Іоанна Златоуста заключается въ книгъ Амедея Тьерри. St. Jean Chrysostôme et l'impèratrice Eudoxie.

ныхъ мѣръ противъ дороговизны съѣстныхъ припасовъ на будущее время. Въ 433 г. послѣдовало второе возмущеніе по случаю наступившаго голода, и императоръ Өеодосій II чуть не поплатился жизнью во время осмотра запасныхъ хлѣбныхъ магазиновъ. Подъ 493 г. мы встрѣчаемся съ указаніемъ въ лѣтописяхъ на возмущеніе цирковыхъ партій. Онѣ низвергли статуи императора Анастасія съ его супругой и съ безчестіемъ влачили ихъ по улицамъ. Очевидно за это время цвѣта цирка, въ Римѣ имѣвшіе значеніе забавы, въ Константинополѣ и провинціяхъ уже пріобрѣли политическій оттѣнокъ. Старыя заимствованныя формы наполнились новымъ содержаніемъ.

Съ этого года безпорядочныя народныя движенія организуются и пріурочиваются къ цирковой корпоративности. Ближайшее общеніе императоровъ съ подданными въ ствнахъ гипподромовъ подаетъ поводъ къ дальнъйшимъ столкновеніямъ. Поддерживая одну партію, цари раздражали и возстановляли противъ себя другія. Анастасій сталъ на сторону красныхъ; зеленые произвели безпорядки. Полиція арестовала зачинщиковъ. Нѣсколько дней спустя, во время бѣговъ, зеленые потребовали освобожденія заключенныхъ. Императоръ отдалъ приказъ разогнать петиціонеровь. Тогда большая часть присутствовавшихъ вступилась за зеленыхъ. Императора забросали камнями. Дворцовая гвардія пустила въ ходъ оружіе, но не успокоила мятежа \*). Возмутившіеся зажгли циркъ. Волненія продолжались на слёдующій день, пока, наконець, Анастасій не пошель на уступки и не назначиль вмёсто неугоднаго зеленымъ градоначальника таковымъ члена ихъ партіи Платона \*\*).

Въ 501 г. зеленые подверглись страшному, предательскому избіенію оть руки голубыхъ. Въ ужасный день возмущенія погибло болѣе 3000 человѣкъ. Намъ неизвѣстны прямые поводы столкновенія зеленыхъ съ голубыми, но нужно думать, что голубые тянули сторону императора и возстаніе имѣло политиче-

\*\*) Malala, II.

<sup>\*)</sup> Исторія возмущеній при Анастасіи у Өзофана, І, 230, 233, 237, 245.

скій характеръ. По крайней мурь Анастасій послу безпорядковъ отмѣнилъ одинъ изъ налоговъ «хризаргиръ», уничтожилъ продажность должностей, впослёдствіи, впрочемъ, онять возстановленную, и запретиль бой людей со звѣрьми на аренѣ. Въ 514 г. Анастасій вздумаль передѣлать Евангеліе \*), утверждая, что оно было написано малограмотными людьми. Министръ Маринъ и Платонъ префектъ объявили это всенародно съ амвона главнаго храма. Религіозное чувство большинства было возмущено. Народъ попытался воспротивиться чтенію нечестиваго указа, но былъ остановленъ солдатами. На слёдующій день безпорядки возобновились въ церкви св. Өомы, оттуда перешли въ циркъ и наконецъ распространились по городу. Дома Марина и Плато́на были разграблены; самихъ ихъ народъ требоваль для расправы въ отвѣтъ на жестокости Анастасія. Сторонники убъжденій императора, послъдователи ученія монаха Севера, подверглись избіенію. Уже называли новаго императора, когда царствовавшій уступиль народу и явился передъ толпой на ступеняхъ цирка безъ діадимы, со словами раскаянья на устахъ. Императоръ торжественно объщалъ впредь не касаться своими указами ни обрядности, ни догмы господствовавшаго ученія, и волненіе затихло само собой.

Въ правленіе Юстина I вражда партій цирка достигла крайняго напряженія. Племянникъ императора, Юстиніанъ, сталъ на сторону голубыхъ. Прокопій въ своей «Тайной исторіи» сообщаетъ отвратительныя подробности дерзости покровительствуемыхъ властью голубыхъ. Администрація и суды были на ихъ сторонѣ. Всѣ безчинства и преступленія сходили съ рукъ безнаказанно. Они убивали людей на улицахъ, безчестили женщинъ, разграбляли жилища. Голубые представляли правую, они объявляли себя защитниками православія, консерваторами; зеленые изстари придерживались монофизитской ереси и такимъ образомъ примкнули къ либераламъ. Юстинъ,

<sup>\*)</sup> Свъдънія о дъяніяхъ Анастасія, кромъ Малалы, у Кедрина, Өсофана Зонары и Баронія.

наконецъ, обратилъ вниманіе на зпоупотребленія первыхъ и константинопольскимъ префектомъ назначилъ, для обузданія голубыхъ, стойкаго неподкупнаго строгаго чиновника по имени Федота. Новый градоначальникъ принялъ мѣры самаго коренного свойства. Не взирая на званіе или богатство, онъ подвергъ наказанію множество голубыхъ, рубя имъ головы, вѣшая и даже сожигая виновныхъ. Юстинъ испугался радикализма своего префекта и удалилъ его въ ссылку, запретивъ до конца года цирковыя зрѣлища, въ видахъ устраненія большихъ народныхъ сборищъ.

При Юстиніанѣ I безобразія, совершаемыяя голубыми, удвоились. Римлянинъ по воспитанію и взглядамъ, императоръ славянинъ началъ жестокія преслёдованія еретиковъ и далъ голубымъ полную волю. Когда то благодѣтельствованная ими безсердечная Өеодора своимъ расположениемъ усилила тягость положенія зеленыхъ въ частности и всего населенія имперіи вообще. Еретики и инов'єрцы начали массами уходить въ чужія земли. Безпорядки въ Антіохіи были предвѣстникомъ ужасающихъ смутъ въ Константинополѣ. Въ 532 г. разыгрался въ столицъ знаменитый мятежъ, извъстный подъ именемъ «Ника». Голубые, и зеленые соединились вмъстъ для насилія надъ императорскимъ правительствомъ. Народомъ быль избрань новый императорь. Законному государю грозила опасность потери сана. Онъ уже готовъ былъ тайно бѣжать изъ столицы, и только твердость бывалой въ передрягахъ различнаго свойства супруги императора и доблесть вѣрныхъ ветерановъ, приведенныхъ Велизаріемъ, сохранили Юстиніану престолъ. Тридцать тысячъ человѣкъ погибло въ дни этой междуусобной ръзни, но такія громадныя жертвы не заставили константинопольское население отказаться отъ давленія на государственныя дёла въ дальнёйшемъ. Призваніе было дѣломъ зеленыхъ; сверженіе его произошло по Фоки взаимному соглашенію зеленыхъ и голубыхъ; голубымъ обязанъ своимъ возвышеніемъ родъ Геракліевъ, и обѣими партіями быль удалень послёдній царствовавшій представитель этой династіи, Юстиніань II.

Было-бы утомительно перечислять всё многочисленные случаи, когда византійское населеніе возставало на защиту своихъ правъ, попираемыхъ имъ-же самимъ избранными узурпаторами и тиранами. Необходимо, однако, отмётить, что найболёе часто повторялись они при существованіи партійной цирковой организаціи, которая по заранёе опредёленному плану управляла народными массами.

Если мы оставимъ близорукій взглядъ Гиббона и Рамбо на сущность голубыхъ, синихъ, бѣлыхъ и красныхъ цвѣтовъ цирка, то въ періодическихъ повторныхъ столкновеніяхъ ихъ другъ съ другомъ усмотримъ постоянный напоръ новыхъ требованій, новыхъ жизненныхъ запросовъ, идей восточно греческаго происхожденія, стремившихся вырваться изъ сковывавшихъ ихъ формъ западно-римскаго деспотизма. Конечно, по. литическимъ партіямъ въ ихъ современномъ значеніи не было мѣста въ Византіи. Важнѣйшій интересъ, ради котораго люди готовились отказаться отъ всёхъ благъ отечества и даже признать надъ собой господство иноверныхъ владыкъ, заключался религіозныхъ убѣжденіяхъ, въ правѣ вѣрованья, прочіе въ интересы не получили еще въ это время достаточной оформленности и сливались съ главнъйшими. Въ самомъ дълъ, массы населенія закономъ и обычаемъ отчуждались отъ участія въ политической жизни: рабы и колоны не могли подавать свой голосъ въ пользу той или другой партіи, а тѣмъ болѣе образовывать свою. Правда, намъ извѣстенъ частный случай возмущенія рабовъ при Анастасіи, но въ этой вспышкѣ императоръ съигралъ роль заступника и благодѣтеля подневольныхъ. Внутреннее содержаніе кружковъ представителей разнаго цвѣта главнѣйшимъ образомъ крылось въ разности взглядовъ исповѣдныхъ; недостатки правительственной системы не имбли въ партіяхъ опредѣленно враждебныхъ имъ противниковъ. Народъ натыкался на изъяны управленія волей случая, лучше сказать, 16\*

стараніями самихъ носителей власти. Въ дни первыхъ народныхъ волненій инсургенты всегда требовали отрѣшенія и отставленія только должностныхъ лицъ, въ простотѣ души полагая, что въ вопросѣ злоупотребленія властью все зависитъ отъ свойствъ той или другой личности.

Народъ Византіи какъ-бы не сознавалъ, что правительство есть не что иное, какъ служебная машина, могущая и въ цѣломъ быть несоотвѣтствующей тому общественному тѣлу, нуждамъ котораго она служить. Унаслёдованный отъ римлянъ административный механизмъ и императоры и подданные одинаково считали пригоднымъ для удовлетворенія качественно и количественно отличныхъ государственныхъ потребностей. При Анастасіи народъ видёлъ исходъ своимъ временнымъ несчастіямь въ удаленіи Марина и Филона; мятежъ «Ника» начался требованіемъ смѣщенія Іоанна Каппадокійскаго, Трибоніана и Калоподія. Но таковой пріемъ преслѣдованія недобросовѣстныхъ министровъ не заключалъ въ себѣ однако началъ всегдашней и полной отвётственности высшихъ должностныхъ лицъ управленія съ сохраненіемъ того незыблемаго правила, что монархъ не можеть быть не правъ. Наобороть, византійцы считали монарха одинаково отвѣтственнымъ за все причиненное подданнымъ зло, наравнѣ съ начальникомъ полиціи и главнымъ сборщикомъ податей. Когда зеленые обвинили Калоподія въ причиненіи множества золъ, Юстиніанъ отвѣтилъ: «Калоподію нътъ дъла до управленія». «Кто-бы онъ ни былъ, воскликнули зеленые, его постигнетъ участь Іуды». «О если-бы никогда не родился на свётъ Савватій (отецъ императора), продолжали затѣмъ вопить зеленые, -о если-бы онъ не производилъ на свѣть убійцу». Въ свою очередь Юстиніанъ призналъ свою виновность передъ возмутившейся толпой \*) и просилъ ее успокоиться.

Народъ, однако, не довърился смиренному раскаянию госу-

<sup>\*)</sup> Paschale Chronicon, 623.

даря и выбралъ новаго императора, изрыгая проклятія на Юстиніана. Отсюда видно, что существо римской правительственной системы съ легко смѣняемымъ коронованнымъ главой государства и съ прежними префектами, комесами въ шестомъ вѣкѣ оставались безъ перемѣны. Нововведеніе выразилось только въ томъ, что новый монархъ въ данномъ случаѣ выбирался не солдатами, а совокупностью гражданъ. Это явленіе рѣдкое, въ имперіи римской, сдѣлалось впослѣдствій обычнымъ въ Византіи.

Какъ извѣстно, Юстиніанъ, спасенный отъ потери престола варварскимъ войскомъ геруловъ, ничего не перемѣнилъ въ правительственныхъ порядкахъ государства. Онъ былъ далекъ отъ той мысли, что постоянно измѣняющаяся жизнь, помимо различія среды, въ которой ей приходится проявляться, требуетъ столь-же неуклонныхъ соотвётствующихъ преобразованій. Для него было недоступно пониманіе того простого положенія, что отсутствіе поступательнаго движенія, приспособленія въ правительственной системѣ или производить рядъ общественныхъ потрясеній, исправляющихъ недостатки, или ведеть къ порабощенію подданныхъ и истребляетъ въ нихъ чувство гражданскаго долга. Личный опыть не подъйствоваль на образъ мыслей императора; ничего не забывъ и ничему не научившись въ прошедшемъ, онъ рѣшилъ на будущее время еще крѣпче затянуть вожжи римскаго деспотизма и воздвигь ему великолёпный памятникъ въ видё плодовъ своей законодательной дъятельности. Отдъльныя отдушины, пробитыя мъстнымъ элленизмомъ, въ этомъ громадномъ зданіи не смогли освѣтить внутренности мрачнаго сооруженія, кстати сказать, мало соотвѣтствующаго по архитектурѣ другому современному памятнику чисто греческаго зодчества, св. Софіи. Мѣщански сутяжническая мудрость классическихъ юристовъ послужила строительнымъ матерьяломъ Кодекса, а презрѣніе къ личности гражданина, къ священнъйшимъ его правамъ, легло въ основаніе плана этому храму Ваала.

Гекатомбы человѣческихъ жертвъ, принесенныя Юстиніаномъ своимъ любимцамъ и Өеодорѣ, какъ мы видѣли, въ свою очередь не заглушили оппозиціи. Въ царствованіе Маврикія (582-602), зеленые вмёстё съ голубыми подняли рядъ мятежей, во время которыхъ императоръ потерялъ престолъ И на его мисто быль возведень Фока, прямой ставленникь зеленыхъ. Вотъ какого крупнаго завоеванія достигла оппозиція въ области внутренней политики въ теченіи двухъ столѣтій. Какъ мы имѣли случай замѣтить выше, цирковыя партіи прежде всего пріурочились къ двумъ главнымъ теченіямъ религіозно - философской мысли въ Византіи, а затёмъ уже пріобрѣли посредствомъ того политическій оттѣнокъ. Въ государственномъ отношении объ стороны расходились въ пониманіи идеала монархіи, какъ правительства: націоналисты желали видёть въ императорѣ высшаго посредника, представителя всёхъ законныхъ индивидуальныхъ и групповыхъ интересовъ, западники требовали отъ государя партійности И и служенія одному какому-либо важному интересу, съ ихъ точки зрѣнія, конечно, западническому.

Византійскіе императоры римской школы, слёдуя западническимъ теченіямъ всецёло переходили на сторону одной какойлибо народной партіи и попирали всё другія. Въ этомъ отношеніи не различаются между собой Юліанъ, Анастасій, Зенонъ, Юстиніанъ, Маврикій, Гераклій и мн. др. Подъ давленіемъ обстоятельствъ, Юстиніанъ I вознамѣрился было встать на высоту положенія, но не выдержалъ характера. Юстиніанъже опустился до того, что вступилъ съ зелеными въ личныя пререканія по поводу узаконенной правительствомъ распущенности голубыхъ; со всѣмъ пристрастіемъ ограниченнаго человѣка онъ преслѣдовалъ своихъ подданныхъ иновѣрцевъ, очевидно предпочитая, подобно Филиппу II Испанскому, царствовать надъ пустыней, нежели надъ страной, заселенной еретиками. Такимъ образомъ при инертности романизованныхъ государей перваго періода созидательная роль въ византійскомъ

Digitized by Google

обществѣ въ значительной степени перешла непосредственно на сторону цирковыхъ партій. Въ силу благопріятно сложившихся обстоятельствъ цвѣта голубой и зеленый, подчинивъ себѣ красный и бѣлый, достигли выдающагося положенія въ государствѣ.

Численность дыйствительныхъ членовъ цирковыхъ корпорацій была, однако, не велика для политическихъ фракцій. Въ моментъ апогея своего развитія при императорѣ Маврикіи зеленые насчитывали въ своихъ рядахъ не болѣе 1500 человѣкъ, голубые всего только около 900; но тайна ихъ господства заключалась въ томъ, что за этими организованными сотнями стояли десятки тысячь къ нимъ примыкавшихъ обитателей столицы и провинціальныхъ городовъ\*). Отсюда явствуеть, почему въ рукахъ партій сосредоточивались громадные имущественные капиталы, по поводу которыхъ Кодинъ передаетъ, что, когда въ царствование Өеодосія II, землетрясение разрушило значительную часть стѣнъ Константинополя и правизатруднялось возстановить ихъ на казенный счетъ, тельство то исполнение этого не шуточнаго предпріятія взяли на себя партіи \*\*). Во главѣ цвѣтовъ стояли особые начальники, игравшіе видную роль въ явленіяхъ общественной городской жизни: они назывались димархами и димократами; управление имуществами сосредоточивалось въ рукахъ особыхъ выборныхъ чиновниковъ, тогда какъ димархи назначались императоромъ, конечно, изъ числа носителей соотвѣтствующаго цвѣта. Каждая партія имѣла въ своемъ распоряженіи глашатаевъ, черезъ которыхъ велись переговоры съ императоромъ и приносились ему торжественныя привѣтствія.

<sup>\*)</sup> Paillard. Histoire de la transmission 1u pouvoir impérial à Rome et à Constantinople, 338.

<sup>\*\*)</sup> Не смотря на то, что этоть факть сообщается писателень XIV столетія, Надлерь считаеть его достовёрнымь, въ качестве заимствованнаго изъ мъстныхъ преданій, а не вымышленнаго Кодиномъ. Юстяніанъ и партіи цирка въ Византіи, 19.

Въ тъсной связи съ цирковыми партіями, какъ положительнымъ образомъ доказываеть проф. Успенскій \*), находилось дѣленіе константинопольскаго населенія по димамъ, которые смешивались многими изследователями съ самими пееттами гипподрома. Справедливо замѣчаетъ цитированный писатель, что можно съ увъренностью предположить, что дъленіе на димы въ восточной имперіи представляло собою древне-греческую политическую организацію городовъ и являлось отголоскомъ тѣхъ временъ, когда Византія, какъ греческая колонія, пользовалась правомъ относительной самостоятельности. Продолжая основательную догадку проницательнаго ученаго, должно придти къ тому конечному выводу, что не принесенные изъ Рима цирковые цвѣта послужили зародышемъ византійской партійности, но эта послёдняя только воспользовалась римской удобной формой, чтобы заполнить ее содержаніемъ міпроизводства. Циркъ, безъ сомнѣнія, представляль стнаго удобный сборный пункть, куда на законномъ основаніи имѣли право стекаться десятки тысячь народа. Здѣсь, прикрываясь увлеченіемъ забавы, можно было сливаться разрозненнымъ общественнымъ элементамъ въ крѣпко сплоченныя группы, сообразно различнымъ вкусамъ и стремленіямъ индивидовъ. Здѣсь съ теченіемъ времени выяснилось направленіе взглядовъ главнѣйшихъ. Оказалось, что голубые западники тянули руку правительства, представляли собой начало римской нетерпимости къ чужимъ религіознымъ убѣжденіямъ; къ зеленымъ примкнули всѣ обиженные, униженные, оскорбленные и труждающіеся. Голубые оперлись на поддержку власти; зеленые были сильны духомъ націонализма, народной массой, т. е. плотностью и количествомъ. Любопытно, между прочимъ, то странное по виду обстоятельство, что партіи предмѣстій, синіе и зеленые, подавили собой городскія бѣлыхъ и крас-

<sup>\*)</sup> Партіп цирка и димы въ Константинополъ. Византійскій Временникъ, т. І, вып. І. 5 п сл.

ныхъ; это указываетъ на ту силу, которую часто даетъ политическимъ борцамъ земля.

Наряду съ внутренней организаціей партій, исподоволь, незамѣтно населеніе Константинополя добилось точно также одного важнаго преимущества, которое на современномъ языкѣ можно назвать правомъ коллективной петиціи. Проф. Успенскій, осмысливая содержание скучнаго сочинения Константина Порфиророднаго о церемоніяхъ византійскаго двора, пришелъ къ тому въ высшей степени знаменательному заключенію, что въ одномъ изъ обрядовъ царскаго выхода, именно въ славословіи димовъ императору и въ подачѣ ему, такъ называемыхъ, ливелляріевъ должно видѣть остатокъ прежняго права четырехъ важнѣйшихъ группъ константинопольскихъ горожанъ подавать монарху прошенія политическаго характера. Во времена Констаптина Порфиророднаго, ливелляріи изготовлялись каждымъ димомъ въ двухъ экземплярахъ, при чемъ самая подача книжечки сопровождалась извёстнымъ отвётнымъ актомъ со стороны царя, который объявлялъ свой взглядъ на то, что заключалось въ прошеніяхъ. Приводя въ связь то обстоятельство, что безъ участія димовъ и подачи ливелляріевъ не обходился ни одинъ болѣе или менѣе выдающійся царскій выходъ, проф. Успенскій опредѣленно выясняетъ \*), что подъ именемъ ливеллярія нельзя понимать что-либо иное, помимо просьбы. Въ сочиненіи Константина Порфиророднаго участіе димовъ въ выходахъ и подача ливелляріевъ сохранился какъ безсодержательный остатокъ старины, но въ немъ нужно, конечно, вилѣть нѣкогда дѣйствовавшее, но впослѣдствіи отжившее упраздненное право.

## § 6. Народъ и власть въ столицъ. (с.)

Цирковая партійность вывелась къ концу седьмого вѣка per desuetudinem и, намъ кажется, съ извѣстной степенью

<sup>\*)</sup> Партін цирка и димы 6.

въроятности можно предположить, что одной изъ правительственныхъ мъръ, направленныхъ къ подорванію значенія димовъ на гипподромь, была замъна переговоровъ народа съ императоромъ чрезъ глашатаевъ открытой законной подачей прошеній прямо въ руки царя каждой партіей во время его выхода. Конечно, неподкръпленное народной массой представительство димарха было гораздо безопаснъе для власти, нежели переговоры черезъ герольда, часто кончавшіеся прямымъ насиліемъ

со стороны просителей.

Подаваемые ливелляріи поневолѣ для успѣшности ходатайства должны были облекаться въ особо-мягкую форму и содержать болве умвренныя требованья, которыя удовлетворялись съ меньшимъ урономъ престижа правительства и отвергались, не вызывая проявленій різкаго недовольства. Крайне разумный въ теоріи, но мертворожденный въ практикѣ романовизантійскихъ императоровъ таковой пріемъ общенія съ народомъ уже къ Х вѣку превратилъ подачу ливелляріевъ въ пустую, никому ненужную и никому непонятную формальность. Несомивнно, что при этомъ отъ указаннаго вырождения петицій нострадало, конечно, больше всего правительство, потерявшее возможность постояннаго наблюденія за ходомъ общественнаго настроенія и за ростомъ его измѣнчивыхъ нуждъ. Народъ-же проигралъ только въ томъ отношении, что имъ было потеряно опытное организованное руководительство. Но скрытая его сила получила все-таки признание тѣхъ, кто прежде относился къ ней съ презрѣніемъ.

Исторіей своихъ цирковыхъ возмущеній народъ утвердилъ въ общественномъ сознаніи ту идею, что ему принадлежитъ право верховенства. Отнынѣ ни одинъ императоръ не вступалъ на престолъ, не будучи возведенъ народомъ, или, по крайней мѣрѣ, не будучи признанъ имъ. По старой памяти, въ 695 г., народъ собрался въ циркѣ, потребовалъ тамъ смерти Юстиніана II и провозгласилъ императоромъ Леонтія. Тиверій II, убившій Леонтія и осадившій Константинополь, встрѣтиль со стороны населенія отчаянное сопротивленіе и лишь путемъ измѣны проникъ въ столицу, гдѣ такъ-же только силой оружія заставиль признать себя царемь. Бѣжавшій изь ссылки Юстиніанъ Ринотметь точно такъ-же только съ помошью иноземцевъ сломилъ упорство Константинополя и занялъ царскій дворець, чтобы затёмъ въ скоромъ времени погибнуть вмёстё со своимъ малолѣтнимъ сыномъ отъ руки собственныхъ ему враждебныхъ подданныхъ. Въ 713 г. послѣ смерти Ринотмета, на другой день, народъ въ св. Софіи провозгласилъ Филиппика своимъ царемъ, но убѣдившись въ отсутствіи у своего избранника правительственныхъ способностей, разстался съ нимъ безъ сожалѣнія и выбралъ ему замѣстителемъ Анастасія II. Между прочимъ, постепенно вмѣстѣ съ упадкомъ цвѣтовъ партій и циркъ терялъ свое косвенное назначение служить мѣстомъ сходокъ волновавшихся народныхъ массъ. Съ восьмого вѣка уже св. Софія д'влается сборнымъ пунктомъ и крикъ «въ св. Софію, православные», началъ обозначать приглашение на вѣче. Но и въ св. Софіи, какъ и на гипподромѣ, населеніе продолжало упражнять разъ завоеванное право верховенства. Въ 716 г. отчаянно защищаемый народомъ Анастасій не пожелалъ, однако, вступать въ рѣшительную борьбу съ возмутившимся Өеодосіемъ и добровольно уступилъ ему корону. Въ отмщение за насилие надъ народной волей население столицы помогло Льву III смѣстить узурпатора и занять престолъ. Потомство перваго исаврійскаго императора, несмотря на упорную оппозицію западниковъ, царствовало благодаря постоянной поддержкѣ народа и войска. Не даромъ рядъ сложныхъ м'бръ пришлось предпринять Иринь, чтобы ослабить партію многочисленныхъ приверженцевъ династіи исавровъ.

Многое требовалось отъ византійскаго правительства для того, чтобы довести народъ до отчаянія но чрезвычайно мало было нужно для того, чтобы правитель снискалъ всеобщую любовь ему подвластныхъ, желавшихъ видёть въ дёятельности своихъ монарховъ черты хотя-бы слабыхъ проявленій элленизма. Если население Константинополя выражало знаки глубокаго уваженія суровому иконоборцу Өеофилу за его высокія личныя качества заботливаго правителя въ дѣлахъ внутреннихъ и храбраго полковоца и осторожнаго политика въ дълахъ внёшнихъ, то съ другой стороны, тотъ-же народъ не отказывалъ въ своихъ симпатіяхъ и безпутному Михаилу III, только за то, что при всемъ своемъ легкомысліи императоръ находилъ удовольствіе отоб'ядать при случа въ б'ядной хижинѣ перваго встрѣчнаго ремесленника и былъ націоналистомъ ΒЪ томъ смыслѣ, что не выказывалъ особаго пристрастія къ западникамъ; но вмѣстѣ съ тѣмъ, предпочитая хорошему лучшее, народъ не поставилъ на счетъ Василію Македонянину, посвятившему жизнь на служение своему бъдствовавшему отечеству, убіеніе Михаила III потому, что Василій ближе подходилъ къ идеалу византійскаго правителя.

Уже съ седьмого вѣка римскія воззрѣнія на власть постепенно начали вытѣсняться мѣстными византійскими, и сами правители понемногу поддались вполнѣ націоналистическому движенію, ближе связавшему императоровъ съ массой населенія. Уже Левъ III отрекся отъ принциповъ узко понимаемаго самовластія и религіозно-политической нетерпимости, отразивъ въ себѣ различныя теченія современной ему общественной мысли. Онъ-же первый отказался отъ принципа насильнаго проведенія предпринимаемыхъ мѣръ и сталъ примѣнять вооруженную силу и принужденіе во внутреннихъ дѣлахъ не для нападенія, а лишь для самообороны.

Римская оболочка при этомъ замѣчательномъ монархѣ начала впервые явственно раздаваться врозь подъ напоромъ византійскаго содержанія. Реакція не могла удержать этого напора. Тѣ же македоняне, въ теоріи возстановляя расшатанныя основы римской неустроенности, на самомъ дѣлѣ неудержимо шли все въ томъ же направленіи, какое было указано исаврійцами, новеллами подтверждая то, что отрицали Василиками. Исповѣдная терпимость, внутреннія общественныя преобразованія, развитіе просв'ященія, народныя вольности неуклонно и неудержимо расширялись и принимали все бо́льшій и бо́льшій объемъ. Государи сами прислушивались къ голосу народа, не дожидаясь взрывовъ открытаго недовольства. Василій Македонянинъ, замѣтивъ тиранническія наклонности своего законнаго наслѣдника, самолично старался устранить его отъ престола и писалъ въ назиданіе сыну поученіе о правахъ и обязанностяхъ монарха.

Въ свою очередь, видя себя болѣе или менѣе хорошо управляемымъ, народъ до времени пересталъ упражнять право личнаго вмѣшательства въ политику и извѣстія о волненіяхъ въ его средѣ затихли на продолжительный срокъ. Политика главнымъ образомъ опять замкнулась въ стѣнахъ дворца и въ средѣ высшаго сословія государства. Народъ предоставилъ полную свободу дѣйствія правительству подъ условіемъ уваженія къ его государственнымъ идеаламъ.

Старинный принципъ греческаго народнаго управления при помощи общаго собранія всёхъ граждань, обсуждавшихъ государственные вопросы на городскихъ площадяхъ, на востокѣ давно потерялъ прежнее значеніе и возможность осуществимости. Очевидно, что для того, чтобы быть политикомъ, нужно владѣть нарочитымъ досугомъ, особыми дарованіями и исключительными познаніями поэтому даже въ отечествѣ греческой государственной системы, въ такихъ маленькихъ и несложныхъ народоправствахъ, какъ Аеины или Өивы, въ дѣйствительности управляли толпой ораторы; народъ-же только въ общемъ слёдиль за исполненіемь ихь политической программы. Итакь, уже греки древности смутно сознавали что, правительственная двятельность по существу своему крайне аристократична и боле подобаетъ Солонамъ и Перикламъ, нежели невѣжественнымъ Клеонамъ. Византійское-же населеніе болбе чёмъ ктолибо было способно усвоить эту очевидную истину. Послѣ долгаго перерыва, вслёдъ за побёдою во внутренней политике началь націонализмъ народныя волненія опять разыгрались не раннѣе

какъ при Михаилѣ Калафатѣ, попытавшемся было вернуться къ стариннымъ уже забытымъ традиціямъ романскаго правительства. Императора ввело въ заблуждение то повиновение и та преданность, которую онъ привыкъ видъть постоянно выотношению монарховъ. Ему показалось, что ражаемыми по условія этой преданности и покорности лежать не въ дѣятельности самоотверженныхъ государей, а гдѣ то внѣ, въ свойствахъ народнаго духа, призваннаго къ подчиненію всякимъ прихотямъ только о самомъ себѣ заботящихся романизованныхъ правителей. Правда, быть можеть, не существовало въ тогдашнемъ мірѣ болѣе послушнаго, признательнаго и признательнаго подданнаго нежели византіець въ тѣ минуты, когда онъ ввѣрялъ свою судьбу автократору-философу, ставившему себѣ цѣлью жизни благо подвластнаго народа. Не даромъ царствованія исаврійской и македонской династій было временемъ спокойствія и благоденствія имперіи, въ теченіи котораго уличныя возмущенія почти совсѣмъ исчезли съ политическаго горизонта.

Монарху-мудрецу, народолюбцу и его совѣтникамъ византійскій гражданинъ готовъ былъ во всемъ повиноваться безконтрольно и безпрекословно; но когда къ трону приближались евнухи, вмѣсто честныхъ въ дѣлахъ испытанныхъ гражданъ, онъ снова заявилъ о своемъ правъ быть хорошо управляемымъ. Народъ Византіи всегда слишкомъ глубоко чувствовалъ себя свободнымъ для того, чтобы обезличиться въ раболѣпіи. Поэтому историкъ судебъ греко-римской имперіи не долженъ слишкомъ много придавать значенія внѣшнимъ формамъ обращенія византійскаго населенія съ носителями власти. Условность жизненнаго обихода требуетъ выраженія взаимнаго сочувствія даже въ простѣйшихъ обыденныхъ сношеніяхъ, но рѣдкій разсудительный человѣкъ способенъ цѣликомъ поддаться впечатлѣнію внёшней обходительности и привётливости чужихъ ему лицъ. Византійскій монархъ, въ указанномъ отношеніи, былъ силою вещей поставленъ еще въ болѣе сложныя условія. Его любили, передъ нимъ преклонялись заранѣе изъ-за того громаднаго количества

- 233 -

добра, которое онъ могъ дать народу, приведя въ движеніе могучій рычагъ доставшейся ему власти. Но при такомъ великомъ залогѣ народнаго обожанія, тѣмъ сильнѣе и опаснѣе было чувство разочарованія и выше осадокъ горечи разрушенныхъ надеждъ.

Михаиль Калафать, не приняль въ разсчеть этихъ простыхъ соображеній. Слишкомъ понадѣявшись на оказанный ему при вступленіи на престолъ восторженный пріемъ со стороны подданныхъ, ничего не сдѣлавъ для народа, онъ сразу попробовалъ совершить насиліе надъ женой своей—Зоей, предкамъ которой такъ много было обязано населеніе Константинополя. Собравшійся для слушанья чтепія императорскаго указа о высылкѣ Зои благодарный македонянамъ народъ возмутился съ первыхъже словъ и открыто возсталъ противъ императора. Напрасно Калафатъ пробовалъ вступить въ переговоры съ возставшими, показывая имъ изъ окна дворца Зою въ императорскомъ одѣяніи и обѣщая всевозможныя уступки; благоразуміе потеряло удобный моментъ осуществленія. Императоръ былъ безжалостно ослѣпленъ и заточенъ въ монастыръ послѣ тысячи перенесенныхъ оскорбленій.

Печальный примёръ самообольщенія Калафата не подёйствоваль однако надлежащимъ образомъ на его преемника

Константинъ Мономахъ, въ 1042 г., какъ только былъ выбранъ Зоей въ мужья, тотчасъ-же предался своимъ порочнымъ наклонностямъ и ничѣмъ кромѣ этого не заявилъ себя передъ государствомъ. Вновь возведенный императоръ съ первыхъ-же дней своего царствованія началъ оказывать необычайный почетъ подругѣ своего сердца Склиренѣ, вывезенной имъ изъ Митилены, куда она послѣдовала за Мономахомъ, когда послѣдній еще въ качествѣ простого гражданина былъ изгнанъ Михаиломъ Пафлагоняниномъ въ эту старинную столицу Лесбоса. Съ согласія Зои Склирена была помѣщена въ императорскомъ дворцѣ и начала удостоиваться всѣхъ почестей коронованной особы. Раззорительная роскошь этой женщины ложилась тяжелымъ бременемъ на народное благосостояніе, какже увеличивавшееся при посредствё прочихъ сердечныхъ слабостей императора-мужа. Ропотъ недовольства началъ подниматься открыто. Даже угодливый низкопоклонствовавшій Пселлъ, слагавшій панегирики своему повелителю, писалъ про него въ своихъ мемуарахъ: «я плакалъ, видя, что такъ растрачиваются деньги, и, такъ какъ я большой патріоть, я стыжусь за своего царя» \*). Безграничная расточительность въ связи съ попираніемъ самыхъ простёйшихъ приличій вызвали, наконецъ, взрывъ народнаго негодованія.

На одномъ изъ царскихъ выходовъ въ 1044 г., т. е. два года спустя послѣ возведенія на престоль Мономаха и народной толпы вдругь раздался крикь: «Долой Склирену; да здравствують государыни Зоя и Өеодора. Да сохранить ихъ Богъ отъ грозящей бѣды» \*\*). Буйный возгласъ подѣйствовалъ на массу, какъ искра на порохъ. Безумная ярость овладѣла толпой; тысячи людей бросились на императора, чтобы разорвать его въ куски, и только своевременное заступничество Зои спасло Мономаха отъ неминуемой смерти, а министерство Лихуда отъ дальн вишихъ взрывовъ народнаго неудовольствія, которое обратилось впослѣдстівіи противъ избранника MWператрицы Өеодоры, Михаила Стратіотика, и низвергло его съ высоты занимаемаго положенія. Такимъ образомъ ослѣпленіе самихъ правителей выводило населеніе изъ состоянія закономърнаго повиновенія власти, безразсудно выдвигало его на арену политическихъ смуть и пріучало къ прямому вмѣшательству въ государственныя дёла даже тогда, когда легко могло обойтись безъ его содъйствія; недальновидные государи собственноручно сокращали свои законныя прерогативы и постепенно реально подчиняли себя совокупности подданныхъ.

Для характеристики народнаго вліянія напримѣръ, на судьбы престола чрезвычайно любопытны переговоры, которые велись



<sup>\*)</sup> Безобразовъ. Византійскій писатель и государственный человъкъ Михамлъ Пселлъ, I, 17.

<sup>\*\*)</sup> Cedrenus, II, 556.

Стратіотикомъ съ возставшимъ претендентомъ Исаакомъ Комнинымъ. Обѣщая сдѣлать въ наискорѣйшемъ времени Комнина соправителемъ, Михаилъ просилъ маленькой отсрочки въ виду неосвѣдомленности императора относительно взглядовъ народа и сановниковъ на этотъ предметъ \*). Возстаніе константинопольскаго населенія положило конецъ колебаніямъ и переговорамъ; голосъ его въ данномъ случаѣ получилъ дѣйствительно рѣшающее значеніе. Поэтому, какъ справедливо замѣчаетъ г. Безобразовъ, Комнинъ, уже провозглашенный императоромъ (со стороны арміи), не безъ основаній соглашался промѣнять царскій титулъ на кесарскій, хорошо зная, что если столица будетъ защищать Михаила, то едва-ли удастся взять сильно укрѣпленный Константинополь \*\*).

Въ 1078 г. народъ смѣстилъ Михаила VII и на мѣсто его посадилъ Никифора III. Разочарованный въ послѣднемъ избранникѣ, тотъ же народъ не оказалъ сопротивленія войску Алексѣя Комнина, на котораго смотрѣлъ, какъ на освободителя и, какъ передаетъ его дочь Анна, даже сложилъ шутливую пѣсенку въ честь его политической оборотливости и умѣнья устраивать свои дѣла: «въ сырную субботу, ты понялъ это, любезный Алексѣй, а на другой день рано поутру я сказалъ, прекрасно, мой соколъ»\*\*\*). Въ этой незатѣйливой пѣсенкѣ сказались все сознаніе своей силы и все народное расположеніе къ монарху, наиболѣе подходившему къ идеалу царя, выработанному правосознаніемъ греко-восточнаго общества.

Заботясь о мнѣніи того, кто называлъ его своимъ соколомъ, нѣкогда дававшій предательскій совѣтъ Михаилу VII разогнать возмутившуюся толпу ремесленниковъ и бѣдняковъ, Алексѣй—въ минуты политическихъ затрудненій своего царствованія—ни разу не вздумалъ прибѣгать къ вооруженной силѣ противъ народныхъ массъ, но, какъ Периклъ, отдавалъ себя

<sup>\*)</sup> Безобразовъ. Миханлъ Пселлъ. I, 68.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 71.

<sup>\*\*\*)</sup> Византійскіе историки, сказаніе Анны Комниной, 92.

на судъ гражданъ и подчинялся ихъ молчаливо выраженному приговору.

Тактичность Комниновъ, уяснившихъ себѣ не только общественные идеалы, но и действительное положение вещей, предохранила Византію отъ ужасовъ народныхъ мятежей, давшихъ себя знать позднёе въ малолётство его правнука Алексёя II, Андроника Комнина, и Исаака и Алексъя Ангеловъ. Послъ смерти Мануила Комнина, мы знаемъ, имперія пошла быстрыми шагами къ упадку. Внутреннее нестроеніе выразилось въ постоянныхъ волненіяхъ константинопольскаго населенія, волненіяхъ, представляющихъ собою язву истинной гражданственности. Государство, какъ система сложнаго общественнаго равновъсія. подвергается колебаніямъ вслёдствіе внутреннихъ смуть, конечно, во много разъ сильнѣе, чѣмъ внѣшней борьбой. Война, нашествіе иноплеменниковъ сплачиваеть народныя массы, поднимаеть духъ отчизнолюбія, геройства, выдвигаеть впередъ людей политическихъ дарованій; междуусобица или простой уличный перевороть подрываеть чувство законности, порядка. уваженія къ государственнымъ традиціямъ, разъединяеть общественныя силы и отнимаеть необходимую устойчивость гражданскихъ правоотношеній. Право возстанія, если оно и допускалось въ неустроенныхъ обществахъ, то только какъ перевъ жизни государства, долженствующаго ходный моменть возможно скорѣе пережить его и замѣнить право огульнаго безпорядочнаго вмешательства народныхъ массъ въ политику болѣе совершеннымъ установленіемъ.

Учащаемость возмущеній, легкость, съ которой народъ поднимается на защиту попранныхъ правъ, свидѣтельствуютъ не столько о повышенномъ чувствѣ правомѣрности, сколько о томъ, что въ массѣ населенія увеличились элементы, ничего не теряющіе отъ общественныхъ передрягъ, т.-е. усиленный ростъ пролетаріата. Мелкіе, но многочисленные собственники всегда и вездѣ представляютъ надежную опору даннаго даже дурного порядка, въ виду того, что имъ есть что терять; наобороть, обезземеленный людь поставляеть своимь обезцёненнымь тёломь лучшій матеріаль всякаго рода уличнымь безпорядкамь.

За долгіе вѣка византійская имперія не выработала явственныхъ опредѣленныхъ очертаній гибкаго и жизненнаго государственнаго устройства. Не такъ легко вникнуть въ его сущность и осмыслить послѣднее. Монархія, подчасъ издѣвающаяся надъ своимъ державнымъ вождемъ, республика безъ представительства, безъ народнаго собранія, безъ выборныхъ висшихъ должностныхъ лицъ, какая-то невообразимая смѣсь безначалія съ безусловнымъ повиновеніемъ, тиранніи съ народоправствомъ – вотъ тотъ сфинксъ государственнаго строя Византіи, который смотрить на насъ своимъ загадочнымъ взоромъ сквозь туманъ истекшихъ столѣтій.

Разбираясь въ этой поразительной смѣси туго приходившихъ въ соотношеніе общественныхъ началъ, — невольно опять восходишь къ той мысли, что острый ядъ заживо разложившагося государственнаго тѣла Рима дѣйствительно передался насильно съ нимъ соединенной Византіи и въ извѣстной степени заразилъ ея юный и полный жизни организмъ. Идеалы, разумное пониманіе общественно-государственныхъ запросовъ имѣлись на востокѣ, но они надрывались въ борьбѣ съ удушавшимъ романизмомъ.

Двѣ культуры, умственный складъ двухъ различныхъ міровъ, въ существѣ дѣла, до конца остались не примиренными. Взявшій, наконецъ, верхъ восточный элленизмъ въ двѣнадцатомъ вѣкѣ не могъ развить достаточной силы, вслѣдствіе истощенія общественнаго восточно-греческаго естества; внѣшнія неурядицы, долгія войны, океанъ варварскихъ народностей, постоянно бившихся своими волнами о стѣны византійскихъ городовъ, полчища крестоносныхъ грабителей, все пришло на помощь внутреннему врагу и ускорило гибель уже надтреснутаго сосуда. Исторія Византіи, съ кончиной послѣдняго изъ Комниновъ, есть не что иное, какъ рядъ возмуще-

17\*

--- 238 ----

ній всякаго рода, дворцовыхъ переворотовъ, правительственныхъ и частныхъ безчинствъ, въ которыхъ имѣвшіе власть какъ бы старались превзойти другъ друга.

Воть въ какихъ выраженіяхъ описываеть Никита Хоніать состояние константинопольскаго общества по смерти Мануила Комнина, послё котораго остался малолётній сынъ и вдова-правительница: «самъ государь по незрѣлости возраста и по непостатку благоразумія не обращаль никакого вниманія на свои обязанности; занятый пустыми удовольствіями и не совсёмъ еще умѣвшій отличать горе отъ радости, онъ забавлялся только травлями и конскими скачками, среди товарищей своихъ игръ пріобрѣтая самыя дурныя наклонности. А тѣ, которые по отцё ему были друзьями, занятые другими дёлами, нисколько не заботились о томъ, чтобы дать ему возможно лучшее воспитаніе и образованіе и не обращали никакого вниманія на общее государственное разстройство. Одни изъ нихъ влюблялись въ императрицу и явно ухаживали за ней (послѣдствіе обычая императрицамъ-вдовамъ выбирать себѣ мужей вмѣстѣ съ тѣмъ возводимыхъ на царство) съ искусствомъ Венеры завивали себѣ волосы, ребячески намащались благовоніями, подобно женщинамъ украшались ожерельями изъ дорогихъ камней. Другіе, жадные до денегь и народные грабители, обкрадывали казну; они безъ всякой бережливости тратили назначенныя въ расходъ суммы и придумывали новые налоги, чтобы мѣшокъ вчера пустой и тощій сегодня набить биткомъ. Какъ бы въ отсутствіе бдительнаго строгаго наставника, все пришло въ безпорядокъ, потому что каждый преслѣдовалъ свою цёль и всё другъ другу противодъйствовали, или какъ бы по отнятіи прочнаго и твердаго столпа-все пошатнулось въ противуположную сторону. Люди, имѣвшіе тогда особенно большую силу и находившіеся въ родственныхъ связяхъ съ царемъ, не признавали равенства правъ на должности и почести и потому заботы объ общественныхъ дѣлахъ были покинуты, собранія и совѣты прекратились»!

\_\_\_\_\_

Императрица-мать не пожелала, однако, выходить вторично замужъ, но за то она вручила вмёстё съ чувствами своими бразды государственнаго правленія племяннику покойнаго мужа, протосевасту Алексёю Комнину, человёку самовластному по характеру, но лишенному, какихъ-бы то ни было правительственныхъ дарованій.

Злоупотребленія протосеваста вызвали въ скоромъ времени народное возмущеніе. Сперва начались сходки, на которыхъ жалѣли преслѣдуемую сестру покойнаго императора, кесариссу Марію, потомъ перешли къ обсужденію дѣйствій протосеваста и императрицы матери, затѣмъ начали, не стѣсняясь, поносить ихъ бранными словами и, наконецъ, перешли къ открытому возмущенію. Правительственныя войска потерпѣли пораженіе въ схваткѣ съ мятежниками. Призванный на царство Андроникъ Комнинъ былъ принятъ народомъ съ распростертыми объятіями. Однако, черезъ два года новый самодержецъ, истреблявшій людей по прихоти, какъ Калигула, самъ подвергся жестокой безчеловѣченой казни, несмотря на нѣкоторыя несомнѣнныя заботы о народномъ благосостояніи.

Читая описаніе мученій, принятыхъ Андроникомъ отъ раздраженной уличной толпы, не въришь, чтобы такое обращеніе претерпѣлъ императоръ, недавній вершитель судебъ многихъ сотенъ тысячъ людей, помазанникъ Божій, котораго еще нѣсколько дней тому назадъ растерзавшій его пародъ встрѣчалъ съ криками радости и благословеніями. «Богъ явилъ свой гнѣвъ, говоритъ по этому поводу Никита Хоніатъ, и не нашлось у Андроника средства къ спасенію. Его заключили въ тюрьму, наложили на его гордую шею двѣ тяжелыя цѣпи, на которыхъ держатъ въ желѣзныхъ ошейникахъ содержимыхъ въ тюрьмѣ львовъ, и заковали ноги его въ кандалы» \*). Въ такомъ видѣ осыпаемый ругательствами бывшій монархъ былъ приведенъ и представленъ его преемнику Исааку; его били по

<sup>\*)</sup> Ibid. 440.

щекамъ, толкали пинками, щипали бороду, вырывали зубы. Наконецъ низверженному императору обрубили правую руку, день держали безъ пищи, потомъ выкололи лѣвый глазъ, посадили на паршиваго верблюда и въ такомъ видѣ повели по городу на посмѣяніе черни. Во время этого шествія одни били его по головѣ палками, другіе пачкали ноздри пометомъ, третьи выжимали собранныя въ губки человѣческія нечистоты. Одна распутная женщина вылила ему на голову горшокъ съ кипяткомъ. Доведя до гипподрома, мучители повѣсили Андроника за ноги между двухъ столбовъ и довершили казнь ударами меча \*).

Этоть царь быль жестокь, видя вокругь себя повсюду крамолу и проискъ; онъ былъ развращенъ, но онъ не сдёлалъ народу такого зла, какое причинили ему многіе, спокойно сошедшіе съ политической арены. Онъ допустилъ ошибку, какъ справедливо замъчаетъ Хоніатъ, по римскимъ преданіямъ слишкомъ довѣряя желѣзу и огню. Но скитаясь всю свою жизнь по чужимъ землямъ, онъ мало зналъ свою родину, хотя, видимо ясно представилъ себѣ ея непостоянство и жестокость по отношенію своихъ властителей. Преданіе повествуеть, что, находясь однажды въ Константинополѣ HSскачкахъ вмѣстѣ съ двоюроднымъ братомъ, онъ сказалъ послёднему, показывая на столбы, на которыхъ былъ впослёдствіи повѣшенъ: «здѣсь когда-нибудь будетъ висѣть римскій императоръ, послѣ тяжкихъ мученій, которымъ онъ подвергнется со стороны городскихъ жителей». Передаютъ также, что Мануилъ съ увѣренностью отвѣтилъ, что съ нимъ ничего подобнаго не случится, и онъ имѣлъ право сказать это; онъ не дразнилъ и не разъярялъ звѣря, въ котораго постепенно превратилось, наконець, константинопольское населеніе.

Про смерть Андроника народъ точно также сложилъ пѣсню: «внезапно поднимется съ мѣста, богатаго напитками, мужъ, ба-

\*) Ibid. 441.

гровый, гордый нравомъ, ужасный, сёдой, измёняющійся подобно хамелеону, и, вторгшись, будеть жать людей, какъ солому. Но наконецъ и самъ пожатъ будетъ временемъ и, бѣднякъ, жестоко заплатить за все причиненное имъ въ жизни зло. Носящій мечь не избѣжить меча». Возвеленный на престолъ народной жалостью къ предстоявшей бѣдственной участи со стороны преслѣдовавшаго его Андроника. Исаакъ Ангель, надававь населенію множество заманчивыхь об'вщаній, между прочимъ, посуливъ отмѣну смертной казни и тѣлесныхъ увѣчій, на дѣлѣ не исполнилъ ничего и оказался въ жестокости почти равнымъ Андронику. Глупый, бездарный, трусливый, расточительный, онъ былъ ослёпленъ народомъ того, чтобы уступить свое мѣсто брату и быть однимъ аля изъ послѣднихъ тирановъ передъ латинскимъ завоеваніемъ Константинополя.

## ГЛАВА VI.

## § 1. Идея народнаго верховенства въ Византіи.

Изъ длинной цёпи изложенныхъ событій явствуетъ, по натему мнёнію, та крупная роль, которую играло населеніе Константинополя въ политическихъ дёлахъ Византіи.

Презираемое правительствомъ въ дни царствованія безличнаго Аркадія оно заставило себя бояться уже въ шестомъ вѣкѣ и добилось окончательнаго признанія своей силы въ десятомъ. Вліяніе его на судьбы престола удостовѣряется положительными историческими фактами. Поэтому какъ совершенно справедливо замѣчаетъ Альфонсъ Пайяръ \*\*), однимъ изъ основныхъ началъ государственной жизни восточно-греческой имперіи должно признать то положеніе, что суверенитетъ въ ней принадлежалъ прежде всего народу и только отъ него при помощи общаго соглашенія всѣхъ гражданъ переда-

<sup>\*)</sup> Византійскіе историки. Никита Хоніать, І, 445.

<sup>\*\*)</sup> His toire de la transmission du pouvoir imperial, 333.

вался государямъ на правѣ пользованія. Въ данномъ случаѣ Византія представляетъ собой какъ бы типъ вѣчевой монархіи. При обсужденіи крупныхъ государственныхъ вопросовъ какого. бы то ни было голосованія или жеребьевки, какъ въ народоправческихъ государствахъ древней Греціи, въ Византіи не существовало. Въ случаѣ раздѣленія народа на партіи обѣ стороны вступали въ бой и силою оружія слабѣйшая приводилась къ единомыслію съ сильнъйшей.

Въ виду подобныхъ данныхъ, очевидно, что населеніе византійскихъ городовъ рѣзко отличалось по своимъ политическимъ правамъ отъ такового въ имперіи Римской. Исторіи ихъ сложенія были различны. Восточный горожанинъ не жилъ, подобно паразитамъ Рима, на счетъ трудовъ населенія подвластныхъ областей. Онъ не былъ обитателемъ разбойничьяго гнѣзда, питавшагося кровью раззоряемыхъ народовъ; рано перейдя съ господскаго пайка въ видѣ различныхъ аннонъ на существованіе отъ трудовъ рукъ своихъ и потому менѣе обязанное правительству, будучи само его податной силой, византійское населеніе скоро пришло къ сознанію того, что государство не внѣ его, а въ немъ самомъ. Оно делегировало верховное распоряженіе властью избраннымъ лицамъ, но всегда сознавало за собой право провѣрять дѣйствія уполномоченныхъ.

Какъ мы указывали выше, наиболѣе проницательные, наиболѣе мудрые политики изъ среды византійскихъ, государей въ свою очередь понимая суть восточно-эллинскихъ правовоззрѣній, старались не входить въ разладъ съ народомъ и въ сомнительныхъ случаяхъ, насколько было возможно, избѣгали мъ́ръ принужденія, предпочитая имъ путь мирнаго соглашенія. Приведемъ нѣсколько фактовъ. Левъ III, замысливъ церковнуко реформу въ греко-восточномъ духѣ, всетаки не издавалъ никакихъ эдиктовъ, принуждавшихъ подданныхъ, во что бы то ни стало, подъ страхомъ наказаній, раздѣлять взглядъ правительства на иконы. При первыхъ толкахъ, возникшихъ въ средѣ народа, императоръ разъяснилъ то обстоятельство, что онъ не намѣренъ былъ рѣшительно уничтожать образовъ, но во избѣжаніе ихъ обоготворенія, распорядился только устранить возможность вещественнаго выраженія почитанія. Противъ смуты, возбуждаемой въ народѣ врагами реформы, какъ мы видѣли Левъ III прежде всего пустилъ въ ходъ средство мирной проповѣди и даже лично выступилъ на ряду со своими миссіонерами передъ народомъ въ качествѣ истолкователя заповѣдей Божіихъ.

Первыми насиліе проявили защитники иконъ. Какъ представитель извѣстнаго государственнаго порядка, императоръ въ этомъ случаѣ обязанъ былъ подавить мятежъ, поднятый противунаціональной партіей. Византійцы не любили въ вопросахъ философско-религіознаго разномыслія примѣненія крутыхъ мѣръ со стороны власти, но имъ также было вполнѣ ясно, что государство не можетъ терпѣть явнаго безчинства, производимаго слабѣйшимъ меньшинствомъ, даже въ томъ случаѣ, если это безчинство идейнаго свойства.

Измёнившій памяти Льва его ставленникъ патріархъ Анастасій, чтобы сохранить за собой престоль при овладѣвшемъ короной въ отсутствіе Константина Копронима западникѣ Артабазѣ, публично обвинилъ сына Льва въ грубѣйшемъ кощунствѣ, въ отрицаніи всякой божественности природы Іисуса Христа. Пущено было такимъ образомъ крайнее средство для того, чтобы склонить народь на сторону узурпатора. Константинопольцы отказали Копрониму въ пріемѣ. Върность восточныхъ легіоновъ помогла Константину справиться съ похитителемъ отцовскаго наслъдія, и не смотря на несомнънную измъну населенія, раздраженіе императора обратилось не противъ средняго класса, но противъ чернаго духовенства и той части знати, которая тянула сторону анти-націоналистовъ. Копронимъ подвергь жесточайшимъ мученіямъ сенаторовъ, ставшихъ на сто-, рону Артабаза, отдалъ на разграбленіе войскамъ ихъ имущества, но милостиво обошелся съ народомъ и для него устроилъ

конскія ристанія, облегчиль бремя налоговь, постарался поддержать на низкомь уровнь цёны на съёстные припасы и не переставаль впослёдствіи прислушиваться кь народнымь толкамь по поводу его дёйствій.

Неумолимо-жестокое въ порывахъ гнѣва византійское населеніе легко трогалось чьей-либо несчастной участью въ минуты добродушнаго настроенія. Узнавъ однажды о подобной жалости и ропотѣ, вызванныхъ въ народѣ пыткой двухъ патриціевъ братьевъ Константина и Стратегія, тотъ же Константинъ Копронимъ распорядился тотчасъ же наказать и смѣстить начальника полиціи, допустившаго явные знаки сожалѣнія, но ничѣмъ не тронулъ ихъ прямыхъ виновниковъ. Это ему народъ въ циркѣ посылалъ насмѣшки относительно беззаконной связи съ Агаоіей, и гордый самовластецъ спокойно перенесъ грубыя шутки торговцевъ и ремесленниковъ. По примѣру отца, онъ точно также нерѣдко появлялся передъ народомъ въ качествѣ проповѣдника и оставилъ послѣ себя тридцать рѣчей богословскаго содержанія.

Видя постоянное къ себѣ вниманіе народъ сохранилъ добрую память о Копронимѣ, несмотря на неудовольствіе противъ него первыхъ лѣтъ, и впослѣдствіи неоднократно возставалъ на защиту его памяти при Иринѣ.

Императрицё-сыноубійцё многихъ трудовъ стоило, мёрами предательской хитрости, предотвратить народное возмущеніе въ пользу сыновей Копронима. Въ 797 г. во время народнаго мятежа въ столицё, одинъ изъ нихъ, слёпой Никифоръ, быль уже провозглашенъ императоромъ, но ближайшій сподвижникъ Ирины, евнухъ Аэцій, съумѣлъ ловкимъ пріемомъ удалить его съ глазъ толпы и тайнымъ образомъ выслать въ Аоины. Напрасно впослѣдствіи Ирина дѣлами благочестія, старалась внушить народу уваженіе и любовь къ себѣ. Полный воспоминаніями о счастливыхъ временахъ исаврійскаго царствованія народъ постоянно волновался подъ владычествомъ узурпаторовъ престола; формальныя возмущенія происходили одно за другимъ, причемъ при Михаилѣ Ранкабе́ народъ самъ потребовалъ возстановленія иконоборческихъ законовъ.

Точно также, павликіане вмѣстѣ съ партіей иконоборцевъ, позаимствовавшись отъ иконопочитатей идеей устроенія чудесъ, попытались-было заставить Константина Копронима возстать изъ гроба, но были обличены въ обманѣ полиціей, не допускавшей явленія чудесъ въ пользу притязаній оппозиціи.

Имѣя въ рукахъ сильное оружіе, — признанное право низведенія императора съ престола и замѣну его угоднымъ себѣ лицомъ, византійцы съ теченіемъ времени еще болѣе усилили свои притязанія на постоянную пров'єрку надлежащаго осуществленія монархами идеи добраго управленія. Нѣкоторые изъ императоровъ поэтому начали даже сами себя отдавать въ сомнительныхъ случаяхъ на судъ народный, какъ, напримёръ, дёлали это Алексёй и Мануилъ Комнины: другіе, уступая давленію обстоятельствъ, просто измѣняли свой образъ действій, согласно предъявляемымъ требованьямъ. Право контроля подданныхъ надъ действіями власти, конечно, истекло въ Византіи изъ признанія суверенности народа. Во весь періодъ существованія греко-римской имперіи контроль этоть постоянно проявлялся въ различныхъ формахъ, но, начиная съ одиннадцатаго въка, онъ сталъ выражаться особо нагляднымъ образомъ. Мы не будемъ ссылаться на издавна практиковавшуюся сывну должностныхъ лицъ, по требованью гражданъ; примёры такого воздёйствія мы приводили при случаё, излагая исторію развитія народныхъ вольностей. Теперь мы употолько нёсколько характерныхъ яркихъ фактовъ изъ мянемъ области общаго управленія въ послѣдніе годы передъ латинскимъ завоеваніемъ. Суровый Андроникъ Комнинъ никогда не издаваль смертныхъ приговоровъ за собственной подписью и, когда въ день своего паденія подвергся допросу со стороны разсвирѣпѣвшаго народа, смиренно отвѣчалъ, что былъ только исполнителемъ рътений сената и суда \*).

\*) Хоніать, І, 425.

Алексъй Ангелъ неоднократно былъ принуждаемъ народомъ отказываться отъ того или другого своего мфропріятія, подавлять то или другое злоупотребление администрации. Покупая миръ у Алеманновъ, названный императоръ не разсчиталъ своихъ средствъ и для пополненія недоставшихъ суммъ рёшился установить новый общій подоходный налогь для всенаселенія безъ исключеній. Въ народѣ поднялся ропоть: го принялись высчитывать доходы и расходы самаго царя и пришли къ тому выводу, что царь раззорилъ государство расточительностью и раздачею высшихъ должностей своимъ родственникамъ, недобросовѣстнымъ N неспособнымъ людямъ. Чуть не рёшено было смёстить императора. Алексёй отказался отъ своей мысли подоходнаго обложенія и попробоваль было, подобно своему великому тезкѣ Алексѣю Комнину, наложить руку на церковное имущество въ золотѣ и серебрѣ, но и туть потерпѣлъ неудачу \*).

Вѣчно нуждаясь въ деньгахъ, въ слѣдующій разъ Алексѣй распорядился лишить имущества одного константинопольскаго богача-банкира, по имени Каломодія, скопившаго своей оборотливостью несмѣтное состояніе. Императорскіе чиновники подъ какимъ-то предлогомъ арестовали Каломодія и хотели было уже конфисковать его имущество, но константинопольскіе лавочники, услышавъ объ арестѣ, бросились къ патріарху и подъ угрозой выбросить первосвященника изъ окошка внизъ головой, потребовали, чтобы тоть немедленно отправиль къ Алексѣю посланіе съ настойчивой просьбой тотчасъ-же освободить схваченнаго банкира. Представительство при такихъ условіяхъ патріарха подбиствовало, и царь распорядился отпустить Каломодія на волю \*\*). Спустя короткій промежутокъ времени, народу опять пришлось выступить въ роли защитника угнетенныхъ и исправить злоупотребление императорскаго чиновника. Нѣкто Іоаннъ Лагосъ, начальникъ преторіанской тюрьмы, за-

<sup>\*)</sup> Ibid. II, 173-177.

<sup>\*\*)</sup> Ховіать II, 245-251.

думалъ извлекать незаконные доходы изъ лицъ, содержавшихся въ заключеніи, и съ этой цёлью началъ выпускать отъявленныхъ воровъ йзъ подъ надзора, съ тёмъ условіемъ, чтобы они дёлились съ нимъ частью своей добычи. Много разъ объ этомъ докладывали императору, который об'ёщалъ наказать тюремщика, но об'ёщанія своего почему-то не приводилъ въ исполненіе. Лагосъ не унимался. Въ довершеніе своихъ злод'ёяній, ему вздумалось однажды захватить какого-то ремесленника и безъ всякихъ поводовъ дать ему изрядное количество палокъ въ спину и обрить голову.

Сотоварищи по ремеслу возмутились, прочіе горожане ихъ поддержали. Вскорѣ смятеніе обняло весь городъ. Лагосъ увернулся и спасся бѣгствомъ отъ справедливаго возмездія. Народъ, осыпая проклятіями Алексѣя, выломалъ двери преторіанской тюрьмы, выпустилъ всѣхъ заключенныхъ, разгромилъ отрядъ высланныхъ противъ него войскъ и успокоился только на слѣдующій день. Такихъ примѣровъ можно было бы привести множество, но мы выбрали изъ нихъ наиболѣе характерные. Всѣ они лишены свойствъ безцѣльнаго безпричиннаго буйства, а между тѣмъ ихъ настоящій смыслъ не сознавался многими интеллигентнѣйшими современниками, не дававшими себѣ труда вдуматься въ истинныя причины наблюдаемыхъ печальныхъ явленій.

Обсуждая поведеніе народа во время возстанія противъ вдовы Мануила Комнина и ся друга протосеваста Алексёя, Никита Хоніать, напримёрь, приходить къ тому заключенію, что хотя во всёхъ другихъ городахъ народная толпа бываетъ неразумна и чрезвычайно необузданна въ своихъ стремленіяхъ, но въ Константинополѣ болѣе, чѣмъ гдѣ бы то ни было, эта толпа выказывала склонность къ возмущеніямъ и отличалась чудовищной дерзостью. «Неуваженіе къ властямъ, продолжаетъ упомянутый историкъ, — они удержали за собой какъ врожденное зло; кого они сегодня превозносятъ, какъ законнаго властелина, на другой день безчестятъ, какъ злодѣя, и въ томъ и другомъ случаѣ, очевидно, дѣйствуя не по разумному убѣжденію, а по глупости и легкомыслію» \*). По мнѣнію Хоніата «сбродъ людей, населявшихъ Константинополь», вслѣдствіе крайней пестроты своего состава и разнообразія въ занятіяхъ, ни самъ для себя никогда ничего хорошаго не придумалъ, ни другихъ не слушалъ, когда предлагалась какая-либо общеполезная благодѣтельная мѣра.

Съ такой характеристикой византійскаго населенія, конечно, нельзя согласиться, всматриваясь въ существо дѣла и вдумываясь въ исторію восточно-греческой имперіи. Народъ вовсе не быль такь безразсудень, какь это думаль современный ему историкъ: по своему понимая существо государства и власти, онъ сдёлаль для блага отечества, что могь; онь выработаль высокое представление о христіанскомъ царѣ-защитникѣ слабыхъ и перодной земли; онъ довелъ до сознанія правящаго чальникѣ класса необходимость допущенія свободы изслѣдованія въ области отвлеченно-философской мысли и необходимость соотвѣтствія правительственныхъ дѣйствій съ запросами дѣйствительной жизни; онъ вынесъ на своихъ плечахъ всю тяжесть гнета первыхъ лѣтъ правленія проникнутыхъ римскими идеями императоровъ, для того, чтобы указать ихъ истинныя задачи послёдующимъ; противупоставляя силу безпочвеннымъ притязаніямъ монарховъ западниковъ, въ тоже время онъ съумѣлъ выказать себя глубоко благодарнымъ твмъ изъ своихъ государей, кто хотя немного приближался къ его идеаламъ націонализма. Неносредственное вмѣшательство народа въ политику было явленіемъ многопричиннымъ: его вызывали неудовлетворенность религіозно-интеллектуальная въ широкомъ смыслѣ слова и неурядицы экономическія.

Одинъ изъ изслѣдователей византійскаго государственнаго права, выше нами цитированный Пайяръ, между прочимъ, доказываетъ, что соціальный антагонизмъ былъ чуждъ населенію

\*) Ibid I, 301.

Digitized by Google

городовъ греко-римской имперіи \*). Намъ кажется, напротивъ; непрерывное стремленіе тої богатої увеличить свое благосостояніе на счеть тої тучетої, какъ извѣстно, красной нитью проскальзываеть черезъ всю исторію Византіи. Духовенство и высшее сословіе, питаясь милостями двора въ томъ случаѣ, когда послѣдній держался западническихъ взглядовъ, оказывало свою поддержку народу только въ крайнихъ случаяхъ, когда счастіе очевиднымъ образомъ клонилось въ его пользу, но съ другой стороны посредствомъ агитаторства пользовалось имъ, какъ орудіемъ для своихъ своекорыстныхъ цѣлей. То или другое отношеніе монарха къ имущимъ и неимущимъ опредѣляло его популярность или непопулярность наравнѣ съ другими многообразными причинами.

Точно также, повидимому вполнѣ ошибочно, большинство изслёдователей полагаеть, что причиной частыхъ народныхъ волненій прежде всего были причины религіознаго свойства. «Стоило ему (духовенству) заподозрить православіе императора и революція была готова, говорить между прочимь Надлерь \*\*). самомъ дѣлѣ, при переворотахъ очень часто поводы Ha исповѣдные только привходили къ другимъ болѣе существеннымъ и общежитейскимъ. Валентъ былъ открытый аріанинъ: Анастасій I, царствовавшій двадцать семь лѣть (491-518), придерживался ереси Евтихія и гналь православныхь; Филиппикъ принадлежалъ къ сектѣ моновелитовъ; о религіозныхъ убъжденіяхъ Льва III, (717-741), Константина Копронима (741—775), Льва IV (775—780), Льва V (813—820), Өсофила (829-842), нечего и распространяться; самъ Мануилъ Комнинъ, отцомъ наученный политикѣ осторожности, оказался стоящимъ во главѣ новаго исповѣднаго ученія и никого, кромѣ небольшой кучки духовенства, противъ себя не возбудилъ.

Очевидно народъ охотно былъ готовъ териѣть императора еретика въ томъ случаѣ, если тотъ былъ храбръ на войнѣ,

<sup>\*)</sup> Alphonse Paillard, 339.

<sup>\*\*)</sup> Юстиніанъ и партіи цирка, 14.

кротокъ въ обращении съ подданными, не мучилъ ихъ несправедливыми поборами, возвышалъ правосудіе, не воздвигалъ религіозныхъ гоненій, обуздывалъ чиновничество и знать.

Замѣчательно, что наиболѣе острые взрывы народнаго недовольства выпадали на долю вполнѣ правовѣрно благочестивыхъ императоровъ: Юстиніана I, Ираны, Михаила Стратіотика, Маріи вдовы Мануила, Андроника Комнина и другихъ. Народъ самъ не складывался въ организованныя политическія партія; интересы его обыкновенно представляли интеллигенты народники, широко понимавшіе свои задачи. Лично наролъ выступаль лишь тогда, когда его задёвали матерьяльно: причина народныхъ волненій при Юстиніанѣ на лицо; насилія голубыхъ и грабительство Трибоніана съ Іоанномъ Каппадокійскимъ; ненависть къ Иринѣ сложилась подъ вліяніемъ невыносимыхъ поборовъ ея преданныхъ слугъ; враждебныя чувства къ Стратіотику возбудились въ виду его безтолковой щедрости къ своимъ любимцамъ и т. д.

Отсюда видно, что злонамъренная безпечность самихъ правителей вовлекала население въ политическую игру и такимъ образомъ подрывала уважение и увъренность во власти помимо поводовъ къ тому чисто религіознаго свойства. Значеніе и вліяніе константинопольскихъ горожанъ возрасли на почвѣ защиты нуждъ народнаго благосостоянія, безопасности и правильнаго завѣдыванія общественной казной, нуждъ, подлежащихъ цёликомъ вёдёнію организма управленія, но заброшенныхъ послѣднимъ во весь долгій періодъ первыхъ вѣковъ существованія Византіи. Собственно говоря, константинопольскій народъ, равно какъ и населеніе прочихъ городовъ византійской имперія, по природѣ своей но обладалъ склонностью къ политикъ; съ одной стороны, этому мёшалъ отвлеченный складъ его мышленія, съ другой — недостатокъ того. что авиняне называли досугомъ сходу. Византіецъ былъ ра-· бочимъ человѣкомъ, прежде всего. Хоніатъ, ставя обитателю Константинополя въ укоръ частыя возмущенія, предполагаетъ,

Digitized by Google

что оть усиленнаго занятія всевозможными ремеслами онъ съ теченіемъ времени потерялъ всякій здравый смыслъ въ отношени разумения государственныхъ делъ. Да это и не было призваніемъ византійскаго горожанина упражнять свой смыслъ въ дѣлахъ общественнаго устроенія. Восточный грекъ разумно думаль, что для вопросовь политики существують спеціалисты, которые должны также честно относиться къ своему ремеслу, управленію, и отдавать ему всѣ свои силы, какъ дѣлалъ это самъ управляемый гражданинъ за своимъ станкомъ. Выступать на арену политической деятельности его вынуждале, независимо отъ имвешагося умвнья и охоты къ тому. Въ самомъ дѣлѣ, не замѣчательно ли то обстоятельство, что народъ наконецъ вполнѣ присвоивъ себѣ право созданія императоровъ и непосредственнаго контроля надъ дъйствіями правительства, никогда не выбиралъ на престолъ представителя своего сословія; наобороть, онъ всегда отдаваль предпочтеніе или испытанному воину или гражданскому сановнику, внутренне чувствуя весь аристократизмъ правительственной деятельности, нуждающейся въ высшихъ порывахъ души и нарочитой подготовкћ.

Вначалѣ, когда еще не была выяснена вся степень отвѣтственности верховнаго представителя государства передъ лицомъ подданныхъ, народу не представлялось недостатка въ кандидатахъ: всякій честолюбивый проходимецъ мечталъ о коронѣ и любезно предлагалъ свои услуги нуждающимся въ немъ гражданамъ; но впослѣдствіи далеко не безопасное, лишенное прежняго блеска императорство, начало терять претендентовъ; чаще стали повторяться отказы отъ предлагаемой короны въ особенности со стороны людей, дѣйствительно заслуживавшихъ уваженія. Вотъ какъ описываетъ очевидецъ \*) выборы новаго императора, въ царствованіе пасильно возведеннаго латинянами Исаака Ангела, когда населеніе сознало, что кромѣ угне-

<sup>\*)</sup> Ховіать, П, 206.

тенія и поруганія отъ существующаго правительства ничего не добьешься: «въ великой церкви составилось необычайно громадное собраніе. Силою заставили явиться сюда сенать, соборь архіереевь и почетное духовенство для обсужденія вопроса о выборѣ новаго царя... Заправители горячо занялись пріисканіемъ желаннаго государя и безъ всякихъ предварительныхъ соображеній предлагали въ императоры то одного, то другого изъ высшей знати. Забраковавъ всю знать, они начали выбирать въ цари коноводовъ черни, народныхъ льстецовъ и даже нѣкоторыхъ изъ нашего сословія (высшихъ чиновниковъ): схватятъ за руку, вытащатъ на средину и съ обнаженными мечами въ рукахъ начнутъ убѣждать идти въ вѣнценосцы».

Поучительно при этомъ, что въ самыя тяжелыя минуты политической жизни, послё ряда горькихъ разочарованій, константинопольскій народъ ни разу не измёнилъ принципу монархіи и не задумалъ учредить республику. Такъ высокъ былъ въ глазахъ византійца созданный имъ отвлеченный идеалъ царя.

## § 2. Доли участія различныхъ сословій въ дълъ избранія правителя.

Дъйствующими лицами во всъхъ крупныхъ явленіяхъ государственной жизни Византіи мы видъли главнымъ образомъ три сословія: народъ въ смыслъ горожанъ, сенатъ и войско; духовенство обыкновенно привходило въ качествъ второстепеннаго, съ внѣшней стороны элемента. Внутреннее его вліяніе, подчасъ очень глубокое, всетаки всегда оставалось закулиспымъ, скрытымъ отъ глазъ и не поддающимся точной формулировкѣ.

*I. Сенатъ*. Сенату принадлежало право назначенія кандидата въ императоры, хотя правило это невсегда строго охранялось. Во всякомъ случаѣ, въ особенности въ началѣ имперіи сенаторамъ предоставлялось подъ страхомъ народнаго неудовольствія озаботиться и пріисканіемъ достойнаго преемника покинувшему престолъ императору: «поспѣшимъ, говорили сенаторы отказывавшемуся отъ короны племяннику Юліана, — если завтра народъ, проснувшись, узнаетъ, что государя болѣе не существуетъ, мы погибли».

Рядъ фактовъ свидѣтельствуетъ, что въ большинствѣ случаевъ народъ охотно довѣрялъ сенату и въ крикахъ выраженномъ согласіи одобрялъ его выборъ. Насколько, въ свою очередь, сенатъ добросовѣстно пользовался врученной ему властью, это вопросъ другого рода. Не обинуясь можно сказать, что высшее въ имперіи правительственное мѣсто мало помышляло о государственныхъ пользахъ, когда рекомендовало народному вниманію по большей части безличныхъ и бездушныхъ куколъ придворно-дворянской интриги.

Для характеристики условій избранія византійскихъ императоровъ, нужно замѣтить, что вліятельный сенать Византін никогда не являлся выразителемъ интересовъ общегосударственныхъ, какъ это, казалось, можно было бы ожидать отъ болье или менье самостоятельнаго учреждения. Вся дьятельность сената въ греко-римской имперіи отмѣчена необычайной угодливостью по отношенію вліятельныхъ лицъ и постояннымъ представительствомъ интересовъ сильнъйшихъ классовъ. Объясняется также поведение сената тъмъ, что, пополняясь главнымъ образомъ членами высшаго сословія и соблюдая выгоды послѣдняго, онъ въ тоже самое время соблюдалъ свои. Вліяніе сената на государственныя дёла было вліяніемъ двора и знати, права перваго правами вторыхъ. Поэтому во всѣхъ тьхъ случаяхъ, когда говорится о той или другой политикѣ сената, необходимо видѣть въ ней отраженіе стремленій только одной опредѣленной части общества.

Пользуясь духовной слабостью преемниковъ Константина Великаго, византійская знать впитала въ себя олигархическія тенденціи. Для нея императоръ былъ нуженъ только въ качествѣ ширмы, за которой безнаказанно она могла наслаждаться выгодами своего положенія и обдѣлывать темныя дѣ-

18\*

лишки. Ей не требовалось сущности монархіи, ей была нужна только внёшность послёдней. Сенать же пребываль всегда солидарнымь со своимь руководителемь.

Приведемъ нѣсколько примфровъ, подтверждающихъ выставленное положение. Императоръ Левъ I (457-474) былъ избранъ сенатомъ въ кандидаты на престолъ подъ непосредственнымъ давленіемъ патриція Аспара, предполагавшаго стать монархомъ de facto, оставивъ внѣшнюю обстановку императорства дѣйствительному государю. Аспаръ и сенатъ ошиблись въ разсчетахъ; Левъ I выказалъ большую наклонность къ самоопредѣленію, но факть избранія императора, долженствовавшаго царствовать для благополучія небольшого кружка гражданъ, на лицо. Съ той же цёлью фактическаго управленія имперіей Верина, вдова Льва склонила сенать избрать легкомысленнаго, ничтожнаго Зенона. Разсердившись на Зенона за неисполнение какого-то каприза, императрица уб'вдила сенать передать корону столь же ничтожному Василиску, несмотря на то, что законный государь пребываль на престолѣ. Преданія римскаго двоевластія представляли прецеденты для установленія діархіи въ Византіи.

Послѣ смерти Анастасія Перваго проискъ временщика Амантія поспособствовалъ тому, что въ императоры при помощи сената чуть было не попалъ нѣкій Өеокритъ, личный секретарь или управляющій Амантія. Только хитрость Юстина, воспользовавшагося данными ему для подкупа сенаторовъ и солдать деньгами для агитаціи въ своихъ интересахъ, разстроила смѣлый замыселъ византійскаго вельможи.

Сенаторы, выбирая въ монархи лицъ, угодныхъ имъ самимъ и правящимъ классамъ, преслъдовали двойную цъль. Они обезпечивали себъ сложныя выгоды въ настоящемъ и въ будущемъ. Такъ прежде всего имъ оказывали вещественные знаки внималія сторонники кандидатовъ на престолъ съ одной стороны, а съ другой ихъ ожидала благодарность самого вновь избраннаго государя. Нъкоторые изъ византійскихъ императоровъ не считали нужнымъ даже соблюдать приличія въ отношеніи проявленія благодарности благодѣтелямъ. Михайлъ Ранкабе́, обязанный своимъ возвышеніемъ сенаторамъ, патріарху и высшимъ чинамъ имперіи, ознаменовалъ свое царствованіе прежде всего щедрыми денежными подарками въ пользу вышеозначенныхъ (лицъ, а затёмъ уже въ угоду имъ же приступилъ къ подавленію всякихъ націоналистическихъ движеній.

Вглядываясь въ дѣйствія сената относительно выбора императоровъ можно съ увѣренностью высказать то положеніе, что, за рѣдкими исключеніями, выставляемые имъ кандидаты являлись "народнымъ бѣдствіемъ и яркими представителями романскихъ правительственныхъ преданій. Помимо названныхъ выше государей сенатскими ставленниками указаннаго образца были: Юстиніанъ I, Никифоръ Фока, Михаилъ Пафлагонянинъ, Михаилъ Стратіотикъ и др. Правленіе этихъ людей отмѣчало собой самыя тяжелыя эпохи въ жизни грековосточной имперіи, знаменуемыя грабительствомъ чиновниковъ, непосильной тяготой налоговъ, господствомъ евнуховъ, женщинъ и монаховъ.

Народъ постоянно волновался въ годы царствованія поименованныхъ императоровъ, но сенатъ находилъ ихъ политику вполнѣ нормальной и, когда его избранникъ противъ ожиданія выказываль какіе бы то ни было признаки самостоятельности и духовнаго благородства, отцы имперіи возможно скорве стремились отделаться отъ безпокойнаго повелителя. Такъ, напримъръ, когда по смерти чистокровнаго западника Константина Дуки, оставившаго престоль своей жень Евдокіи, утомленный народъ потребоваль избранія мужа императрицѣ, и избранный сенатомъ Романъ Аргиръ оказался не жалкой пѣшкой, а дѣятельнымъ, способнымъ и благожелательнымъ радътелемъ о государственныхъ интересахъ, Евдокія вмъсть съ сенаторами воспользовалась первымъ удобнымъ случаемъ, пленомъ Аргира, для того, чтобы объявить его смѣщеннымъ съ престола и всякія попытки бывшаго государя вернуть себѣ утраченный санъ заклеймить именемъ государственной измѣны \*).

Высшіе классы имперіи, конечно, далеко не поголовно погрязали въ своекорыстныхъ интересахъ господства; обогашенія и всяческой распущенности. Б'вднякъ силою обстоятельствъ въ борьбѣ за насущный кусокъ хлѣба принижается духовно и отстаеть въ умственномъ отношении отъ зажиточнаго человѣка, которому за досугомъ и достаткомъ открыты сокровищницы мысли и святилища искусства. Достаточному гражданину, при извѣстной степени одаренности натуры, легче отрѣпиться отъ житейской суеты и объять умственнымъ взоромъ широкіе міровые горизонты; твмъ болье ему легко paзобраться въ сложныхъ общественныхъ отношеніяхъ Ħ выяснить себѣ простѣйшіе законы ихъ взаимодѣйствія. Поэтому, помимо отдёльныхъ единицъ, въ Византіи мы можемъ насчитать цёлый рядъ знатныхъ фамилій, выдававшихся своими дарованіями и вызвышенностью образа мыслей: таковы, напримѣръ, были роды Комниновъ, Вранъ, Вріенніевъ, Кантакузиновъ, Палеологовъ. Но это лучшее меньшинство затиралось худшей массой, смотрѣвшей на благороднѣйшихъ членовъ своего сословія какъ на отщепенцевъ, которые должны быть по возможности устраняемы оть вліянія на общественныя дѣла.

Сенать, имѣя подчась и въ средѣ собственнаго состава выдающихся людей, однако при выборѣ императора всегда склонялся на сторону всякаго ничтожества, не гонясь за тѣмъ, къ какому классу общества оно принадлежало. Мы уже имѣли случай указать, что Левъ I Өракіецъ служилъ управляющимъ у патриція Аспара; Зенонъ Траскилиссей, исаврянинъ по происхожденію, началъ карьеру простымъ солдатомъ и всѣ его государственныя заслуги исчерпывались женитьбой на дочери

\*) Attal. 168-169.

Льва. Юстинъ былъ простой солдать, Юстиніанъ—пастухь, Михаилъ Пафлагонянинъ—мёняла, Михаилъ Калафатъ—судовщикъ. Очевидно, при выборѣ кандидатовъ на престолъ сенать не выдвигалъ на первый планъ сословныхъ предразсудковъ и искалъ только того, кто наиболѣе соотвѣтствовалъ его вѣками выработанной политикѣ.

Нельзя не замътить что подобный, образъ дъйствій сената извращаль природу монархіи вообще и шель въ разрѣзъ съ византійскими воззрѣніями на власть въ особенности. Сенаторы, какъ представители той группы, на сторону которой въ системѣ государственнаго равновѣсія выпало наиболѣе правъ, заботились только объ одномъ: о томъ, чтобы сохранить за собой матерьяльное, преобладающее положение. До остальнаго имъ не было дѣла. Византійскіе высшіе классы въ массѣ боялись всякихъ общественныхъ перемёнъ, грозившихъ ихъ узко понимаемому благополучію. Они не вѣрили въ силу неудержимаго прогресса, полагая, что тоть или другой порядокъ при принудительной охранѣ способенъ не подпасть вліянію времени, разрушающему даже гранить. Имѣя за собой опыть долголётнихъ безнаказанно совершаемыхъ злоупотребленій, полагаясь въ отношения отвётственности на царя, какъ на громоотводъ въ моменты взрывовъ народнаго негодованія, ої болатої вмёстё съ тёмъ глубоко вёрили въ прочность переданной Римомъ правительственной организаціи и преданность хорошо оплачиваемыхъ наемныхъ иноземныхъ солдать.

Въ психологіи массъ есть одна черта, которую вѣрно подмѣтили сторонники византійской олигархической тиранніи; эта черта — боязнь нарушенія существующаго порядка, признаніе силы, обаяніе ея могущества. Гражданинъ естественнымъ образомъ чувствуетъ и сознаеть незыблемость основъ государственности и всегда готовъ подчиниться законной власти, но послѣдняя, будучи и незаконной, т.-е. не соотвѣтствующей въ дѣйствительности реально сложившемуся государственному равновѣсію, можетъ тѣмъ не менѣе искусственно упрочить свое вліяніе. До времени жестокость, тщательное преслѣдованіе свободной мысли и непоколебимая выказываемая самоувѣренность могутъ подавить привычнаго къ повиновенію индивида и затмить его разсудокъ непреодолимымъ страхомъ. Гражданинъ въ этихъ случаяхъ теряетъ представленіе о дѣйствительномъ соотношеніи предъявляемыхъ требованій и ихъ реальной осуществимости. Онъ платитъ сполна по дутому векселю, полагаясь на воображаемую кредитоспособность индоссаторовъ.

Въ самомъ дѣлѣ, развѣ не странное зрѣлище представляеть стотысячная толпа, раболёпствующая передъ какимъ нибудь полупомѣшаннымъ или даже вовсе сумашедшимъ Калигулой, нравственнымъ выродкомъ Нерономъ или простымъ глупцомъ Геліогабаломъ? Развѣ нельзя подобное, въ свою очередь, безумное самоотречение уподобить состоянию хронической паники, когда люди испытывають непреодолимый ужасъ передъ созданіемъ собственнаго воображенія или реагирують на гипнотическое внушение? Направляя дѣятельность императора только въ свою пользу, раззоряя государство, поставлявшій монарховъ византійскій сенать основался на той же психологіи и не ошибался въ разсчетв. Онъ имѣлъ случай убѣдиться, что всякихъ Зеноновъ, Василисковъ, Стратіотиковъ и Пафлагонянъ, народъ при встрече осыпалъ благословеніями, несмотря на всю горечь годами накоплявшагося неудовольствія. До наступленія критической минуты, когда внезапно, иногда изъ-за пустяка, лопалась до нельзя натянутая струна народнаго повиновенія, постороннему наблюдателю, по внёшности, трудно было бы отличить царствование любимаго государя отъ правленія ненавидимаго.

11. Духовенство. По взглядамъ своимъ на значеніе царя съ высшимъ сословіемъ вполнѣ совпадало духовенство, среди котораго лучшая часть стремилась къ духовной самостоятельности, худшая и къ физической. Обѣ стороны, равнымъ образомъ сходились въ стремленіи превратить монарха въ орудіе интересовъ своей группы и подавить всякую попытку со стороны царя властно самостоятельно отнестись къ дѣламъ церковнаго управленія.

Благодаря привилегіямъ, пожалованнымъ рядомъ благочестивыхъ императоровъ, духовенство понемногу сложилось въ особое государство въ государствъ, ревниво оберегавшее свои права отъ всякаго покушенія на нихъ со стороны свётской власти. Папистическія притязанія константинопольскихъ патріарховъ извёстны; предъ ихъ глазами стоялъ соблазнительный примёрь величія и самостоятельности римскаго первосвященника, къ которому они долгое время чувствовали родственное тяготение. Вследствие подобныхъ обстоятельствъ, большинство византійскаго духовенства, въ особенности монашествующаго, сочувствовало политикѣ сената и, по мѣрѣ силъ, при выборѣ императора оказывало со своей стороны соотвѣтствовавшее давленіе; поэтому не мудрено, что ставленники константинопольскаго сената и двора всегда выказывали особое пристрастіе къ западнически настроенной части духовенства и постоянно приближали къ себѣ ея представителей. Отсюда понятно, почему при Львѣ I появилась мода лицамъ высшаго сословія поступать въ монахи, не отказываясь оть свѣтскихъ должностей. Основываясь на личныхъ симпатіяхъ государя, въ 462 г. Гратиссимъ, великій камергеръ, основалъ монастырь св. Киріака въ Константинополѣ, записался въ число иноковъ и по прежнему продолжалъ нести свои обязанности при дворѣ, Два года спустя Іоаннъ Винкомаль, консуль, надъль монашеское платье, но не пересталь посёщать засёданій сената.

Монахи представляли собой любимое общество невѣжественнаго Михаила Пафлагонянина, при помощи ихъ надѣявшагося замолить тяжкія прегрѣшенія своей жизни. Громадныя суммы были израсходованы этимъ государемъ на построеніе храмовъ и монастырей. Въ царствованіе Михаила Стратіотика протосинкелъ Левъ Параспондилъ занималъ должность перваго министра. Нечего говорить, что при правительствѣ Зои, Θеодоры и Евдокіи духовенство было вообще въ большой чести уже въ силу того, что всё византійскія матроны, не исключая императрицъ, всегда питали особую нёжность къ евнухамъ, монахамъ и священникамъ.

Союзъ монашества былъ убѣжденнымъ врагомъ какихъ-бы то ни было общественныхъ новшествъ, если только они не заключались въ пріумноженіи его имуществъ или расширеніи его правъ. Опираясь на поддержку западнической партіи распущенные, своевольные византійскіе монахи, нагло пользуясь своимъ званіемъ, позволяли себѣ въ лицо оскорблять благороднѣйшихъ императоровъ-націоналистовъ, не отступая ни передъ какими средствами, чтобы удалить съ престола имъ неугоднаго государя. Исаакъ Комнинъ, рѣшительно объявившій себя врагомъ монашества, процарствовалъ только два года, несмотря на народное расположеніе, любовь войска и крѣпкое здоровье.

Итакъ, сенатъ и духовенство дъйствовали заодно и руководились общими соображеніями при избраніи новаго монарха. Съ одной стороны въ лицѣ таковаго они стремились найти человѣка, не имѣвшаго возможности поднять руку на ихъ непомѣрно разроставшіяся преимущества, съ другой стороны ожидали отъ него дальнѣйшія богатыя и великія милости за оказанное содѣйствіе. Сильнымъ орудіемъ въ рукахъ духовенства въ отношеніи избранія новаго императора являлся обычай коронованія монарха патріархомъ, который очень часто бралъ на себя смѣлость отказывать въ этомъ обрядѣ тому или другому претенденту.

ШІ. Городское сословіе. Горожане рѣдко собственными силами отыскивали себѣ императоровъ; главнымъ образомъ народу принадлежало право утвержденія ихъ на престолѣ и смѣщенія въ случаѣ общаго недовольства правителемъ. Личный выборъ народа, кстати сказать, почти никогда не былъ удаченъ. Избиратели не знали близко людей той среды, которая поставляла имъ государей.

Правленіе народныхъ избранниковъ по большей части

было кратковременно и неустойчиво. При первомъ смѣщеніи Юстиніана Ринотмета народъ возвель на тронъ Леонтія, правительствовавшаго три года. Анастасій II, избранный возставшимъ населеніемъ посл'я убіенія Юстиніана II и см'ященія Филиппика, царствовалъ всего около трехъ лътъ. Нельзя утверждать, чтобы самый выборь въ данномъ случав былъ вполнъ неудаченъ: Анастасій II, прежній Артемій, протоасикритъ, владѣлъ многими качествами хорошаго государя, но съ момента его восшествія на престоль онь открыто высказался въ пользу консервативной партіи и даже назначилъ начальникомъ одной морской экспедиціи противъ арабовъ дьякона св. Софіи, что породило неудовольствіе свободомыслящихъ и подготовило возвышение Льва Исаврійца.

Михаиль Косноязычный, лишь до извёстной степени избранникъ народа, при помощи еретиковъ и иконоборцевъ прочно утвердившись въ своемъ санъ, выказалъ, однако, глубокое пониманіе задачь правительства во время возмущенія Өомы (823 г.) Этоть государь оправдаль народное къ нему довъріе и явился однимъ изъ рѣдкихъ счастливыхъ исключеній изъ числа остальныхъ императоровъ, возведенныхъ на престолъ непосредственно горожанами. Желанный народомъ Андроникъ Комнинъ, несмотря на свои заботы о благосостояни государства, проявилъ ничвиъ не оправдываемую подозрительность и почти нечеловѣческую жестокость. Царствованіе его, продолжавшееся почти два года, вызвало бурю негодованія даже со стороны тѣхъ, кои въ правленіе Алексѣя II считали его отцомъ отечества и сожигали ему въ угоду живыхъ людей. Исаакъ II, натворившій множество б'ёдъ въ девятилётній промежутокъ императорства, по своимъ недостаткамъ въ нѣкоторыхъ отнопревзошелъ даже ставленниковъ сената и двора. шеніяхъ Николай Канавосъ пребывалъ императоромъ всего нѣсколько дней, подобно несчастному Ипатію, нѣкогда избранному мятежниками на мёсто Юстиніана I.

Нельзя не зам'тить въ данномъ случав, что смуты, во время

хоторыхъ горожане выступали въ качествѣ избирателя, конечно, не представлялись удобнымъ моментомъ для выполненія столь сложнаго и важнаго дѣла, какъ избраніе верховнаго правителя государства; между тѣмъ, народъ активно осуществлялъ свои суверенныя права всегда лишь при исключительныхъ обстоятельствахъ и поэтому къ естественной трудности прибавлялъ лихорадочное настроеніе критической минуты.

За отсутствіемъ правильной политической жизни, при смёшеніи самыхъ разнообразныхъ началъ въ управленіи, населеніе не имѣло возможности оріентироваться, какъ слѣдуеть, въ вопросѣ императорскаго преемства, и если при сенаторско-патріаршемъ избраніи дёломъ руководилъ злонамѣренный разсчетъ, то при народномъ-главную роль играла слёная случайность. Въ моментъ выборовъ народъ не думалъ, а только чувствовалъ. По этому повидимому, лучшей рекомендаціей для кандидата въ императоры въ глазахъ горожанъ избирателей была не воинская опытность, не доблесть гражданская, а красивая наружность и перенесенныя несчастія \*). Виль отягошеннаго цёпями Михаила Косноязычнаго произвель на народъ глубокое впечатлѣніе, и заставилъ его единогласно провозгласить царемъ страдальца. Во время мятежа противъ регентши, вдовы Мануила Комнина, народъ въ поискахъ правителя постоянно обращаль взоры на Андроника. привлекаемый славой его изгнаннической жизни и внушительной наружностью. Никита Хоніать \*) передаеть, что константинопольцы толпами переправлялись въ Халкидонъ, являлись къ Андронику, удивлялись его росту, величественной красоть и упивались медоточивостью его рвчей.

Въ день возмущенія противъ Андроника, въ минуту общаго замѣшательства, одинъ изъ Дукъ, старикъ, снялъ шляпу и просилъ его увѣнчать діадимой. Народъ съ насмѣшками отвергъ просьбу, издѣваясь надъ голымъ черепомъ Дуки и

<sup>\*)</sup> Византійскіе историки. Хоніать, І, 435.

длинной острой бородой; румяный, свётловолосый, стройный, молодой Исаакъ Ангелъ, окруженный ореоломъ преслёдованій со стороны низверженнаго императора, представился мятежникамъ болёе достойнымъ короны, нежели старый, сгорбленный, плёшивый Дука.

Красота и несчастіе неудержимо привлекали къ себ'я эстевизантійца. Въ разговорахъ съ Алексеемъ Ангеломъ тика обитатели города Мелангіи, не скрывавшіе своего сочувствія самозванцу Лже-Алексвю III, следующемъ образомъ отзывались о немъ въ присутствіи царя: «государь, ты самъ полюбиль-бы этого человѣка, если-бы поглядѣль на него. Его волосы какъ будто усыпаны блестками тлинные огненные золота; онъ отличнаго роста и такой превосходный найздникъ, что какъ будто прикованъ къ сѣдлу \*). Кедринъ, выпорицание тому, что Никифоръ короновалъ свсего ражая сына Ставракія, замѣчаеть: «Утаора́хноч, а́поі́пточ о́чта τñ τε іде́а хаі үчώну хаі рыну (II, 33). Лже-Алексви II, выдававшій себя за сына Мануила Комнина, точно также всёхъ плёнялъ прекрасной наружностью и разсказами о перенесенныхъ несчастіяхъ. При Исаакѣ Ангелѣ существовалъ еще другой самозванець того-же имени, лже-Алексей I, точно также выдаюшійся красавець. Севастократорь Алексви, когда ему принесли отрубленную голову предательски убитаго самозванца, похлесталь бичемь ся золотистые длинные волосы и произнесь: «не безъ основанія этому человѣку сдавались города» \*\*). Такимъ образомъ въ дёлё выбора главы государства византійцы были склонны придавать болёе значенія внёшнимъ, нежели внутреннимъ качествамъ будущаго императора. Восточный эллинъ, подобно своимъ предкамъ древней Эллады, привыкъ соединять въ своемъ представленіи разумъ, добро и красоту. Онъ былъ мечтатель и идеалисть по природѣ и потому суро-

<sup>\*)</sup> Ibid. II, 152.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. II, 89.

вая римская д'яйствительность вліяла на него гибельніе, чімъ на представителей другихъ народностей.

*IV. Войско.* Кромѣ сената съ дворомъ и духовенствомъ и городского населенія, кандидатовъ въ императоры выставляло въ Византіи войско. Вліяніе арміи на внутреннюю политику чувствовалось въ восточно - греческой имперіи, точно также и въ Римѣ, но характеръ этого вліянія на востокѣ рѣзко отличался отъ такового-же на западѣ. Римскіе легіоны присвоили себѣ исключительную власть избранія и провозглашенія императоровъ, сведя согласіе сената и народа къ пустой, ничего не значившей формальности.

Проницательный и остроумный изслёдователь положенія римской имперіи временъ упадка, Гиббонъ, \*) съ поразительной ясностью разобрался въ причинахъ необычайнаго могушества, котораго достигли императорскіе преторіанцы, ΒЪ идеѣ предназначавшіеся охранять императора въ его столкновеніяхъ съ народомъ, а на дѣлѣ превратившіе монарха вь игрушку собственнаго своеволія. Въ значительныхъ государствахъ стройная, дисциплинированная армія является неотразимой силой. Сотня вооруженныхъ приверженцевъ, плохая охрана противъ нёсколькихъ тысячъ гражданъ, но сто тысячъ хорошо дисциплинированныхъ солдать свободно могутъ повелѣвать десятью милліонами подданныхъ, а отрядъ изъ полуотборныхъ гвардейцевъ можетъ тора десятка держать ΒЪ страхѣ многочисленное населеніе какой угодно столицы въ томъ случаѣ, если за нимъ стоитъ армія.

Въ обычномъ состояни спокойствія, масса склонна къ безусловному повиновенію; для противоборства въ средѣ ея нѣтъ постоянной ее объединяющей дисциплины, которая живетъ въ душѣ каждаго солдата. Подъемъ духа толпы—это настроеніе минуты, разбивающееся о хладнокровіе испытаннаго бойца. Августъ на основаніи личнаго опыта и примѣра Цезаря,

\*) I, 141.

первый проникъ въ тайну значенія войска, въ состояніи мирнаго времени. Онъ умышленно терроризировалъ городъ, введя гвардейцевъ внутрь ствнъ, во дворецъ, въ сенатъ. Цаль устрашенія гражданъ была достигнута императоромъ, но въ свою очередь пагубныя для верховной власти посладствія нововведенія не замедлили сказаться при установленіи новаго порядка вещей. Не долго пришлось ожидать, чтобы само одушевленное орудіе императорской воли сознало свою непреоборимую мощь, а отсюда оставался только одинъ шагъ до того, чтобы презраніе преторіанцевъ съ народа и высшихъ чиновъ государства распространилось и на особу монарха.

Что могь онъ одинъ тамъ, гдё безпрекословно склонялись сотни тысячъ? Гвардія превратила императора въ игрушку своего произвола и въ средство личной наживы. Послё звёрскаго убійства Пертинакса преторіанцы устроили продажу съ торговъ императорскаго достоинства. За дворцовой гвардіей протянули руку къ коронё компактные провинціальные легіоны, и тираннія солдать наполнила ужасомъ всю имперію.

Константинъ Великій отлично понималъ всю неестественность подобнаго положенія. И потому первой его заботой послѣ перенесенія столицы изъ Рима въ Византію было ослабленіе гибельнаго вліянія своевольной и распущенной арміи на дѣла внутренняго управленія и преемство престола. Одинъ пристрастный писатель прошлаго столѣтія, Pilati \*) относить всѣ послѣдующія несчастія греко-восточной имперіи на счеть преобразованій, предпринятыхъ Константиномъ. Если въ чемъ нибудь и можно было винить названнаго императора, по нашему мнѣнію, такъ только въ томъ, что, начиная реформу, онъ коснулся исключительно внѣшности римской системы и не затронулъ ея содержанія.

Народъ насильникъ-властитель, римляне, постоянно только

<sup>\*)</sup> Histoire des révolutions arrivées dans le gouvernement, les lois et l'ésprit humain après la conversion de Constantin jusqu'á la chute de l'empire d'Occident. La Haye. 1783.

тёмъ въ политической сферѣ и занимался, что постепенно концентрироваль власть, собравь, наконець, ее всю въ одномъ лицѣ цезаря. Въ корнѣ, безъ всякаго сомнѣнія, происхожденіе римской монархіи не отличается оть таковаго во всёхъ государствахъ. Народъ, нисшіе классы, измученные многовѣковой борьбой съ высшими, съ радостью отдались подъ покровительство державнаго посредника. Но воспитанные на желѣзѣ и крови императоры Рима не осуществили идеала и возлагавшихся на нихъ надеждъ. Правда, какъ бы въ интересахъ народа они шагъ за шагомъ сокрушили крѣпко сплотившуюся республиканскую знать, но этоть пріемъ былъ только ступенью къ порабощенію всёхъ граждань безъ различія. Опираясь на народъ, римскіе императоры взяли верхъ надъ высшимъ сословіемъ, съ помощью солдать они подавили и то и другое. Повелители Рима выработали идею властвованія для властвованія. Пресытясь земнымъ величіемъ, они, не стёсняясь, дерзнули потребовать и небеснаго.

Долгое время армія для римскихъ императоровъ была единственнымъ препятствіемъ на пути къ абсолютно безграничному владычеству. Константинъ постарался сломить и эту преграду, опершись на новыхъ преданныхъ и малотребовательныхъ союзниковъ, христіанъ. Политика предшественниковъ Константина заключалась, по върному замѣчанію Тьерри \*), въ кумуляціи различныхъ раздробленныхъ функцій власти на особѣ монарха: отсюда возникло консульство безъ консуловъ, трибунатъ безъ трибуновъ, цензура безъ цензоровъ, и проч. Что же касается силы и значенія арміи, то императорамъ ни отвлеченно, ни вещественно не предоставлялось возможнымъ перенести ихъ на себя. Могущество солдатъ приходилось ослаблять другимъ способомъ, именно дробленіемъ ихъ массъ.

Слѣдуя еще Діоклетіаномъ намѣченному плану, Константинъ раскассировалъ преторіанскую гвардію, отнялъ воинскую

2

<sup>\*)</sup> Mémoire sur l'organisation centrale dans l'empire Romain. Revue de législation. 1843, 257.

власть и у ихъ начальниковъ-префектовъ преторіума, оставивъ названнымъ сановникамъ въ рукахъ только отрасли судебногражданскаго и финансоваго управленія; онъ увеличилъ самое число преторовъ съ двухъ на четыре, сообразно дѣленію имперіи на префектуры. Начальствованіе надъ военными силами императоръ также раздёлилъ между двумя лицами: во главѣ кавалеріи поэтому сталъ magister equitum, высшее завѣдываніе пѣхотою принялъ magister peditum; при всемъ этомъ оба сановника по табели о рангахъ оказались ниже многихъ гражданскихъ чиновъ. Өеодосій Великій еще боле **УВЕЛИЧИ**ЛЪ число военныхъ начальниковъ, создавъ ЛВУХЪ magistri militum praesentales, всегда присутствовавшихъ при императорѣ, и многихъ мѣстныхъ главнокомандующихъ, какъ напримъръ magister per Orientem, magister per Thracias, per Illyricum, и проч. \*).

Предпринятое дробление и ослабление армии достигло предположенныхъ послёдствій. Вліяніе солдать было подавлено совершенно. Оли превратились на время въ прежнее послушное орудіе императорской воли, и въ исторіи настало нъсколько мгновеній, когда императоры могли считать себя свободными отъ какихъ бы то ни было стёсненій. Эпоха эта настала вскорѣ послѣ реализаціи преобразовательныхъ замысловъ Константина. Вотъ въ какихъ выраженіяхъ обратился къ солдатамъ, требовавшимъ назначенія соправителя, уже Валентиніанъ, государь, только что избранный министрами и генералами: «несколько минуть тому назадъ отъ васъ, мои ратные товарищи, завискло меня оставить въ моей скромной неизвъстности. Заключивъ по моей прошлой жизни, что я достоинъ верховной власти, вы возвели меня на престоль. Теперь уже ни на комъ другомъ, но только на мнѣ лежить обязанность заботиться о безопасности и интересахъ республики... Идите же по вашимъ квартирамъ, освѣжите вашъ умъ

\*) Mortreuil. III, 117.

и физическія силы и ожидайте обычныхъ подарковъ по поводу восшествія \*) на престоль новаго императора». Гнѣвные ранѣе возгласы войска послѣ этой рѣчи сразу перешли въ покорность и повиновеніе. Очевидно, времена господства солдатъ тогда уже рушились. Теперь нельзя было воздѣйствовать на императора по усмотрѣнію; приходилось покоряться и молчать или кликами выражать радость.

Обаяние императорской власти осталось незыблемымъ, несмотря на ослабление его главной подпоры армін. Тронъ началъ передаваться преемственно императорами потомству или пріемнымъ сыновьямъ. На время въ обѣихъ частяхъ имперіи вопарилось относительное спокойствіе. Правда, какъ бы **B**′6 видѣ отзвуковъ прошлаго и на западѣ и на востокѣ то тамъ, то сямъ вспыхивали возстанія. Подъ вліяніемъ преданій старины разные честолюбивые полководцы пытались время отъ времени добиться верховной власти, но напрасно. Ихъ начинанія рушились какъ бы сами собою. Прокопій, возставшій въ царствование Валентиніана и Валента, быль выдань собственными приверженцами и казненъ, несмотря на то, что законные государи уже трепетали за свою власть. Максимъ, добившійся даже вѣроломнаго убійства императора Граціана послѣ пораженія поплатился жизнью за свою смѣлость; твмъ же кончили узурпаторы Евгеній и Іоаннъ. Со смертью послёдняго вспышки мятежей отдёльныхъ претендентовъ, опиравшихся на солдать, совершенно прекратились на продолжительный срокъ. Что имперію охраняло не что иное, какъ прочно установившійся авторитеть императорской власти, поддерживаемый нововведеніями Константина, доказываеть то обстоятельство, что большинство императоровъ этого періода въ качествѣ политическихъ дѣятелей оказывалось ниже посредственности и не отличалось даже необходимой для государей твердостью духа. Такъ, напримёръ, Валентъ, какъ только услышаль о возстании Прокопія, тотчась же пришель въ отчаяніе,

\*) Гиббонъ, III, 70.

вознамёрился вступить въ переговоры съ мятежникомъ и отречься отъ престола; отъ этого позорнаго поступка удержала его единственно твердость министровъ; обладавшій только способностью добропорядочнаго метанья дротика Граціанъ постыдно бѣжалъ при приближеніи Максима. Ничтожество Аркадія слишкомъ извёстно для того, чтобы на немъ нужно было бы останавливаться.

И между тёмъ у всёхъ этихъ людей всегда находились исполнители, головой стоявшіе выше своихъ повелителей и вмёстѣ съ тѣмъ за честь считавшіе подчиненіе безличнымъ монархамъ, передъ которыми въ то же время трепетали милліоны народа и почти попрежнему были готовы воздавать имъ божескія почести. Знаменательно, что, начиная съ царствованія Валентиніана вплоть до Маврикія, армія ни разу не выставила своего кандидата на престолъ; значить, на триста тридцать восемь лёть ее удалила съ политическаго поприща предусмотрительная дальновидность Константина, на помощь которой пришли также измѣнившіяся условія общественной жизни. Благодаря преобразованіямъ отчасти Діоклетіана, но главнымъ образомъ Константина, государственное устройство римской, а вмёстё съ тёмъ и византійской имперіи потерпѣло коренныя измѣненія. Тираннія солдать рушилась безповоротно. Въ отличіе отъ прежняго преторіанскаго лагеря императора теперь охранялись небольособа дворецъ И шими, по отборными отрядами испытанныхъ въ вѣрности тѣлохранителей. Войска не располагались болёе массами на границахъ а обыкновенно разбитыя на отдъльныя дивизіи сливались въ корпуса только на время военныхъ дъйствій. Старинные массивные легіоны замёнились легкими подвижными когортами. Исконное римское дѣленіе военныхъ должностныхъ лицъ на легатовъ, трибуновъ, центуріоновъ уступило мѣсто новой чиновпой градаціи, предоставлявшей широкое поприще человьческому честолюбію. Соревнованіе и повиновеніе вытіснили прежнюю товарищескую сплоченность и единодушіе.

Въ большой степени оказалъ свое вліяніе и крайне пес трый составь арміи, різко отличавшійся оть того времени, когда большинство солдать по происхождению были коренными римлянами или, по крайней мёрё, латинами. Оть Рима Византіи передалось только военное искусство, которое, однако, точно также постоянно обогащалось новыми пріемами, заимствуемыми у тѣхъ или другихъ воинственныхъ народностей. Нечего говорить, что на востокѣ когорты всегда лишь въ слабой степени наполнялись чисто греческими элементами: почти съ первыхъ лѣтъ самостоятельнаго существованія восточной имперіи рекрутовъ ей начали поставлять преимущественно Өракія, Иллирія, Македонія, Исаврія, Каппадокія. Старо-римскій пріемъ привлекать на военную службу пограничныхъ враждебныхъ варваровъ принятъ былъ и Византіей. Такъ, напримъръ, Валентъ поселилъ на границу своей имперіи громадныя полчища готовъ. Впослёдствій на окраинахъ начали селиться многочисленныя славянскія племена. Точно также очень рано Византія начала практиковать прямой наемъ всевозможныхъ варварскихъ народностей, какъ напримъръ скиеовъ, гунновъ, болгаръ, геруловъ, гепидовъ. Всѣ люди эти, привыкшіе къ безусловному повиновенію, привязывавшіеся къ своимъ вождямъ, отчасти ослёпленные величіемъ имперіи, лишенные всякихъ родственныхъ и иныхъ связей съ местнымъ кореннымъ населеніемъ служили прекрасной опорой господствовавшаго порядка.

Находясь вдалекѣ отъ центра, византійскія войска четвертаго, пятаго и даже шестого вѣка не имѣли ясныхъ и точныхъ представленій о дѣйствительномъ положеніи имперіи. Имъ было неизвѣстно тайное и явное воздѣйствіе на государей презрѣнныхъ евнуховъ, вліяніе женщинъ, продажность сената. Да, впрочемъ, таковой же продажной доблести этихъ наемниковъ и дѣла никакого не было до сферъ высшаго управленія, пока имъ заботливо и хорошо платили. Войска столицы отчасти имѣли отношеніе къ перемѣнамъ, происходившимъ на престолѣ, получая вмѣстѣ съ сенаторами и народомъ опредѣленные подарки по случаю восшествія каждаго новаго императора, но выражать то или другое мнѣніе по поводу выбора власть имѣющихъ они долго не рѣшались.

Перевороть въ обстоятельствахъ въ Византіи въ противность Риму произведенъ самимъ народомъ. Партіи цирка, чуть было не свергнувшія Юстиніана, добились исключительныхъ вольностей и продолжали тревожить государство.

Понемногу вольномысліе граждань передалось и солдатамь. уразумѣвшимъ выгоды, слѣдовавшія за смѣщеніемъ того или другого монарха. Когда зеленые открыто выразили свое неудовольствіе противъ Маркіана, ихъ поддержало войско. Рядъ военныхъ неудачъ этого императора въ Болгаріи уже ранѣе возбудиль противь него солдать. При первомь удобномь случаѣ дунайская армія отказалась ему повиноваться; воины составили сходку, по старинному обычаю подняли на щитъ простого центуріона Фоку и по общему рѣшенію двинулись къ Константинополю. Зеленые поддержали избранника солдать. Бъгство Маврикія обезпечило счастливому центуріону полный успёхъ побёды, и онъ оказался первымъ императоромъ Византіи, восшедшимъ на престолъ при содѣйствіи мятежныхъ когорть. Сообразно обстоятельствамъ мятежа противъ Фоки, только отчасти подобнымъ же военнымъ кандидатомъ солдатъ можно назвать Гераклія. Безпорядочно жестокое управленіе его предшественника возбудило противъ себя справедливое негодование большинства населения. Зеленые отвернулись отъ своего бывшаго любимца; партія голубыхъ, этихъ всегдашнихъ своекорыстныхъ легитимистовъ, была слишкомъ слаба, чтобы дать прочную опору правителю, заливавшему государство потоками крови казнимыхъ по усмотрению. Сынъ экзарха Африки и военачальникъ Никита рёшили воспользоваться всеобщимъ озлобленіемъ противъ Фоки, чтобы завладѣть престоломъ. Сенать тайнымъ образомъ объщалъ узурпаторамъ содъйствіе и переворотъ совершился. Гераклій придалъ предпринятой экспедиціи религіозную окраску, очевидно въ надеждѣ привлечь на свою сторону сочувствіе населенія. Главной опорой его были моряки, такъ какъ сухопутное войско находилось еще въ дорогѣ, когда новый императоръ уже смѣстилъ Фоку. Такимъ образомъ на протяженіи нѣсколькихъ лѣтъ областныя войска во второй разъ явились въ столицу для того, чтобы короновать своихъ побѣдоносныхъ генераловъ. Но въ отличіе отъ тѣхъ чисто военныхъ переворотовъ, при помощи которыхъ возвысились Гальба, Вителлій, Северъ и др., солдаты Фоки точно также какъ моряки Гераклія въ минуту высшаго напряженія мятежа, когда военной организованной массѣ стоило бы только возвысить голосъ, чтобы круто обратить общественное мнѣніе въ свою сторону, вдругъ останавливались для того, чтобы дать возможность высказаться высшему судьѣ, народу.

На сколько въ седьмомъ вѣкѣ было сильно вліяніе горожанъ въ вопросахъ избранія монарховъ, видно изъ того, что сами императоры, мало полагаясь на имѣющуюся въ ихъ распоряженіи вооруженную силу, считали себя утвердившимися на престолѣ только послѣ явнаго выраженія знаковт народнаго согласія. По дорогѣ къ Константинополю дунайская армія, не взирая на избраніе Фоки военачальникомъ, предложила мимоходомъ корону старшему сыну Маврикія Өеодосію. Несмотря на отказъ послѣдняго, самъ Фока на пути воздерживался отъ украшенія себя знаками царскаго достоинства, не зная, какъ его приметь народъ. Точно также Гераклій отказывался принять вѣнецъ до тѣхъ поръ, пока тотъ не былъ поднесепъ зелеными, за которыми стояло почти все населеніе столицы и провинціальныхъ городовъ.

Очевидно, обстоятельства за это время изм'внились кореннымъ образомъ. Преобразованія Константина сокрушили одну опасную своевольную силу для того, чтобы его неспособные преемники собственными стараніями дали возможность развиться другой, им'в вшей на восток'в подъ ногами прочную почву историческихъ преданій. Преемники Константина не съум'ъли восполь-

зоваться унаслёдованнымъ величіемъ и выгодами своего положенія. Они искренно полагали, что властвовать это значить только держать вожжи затянутыми въ своихъ рукахъ, наслаждаться благами жизни и въ остальномъ полагаться на Промыселъ Всемогущаго. Всякіе Валенты, Аркадіи, Василиски дружными совмѣстными усиліями за четыре столѣтія подорвали и страхъ и довѣріе населенія ко власти. Правительство, руководимое шутами, монахами, женщинами и евнухами, не могло способствовать возвышенію ея обаянія. Подавляемый, но неуправляемый народъ, въ свою очередь, за отсутствіемъ соотвётствовавшихъ его возросшему значенію государственныхъ формъ выработаль себѣ тоть гибельный способь участія въ общественныхъ дѣлахъ, который зовется правомъ вооруженнаго возстанія противъ злоупотребленій властей.

Внезапное появление войскъ въ роли политическаго дѣятеля въ византійской имперіи Пайяръ сопоставляетъ съ завершеніемъ переустройства прежняго областного дёленія на префектуры, діоцезы, провинціи въ семы, единицы чисто военнаго характера \*). За догадкою такого рода нельзя не признать извёстной доли вёроятности. Помимо совпаденія дать — въ пользу гипотезы французскаго автора говорять: возвращение Юстиніана къ соединенію власти гражданской и военной снова въ однѣхъ рукахъ \*\*), сплоченность, развившаяся въ корпусахъ войскъ по причинѣ установленія наслѣдственности воепнаго ремесла, родственныхъ связей, товарищества: все это вмѣстѣ взятое несомнѣнно способствовало возвращенію арміи къ тѣмъ порядкамъ, которые столь старательно уничтожались Константиномъ Великимъ. Какъ справедливо замѣчаетъ г. Скабалановичъ \*\*\*) установление семъ вовсе не представляло собой административнаго прогресса; наобороть, новое устрой-

<sup>\*)</sup> Histoire de la transmission et ct., 444.

<sup>\*\*)</sup> Таковой порядокъ установленъ былъ для Писидіи, Ликаоніи, Оракіи, Пафлагонін, Каппадоків, Исаврін-см. новеллы 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 102. \*\*\*) Вив. госуд. и церк., 185.

ство было въ извёстной мёрё шагомъ назадъ, возвращеніемъ къ системё римскаго дёленія первыхъ трехъ вёковъ имперія.

Подъ давленіемъ внѣшнихъ обстоятельствъ, именно непрерывныхъ варварскихъ нашествій, византійскіе государи принуждены были отказаться отъ введеннаго Константиномъ дробленія арміи на мелкіе отряды и вернуться къ римскому образцу дѣленія ея на областные легіоны. Возродившаяся отсюда большая сплоченность соединенныхъ въ массы солдать повлекла за собой сознаніе собственной силы и перенесеніе приложенія послѣдней въ политику. Тому же самому содѣйствовало сокращеніе предѣловъ имперіи и находящееся съ этимъ въ связи размѣщеніе войскъ въ большей близости и къ столицѣ.

Солдаты Византін, подобно армін и гвардін Рима, вначалѣ далеки были отъ того, чтобы ограничить свою политическую двятельность только представлениемъ кандидатовъ на императорскій престолъ. Въ первое время между горожанами и войскомъ возникло легко объяснимое соперничество и въ отношеніи утвержденія императоровъ въ ихъ санѣ. Перевѣсъ склонился, однако, на сторону первыхъ. Нужно помнить, что населеніе византійскихъ городовъ вообще, а столицы въ особенности, воспиталось въ кровавыхъ стычкахъ съ императорской гвардіей, и потому многіе изъ ремесленниковъ также хорошо владѣли мечомъ, какъ иглой или рубанкомъ. Горожане въ случав необходимости умели постоять за себя; случалось, что разъяренные всевозможными притесненіями, они съ голыми руками бросались на высланные противъ нихъ военные отряды и своей безразсудной смёлостью обращали въ бёгство испытанныхъ въ бояхъ ветерановъ \*).

Неоднократно выражаемое желаніе солдать присвоить себѣ право насильственнаго возведенія монарховъ на престолъ постоянно встрѣчало самый живой и горячій отпоръ со стороны горожанъ. Такъ напримѣръ: въ 698 г., послѣ вторичнаго за-

\*) Хоніать, II, 251.

воеванія арабами Кареагена, возвращавшіяся съ неудачнаго похода имперскія войска вдругь соединились съ гарнизонами области Киберіи, возмутились и избрали генерала Абзимара въ императоры. Новый государь немедленно подступилъ къ стёнамъ Константинополя и, опираясь на военную силу, потребоваль, чтобы население признало его права на корону. Константинопольцы отвёчали рёшительнымъ отказомъ, приготовились къ защитъ, но измъна наемной дружины помогла легіонамъ Абзимара проникнуть въ городъ, и горожане волей неволей принужденыбыли покориться. Въ 813 г. разбитая болгарами дунайская армія сочла нужнымъ отказать въ повиновеніи своимъ вождямъ и объявила царемъ Льва Армянина. Население столицы распалось на две части; одна изъ нихъ желала принятія Льва, другая готовилась защищать Михаила Ранкабе. Законный императоръ разрёшилъ возникшее недоразумёніе, отрекшись оть престола въ пользу претендента \*).

Ставленникъ арміи, Исаакъ Комнинъ, избѣгъ столкновенія съ народомъ, потому, что въ Константинополѣ имѣлась сильная расположенная къ нему партія, поддерживаемая патріархомъ \*\*).

Настолько тѣ или другія чувства столичнаго населенія имѣли значеніе въ вопросѣ утвержденія на престолѣ рекомендованнаго солдатами кандидата, можно, затѣмъ, усмотрѣть изъ слѣдующихъ фактовъ. Въ 1077 г. противъ равнодушнаго къ дѣламъ государственнаго управленія Михаила VII Парапинака, сразу поднялись двѣ арміи: восточная и западная. И та и другая избрала по императору, причемъ первая провозгласила царемъ Никифора Вотаніата, вторая Никифора Вріеннія. Оба нареченные государя двинулись къ Константинополю съ цѣлью заставить народъ санкціонировать совершившійся факть. Вріенній подступилъ къ столицѣ ранье

<sup>\*)</sup> Cedrenus, II, 47.

<sup>\*\*)</sup> Cedrenus, II, 633-635.

Вотаніата. Населеніе Константинополя въ принципѣ было не прочь перемѣнить главу правительства, но претендентъ позволилъ своимъ солдатамъ разграбить одно изъ предмѣстій Константинополя \*), и этого было довольно, чтобы народъ оказалъ ему рѣшительное сопротивленіе, вслѣдствіе чего дѣло Вріеннія оказалось потеряннымъ. Иначе поступилъ Вотаніатъ. Объявивъ войну Парапинаку, онъ при посредствѣ тайныхъ сношеній съ недовольными, добился того, что безъ всякаго пролитія крови не только былъ принятъ, но и нарочно приглашенъ константинопольскимъ населеніемъ \*\*).

Недостатки правленія Вотаніата поспособствовали тому, что въ народѣ снова возникло неудовольствіе, и различные военачальники опять выступили соискателями престола. Изъ нихъ всѣхъ столица наиболѣе оказала довѣрія Алексѣю Комнину, и въ 1081 году онъ былъ торжественно вѣнчанъ на царство.

Императоромъ исключительно обязаннымъ войску въ своемъ возвышеніи, былъ Алексви Ангель, вфроломно ослёнившій своего царственнаго брата. Утомленный безчинствами Исаака, народъ отнесся безучастно къ перевороту, но Никита Хоніать, върный хранитель традицій Византіи, осудилъ его равнодушіе по отношению столь выдающагося события. «Всѣ были спокойны и приняли въсть съ сочувствіемъ, безъ ропота и безъ справедливаго негодованія на то, что въ настоящемъ случаѣ войско присвоило себѣ, всегда принадлежавшее народу, право избранія на царство» \*\*\*). На сасамомъ дѣлѣ войско уже ранѣе присвоило себѣ право провозглашенія, т. е. предоставленія кандидатовь въ императоры. Противъ такого преимущества никто не спорилъ. За народомъ сохранялась только высшая санкція факта и разъ, при нареченіи арміей Алексія Ангела царемъ, населеніе не высказалось противъ, то этимъ оно доказало свою солидарность во взгля-

<sup>\*)</sup> Attal. 186-187. Вріенній (Византійскіе историки) 109.

<sup>\*\*)</sup> Attal. 226-273. B. 117.

<sup>\*\*\*)</sup> Византійскіе историки, Н. Хоніать, II, 141.

дахъ съ войскомъ, и съ формальной стороны права его не были нарушены.

Обращаясь къ опѣнкѣ качествъ императоровъ, достигшихъ высшей власти при непосредственномъ содъйствіи военной силы. нельзя не признать, что средній уровень ихъ правительственныхъ дарований внё всякаго сомнёния быль выше средняго уровня избранниковъ народа и сената. Въ самомъ дѣлѣ, при поддержкѣ солдать на византійскомъ престолѣ на ряду съ Фокой, Геракліемъ, Тиверіемъ-Зенономъ появлялись Левъ Ш., Левъ V. Исаакъ и Алексви Комнины. Двое изъ этихъ доблестныхъ государей сдѣлались основателями долговѣчныхъ и славныхъ династій, и каждый изъ нихъ прилагалъ всѣ старанія, чтобы оставить преемнику имперію благоустроенной. Лучшіе изъ государей, обязанныхъ возвышеніемъ войску. выказали не только недюжинную правительственную осмысленную энергію, но кромѣ того проявили гуманность и пониманіе запросовъ гражданской жизни, въ степени не совсѣмъ обычной для людей, проведшихъ жизнь среди грубыхъ воинскихъ упражненій.

При всемъ этомъ, сколь-бы ни былъ удаченъ въ общемъ выборъ византійскихъ легіоновъ, очень трудно отнести его положительныя свойства на счетъ политической проницательности избирателей. Правда, тотъ или другой выставляемый солдатами кандидатъ былъ всегда въ извѣстной степени лицомъ, уже ранѣе чѣмъ-нибудь выдававшимся; въ большинствѣ случаевъ таковымъ обыкновенно являлся прославившійся боевой генералъ, но съ другой стороны одного славнаго имени не было достаточно для того, чтобы имѣть возможность, опираясь на армію, съ увѣренностью выступить предъ народомъ въ качествѣ соискателя короны. Претендентъ выказалъ-бы крайнее непониманіе жизненныхъ условій, еслибы, выставляя свою кандидатуру, не озаботился прежде подготовить для нея почву тайнымъ подкупомъ, явной щедростью, заманчивыми обѣщаніями и прочими средствами сомнительной чистоты.

Въ общемъ порядкъ солдатамъ мало было дъла до истин-

ныхъ нуждъ государства. Витстъ съ наемниками туземные воины составляли особую группу, непосредственно примыкавшую къ правительственной. Пока солдатскія не отымались земли или не облагались какими-нибудь налогами, пока царствовавшій императоръ рачительно выплачиваль жалованье или, по крайней мёрё, не стёснялъ легіоны въ отношеніи реквизицій и контрибуцій съ отечественныхъ подданныхъ, войска чувствовали свои интересы удовлетворенными и были готовы служить, какому угодно, правительству. Представлять собой идею они могли очень рёдко и то только при сохраненіи въ своей средѣ опредѣленнаго областнаго или исповѣднаго состава, какъ, напримёрь, мы это видимъ въ возстаніи исаврійскихъ полковъ въ пользу наслъдниковъ Льва Ш. Въ большинствъ-же случаевъ солдаты при избраніи новаго императора руководились соображеніями, не имѣвшими ничего общаго съ государственными пользами. Нужно вспомнить, напримѣръ, возвышеніе Фоки, Тиверія II и Льва V, чтобы уб'ядиться въ этомъ. Всѣ поименованные государи были провозглашены императорами тёми изъ Nлегіоновъ, которые, будучи разбиты въ сраженіи съ непріятелемъ, считали необходимымъ сверженіе законнаго царя изъ боязни позора и отвѣтственности \*).

Такимъ образомъ качества избранника солдатъ, какъ главы государства, обезпечивались опять таки прежде всего слѣпымъ случаемъ. Слабымъ, относительнымъ ручательствомъ можно признать, пожалуй, сравнительно болѣе открытый способъ дѣйствія военнаго узурпатора, предпочитавшаго въ конечномъ итогѣ широкій путь прямого насилія тропинкамъ тайнаго низменнаго заискиванія передъ дворомъ и сенатомъ.

По сравненію съ римскими порядками, неестественное политическое значеніе арміи въ Византіи имѣло тотъ коррективъ, что надъ войскомъ возвышалась власть народа и, кромѣ того, возмущенія византійскихъ легіоновъ, всегда управляемыхъ раз-

<sup>\*)</sup> Основательная догадка Lebeau. Histoire du Bas-Empire, t. XII, 47.

личными энергичными честолюбцами, никогда не пріобрѣтали того характера стихійности, каковой носили мятежи солдать въ Римѣ. Войску предоставлялось только право выставленія кандидата, народъ облекалъ послѣдняго императорскими полномочіями. Насильственное утвержденіе на престолѣ Тиверія II не подрываеть общаго правила, какъ рѣдкое исключеніе, но и въ этомъ положеніи допущеніе вмѣшательства арміи въ вопросъ преемства верховной власти является всетаки одной изъ темныхъ сторонъ византійскаго государственнаго устройства.

## ВЛАСТЬ.

## ГЛАВА VII.

## § 1. Древнегрочоскія ученія о правительствъ.

Ранѣе мы опредѣлили государство какъ состояніе сложнаго подвижного равновѣсія многообразныхъ личныхъ и групповыхъ интересовъ объединенныхъ общностью исторически выработанной культуры и быта. Мы указали также, что вилы государственнаго равновѣсія способны разнообразиться до безконечности, причемъ въ послѣдовательной смѣнѣ явленій государство очень часто проходить черезь такіе фазисы, которые не способны удовлетворить требованіямъ самой проствишей справедливости. На первыхъ ступеняхъ государственнаго сожитія сильнёйшія группы отхватывають себё почти одни только права, оставляя на долю слабвитихъ прежде всего однъ обязанности. Правящіе классы, захватывая въ свои руки правительственныя функціи, вмёстё съ тёмъ стремятся закрёпить свое привилегированное положение и начинають пользоваться идеей незыблемости основъ опредѣленнаго порядка почти исключительно въ личныхъ интересахъ.

Съ теченіемъ, времени при благопріятныхъ условіяхъ, управляемыя въ чужихъ пользахъ подчиненныя группы приходятъ къ сознанію неестественности такого положенія вещей и заявляють о своихъ правахъ на относительную степень благополучія, понимаемаго въ широкомъ смыслѣ слова. Между правящими и управляемыми завязывается борьба. Высшіе классы всёми силами добиваются имъ благопріятствующаго status quo. нисшіе, въ свою очередь, домогаются облегченій лежащей на нихъ тяготы, и государственное равновѣсіе испытываетъ рядъ потрясеній и колебаній. Очень часто вооруженные государственною властью высшіе классы насильно закрѣпляють распадающееся единство и искуственными средствами поддерживають шатающіяся основы. Выдёляя изъ своей среды правительственную группу, проникнутую насквозь опредѣленными узко-партійными стремленіями, правящіе классы создають олигархическій типъ государства, который по внѣшности можетъ быть монархіей или республикой, но въ сущности всегда останется аристократіей, т. е. управленіемъ многими въ пользу немногихъ. Въ указанномъ отношения въ одинъ разрядъ должны быть поставлены и монархія Спарты, и народоправство Аеинъ до временъ Солона, и республика римская, и республика венеціанская, генуэзская и мн. др. Въ самомъ дѣлѣ во всѣхъ перечисленныхъ государствахъ только извѣстный классъ обладаль правами действительныхъ активныхъ гражданъ, прочіе находились въ безусловномъ подчинении у правящихъ.

Въ самомъ дѣлѣ, возьмемъ для примѣра досолоновское государственное устройство Аеинъ \*). Въ этомъ политическомъ союзѣ, какъ передаетъ Аристотель, бѣдные находились чуть ли не въ рабствѣу богатыхъ: неоплатные долги влекли за собой кабалу; всѣ значительныя должности замѣщались знатнѣйшими и состоятельнѣйшими гражданами, вслѣдствіе чеге бѣднякъ никакимъ образомъ не могъ попасть въ архонты, еемосееты, полемархи или ареопагиты. Даже общія гражданскія права были предоставлены только тѣмъ, кто могъ представить вооруженіе и нести военную службу на собственный счетъ. По-

<sup>\*)</sup> Аристотель. Исторія и обворъ авинскаго государственнаго устройства. 'Авучайши политеїа.

добнаго рода государственныя учрежденія вполнѣ доказывають. что въ разбираемую эпоху Асины, несмотря на существование царя, предпредставляли собой полнейшій типь аристократической олигархіи. Въ такомъ же положеніи находился Римъ временъ царей. Его монархическая внёшность въ настоящее время уже болѣе никого не можегъ вводить въ заблужденіе. Кругъ лицъ, пользовавшихся преимуществами полноправныхъ гражданъ въ Римѣ былъ еще теснѣе, нежели въ Аоинахъ. Пусть до сихъ поръ не рѣшенъ вопросъ о происхожденіи плебеевъ, во всякомъ случав намъ хорошо извёстно, что этотъ многочисленный разрядъ людей совершенно подавлялся горстью патриціевъ, желавшихъ властвовать, во что бы то ни стало, только въ интересахъ своего класса и никого боле. Какъ и въ Аеинахъ, царь въ Римѣ былъ не чѣмъ инымъ, какъ первымъ сановникомъ, обязаннымъ распоряжаться властью къ выгодамъ твхъ, кто выбиралъ и утверждалъ его въ санъ. Достойно замѣчанія, что, когда благоразумный и энергичный Тарквиній Прискъ возъимёлъ благое намёреніе ввести всёхъ плебеевъ въ число полноправныхъ гражданъ, патриціи выказали столь рѣшительное сопротивленіе, что царь долженъ быль отказаться отъ своего плана безусловно и больше уже никогда. не рѣшался заводить рѣчь о коренной реформѣ.

Однако, по неизмѣнному закону общественнаго развитія, представители подавляемыхъ интересовъ способны къ безропотному подчиненію только до извѣстнаго предѣла. Съ проникновеніемъ въ массы сознанія собственной силы нисшіе классы начинаютъ предъявлять требованье на удовлетвореніе ихъ нуждъ и выгодъ и если высшія группы добровольно не уступають части имъ присвоенныхъ правъ, возникаеть борьба, и установившееся государственное равновѣсіе подвергается серьозному колебанію. Такъ оно колебалось въ Аоинахъ, гдѣ на борьбу съ богатыми выступали бѣдняки \*), въ Римѣ, гдѣ

<sup>\*)</sup> μετά δὲ ταῦτα συνέβη στασιάσαι τοὺς τε γνωρίμους και τὸ πληθος πολὺν Χρόνου. Ἀθηναίων πολιτεία, 1.

плебеи боролись съ патриціями; такъ оно колебалось вездѣ, гдѣ общественные элементы вооружались другъ противъ друга и замиреніе пріобрѣталось только войной.

Всёмъ конечно извёстно, что групповая классовая рознь пе есть исключительное достояніе исторіи. Явленія ея мы постоянно наблюдаемъ и въ государствахъ настоящаго времени, по въ наши дни ею такъ не подрываются устои государственнаго равновѣсія потому, что среди группъ, представляющихъ самостоятельные интересы, имѣется группа, преслѣдующая цѣль соразмѣрнаго служенія всѣмъ законнымъ интересамъ. Эта, нынче совершенно обособленная группа есть правительство. Въ исторіиже понятіе правительства обыкновенно сливалось съ понятіемъ правящаго или правящихъ классовъ.

Современное правительство не заинтересовано въ спеціальныхъ выгодахъ той или другой части населенія. Получая свое обезпеченное содержание отъ государства, т. е. отъ всѣхъ общественныхъ группъ въ ихъ интегрированной совокупности нынъшніе правительственные агенты въ идет стоятъ на стражв общественныхъ пользъ, и всякое лицепріятіе противно смыслу ихъ существованія. Не такъ было въ исторіи, когда должности являлись безмездно-почетнымъ званіемъ, соединеннымъ съ представленіемъ объ известномъ общественномъ положеніи должностного лица и его имущественной состоятельности. Въ Аеинахъ, какъ говоритъ Аристотель \*), на должности выбирали знатнъйшихъ и богатъйшихъ; члены сената въ царскомъ Римъ избирались исключительно изъ патриціанскихъ семей \*\*); въ феодальномъ государствѣ баронъ пребывалъ высшимъ чиновпикомъ, въдавшимъ и судъ и администрацію; въ кастовыхъ общественныхъ союзахъ Египта, Индіи только жрецы и воины отправляли правительственныя функціи. Отсюда видно, что въ исторіи правительство и правящіе классы, какъ группы, входили одно въ другое, и управляемымъ нечего было ждать отъ

20

<sup>\*)</sup> Ibid.

<sup>\*\*)</sup> Madvig. Die Verfassung und Verwaltung des römischen Staates I, 142.

правительствовавшихъ особаго вниманія къ ихъ подавляемымъ интересамъ.

Вследствіе такого положенія вещей волей неволей некоторое среднее примиряющее безпристрастное начало нисшимъ классамъ приходилось искать гай-нибудь внё групповой борьбы и розни. Сообразно двумъ направленіямъ общественной мысли, романизмъ и элленизмъ рѣшили различно представлявшуюся имъ задачу. Плебен, пролетарін Рима, отдались подъ нокровительство самостоятельно возросшей реальной силы могущества необычайно возвысившагося сановника-императора, долженствовавшаго въ своей деятельности осуществить идею истиннаго правительства; демосъ Аеинъ въ тяжелую минуту народныхъ смуть самъ создалъ потребный факторъ; онъ избралъ третейскимъ судьей и умиротворителемъ мудреца Солона и такимъ образомъ поручилъ свою судьбу ришенію не вещественнаго но отвлеченнаго начала — разума. Намъ извѣстны послёдствія этихъ столь различныхъ выборовъ. Носители физическаго, принужденія римскіе императоры, сокрушивъ цри помощи нисшихъ классовъ высшіе, въ итогѣ подчинили своему произволу и техъ и другихъ. Солонъ, наоборотъ, привелъ общественные элементы въ надлежащее соотношение, каждому въ области правъ отмежевавъ ему приличествовавшую сферу. «Я стояль крыпкимь щитомь, покрывая и тыхь и другихь. говорить онъ въ одномъ изъ своихъ стихотвореніи, и никому не позволилъ побѣдить въ неправой борьбѣ» \*).

Упорядочивъ общественно-групповыя отношенія, Солонъ, въ противность примѣру римскихъ императоровъ, какъ истинный мудрецъ, не пожелалъ воспользоваться заслуженной славой и пріобрѣтеннымъ вліяніемъ. Онъ покинулъ родину, отправившись въ качествѣ скромнаго путешественника торговца въ Египетъ. Но, исполнивъ великое дѣло, доблестный аоинскій гражданинъ упустилъ изъ вида одно важное обстоятельство: имен-

 <sup>\*)</sup> έστην δ' ἀμφιβαλών χρατερόν σάχος ἀμφοτέροισι, νιχαν δ' οὐχ εἴασ οὐδετέρους ἀδίχως.

но то, что существованіе извъстнаго безпристрастнаго уравнителя и оберегателя групповыхъ интересовъ необходимо не только въ минуты государственныхъ потрясеній, но и при обычномъ теченіи дѣлъ. Постоянное уравненіе колебаній придаетъ устойчивость государственному равновъсію и предохраняетъ его отъ переворотовъ. Солонъ, устроивъ общественныя дѣла родного города, съигралъ роль правительства въ современномъ значеніи этого слова, но только временно, тогда какъ наличность такового требуется въ государстве постоянно.

Эта идея необходимости существованія въ политическихъ союзахъ нёкотораго главнаго общественнаго чувствилища, не какъ защитника, но какъ безпристрастнаго уравнителя, была впервые уяснена и философски разработана греками въ лицё двухъ величайшихъ мыслителей древности Платона и Аристотеля. Исходя изъ различныхъ основныхъ положеній, двигаясь различными путями, оба они однако въ итогё свели свои ученія къ одному общему тезису, къ представленію о лучшемъ правительствё, какъ о такомъ, которое не имѣетъ иныхъ интересовъ и заботъ, кромѣ принадлежащихъ государству, взятому въ цёломъ.

Государственныя ученія Платона и Аристотеля оказали столь глубокое вліяніе на весь эллинскій и эллино восточный міръ, что при разсмотрѣніи реальнаго положенія власти въ восточно-греческой имперіи и сущности византійскихъ политическихъ ученій, нельзя не остановиться нѣсколько подробнѣс на обѣихъ системахъ. Что же касается государственныхъ взглядовъ Платона, то они въ свою очередь до такой степени тѣсно связаны съ его общимъ философскимъ міровоззрѣніемъ, что отдѣлить ихъ другъ отъ друга не представляется возможнымъ.

По своимъ убъжденіямъ, въ отличіе оть позднѣе возникшей школы номиналистовъ, Платонъ былъ реалистомъ чистѣйшей воды. Онъ признавалъ заложенными въ круговоротъ міровой жизни два начала: духъ-разумъ и вещество-матерію. По природъ

20\*

4

своей, училь опь, матерія груба и безсмысленна; жизненную разумность придаеть ейтворческій вёчный разумь, который, соединяясь въ различной степени съ веществомъ, творитъ изъ него явленія видимаго міра. Но въ теченій всего своего непрерывнаго творчества высшій разумъ не остается на произволъ слѣпой случайности или собственнаго усмотрѣнія. Его работа есть не что иное, какъ пеустанное овеществленіе, разъ навсегда установившихся отвлеченныхъ, совершенныхъ образцовъ, которые, будучи взяты въ совокупности, составляють собой міръ вѣчныхъ и неизмѣнныхъ идей \*). Высшій разумъ есть высшее благо. Создавая міръ, онъ влагаетъ въ одухотворяемую имъ матерію часть своей сущности и такимъ образомъ примѣшиваеть добро къ злу и безразличію. Человѣкъ, какъ одно изъ явленій видимаго міра, не разнится по свойствамъ своимь оть прочихъ вещей: и въ немъ въ различной мърв смъшаны духъ и матерія, зло и добро, два борющіяся другъ съ другомъ начала; и у него имбется свой отвлеченный совершенный образецъ, безконечно постигаемый искрой божественнаго рязума, заложеннаго въ его естество предвичной первопричиной.

Итакъ, абсолютный разумъ, по мысли Платона, овеществляетъ мыслимы яидеи; онъ превращаетъ ихъ—та́ о́ута, т. е. нѣчто лишь постигаемое хотя и вѣчно сущее, въ та̀ үгүνо̀µενа, нѣчто осягаемое, но преходящее. Вслѣдствіе того что всякій предметъ есть только вещественный сколокъ съ безтѣлеснаго оригинала, послѣдній не можетъ быть понимаемъ при помощи тѣлесныхъ чувственныхъ воспріятій. Для познанія его требуется орудіе столь-же чистое и тонкое, какъ самъ изслѣдуемый предметъ. Зиждитель міра снабдилъ насъ этимъ орудіемъ, именуемымъ

<sup>\*)</sup> Platonis. De republica, lib. VII, 517. τά δ'ουν έμο! φαινόμενα ουτω φαίνεται. έν τῷ γνωσῷ τελευταία ή τοῦ ἀγαθοῦ ἰδέα και μότις ὁρᾶσθαι, ὀφθεῖσα δέ συλλογυσέα είναι ὡς ἀρα πῶσι πάντων ἄυτη ὀρθῶν τὲ καὶ καλῶν ἀἰτἰα, ἔν τε ὁρατῷ φῶς καὶ τούτου κύριον τεκοῦσα Ἐν τε νοητῷ αὐτὴ κυρία ἀλήθειαν καὶ νοῦν παρασχομένη καὶ δει ταύτην ίδειν τὸν μέλλοντα ἐμφρόνως πράζειν ἢ ἰδία ἢ δημοσία. Ηαναπο κημηπ πος βαμισιο ούραδιομε γυθείο ούτο οτμοπειίπ πρεμμετοβό π Εκτο μης θ.

человѣческимъ разумомъ, началомъ божественнымъ, качественно однороднымъ со своимъ производящимъ и потому причастнымъ къ истинѣ.

Познать истину значить, отбросивъ тѣлесную бренную оболочку вещи, представить себѣ ся идею. Достигнуть такого пониманія вѣчносущаго возможно только для того, кто, отрѣшившись отъ обманчивыхъ умозаключеній разсудка, отдастся созерцанію разума, который въ обладаніи философа одинъ способенъ разогнать толпы окружающихъ насъ призраковъ и указать подлинную природу вещей. При помощи вдохновеннаго созерцанія, мудрецъ доходить до пониманія творческой дѣятельности первопричины, уясняеть себѣ отношеніе идей и формы въ каждомъ явленіи и такимъ образомъ отвлеченно строить систему Вселенной. Вслёдствіе этого ему не представляется затруднительнымъ усмотрёть, что не только BЪ простыхъ одушевленныхъ и неодушевленныхъ феноменахъ, но даже въ явленіяхъ болѣе сложнаго порядка, каковыми, служать, напримёрь, общественные союзы, неизмённо дёйствуеть все тотъ-же предвъчный Разумъ, стремящійся инертную матерію поднять до высоты самосущей активной идеи. Всё три основные элемента мірозданія имѣются налицо въ человѣческихъ союзахъ, изъ которыхъ государство является важнёйшимъ: ихъ матерія-масса гражданъ, ихъ конечная идея-отвлеченный типъ политическаго соединенія, ихъ творческое духовное начало-справедливость. Цёль существованія государства-реализація идеи добродѣтели, им'ьющей своимъ слѣдствіемъ счастье участниковъ государственнаго общенія.

Произвольно, согласно извъстнымъ цълямъ соединяясь въ политические союзы, большинство людей, однако, не подымаясь до высоты созерцания идеи государства, живетъ ощупью, какъбы въ потемкахъ или во снъ, и безпощадно борется \*) изъ-за

<sup>\*)</sup> De republica, lib. VII, 520: έν πόλει ή ηχισα πρόθύμοι άρχειν οί μέλλοντες žρξειν, ταύτην άρισα και άσασιασότατα άνάγκη οἰκείσθαι, την δ'ἐναντίους άρχοντας σχοῦσαν ἐναντίως.

преобладанія. Изъ таковаго состоянія слёпоты его можеть вывести только тоть, чей чистый разумъ въ найбольшей степени причастенъ созерцанію, чья душа способна къ проникновепію въ тайны божественнаго предопредѣленія. Человѣкъ, обладающій подобнымъ чуднымъ даромъ созерцанія истины именуется мудрецомъ. Члены политическаго союза, въ томъ случав если желають хотя бы относительной полностью осуществить идек счастливаго государства наперекоръ естественному ходу событій, очень часто удаляющему челов'вчество отъ идеала, не кому иному, но только мудрецу, должны поручить заботу о себѣ. Всѣ граждане въ государствѣ заботятся только о своихъ выгодахъ, отрѣшающійся оть міра мудрецъ видить свое счастье въ благополучіи согражданъ. Унего нѣтъ личныхъ или партійныхъ обыденныхъ интересовъ. Онъ старается устроить счастье цёлаго государства, а не свое или не одного какого-нибудь общественнаго класса и для этой цёли приводить гражданъ къ согласію убѣжденіемъ и принужденіемъ \*).

Онъ знаетъ, что надо для общаго блага; онъ видитъ пренятствія, мѣшающія осуществленію мыслимаго добра. Счастливо то государство, въ которомъ среди гражданъ въ противность общему порядку найдется много мудрецовъ, могущихъ водворить счастье и добродѣтель, а если нѣтъ многихъ, то и одинъ принесетъ свою долю великой пользы \*\*).

Указывая на мудреца, какъ на совершеннѣйшаго правителя, Платонъ долго и подробно останавливается на изображеніи его правъ, обязанностей и духовно-общественныхъ качествъ. По мнѣнію великаго философа древности, истинные мудрецы не создаются, не вырабатываются школой или усиліями воли, но рождаются таковыми и самой природой предназначаются къ начальствованію, иначе говоря, къ распоряженію государ-

<sup>\*)</sup> Ibid. 519: νομοθέτη οὐ τούτου μέλει ὅπως ἐν τὶ γένος ἐν πόλει διαφερόντως εὖ πράξει, ἀλλ' ἐν ὅλη τῆ πόλει τοῦτο μηχανᾶται ἐγγενέσθαι ξυναρμόττων τοὺς πολὶτας πειθοῖ τε καὶ ἀνάγκη...

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 540.

ственной властью. При самомъ рождени Богъ примѣшиваетъ къ ихъ естеству частицу золота, вслѣдствіе чего они становятся цённёе (тишитатог) прочихъ людей и по призванію являются руководителями прочихъ, создаваемыхъ съ примѣсью серебра, мѣди и желѣза \*). Мудрецъ, стражъ государства, -существо высшее на землѣ. Общія человѣческія влеченія, заблужденія и страсти ему чужды. Его личныя потребности сводятся до крайняго предѣла. Кромѣ сознанія честно выполненнаго долга и постояннаго созерцанія вѣчной истины, ему не нужно никакихъ иныхъ наградъ за неуклонно выполняемый подвигь. Безстрастіе и безпристрастіе-его первѣйшая добродѣтель. Онъ не только не долженъ пользоваться какими-нибудь внѣшними почестями или отличіями \*\*), но не можетъ даже имъть проствитей собственности, получая содержание отъ остальныхъ гражданъ въ размъръ, не превышающемъ обыкновенныхъ среднихъ потребностей человѣка \*\*\*). Мудрецомъ можеть быть не только мужчина, но и женщина, если природа одарила ее всёми необходимыми качествами \*\*\*\*).

Что касается руководящихъ началъ дѣятельности правителей — мудрецовъ то, по мысли Платона, основнымъ изъ нихъ является разумъ, сообразующійся съ реальными обстоятельствами даннаго мѣста и времени. Таковой выводъ вполнѣ соогвѣтствуетъ основной точкѣ зрѣнія автора «Республики» и «Законовъ». Мудрецу доступно непосредственное созерцаніе идеи всякаго предмета, въ томъ числѣ и идеи видовъ человѣческаго общенія. Поэтому Платонъ послѣдовательно не настаииваетъ на нриверженности правителя-философа къ писаннымъ законамъ, которые, по причинѣ своей неподвижности, стѣсни-

<sup>\*)</sup> De republica, l. III, 414.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 1. VII, 540.

<sup>\*\*\*)</sup> Ibid. l. Ш., 416. Но за то такимъ мудрецамъ, какъ геніямъ или даже богамъ, признательные граждане должны воздвигать памятники и приносить жертвы. Кн. VII, 540.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Ibid. 1. VII, 540; «μηδέν γάρ τι οΐου με περί ἀνδρῶν εἰρηκέναι μάλλον α εἰρηκα ἢ περί γιναίκων, δσαι ἄν αὐτῶν ίκαναι τὰς φόσεις ἐγγύγνωνται».

тельны для мудреца, постоянно стоящаго на стражѣ измѣнчивыхъ государственныхъ интересовъ. На указанныхъ основаніяхъ въ идеалѣ въ совершенномъ государствѣ глава его не издаеть и не отмѣняеть законовъ, руководя обществомъ посредствомъ воспитанія. При несовершенствѣ государственнаго строя, правитель устанавливаеть законы въ силу необходимости, но и въ этихъ условіяхъ стремится къ тому, чтобы велѣнія законодателя не оказывались категорическими предписаніями, навязываемыми гражданамъ принужденіемъ и силою. Ц'яль бытія государства-добродѣтель и счастіе гражданъ. А добродѣтель не можеть основываться на силѣ. Руководитель мудреца-правителя есть разумъ, которому власть и связанная съ нею сила служить только вспомогательнымь орудіемь. Источникъ добродѣтели – высшее знаніе, приложенное къ изученію существующихъ человѣческихъ отношеній. Отсюда явствуеть, что велѣніе правителя законъ есть соглашеніе разума и опыта. Законодатель не можеть установить никакого общаго правила безъ того, чтобы не показать народу, что оно разумно и цѣлесообразно по своему существу \*).

Еще Гегель указалъ, что ученіе Платона о государствѣ и правительствѣ не было плодомъ чистаго воображенія, утопіей, подобной результатамъ мечтаній Томаса Мора или Кампанеллы. Ученіе Платона—идеалъ, но идеалъ не отвлеченнаго, а эллинскаго, до извѣстной степени реально осуществляемаго, государственнаго устройства \*\*).

Личнымъ политическимъ способностямъ и дарованіямъ въ Греціи на аренѣ общественной дѣятельности отводилось обширное мѣсто. Мы знаемъ, что Аеины временъ Солона вышли изъ политическихъ затрудненій путемъ избранія въ р́ѣшители судебъ государства мудреца, который, устроивъ общественныя дѣла, не пожелалъ ничѣмъ воспользоваться въ награду за понесенные труды, кромѣ признательности гражданъ.

<sup>\*)</sup> Legg. 1. IV, 722, 721.

<sup>\*\*)</sup> Эта идея ривнита Целлеромъ. Die Philosophie der Griechen, 591.

Мы знаемъ, что эти же самыя Асины съ теченіемъ времени привыкли къ добровольному подчинению голосу выдающихся общественныхъ д'ятелей, вліявшихъ на массы исключительно силою своего духовнаго превосходства. Изъ нихъ исторія сохранила имена Өемистокла, Аристида, Перикла, Демосеена. Насколько греки умёли отдавать должное личнымъ качествамъ даровитыхъ соотечественниковъ, между прочимъ, прекрасно очерчивается примёромъ знаменитаго отступленія десяти тысячъ, повиновавшихся Ксенофонту, хотя онъ не былъ ни стратегомъ, ни лохагомъ и такимъ образомъ оффиціально не имѣлъ въ своемъ распоряжени на мальйшей доли власти. Ученіе Платона о значение чистаго разума, конечно, преисполнено крайняго довѣрія къ возможности проникновенія при помощи созерцанія въ тайны отвлеченной истины, но эта сознательно допущенная отвлеченность не помѣшала мыслителю безсознательно обобщить нѣкоторыя черты положительныхъ народныхъ воззрѣній на существо и смыслъ правительственной дѣятельности.

Въ вопросахъ построенія политическихъ системъ номиналистъ Аристотель оказался столь же истымъ эллиномъ, какъ и реалистъ Платонъ. Мало того, несмотря на различіе принятыхъ методовъ разсужденій, оба мыслителя и позитивисть-ученикъ и метафизикъ-учитель въ корпѣ въ отношеніи выясненія задачъ правительства не разошлись другъ съ другомъ И тотъ и другой въ основаніе дѣятельности правителя положили разумъ, способный привести владѣющаго имъ къ пониманію того, что есть благо, добродѣтель и счастіе. Государство, по мнѣнію Аристотеля, есть такая форма общежитія, которая существуетъ для цѣлей вполнѣ счастливой жизни, какъ семействъ, такъ и цѣлыхъ поколѣній — жизни совершенной и вполнѣ себѣ довлѣющей, не зависящей отъ бытія особый отвлеченной абсолютной идеи \*). Будучи индивидуалистомъ,

<sup>\*)</sup> Политика. Переводъ Скворцова, 117.

въ противность Платону, Аристотель подымался отъ понятія индивида и постепенно переходилъ къ виду и роду. Синтетикъ, а не аналитикъ Стагиритъ въ представленіи реализаціи идеи счастья видѣлъ его въ благоденствіи личности, долженствующей получить въ государствѣ высшее удовлетвореніе всѣхъ ея потребностей. «По скольку каждый человѣкъ въ отдѣльности стремится въ своей жизни къ счастію, постольку и желаніе общей пользы составляетъ существенный мотивъ общежитія» \*).

Имъя всегда одну и ту же цъль своего существованія, съ внѣшней стороны государства организуются различнымъ образомъ и различаются между собою по формѣ правленія. По мысли Аристотеля. для подданныхъ не важно, будетъ ли власть упражняема однимъ человѣкомъ или меньшинствомъ или народомъ во всей его совокупности, лишь бы только стоящіе у кормила государства повелѣвали не въ собственныхъ или частныхъ интересахъ, а на пользу и благо всёхъ участниковъ государственнаго союза. Правительство, пекущееся о счастьи всёхъ граждань, достойно уваженія; преслёдующее виды частнаго благополучія подлежить порицанію. Въ первомъ случав устройство его называется правильнымъ, во второмъ-неправильнымъ \*\*). Всякій, кто упражняеть власть въ качеств' истиннаго правителя, долженъ быть человѣкомъ нравственнымъ и умнымъ, поэтому основательно требуется особое воспитаніе для твхъ, кто готовится въ правители. Мудрость является спеціальной добродѣтелью послѣдняго \*\*\*). «Другія добродътели должны быть общими и для правителей и для подчиненныхъ, говоритъ Аристотель, но мудрость не есть добродѣтель подчиненнаго: его добродѣтель состоить въ умѣньи правильно понимать вещи. Подчиненный подобенъ тому, кто дѣ-

<sup>\*)</sup> Ibid., 109.

<sup>\*\*)</sup> Ibid., 111.

<sup>\*\*\*)</sup> Ibid., 105.

лаеть флейты, и правитель есть какъ бы самъ флейтисть, играющій на нихъ».

Какъ мы указали выше, разсуждая о формахъ правительства. Аристотель при извѣстныхъ условіяхъ былъ склоненъ считать правильными всякіе его виды. Тёмъ не менёе, онъ вибниль себѣ въ обязанность особенно долго остановиться на монархіи и разсмотрѣть ея существо, выгоды и невыгоды съ разныхъ сторонъ. Сдёлалъ это онъ потому, что, какъ свидѣтельствують некоторыя места Политики, въ Абинахъ имелись многочисленные преданные приверженцы исключительныхъ достоинствъ царской власти \*). Сторонники таковой (къ нимъже можно отнести и Платона) доказывали, что правление найлучшаго человѣка не только является наиболѣе желательнымъ, но кромѣ того стѣсняется законамъ, и что воля его должна быть въ силу этой причины надзаконной. Въ идеалѣ Стагирить соглашался съ выставленнымъ положеніемъ, но въ виду присутствія страстей, хотя-бы даже въ малой долѣ, въ лушѣ каждаго человѣга требовалъ сохраненія безстрастнаго закона, какъ общихъ рамокъ дѣятельности главы государства \*\*).

Аристотель училь тому, что разные люди расположены къ признанію надъ собой различныхъ формъ главенства, одни желаютъ подчиненія царской власти, другіе—аристократіи, третьи— республикѣ. Что касается царскаго управленія, то подъ нимъ, по его мнѣнію, стремятся быть тѣ граждане, которые по природѣ своей склонны къ повиновенію лицамъ, превосходящимъ ихъ способностями къ политической дѣятельности. Если въ обществѣ находится много лицъ, обладающихъ въ высокой степени политическими дарованіями, государство начинаетъ тяготѣть къ аристократическому образу правленія; въ республики складываются тѣ союзы, гдѣ каждый классъ способенъ выставить достаточное количество благоразумныхъ правителей. «Но, заключаетъ свои выводы Аристотель, если-

<sup>\*)</sup> Политика, 135.

<sup>\*\*)</sup> Ibid., 136.

бы гдё-бы то ни было или цёлый родъ, или одинъ человёкъ такъ отличался отъ прочихъ своимъ личнымъ достоинствомъ, что въ этомъ отношеніи превосходилъ-бы всёхъ остальныхъ, тогда этотъ родъ, по справедливости, долженъ былъ-бы быть царскимъ родомъ и господствующимъ надъ всёми, а этотъ одинъ царемъ».

Какъ справедливо замѣчаетъ по поводу послѣдне приведсннаго текста Фулье °), не смотря на большую терпимость и широкій взглядъ на вещи. Аристотель, терзавшійся отечественными неурядицами и видѣвшій передъ собой образъ Александра Македонскаго, въ цитированныхъ словахъ открылъ свои сокровенныя убѣжденія. Съ внѣшней же стороны только повторяя и развивая мысль Платона, онъ высказалъ, куда клонились его личные симпатіи и взгляды.

## § 3. Различів творій византійскаго и римскаго имперіализма.

Ученія Платона и Аристотеля о преимуществахъ правительства одного мудрѣйшаго, направляясь противъ недостатковъ государственной организаціи корепной Эллады, послужили основаніямъ теоріи византійскаго императорства и общественности.

Древне-греческій политическій мірокъ не зналъ сложенія крупныхъ государственныхъ тѣлъ. Каждый городъ съ прилежавшми къ нему землями въ метрополіи и въ колоніяхъ представлялъ собою небольшую республику или монархію, только на время военныхъ дъйствій противъ общаго врага, примыкавшую къ себѣ подобнымъ для защиты родственныхъ интересовъ. Древне-греческіе союзы городовъ никогда не заключались на условіяхъ подавленія самостоятельности входящихъ въ него членовъ. Они были лишены того характера внѣшняго и внутренняго единства, которымъ отличаются но-

<sup>\*)</sup> Histoire de la philosophie, 139.

вѣйшія формы соединенія государствъ, именуемыя федераціями. Городъ и государство были синонимами въ представлении древняго грека. Сынъ своего народа Платонъ даже требовалъ поэтому для наиболће удобнаго устройства государства ограниченіе числа гражданъ среднимъ числомъ пятью тысячами человѣкъ. Первый опытъ интегрированія разрозненныхъ эллин скихъ силъ произошелъ при Филиппѣ и Александрѣ Македон. скихъ. Подъ владычествомъ птоломеевъ, селевкидовъ, вполнЪ освоившись съ идеей центральнаго единовластія, малоазійскія греческія колоніи, однако, продолжали, какъ мы указали выше, сохранять свое внутреннее общинное устройство; въ политическомъ отношении онв пользовались большими преимущества. ми, льготами и по прежнему если и соединялись въ общенія, выходившія за предѣлы городскихъ стѣнъ, то лишь съ военными цѣлями. Римляне, смѣнивъ прежнее срединное правительство, точно также не совсёмъ подавили право самоуправленія мелкихъ и безопасныхъ въ политическомъ отношеніи греческихъ единицъ. Римъ, водрузивъ свое знамя среди покореннаго имъ греко-восточнаго міра, не принесъ съ собой новой, свёжей, сильной культуры, какихъ-либо неизвістнихъ идеаловъ, стремленій.

Въ теченіи всей своей долгой жизни римляне, народъ огня, крови и желѣза, проводили мысль подчиненія побѣжденныхъ и господства побѣдителей. Римъ, точно также какъ и Греція, своимъ чередомъ дошелъ до идеи преимуществъ монархіи; но онъ достигъ ея признанія инымъ путемъ, и выразилъ ее въ иныхъ формахъ, нежели, то было сдѣлано греческимъ умомъ: не мудрость, не добродѣтель, а силу положилъ онъ въ основаніе своего зданія единовластія. Проникнувъ въ смыслъ римской монархіи, грекъ опредѣлилъ-бы ее однимъ словомъ тираннія и сослался бы на авторитетъ Илатона и Аристотеля, точно указавшихъ отличительные признаки извращенности идеи власти. Въ самомъ дѣлѣ по Платону монархъ-мудрецъ если и не стѣсняется законами, то не иначе какъ въ виду пользы общества; онъ трудится на пользу другихъ, на благо государственное, самъ довольствуясь только нравственнымъ удовлетвореніемъ. Обходя законъ, онъ дѣлаетъ не то что хочетъ, а то что нужно, чему учитъ божественная мудрость и чего требуетъ благо всѣхъ. Иначе ставили вопросъ римская импероялистическая философія и толковавшій ея таинства римскій юристъ-практикъ. Они точно также выставляли то положеніе, что princeps legibus solutus est, но туть-же добавляли, что quod principi placuit, legis vigorem habet. Подобнымъ тезисомъ они облекали въ форму закона не только благожелательную волю монарха, но даже его капризъ, прихоть.

Мы не будемъ говорить о томъ, что относительная внёзаконность императора вначаль имьла характерь только почетнаго отличія и сравнительно тесный кругь примененія. Свою безграничность она получила позднѣе. Еще при Веспасіанѣ законъ гласилъ: utique quibus legibus plebeivescitis scriptum fuit ne divus Augustus... teneretur iis legibus plebisquescitis imperator Caesar Vespasianus solutus sit, quaeque ex quaque lege rogatione divum Augustum... facere oportuit ea omnia imperatori Caesari Vespasiano Augusto facere liceat \*). Смыслъ сенатскаго постановленія вполнѣ ясенъ: императоръ освобождался законовъ, оть которыхъ соблюденія только нѣкоторыхъ отъ сенать освободиль Августа. Такой порядокъ вещей быль даже естествененъ въ то время, когда о гражданскомъ равенствѣ передъ закономъ не было рѣчи не только по отношенію чѣмънибудь выдавшихся, но даже самыхъ заурядныхъ, но привилегированныхъ гражданъ. Однако, частичное изъятіе изъ подчиненія закону или возведеніе всего угоднаго одной личности въ форму юридической нормы – большая разница. Цицеронъ неоднократно употребляль выражение senatui placet въ смыслѣ сенать рѣшилъ: глаголъ placere въ данномъ случаѣ служилъ только формой внёшней вёжливости по отношенію поста-

<sup>\*</sup> Lex de imperio Vespasiani, см. Виллемсъ II, 495, Гиббонъ I, 91.

новленій сената, безъ сообщенія ему характера ни чёмъ не обоснованнаго усмотрёнія. Иначе взглянули на дёло римскіе императоры позднёйшаго времени; точно также иначе поияли латинскій текстъ западно-европейскіе легисты, съ убёжденіемъ утверждавшіе что: que veut le roy si veut la loi. Такимъ образомъ частное изъятіе и формула вёжливости были обобщены и въ итогё получился базисъ новаго политическаго ученія, подкрёпленнаго римской-же фикціей перенесенія на императора всёхъ правъ стариннаго народнаго верховенства. Отсюда видно, насколько были различны теоретическія обоснованія монархизма на западё и востокё.

Практически римскій абсолютизмъ возникъ также при условіяхъ нѣсколько отличныхъ отъ таковыхъ-же, дѣйствовавшихъ въ городахъ восточно-греческаго міра. Общирная территорія римскаго государства, многочисленное население и при царяхъ препятствовали свободному избранію третейскихъ посредниковъ между угнетаемыми и угнетавшими; установление республики не измѣнило борьбы общественныхъ классовъ, продолжавшейся въ самой грубой имущественной формѣ. Патриціевъ и плебеевъ смѣнили въ сущности тьже оптиматы и популяры. Противуположность въ общественномъ положении богатыхъ и бѣдныхъ передъ началомъ имперіи дошла до высшей степени неестественности; свободные, но мелкіе землевладѣльцы постепенно превратились въ чернь, въ пролетаріать; арендаторы, не успѣвшіе во время бѣжать съ господской земли, попали въ кабалу къ помѣщикамъ и дали начало колонату. Государственное равновесие опять цёликомъ установилось на тиранническомъ безжалостномъ господствѣ высшаго класса. Въ усиливавшихся императорахъ угнетенный народъ сразу усмотрвлъ давно желанныхъ защитниковъ и въ своихъ симцеликомъ передался на ихъ сторону. Свою канпатіяхъ дидатуру въ покровители народа безъ всякихъ выборовъ или голосованій цезари поставили сами; независимые оть правившаго класса, располагавшие внушительной поддержкой сорока четырехъ испытанныхъ легіоновъ, они выступили на борьбу съ республикой, въ существѣ которой не было ничего кромѣ слабыхъ внѣшнихъ намековъ на народоправство и сильныхъ указаній на безграничный олигархическій про-Прованціи, изнемогавшія подъ гнетомъ присылаеизволъ. мыхъ къ нимъ республиканскихъ губернаторовъ, указываетъ Гиббонъ, вздыхали о единоличномъ правителѣ, который былъбы повелителемь, а не сообщикомъ множества мелкихъ тирановъ. Население столицы, смотрѣвшее съ тайнымъ удовольствіемъ на униженіе аристократіи, просило для своего удовлетворенія только хлёба и зрёлищь; развратившаяся въ бездъйствіи и тиранній знать не способна была проявить мальйшей энергіи сопротивленія. Слабость республиканскаго правительства, недовольство управляемыхъ классовъ и неутолимое честолюбіе даровитыхъ военачальниковъ столкнулись и зазвучали однимъ согласнымъ аккордомъ. Римская республика превратилась въ римскую имперію, воспользовавшись въ своихъ видахъ вышеприведенной практической римской же филоcoфien.

Христіанство въ политическомъ отношеніи скрывало въ себѣ начала благопріятныя и для римской и для греческой системы монархизма. Римлянинъ по духу и воспитанію, апостолъ Павелъ очистилъ дорогу проведенію начала quod prinсірі placuit, legis habet vigorem, наобороть пеносредственное ученіе Божественнаго Основателя христіанскаго ученія завѣщало идею подчиненія плоти духу, земнаго авторитета высшей небесной власти. Отвлеченному уму восточнаго грека, византійцу, конечно, роднѣе былъ идеалъ не царя защитпика, праведнаго судьи, земного Бога, которому слѣдуетъ ставить статуи, храмы и воздавать божескія почести, но царя представителя божественной мудрости, служителя добра по призванію, высшаго сановника государства, обязаннаго наравнѣ съ прочими дать отвѣтъ передъ Господомъ на страшномъ судѣ Его.

Въ жизни силой можетъ быть навязана только внёшность,

содержаніе же всегда самобытно, въ особенности въ томъ случаѣ, когда оно духовно. Римъ насильно далъ греко-восточному міру свою форму тосударственнаго устройства, но не былъ въ состояніи дать идеала. Образованію послѣдняго здѣсь способствовали двѣ силы: унаслѣдованная культура античной древности и излитая на человѣчество мудрость божественнаго Основателя христіанства. Къ такому выводу приводять соображенія, касающіяся коренного различія въ стремленіяхъ и воззрѣніяхъ запада и востока. Въ одномъ господствоваль человѣкъ вознесенный до Бога, въ другомъ Богъ, облекшійся въ человѣческое естество.

При первой возможности византійское государство подверглось переработкѣ въ духѣ восточно-эллинскаго строительства. Мы уже говорили, что, какъ въ древности, такъ и въ сравнительно позднъйшее время грекъ не выказывалъ ни способности, ни наклонности къ образованію большихъ государ. ственныхъ тѣлъ. И подъ римскимъ владычествомъ и въ періодъ самостоятельности, подъ гегемоніей Византіи, населеніе африканскихъ и малоазійскихъ элленизованныхъ городовъ оставалось върнымъ политическому сожитію въ видѣ небольшихъ городскихъ общинъ съ оттънкомъ тяготънія къ народоправству въ смыслѣ областной организаціи. Несмотря на существованіе византійской имперіи, входившіе въ ея составъ города попрежнему смотрѣли на возникшее единство, какъ на союзъ государствъ, сплотившихся съ цёлью военной самообороны. Этимъ взглядомъ объясняется страсть различныхъ муниципій къ самостоятельности и обособленности, страсть никогда не проявлявшаяся въ городахъ материка Италіи. Хотя, какъ мы пробовали доказать выше, верховная власть Византій въ значительной степени была ограничена самоуправлениемъ отдъльныхъ городовъ, всетаки монархія, унаслъдованная отъ Рима, не была противна восточно-греческому міровоззрёнію. Справляясь сами со своими общественными делами гражданскаго свойства, греки, не обладавшие особой склонностью къ поли-

81

тикѣ, охотно готовы были подчиниться верховному вождю и третейскому безпристрастному судьв въ тв моменты, когда въ средѣ подданныхъ обнаруживался внутренній разладъ и для приведенія разрозненныхъ силъ въ порядокъ требовалась посторонняя надежная безпристрастная рука. Но вибсть съ твиъ грекъ слишкомъ хорошо зналъ различіе между тиранніей И истинной монархіей для того, чтобы долго обманываться ня счетъ д**ъ́йствит**ельнаго характера Римомъ переданной emv власти. До перенесенія столицы римской имперіи съ береговъ Тибра на берега Босфора, восточный міръ не имѣлъ яснаго представленія о существѣ западнаго имперіализма. Съ одной стороны пользуясь относительной автономіей И громадными богатствами, съ другой-будучи удалены отъ непосредственнаго общенія съ императорами, восточные города, какъ это часто бываетъ, приписывали наблюдаемыя злоупотребленія не господствовавшей системь, но лицамъ. представителямъ подчиненнаго управленія. Расколъ межау частями тогдашняго образованнаго міра измѣнилъ двумя прежній порядокъ вещей.

Имперіализмъ приникъ къ самому тѣлу востока. Далекій отъ какой-бы то ни было чувствительности, онъ показалъ свою истинную природу почти съ первыхъ шаговъ перехода на новую почву. Дальновидный разсчетливый политикъ Константинъ Великій, дъйствительно, не сразу обнаружилъ конечную цѣль своихъ замысловъ; благородный эллинъ Юліанъ по убѣжденіямъ не могъ отступить вполнѣ отъ роли коронованнаго мудреца, но ихъ преемники не сочли нужнымъ скрываться и измѣнять завѣтамъ римскихъ владыкъ.

Обаяніе императорской власти въ началѣ установилось въ небывалыхъ размѣрахъ, но носители ея, кромѣ приложенія грубой силы, ничего не сдѣлали для поддержанія своего ореола на надлежащей высотѣ. Наслѣдіе политическаго могущества Рима казалось имъ неисчерпаемымъ богатствомъ, не требующимъ пріумноженія, но только охраны отъ притязаній чужихъ рукъ. Съ перенесеніемъ же столицы въ Константинополь восточный мірь могь ближе присмотрѣться къ носителямъ римской императорской діадимы и усмотрѣть, какъ мало они походили на Солоновъ, Перикловъ, Александровъ Македонскихъ или Итоломеевъ. Онъ увидѣлъ передъ собой поведеніе Валента, Өеодосія, Аркадія и больно прочувствовалъ тяжесть ихъ если не желѣзной, то каменной десницы и черствость столь-же каменнаго сердца. Знаменитое избіеніе Өеодосіемъ I возмутившихся вессалоникійцевь сразу показало, какъ опасно шутить съ представителями римскаго самовластія. Императоры до изв'єстной степени въ принципѣ еще уважали старинныя вольности греческихъ городовъ, но первый опыть серьезной ихъ защиты заставиль забыть всякую терпимость. За упокой души убитаго въ Оессалоникъ осодосіева уполномоченнаго Боферика богу мести было принесено въ жертву болѣе пятнадцати тысячъ человѣкъ \*). Защита Іоанна Златоуста также обошлась народу дорогой цёной, если не въ смыслё количества убитыхъ, то въ отношения поруганія его въ самыхъ священныхъ чувствахъ религіозности и преданности духовному пастырю. Аркадій не постъснился предать избіенію толпу въ самомъ зданіи св. Софіи. Такому образу д'я тосударей вольнолюбивый грекъ, восточный міръ естественно долженъ былъ, наконецъ, противупоставить въ своемъ умѣ народный идеалъ монарха печальника о нуждахъ подданныхъ, а не угнетателя ихъ.

Подъ вліяніемъ представленія объ истинномъ царѣ, мудрецѣ и человѣколюбцѣ, населеніе византійскихъ городовъ оказалось мало способнымъ къ безропотному подчиненію выпавшей ему тяжкой доли несенія грѣховъ запада. Побуждаемое притѣсненіями оно безпрерывно волновалось и возвело въ правило переходъ въ чужія земли или призваніе къ себѣ на помощѣ враговъ отечества. Лѣтописи царствованія императоровъ рим-

<sup>\*)</sup> Гиббонъ, Ш, 260.

скаго образца отмѣчены массовыми передвиженіями византійцевъ во владѣнія магометанскихъ султановъ, обезпечивавшихъ переселенцамъ болѣе обезпеченное и спокойное существованіе, нежели они имѣли на родинѣ.

- 302 -

Восточный грекъ не могъ примириться ни съ римской политической философіей, ни съ ея практическимъ приложениемъ къ государственной жизни. На этотъ счетъ у него оказались свои теоріи и взгляды, которыми онъ постарался замѣстить произведение чужеземныхъ мудрецовъ. Собственныя представленія о царѣ въ умѣ византійца сложились подъ вліяніемъ соглашенія началь христіанства съ древней философіей. Авторитеть Платона, признанный церковью, необходимымь образомъ долженъ быль оказать особое вліяніе на политическіе взгляды византійскаго населенія, и, действительно, обобщая содержаніе разнообразныхъ литературныхъ памятниковъ, мы можемъ изъ нихъ извлечь въ качествѣ наиболѣе характерныхъ, черты чисто платоновскаго идеала монарха. Таковыми чертами въ произведеніяхъ различныхъ византійскихъ авторовъ являются: безстрастіе, самоотверженіе, высшая справедливость, добродітельность, мудрость. Восточно-эллинскій книжникъ точно также всегда неукоснительно проводиль ту мысль, что императорь не попираеть законовъ, но не пользуется ими тогда, когда видить, что эти преходящія временныя людскія установленія не соотвѣтствують вѣчному закону Премудрости и затрудняють осуществление истиннаго блага подданныхъ. «Тотъ есть истинный царь, говорить, между прочимъ, Іоаннъ Златоусть \*), кто удерживается оть гнѣва, оть зависти и все дѣлаеть по закону Божію, и блюдеть свой умъ свободнымъ и не позволяеть душѣ подчиняться сластолюбію; того съ радостью-восклицаеть названный отець церкви, я-бы увидёль царемъ земли, моря, городовъ, народовъ и лагерей. Умѣющій поставить свой умъ господиномъ надъ душевными страстями

<sup>\*)</sup> Цитируемъ по параллельному греко-славянскому тексту Древне-русской Пчелы.

легко съумѣеть и управлять людьми согласно божественнымъ законамъ. Тоть-же, кто разсчитываеть повелѣвать, самъ будучи рабомъ страстей, подвергается осмѣянію со стороны управляемыхъ, вслѣдствіе того, что носить золотой убранный драгоцѣнными каменьями вѣнецъ, мудростью-же не увѣнчанъ, тѣло покрываетъ роскошной одеждой, душу-же оставляеть безъ украшенія». На приведенныхъ словахъ Златоуста ясно сказывается вліяніе философіи Платона, противуположной той, которую развивали тогда же передъ Аркадіемъ враги патріарха: «государь, ты помазанъ Богомъ для того, чтобы не быть подчиненнымъ никому; но чтобы тебѣ подчинялись другіе; тебѣ-же разрѣшено дѣлать все, что угодно» \*). Итакъ, уже въ концѣ пятаго вѣка восточный грекъ выступаетъ со своими личными воззрѣніями на монарха и противупоставляетъ ихъ римскимъ.

Примѣры амальгамаціи началь древней философіи съ христіанскимъ ученіемъ далеко не асчерпываются словами Іоанна Златоуста. Знакомясь со взглядами византійскихъ писателей, ораторовъ, государственныхъ людей и прочихъ дѣятелей на духовномъ и свѣтскомъ поприщахъ, мы во всѣхъ ихъ пройзведеніяхъ можемъ наблюсти съ большей или меньшей ясностью черты вполнѣ родственнаго характера, сложившагося въ качествѣ слѣдствія взаимодѣйствія силъ эллинско-христіанской культуры. Подробное знакомство со всей богатой литературой Византіи, содержащей въ себѣ указанія на вліяніе ученія церкви и языческой мудрости, въ состояніи представить собою предметь нарочитой научной работы; мы же коспемся намѣченнаго вопроса лишь настолько, насколько надлежащее его освѣщеніе входить въ планъ нашего труда.

Помимо всякихъ косвенныхъ свидётельствъ на счетъ того, какъ смотрёли византійцы на задачи верховнаго правительства \*\*), до насъ дошли непосредственные своды правилъ,

<sup>\*)</sup> Am. Thierry. St. Jean Crysostome, 293.

<sup>\*\*)</sup> Къ подобнымъ свидътельствамъ можно отвести проповъди и поученія духовныхъ лицъ, ръчи всевозможныхъ общественныхъ двятелей, взгляды исто-

нарочито составленныхъ для руководства государей. Одни изъ таковыхъ сводовъ были написаны частными главнымъ образомъ духовными лицами, другіе явились плодомъ литературной деятельности самихъ коронованныхъ особъ Византіи. Что касается первыхъ, то изъ нихъ особенно выдаются: «Пар-CKIN CBUTOKD», «σχεδή βασιλική έχθεσις χαφαλαίων παραινετιχών σγεδιασθεῖσα παρὰ Άγαπητοῦ διαχόνου τῆς μεγάλης ἐχχλησίας,» ΠΟ<u>ΠΗΘ</u>COHный діакономъ софійскаго храма Агапитомъ Юстиніану: Өеофилакта архіепископа Болгарскаго «Сочиненіе о царскомъ воспитания», посвященное Константину порфирородному «той е́у άγίοις πατρός ήμῶν Θεοφυλάκτου ἀρχιεπισχόπου Βουλγαρίας παιδεία βασιλιχή πρός πορφυρογένητον Κωνσταντίνον. Изъ числа поученій, составленныхъ царственными авторами, особаго вниманія заслуживаеть «Завѣшаніе» Василія Македонянина сыну Льву, «Василейсь τοῦ Ρωμαίων βασιλέως χεφάλαια παραινετικά πρὸς ἑαυτοῦ ὑιὸν Λέοντα». Всѣ эти три сборника основаній византійской конституціи крайне родственны по содержанію и зиждутся въ руководящихъ мысляхъ на христіанскихъ истинахъ и греческой языческой мудрости древнихъ вѣковъ \*).

Въ доказательство выставленнаго положенія приведемъ прежде всего въ вольномъ переводѣ нѣсколько выдержекъ изъ Агапита. Въ «Царскомъ свиткѣ» софійскаго дьякона заключается 72 главы, изъ нихъ мы воспользуемся только нѣкоторыми, наиболѣе содержательными и характерными. «Будучи почтенъ, гласитъ первая глава «Свитка», —высочайшимъ достоинствомъ, выше всего, о государь, почитай Того, Кто облекъ тебя этимъ высокимъ саномъ. Господь вручилъ тебѣ скипетръ земного властвованія по образу своего небеснаго царства для того, чтобы ты научилъ людей соблюдать справедливость и

риковъ и проч. Между прочинъ, восточно-греческій идеалъ правителя рисуетъ Юліанъ отступникъ въ своей сатиръ Кайзарес.

<sup>\*)</sup> Указанныя памятники находятся въ трудъ Бандури: Banduri. Imperium orientale sive antiquitates Constantinopolitaneae in quatuor partes distributae, quae ex variis scriptorum graecorum operibus et praesertim ineditis adornatae et cetera, т. I, 158 и слъд.

удерживаль произносящихъ на Него хулу, повинуясь Его законамъ и по закону-же управляя народомъ». Далѣе: «Подобно кормчему, бодрствуеть прозорливѣйшій духъ государя, крѣпко держа кормило справедливости, и подавляя неправду для того, чтобы корабль государства не погрузился въ пучину бъдствія» (гл. II). «Божественно и замъчательно то мудрое правило, требующее, чтобы каждый прежде всего старался познать самого себя. Кто познаеть самого себя. познаеть Бога и уподобится ему; уподобится Богу и тоть, кто сдёлается его достойнымъ; достойнымъ-же является не творящій ничего противнаго Богу, но и мыслящій божественное и продуманное говорящій и сказанное исполняющій» (гл. III). «Твлесной природой государь равенъ всякому человѣку, но властью и саномъ уподобляется высшему повелителю Господу, ибо нёть на землё никого, кто быль-бы его могущественнёе. Поэтому и самому монарху, какъ Богу, не приличествуеть быть гнѣвнымъ, подобно простому смертному, ни заносчивымъ »(21 гл.). «Хотя государь есть господинъ надъ всёми, но вмёстё съ тёмъ онъ наравнѣ съ прочими рабъ Божій. Только въ томъ случаѣ онъ имбеть полное право называться господиномъ, если самъ властвуеть надъ собою и, не поддаваясь влеченію предосудительныхъ страстей, властвуетъ надъ ними при помощи всепобѣждающаго разума» (68 гл.). «Только тогда считай себя царствующимъ благополучно, когда ты повелѣваешь добровольно повинующимися тебѣ людьми. Ибо кто подчиняется противъ желанія, при удобномъ случаѣ производить мятежъ; удерживаемый-же цёпями благодёяній сохраняеть прочную преданность господину».

Главнымъ образомъ мы цитировали «Свитокъ» въ тѣхъ статьяхъ, которыя наиболѣе отразили вь себѣ христіанскую и платоно-аристотелевскую философію, послѣдній- же совѣтъ практическаго свойства, несомнѣнно, заимствованъ Агапитомъ изъ византійскаго политическаго обихода и представляетъ собою явленіе чисто мѣстнаго происхожденія, хотя и ему можно подыскать философскій первообразь въ изреченіи Аристотеля: о поллоїς фоверос ши поллод фовеїта: — многимъ страшный самъ многихъ боится.

Поучавшій императора дьяконъ, располагая свой трудъ въ порядкѣ акростиха, не придерживался какой-либо опредѣленной системы при написаніи свитка. Положенія, выставляемыя имъ, часто повторяются, разнообразясь по внѣшности и ничего не говоря новаго по существу; тѣмъ не менѣе одной мыслью служенія монарха во славу Божію на пользу народа проникнуто отъ начала до конца все поученіе.

Въ исторіи нѣть положительныхъ указаній на то, кто былъ въ дъйствительности дьяконъ Агапить и по какому случаю онъ поднесъ Юстиніану свой свитокъ; но во всякомъ случав въ его трудв можно и должно видъть отголосокъ политическихъ убъжденій лучшей части византійскаго общества. Это соображеніе, помимо явныхъ слѣдовъ близкаго знакомства автора свитка съ древней философіей, подтверждается крайней альтруистичностью поученія. Главы его не выговаривають какихъ-либо особыхъ правъ или привилегій духовному сословію, несмотря на принадлежность ихъ перу служителя церкви. «Свитокъ», опредѣляя обязанности царя, говорить о гражданахъ вообще, не разбивая ихъ на привилегированныхъ и непривилегированныхъ, въ равной степени въ отношении всѣхъ рекомендуя проведение одного и того-же принципа справедливости. Въ этомъ смыслѣ Агапитъ оказался достойнымъ ученикомъ съ христіанской точки зрѣнія понятыхъ античныхъ мудрецовъ, мыслями которыхъ онъ пользовался на каждомъ шагу. Въ самомъ дѣлѣ, третья глава, пропов'вдующая мысль о томъ, что, познавая себя, мы познаемъ самого Бога, безспорно находится въ непосредственной связи съ изреченіемъ, начертаннымъ нѣкогда надъ входомъ Дельфійскаго храма үчёдь сеанточ, изреченіемь, послужившимь исходной точкой философскихъ сужденій Сократа и его послѣдователей. Платонъ, допустившій отраженіе божественнаго разума въ умѣ человѣческомъ, конечно, только продолжилъ и развилъ эту мысль. Далёе, ученія «Свитка» о безстрастіи монарха, абсолютной добродётели, справедливости, подчиненія божескому закону и проведенія его въ государственную жизнь въ свою очередь не заставляють сомнёваться въ своемъ происхожденіи отъ греческаго корня, удачно принявшагося на родственной ему почвё христіанскихъ идеаловъ.

Еще до Агапита Іоаннъ Златоусть, говоря картинно объ отношени царя къ подданнымъ, по платоновски уподоблялъ ихъ пастуху и стаду, съ тёмъ большимъ удобствомъ, что это философское сравнение совпадало съ евангельскимъ. Агапитъ же непосредственно провель параллель подобно Сократу между государемъ и кормчимъ, государствомъ и кораблемъ. Въ дальныйшемъ онъ еще более и откровенные сближаеть христіанскія воззрёнія съ философскими въ семнадцатой главё «Свитка», гласящей, что въ вѣкъ Юстиніана уже наступило, наконець, то счастливое, предсказанное древними время, когда начали царствовать философы и царствующіе начали философствовать. «Если съ одной стороны, добавляетъ Агапить, философія есть не что инос, какъ любовь къ мудрости, то начало послѣдней есть страхъ Божій». И то и другое, по мнѣнію Агапита, проявили Юстиніанъ съ Өеодорой, храня въ душѣ своей стремленіе къ мудрости и благу подданныхъневинная, на благія послёдствія разсчитанная лесть, посредствомъ которой скромный дьяконъ старался обратить большее внимание императора на подносимыя ему въ поучение главы, а, можеть быть и плохо разсчитанная предосторожность. Несомнѣнно, что въ эпоху расцвѣта византійскаго романизма даже самое уподобление монарха философу до извѣстной степени являлось актомъ гражданской доблести. Нужно помнить, что коронованный пастухъ со своей супругой --- публичной женщиной, вызняли себъ въ особую заслугу усиленное гоненіе всякаго античнаго мудрствованія.

Представитель византійской интеллигенціи Агапить льстиво надѣлялъ Юстиніана тѣми духовными качествами, которыя

ему казались наивысшими, для того только, чтобы имъть право говорить. Заручившись таковой возможностью, софійскій дьяконъ смѣло совѣтовалъ своему повелителю: обсуждать внимательно малѣйшее дѣло и выбирать въ помощники такихъ же достойныхъ людей, какъ онъ самъ (гл. XXV, XXX, XXXII), быть кроткимъ, справедливымъ, милостивымъ, ровнымъ въ отношеніи всѣхъ, не слушать льстецовъ, довѣрять людямъ, смѣло говорящимъ правду (XIX, XL, XLI, L), не нарушать законовъ, имъ самимъ изданныхъ. «Конечно, говорить XVII глава «Свитка», нѣтъ никого на землѣ, кто бы могъ принудить тебя къ исполненію законовъ, но обязанность соблюденія ихъ ты наложи на себя самъ, ибо тѣмъ большую силу ты придашь законамъ, первый оберегая ихъ отъ нарушенія и народу внушишь, что за неповиновеніе онъ не останется безнаказаннымъ».

Написанное триста лётъ спустя послё Агапитова свитка завѣщаніе Василія Македонина показываеть, что взгляды византійскаго общества на существо царской власти за этотъ промежутокъ времени не только не измѣнились, но даже еще болѣе утвердились и развились въ томъ же направленіи. Въ самомъ дѣлѣ, завѣщаніе Василія въ нѣкоторыхъ частяхъ до поразительности напоминаетъ главы Агапита; въ произведеніи, перваго македонянина помѣщенъ тотъ же матерьялъ, но обработанный въ духѣ отеческаго наставленія, обращеннаго къ наслёднику престола, какъ къ сыну и какъ къ будущему царю. Македонянинъ, подобно Златоусту и софійскому дьякону, прежде всего требуетъ отъ монарха добродѣтельности: «не столько мірское могущество, сколько добродѣтель украшаеть царя» (VIII); «получивъ въ удѣлъ царствованіе надъ прочими людьми, передъ всёми ты долженъ первымъ выдаваться по добродетели, ибо добродѣтель выше высокаго сана; если ты по сану своему, будучи господиномъ всѣхъ, становишься ниже другихъ по добродѣтели, то по меньшему ты царь, но по лучшему не царь» (Х). «Только тогда Господь теб' даруеть поб'еду надъ врагомъ, когда ты самъ побѣдишь свои страсти (XI).

Не возносясь высоко, Василій не считаль себя и сына своего прирожденными мудрецами, подобно орламъ прямо взирающимъ на солнце истины, поэтому положительное знаніе онъ полагалъ однимъ изъ красугольныхъ камней добраго царствованія: «или нужно быть самому мудрымъ, или слёдовать указаніямъ мудрецовъ», говорить онъ въ пятнадцатой главь. «Не лёнись читать писанія древнихъ, въ нихъ мы обрётемъ безъ труда то, чего они съ трудомъ достигли» (LIV).--«Не лѣнись читать совѣты древнихъ мужей, много полезнаго ты найдешь въ нихъ, изъ всѣхъ же преимущественно читай ученія Соломона и Сократа, а если хочешь то и Іисуса Сирахова; когбудешь совершенъ мудростью, ла же меня царя, твоего руководителя, порадуешь» (LXIV); «царь долженъ помнить, что онъ рабъ Божій наравнѣ со всѣми своими подданными: если хочешь, чтобы Господь былъ милостивъ къ тебѣ, будь и самъ милостивъ къ повинующимся твоей воль, ибо хотя ты поставленъ господиномъ, но вместе съ темъ ты и рабъ Единаго общаго Владыки» (XIV). Во избѣжаніе смуть и мятежа, по мысли Василія, монархъ обязанъ соблюдать законы прежде царствовавшихъ императоровъ для того, чтобы преемственно послёдующіе государи уважили бы законодательство своихъ предшественниковъ: «если мы сами не живемъ по законамъ ранье бывшихъ царей, другіе точно также не посльдуютъ твоимъ, вслѣдствіе чего при взаимномъ отрицаніи разныхъ законовъ все государство преисполнится мятежомъ и смущеніемъ» (XXXII). Помимо законовъ гражданскихъ, царь долженъ повиноваться голосу совёсти: «совёсть собственную имёешь въ качествѣ закона; то, что дѣлается въ душѣ, скрытое отъ людей, зрить одно это Тоть, отъ котораго не утаимо ничто» (XL); государь затёмъ, согласно содержанію «Завёщанія», выбираеть себѣ добрыхъ совѣтниковъ и исполнителей, сторонится льстецовъ, выслушиваеть откровенное слово честныхъ людей, не измѣняеть своей благосклонности къ достойнымъ ея, всегда пребываетъ кооткимъ, милостивымъ, благожелательнымъ и проч. (XVIII, XXIII, XXVIII, XXXI, XXXVI).

Какъ извѣстно, Василій Македонянинъ былъ среди многихъ часто смѣнявшихся на престолѣ византійскихъ императоровъ однимъ изъ тѣхъ немногихъ, которымъ удалось утвердить свою династію на долгое время. Народъ почтилъ особой любовью этого заботливаго монарха, обязаннаго своей исключительной популярностью тымь, что царствованіемь своимь онь приблизительно осуществилъ начертанный сыну образецъ государя и, несмотря на поднятое въ первые дни царствованія знамя реакціи, въ значительной степени содбиствоваль проявленію въ государственной жизни чистыхъ византійскихъ началь. Василій Македонянинь избраль тоть средній философскій путь безотносительной справедливости, котораго придерживался практикъ Солонъ и который вполнѣ соотвѣтствовалъ греко-восточнымъ воззрѣніямъ на обязанности правителя. Въ своемъ поучени Василий посвятилъ цёлую главу чести священнической: «почитая церковь, говорить онъ и самъ будешь почтенъ отъ нея; стыдись священниковъ, какъ отцовъ духовныхъ и ходатаевъ передъ Богомъ» (Ш). Но вмѣстѣ съ тѣмъ, отдавая должное церкви и ея служителямъ, какъ мы видѣли выше, онъ узаконялъ и авторитеть древнихъ философовъ, столь любезныхъ сердцу просвѣщеннаго меньшинства, среди котораго, конечно, точно также находилось много духовенства. Какъ видно изъ содержанія труда Василія, онъ далеко не оригиналенъ по замыслу, но тёмъ большая литературная заслуга должна быть признана за византійскимъ императоромъ, явившимся выразителемъ истинныхъ народныхъ идеаловъ.

Болѣе широкой постановкой вопросовъ, ученостью, опредѣленностью мнѣній отличается еще болѣе позднее сочиненіе Ософилакта Болгарскаго, изобразившаго въ своемъ «Царскомъ воспитаніи» цѣлый политическій трактатъ. Въ поученіи Өеофилакта сохранены всѣ философскія начала, заложенныя въ основаніе мнѣній Агапита и Василія Македонянина, но въ ихъ развитіе авторъ прибавляетъ обширныя точныя разсужденія относительно того, что должно назвать правильной и что

Digitized by Google

неправильной формой правленія. Въ этомъ дѣленіи въ корнѣ авторъ цёликомъ слёдуетъ взглядамъ Аристотеля, но прибавляетъ къ положеніямъ Стагирита и собственныя мысли, вдаетподробности, рисуеть художественныя картины. Въ ся въ своемъ трудѣ Өеофилактъ какъ-бы собралъ и переработалъ въ общихъ чертахъ всю политическую мудрость греко-восточнаго міра и противупоставиль ее мудрости запада. Языкь его по-, ученій энергичень и выразителень. «Монархь, не пользующійся полученными отъ Бога дарами на благо, говоритъ патріархъ въ первомъ титулѣ своей книги, достоинъ сожалѣнія». «Царское достоинство не обладающій царскими добродѣтелями безчестить» (II). «Царь прославляется добродѣтелью, а не нарядами» (Ш). Послѣ такого краткаго, но содержательнаго вступленія патріархъ прямо переходить къ изъясненію существа трехъ правильныхъ и трехъ неправильныхъ формъ государственнаго правленія. Останавливаясь на противуположеніи монархіи и тиранніи, авторъ поученія, повидимому, постоянно имѣлъ передъ глазами различныя смѣны теченій византійской исторической и современной ему действительности. Платоноаристотелевскія теоріи облекаются въ его произведеніи въ форму общихъ разсужденій, подкрѣпляемыхъ примѣрами реальнаго характера. «Первый признакъ тираннической власти говорить Өеофилакть въ VII главѣ своего труда, есть насильственное завладъніе ею: прежде всего тиранъ добивается господства открытой силой и захватываеть вожжи правленія безъ какой-бы то ни было подачи голосовъ или согласія гражданъ; онъ похищаетъ и исторгаетъ власть, широко пользуясь убійствомъ и жестокостью». «Войдя въ царскій дворецъ, какія таинства совершаеть въ потаенныхъ мѣстахъ его?. Онъ весь погружается въ самыя грязныя удовольствія; никому недовѣряя, не имѣя никого дорогимъ себѣ, равнымъ образомъ во всѣхъ видя своихъ враговъ, онъ по прихоти переставляетъ и измѣняеть законы, забавляясь ими какъ бы бабками или игральными камешками и служа своей жадности, распутству и страстямъ» (VIII).

«Подъ скипетромъ такового владыки, продолжаетъ патріархъ-художникъ слова, -- земледѣлецъ въ видѣ плода трудовъ своихъ пожинаетъ только слезы; покончивъ долгіе дни непрерывной работы, возростя посёвъ до близкой надежды на пользование имъ, несчастный видить всю жатву унесенной этимъ, такъ сказать, ураганомъ тиранніи; вмёсто виноградныхъ грозньевъ, созрѣвшихъ на постоянныхъ заботахъ и пролитомъ потѣ, ему остаются только сорныя травы, подобно игламъ терновника терзающія его сердце сознаніемъ неслыханнаго надъ нимъ произведеннаго грабежа. А мореплаватель? Если онъ не проклинаеть болёе жестокіе вётры и волненія, не **усп**ввшіе его потопить, то взамънъ того онъ испытываеть еще болъе ужасныя бури на берегу, въ гавани. Наконецъ, горожане, угнетаемые таковымъ чудовищемъ, подвергаются тёмъ большимъ и невыносимымъ мученіямъ, чёмъ ближе они находятся къ этому Минотавру, сосъдствомъ доставляя удобный путь для обидъ со стороны голоднаго и кровожаднаго звѣря. И такъ у одного внезапно исторгается изъ рукъ имущество, у другого, у несчастнаго отца, похищается для поруганія дочь, дотол'є свято охраняемая въ своей дѣвической спальнѣ. Что-же сказать 0 томъ, у кого буйными телохранителями жена уводится на ложе тирана, и такимъ образомъ сердце мужа произается остріемъ безпомощной ярости? Пусть онъ попробуетъ прошептать что-нибудь, пусть съ языка его сорвется свободное слово, онъ тотчасъ-же поплатится за несвоевременное вольно-ДУМСТВО И ВЪ СВОИХЪ ВНУТРЕННОСТЯХЪ ПОЧУВСТВУЕТЪ ЖЕЛЪЗО подосланныхъ убійцъ, хотя въ данномъ случаѣ несчастному только и остается одно утвшение быть избавленнымъ отъ такового зрѣлища благодѣяніемъ меча» (IX).

Нарисовавъ картину тиранническаго правленія, авторъ переходитъ къ начертанію истинной монархіи: «ты видѣлъ изображеніе тирана, обращается архіепископъ къ поучаемому, посмотри теперь на образъ справедливаго истиннаго государя... Хотя я могъ убѣдиться, что ты уже составилъ себѣ

понятіе о настоящемъ истинномъ правленіи изъ моего описанія тирана, противуположность отвратительныхъ черть котораго представляеть идеаль добраго правителя, тымь не менье для того, чтобы закончить картину, я прибавлю еще нвсколько красокъ. Итакъ, заметь прежде всего, что истинный царь самое вступление на царство украшаеть совершенно иной внѣшностью, нежели тиранъ: онъ не достигаетъ трона насиліемъ и царскую тогу не окрашиваеть въ пурпуръ кровью согражданъ, но принимаетъ верховную власть какъ награду за добродвтель, вслёдствіе расположенія и стараній большинства, при содействии свободно собравшагося и мирно настроеннаго народа... Подобно тому, какъ пчелы не столько выбирають царя, сколько признають его по отличительнымъ свойствамь, точно также народъ того (кто всѣхъ превосходить въ добродѣтели), отмѣченнаго исключительностью семейнаго поведенія или извѣстнаго чистотою нравовъ украшаетъ свободнымъ избраніемъ и съ радостью и поздравленіями возводить въ высшее достоинство. Таково бываеть вступленіе на царство и въ нѣкоторомъ родѣ преддверіе правленія народнаго избранника, являющагося радостнымъ, ласковымъ, привлекательнымъ, не приносящимъ съ собой ничего неожиданнаго или грустнаго» (XI), Указывая на мирное занятіе трона истиннымъ государемъ и на столь же мирное признаніе его населеніемъ, Өеофилакть не ограничивается внёшнимъ опредёленіемъ законности монархіи, но касается ея существа и съ внутренней стороны. Подобно Василію Македонянину, архіепископъ называетъ помощниковъ царя по управленію государствомъ его друзьями и совѣтуетъ какъ быть очень осмотрительнымъ въ выборѣ послѣднихъ, такъ и дорожить вѣрнѣйпими изъ нихъ. Въ проповѣди преданности друзьямъ Өеофилакть доходить до того, что совѣтуеть монарху безь боязни ввѣрять себя и государство ихъ попеченіямъ, какъ опытнымъ врачамъ умћлымъ въ дѣлѣ тѣлосвченія и прижиганія» (XVII)

Тому, для кого писалось өеофилактово поученіе, не приш-

лось, къ сожалёнію, царствовать и воспользоваться мудрыми совѣтами прямодушнаго наставника, но трудъ архіепископа остался не только памятникомъ пылкаго политическаго краснорвчія, но и выразителемь идеала монархіи одиннадцатаго столётія. Въ самомъ дёлё, вопросъ о суверенности народа уже вполнѣ выяснился въ общественномъ сознаніи византійцевъ временъ Михаила Парапинака и его преемниковъ. Хотя и въ безпорядочныхъ проявленіяхъ, восточно-греческія начала всетаки взяли верхъ надъ западно-латинскими. Римскій имперьялизмъ съ его обожествленіемъ самодовлѣющаго носителя верховной власти отошель въ область преданій. Нужды нѣть въ томъ, что византійское правительство рёдко приближалось въ дъйствительности къ тому идеалу, который хранился въ представленіи народа; въ свётлыя минуты государственной жизни Византіи этотъ идеалъ проводился въ жизнь и имъ подбрасывался запасъ энергіи силамъ, боровшагося за свою самобытность общества. Если мы окинемъ взглядомъ поведение выдающихся монарховъ имперіи, начиная съ Льва III и кончая Мануиломъ Комниномъ, то въ ихъ безпристрасти, въ уважени къ личности, къ знанію, въ безотносительной терпимости въ вопросахъ вёры, въ домашней порядочности мы увидимъ ясное отражение византийской антично-христианской государственной философіи и стремленіе приблизиться хотя-бы до извѣстной степени къ имъ выставляемому высокому образцу монарха.

На тронѣ начали появляться государи ученые и монархи-философы въ полномъ смыслѣ этого слова. Мечты Платона и Аристотеля какъ-бы осуществлялись на яву. Чтобы приблизиться къ идеалу, императоры народолюбцы призывали всю силу воли и подавляли въ себѣ порывы гнѣва, раздраженія и иныхъ страстей. Они какъ бы переставали жить личной жизнью, цѣликомъ отдаваясь на служеніе государству. Тотъ бы ошибся, кто представилъ бы себѣ, напримѣръ, что извѣстный своимъ необычайно мягкимъ обращеніемъ съ личными врагами, покушавшимися его лишить престола, народный

Digitized by Google

любимецъ и герой Алексей Комнинъ былъ по природе добродушнымъ человѣкомъ. Кто помнить подробности его борьбы съ архіепископомъ Львомъ, поведеніе по отношенію прощенныхъ заговорщиковъ Діогена и Катакалона и слова, сказанныя умиравшему императору его женою, тоть навърно придеть къ тому заключенію, что въ государственной діятельности своей онъ быль болье все принимающимь въ соображение политикомъ. нежели простодушнымъ добрякомъ. Онъ зналъ свой народъ. зналъ его представленія о монархѣ и удачно извлекалъ пользу изъ этого знанія. Кстати сказать, для того, чтобы проникнуть въ тайну націальнаго политическаго самознанія, византійскимъ правителямъ не приходилось дѣлать особыхъ изысканій и усилій. Имъ даже не нужно было обращаться къ цервоисточникамъ, т. е. къ древней философіи и Евангелію. Государственные взгляды восточныхъ грековъ на каждомъ шагу сказывались въ ихъ нравахъ, обычаяхъ, пріемахъ. Мало того, трудолюбивые мыслители --- книжники перерабатывали общія начала въ видб связныхъ поученій, размышленій, совѣтовъ. Мы уже приводили изъ таковыхъ произведеній образчики трудовъ двухъ духовныхъ лицъ и одного императора. Для полноты характеристики подобнаго политическо-литературнаго авторства, однако, намъ кажется не лишнимъ привести нбсколько выдержекъ еще изъ одного писателя, трудъ котораго изданъ проф. Васильевскимъ подъ названіемъ «Coвѣты византійскаго боярина XI вѣка». Сочинитель совѣтовъ не теоретикъ, подобно Агапиту или Өеофилакту, но государственный деятель практикъ. Онъ не вычитывалъ своихъ поученій, но взялъ ихъ прямо изъ окружавшей жизни, и между твмъ всетаки философско-христіанскія теоріи проступили въ его произведение едва ли не съ большей силой, нежели въ твореніяхъ начетчиковъ. Таково было вліяніе отечественной культуры. Воть, напримёръ, какія мысли содержить въ себё одинь изъ параграфовъ «Совѣтовъ», озаглавленный обращеніемъ: «къ

22

нынѣшнему царю» \*) «если нѣкоторые говорять, что царь не подлежитъ закону, но самъ есть законъ, то и я говорю тоже самое, но пусть все, что онъ ни дѣлаеть и что онъ ни постановляеть, дёлаеть хорошо, и тогда мы повинуемся этому. Если же онъ скажеть: «выпей яду» то, конечно, ты не исполнишь этого. Или если онъ скажетъ: «войли въ моде и переправься вплавь на ту сторону», и то и этого ты не можешь исполнить. Отсюда познай, что царь человѣкъ и подлежить благочестивымъ законамъ. Ради того мы и пишемъ это посланіе къ послёдующимъ благочестивымъ и христолюбивымъ царямъ.: святой господинъ! Богъ возвысилъ тебя на царскій престоль и по своей благодати сдёлаль тебя, какъ это говорится, земнымъ Богомъ – дёлать и творить, что хочешь: и такъ нусть будуть поступки твои и дѣянія полны разума и истины, и правда въ сердцѣ твоемъ. Смотри на всѣхъ одинаковыми глазами и поступай сообразно съ темъ со всёми одинаково, съ находящимися во власти и съ прочими, а не такъ, чтобы однихъ даромъ обижать, а другимъ благодътельствовать сверхъ всякаго справедливаго основанія. Будь ко встить справедливъ: кто погрѣшилъ, пусть приметь умѣренное наказаніе по винѣ своей; если же помилуешь его и отпустить его погрѣтности, то это божественное и царское дело. Того, кто ничемъ не погрѣшилъ противъ тебя, никакъ не огорчай, но, если хочешь, лучше облагодѣтельствуй. Ибо непогрѣшившій лучше въ сравненіи съ погрѣшившимъ, и, если ты сдѣлалъ добро погрѣшившему, а другому нѣтъ, то какъ будто ты сотворилъ злому добро и доброму зло». Нечего распространяться по поводу того, что содержаніе приведенной выдержки является какъ бы краткимъ извлеченіемъ изъ всей государственной философіи византійцевъ-націоналистовъ. Развивая свои мысли далѣе, авторъ «Совѣтовъ», какъ полагаетъ проф. Васильевскій, бояринъ Никулица, посвящавшій свой трудъ Миханлу

\_ \*) Совъты, 128.

VII, сына котораго имелъ въ виду Өеофилактъ, почти въ тождественныхъ выраженіяхъ повторяеть положенія высказанныя Іоанномъ Златоустомъ, Агапитомъ, Василіемъ Македоняниномъ. Помимо общихъ мёсть о мудрости и великодушной справедливости, требуемыхъ Никулицею отъ царя, въ его произведении можно указать цёлый рядъ параграфовъ, почти буквально возпроизводящихъ теоріи его литературныхъ предшественниковъ. «Не внимай ложнымъ доносчикамъ», совѣтуеть, напримѣръ, бояринъ одиннадцатаго вѣка \*); то же самое говорить Василій въ пятьдесять третьей главѣ своего «Завѣщанія». «Благодѣянія твои пусть будуть обдуманы, и пусть ихъ получанотъ люди достойные»-тѣ-же слова находимъ у Агапита въ главѣ XLI. «Будь отцомъ для всѣхъ и всѣ будуть служить тебѣ съ добрымъ расположеніемъ. Одинъ старый неразумный человѣкъ посовѣтовалъ порфирородному Киръ-Василію, желая ему гибели: «держи народъ въ бѣдности». Держи народъ въ бѣдности и онъ возненавидить тебя или даже возстанеть противь тебя, ибо ты имфешь дело не съ безсловесными, но съ людьми, одаренными разумомъ, способными разсуждать и понимающими дёлають имъ добро или зло. Итакъ, державности твоей подобаеть делать и поступать согласно со страхомъ Божіимъ» \*\*). У Агапита читаемъ въ главѣ XXXV: «только тогда считай себя счастливо царствующимъ, когда владычествуеть надъ добровольно подчиняющимися тебѣ людьми» и пр.» «Царь есть уставъ и образецъ для встахъ, гласятъ далеве советы Никулицы-и все смотрятъ и подражають его образу жизни. Итакъ, старайся и пріобрѣти четыре добродѣтели: духовное мужество, справедливость, цѣломудріе и разсудительность \*\*\*), и нужно тебѣ имъть человъка, боящагося Бога и подающаго добрые совѣты; найди себѣ и ты такого человѣка и дай ему свободу

22\*

<sup>\*)</sup> Ibid. 129.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 156.

<sup>\*\*\*)</sup> Ibid. 153.

обличать тебя каждый день въ томъ, что ты сказалъ или сдёлалъ неразумнаго и не говори: «я обладаю умомъ и все знаю». «Я тебѣ на это: многое ты знаешь, но еще большаго не знаешь». Что всѣ эти совѣты имѣются въ твореніяхъ Агапита, Василія Македонянина и Өеофилакта Болгарскаго, видно изъ простого сопоставленія настоящаго текста съ уже цитированными выше выдержками изъ «Свитка», «Завѣщанія» и «Поученія».

Итакъ, всѣ разобранные памятники, принадлежа перу авторовъ различныхъ по своему общественному положенію, раздѣленыхъ другъ отъ друга цѣлыми столѣтіями, пребывають до поразительности сходными между собою и на протяженіи многихъ вѣковъ постоянно и неуклонно проводять одинаковыя политическія воззрвнія, резко отличныя оть техь, которыя выработала римская жизнь. Изъ этихъ памятниковъ можно прекрасно уяснить всю разницу между идеаломъ монарха, завъщаннымъ Римомъ и тъмъ, который сложился на византійской почвѣ. Надо ли повторять, что эти идеалы были настолько-же противуположны другь другу, насколько кореннымъ образомъ расходились культуры запада и востока. Византіець кланялся своему царю въ землю, цёловаль ему колёно въ противность римлянину, но вмёстё съ тёмъ видѣлъ въ немъ всетаки человѣка, который только добродѣтелью, мудростью и любовью духовно приближается къ божеству. Восточный грекъ былъ хорошимъ подданнымъ: онъ владѣлъ способностью любить своего государя и быть преданнымъ ему до самозабвенія, но только въ томъ случа: если государь возвышался надъ нимъ своей духовной природой. Идеаль добраго правителя, начертанный перомъ Araпита, Василія Македонянина, Өеофилакта Болгарскаго и Никулицы снимаеть, между прочимъ, и съ народныхъ движеній Византіи тотъ характеръ буйства безсмысленной черни, который близоруко ему приписали некоторые местные писатели. Византійскій народъ не былъ тімъ празднымъ, приниженнымъ plebs'омъ, который жилъ подачками императора на улицахъ

и площадяхъ Рима; наоборотъ, онъ представлялъ собою честнаго, спокойнаго труженика и только въ минуты крайностей разлада политической мечты съ дъйствительностью превращался въ уличнаго бунтовщика.

Византійца укоряють въ раболёпной приниженности въ обращении съ высшими себя. Подобное мнѣніе стало общимъ мъстомъ. Исходя изъ него одинъ молодой даровитый, но нъсколько субъективный въ своихъ выводахъ, русскій ученый г. Безобразовъ выставляетъ раболёпнаго угодливаго Михаила Пселла типомъ византійца, развратнымъ дѣтищемъ развратнаго общества \*). Исключительное низкопоклонство, грубую лесть названнаго государственнаго человѣка упомянутый изслѣдователь такимъ образомъ возводить въ качество господствующей черты нравовъ византійскаго населенія. Нисколько не думая защищать предосудительности поведенія Пселла, мы вмѣстѣ съ тёмъ положительно отказываемся видёть въ личности наставника Михаила Седьмого типъ истиннаго византійца. Трудно опред'влить съ точностью, къ какой партіи принадлежалъ этоть къ всему приспособлявшійся человѣкъ, но во всякомъ случаѣ извѣстно, что онъ вращался главнымъ образомъ въ придворной средѣ, т. е. какъ разъ въ той, гдѣ націоналистическія истинно византійскія теченія были всего слабфе. Женщины, евнухи, монахи, заправлявшіе государствомъ при императорахъ, въ царствование которыхъ главнымъ образомъ подвизался Иселлъ, далеко не изображали собой не только всего государства, но даже малой его части. А между твмъ среди нихъ именно сложилась нравственная личность философа-царедворца. Что качества его характера не были господствовавшими, свидѣтельствуеть, между прочимъ, то обстоятельство, что, не смотря на всю извѣстность Пселла, какъ ученаго, многіе изъ лучшихъ людей его времени относились къ нему чуть-ли не съ пре-Такъ, напримъръ, ръшительно зрѣніемъ. не переваривалъ

<sup>\*)</sup> Византійскій писатель и государственный діятель Миханиь Пселиъ, заключительныя строки.

Пселла Михаилъ Кирулларій. По собственному признанію философа, когда на возвратномъ пути послѣ неудачнаго посланничества отъ Михаила Стратіотика Исааку КЪ Konнину, онъ тхалъ вмъсть съ новымъ императоромъ въ столицу и разсыпался передъ нимъ въ льстивыхъ двусмысленностяхъ и заискиваньи, тотъ сурово отвётилъ: «мнѣ болыпе нравилась твоя тогдашняя гордая рёчь, чёмъ теперешняя льстивая, меня прославляющая» \*). Нерасположение къ философу очень многихъ, не смотря на его искательскія дарованія, явствуеть также изъ его статьи, написанной къ завидующимъ данному ему титулу ипертима \*\*).

Поднявшійся изъ ничтожества философъ, подобно многимъ людямъ не только византійскаго происхожденія, за отсутствіемъ душевнаго благородства съ одной стороны и вслъдствіе сознанія своего одиночества въ придворномъ кругу, гдѣ у него не было ни родственныхъ ни дружескихъ связей, съ другой, выбралъ себѣ въ качествѣ союзниковъ лесть и низкопоклонство; но отсюда еще не слѣдуетъ, чтобы онъ являлся типомъ современнаго ему общества. Этому противорѣчитъ самая исключительность общественнаго положенія Пселла, оказывавшагося повсюду инороднымъ тѣломъ.

Мы неоднократно, имѣли случай убѣдиться что средній византіецъ былъ склоненъ разговаривать съ сильными міра далеко не тѣмъ языкомъ, которымъ пользовался Пселлъ въ перепискѣ съ евнухомъ Параспондиломъ или въ панегирикахъ Θеодорѣ. Нельзя упрекнуть въ низкопоклонствѣ Златоуста, начавшаго одну изъ своихъ проповѣдей противъ Евдокіи словами: «Иродіада снова приходитъ въ ярость; Иродіада снова начинаетъ танцовать; она снова требуетъ голову Іоанна». Очень слабой и неумѣлой лестью прикрылъ Агапитъ свои болѣе чѣмъ смѣлыя на взглядъ римскаго императора совѣты государю.

Өеофилактовы поученія не только свободны, но даже

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Ibid. 70.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 54.

рѣзки; Никулица откровененъ до грубости. «Не желай нажиться на счетъ твоего города или на счетъ находящейся подъ твоей властью страны, писалъ онъ Михаилу.—Я со своей стороны говорю, что всѣ люди суть чада одного человѣка Адама, какъ цари и правители, такъ и снискивающіе трудомъ хлѣбъ свой. Человѣкъ, будучи существомъ разумнымъ, если захочетъ, дѣлается, по Божьей благодати, самъ Богомъ».

Рѣчь Никулицы особенно важна для характеристики общественной нравственности византійскаго высшаго класса. Относительно свободы ричи Өеофилакта или Іоанна Златоуста можно возразить, что ихъ откровенность защищалась высокимъ духовнымъ саномъ. Что же касается Никулицы, то въ качествъ отставного генерала, онъ не располагалъ никакими средствами внѣшнихъ гарантій. Поэтому, съ римской точки зрѣнія ему нужно было имѣть много гражданскаго мужества для того, чтобы писать всесильному императору свои нижеслёдующія воспоминанія и нравоученія: «я видѣлъ низложеннаго царя киръ-Михаила, бывшаго нѣкогда кесаремъ; утромъ, при восходѣ солнца, онъ былъ могущественнымъ государемъ, а въ третьемъ часу дня жалкимъ и покинутымъ слёпцомъ. Не надмевайся, государь, славою царства твоего и не полагайся самонадѣянно на свое могущество, не говори: «кто низведетъ меня съ высоты славы моей »?---одно небольшое мгновенье времени, говорить великій мудростью Григорій Богословь, и совершается великій перевороть въ дёлахъ» \*). Если-же Никулица такъ говорилъ, значитъ, его слова не были чёмъ-то неслыханными. въ Византіи. И, действительно, они являлись только гласомъ народа, гласомъ Божінмъ, къ которому чутко прислушивались позднѣйшіе императоры философы, вмѣнявшіе себѣ въ обязанность преклонять ухо ко всякаго рода правдѣ. Подданные подчасъ даже злоупотребляли этой внимательностью, но тёмъ болѣе они удалялись въ такихъ случаяхъ отъ образца пселлова царедворства.

\*) В. Г. Васельевскій, Сов'яты, 158-159.

## § 3. Реализація народныхъ стремленій въ законт и обычат.

Въ одномъ изъ памятниковъ византійскаго права имѣется сборникъ, въ общихъ чертахъ отражающій въ себѣ лишь съ нѣкоторыми особенностями идеалъ царя, сложившійся въ представленіи восточно-греческаго общества и нашедшій себѣ, какъ мы указали выше, выраженіе въ свиткахъ, подносимыхъ императорамъ, проповѣдяхъ, поученіяхъ свѣтскаго характера и прочихъ литературныхъ компиляціяхъ. Мы говоримъ объ Эпагогѣ, относительно законодательнаго значенія которой еще не всѣ ученые пришли къ одному опредѣленному соглашенію.

Цахаріэ фонъ Лингенталь, пораженный противорѣчіями положеній Эпанагоги относительно имущественныхъ отношеній супруговъ съ возстановленнымъ Василіемъ Македоняниномъ юстиніановымъ правомъ, сбитый съ толку нахожденіемъ въ текстѣ сборника прямо противоположныхъ другъ другу текстовъ, пришелъ къ тому выводу, что означенный сборникъ никогда не выходиль въ светь въ качестве закона и навсегда остался на степени необнародованнаго проекта. Русскій ученый проф. Сокольскій \*) представиль, однако, подробныя и віскія замічанія на мнінія Цахаріэ и въ сильной степени подорваль доводы нёмецкого писателя. Цахаріэ смутило существование въ Эпанагогъ отрывковъ Исаврийской Эклоги наряду съ текстами чисто римскаго происхожденія; но, какъ указываеть проф. Сокольский представляется страннымъ, почему статьи, противор'вчащія византійскому праву цервой эпохи, несмотря на ясно выраженное намърение Василия Македонянина неукоснительно держаться старинныхъ образцовъ, могли быть допущены въ проектѣ, и непремѣнно долженствовали быть забракованными въ обязательномъ текств? Если законодатель допустилъ противорѣчія въ проектѣ, значить онъ колебался въ выборѣ

<sup>\*)</sup> О харантеръ и значении Эпанагоги. Византійский временникъ 1894 г. Т. І., вып. І., стр. 22.

нормъ, а если онъ колебался, то, конечно, очень легко могъ склониться и въ сторону гонимой исаврійской Эклоги, уступая давленію необходимости.

Въ Эпанагогъ существуеть несомнънная непослъдовательность и содержание ея безспорно противорѣчить Юстиніанову кодексу, но явление такого рода объясняется очень просто, безъ того, чтобы для рѣшенія вопроса было необходимо прибѣгать къ отрицанію законодательнаго характера разбираемаго сборника. «Во времена изданія Прохирона, говорить проф. Сокольскій, право, установленное исаврійскими императорами, должно было уступить мёсто юстиніанову праву только потому, что оно исходило оть императоровъ иконоборцевъ; но уже на первыхъ шагахъ выяснилась необходимость сохраненія изъ законодательства исакрійцевъ того, что не имѣло непосредственнаго отношенія въ догматамъ въры. Да оно и немогло быть иначе. Вёдь Эклога есть только окончательное выражение того, что подготовлялось вѣками. Въ этомъ памятникъ нашелъ свое завершение начавшийся за нъсколько столътий передъ тѣмъ на Востокѣ процессъ преобразованія римскаго права въ византійское. Вотъ почему императоры македонской донастіи, еъ большой энергіей устранивъ изъ области религіи и церковныхъ дѣлъ всѣ новшества исаврійцевъ, въ области свътскаго права принуждены были согласиться на различные компромиссы. По этому они и возвращаются въ Эпанагогъ относительно имущественныхъ отношений супруговъ къ началамъ Эклоги» \*).

Что разсужденія проф. Сокольскаго имѣють подъ собой прочную почву, объ этомъ нечего распространяться. Они построены на историческомъ пониманіи соотвѣтствующой эпохи и могутъ найти подтвержденіе въ цѣломъ рядѣ ихъ поясняющихъ фактовъ. Прежде всего, какъ мы упоминали выше, вполнѣ доказано, что Эклога не только непосредственно вліяла на Прохиронъ, но при помощи послѣдняго попала даже въ самыя

\*) Ibid.

Василики, въ уголовный отдёль ихъ; кромё того извёстно, что дѣятельность государей македонской династіи по изданію новеллъ во многихъ случаяхъ прямо возстановляла положенія Эклоги и такимъ образомъ прямо отказывалась отъ неуклонной върности реакци. Еще проще истолковывается существованіе противорѣчія въ самомъ содержаніи Эпанагоги. Критика текста доказываеть, что главы 12-17 XIV титула сборника, никакъ несогласимыя съ главами 5-9 того же титула, въ легальной редакціи не существовали и были внесены въ разбираемый памятникъ позднее. Объ этомъ говорить схоліасть Эпанагоги, и самъ Цахаріэ вначаль держался такого же мнѣнія и только позднѣе отступилъ отъ него по догадкѣ, что составитель указанныхъ схолій былъ въ то же время однимъ изъ ревизоровъ законопроекта. Проф. Сокольский опровергаеть этотъ второй отрицательный взглядъ германскаго ученаго, свидетельствуя, что схоліасть Эпанагоги писаль свои замѣчанія уже послѣ смерти Василія Македонянина, при которомъ сочинялась Эпанагога. Доказательствомъ этому служить то обстоятельство, что къ первымъ словамъ главы 9 титула XIX Эпанагоги относится, напримеръ, схолія, упоминающая 106 повеллу Льва Мудраго \*). Помимо двухъ приведенныхъ третій доводъ Цахаріэ, съ которымъ также борется русскій изслёдователь, заключается въ томъ, что нёмецкій ученый не могъ согласить въ своемъ представленіи законодательство Льва Мудраго, воспроизводившаго положения Эпанагоги, съ существованиемъ этого сборника въкаче ствѣ закона, не нуждавшагося въ воспроизведении. Сомнѣніе это также разрушается въ виду наличности того факта, что новеллы Льва не только воспроизводили Эпанагогу, но также и измёняли ее, чему свидетельствомъ, между прочимъ, можетъ служить, напримъръ, измъненіе, внесенное 109 новеллой въ девятую главу девятнадцатаго титула законодательнаго акта Василія \*\*).

<sup>\*)</sup> Ibid. 23.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 23.

Знаменательно, что Эпанагога, случайно поколебавшая довѣріе къ себѣ въ умѣ Цахаріэ, не возбуждала зато никакихъ сомнѣній на счеть своей подлинности въ другомъ знатокѣ византійскаго права Мортрейлѣ, который даже считалъ этоть памятникъ ввеленіемъ къ ачаха́варои то́у падано́у vó́ноу. «Basile avait déjà promulgué les quarante livres qui composaient le récueil qu'il a appelé Révision des anciennes lois, lorsqu'il publia, pour servir d'introduction à ce récueil, une seconde édition du Prochiron» \*). Къ мнѣнію Мортрейля цѣликомъ присоединяется проф. Азаревичь \*\*). Къ тому-же взгляду, повидимому, склоняется и проф. Васильевскій \*\*\*). Такимъ образомъ, согласно мнѣнію большинства высказавшихся за аутентичность Эпанагоги ученыхъ, съ достаточной уввренностью мы можемъ принять ее какъ актъ законодательной подлинности и отнестись къ нему съ довъріемъ большимъ нежели, къ простому частному сборнику, говорящему о томъ, что должно было быть, но не о томъ, что есть на самомъ дѣлѣ.

Для насъ положенія Эпанагоги чрезвычайно важны въ томъ смыслѣ, что они оффиціально узаконили народныя византійскія воззрѣнія на царя и такимъ образомъ закрѣпили, оформили данныя народнаго правосознанія, сказавшагося въ различныхъ литературно-политическихъ памятникахъ. Въ самомъ дѣлѣ, въ текстѣ Эпанагоги, въ титулахъ, относящихся къ юридическому положенію монарха, мы можемъ найти въ краткомъ извлеченіи всю философіи Солона, Платона, Аристотеля, Іоанна Златоуста, Агавита, Никулицы, Өеофилакта и, наконецъ, самого автора руководства къ Анакатарзису, Василія Македонянина. Воть каково содержаніе первыхъ пяти главъ Эпанагоги: «царь есть з а к о н о м ѣ р н а я власть говорить первая глава, общее благо в с ѣ хъ подданныхъ, ни наказующая изъ ненависти, ни награждающая по пристрастію; царь, какъ с п р а в е д л и вы й п о с р е д-

<sup>\*)</sup> Mortreuil, II, 40.

<sup>\*\*)</sup> Исторія византійскаго права, II, 24.

<sup>\*\*\*)</sup> Законод. иконоборцевъ. Ж. М. Н. П. 1878, № 199, 272.

никъ въ состязаніи, каждому воздаеть должное ΠΟ ЗΑСЛУГАМЪ. Βασιλεύς έστιν έννομος επιστασία, χοινόν άγαθόν πασι τοῖς ὑπηχόοις, μήτε χατὰ ἀντιπάθειαν τιμωρῶν, μήτε χατὰ προσπάθειαν άγαθοποιῶν, ἀλλὰ ἀναλόγως τοῖς ἀγωνοθέταις παρεγόμενος (Ι). «Заπαча царя заключается въ томъ, гласить вторая глава, чтобы блюсти и охранять кротостью общественныя силы, разстроенныя возстановлять неустанной заботливостью, не находящіяся въ рукахъ пріобрѣтать при помощи мудрости справедливыхъ завоеваній. Σχοπός τῷ βασιλεῖ τῶν τε ὄντων δυνάμεων δι ἀγαθότητος ή φυλαχή χαὶ ἀσφάλεια, χαὶ τῶν ἀπολωλότων δι' ἀγρύπνου ἐπιμελείας ἡ ἀνάληψις, χαὶ τῶν ἀπόντων διὰ σοφίας χαὶ διχαίων τρόπων χαὶ ἐπιτηδευμάτων ή ἀνάχτησις (II). «Конечная цёль дёятельности государя есть благод ѣтельствованіе вс ѣмъ, вслѣдствіе чего онъ и называется благодѣтелемъ. Такъ что, если когда нибудь онъ ослабѣваеть въ исполненіи добрыхъдѣлъ, то, какъ учатъ древніе, самая природа царской власти извра-ΠΑΕΤ CA. Τέλος τῷ βασιλει τὸ εὐεργετειν, διὸ καὶ εὐεργέτης λέγεται χαὶ ἥνιχα τῆς εὐεργεσίας ἐξατονήση, δοχεῖ χιβδηλεύειν χατὰ τοὺς παλαιοὺς то̀ βазіліхо̀ харахтура (III). Царь есть судья и хранитель всего того, что заключается въ священномъ писаніи, того, что было установлено на семи святыхъ вселенскихъ соборахъ и того, что опредвлено римскими законами. Тпохестал ехбіхеїх хай блаттρεῖν ὁ βασιλεὺς πρῶτον μὲν πάντα τὰ ἐν τῆ θεία γραφῆ γεγραμμένα έπειτα δε χαί τα παρά των ζ άγίων συνόδων δογματισθέντα έτι δε χαι, τούς έγχεχριμμένους ρομαιχούς νόμους (ΙV). Ηακομομъ, въ пятой главѣ самой выдающейся обязанностью царя объявляется защита правовърія и благочестія, въ каковыхъ добродътеляхъ государь долженъ превосходить всѣхъ.

Эпанагога подробно останавливается на тѣхъ основныхъ богословско-христіанскихъ дефиниціяхъ, которыя такъ долго и глубоко и ранѣе и позже волновали византійское общество. Она говоритъ о св. Троицѣ, воплощеніи Сына Божія, соединеніи въ немъ двухъ естествъ и двухъ воль.

Для того, чтобы вполнѣ уяснить себѣ происхожденіе текста

Эпанагоги нужно не упускать изъ виду, что она явилась порожденіемъ реакціонной эпохи, въ которой правая сторона нолучила значительный перевёсь. Казалось-бы, въ этомъ отношения нужно было-бы ожидать въ законодательномъ памятникѣ полнаго торжества западническихъ идей, въ той-же Эпанагогъ предавшихъ чуть-ли не проклятію народническія новшества исаврійцевь; между тёмь, вмёсто предполагаемаго гоненія мы находимъ непосредственное содъйствіе осуществленію націоналистическихъ идеаловъ. Очевидно, съ одной стороны, составители Эпанагоги были обмануты авторитетомъ учителей церкви, исповёдывавшихъ одинаковыя съ народомъ политическія убёжденія, съ другой стороны, давленіе націоцалистической струи было такъ сильно, что не уступить ему не представлялось возможности. Торжество правой сказалось, однако, ощутительнымъ образомъ во всёхъ главахъ о патріархё, котораго духовенство, при содъйстви предполагаемаго редактора Эпанагоги Фотія вознесло на высоту почти папскаго положенія и выставило властью чуть-ли не равною царю. Впрочемъ, это нововведение лишенное корней въ народномъ сознаніи, оказалось мертворожденнымъ. Впослёдствін въ столкновеніяхъ съ патріархами государи не стёснялись ихъ узаконенными преимуществами и очищали и замѣщали патріаршія казедры по своему усмотрѣнію. Народъ не мѣшалъ монархамъ въ этомъ отношеніи. Только разъ константинопольцы возстали при Аркадіи на защиту патріарха, но и то ихъ рвеніе было основано на личномъ обаяніи архицастыря, на святости и необычайной чистотѣ его отшельнической жизни независимо отъ прерогативъ носимаго имъ сана. Во всёхъ остальныхъ случаяхъ населеніе относилось къ подчиненію патріаршей власти царямъ равнодушно.

Итакъ, уже въ девятомъ столѣтіи Византійская имперія окончательно сложилась въ особый типъ абсолютной монархіи, основанной на томъ закрѣпленномъ въ законѣ восточно-эллинскомъ представленіи, что царь есть источникъ всякихъ благъ для народа, заступникъ отъ утѣсненій, верховный судья, блюститель чистоты вѣры, охранитель и толкователь закона. Пока онъ править на благо подданныхъ и страхъ врагамъ — учили и народное правосознаніе и положительный законъ, — всякій долженъ подчиняться ему безпрекословно, но когда онъ перестаетъ хотѣть блага, то, какъ го в о р и л и уже д р е в н і е, природа его власти извращается, а вмѣстѣ съ тѣмъ, измѣняется и отношеніе къ нему гражданъ. Преисполненный желаньемъ блага подданнымъ, царь, подобно правителю философу Платона изыскиваетъ пути Господа, вспоминаетъ предвѣчную мудрость, не стѣсняясь съ писаннымъ или неписаннымъ закономъ, но въ томъ случаѣ, когда онъ не стремится осуществить идеалъ, законъ полагаетъ естественную преграду его дѣйствіямъ.

Съ точки зрѣнія массы византійскаго населенія, государю, желавшему блага подданныхъ, земная власть вручалась во всемъ ея объемѣ, вслѣдствіе чего, по образному выраженію востока, монархъ являлся какъ-бы земнымъ Богомъ \*). Отсюда слёдуеть, что, говоря новъйшимъ юридическимъ языкомъ, въ рукахъ византійскаго императора нераздѣльно и совокупно сосредоточивались всё функціи верховенства свётскаго и духовнаго, и всѣ отрасли власти законодательной, исполнительной, судебной. Прежде всего, конечно, царь являлся главой законодательной власти. Какъ мы сказали выше, въ дъланіи добра онъ не связывался законами и по воззрѣніямь народа и по личному сознанію. Благожелательная воля его въ принципѣ должна была пользоваться силой закона. Bъ этомъ смыслѣ византійская монархія по существу CBOOMV была даже абсолютнѣе римской. Положеніе princeps legibus solutus est породилось посредствомъ произвольнаго толкованія личныхъ частныхъ привилегій императора, привилегій вначалѣ довольно ограниченныхъ. Внѣзаконность византійскаго монарха основывалась на признаніи его мудрецомъ, прони-

<sup>\*)</sup> Сравн. наставленія Никулицы въ книгъ В. Г. Васильевскаго. Совъты визант. боярина.

кающимъ въ тайны сокровеннаго, помазанникомъ Божіимъ, возвышающимъ земное царство по образцу небеснаго. Воссточный грекъ съ полнымъ довъріемъ безъ всякихъ ограниченій вручалъ свою судьбу монарху, котораго въ идеалѣ онъ признаваль совершенныйшею личностью, олицетвореніемь всяческихь добродѣтелей. Узурпація, насиліе крылось въ самой правовой формулё римскаго имперьялизма, въ то время, какъ византійскій абсолютизмъ истекаль изъ природы духа и философскаго міровоззрѣнія населенія. Отсюда возникло то естественное явленіе, что, напримёръ, при Юстиніань, въ царствованіе котораго еще сохранились въ порядкахъ законодательства нвкоторыя республиканскія формы и вольности, творчество въ правѣ въ большей степени связывалось съ личной лѣятельностью и усмотрѣніемъ монарха, нежели въ девятомъ, десятомъ, одиннадцатомъ и двѣнадцатомъ вѣкахъ, когда всякіе внѣшніе признаки народоправства исчезли совершенно. Романизованные византійскіе монархи старались жизнь вогнать въ придуманныя формы, императоры націоналисты закономъ закрѣпляли реальныя отношенія дѣйствительности. Государи перваго періода стремились только приказывать; цари послёдующихъ эпохъ предпочитали разрѣшать. Поэтому во времена Константиновъ, Өеодосіевъ, Юстиніановъ и ихъ единомышленниковъ въ законодательствѣ на первый планъ выступалъ одностороній произволь личности, при исаврійцахь, македонянахь и комнинахъ въ законѣ выливалась сама жизнь византійскаго общества.

Эта передача творческой работы въ правѣ изъ рукъ правительства въ руки населенія и имѣетъ свою долгую и поучительную исторію. Только съ теченіемъ времени и въ силу многихъ независѣвшихъ отъ нея обстоятельствъ власть отказалась отъ права созидать содержаніе закона, оставивъ за собой лишь прерогативу его санкціонированія. Во времена Юстиніана и ранѣе подлежавшіе изданію законы цѣликомъ составлялись въ императорскихъ канцеляріяхъ, затѣмъ подписанные монархомъ получали обязательную силу и доводились до всеобщаго свёдёнія. Законодательные акты того времени издавались въ формѣ всевозможныхъ конституцій, oratio ad senatum. эдиктовъ къ преторіанскимъ префектамъ и проч. Рядомъ съ императоромъ законодательный характеръ нѣкоторое вромя сохраняли только formae (τύποι) преторіанскихъ префектовъ и эдикты этихъ-же чиновниковъ въ столицахъ \*). Все болбе и болёе секвестрируя разбросанныя функціи государственной власти, римскіе императоры, между прочимъ, постепенно уничтожили также jus respondendi выдающихся юристовъ. Съ изданіемъ Дигесть, Кодекса и Институцій Юстиніанъ запретиль не только правообразование частными усиліями юристовъ, но даже толкованіе и критику текста учеными. Сдѣлалъ онъ это для того, чтобы съ одной стороны сообщить новымъ законодательнымъ памятникамъ необходимую устойчивость, a съ другой для того, чтобы совершенно устранить оть участія вь созидании юридическихъ нормъ частныхъ лицъ. Распоряжение Юстиніана подвергло жизненность греко-римскаго права опасности уничтоженія. Къ счастію византійскіе юристы нашли возможнымъ обойти нелёный указъ, грозившій таковымъ же застоемъ правовѣдѣнію, каковой былъ уже порожденъ въ наукѣ богословія и философіи истинно драконовскими распоряженіями благочестиваго супруга добродѣтельной Өеодоры.

По буквѣ закона, запрещеніе Юстиніана касалось только письменной обработки законодательныхъ текстовъ. Это обстоятельство помогло профессорамъ придти къ тому убѣжденію, что указъ не относился въ предмету устныхъ толкованій \*\*). Разсуждая такимъ образомъ, ученые правовѣды позволили себѣ пояснять отдѣльныя мѣста законовъ соотвѣтствующими примѣрами, сопоставлять сходственные тексты, разрѣшать противорѣчія расходящихся между собою положеній; слушатели принялись записывать толкованія, и этимъ путемъ понемногу

\*\*) Азаревичь. Исторія византійскаго права, І. 69 и слъд.

<sup>\*)</sup> Виллемсъ, II, 669.

создались обширные комментаріи къ законнымъ книгамъ сперва въ видѣ ученическихъ тетрадей, а потомъ и въ видѣ обращавшихся въ публикъ отдельныхъ томовъ. Насколько при этомъ вольно въ отечественномъ демократическомъ духѣ толковалось римское право, напримёръ, юстиніановы институціи, можно убѣдиться изъ дошедшихъ до насъ парафразъ Өеофила. Этотъ юристь, несмотря на установившіеся новые порядки въ законодательствѣ, по прежнему говорилъ объ участіи въ правообразованія народа, плебса, сената, монарха, магистратовъ и ученыхъ юристовъ города Рима. Въ умѣ византійскаго грека, очевидно, не уживалось представление объ окончательной секвестрации законоподготовительной власти монархомъ безъ какого бы то ни было участія народа въ широкомъ смыслів этого слова. Оно и было понятно. Теорія восточно-греческаго философскотеократическаго абсолютизма еще не узаконилась въ эту эпоху, а поведение романизованныхъ государей было далеко отъ того, чтобы къ нимъ вполнё быль приложимъ титулъ благодътелей то есертето. Отсюда становится ясно, почему Өеофиль продолжалъ настаивать, что sex sunt, qui apud Romanos jura constituunt: populus, plebs, senatus, princeps, magistratus et prudentes urbis Romae \*). Өсөфиль не могь отрѣшиться оть того взгляда, что право законодательства принадлежало императору только въ качествѣ привилегіи, раздѣляемой имъ съ другими государственно-общественными учрежденіями. Исходя изъ текстовь институціи, Өсофиль, между прочимь, слёдующимь образомъ разъяснялъ различіе между народомъ вообще и чернью. Plebs a populo, говорить онъ, --eo differt, quo species a genere. Nam appellatione populi omnes cives significantur, connumeratis etiam patriciis et senatoribus. At plebis nomine sine patriciis et senatoribus ceteri cives veniunt \*\*). При сопоставлении этой парафразы съ вышеприведенной, становится яснымъ, что

<sup>\*)</sup> Theophili paraphrasis graeca in juris civilis institutiones, mag. Stoer crp. 19.

<sup>\*\*)</sup> Ibid.

плебсъ, то  $\pi\lambda\eta\partial\infty$ , по мнѣнію Өеофила, какъ собраніе гражданъ, не отличавшихся родовитостью или чиновностью, тѣмъ не менѣе располагалъ самостоятельной правообразующей силой.

Съ легкой руки Өеофила и другихъ глоссаторовъ шестого вѣка, несмотря на запретительныя юстиніановскія мѣры, творческая дѣятельность византійскихъ юристовъ не только не отстала, но пошла значительно далёе римскихъ. Виёсто классическихъ отдельныхъ отвётовъ и юридическихъ монографій съ характеромъ закона, византійцы постепенно начали издавать частными усиліями цёлые самостоятельные законодательные сборники, въ виду своихъ достоинствъ пріобрѣтавшіе весь необходимый авторитеть для того, чтобы состязаться въ значеніи съ утвержденными верховной властью уложеніями. Въ особенности подобные сборники сдёлались извёстны въ области каноническаго права, гдё серія ихъ заняла выдающееся мѣсто. Точно также распространились частные сборники свѣтскаго права. Эти неоффиціальные своды подъ конецъ совершенно вытёснили собой, начиная съ одиннадцатаго вёка, мертворожденныя Василики. Кодификаціонная путаница македонскаго періода особенно много содбиствовала успёху частныхъ законособирательныхъ и законосоставительныхъ работъ. Возродившіеся послѣ смерти Василія Эклога, Прохиронъ, Эпанагога вслёдствіе своей неполноты, не могли вполне удовлетворить потребностямъ населенія; тексть Василикъ въ значительной степени утратилъ свою обязательность вслѣдствіе выхода въ свѣтъ обилія ему противорѣчившихъ новеллъ. Указанныя причины вызвали появление обращения въ народѣ ряда частныхъ кодификаціонныхъ трудовъ, вродѣ синопсисовъ Атталіата, Пселла, всевозможныхъ Эпитомъ, Эклогъ, сообразованныхъ съ Прохирономъ, дополненныхъ Эпанагогъ и проч.

Рядомъ съ дѣятельностью извѣстныхъ ученыхъ юристовъ право попрежнему не переставала творить судебная практика, закрѣплявшая новыя формы права въ видѣ судебныхъ рѣшеній ψῆφοι, процессуальныхъ дѣйствій σημειώσεις, судебныхъ совѣщаній μελέται; правовымъ значеніемъ начали пользоваться, точно также, министерскіе наказы, подобные сентенціямъ магистра Козьмы. Не смотря на процессуальное наименованіе этихъ наказовъ ψηφοι, они являлись на самомъ дѣлѣ административными распоряженіями, ничего общаго съ судебнымъ рѣшеніемъ не имѣвшими \*).

Не переставало складываться и даже измѣнять государственныя учрежденія Византій на всемъ протяженій многовѣковаго существованія имперіи обычное право. Эклога, какъ мы знаемъ, возникла подъ его цепосредственнымъ вліяніемъ; оно же содъйствовало преобразованию кръпостной зависимости крестьянъ и сложенію въ корпораціи городского населенія. Изъ всего сказаннаго явствуеть, что, не взирая на свой абсолютизмъ, позднѣйшіе византійскіе императоры не стѣсняли самостоятельности правообразованія въ средѣ подчиненнаго имъ общества, и что это нисколько не противорвчило существу ихъ полновластія. Верховенство, высшая санкція права, неизмѣнно оставалась въ рукахъ монарха. Никакой земной законъ не связывалъ волю государя въ дѣланіи того, что онъ считалъ благомъ. Какъ говорилъ Алексей Комнинъ въ тринадцатой но-ΒΟΛΛΒ: «έξεστι γάρ τοις έχ θεοῦ τὴν οἰχονομίαν, τῶν χοσμιχῶν έγχεχειρισμένοις πραγμάτων, ὑπερτέρως η хаτὰ νόμους ὀιχονομεῖν. «Поставленный Богомъ на разрѣшеніе человѣческихъ дѣлъ имѣетъ право разрѣшать ихъ внѣ велѣній закона». Въ виду этого, монархъ всякую минуту однимъ своимъ словомъ могъ отмѣнить значеніе всѣхъ и оффиціальныхъ и частныхъ сборниковъ, мнѣній и рѣшеній, но онъ также могь молчаливо освящать ихъ своимъ авторитетомъ, въ томъ случаѣ когда видѣлъ, что они создавались на благо народа.

Верховная правительственная власть точно также въ принципъ вся сосредоточивалась въ лицъ императора. Ему принадлежало право главноначальствованія надъ войскомъ, право

<sup>\*)</sup> Mortreuil, II, 469.

податного обложенія, назначенія всёхъ высшихъ должностныхъ липъ, пожалованія чинами, принятіе всёхъ важнёйшихъ мѣръ по дѣламъ государственнаго управленія. Что касается главнокомандованія, то лучшіе изъ византійскихъ императоровъ всегда сами становились во главѣ отправлявшагося въ походъ войска, худшіе поручали его довъренному лицу, обыкновенно столь же малоспособному и небрежному, какъ и самъ его повелитель. Когда вымерло поколѣніе Велизаріевъ и Нарзесовъ, ихъ замѣнили у новѣйшихъ Юстиніановъ евнухи и придворные любимцы, видѣвшіе въ понесенныхъ пораженіяхъ гнѣвъ божій и старавшіеся въ томъ увѣрить своихъ солдать. Между тёмъ воинскія дарованія привлекали къ себ'в не менѣе сердца народа, нежели прочія добродѣтели частной и общественной жизни. Прославившійся поб'тами храбрый генералъ всегда могъ разсчитывать въ нѣкоторомъ будущемъ достигнуть императорскаго сана и обратнымъ образомъ императоръ извёстный неустрашимостью и личными воинскими талантами могъ болѣе разсчитывать на народную преданность и любовь, нежели монархъ таковыми способностями не обладавшій. Левъ III, Левъ V, Василій Македонянинъ, Исаакъ, Алексей, Іоаннъ и Мануилъ Комнины выдавались въ качествъ мужественныхъ полководцевъ, раздѣлявшихъ съ войскомъ всѣ труды и опасности походовъ.

Установленіе налоговъ и податей всецёло принадлежало монархамъ; всякія повышенія опредёленныхъ нормъ и произвольные поборы являлись злоупотребленіями должностныхъ лицъ, противъ которыхъ принимались мёры какъ самими императорами, такъ и народомъ, считавшимъ себя въ правё не подчиняться незаконнымъ финансовымъ распоряженіямъ. Въ отношеніи всякихъ вопросовъ податного обложенія византійское населеніе, однако, было очень консервативно и не упускало случая высказать своего мнёнія на счетъ всякихъ предпринимаемыхъ властью реформъ. Такъ, напримёръ, порука земельнаго собственника за правильностью уплаты арендаторами лежавшихъ на нихъ повинностей, аллиленгій, внезапно установленный Василіемъ Вторымъ, какъ небывалое новшество, не просуществовало и двухъ десятилѣтій. Со вступленіемъ на престолъ новаго императора Романа III аллиленгій по настояніямъ населенія былъ отмѣненъ первымъ дѣломъ. Точно также, когда Алексѣй Ангелъ вздумалъ установить дотолѣ неслыханную подоходную аллеманскую подать, ропотъ народный перешелъ границы, и царь поспѣшилъ отказаться отъ своей мысли. «Страны, находящіяся подъ твоею властью, да не получаютъ ежедневныхъ (иронія) податныхъ надбавокъ, начетовъ, странныхъ новоявленныхъ измышленій; и тогда онѣ не отступятъ отъ тебя, но отъ всей души будутъ служить, по силѣ своей доставляя казнѣ ежегодныя подати», между прочимъ говоритъ Никулица \*).

Въ отношении пожалованья высшими званиями особой привилегіей императора приходится отм'втить странную черту византійской табели о рангахъ, что чины и связанное съ ними содержание отъ казны (руга) не только служили наградой лицамъ, чёмъ-либо послужившимъ Византіи или находящимся на ся службь, но даже иностранцамъ, ничего общаго съ восточной имперіей не имфвшимъ. Михаилъ VII Дука, напримфръ, брачномъ договорѣ своего сына Константина съ дочерью Роберта Гюискарда обязывался возвести одного изъ сыновей послѣдняго, по выбору отца, въ санъ куропалата, а самого герцога норманскаго въ новелиссимы, причемъ въ хризовулѣ своемъ онъ говоритъ, что титулъ новелиссима отдѣляется отъ царскаго величія только однимъ кесаремъ \*\*). Кстати сказать, изъ этихъ словъ можно заключить, что Дука смотрвлъ на себя, какъ бы на высшаго сановника государства, до положенія котораго можно дойти постепеннымъ прохожденіемъ служебнаго чинопроизводства. Взглядъ характерный для демократическаго

<sup>\*)</sup> Совѣты виз. боярина. Васильевскій, 156.

<sup>\*\*)</sup> Безобразовъ. Матерьялы для исторіи Византійской имперіи. Ж. М. Н. П. 1889 г. т., 265, 23.

государственнаго строя Византіи, допускавшаго всякаго человѣка, выдававшагося мудростію, добродѣтельностью и другими доблестями гражданскаго свойства, до облеченія императорской порфирой.

Полномочный въ дёлахъ управленія византійскій монархъ, по духу государственнаго устройства имперіи имѣлъ полнѣйшее право никого не допускать къ себѣ въ совѣтники въ томъ случаё, если въ силу необычайной одаренности духа считалъ возможнымъ единолично справиться со всёми разнообразными и отвѣтственными отраслями администраціи. Но если идеально по Платону мудрець, созерцающій божественный разумь, при небольшомъ объемѣ государствъ Эллады, могъ быть въ состоянів, не погрѣшая противъ общаго блага, единолично осуществить задачу подобнаго рода, то въ Византіи, одна столица которой обширностью превосходила всё города древней Греціи, взятые вместь, естественно требовалась существенная поправка къ ученію великаго мыслителя. Византійское общество въ корнѣ не отступило отъ древняго образца-сопричастный предвѣчной мудрости помазанникъ Божій оставался единымъ властителемъ, но на случай возможнаго заблужденія съ его стороны ему рекомендовалось имъть при себъ совътниковъ, не боящихся въ лицо обличать своего государя и направлять его дёйствія ко благу народа. Объ этомъ, какъ мы видёли, нарочито говорилъ Агапить, Василій Македонянинъ, Никулица, Өеофилактъ и другіе. Роль подобныхъ профессіональныхъ обличителей вздумали было взять на себя патріархи, но своекорыстныя попытки ихъ въ этомъ направленіи оканчивались большею частью неудачно.

Не безъ вліянія этого взгляда, повидимому, при византійскихъ императорахъ слабыхъ духомъ среди прочихъ сановниковъ всегда возвышалось одно какое либо лицо и завладѣвало правами перваго мипистра. При Аркадіи таковыми были поперемѣнно Руфинъ и Евтропій, при Юстиніанѣ—Іоаннъ Каппадокійскій, при Иринѣ—Ставракій, при Өеодорѣ—Левъ Параспондилъ, при Миханлъ VII-Никифорица и т. д. Въ большинствѣ случаевъ эти господа являлись простыми потворщиками страстей монарха и народными угнетателями, но попадались между ними и благородныя личности, какъ, напримъръ, Іоаннъ Сидскій. Константинъ Лихудъ. Даровитые энергичные императоры обходились безъ первыхъ министровъ, но за то они всегда широко ставили дёло совёщанія и зачастую, предпринимая ту или другую мёру, касающуюся коренныхъ основъ византійскаго государственнаго быта, обращались даже къ народу съ разъясненіями смысла и законности нововведенія. Сенать же и синоль явился почти неизмѣннымъ и постояннымъ совѣтникомъ дѣятельныхъ царей въ отвѣтственныхъ предпріятіяхъ. Михаилъ Калафатъ, вознамърившись отправить Зою въ ссылку, счелъ нужнымъ передъ тѣмъ заручиться согласіемъ сената. Когда Вотаніатъ узналъ о возмущеніи Комнина, онъ созвалъ, сенать для совещания, что делать. Разрывь завязавшихся было дружественныхъ сношеній при Мануиль Комнинь между востокомъ и западомъ послёдовалъ на основании совмёстнаго постановленія царя, синода и всего сената.

Замѣчательно, что, не смотря на религіозный характерь византійской государственной власти сенать, имѣль болѣе правъ вмѣшиваться въ дѣла засѣданій синода, нежели наобороть \*). Предоставленіе той или другой доли участія въ управленіи, народу, отдѣльнымъ лицамъ или учрежденіямъ, конечно, вполнѣ зависѣло отъ усмотрѣнія монарха, смотря потому, въ какой степени онъ разсчитывалъ на собственныя силы.

Сохраняя за собой права судебнаго верховенства, какъ абсолютный, такъ и конституціонный монархъ всегда отстраняется отъ личнаго отправленія правосудія, уполномочивая къ тому органы подчиненнаго управленія извѣстнаго порядка. Государь оставляетъ за собой только право утвержденія приговора въ указанныхъ закономъ случаяхъ и прерогативу по-

<sup>\*)</sup> Mortreuil, III, 37.

милованья. Стремленіе къ подобному порядку замѣчалось и въ Византіи съ той, однако, разницей, что византійская практика все время колебалась въ проведении указаннаго начала окончательно. Прежде всего за все время бытія имперіи до латинскаго завоеванія источники указывають намъ на существованіе высшаго суда императора \*), противуполагаемаго судамъ об**μαγο χαρακτερα.** Είς τὸ βῆμα τῆς βασιλείας ἢ εἰς ἕτερον πολιτικὸν διхαστέριον, говорится, напримёръ, въ десятой новеллё Мануила Комнина, έν διхаστηρίφ, έν τῆ βασιλευούση. Согласно даннымъ юстиніанова законодательства, императору принадлежало право кассація приговора, постановленнаго въ порядкѣ апелляціоннаго судопроизводства уполномоченными къ тому лицами. Какъ извѣстно, для апелляціи на рѣшенія городскихъ магистратовъ давалось съ III вѣка общее положеніе praefecto urbis; приговоры провинціальныхъ судей пров'трялись преторіанскими префектами \*\*), а оттуда уже дёло восходило на разсмотрёніе самого императора.

Точно также какъ и въ римской имперіи, въ Византіи монархъ отправлялъ правосудіе, предсъдательствуя въ верховномъ судилищъ, которымъ обыкновенно являлся тотъ-же сенатъ въ сокращенномъ составъ, или, лучше сказать, государственный совъть, исполнявшій смътанныя административныя и судебныя обязанности \*\*\*). Юрисдикція верховнаго императорскаго суда выражалась въ троякой формъ: υπόμνησις (реляціи), έ×хλησις (апелляціи) и όριστής (суппликаціи). Υπόμνησις состоялъ въ томъ, что судья, затруднявшійся рѣшеніемъ какого-либо вопроса права обращался за разрѣшеніемъ какого-либо вопроса права обращался за разрѣшеніемъ сомнѣнія къ государю, какъ источнику закона. Таковой порядокъ основывался, очевидно, на слѣдующихъ текстахъ Кодекса: «inter aequitatem jusque interpositam interpretationem nobis solis et

<sup>\*)</sup> Ibid. III, 83.

<sup>\*\*)</sup> Виллеисъ, II, 553.

<sup>\*\*\*)</sup> Mortreuil, Ш, 84. Скабалановичъ. Византійское государство и церковь въ XI въкъ, 248.

- 339 -

oportet et licet inspicere»; и «si enim in praesenti leges condere soli imperatori concessum est, et leges interpretari solo dignum imperio esse oportet» \*). О томъ-же самомъ толкуеть шестая глава второго титула Эпанагоги: «та тоїс падаюїс νομοθεθέντα то̀ν βασιλέα δεῖ ἑρμηνεόειν καὶ ἐκ τῶν ὁμοἰων τέμνειν τὰ περὶ ῶν οὐκ κεῖται νόμος».

Простой судья, но чаще друнгарій биглы изготовляль докладь съ изложеніемь вопроса доводами за и противь, а императорь присоединялся къ той или другой редакціи и въ такомъ видё рескринть его получаль силу законодательнаго толкованія. Юстиніанъ въ сто двадцать пятой новеллё попытался уничтожить институть реляцій, обязавъ судей не останавливаться въ рёшеніяхъ по причинамъ неполноты или неясности закона, но вышеприведенная глава Эпанагоги и усиленныя повторныя запрещенія ὑπόμνησις а Алексёемъ Комнинымъ свидётельствують о томъ, что онъ продолжалъ существовать до конца одиннадцатаго вёка, несмотря на оффиціальную отмёну.

Какъ мы указали выше, Юстиніанъ для апелляціи установилъ опредёленный порядокъ пересмотра дёла по существу черезъ посредство особо уполномоченныхъ къ тому лицъ; апелляція къ императору разрёшалась только въ исключительныхъ случаяхъ. Наобороть, согласно Василикамъ, обжалованіе рёшеній судовъ въ первой инстанціи императору допускалось въ качествѣ общаго правила; обремененіе особы императора устранялось тѣмъ способомъ, что царь лично не входилъ въ разсмотрѣніе дѣла, уполномочивая къ тому различныхъ должностныхъ лицъ.

Послѣднимъ отдѣломъ компетенціи верховнаго суда по пересмотру дѣлъ въ качествѣ высшей инстанціи являлся пріемъ суппликацій, т. е. просьбъ объ изъятіи изъ порядка законной подсудности; императоръ въ случаѣ согласія своего на суппликацію поручалъ разборъ дѣла особому судьѣ или переносилъ

\*) I, 14, 1, 12,

его на личное разсмотрѣніе въ то адтохраторіхо́ біхаэт пром. Въ 1095 г. право суппликацій было уничтожено Алексвемъ Комнинымъ въ виду чрезмёрныхъ злоупотребленій, клонившихся къ тому, чтобы затянуть процессъ на возможно болбе долгій срокъ. Было даже приказано, чтобы судьи не обращали вниманія на предписанія самого императора въ томъ случаѣ, если ими нарушался обычный ходъ судопроизводства \*). Общему суду императора и его совѣта въ первой инстанціи подлежали дѣла особой исключительной важности, напримѣръ, преступленія высшихъ должностныхъ лицъ. Поэтому въ верховномъ императорскомъ судѣ разсматривались дѣла о заговорахъ при Константинѣ Мономахѣ; Романъ Діогенъ за свой «преступный замыселъ» былъ судимъ первѣйпими членами синпредсѣдательствомъ императрицы клита подъ Евдокін \*\*). Өеофилъ въ собрании сената подвергалъ обсуждению вопросъ, какое наказаніе надлежало прим'єнить къ убійцамъ Льва V. Очень часто, впрочемъ, императоръ расправлялся съ государственными преступниками безъ помощи совѣта, сообразно личному усмотрвнію, какъ, напримвръ, это двлалъ Алексви Комнинъ.

Въ нѣкоторыхъ случаяхъ, главнымъ образомъ по государственнымъ преступленіямъ, монархъ игралъ роль камеры преданія суду. Согласно законодательству иконоборцевъ, положеніе это формулировалось слѣдующимъ образомъ: «если кто умышляетъ, дѣлаетъ происки или составляетъ заговоръ противъ царя или противъ христіанскаго государства, тотъ долженъ былъ-бы подлежать немедленному умерщвленію, какъ задумавшій разрушеніе всего. Но для того, чтобы нѣкоторые лица не могли воспользоваться этимъ закономъ вслѣдствіе соображеній личной вражды и не стали-бы убивать безъ суда, принося послѣ оправданіе, что будто-бы потерпѣвшій говорилъ противъ царя, предписывается, преступника на мѣстѣ заклю-

<sup>\*)</sup> Mortreuil, III, 86.

<sup>\*\*)</sup> Скабалановичъ, 348.

чивъ подъ крѣпкую стражу, доложить объ этомъ царю и затѣмъ поступить, какъ онъ заблагоразсудить и изволитъ \*).

Позднѣйшее византійское писанное право не знаеть, однако, такой осмотрительности и вмѣшательства императора въ досудебное слѣдствіе. Прохиронъ и Эпанагога выражаются кратко: «умыслившій на царскую безопасность подвергается смертной казни и конфискаціи имущества» \*\*). На практикѣ мы видимъ, однако, что даже при полной доказанности преступленія виновный не всегда подвергался узаконенному наказанію, удостоиваясь болѣе легкой казни или даже полнаго прощенія, по усмотрѣнію монарха. Что касается права помилованія, то императоры пользовались имъ даже до постановленія судебнаго приговора. Такъ, напримѣръ, Алексѣй Комнинъ простилъ злоумышленника варвара, покусившагося на его жизнь.

Вотъ въ каковыхъ чертахъ представляется законодательная, исполнительная и судебная власть византійскихъ императоровъ въ томъ видѣ, какъ ею пользовались эти монархи. Въ принципѣ, повторяемъ, благожелательнымъ государямъ-мудрецамъ передавалась вся совокупность верховныхъ правъ на всемъ ихъ протяженіи и, если даже органамъ подчиненнаго управленія предоставлялась извѣстная доля въ осуществленіи ихъ, то, конечно, не иначе, какъ въ силу общихъ или нарочитыхъ полномочій со стороны императора.

## ГЛАВА VIII.

## § 1. Соотношеніе власти царя и патріарха.

Итакъ, свѣтское верховенство находилось въ полномъ и нераздѣльномъ владѣніи византійскаго монарха; по этому вопросу въ настоящее время уже не можетъ возникать никакихъ споровъ или сомнѣній. Иначе дѣло представляется въ

<sup>\*)</sup> Ecloga. XVII, 3.

<sup>\*\*)</sup> Prochiron XXXIV, 10; Epanagoge XL, 12. Васильев. Ж. М. Н. П. 1878 г., № 199, стр. 287.

отношеніи церковнаго главенства императора, неустанно оспариваемаго у него патріархами. Въ седьмой главѣ третьяго титула Эпанагоги положеніе константинонольскаго первосвященника безо всякихъ оговорокъ приравнивается положенію царя. «Такъ какъ, говоритъ цитированный памятникъ, государство на подобіе человѣка состоитъ изъ частей и членовъ, то наиважнѣйшими и необходимѣйшими членами являются царь и патріархъ; поэтому миръ и благоденствіе подданныхъ зависять отъ единомыслія и согласія царской и патріаршей власти». Отсюда, сообразно смыслу Эпанагоги, византійское государство оказывается двуглавымъ. Царь и патріархъ выдвигаются въ качествѣ та µе́уюта хаз а̀vаухаю́тата µе́ру тя́с πодите́ас. Въ вѣдѣніи перваго находятся тѣла гражданъ, въ вѣдѣніи второго — ихъ души.

Въ народномъ представлении, въ литературныхъ памятникахъ мы видѣли только монарха, духовной природой своей уподобляемаго Богу въ силу той мудрости, которой причастенъ избранникъ и помазанникъ Божій. Эпанагога, наоборотъ, называеть земнымъ олицетвореніемъ Спасителя патріарха. «Патріархъ, читаемъ мы въ третьемъ титулѣ первой главы, есть живой и одушевленный образъ Христа, всёми своими поступками и словами выражающій истину». Патріа́рупс вотіх віхшу Сшоа урютой χαὶ ἔμψυγος, δι' ἕργων χαὶ λόγων γαραχτηρίζουσα τὴν ἀλήθειαν (Ι). «Патріарху вызняется въ обязанность оберегать ввзренныхъ ему Богомъ людей отъ уклоненій въ отношеніи благочестія и HPABCTBEHHOCTH». Σχοπός τῷ πατριάρχη πρῶτον μὲν οῦς ἐχ θεοῦ παρὲλαβεν εύσεβεία χαι σεμνότητι βίου διαφύλαξαι; ΘΜΥ ΠΡΕΠΙΒΓΑΘΤΟЯ ΒΟΈΧЪ еретиковъ по возможности обращать въ православіе и присоединять къ церкви и невѣрныхъ примѣромъ свѣтлыхъ и славныхъ поступковъ склонять и дѣлать подражателями вѣры (III, 2). Конечная цель деятельности патріарха-спасеніе вверенныхъ ему христіанскихъ душъ, жизнь во Христь и сораспинаніе міру. Те́до: τῷ πατριάρχη ή τῶν χαταπεπιστευμένων αὐτῷ ψυχῶν σωτηριά χαὶ τὸ ζην μέν Χριστῷ ἐσταυρῶσθα δὲ τῷ хόσμφ (III, 3). Отличительныя свойства патріаршаго достоинства должны заключаться въ способности носителя сана къ учительству, въ равномъ обращеніи съ возвеличенными и униженными судьбою, въ милосердности въ отправленіи правосудія, суровости къ неповинующимся и въ смѣлости относительно обличенія царя, въ случаѣ нарушенія имъ догматовъ и погрѣшеній противъ истины (III, 4).

Возвышая патріарха, Эпанагога не удовольствовалась распиреніемъ его правъ въ области церковнаго управленія; она наложила ограниченія на самую свътскую власть въ пользу духовной, воспретивъ узаконеніе мірского обычая противнаго церковнымъ канонамъ. Съ этой цълью составители Эпанагоги слили въ одинъ два отдъльныхъ сходственныхъ фрагмента. Пандектъ и выраженіе «contra rationem juris» замънили словами пара хачо̀ча; \*). Вмъстъ съ тъмъ въ отношеніи старинныхъ церковныхъ постановленій и положеній вселенскихъ соборовъ толковничество, интерпретація, предоставлялось исключительно патріарху, безъ какого бы то ни было вмъшательства свътской власти. Та пара тѿν падашъ хачонзде́чта хад пара тѿν а́у́шу συνό̀дшу ¿хтеде́ута то̀у патріа́рҳу цо̀уоу деї ѓрипуею́єи.

Такимъ образомъ Эпанагога выдвинула рядомъ съ царемъ другую власть по значенію не только равную, но въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ даже высшую чѣмъ первая. Въ этомъ возвеличеніи константинопольскаго первосвященника ясно сказались западно-папистическія стремленія той части византійскаго общества, которая продолжала жить преданіями романизма. Однако, песмотря на временное торжество западнической партіи съ патріархомъ во главѣ, одержанная ею побѣда не дала по себѣ осязательныхъ послѣдствій въ дальнѣйшемъ, и, быть можеть, постановленія Эпанагоги, не въ мѣру возвеличившей архіепископа столицы, послужили причиной того обстоятельства, что названное уложеніе какъ-бы затерлось, затемнилось другими памятниками законодательства той-же эпохи. Поль-

<sup>\*)</sup> Сокольскій. О характер'в и значенія Эпанагоги, 30.

зуясь наступившей реакціей, западники произвели усиленный натискъ въ сторону меньшаго сопротивленія и, казалось, уже было совершенно завладѣли позиціей, но, къ счастію, та самая волна народнаго самосознанія, которая заставила редакторовъ Эпанагоги, наперекоръ явно выраженной враждебности къ взглядамъ исаврійцевъ, всетаки удержать многое изъ осуждепныхъ нововведеній, эта самая волна снесла и затопила внезапно всплывшій островокъ восточнаго папства.

Нътъ никакого сомнънія въ томъ, что обширныя притязанія патріарха, выраженныя въ Эпанагогѣ, не только не имѣли подъ собой корней въ религіозно-политическихъ воззрѣніяхъ населенія, но кромѣ того прямо противорѣчили существу практически установившихся основъ императорской власти. Въ самомъ дѣлѣ, до императора Градіана, который въ 375 г. сложилъ съ себя званіе pontifex maximus'а, императоры владѣли правомъ по общей стать lex de imperio дилать все, что считали нужнымъ въ отношеніи какъ свётскихъ, такъ и духовныхъ дёлъ: quaecunque ex usu reipublicae majestate divinarum humanarum publicarum privitarumque rerum esse censebit ei agere jus potestasque sit, гласило соотвётствовавшее узаконеніе. Въ силу отсутствія раздѣленія въ языческомъ мірѣ власти духовной н свётской, обѣ онѣ естественнымъ образомъ совпадали въ лицѣ высшаго сановника государства – императора. До временъ признанія христіанства господствующимъ исповѣданіемъ, монархъ всегда принималъ непосредственное участіе въ священнодъйствіи; онъ владѣлъ правомъ верховнаго надзора за культомъ и по своему усмотрѣнію назначалъ жрецовъ \*). Но и христіанскіе государи не сразу отказались оть языческой привилегіи понтификата. Константинъ, несмотря на свою явную склонность къ новой религіи, продолжалъ исполнять обязанности понтифекса, какъ по отношенію христіанъ, такъ и ПО ОТНОшенію язычниковъ. Всѣ надписи временъ его царствованія

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Виллемсъ, II, 497.

сохраняють за нимъ этотъ титулъ. Онъ равнымъ образомъ заботился объ интересахъ обоихъ исповѣданій, стараясь каждое удовлетворить въ его настоятельныхъ потребностяхъ \*).

Констанцій, принимавшій личное участіе въ богословскихъ спорахъ своего времени и заслужившій насмѣшку Амміана Марцелина за свое пристрастіе къ соборамъ христіанскаго духовенства, относился съ уваженіемъ и къ языческому культу, считая себя къ этому обязаннымъ по званію понтифекса \*\*). Нечего говорить объ Юліанѣ, собственноручно закалывавшемъ жертвенныхъ животныхъ и гадавшемъ о будущемъ по ихъ дымившимся внутренностямь, подобно гаруспексамь славныйшихъ временъ Рима. Gasquet пытается доказать, что даже Граціанъ, формально отказавшійся оть понтификата, отказался только за себя, но не за своихъ преемниковъ, и что поэтому императорскій понтификать продолжаль существовать оффиціально \*\*\*). Въ подтверждение своей мысли, французский ученый ссылается на Сервія, комментатора Вергилія, умершаго въ царствование Өеодосія Младшаго, и выражавшагося о понтификать императоровъ слъдующимъ образомъ: sane majorum haec erat consuetudo ut rex esset etiam sacerdos vel pontifex, unde hodieque imperatores dicimus pontifices. He взирая на свидѣтельство Сервія, нужно признать, однако, что оффиціально титулъ понтифекса со времени Граціана уже не придавался болѣе императорамъ. Съ этихъ поръ его уже нельзя более встретить въ надписяхъ или на медаляхъ; но упразднение понтификата de jure еще не значило, что онъ упразднился de facto. Приводимый Gasquet тексть Сервія доказываеть, что, несмотря на уничтожение даннаго положения въ законъ, оно сохранялось по старому въ народномъ сознания.

Умъ западнаго обитателя впослѣдствіи окончательно расколовшейся имперіи овеществилъ древнія представленія о не-

\*\*\*) Ibid. 33.

<sup>\*)</sup> Gasquet. De l'autorite imperiale en matière religieuse à Byzance, 28.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 30.

обходимости соединенія духовной и свётской власти въ особѣ папы. Философское пониманіе вещей представителя восточнаго міра, переработавъ римскую идею, приспособило ее къ личности византійскаго императора. Восточный грекъ имѣлъ особое предрасположеніе къ тому, чтобы освоиться съ мыслью императорскаго понтификата и придать ему еще болѣе широкій смыслъ. Столпъ эллинскаго отвлеченнаго мудрствованія Платонъ положительно утверждалъ, что философъ обладаетъ возможностью какъ-бы непосредственнаго общенія съ божествомъ путемъ созерцанія. Тотъ-же мыслитель сливалъ въ своемъ представленіи образъ мудреца и совершеннѣйшаго правителя.

Ученіе Платона перешло по наслёдству къ христіанскому востоку, который, однако, измёниль нёсколько точку зрёнія на мудрость и возможность познанія. Въ древнемъ мірѣ истина предполагалась добываемой исключительно съ помощью человѣческаго разума; христіанство сдѣлало ее доступной чувствамъ. Истина потеряла характеръ простого отвлеченія и вочеловёчилась, овеществилась. Какъ мы указывали въ общей части нашего труда, умъ восточнаго грека былъ въ сильной степени пріуготовлень къ принятію этой великой тайны. Уже Платонъ теоретически проповѣдывалъ возможность духовнаго сліянія природы, божеской и человіческой въ лиці особыхъ избранниковъ мысли. Плотинъ и другіе неоплатоники доказывали осуществимость таковаго предположенія въ дъйствительности. Поэтому идея овеществленія истины въ лицѣ Іисуса Христа, идея нераздёльнаго соединенія въ Немъ естествъ божескаго и человѣческаго не только уразумѣлась востокомъ, но нашла въ немъ перваго и наиболѣе горячаго приверженца.

Востокъ отождествилъ въ своемъ представленіи ученіе Христа и мудрость; христіанское откровеніе для него сдѣлалось синонимомъ послѣдней и получило имя Софіи — ή σοφία. Но на ряду съ внѣшнимъ эсотеризмомъ христіанства восточный грекъ не могъ совершенно отрѣшиться отъ идеи существованія въ новой мудрости и стороны экзотерической, попрежнему доступной только немногимъ избраннымъ, среди которыхъ, конечно, первое мъсто долженъ былъ занимать тотъ, кому божественнымъ предопредѣленіемъ и помазаніемъ, какъ высшему мудрецу, вручались скипетръ и держава земного водительства народовъ. Несомнѣнно, что этимъ путемъ мышленія, по нашему мнѣнію, восточный эллинъ—христіанинъ дошелъ въ своихъ разсужденіяхъ до признанія разумности императорскаго понтификата и до представленія о необходимости соединенія въ однѣхъ рукахъ государя тѣлеснаго и духовнаго главенства. Императорское полновластіе, какъ юридическій институтъ, какъ правовое явленіе, было передано востоку Римомъ, но философское совершенно новое осмысленіе это установленіе получило на мѣстѣ подъ воздѣйствіемъ преломленія римскихъ политическихъ идей въ христіано-эллинскомъ міропониманіи.

Рядъ прямыхъ литературно-историческихъ свидетельствъ и косвенныхъ соображеній подтверждаеть высказанную мысль. Въ самомъ дѣлѣ, не нужно, напримѣръ, быть особенно знакомымъ съ греческой философіей для того, чтобы усмотрёть вліяніе Платона на слёдующихъ словахъ убъжденнёйшаго христіанина Евсевія: «Богъ пожелалъ наполнить своей добротой весь подсолнечный міръ и по образцу своего небеснаго царства создаль земное. Причастенъ Его премудрости нашь императоръ, любимый Господомъ, потому что Господь его украсиль природными добродётелями и потому что вь душё его онъ запечатлёлъ нёкоторыя изъ своихъ собственныхъ свойствъ. Только вследствіе сопричастія Божественной премудрости. добротѣ и справедливости императоръ мудръ, добръ и справедливь. Его разумъ есть отражение Божественнаго разума. Онъ раздѣляеть высшее могущество \*)». «Онъ (царь), продолжаеть панегиристь Константина, отпечатлень по первобытной идев великаго Царя, и въ своемъ умъ, какъ въ зеркалъ, отра-

<sup>\*)</sup> De laudibus Const., 452--53.

жаеть истекающія изъ ней лучи добродѣтелей. Ими усовершенствованный, онъ... по истинѣ одинъ царь-философъ, знающій самого себя и изучившій внѣшніе, или, лучше сказать, съ неба льющіеся источники всякаго блага» \*) «О дѣйствительное изображеніе божественнаго благочестія!» восклицаеть Агашить, обращаясь къ императору.—«Тѣлесными свойствами царь равенъ всѣмъ прочимъ людямъ, могуществомъ-же власти подобенъ владыкѣ всѣхъ—Богу», говорить тоть-же авторъ въ двадцать первой главѣ своего «Свитка».—«Между Божествомъ и между нимъ (императоромъ) нѣтъ посредниковъ», гласить въ другомъ мѣстѣ поученіе софійскаго дьякона.

Мысли, высказываемыя Евсевіемъ и Агапитомъ, были господствовавшими взглядами грековосточнаго общества на протяженіи всёхъ четырехъ періодовъ существованія византійской имперіи. Весь, церковный и придворный церемоніалъ былъ проникнутъ этими идеями; онѣ проявлялись въ поступкахъ самихъ императоровъ, въ ихъ рёчахъ, въ литературныхъ памятникахъ различныхъ эпохъ, и въ двёнадцатомъ столѣтія, какъ и въ четвертомъ, неизвёстный панегиристъ неизмѣнно провозглашалъ, что царство земное есть отраженіе царства небеснаго, и что императоръ самъ образъ Божій віхо́уа даµпо́ау тоо́ ао̀тоо́ двоо.

Установляя непосредственную связь между преданіями римскаго абсолютизма и идеями христіанско-философской богоустановленности и боговдохновенности императорской власти, нужно зам'ятить, что представленія эти сложились и закр'япились только на восток'в. Западъ, признавая государей помазанниками Божіими, разошелся, однако, со своимъ противникомъ въ пониманіи момента установленія такового помазанничества. Какъ мы им'яли случай вид'ять въ поученіи Өеофилакта, согласно истиннымъ восточно-греческимъ воззр'яніямъ на предметь, божественной мудрости и благодати монархъ пріобщался

\*) Ibid.

Digitized by Google

непосредственно путемъ своего избранничества, до какого-бы то ни было вещественнаго знака посвящения. «Не я тебѣ даю корону», говориль еще Юстинь II Тиверію. - «но даеть Богь моей рукою». Напротивъ, западное духовенство учило народъ и убѣдило его въ томъ, что только реальное помазаніе первосвященникомъ превращаетъ подданнаго въ монарха, въ то время, какъ священническое достоинство владбеть благодатью какъбы непосредственно свыше. По воззрѣніямъ византіцевъ, если престоль не переходиль по наслѣдству или другимъ установленнымъ способамъ, необычайные внёшніе признаки или предзнаменованія по волѣ Господа заранѣе отмѣчали Ему угоднаго избранника. Намъ уже приходилось упоминать о томъ, какое неотразимое впечатлёніе производила на византійцевъ отвага, краснорѣчіе и красота при оцѣнкѣ достоинствъ будущаго императора. Не меньшимъ значениемъ пользовались косвенныя указанія на высшее избранничество: предсказаніе какого-нибудь отшельника, орель, ястребь, взвившійся надъ головой опредѣленнаго лица, услышанный таинственный голосъ. Подобныя предвозвъстія, конечно, прежде всего укръпляли въ извъстномъ намбреніи самаго искателя престола, но вибсть съ темъ дъйствовали и на окружающихъ. Анна Комнина, напримъръ, приписываеть громадное значение встрёчё ея отца въ лёсу съ какимъ то косматымъ старцемъ, ухватившимъ за ногу всадника и произнесшимъ слова Давидова псалма: «наляцы, и успъвай, и царствуй истины ради, и кротости и правды, самодержець Алексви». Комнинь вь то время еще не быль императоромъ, но уже имѣлъ виды на тронъ. Анна Комнина многозначительно прибавляеть по этому поводу отъ себя: «если это не былъ кто-нибудь выше обыкновеннаго человѣка, то, человѣкъ, правду сказать, прозрѣвающій будущее».

Конечно, византійскій императорь, являлся непосредственно Богомъ указываемымъ избранникомъ, совмѣщающимъ въ себѣ всю полноту власти, какъ свѣтской, такъ и духовной. Въ

24\*

просторѣчіи очень часто поэтому государя въ Византіи называли божественнымъ и богоравнымъ, сыномъ Божіимъ \*). Но, конечно, во всёхъ выраженіяхъ подобнаго рода мы должны видеть не что иное, какъ философско-образное сравненіе безъ какого бы то ни было оттвнка кощунственности. Божественность монарха являла собой только modus dicendi. способъ обозначенія совокупности извёстныхъ качествъ и добродѣтелей. Восточное воображеніе всегда отличалось склонностью къ гиперболическимъ метафорамъ. Отъ грековъ тѣ же римляне въ своей поэзін заимствовали языкъ поражающихъ уподобленій. На самомъ дѣлѣ и въ представленіи восточныхъ грековъ, въ платоновскомъ смыслѣ, только въ отношеніи мудрости, благости и справедливости императоръ отражалъ божественныя свойства. Понятно, что вслёдствіе высшей благодати. не только сообщенной внёшнимъ образомъ черезъ помазаніе. но являющейся необходимымъ внутреннимъ свойствомъ избранника Божія, всё его дёйствія окрашивались характеромъ священности, но не божественности.

Не нужно забывать, что преклоняясь передъ исключительными свойствами государя, какъ правителя, восточный грекъ не переставалъ, однако, видёть въ немъ всю его человѣческую природу \*\*). И потому обличаемый въ раболѣпіи византіецъ никогда не доходилъ въ выраженіяхъ своего уваженія монарху до дѣйствительнаго обоготворенія его, подобно римлянамъ.

Грекъ по свойствамъ своего умственнаго склада не признавалъ въ философскихъ, а равно и въ религіозныхъ уб'яжденіяхъ, представлявшихся ему высшей философіей, какого то ни было принужденія и обязательства. Всякій върующій могъ въровать какъ ему угодно, но вмъстъ съ тъмъ, каждый имълъ естественное желаніе возможно болъе приблизиться къ истинъ. Греки считали евангельское ученіе въ качествъ откровенія божественной мудрости таинственнымъ, требующимъ особой

<sup>\*)</sup> У Псела, V, 372 110; Att. 175.

<sup>\*\*)</sup> См. Агапита XXI главу, также «Завъщание» Василия.

остроты ума и проницательности для уразумѣнія. Поэтому всякій. кто считаль себя призваннымъ къ толкованію, выступалъ въ качествѣ проповѣдника и сообразно степени даровитости находилъ достаточное число послѣдователей. Отсюда понятно, что императоръ непосредственно причастный божественной мудрости, въ силу своего избранничества въ глазахъ народа не могь не являться высшимъ авторитетомъ́ въ вопросахъ вѣры и исповѣданія. Въ виду того, неудивительно, что народъ охотно стекался слушать проповёди Льва Исаврійскаго, Константина Копронима, Алексъя Комнина въ свою очередь учительство считавшихъ своей духовною обязанностью. Опираясь на свой авторитеть признаннаго мудреда Мануиль Комнинъ даже при случав не поколебался дать превратное толкованіе одному изъ важнівйшихъ догматовъ христіанской церкви, именно равенству Бога Отда и Бога Сына. Ранће его съ успъ хомъ еретически учительствовали Анастасій I и Юстиніанъ Великій. Мануиль утверждаль, что выраженіе Спасителя «Отець болій Мене есть» указываеть на неравенство человѣческой природы Христа божественной и что слово болій относится къ человѣческой. Патріархъ разошелся во взглядахъ съ императоромъ; послѣдній созвалъ смѣшанный соборъ, на которомъ мнѣніе Мануила было принято большинствомъ, а первосвященникъосыпанъ насмѣшками и укоризнами. Утвердивъ свое опредѣленіе, императоръ приказалъ вырѣзать его на каменныхъ доскахъ и помѣстить въ храмѣ св. Софіи у входа съ лѣвой стороны. То, что дѣйствіе Мануила не было простой прихотью, но исполненіемъ сознаваемаго долга, доказываеть слёдующій факть. Во время изслёдованія спорнаго вопроса на соборё, къ царю явился одинъ изъ придворныхъ чиновниковъ съ извъстіемъ, что царица выкинула младенца. «Нимало не измёнившись въ лицѣ, разсказываеть Киннамъ \*), онъ (императоръ) продолжаль сидёть и внимательно слушать пренія: по окончаніи

\*) Киннамъ, 284.

разсужденій того дня, онъ всталь и упавь къ ногамъ іереевь, воскликнуль: «святые отцы, сейчасъ пришло извѣстіе съ женской половины, что выкинуть младенецъ мужского пола, величайшая моя надежда; прошу вашу святость, вознесите молитву къ Богу, вознесите, умоляю васъ. Если я не право подвизался въ этой священной борьбѣ, то пусть никогда болѣе не созрѣеть мое сѣмя того или другого пола и пусть не сбудутся мои надежды, а если мой образъ мыслей благоугоденъ Богу, то и надежда моя пусть исполнится въ непродолжительномъ времени». И вскорѣ, замѣчаеть историкъ, у царя родился сынъ».

Сознание права учительства вытекало изъ сущности грековосточнаго представленія верховной власти, какъ истолковательницы божественной мудрости и неустанной руководительницы на пути достиженія общаго блага. Но при такомъ взглядѣ на вещи, при подчиненіи императорскому слову даже толкованія догматовъ вбры, не могло, конечно, возникать какихъ-бы то ни было сомнёній относительно права распоряряжаться внёшней обстановкой церковнаго устройства наравнё со свътскимъ. Въ самомъ дълъ, монархъ сосредоточивалъ въ своей особѣ всю полноту государственной власти уже потоку что византійское государство не различало исповѣднаго общества отъ политическаго. Государь былъ первымъ воиномъ, первымъ сановникомъ, первымъ судьей, первымъ священникомъ; права всёхъ этихъ отдёльныхъ магистратуръ соединялись въ императорѣ какъ свѣтовые лучи въ фокусѣ зажигательнаго стекла. Въ Византін мыслилось только одно стадо и одинъ пастырь; всё остальные считались лишь помощниками и совётниками царя, осуществлявшими долю власти по полномочію. Отсюда легко усмотрёть и подчиненное положение патріарха. Всёхъ патріарховъ въ первыя времена имперіи на востокѣ насчитывалось четыре: Константинопольскій, Александрійскій, Антіохійскій, и Іерусалимскій. Константинопольскому отдавалось преимущество только потому, что онъ считался primus inter

\_

Digitized by Google

рагез, но кром'й таковой привилегіи общія его права не разнились отъ прочихъ вс'йхъ первосвященниковъ. По положенію своему возвышаясь надъ прочими патріархами, константинопольскій до разд'ёленія церквей уступалъ первенство римскому пап'я, который вначал'й въ свою очередь признавалъ свою непосредственную й полную зависимость отъ византійскаго императора.

При такомъ положении дѣлъ, исходя изъ той неиспоримой истины, что, если часть не равна дѣлому, то часть части еще болѣе усиливаеть неравенство, говорить о равноправности, а тѣмъ болѣе превосходствѣ столичнаго патріарха надъ императоромъ не представляется даже возможнымъ. На тѣхъ-же основаніяхъ византійскимъ воззрѣніямъ несвойствененъ былъ также споръ о двухъ мечахъ, потому что, согласно восточнымъ взглядамъ и свѣтская и духовная власть, какъ эманація одной и той же силы, являлись нераздѣльными единосущными въ рукахъ избранника Божія. Патріархъ былъ слуга особаго вида, слуга Бога и царя; послѣдній же былъ благодѣтелемъ народа, но слугой рабомъ только Создателя и никого болѣе. Недостойный императоръ могъ быть лишенъ по внушенію того же Бога своего сана, но достойный ни съ кѣмъ ни дѣлилъ своего верховенства.

При таковомъ взглядѣ на вещи древне-римскій понтификатъ имѣлъ всѣ данныя для того, чтобы ожить въ рукахъ византійскихъ государей по внѣшности, т. е. оставшись тожественнымъ по формѣ, наполниться отличнымъ содержаніемъ. Уже Константинъ Великій говорилъ князьямъ церкви: «выепископы, завѣдующіе внутренними дѣлами общества вѣруюцихъ, я поставленный Богомъ епископъ внѣ его»; ὑμεῖς μἐν εἴσω τῆς Ἐххλησίας, ἐγὼ δ'ἐхετὸς ὑπὸ θεοῦ хατεστάμενος ἐπισχόπος \*). Духовный характеръ власти византійскаго императора не отрицался вначалѣ и подчиненными ему папами. «Мы радуемся

<sup>\*)</sup> Euseb. vita Const. IV, 24.

тому, писаль папа Левь Өеодосію II,-что въ вась присут\_ vobis non solum regium, sed etiam sacerdotalem animum inesse gaudeamus».--Твоя душа священника и апостола,--говориль Левъ, приглашая императора къ преслъдованию еретиковъ, должна вознегодовать на все зло, отъ котораго стонетъ Константинопольская церковь и вопіеть о мщеніи» \*). Императорь Левъ Иконоборецъ обратился къ папѣ Григорію со сяѣдующими словами: «развѣ ты не знаешь, что я священникъ и царь». На что папа отвѣчаль: «безъ сомнѣнія, Константинъ, Өеодосій, Валентіанъ, Юстиніанъ были царями и священниками. Они доказали это своимъ дъйствіями... Но ты съ момента вступленія на престоль постоянно доказываль незнаніе каноновь, ты опустощиль церковь» \*\*). Итакъ, было время, когда злѣйшій врагь духовной власти византійскихь государей признавалъ за ними ихъ право на верховное руководительство обществомъ върующихъ въ ихъ исповъдныхъ дълахъ.

Духовное верховенство монарховъ во внѣ выражалось самыми разнообразными способами. За исключеніемъ того, что императоры не совершали таинствъ Евхаристіи и не причащали исповѣдниковъ, въ остальномъ: они участвовали до извѣстной степени въ богослуженіи, предсѣдательствовали на соборахъ учительствовали, носили облаченіе, видомъ похожее на архіерейское. Какъ извѣстно, внѣшніе знаки императорской власти вѣнецъ, держава и скипетръ — образовались изъ императорскихъ инсигній Рима, но различныя измѣненія ихъ произошли подъ явнымъ воздѣйствіемъ церковно-христіанской символики. По медалямъ и монетамъ можно легко прослѣдить, какъ вѣнокъ, пальмовая вѣтвь и шаръ съ изображеніемъ генія побѣды постепенно при христіанскихъ государяхъ превращались въ діа-

<sup>\*)</sup> Gasquet. 50.

<sup>\*\*)</sup> См. Gasquet, 50. Суворовъ. Курсъ церковнаго права, I, 63. Сергвевичъ. Русскія юридическія древности, II, 484.

диму, жезлъ съ крестомъ на концѣ и шаръ, украшенный такимъ же символомъ христіанскаго спасенія.

Въ собрании Дюканжа \*) Константинъ Великій изображается съ повязкой на головъ, простымъ шаромъ и копьемъ въ рукахъ. Инсигніи не мёняются при Констанціи, Юліанѣ, Өеодосін Старшемъ. Только при Өеодосіи Младшемъ, ΒЪ рукѣ императора впервые появляется кресть, а затѣмъ языческіе символы начинають подвергаться сильной христіанской переработкѣ, хотя еще самъ Юстиніанъ сохраняеть на медаляхъ римскій обликъ. Діадиму и шаръ съ крестомъ МЫ на изображеніяхъ императора встрѣчаемъ BЪ эпоху Тиверія, въ концѣ шестого стольтія, съ этого времени христіанскіе скипетръ и держава являются необходимой принадлежностью императорскаго достоинства. Даже иконоборцы изображались не иначе, какъ со знаками креста. Съ теченіемъ времени мёняется самое воинское одёяніе византійскаго царя: мы видимъ его облаченнымъ въ какую-то странную ризу, образовавшуюся изъ соединенія тоги, ораря и фелони. Прежняя діадима окончательно превращается въ вѣнецъ, похожій на епископскую митру.

Христіанство придало церковную окраску не только императорскимъ регаліямъ, но и самой идеѣ царской власти. Законъ наказывалъ преступленіе противъ величества той же карой, какъ и святотатство \*\*). Всякій заговорщикъ и бунтовщикъ точно также, какъ и важный церковный преступникъ, предавался анаеемѣ. Одна изъ новеллъ Константина VIII законодательнымъ образомъ утвердила таковое положеніе \*\*\*). Указъ этотъ явился послѣдствіемъ соборныхъ постановленій. Проф. Успенскій приводитъ случаи и другихъ подобныхъ соборныхъ опредѣленій \*\*\*\*), имѣвшихъ мѣсто при императорахъ Мануилѣ

\*\*\*) Zachariae, III, 320. Novella XXXI, De seditiosis.

<sup>\*)</sup> Historia Byzautina. 1680 r.

<sup>\*\*)</sup> Synopsis Attaliatae, tit. LXIX. Nomocanon, t. II.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Очерки по исторіи византійской образованности, 245.

Комнинѣ и Михаилѣ Палеологѣ. Руководствуясь своимъ правомъ церковнаго верховенства, императоры созывали вселенскіе соборы, предсёдательствовали на нихъ и скрёпляли своимъ соглашеніемъ постановленія этихъ главныхъ истолкователей христіанской догмы. Государи не довольствовались на указанныхъ собраніяхъ страдательной ролью: наобороть, они постоянно выказывали стремленіе принять самое д'вятельное участіе въ преніяхъ и даже въ постановкѣ вопросовъ. Константинъ Великій, еще не принявъ крещенія, засёдалъ, по свидътельству Евсевія, среди епископовъ на Никейскомъ соборѣ и вмѣшивался въ пренія «какъ епископъ, поставленный самимъ Богомъ». На Халкидонскомъ соборѣ 455 г. императоръ Маркіанъ точно также принялъ участіе въ разсужденіяхъ. Онъ не открывалъ собора, но при появлении своемъ во время хода преній тотчасъ-же высказаль свои взглялы на подлежащій предметь. «Воть законь, который я намёрень вамь предложить, началъ свою рёчь императоръ; никто да не осмёлится разсуждать относительно естества Спасителя нашего Інсуса Христа или придерживаться другой формулы вёры, помимо той, которая была утверждена на Никейскомъ соборв... **U**TO касается до меня, то знайте, что я присоединился къ вамъ для того, чтобы утвердить вѣру по примѣру моихъ предшествен. никовъ, но вовсе не для того, чтобы оказывать на васъ давленіе видомъ своего могущества». Несмотря на послѣднія свои слова, Маркіанъ принялъ на себя настоящее предсъдательство: предоставляль право рёчи ораторамь и лишаль ихъ такового, приказываль читать различныя свидётельства источниковъ и сравнивать ихъ \*). Засъдание собора, на которомъ присутствовалъ императоръ, было закрыто имъ же со слёдующимъ назиданіемъ: «я знаю, вы устали послѣ долгой дороги и сопряженныхъ съ ней трудностей. Отдохните три, четыре дня... и затёмъ продолжайте работы, которыя должны утёшить

\*) Gasquet, 154.

и вознаградить за все. Но никто изъ васъ не имфетъ права удалиться со святого собора, прежде чёмъ труды его не будуть проведены къ надлежащему концу». «Воть какимъ языкомъ, замёчаеть по этому поводу Гаске, —говорилъ съ собраніемъ іерарховъ одинъ изъ намболёе религіозныхъ и благочестивыхъ византійскихъ императоровъ».

Поведение ихъ въ отношении соборовъ вообще отмѣчено крайнимъ самовластіемъ и сознаніемъ подчиненности имъ духовенства въ полномъ его составъ съ римскимъ папой и константинопольскимъ патріархомъ во главѣ. Въ 449 г. на соборѣ въ Ефесѣ императоръ Өеодосій II отправилъ для наблюленія за подядкомъ засёданій двухъ чиновниковъ и войско. Чиновники имъли предписание арестовывать и отсылать къ государю всякаго, чьи действія клонились ко вреду вёры, понимаемой съ монофизитской точки зрбнія. Въ виду императорскихъ распоряженій посланія папы Льва I, составленныя въ истинно православномъ духѣ, остались безъ прочтенія на соборѣ \*). Точно также Юстиніанъ на второмъ константинопольскомъ соборѣ не разрѣшилъ чтеніе посланія паны Вигилія, отвергавшаго «императорское исповѣданіе вѣры». Въ виду подобнаго столкновенія мнѣній, Юстиніанъ вытребовалъ папу для личныхъ объясненій, но римскій первосвященникъ вибсто повиновенія, отлучиль оть церкви предполагаемаго помощника Юстиніана по составленію новаго догмата, патріарха Мину. Упорство Вигилія вызвало прямое насиліе со стороны Юстиніана. Папа быль заключень въ м'єст'є своего жительства, а послѣ побѣга оттуда въ монастырь Ормизды, быль извлечень изъ алтаря монастырскаго храма посланными солдатами. Къ столь сильнымъ средствамъ прибъгалъ византійскій императоръ для того, чтобы привести непокорныхъ епископовъ къ единомыслію съ нимъ въ вопросахъ въры. Насколько было сильно вліяніе императора на дела соборовь, видно, между

<sup>\* \*)</sup> Сергвевнчъ. Русскія юрид. древности, Ш, 2, 490.

прочимъ, изъ слѣдующаго случая изъ практики того же юстиніанова царствованія. Когда на второмъ константинопольскомъ соборѣ епископы потребовали осужденія некоторыхъ духовныхъ лицъ, патріархъ Мина остановилъ обсужденіе вопроса подъ тъмъ предлогомъ, что не надлежитъ, чтобы чтолибо происходило въ нѣдрахъ церкви безъ соотвѣтственно выраженнаго мнѣнія императора. Разсмотрѣніе дѣла было пріостановлено и въ слёдующемъ засёданіи возобновилось по прочтения требуемаго мивнія \*). Шестой вселенскій соборь состоялся точно также при дѣятельномъ участіи и подъ предсёдательствомъ Константина Погоната. По случаю предстоящаго собранія императоръ писалъ папѣ Агаеону: «я буду возсѣдать среди епископовъ на соборѣ не въ качествѣ императора и я не буду точно также говорить, какъ императоръ, но какъ одинъ изъ епископовъ» \*\*). Нельзя не усмотръть, что во всёхъ подобныхъ словахъ и действіяхъ византійскихъ государей постоянно проглядывало сознаніе своего абсолютнаго верховенства въ отношени всѣхъ вопросовъ управленія. Нынѣ признаваемое незыблемымъ церковнаго основаниемъ не только правилъ каноновъ, но и самыхъ догматовъ церкви, постановление вселенскихъ соборовъ имъло своимъ началомъ и концомъ волю императоровъ до такой степени, что, когда Өеодосій Младшій указомъ своимъ объявилъ ничтожными делнія Эфесскаго собора, состоявшагося подъ предсъдательствомъ Кирилла Александрійскаго, только императорская власть Маркіана могла возстановить ихъ уничтоженное значение и силу.

Въ качествѣ слѣдствія церковнаго верховенства, императорамъ принадлежало право назначенія патріарховъ на каеедры. Провинціальные патріархаты до извѣстной степени со-

<sup>\*)</sup> Gasquet, 155.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. 161. Въ этомъ смысяъ страннымъ кажется утверждение проф. Остроумова, будто бы императоры не имъли права вліять на соборныя ръшения «хотя и претендовали на это». Введение въ православное церковное право, 205.

храняли въ качествѣ привилегіи право избранія своего первосвященника, но подъ условіемъ утвержденія его въ санѣ государемъ.

На основании постановлений вселенскихъ соборовъ, всякий епископъ, насколько возможно, долженъ былъ избираться соборомъ епископовъ даннаго округа. Въ случат невозможности собраться всёмъ, право избранія предоставлялось по меньшей мврв тремъ архіереямъ съ твмъ, чтобы остальные заранве письменно прислали свои мнѣнія относительно канлилатовъ. Утверждение ставленника въ каждомъ округѣ поручалось высшей мѣстной духовной власти. Тотъ же порядокъ соборнаго опредѣленія требовался для смѣщенія епископа съ каоедры. Не смотря на существование таковыхъ точныхъ, ясно выраженныхъ правиль, утвержденныхь самой верховной властью, императоры мало стёснялись ими и, для вида прикрываясь соборными постановленіями, на самомъ пель возводили и низводили ближайшихъ къ нимъ константинопольскихъ патріарховъ по личному усмотрению. Іоаннъ Златоусть былъ почти похищенъ у антіохійцевъ и привезенъ въ столицу, потому что понравился временщику Евтропію, который уб'єдиль Аркадія и Евдокію въ необходимости возведенія краснорѣчиваго проповѣдника на натріаршій престолъ. Юстиніанъ, впавъ въ ересь, устранилъ сопротивлявшагося его мнёніямъ Евтихія и замёстилъ его Іоанномъ Схоластикомъ. Юстиніанъ II выкололъ глаза Калиннику и на его мъсто посадиль только царю извъстнаго монаха, нъкогда предсказавшаго ему корону. Патріархъ Анастасій былъ посаженъ на первосвященническій тронъ по распоряженію Льва III военнымъ отрядомъ. Точно также безъ соблюденія какой-бы то ни было внёшней законной обстановки Константинъ Копронимъ назначилъ патріархомъ Никиту.

Императоры исаврійской династіи не считали нужнымъ даже прикрываться авторитетомъ епископовъ, которымъ принадлежало по законамъ право избранія константинопольскаго первосвященника. Прочіе обставляли свой произволъ различной вианмостью формы. Ирина заранёе намётила въ патріархи своего любимца Тарасія, но убъждая его принять предлагаемый санъ, настроила извѣстнымъ образомъ часть константинопольскаго населенія, и Тарасій быль избрань, но-народнымь голосованіемъ. Фотій изъ свётскихъ лицъ въ шесть дней прошель всё степени священства и слёлался патріархомь по желанію Миханла III. Подъ непосредственнымъ давленіемъ Льва VI епископы избрали Евфимія. Противъ патріарха Алексёя епископы воздвигли обвинение, что онъ былъ поставленъ не по каноническимъ правиламъ, однимъ царскимъ повелѣніемъ Василія II, и, несмотря на то, названный патріархъ занималь каеедру при пяти послёдовательно смёнившихся императорахъ. Точно также обязанъ былъ императору своимъ возвышениемъ Миханлъ Кирулларій, выдвинувшійся изъ опалы. Отсюда видно, что несмотря на принимаемое, изъ рукъ патріарха помазаніе, императоръ смотрѣлъ на него, какъ на должностное лицо, назначеніе котораго вполнѣ зависить оть усмотрѣнія верховной власти. Самыя постановленія вселенскихъ соборовъ, опредёлявшихъ четыре главныхъ преимущества патріарха \*): избраніе клиромъ и народомъ, независимое отправленіе должности и несменяемость иначе, какъ по суду, не ужились съ императорскимъ полновластіемъ. Какъ мы замѣтили выше, въ лучшемъ случав соблюдалась только форма, въ худшемъ монархъ считаль себя свободнымъ и отъ нея. Впрочемъ, даже самую форму поставленія въ первосвященники византійскій ритуаль перерабатывалъ по своему образцу. Подробныя свъдънія о чинъ избранія патріарха можно найти въ сочиненіяхъ Константина Порфиророднаго. Въ общихъ-же чертахъ дело происходило такъ: по повелёнію императора соборъ изъ митрополитовъ и епископовъ избиралъ трехъ кандидатовъ, писалъ ихъ имена въ особомъ свиткѣ и черезъ уполномоченныхъ отправлялъ на утвержденіе царя. Послѣдній, нашедши пріятное себѣ имя, отмѣчалъ его;

<sup>\*)</sup> Постановление Константиноп. собора, 869 г.

въ противномъ случай, прямо называлъ своего кандидата. Посланные кланялись и сообщали собору повелёніе императора; послё чего новая депутація шла къ избранному и привётствовала его спёдующими словами: «державный самодержецъ нашъ императоръ и божественный, священный и великій соборъ призывають твою святость на высочайшій престолъ патріархіи константинопольской» \*). Окончательное нареченіе совершалось на торжественномъ выходё слёдующей фразой государя: «божественная благодать и наша царская власть, отъ нея происходящая, производять сего благоговёйнёйшаго въ константинопольскіе патріархи». Такимъ образомъ и въ этомъ случаё божественность верховной императорской власти выдвигалась на первый планъ. Не даромъ болгарскій архіепископъ называлъ императора хоюс тох 'Еххдлозюх е́люторос.

Преобладаніе императорскаго достоинства надъ патріаршимъ сказывалось даже въ мелочахъ торжественныхъ шествій. Во время таковыхъ, передъ императоромъ, напримъръ, несли διδάμπουλον, въ знакъ двойственности его заботъ о тълъ и душъ народа, передъ патріархомъ — μονάμπουλον въ силу того, что первосвященникъ имъетъ попеченіе лишь о духовныхъ нуждахъ. Такъ толкуетъ это различіе ученый и авторитетный Вальсамонъ \*\*).

Изъ приведенныхъ фактовъ явствуетъ все верховенство византійскихъ императоровъ въ вопросахъ догмы и церковнаго управленія. Данныя историческаго характера подкрѣпляются точно также и источниками чисто юридическими, заботливо указанными знаменитымъ Мортрейлемъ \*\*\*). Къ таковымъ нужно отнести прежде всего вторую новеллу Никифора Вотаніата, затѣмъ вторую новеллу Мануила Комнина, свидѣтельствующую, что постановленія синодовъ не имъли силы безъ согласія государя; новеллы одиннадцатую и двѣнадцатую Алексѣя Комнина,

\*\*\*) Mortreuil, III, 59; I, 197.

<sup>\*)</sup> Скабалановичъ. Визант. государство в церковь въ XI въкъ, 365.

<sup>\*\*)</sup> De Patriarch. privilegiis.

четвертую Исаака Ангела, трактующихь о правахъ императоровъ въ отношении назначения епископовъ и патріарховъ. Всѣ эти эдикты рѣшительнымъ образомъ выражають одну и ту-же мысль, что въ Византіи раздѣления между свѣтской и духовной властью въ источникѣ не существовало, и что та и другая равнымъ образомъ сосредоточивались въ лицѣ императора.

## § 2. Происхожденіе статей Эпанагоги о власти патріарха и ихъ практическое пришѣненіе.

Итакъ, при существованіи коренного признаннаго народомъ единства въ государственномъ стров восточной имперіи откуда же народилась та крамола, которая выразилась введеніемъ въ Эпанагогу опасной и гибельной для государства двойственности власти, нуждавшейся въ какомъ-то постоянномъ соглашеніи двухъ по меньшей мъръ равныхъ силъ?

Знакомство съ данными перваго періода византійской исторіи, съ эпохой составленія Эпанагоги и съ положеніемъ тогда боровшихся политическихъ партій дають приблизительное разрѣшеніе загадки. Въ настоящее время доказано, что однимъ изъ главныхъ составителей Эпанагоги былъ патріархъ Фотій; имя его въ связи съ фактами извёстной западнической реакціи, поднявшейся при водарении Василія Македонянина, являются вѣхами, указывающими то направленіе, котораго должно держаться при изслёдованіи затронутаго вопроса. Государи первыхъ временъ имперіи въ своихъ благочестивыхъ стремленіяхъ всячески награждали духовенство всевозможными привилегіями и преимуществами. Мы не будемъ здъсь перечислять тъхъ многочисленныхъ правъ исключительности, при помощи которыхъ по волѣ императоровъ духовенство сложилось мало по малу въ государство въ государстве. Въ первой-же части нашего труда мы уже указывали, какую не только оборонительную, но и наступательную, войну объявило первое послѣднему тотчасъ же послѣ того, какъ только сознало свою силу. Война

была открыта на всемъ протяжении, гдѣ свѣтское правительство могло столкнуться съ церковнымъ. Въ борьбѣ принялъ участіе и востокъ и западъ. Благодаря отдаленности отъ новой столицы и помощи франкскихъ королей, глава западнаго духовенства очень рано развилъ значительную силу сопротивленія императорской власти, и въ своихъ стремленіяхъ къ безотносительной самостоятельности византійское духовенство получило въ немъ первую надежную точку опоры. Поэтому, мы знаемъ чуть ли не во всёхъ разногласіяхъ патріарховъ съ императорами первые всегда обращались за защитою въ Римъ и тамъ находили самую ревностную поддержку. Съ теченіемъ времени папа сдѣлался высшимъ судьей не только въ распряхъ власти свётской и духовной, но даже въ разногласіяхъ, возникавшихъ въ средѣ самого восточнаго духовенства. Тяготвя къ церковной централизаціи, значительная часть романски настроеннаго клира всегда предпочитала искать посредника для разрѣшенія возникавшихъ недоразумѣній непремѣнно въ Римѣ. Еще на постановление собора, низводившаго Іоанна Златоуста съ престола, константинопольскій патріархъ апеллировалъ къ римскому первосвященнику Иннокентію \*); онъ же тщательно уклонялся отъ допущенія вмѣшательства императорскаго суда во внутренніе церковные раздоры, предпочитая замалчивать самыя страшныя злоупотребленія ради того, чтобы соблюсти внѣшній миръ и спокойствіе. Судьба перенесла на голову Златоуста посл'ёдствія его сепаратистической политики; онъ палъ жертвой той самой интриги, существование которой имъ столь тщательно скрывалось оть глазъ мірянъ.

Съ теченіемъ времени лавры папскаго преуспѣянія внушили вполнѣ понятную зависть патріархамъ константинопольскимъ, и они начали помышлять безъ подчиненія Риму о таковомъ же возвеличеніи своего престола. Обстоятельства вначалѣ благопріятствовали начинаніямъ подобнаго характера.

<sup>\*)</sup> A. Thierry. S. Jean. Chrysostome, 277.

Не сознавая себѣ самимъ создаваемой опасности, византійскіе продолжали непомёрно возвышать духовенство императоры въ ущербъ мірянамъ и церковное управленіе на счетъ свѣтскаго. Юстиніанъ въ таковомъ рвеніи перешель всякія границы благоразумія и показаль отсутствіе какой-бы то ни было политической дальновидности. Царствование династии Геракиия закрѣпило внутреннюю политику Юстиніана. Государственныя связи незамѣтно разслаблялись въ угоду узко себялюбивымъ притязаніямъ духовенства. Вибсть съ темъ христіано-эллинская идея безотносительнаго полновастія императоровъ подрывалась. Вибшнее приличіе пока, какъ и въ дблё Іоанна Златоустаго, долгое время соблюдалось, но внутги назрѣвалъ расколъ, обнаружившійся при первыхъ попыткахъ императоровъ скинуть съ себя позорную зависимость отъ одного класса ими-же облагодѣтельствованныхъ подданныхъ. Между тьмъ, за долгіе годы могущества западнаго первосвященника, идеаль церковнаго царства прочно завладёль воображеніемь константинопольскаго патріарха, уже и такъ возвеличеннаго надъ прочими восточными јерархами. При такихъ условіяхъ, естественно, западническая часть византійскаго духовенства пріобрѣла собственный центръ, вокругъ котораго еще удобнѣе было группироваться. Прежнее тяготьніе къ Риму теперь потеряло старинную основу. Тамъ находился только союзникъ въ борьбѣ, цѣль которой ставилась гораздо выше. Событія же шли впередъ послёдовательной чередою. Перевороть, мирно подготовлявшійся въ царствованіе Юстиніана съ Геракліемъ, ихъ пріемниковъ назрѣвалъ; естественный рость патріаршей власти, было уже готовъ незамѣтно достигнуть своихъ крайнихъ предѣловъ, какъ вдругъ онъ внезапно былъ остановленъ сильною рукою завладѣвшій кормиломъ правленія націоналистовъ. Въ отвѣтъ на натискъ народниковъ съ необычайной смѣлостью и почти неслыханной дотол' дерзостью патріархъ Германъ рѣшительнымъ образомъ отказался повиноваться приказаніямъ Льва III. Въ этомъ упорномъ сопротивленіи нужно

Digitized by Google

видѣть прямое слѣдствіе уже накопленной за прошлыя царствованія и сконцентрированной сознанной силы. Побуждаемый сознаніемъ собственнаго долга, монархъ реформаторъ, какъ истый государственный человёкъ, въ свою очередь не остановился передъ сопротивленіемъ мятежнаго прелата. Германъ апеллировалъ папѣ. Римскій первосвященникъ горячо КЪ вступился за собрата. Императоръ попытался простымъ способомъ отдёлаться отъ строптивыхъ: онъ послалъ въ Италію вооруженный отрядъ, а Германа смѣстилъ безъ разсужденій. По независвышимъ обстоятельствамъ надъ папой насилія Льву III совершить не удалось. Преемникъ Григорія II Григорій III опять завязаль долгій спорь сь императоромъ относительно церковной власти послёдняго, и во время перипетій этого словеснаго сраженія было окончательно выяснено отпаденіе папъ отъ византійскихъ государей. Потерпѣвъ неудачу въ Италіи, націоналисты, однако, продолжали свое дѣло съ большимъ или меньшимъ успѣхомъ дома, и зарождавшійся восточный папизмъ былъ рёшительнымъ образомъ униженъ и подавленъ въ его сепаратистическихъ стремленіяхъ.

Такимъ образомъ реформа иконоборцевъ, въ своей порывистости хотя и нарушила правила мирнаго государственнаго строительства, но темъ не менње сослужила большую службу выясненію идеи чистой монархіи. Съ наступленіемъ реакціи честолюбивыя мечтанія константинопольскихъ патріарховъ опять возродились, но теперь имъ приплось приспособляться къ измѣнившимся условіямъ общественнаго настроенія. Подъ воздъйствіемъ высокаго подъема духа волны націонализма даже послѣдующее попятное движеніе не могло не отразить въ себѣ многихъ чертъ предшествовавшей эпохи. Тесная связь съ Римомъ начала прямо отвращать отъ западниковъ народные умы; вмёстё съ тёмъ факты показали, что въ случаяхъ обостренія отношеній въ борьбѣ партій въ восточной имперіи поддержка папы сводилась къ нулю; въ особенности это стало ощутительно теперь, когда порвались старинныя узы, соеди-

25\*

1

нявшія византійскаго императора съ римскимъ первосвященникомъ. При новыхъ условіяхъ константинопольскій патріархъ не могъ и думать бороться съ свётской властью, опираясь исключительно на сочувствіе папы. Это стало вполнѣ ясно въ виду слѣдующаго событія. Въ царствованіе Өеодоры и Михаила III патріархъ Игнатій крайне сурово обошелся въ Вардой, братомъ императрицы. Гордый сановникъ не стерпѣлъ нанесеннаго ему въ храмѣ оскорбленія и склонилъ императора къ отръшению Игнатия. Заступничество папы ни къ чему не привело, и туть то ловкій Фотій, заміститель низложеннаго патріарха, уловиль минуту, чтобы перемёнить фронть. Изъ окружавшихъ фактовъ онъ самъ могъ убѣдиться, что западническая партія, вслѣдствіе пробужденія народнаго самосознанія, не удержала во всей своей чистоть первоначальныхъ принциповъ. Папа оказался точкой опоры, находящейся не подъ ногами; для успѣха же дальнѣйшей борьбы нужно было искать твердой почвы у себя на родинь, и Фотій нашель ее, примкнувъ по внёшности къ народническому противузападническому движенію и объявивъ папу низложеннымъ съ престола.

Пріемъ новаго патріарха былъ чрезвычайно удаченъ; однимъ ударомъ константинопольскій первосвященникъ пріобрѣталъ любовь народа, какъ истинный отчизнолюбецъ, и возвышалъ константинопольскую казедру на степень абсолютно независимой отъ Рима и слѣдовательно единой первенствующей на востокѣ.

Замѣчательно, что многія свѣтскія лица, попадая волею судебъ въ ряды духовенства, съ поразительной скоростью усваикали себѣ пріемы его политики и проникались образомъ мыслей извѣстнаго рода. Однимъ изъ таковыхъ былъ Фотій. Низвергнутый съ патріаршаго престола Василіемъ Македоняниномъ и имъ-же возведенный вторично, ставленникъ Варды тотчасъ-же разсчиталъ выгоды новаго порядка вещей. Его личныя честолюбивыя и властительскія стремленія совпадали съ тенденціями подчиненнаго клира. Путь, которымъ Василій достигъ царскаго сана, его заскиванье передъ папою, потаканіе реакціи, стараніе утвердиться на тронѣ при помощи крайняго благочестія и правовѣрія—ясно указали сторону слабѣйшаго сопротивленія. Фотій со своей партіей туда и направилъ аттаку. Разсчетъ оказался вѣрнымъ. Духовенство вообще и патріархъ въ частности добились отъ еще неувѣреннаго въ себѣ императора такихъ преимуществъ, о какихъ они въ прошедшемъ только мечтали. Если не превосходство первосвященника, то полное равенство его царю получили признаніе и законодательную саньцію въ Эпанагогѣ. Государственное единство было разбито соглашеніемъ Фотія и Василія Македонянина. Законъ создавалъ въ Константинополѣ новаго папу, и въ будущемъ рисовались заманчивыя картины восточной Каноссы съ ея распущенностью и полнѣйшимъ презрѣніемъ къ императорской власти.

Если византійскій принципъ строительства-ойкономіи C0вѣтовалъ ради поддержанія государственнаго равновѣсія **H**3вѣстную терпимость къ еретикамъ, то въ еще большей степени онъ долженъ былъ предписывать соблюдение равномфрности въ соотношении различныхъ частей государства. По существу своему группа церковныхъ религіозныхъ интересовъ столь-же независима отъ прочихъ общественно-государственныхъ группъ, какъ и послѣднія отъ нея. Но такая самостоятельность мыслима только до твхъ поръ, пока духовный союзъ не требуетъ у политическаго доли принудительной власти. Въ случав надъленія церкви таковою государство, правительство, не можеть относиться безразлично къ пользованію ему принадлежащей силой и устанавливаеть повърку употребленія уступленнаго добра. А отсюда рождается необходимость внѣшняго подчиненія религіознаго общества политическому.

Какъ совершенно справедливо замѣчаеть проф. Сергѣевичъ \*), византійскіе императоры, дѣлая извѣстное исповѣданіе условіемъ

<sup>\*)</sup> Русскія юридич. древности. П, 2, 483.

юридической правоспособности подданныхъ, темъ самымъ становились въ служебное положение относительно церкви и подчиняли ей государство. Между темъ въ земныхъ делахъ светская власть авторитетнѣе духовной. Государство въ своихъ предблахъ можетъ допускать существование нъсколькихъ церквей съ равными правами, не жертвуя ни для одной началомъ собственной устойчивости. и если таковой принципъ приложимъ къ общему типу политическихъ союзовъ, то, конечно, онъ былъ болѣе всего умѣстенъ въ примѣненіи къ Византіи. Исповѣдная равноправность издавна была заложена въ основаніе восточногреческаго общества, въ его представленіи власть пользовалась исключительнымъ уваженіемъ, какъ выразительница высшей мудрости и справедливости; народному сознанію противорѣчили всѣ замашки римской нетерпимости и пристрастія, явившіяся въ первомъ періодѣ краеугольнымъ камнемъ правительственныхъ пріемовъ.

Очень возможно, что нѣкоторые императоры, въ томъ числѣ и Юстиніанъ, продолжали политику Константина, разсчитывая въ облагодѣтельствованномъ духовенствѣ и извѣстной части общества обрѣсти надежный оплоть противъ народныхъ притязаній на верховенство. Въ Юстиніановомъ законодательствѣ еще упоминалось о передачѣ нѣкогда принадлежавшей народу власти императорамъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ въ этихъ-же законахъ не говорилось ни слова относительно абсолютной неотъемлемости верховныхъ правъ, которыя, повидимому, могли вернуться къ первоначальному собственнику при его ясно выраженномъ на то желаніи. Позднѣе византійское населеніе даже воспользовалось римской теоріей для см'ященія и зам'яны тіхъ верховныхъ правителей, которые оказывались несоотвѣтствовавшими ихъ сану коронованныхъ мудрецовъ. Очень возможно, что укапризрака римской республики опасались романизаннаго византійскіе императоры перваго И послѣдуюзованные щихъ періодовъ, создавая около себя особую привилегированную силу духовенства. Можетъ статься, что монархамъ, не усвоившимъ, не понявшимъ духа своего народа, церковь-клиръ казалась надежнымъ прибѣжищемъ противъ политическаго вольнодумства войска, знати и горожанъ. Поддерживая заблужденіе государей, всѣ церковные дѣятели первыхъ временъ имперіи единодушно защищали императорское могущество и въ выраженіи преданности доходили до полнаго униженія.

Къ сожалению последующее поведение духовенства оказалось далеко не темъ, какимъ оно было вначалѣ. Подобно всёмъ преторіанцамъ, облагодётельствованный, возвеличенный клиръ, забывъ всякое чувство благодарности, при первомъ удобномъ случаѣ, обратилъ оружіе противъ довѣрившихся его поддержкѣ государей и выразилъ ясное желаніе подчинить ихъ своей власти. Исходя изъ этого стремленія, духовенство первое поспѣшило наложить конституціонные узы на монарха. Еще въ то время, когда народъ, веря въ избранника Божія, готовъ былъ върить каждому его слову, какъ исходящему свыше, духовенство выразило сомнѣніе въ качествахъ верховныхъ носителей власти. Въ 491 г., когда послѣ смерти императора Зенона императоромъ былъ провозглашенъ Анастасій, патріархъ, узнавъ объ евтихіанскихъ убѣжденіяхъ преемника престола, потребовалъ отъ него передъ вѣнчаніемъ письменнаго исповѣданія православной вёры и клятвеннаго об'ещанія ничего не измінять въ православной церкви. Съ той поры таковыя объщанія и исповѣданіе постепенно сдѣлались необходимымъ условіемъ вступленія на царство и сковали ранѣе безграничную въ исповѣдныхъ вопросахъ волю византійскихъ императоровъ. Нужно замѣтить далѣе, что противуправительственныя народныя движенія на религіозной подкладкѣ всегда возникали при усиленномъ содбиствіи духовенства вообще и патріарховъ въ особенности. Своими ръзкими проповъдями церковные учителя разжигали народныя страсти, не отказываясь и отъ средства незримой пропаганды при помощи легіоновъ монашествя. Монархъ, любимый народомъ, въ большинствъ случаевъ всетаки могъ свободно относиться даже къ твердо установленнымъ

догматамъ безъ того, чтобы навлекать на себя народное неудовольствіе. Но тѣ изъ государей, которые, возстановивъ противъ себя клиръ, вмѣстѣ съ произвольнымъ учительствомъ, проявляли и другія отрицательныя качества, всегда встрѣчали въ населеніи и исповѣднаго противника; мы можемъ видѣть это на примѣрахъ ничтожнаго братя Верины Василиска или столь же ничтожнаго жалкаго Анастасія, противъ ереси котораго возстали даже не православные-голубые, а вольнодумцызеленые.

Необходимо замѣтить, что, ограничивая императоровъ въ правѣ толкованія догмы, патріархи и единомысленнный съ ними подчиненный клиръ понимали подъ охраненіемъ православія не только соблюденіе догматической его стороны. Православіе въ представленіи извѣстной части византійскаго AVховенства соединялось съ понятіемъ незыблемости statu quo привилегированнаго положенія клира со всёми принадлежавшими ему преимуществами вплоть до содержанія мѣняльныхъ лавокъ и банкирскихъ конторъ. Достаточно вспомнить, что всякій разъ, когда подымалось дѣло объ отобраніи церковныхъ земель или иного имущества на обще-государственныя нужды, духовенствомъ возбуждался вопросъ о благочестіи и даже православномъ образѣ мыслей императора: Михаилъ Кирулларій за попытку Исаака Комнина секуляризировать монастырскія имущества, пригрозиль государю эпитимьей \*); точно также архіепископъ Левъ обвиниль по тому же поводу Алексѣя Комнина въ иконоборствѣ. Отсюда видно, что рясофорные преторіанцы византійскихъ монарховъ, собравшись съ силами, подобно преторіанцамъ древности или турецкимъ янычарамъ, далеко не изъ отвлеченныхъ побужденій посягали на волю самого царя. Нечего говорить, что подобныя порядки, закрѣпленныя Эпанагогой, не только ихъ противорѣчили кореннымъ основаніямъ византійскаго народнаго правосознанія,

<sup>\*)</sup> Скабалановичъ, Виз. госуд. и церковь въ XI въкъ, 385-386.

но не могли быть удобными и для самой власти, ихъ подтвердившей.

Западники, пользовавшіеся всёми доступными средствами для проведенія въ жизнь своихъ идей, не преминули обратиться и къ тому восточно-греческому взгляду, что царь, уклоняющійся оть исполненія предназначенной ему свыше обязанности всёми своими дёйствіями осуществлять благо, извращаеть понятіе монархіи. Они внесли эту мысль и въ Эпанагогу, но на практикѣ въ своихъ личныхъ интересахъ толковали ее по своему. Мы указывали выше, что, по понятіямъ западнически настроенной части духовенства, идея блага главнымъ образомъ заключалась въ оберегани ему ранѣе принадлежавшихъ правъ, предоставлении новыхъ на счетъ свътскаго благосостоянія и всяческомъ попустительствѣ и укрывательствѣ прегрѣшеній клириковъ. Въ виду таковыхъ условныхъ воззрѣній на добро и справедливость самые жестокіе, безпощадные, расточительные и распущенные императоры вродѣ Ирины жили въ добромъ согласіи съ духовенствомъ, и никогда ихъ безбожное мучительство не вызывало ни малъйшаго обличения со стороны патріарха и единомысленной части клира, наслаждавшихся личнымъ благоденствіемъ въ эти мрачныя эпохи. Въ силу печально/ сложившихся обстоятельствъ поступившій въ распоряженіе новозападниковъ, обойденный ими, Василій Македонянинъ, утвердившись на престолё, природнымъ недюжиннымъ умомъ легко 🖉 поняль, куда клонился его благочестивый союзь съ патріархомъ и противународнической партіей; поэтому прежде всего онъ не далъ ходу распространенію Эпанагоги, стёснилъ власты константинопольскаго первосвященника, а передъ смертью завъщалъ своему преемнику опасливую осторожность въ обращеніи съ тёмъ, кого онъ самъ призналъ имѣющимъ право сдерживанія и обличенія действій государя: на смертномъ одре Василій подозваль къ себѣ сына Льва и воспитателя своихъ дътей Стиліана и сказалъ имъ: «бойтесь Фотія, Сандаварена и ихъклевретовъ: они меня увлекли въ бездну своими обманами».

Лѣйствительно, необычайно одареннаго Фотія нужно было особенно опасаться императорамъ, но его личность не исключала необходимости опасеній по отношенію замысловь всёхь остальныхъ западниковъ восточной имперіи. Впрочемъ, Левъ Мудрый, какъ-бы и здёсь оправдывая свое прозвище, сдёлалъ наллежащій выводъ изъ словъ отца. При Львѣ занимавшій патріаршію каеедру Николай Мистикъ оказался достойнымъ ученикомъ Фотія: онъ рѣшилъ отстаивать подзаконность императора для того, чтобы сильнъе оттънить авторитетъ обличеній и учительства патріарха. По этому поводу между императоромъ и первосвященниковъ произошло столкновеніе. Мистикъ не уступиль безь боя разъ занятой позиціи. Василій Македонянинъ могъ не упоминать Эпанагоги въ Василикахъ, Левъ Мудрый могъ замалчивать ее въ своихъ новеллахъ, но константинопольскій патріархъ крѣпко ухватился за постановленія ему благопріятствовавшаго закона. Императоръ, однако, не задумался стать выше буквы послёдняго, и непокорный патріархъ быль принуждень сложить съ себя свой сань. Но несмотря на это, какъ доказываеть проф. Сокольскій \*), мысль о независимости священства отъ дарства, ясно выраженная въ Эпанагогѣ, проступила и въ грамотѣ отреченія Мистика. Въ названномъ памятникѣ прежде всего указывалось на то, что в еликій и небесный даръ-патріаршая власть, полученъ отрекающимся исключительно Божьей милостью, и что потому патріархъ покидая престоль, по волѣ царя, отнявшаго возможность управленія церковью, архіерейства съ себя не слагалъ.

Участь Игнатія, Фотія, Мистика, рядъ дальнѣйшихъ пораженій, понесенныхъ патріархами въ столкновеніяхъ съ императорами, не остановили, однако, ихъ властительскихъ притязаній. Съ удивительнымъ постоянствомъ константинопольскіе первосвященники при каждомъ удобномъ случаѣ въ особенности въ

<sup>\*)</sup> О характеръ и значения Эпанагоги, 36.

эпохи государственныхъ неурядицъ, пытались пробить брешь въ оградѣ, охранявшей духовное верховенство императора. Понемногу почти весь клиръ насквозь проникся воззрѣніями Эпанагоги и, несмотря на полное фактическое полчинение государямъ, равноправность патріарха власти царской и патріаршей въ глазахъ византійскаго духовенства оставалась требованьемъ высшей справедливости. Явныя отступленія отъ этого начала непримиримое духовенство продолжало разсматривать, какъ нарушенія божескаго закона \*). При вступленіи на престолъ Іоанна Цимисхія патріархъ Поліевкть, подобно Фотію при Василіи, пользуясь еще шаткимъ положеніемъ монарха, добившагося короны вероломнымъ убіеніемъ предшественника, потребоваль, чтобы были наказаны убійцы Фоки и отмѣненъ указъ этого императора, запрещавшій рѣшеніе всякихъ церковныхъ дѣлъ безъ царскаго соизволенія. Нужно сознаться, что требование патріарха было обставлено очень тонко. При посредствѣ наказанія императоромъ какихъ-то относительно ничтожныхъ лицъ, главный убійца Фоки, которымъ былъ самъ Цимисхій, ловкимъ пріемомъ Поліевкта умываль руки въ ужасномъ преступленія. Такимъ образомъ патріархъ умилялъ народъ благороднымъ обличениемъ зла и возстановлялъ доброе имя новаго государя. Въ благодарность за таковой остроумный пріемъ служенія правдѣ Цимисхій даровалъ церкви желаемую льготу и по смерти Поліевкта, поставляя своего избранника, пустынника Василія, произнесъ рѣчь совершенно въ духѣ Эпанагоги. «Я признаю, говорилъ онъ \*\*), одну верховную и главную власть, сотворившую изъ ничего весь видимый и невидимый міръ. Но здёсь на землё я признаю двё власти: священническую и царскую; одной Зиждитель Вселенной поручиль попечение о душахъ, другой – управление тв-

<sup>\*)</sup> Ibid, 37.

<sup>\*\*)</sup> Leo Diac. Miav αρχήν έξεπίσταμαι την ανωτάτην και πρώτην, ήτις έχ τοῦ μη ὄντος εἰς τὸ εἶναι τὸ τοῦ ὅρατοῦ και ἀοράτου κόσμου παρήγαγε σύστημα. δύο δὲ τὰς ἐν τῷ δε τῷ βίψ γιγνώσκω και τῆ κάτω περιφορά, ἱερωσύνην και βασιλείαν.

лами людей, чтобы не повредился ни одинъ членъ (государственнаго естества), но всякій былъ сохраняемъ въ цѣлости».

Но, показывая столь высокое самоотречение и почтение къ церковному правительству, Цимисхій, какъ истый византійскій политикъ, тутъ-же попралъ одно изъ важнѣйшихъ его преимуществъ. Не собирая никакихъ архіерейскихъ соборовъ, императоръ представилъ собравшимся јерархамъ и сенату новаго патріарха со слѣдующими словами: «опредѣлить совершеннс достойнаго къ исправленію священныхъ дёлъ, есть, конечно. дбло Всевидящаго Ока, которому известны все человеческія намъренія. Но я возвожу на престолъ церкви человъка давно мною испытаннаго, славнаго многими добродетелями и одареннаго отъ Бога духомъ пророчества, да не провождаетъ онъ своей жизни въ неизвѣстности. Онъ часто по вдохновенію свыше предсказывалъ мнѣ будущее, которое и сбылось въ свое время». Конечно, вслушиваясь въ повелительный тонъ этой внушительной рёчи, ни на минуту нельзя вдаться въ обманъ на счеть истинныхъ чувствъ и намъреній Цимисхія. Императоръ былъ далекъ отъ того, чтобы, согласно Эпанагогъ, спутывать себ' руки и ноги возвеличениемъ власти часто упорствовавшихъ и несговорчивыхъ патріарховъ. Поліевкту онъ сдѣлалъ уступку, какъ человѣку полезному; Василія выдвинулъ точно также въ качестве преданнаго слуги. Когда же Цимисхію донесли, что Василій и другому кому-то предвѣщалъ царскую корону, императоръ безъ разговоровъ, безъ суда или собора заточилъ его въ монастырь на рѣкѣ Скамандрѣ \*), и возвелъ въ патріархи монаха Студійскаго монастыря Антонія.

Итакъ, изданіе Эпанагоги не измѣнило фактическихъ отношеній царя и патріарха и не доставило никакой вещественной побѣды послѣднему. Уже самъ Василій Македонянинъ, завѣщалъ своему преемнику вражду къ Фотію, славному автору Эпанагоги. Левъ Мудрый не оставилъ завѣтовъ отца безъ

\*) Ibid. X, 2.

приложенія. Какъ бы издѣваясь надъ всякими патріаршими стремленіями, помимо требуемаго канонами собора, императоръ по своему усмотрѣнію распорядился объявить Фотія лишеннымъ престола, заточилъ его въ монастырь и возвелъ въ первосвященники своего брата Стефана, которому еще только что минуло шестнадцать лѣтъ.

Назначение Стефана было похоже на насмѣшку. Согласно иятой новеллѣ Юстиніана, усвоенной церковью даже для несенія обязанностей дьякона, требовался узаконенный возрасть въ двадцать пять лътъ. Несомнѣнно, что инциденты съ Фотіемъ и Стефаномъ предрѣшали исходъ послѣдуюшаго столкновенія съ Мистикомъ, такъ какъ для разрѣшенія его въ нихъ vже имѣлся подходящій случай практикѣ самого императора, который не могъ допустить, чтобы подчиненный ему архіерей осмёливался мёшать осуществленію политическихъ разсчетовъ страны. Имперія требовала наслёдника; первые три брака Льва не дали такового, и только четвертый оказался благопріятнымъ для политическихъ интересовъ страны. Между твиъ патріархъ поднялъ цёлую бурю по поводу самовольнаго вёнчанія императора съ Зоей и запретилъ Льву входъ въ церковь; Левъ продолжалъ входить, хотя и черезъ особую дверь, надъясь придти къ мирному соглашенію. Въ корнѣ онъ чувствоваль свою неправоту по отношенію каноновъ, запрещавшихъ четвертый бракъ; помимо того самимъ императоромъ была издана новелла, предостерегавшая даже оть третьяго. Тёмъ не менње, соскучившись упорствомъ Мистика, Левъ приказалъ ему отречься и на его мѣсто поставилъ Ефимія. Духовенство было заволновалось. Тогда, наперекоръ всякимъ постановленіямъ Эпанагоги, раздраженный сопротивлениемъ императоръ, на основаніи принадлежавшихъ ему правъ верховнаго законодателя по церковнымъ и свътскимъ дъламъ, пригрозилъ разръшить православнымъ заразъ водить нѣсколько законныхъ женъ и тъмъ заставилъ устрашенное духовенство окончательно смириться.

Въ 911 г., по смерти Льва Мудраго, безпутный братъ его Александръ наругался въ свою очередь на этотъ разъ даже безъ всякихъ поводовъ надъ Ефиміемъ. Въ присутствіи всего столичнаго духовенства и сената императоръ подвергъ патріарха жесточайшимъ и позорнвишимъ оскорбленіямъ, послѣ чего несчастный іерархъ былъ отправленъ въ заточеніе. Послѣ смерти патріарха Стефана въ 928 г. Романъ I счелъ неудобнымъ сразу посадить на патріаршій престолъ заранфе къ нему назначаемаго царевича Өеофилакта, не достигшаго еще двѣнадцатилѣтняго возраста. На время подставнымъ патріархомъ былъ назначенъ монахъ Трифонъ, но долго его, во избѣжаніе недоразумѣній, оставить Романъ побоялся и потому вскорѣ заставилъ письменно отречься отъ сана, и патріаршая каеедра нѣсколько времени пребывала незанятой. Въ 933 г. шестнадцати лёть оть роду, Өеофилекть быль посвящень въ патріархи. Несовершеннолітній первосвященникъ, крайне порочный по своимъ наклонностямъ, былъ оставленъ подъ опекой, и такимъ образомъ константинопольскій патріархъ принялъ въ свои руки бразды церковнаго правленія подъ непосредственнымъ руководствомъ особо приставленнаго ментора. Безчинства Өеофилакта заставляли краснъть его отца-императора, но не понудили его и сместить кощунствовавшаго патріарха. Съ точки же зрѣнія Эпанагоги это время должно было-бы признать временемъ вожделѣннаго елиномыслія и единодушія дѣятельности царя и патріарха на пользу церковногосударственнаго управленія. Никифоръ, далёе, ІІ держалъ своего патріарха Поліевкта въ самомъ строгомъ повиновеніи. Объ обращении съ патріархами Іоанна Цимисхія мы упоминали выше. Василій Второй точно также см'ящаль и возводиль константинопольскихъ первосвященниковъ по усмотрѣнію, своими дъйствіями давая знать, что та или другая судьба патріарха всецёло зависёла оть усмотрёнія монарха. При такомъ положеніи діль о равенстві обінхь властей, а тімь боліве о превосходствѣ патріаршей надъ царской, не могло быть и рѣчи.

Патріархи, повиновавшіеся императорамь, дольше удерживались въ своемъ званіи, не повиновавшіеся легко теряли его. Ставленникъ Василія II Алексъй, всегда почтительный въ отношеніи смѣнявшихся на его вѣку императоровъ, сохранялъ въ неприкосновенности свой престолъ и послѣ смерти оставилъ громадныя богатства.

Примёръ такого рёдкаго длительнаго благополучія смиреннаго первосвященника не повліяль, однако, завлекающимь образомъ на преемника Алексъя, Михаила Кирулларія. Въ царствование Константина Мономаха и Өеодоры Кирулларій не проявлялъ своей личности въ рѣзкихъ формахъ въ отношеніи верховной власти; но съ воцареніемъ бездарнаго Стратіотика энергичный патріархъ окрилился духомъ. Возстаніе Исаака Комнина дало поводъ къ смѣлому замыслу, который и быль осуществлень. Кирулларій сталь во главь мятежной партія въ столицѣ, съ тѣмъ чтобы передать престолъ Комнину и такимъ образомъ пріобрѣсти въ монархѣ человѣка лично обязаннаго патріарху. Такой пріемъ обѣщалъ въ будущемъ нѣкоторые виды на успѣшное возобновленіе папистическихъ притязаній патріарховъ. Въ данномъслучаѣ къ осуществленію плана подошли всѣ надлежащія данныя. Въ прошедшемъ имѣлся благопріятный прецеденть политики Поліевкта; Эпанагога оффиціально не подвергалась никакимъ ни измѣненіямъ, ни упраздненіямъ; въ виду государственныхъ замѣшательствъ и ослабленія свётской власти, прочія обстоятельства также складывались благопріятно. Несмотря на все это, разсчетъ Кирулларія удался только наполовину. Стратіотика оказалось возможнымъ уговорить отречься отъ престола, но замѣстившій его Исаакъ Комнинъ не пошелъ ни на какія уступки. Въ образв его передъ византійцами предсталь настоящій монархъабсолютисть. Собственный брать императора, являясь передъ лицо царя, обязанъ былъ издали, не добъжая до дворца, слбзать съ лошади и представляться государю не ипаче, какъ по докладу. Съ этимъ-то человѣкомъ Кирулларій надѣялся вступить въ выгодное для себя и церковнаго управленія соглашеніе. Императоръ, однако, не склоненъ былъ идти на какіе-бы то ни было компромиссы. При первыхъ попыткахъ проявленія противодъйствія и самостоятельности со стороны Кирулларія, соблюдая преданія свётской власти, Исаакъ принялъ рёшительныя мёры и патріархъ безъ суда и слёдствія отправился въ ссылку въ пригородный монастырь.

Политика позднѣйшихъ государей не только не измѣнилась въ указанномъ отношения, но еще болѣе укрѣпилась въ разъ принятыхъ началахъ, и энергія, проявленная византійскими государями въ дѣлѣ подавленія сепаратизма духовенства и властолюбивыхъ притязаній столичныхъ первосвященниковъ, наконецъ, мало-по-малу привела къ желаннымъ последствіямъ. При Алексет Комнина патріархи его времени действовали единодушно съ императоромъ, во всемъ подчиняясь царскому руководительству. Алексёй держался, какъ извёстно, во внутренней политикѣ началъ умѣренности, законности и избѣгалъ примѣненія рѣшительныхъ средствъ. Но если ему повиновались столичные первосвященники, то тёмъ болёе подчиненіемъ были обязаны областные. Подвергшись обличеніямъ халкидонскаго епископа Льва Комнинъ притворно смирился передъ нимъ, но, свидѣтельствуеть Анна Комнина \*): «такъ какъ онъ, т. е. Левъ Халкидонскій, отказывался повиноваться (рішенію оправдавшаго императора собора) и нисколько не успокоился объщаніемъ. царя вернуть взятыя церковныя вещи, но, окруживъ сөбя незначительнымъ числомъ единомышленниковъ, продолжалъ возмущать церковь и былъ совершенно неукротимъ и неисправимъ, то, по истечении многихълътъ, всв единодушно приговорили его къ изгнанію и онъ былъ отправленъ въ ссылку». Конечно, за двяніемъ осудившаго Льва собора скрывалась нѣжно прикасавшаяся, но крѣпко зажимавшая рука императора, черезъ много лётъ не забывшаго нанесеннаго ему оскорбленіи.

\*) Византійскіе историки. Сказаніе Анны Коменной, 221.

Алексви на соборь, осуждавшемъ Льва, какъ и подобало византійскому монарху, взяль на себя руководительство преніями, въ которыхъ онъ, какъ глава церкви и государства, согласно восточно-греческимъ воззрѣніямъ, былъ вполнѣ компетентенъ. Но рѣшеніе вопроса въ желательную для императора сторону облеклось въ форму соборнаго постановленія, которому подчинился царь. Это быль пріемь и разсчеть тонкой политики, скрывавшей непреклонную единую волю за призрачной внѣшностью уступчивости. Насколько къ концу одинадцатаго вѣка выяснилось церковное верховенство императоровь, слёдуеть изъ того, что никто болѣе Алексѣя Комнина не виѣшивался непосредственно въ дѣла церковнаго управленія. Въ его законодательствѣ мы ясно можемъ прослёдить постоянное стремленіе сдёлать императорскую власть высшимъ авторитетомъ во встхъ дёлахъ церкви. Новеллы Алексея затронули этоть вопросъ даже съ судопроизводственной стороны: «если возникнеть тяжба между клирикомъ и міряниномъ, говорить первая новелла, истецъ подчиняется суду отвѣтчика, если только оба не пожелають обратиться къ суду ймператора, въ какомъ случав императоръ точно разбираетъ дѣло и постановляетъ рѣшеніе»; Алексѣй подчиниль волѣ императора установление порядка назначения на духовныя должности \*\*), правилъ о бракахъ и обручени, ценза, условія зачисленія въ духовное званіе \*\*\*) и надзора за матерьяльнымъ и не матерьяльнымъ положеніемъ \*\*\*\*) духовенства и исполнениемъ имъ своихъ обязанностей \*\*\*\*\*).

Малѣйшія попытки іерарховъ къ какой бы то ни было самостоятельности тотчасъ же неукоснительно подавлялись. Такъ, напримѣръ, когда въ 1087 г. двѣ викарныя епископскія каоедры случайно освободились, и митрополиты Гераклен и Анкиры,

26

<sup>\*)</sup> Nov. III.

<sup>\*\*)</sup> Nov. IX.

<sup>\*\*\*)</sup> Nov. XX.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Nov. II.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Mortreuil, III, 153.

высказали тоть взглядь, что замёщение таковыхь второстепензавистть на основании двинадцатаго лолжно ныхъ канелръ правила Халкидонскаго собора отъ митрополій, но не отъ Константинополя. Немедленно по этому случаю состоялся по повелѣнію императора соборъ, предоставившій монарху право назначать епископовъ, возводить епископства и архіепископства на степень митрополій и устанавливать условія избранія на касстры \*). Вслёдъ за постановленіемъ собора Алексёй Комнинъ издалъ свою двенадцатую новеллу, заключавшую въ себѣ, между прочимъ, статьи подобнаго содержанія: «такъ какъ халкидонскіе первосвященники снова отказались признавать почести, предоставленныя императорамъ, мое импемогущество, пользуясь правомъ, разрѣшаемымъ DATODCKOE святыми канонами, изволило постановить, что ни одинъ епископъ отнынѣ не будетъ возводимъ въ высшій санъ архіепископа или митрополита иначе, какъ по собственному всякій разъ побужденію императора, когда послёдній, пошимо всякихъ суетныхъ человѣческихъ соображеній, пожалуеть таковое достоянство какой либо церкви или въ виду заслугъ самого округа ся въ отношени преданности православной въръ, или въ ввду исключительныхъ добродѣтелей высшаго духовнаго пачальника; потому, до тѣхъ поръ пока патріархъ не посовѣтовался съ императоромъ и не представилъ ему каноническихъ правиль, константинопольскому первосвященнику разрышается не утверждать диплома представляемаго кандидата и не возводить его въ рангъ архіепископовъ или митрополитовъ, такъ какъ императоръ не жалуеть этихъ высшихъ почестей безъ достаточныхъ къ тому оснований» \*\*).

Указанной новеллой всё высокопарныя разсужденія Энанагоги о власти патріарха окончательно сводились къ нулю.

Алексёй, какъ мы видёли только прикрывался дёятельностью духовныхъ соборовъ, которые являлись въ его рукахъ послуш-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Mortreuil, III, 153.

<sup>\*\*)</sup> Nov. XII: περί τοῦ ἀνάγειν τὰς ἐπισχοπὰς εἰς μητροπόλεις.

нымъ орудіемъ, дѣйствовавшимъ противъ собственныхъ интересовъ. Политики дъда вначалъ придерживался и Мануилъ Комнинъ. Не раздѣляя богомильскихъ взглядовъ патріарха Козьмы, императоръ сперва пригласилъ къ себѣ всѣхъ значительнѣйшихъ јерарховъ, побесѣдовалъ съ ними на единѣ, а потомъ созвалъ соборъ, единогласно осудившій первосвященника на низвержение. Замѣчательно, что Іоаннъ Киннамъ, разсказывая исторію совращенія Козьмы въ ересь, сообщаеть, что многіе недовольные патріархомъ гласно требовали надъ нимъ суда Божія и государева \*). Очевидно, что въ это время въ общественномъ сознаніи вполнѣ ясно вырисовывался обликъ монарха, какъ верховнаго владыки и въ свътскомъ и въ духовномъ отношеніи. Многіе другіе факты, упоминаемые въ трудъ названнаго историка, подкрѣпляемаго свидѣтельствомъ Никиты Хоніата, еще болѣе наводять на подобную мысль. Такъ, межау прочимъ, когда патріархъ Николай Музала быль по мнёнію всѣхъ неправильно возведенъ на престоль, и отъ него требовали отреченія, первосвященникъ долго упорствоваль, пока не узналъ, что его дѣло передается на разсмотрѣніе царю и оть послёдняго ожидается неблагопріятное для патріарха р'єшеніе; посл'є этого изв'єстія, очевидно, чувствуя свою подчиненность, Музала отказался оть престола добро-. вольно \*\*). Обхожденіе Мануила съ патріархомъ и митрополитами во время споровъ о словахъ «Отецъ болій Мене есть» и «Богѣ Олосфиросѣ» слишкомъ хорошо извѣстно, чтобы нужно было на немъ останавливаться. Достаточно вспомнить, что, когда патріархъ Өеодосій вмёстё со многими епископами осмѣлился не согласиться съ религіозными мнѣніями императора, послёдній обозваль всёхь дураками всесвётными \*\*\*). Въ отношеніи проведенія идеи духовнаго верховенства царя въ поступкахъ Мануила Комнина очень поучительно сопоставить

<sup>\*)</sup> Византійскіе историки. Киннамъ, 69.

<sup>\*\*)</sup> Киннамъ, 90.

<sup>\*\*\*)</sup> Никита Хоніать, I, 278.

мнѣнія двухъ писателей, современниковъ этого царствованія, освѣтившихъ церковно-богословскую дѣятельность названнаго императора съ различныхъ точекъ зрѣнія. Мы говоримъ объ Іоаннѣ Киннамѣ и Никитѣ Хоніатѣ.

Въ повъствования Хоніата слышится нъкоторая горечь человѣка, имѣвшаго тѣсныя связи съ міромъ принижаемаго духовенства (родной брать Никиты быль архіепископомь асинскимъ); Киннамъ въ качествъ вполнъ свътскаго и притомъ еще военнаго человѣка \*), судить прямодушно, откровенно, цѣликомъ передаваясь на сторону царя и отчасти неодобрительно отзываясь о клирѣ, какъ о противникѣ полноты державнаго авторитета. Согласно различію во взглядахъ, и тоть и другой историкъ различнымъ образомъ выражаются о богословскихъ сочиненіяхъ Мануила, но оба удостовѣряютъ фактъ императорскаго перковнаго главенства и учительства (ой ондейτιοι λόγοι). «Для большей части римскихъ царей, говорить Никита, рѣшительно невыносимо только повелѣвать, ходить въ золоть, пользоваться общественнымъ достояніемъ, какъ своимъ, раздавать его, какъ и кому угодно, и обращаться съ людьми свободными, какъ съ рабами. Они считають для себя крайней обидой, если ихъ не признаютъ мудрецами, людьми подобными богамъ по виду, героямъ по силѣ, богомудрыми подобно Соломону, богодухновенными руководителями, вёрнёйшимъ правиломъ изъ правилъ, однимъ словомъ-непогрѣшимыми судьями дель божескихъ и человеческихъ. Поэтому, виесто того, чтобы обличать, какъ бы слёдовало, людей неразумныхъ и дерзкихъ, вводящихъ новое и неизвѣстное церкви ученіе, или даже предоставить это тѣмъ, кто по своему призванію должень знать и проповѣдывать о Богѣ, они, не желая и въэтомъслучаѣ занимать второе м в сто, сами бывають въ одно и тоже время и провозвёстниками догматовъ и ихъ судьями, установителями, а часто и

<sup>\*)</sup> Большая часть жизни Киннама протекла въ лагеръ.

карателями тёхъ, кто съ ними не соглашается. Такимъ образомъ и этотъ царь, владёвшій краснорёчіемъ и богато надёленный пріятнымъ даромъ слова, не только писаль краснорёчивыя посланія, но и сочинялъ огласительныя слова, которыя называются силенціями» \*). Хоніатъ удостовёрялъ фактъ, но относился къ нему недоброжелательно. Въ немъ явно бродила новозацадническая закваска и, передъ глазами его стоялъ образъ патріарха, начертанный Эпанагогой. Историкъ ревновалъ къ церковному верховенству монарха и желалъ видёть раздёленіе силъ двухъ мечей.

Вполнѣ свѣтскому человѣку Киннаму притязанія Мануила представлялись совершенно въ иномъ свёть. Для него, выразителя чисто народническихъ идеаловъ, Комнинъ являлся дъйствительнымъ героемъ во всёхъ отношеніяхъ. Іоаннъ описываль только подвиги царя, къ каковымъ принадлежало, по его мнёнію, и составленіе учительныхъ силенцій. «Царь написаль молчаливое слово, повёствуеть Киннамъ, и написаль въ той формъ, какъ обыкновенно пишутся сочиненія, но не говорить въ немъ асикрить (секретарь) отъ имени царя. Въ этомъ словѣ заключена мысль глубокая, льющаяся изъ души весьма благородной. Она содержить въ себѣ много назидательныхъ положеній и доказательствъ; вообще говоря, она не имъеть искусственныхъ красоть, однакоже оригинально и живо выражаеть своего писателя» \*\*). Преданный сторонникъ величія и полноты императорской власти, какъ отвлеченнаго понятія, Киннамъ скорбѣлъ также о чрезмѣрномъ расширеніи правъ римскаго первосвященника и обвиняль его въ узурпаторствѣ. Въ Хоніатѣ можно разглядѣть скрытаго новозападника, Киннамъ народникъ-восточникъ въ полномъ смыслѣ слова. «Каобразомъ, восклицаетъ царскій грамматикъ, кимъ власть Рима сдѣлалась предметомъ торга для варваровъ и низкихъ рабовъ? И съ твхъ поръ нътъ въ немъ ни архіерея, ни твмъ

\*\*) Киннамъ, 324.

<sup>\*)</sup> Никита Хоніать, І, 271.

болѣе правителя: тамъ восхищающій царское величіе. вопреки своему достоинству, идеть пѣшкомъ впереди Вдущаго верхомъ архіерея и исправляеть должность его конюшаго... Какъ и откуда получилъ ты право, почтеннѣйшій пользоваться римскими царями вмёсто конюшихъ? Если же, не получиль ни откуда, то и въ тебѣ лживо архіерейство и въ немъ униженъ царь. Если ты не допускаеть, что царскій престоль Византіи есть вмёстё съ тёмь престоль и Рима, то откуда унаслёдовано самимъ тобой достоинство папы?... Но мнѣ, скажешь, дано право возводить на престолъ царей. Дѣйствительно, но лишь постольку, поскольку возлагать руки, посвящать есть дёло духовное, но ты не имбешь права дарить царство и въ этомъ отношении дѣлать распоряжения» \*). Киннаму было обидно за то, что папа не признавалъ надъ собой главенства византійскаго императора и унижалъ царское достоинство вообще.

Портреть, нарисованный Никитой Хоніатомъ, даеть намъ прекрасное понятіе о состояніи верховной власти Византіи наканунѣ латинскаго погрома. Мы можемъ убѣдиться изъ словъ безпристрастнаго въ свѣтскую сторону историка, что въ описываемую имъ эпоху начала, высказанныя Эпанагогой относительно патріаршей власти, за непримѣненіемъ ихъ подверглись окончательному забвенію. Расколовшаяся было вслѣдствіе старанія западниковъ власть благоразуміемъ энергичныхъ правителей снова пришла къ необходимому единству, предоставивъ въ тоже время надлежащій просторъ всѣмъ проявленіямъ народной жизни.

Какъ мы видѣли, побиваніе властолюбивыхъ притязаній духовенства производилось крайне разнообразными средствами. Императоры стремились передать патріаршество своимъ родственникамъ, надолго оставляли первосвященническій престолъ свободнымъ, незанятымъ, выбирали въ патріархи по преиму-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Киннамъ, 243.

ществу лицъ неизвѣстныхъ, незначительныхъ, лично обязанныхъ возвышеніемъ свётской власти, укрощали случайныхъ строптивцевъ мѣрами строгости и въ результатѣ, наконецъ, добились полнаго приниженія гордыни клира. Папистическія притязанія патріарха и стремленія обособившагося духовенства къ независимости отъ свѣтской власти, конечно, нельзя раздѣлять между собою. Подчиненіе патріарха волѣ императора неизбѣжно влекло за собой подчиненіе всего духовенства. Съ потерей самостоятельности константинопольскаго первосвященника клиръ потерялъ средоточіе своихъ силъ, и борьба въ раздробленномъ видѣ оказалась немыслимой. Кстати сказать, въ пререканіяхъ съ домашними іерархами Комнины не поколебались пустить въ ходъ средство, нѣкогда употреблявшееся патріархами противъ императоровъ, именно обращеніе за санкціей тёхъ или другихъ дёйствій къ папё. Въ распрѣ относительно отмѣны произнесенія анаеемы Богу Магомета Мануилъ грозилъ призвать на соборъ самаго папу, чёмъ, конечно, унижалъ константинопольскаго патріарха въ его признанномъ первенствѣ на востокѣ. Случаи дѣйствительнаго обращенія въ Римъ встр'вчались въ предшествовавшей практикѣ.

Такимъ образомъ спорный по виду вопросъ о существованіи якобы въ Византіи церковнаго и свётскаго двоевластія долженъ быть отвергнуть безусловно. Законодательныя постановленія Эпанагоги явились политическимъ проискомъ пропитанной западническими ученіями клерикальной партіи, воспользовавшейся минутной слабостью свётскаго правительства. Здравый смыслъ помогъ византійскимъ императорамъ выпутаться изъ того затруднительнаго, ложнаго положенія, въ которое они были поставлены составителями Эпанагоги, и тёмъ устранилъ возможность возникновенія въ Константинополѣ втораго папы.

## § 3. Преемство власти.

Здравый смыслъ, предохранившій византійское государство отъ раздвоенія въ церковномъ отношеніи, сослужилъ свою службу точно также въ дѣлѣ устраненія коренного органическаго порока, лежавшаго въ политическомъ устройствѣ римской монархіи и переданнаго подъ именемъ свѣтскаго двоевластія Византіи.

Въ Римѣ до Марка Аврелія былъ только одинъ гражданинъ, законно признаваемый въ качествѣ princeps'a или augustus'a \*). Но этогъ гражданинъ, пользовавшійся званіемъ императора, имълъ право потребовать у сената товарища и помощника для болёе удобнаго отправленія нёкоторыхь функцій власти. Подобный помощникъ, вначалѣ обыкновенно родной сынъ императора или пріемный, не носиль особаго титула и считался только consors, particeps imperii. Самостоятельной доли въ управленіи ему не поручалось; онъ действоваль не иначе, какъ по предписаніямъ императора. Постепенно, однако, обстоятельства изменились. Со времени Коммода товарищъ уже присвоилъ себѣ пурпуровое одѣяніе, стражу, право на статуи, на изображение его головы на монетахъ. На этомъ усиленіе власти сотоварища не остановилось. Въ дальнъйизбранія субрегента. шемъ первоначальный СМЫСЛЪ какъ указанія на преемника престола замёнился настоящимъ соправительствомъ. Въ 161 г. уже встручается примуръ существованія двухъ единовременно правящихъ императоровъ duo Augusti, и съ тѣхъ поръ означенное явленіе начинаетъ повторяться постоянно. Второй цезарь получалъ власть съ выполненіемъ всёхъ надлежащихъ формальностей; съ начала третьяго вѣка даже титулъ pontifex'a maximus'a сталъ принадлежать обоимъ соправителямъ. Двоевластие въ свою очерель

\*) Вилленсъ, II, 503.

привело къ раздѣленію самой имперіи на двѣ части. Сначала временное, позднѣе это дѣленіе сдѣлалось окончательнымъ съ царствованія Өеодосія. Это произошло въ 395 г., хотя вплоть до паденія Западной римской имперіи въ 476 г. оба государства номинально продолжали разсматриваться какъ части одного политическаго цѣлаго \*).

Взгляды восточно-греческаго населенія, воспитаннаго на монархической философіи Платона и Аристотеля, противор'вчили представленію о законности діархіи. Философскія ученія отечественныхъ мыслителей древности отличали монархію передъ другими формами правленія. Еще отець поэтовь, Гомерь, высказывался въ томъ смыслѣ что, «вредно многоначаліе, да будеть одинъ повелитель, одинъ царь». И вотъ, въ Византіи мало по малу политическое значение римскаго института нареченія цезаремъ при возведеніи въ соправители утратилось. Самое звание цезаря перешло въ разрядъ высшихъ государственныхъ чиновъ. Вначалѣ это былъ чинъ, непосредственно слѣдовавшій за императоромъ, вслѣдствіе чего цезарю-кесарю съ девятаго въка полагалось славословіе, какъ и монарху, его короновали головнымъ украшениемъ подобнымъ вѣнцу, для него раскидывалась царская палатка, ему присвоивалась почетная стража. Вмёстё съ тёмъ, однако, усыновление или назначеніе соправителемъ не соединялось непремѣнно съ пожалованіемъ чина кесаря. Точно также съ этимъ достоинствомъ безъ усыновленія не сопрягалось никакихъ правъ на престоль; поэтому не смотря на то, что Константинъ Дука возвелъ въ кесари своего брата Іоанна, послѣдніи ни чуть не приблизился къ коронъ и оставался въ семъ званіи въ царствование не только Константина, но и Діогена и Михаила Парапинака. Обыкновенно кесарство, какъ почетный титулъ, жаловалось кому либо изъ близкихъ или дальнихъ родственниковъ императора, а иногда и чужимъ.

\*) Веллемсъ, II, 654.

Паденіе значенія кесарскаго званія не остановилось на указанной ступени. При Алексії Комнині быль создань новый чинь севастократора, затмившаго собою кесарство. Севастократорствомъ такимъ образомъ уничтожилось даже воспоминаніе о римскомъ величіи этого слова. Пріобщеніе къ власти и усыновленіе точто также получили въ Византіи надлежащій смыслъ, какъ указаніе будущаго преемника престола. Въ восточной имперіи соправитель вовсе не пользовался самостоятельною властью и владілъ лишь пустымъ титуломъ при жизни императора. Какъ все пожалованное, пріобщеніе могло быть всякую минуту отнято, и соправитель въ этомъ случаї долженъ былъ немедленно возвратиться въ прежнее положеніе частнаго человіка.

Идея единства власти, не взирая на завѣщанное Римомъ фактическое дробление ея, представлялась заложенной въ качествѣ красугольнаго камня въ самое основаніе византійскаго государства. Единовластие составляло политическую аксіому Византіи. Насколько такое единовластіе было далеко оть деспотіи или тиранній, намъ приплось указать выше. Восточная монархія являлась въ минуты подъема ся духовныхъ и вещественныхъ силъ образцомъ правильно понимаемаго государственнаго устройства съ народомъ, обезпеченнымъ въ своемъ правѣ быть хорошо управляемымъ, и правительствомъ, полагающимъ свою цѣль въ осуществленіи блага ввѣреннаго его попеченіямъ населенія при помощи житейской, практической и отвлеченной философской мудрости. Опираясь на данныя отечественной культуры, народное правосознание Византи не допускало ошибки въ построеніи идеала. Во главѣ государства легко могли становиться вмёсто мудрецовъ болёе чёмъ ограниченные люди, они могли обращать свое могущество вмёсто служенія общегосударственнымъ интересамъ, на удовлетвореніе личныхъ прихотей и нуждъ, тёмъ не менёе принципь монархіи въ идећ нисколько не страдаль оть этого. Среди безчисленныхъ революцій разумность начала единовластія въ примѣненіи къ восточно-римской имперіи осталась незыблемою. Только одинъ разъ болѣзненное воображеніе, Ставракія, сына Никифора, попыталось превратить византійскую монархію въ республику, но мечтательный проекть этотъ не вызвалъ ни въ комъ въ свою пользу даже малѣйшихъ колебаній. Ставракіемъ руководило стремленіе уничтожить царскій санъ, чтобы никто имъ болѣе не воспользовался послѣ его смерти. Замыселъ никифорова сына породилъ общее негодованіе, и Михаилъ Ранкабе́ посредствомъ переворота занялъ императорскій тронъ.

Но, очистивъ начало единовластія оть наросшихъ на него придатковъ римской діархіи, византійское населеніе въ тоже самое время, однако, въ силу независящихъ причинъ не смогло выработать опредѣленнаго порядка преемства этого недѣлимаго цѣлаго. Въ виду этого обстоятельства, непрерывность осуществленія правъ верховенства со стороны одного лица подвергалась нарушеніямъ. Въ Византіи нельзя было всегда воскликнуть при кончинѣ или удаленіи одного императора: le roi est mort, vive le roi. Съ естественнымъ или насильственнымъ прекращеніемъ полномочій главы государства верховенство на время возвращалось обратно къ народу. Сохранение подобнаго порядка являлось крайнимъ неудобствомъ и даже вредомъ для интересовъ правильнаго теченія государственныхъ дѣлъ. Тѣмъ не менѣе по главному правилу, подобно своему предшественнику на поприщѣ избранія императоровъ, Риму, византійскій народъ упражняль interregnum и всевозможныя сочетанія выборовъ; на страницахъ его исторіи мы встр'вчаемъ избраніе чисто народное, рекомендацію кандидата сенатомъ, войскомъ, самимъ предшествовавшимъ императоромъ при посредствѣ пріобщенія къ власти, усыновленія, личнаго назначенія наслёдника, причемъ во всёхъ этихъ случаяхъ яспо выраженное на каждый разъ согласіе народа привходило, какъ необходимое условіе утвержденія въ санѣ. Несмотря на господство послёдняго принципа, всетаки было бы ошибочно допустить, что Византія положительно не знала наслѣдственности въ вопросѣ преемства власти съ непрерывнымъ

- 390 -

номъ кругу лицъ. Продолжительное царствованіе династія Гераклія, Исавровъ, Македонянъ, Комниновъ доказываютъ, что при извёстныхъ условіяхъ населеніе согласно было переходить отъ одного правителя къ другому въ порядкѣ наслѣдованія безъ пересмотра правъ распоряженія императорскими полномочіями.

Византіець требоваль только того, чтобы д'ятельность царя соотвѣтствовала отечественному идеалу правителя. Отъ сына императора, оправдавшаго въ таковомъ отношения возлагавшіяся на него надежды, конечно, можно было ожидать болбе върнаго продолженія отцовскихъ тенденцій, и потому народъ очень часто охотно ввѣрялъ свою судьбу потомкамъ зарекомендовавшихъ себя съ хорошей стороны государей, ни на минуту не отбирая у нихъ верховенства. На этихъ основаніяхъ начала выборное и наслѣдственное равнымъ образомъ должны признаваемы существовавшими въ системѣ византійбыть скаго престолонаслъдія \*). Неустойчивость послъдняго, постоянные перевороты, потрясавшие государственный порядокъ, не могли не давать себя чувствовать трудовому люду, каковымъ былъ византійскій народъ. Всякая перемёна правительства отзывалась на мирномъ течени дѣлъ, которымъ только обезпечивается пользование плодами ремесль, промышленности и торговли. Населеніе, избѣгая смуть, иногда терпѣло до послёдней возможности даже мучительство недостойнаго монарха, тъмъ болве, конечно, оно готово было признавать въ обыкновенномъ теченіи дѣлъ наслѣдственную передачу верховныхъ правъ истинному правителю.

Что касается до народа, то онъ былъ готовъ примириться со всякимъ узурпаторомъ и даже полюбить его вмѣстѣ

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Краузе признаетъ существованіе зачатковъ сложенія института законнаго престолонаслѣдія. Die Byzantiner des Mittelalters, 166. Иначе думаетъ Пайяръ. Histoire de la ransmission et ect. 343; по мнѣнію этого автора, Вивантія питала врожденное отвращеніе къ наслѣдственной монархіи.

съ потомствомъ какъ, напримъръ, Василія Македонянина, если только тоть оказывался доброжелательнымъ, заботливымъ и честнымъ государемъ. Но върный греко-восточному пониманію идеаловъ правителя, монархъ, въ томъ случаѣ, когда желалъ упрочить престоль въ нисходящей линіи, вмёстё съ тёмъ самъ обязанъ лично думать о томъ, чтобы его единокровный наслёдникъ въ свою очередь соотвѣтствоваль душевными, умственными и нравственными качествами достоинству передаваемаго ему сана. Василій Македонянинъ самъ лично сталъ на эту точку зрѣнія. Старшій сынъ его Левъ, въ качествѣ будущаго правителя, по природнымъ свойствамъ вначалѣ не удовлетворялъ требованіямъ императора-отца. Поэтому Василій хотёлъ было прямо устранить его оть престола и только впослёдствін, по настоянію близкихъ лицъ, смѣнилъ гнѣвъ на милость; ликовавшему по ! этому поводу народу онъ, однако, не преминулъ замѣтить: «Дѣти мои, вы испускаете крики радости и благодарите Бога за возвращение Льва; лучше просите, чтобы царствование его когда нибудь не заставило васъ стонать отъ горести». Эти слова показывають, что въ данномъ случав государь интересы подданныхъ ставилъ выше отцовскихъ и династическихъ стремленій. Чтобы смягчить строптивый характерь Льва, отець написалъ сыну въ руководство извёстное обстоятельное поученіе и своими мудрыми совѣтами обезпечиль ему долголѣтнее царствованіе.

Въ противность правильнымъ пріемамъ Василія Македонанина, смотрѣвшаго въ существо дѣла, многіе изъ византійскихъ императоровъ изъ чувства вполнѣ понятной заботливости о судьбахъ потомства, всѣми способами старались добиться у сената, народа и патріарха внѣшнихъ гарантій неприкосновенности завѣщаемыхъ наслѣдникамъ верховныхъ правъ. Не смотря на исторгаемыя клятвы, подданные, какъ и слѣдовало ожидать, соблюдали завѣты покойныхъ монарховъ, когда они не противорѣчили интересамъ населенія, но не считали себя связанными ими въ томъ случаѣ, если рекомендованный ихъ вниманію наслёдникъ пе соотвётствовалъ установившимся взгиядамъ. Государи признавали это право. Умирая, Левъ Финософъ призваль къ себѣ сенаторовъ и обратился къ нимъ съ рѣчью слѣдующаго содержанія: «Друзья мои, снѣдаемое болѣзнью твло мое распадается, силы слабвють. Я прошу у вась послёдняго одолженія; не откажете мнё въ немъ. Вспомните. что я былъ добръ къ вамъ и потому возьмите подъ свое покровительство мою жену и сына» \*). Сынъ Льва VI, Константинъ Порфирородный, благополучно унаслёдоваль и сохраниль отповскій престоль, но не вслёдствіе завёщанія, а въ силу личныхъ качествъ добраго правителя, Напрасно нѣкоторые императоры старались перенести въ данную область государственнаго права начала гражданскаго наслѣдованія. Народъ противился этому. Ему мало было видѣть на престолѣ плотскаго наслѣдника правителя-мудреца, онъ желалъ въ немъ чувствовать родство и духовное. Напрасно поэтому патріархъ Поліевкть внушаль народу, что сыновьямъ Романа II корона должна непремѣнно перейти по праву отеческаго наслёдія; царствованіе Василія II отдёлилось оть момента смерти отца подъ рядъ двумя государями, не имъвшими связей родственныхъ съ македонскимъ домомъ потому, что народъ, хотя и любилъ македонянъ, но въ данномъ случав опасался сразу подчиниться малолётнимъ принцамъ, предпочитая имъ на время вполнѣ возмужалыхъ правителей.

Со взглядами на императорское преемство и мнѣніемъ подданныхъ приходилось считаться даже столь прочно укрѣпившимся государямъ, какъ Комнины. Воть, напримѣръ, въ какихъ выраженіяхъ назначалъ своимъ наслѣдникомъ Іоаннъ Комнинъ Мануила. «Многимъ уже изъ предшествовавшихъ мнѣ царей угодно было передавать своимъ дѣтямъ власть, какъ

<sup>\*)</sup> τὸ μὲν ἐμὸν σαρχίον, ὦ φίλοι νόσφ ἐχτρυχωθὲν ἀπέρρευσε, καὶ ἡ ἰσχὺς ἐπιλάλοιπε, καὶ τάχα οὐκέτι μεθ' ὑμῶν βιοτεδω... μἰαν τοίνυν καὶ τελευταίαν ὑμᾶς ἀιτῶ τὴνδε τὴν χάριν, ἀπομνημονεύσαι ἢν εἶχον πρὸς ὑμᾶς χρηστὴν διάθεσιν, καὶ ἀντ ταύτης εδνοιαν τῆ ἐμῷ συζύγφ διατηρῆσαι καὶ τῷ υἰῷ. Codr. Il, 273.

нѣкое отеческое наслѣдіе. И самъ я знаю, что получилъ царство отъ отца царя, и каждому изъ васъ это должно быть извѣстно. Посему вы, конечно, думаете, что, находясь при концѣ жизни и оставляя послѣ себя двухъ сыновей, я по общему человѣческому закону передамъ престолъ старшему по возрасту. Но у меня столько попеченія о васъ, что, если бы даже ни одинъ по своимъ качествамъ, не былъ способенъ взять на себя это бремя, я бы избралъ кого нибудь иного, кто пришелся бы по моимъ и вашимъмыслямъ». Іоаннъ зналъ на сколько слабы всѣ внѣшніе способы принудительнаго обезпеченія наслѣдованія престола и при назначеніи себѣ преемника старался склонить въ его пользу будущихъ подданныхъ, вліяя на ихъ разумъ и чувства.

Случалось, что благодарный народъ въ видѣ особаго знака признательности заранѣе обѣщалъ свою преданность сыну царствующаго императора. Левъ Хазарскій, наслѣдовавшій Константину Копрониму, въ продолжении своего царствования всячески старался загладить послёдствія чрезмёрной порывистости отца въ дѣлахъ государственнаго управленія. Благодарное столичное население явилось многочисленными толпами просить императора пріобщить къ власти пятилѣтняго сына Константина. Императоръ не уступилъ настояніямъ просителей съ перваго раза. «Вы у меня требуете, обратился онъ къ народу, чтобы я отдалъ вамъ своего единственнаго сына, единственное дитя. А кто же мыт поручится за его жизнь, если я исполню ваше желание? Кто мнѣ поручится, что вы не заставите его умереть, чтобы возвести на престолъ другого императора»? Народъ поклялся именемъ Господа въ своей неизмѣнной вѣрности Константину, и когда Левъ продолжалъ упорствовать, восторги гражданъ начали грозить принять форму уличныхъ безпорядковъ. Императоръ, наконецъ, далъ свое согласіе. Весь городъ, сенаторы, солдаты, ремесленники, торговцы принесли торжественную присягу малольтнему наслѣднику престола, и всѣ клялись, что положать свои головы за его безопасность. Увы, столь горячо выраженная любовь и преданность не охранили впослеѣдствіи возмужавшаго младенца отъ неистовства потерявшей человѣческій образъ матери, — придворная интрига поборола народную преданность.

Итакъ, личная воля императора сама по себѣ была безсильна обезпечить царствование преемнику помимо народнаго на то согласія. Левъ III завѣщалъ престолъ сыну, но Константину Копрониму, противъ котораго происками западниковъ была возстановлена значительная часть населенія, пришлось однако, силою, добывать себѣ императорскій вѣнецъ; Романъ Лекапенъ заботливо стремился утвердить въ достоинствѣ царскомъ свое потомство, но оно было оттолкнуто отъ престола безъ всякихъ осложненій. Въ связи съ восточно-греческимъ представленіемъ о правѣ на корону достойнѣйшаго въ Византіи не выработалось никакихъ правилъ относительно законнаго преемства въ опредѣленной постепенности по линіямъ родства или инымъ какимъ нибудь признакамъ \*). Не сложилось даже представления о необходимости существования только одного наслёдника. Послё смерти Гераклія, въ 641 г., вдова его объявила народу объ оставшемся завѣщаніи императора, по которому преемниками назначались двое сыновей: братья Гераклій Константинъ и Гераклій Левъ. Народъ призналъ ихъ въ достоинствѣ государей, причемъ, согласно укоренившейся идев единовластія, настоящимъ монархомъ сдёлался первый, а второй удовольствовался титуломъ. Романъ II еще при жизни облекъ императорскимъ саномъ Василія и Константина, что не помѣшало Никифору Фокѣ воцариться при помощи Өсофано и устранить законныхъ наслѣдниковъ. Константинъ Дука (умеръ 1067) назначилъ императорами трехъ сыновей и

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Краузе считаеть прямымъ законнымъ наслъдникомъ первороднаго сыва императора и навываетъ такового порфирогенетомъ. Die Byzantiner, 166. Мизніе свое нъмецкій ученый ничамъ не обосновываетъ, между тамъ канъ выставляемое имъ положеніе и толкованіе слова порфирогенетъ очень спорны.

къ нимъ, въ качествѣ монарха, присоединилъ еще и свою вдову Евдокію, оставшуюся дѣйствительной правительницей.

Отсюда видно, что въ вопросѣ нареченія наслѣдника престода. права первородства. старшинства или опредбленность степени кровной близости къ царствующему императору не играли никакой роли въ Византи. Въ дополнение къ вышеприведеннымъ можно прибавить еще следующіе факты: Левь Мундый назначиль непосредственнымь пресмникомь брата Александра, а послёднему поручиль впослёдствік передать корону племяннику Константину Порфирородному, которому, какъ сыну Льва. при существование законнаго наслёдования, долженъ быль бы прямо перейти отцовскій престолъ. Іоаннъ Комнинъ обошель старшаго сына, чтобы возвысить младшаго Мануила, который ему казался болёе достойнымъ царскаго вёнца по своимъ качествамъ души и умственнымъ способностямъ. Въ своей предсмертной рёчи императоръ, какъ передаетъ Хоніатъ \*), доказывалъ присутствовавшимъ, что общее гражданское преемство въ вопросахъ правительства не примѣнимо. «Хотя природа, говориль онь, върная порядку, обыкновенно отдаеть преимущество старшимъ дътямъ, но у Бога при важнъйшихъ назначеніяхъ всегда почти бывало не такъ; вспомните объ Исаакъ. который по порядку рожденія занималь второе мёсто за Изманломъ, объ Іаковѣ, который вышелъ изъ утробы матери послѣ Исава, о Монсев, бывшемъ моложе Аарона, о Давидь, самомъ младшемъ между братьями и юнъйшемъ въ домъ отда». Этими словами Іоаннъ разбивалъ идею возможности примъненія правъ первородства въ дѣлѣ наслѣдованія престола. Своимъ поступкомъ онъ проводилъ на практикѣ тотъ издавна сложившійся основной принципъ византійскаго государственнаго строительства, что правителемъ долженъ быть способнёйшій и мудрѣйшій. «Богъ не смотрить, подобно человѣку, на лицо, развиваль эту мысль царь, онъ не отдаеть предпочтенія дол-

<sup>\*)</sup> Византійскіе историки. Никита Хоніать, І, 56.

голѣтію, сѣдинамъ и возрасту, но цѣнитъ добрыя свойства души и съ благоволеніемъ взираетъ на кроткаго, смиреннаго и хранящаго его заповѣди».

При такомъ взглядѣ на вещи въ Византіи не казались странными даже ть случан, когда императорь назначаль себь преемникомъ человѣка совершенно посторонняго, несмотря на сушествование близкихъ родственниковъ. Такъ народъ нашелъ вполнѣ естественнымъ, что Исаакъ Комнинъ завѣщалъ царство Константину Дукѣ, хотя у него существовалъ родной брать, съ которымъ онъ былъ въ хорошихъ отношеніяхъ. У Алексвя Комнина имблось три сына и четыре дочери. Императоръ больше всѣхъ дѣтей любилъ старшаго Іоанна. императрица старшую дочь Анну, выданную замужъ за Никифора Вріеннія. Когда между царственными супругами заходила річь о наслъдникъ престола, императрица указывала на Вріеннія. какъ на человѣка преимущественно способнаго къ правительству, и Алексей объщаль назначить зятя своимь преемникомь. хотя въ глубинѣ души не переставалъ отдавать предпочтеніе Іоанну. Послѣднему пришлось хитростью отстранить Вріеннія и закрепить за собой отцовскую корону. Это ясно доказываеть, что въ Византіи было шатко не только начало первородства, но что и самое кровное родство съ императоромъ не являлось достаточнымъ основаніемъ къ тому, чтобы въ силу этой одной причины сынъ, брать или племянникъ государя ipso facto становились преемниками его верховныхъ полно-MOTIN.

Обобщая вышеприведенныя соображенія и факты, мы должны придти къ тому выводу, что наслёдственное престолопреемство существовало въ Византіи, но не въ томъ видѣ, въ какомъ оно находится въ настоящее время въ европейскихъ государствахъ. Законному наслёднику только тогда дъйствительно передавалась юридическая личность единокровнаго предшественника, когда подобный переходъ молчаливо или явственно одобрялся населеніемъ. Иначе говоря, въ порядкахъ византійскаго законнаго престолонаслѣдія скрыва-

Digitized by Google

лось то-же начало народнаго избранія, которое сказывалось во всёхъ остальныхъ видахъ преемства и вполнё явно выступало въ качествё самостоятельнаго фактора.

Исходя изъ византійскихъ воззрѣній на право правительствованія достойнівищаго, можно прямо сказать, что, если даже при нареченіи преемника царствовавшимъ монархомъ кругь кандидатовь не ограничивался предблами семьи, то темъ шире онъ долженъ былъ быть въ случаѣ примѣненія начала чистаго народнаго избранія. Пайяръ полагаетъ \*), что право на императорскую кандидатуру принадлежало всякому полноправному гражданину Византійской имперіи, за исключеніемъ рабовъ, варваровъ, иностранцевъ, евнуховъ и духовныхъ лицъ. Въ это положение правильное въ общемъ нужно тёмъ не менѣе внести одну поправку: исключеніе ограниченій правъ варваровъ. Что касается до варварскаго происхожденія, то какъ для болёе раннихъ, такъ и для позднёйшихъ временъ имперіи его нельзя, по нашему мнѣнію,считать въ числѣ непреоборимыхъ препятствій къ занятію трона. Въ доказательство справедливости своей мысли Пайяръ ссылается на примъръ Аспара, который, якобы въ силу варварскаго происхожденія не считая возможнымъ лично домогаться короны, выговорилъ ее только въ будущемъ изъ рукъ своего ставленника сыну Льва. «Патрицій Аспаръ могъ-бы возложить діадему на свою собственную голову, еслибы только согласился принять Никейскій символъ вёры», заключаеть, однако, по тому-же \*\*) поводу Гиббонь, оттеняя то обстоятельство, что Аспарь упорствоваль въ своей аріанской ереси и не желалъ жертвовать религіозными убѣжденіями для пріобрѣтенія политическаго могущества. Слѣдовательно, въ данномъ случав препятствіемъ служило не варварское происхождение патриція, а принадлежность его къ преслёдуемой сектё. Мы знаемь, вмёстё сь тёмь, что варварство не помѣшало безграмотному Юстину не только самому укра-

27\*

<sup>•) 356.</sup> 

<sup>\*\*)</sup> IY, 78.

ситься вёнцомъ, но даже основать родъ династіи и пользоваться расположеніемъ подданныхъ. Намъ извёстно также, что варварь Абзимаръ царствовалъ опредёленное время вполнё благополучно. Отъ насъ не скрыто, что въ правленіе Никифора Вотаніата, тоже варваръ-латинянинъ Урселій ничуть не затруднился поднять возмущеніе съ цёлью добиться императорскаго сана и въ своихъ начинаніяхъ встрётилъ явное сочувствіе населенія.

Исключая варварское происхожденіе, въ качествѣ препятствія къ достиженію короны съ большей степенью достовѣрности можно установить другое ограничительное началоисповѣдное, хотя и противъ него можно выставить возраженія. Во всякомъ случаѣ въ періодъ сплоченности и вліянія духовенства съ западнической партіей отъ наслѣдующаге престолъ требовалось признаніе православія. Таковое исповѣданіе вѣры вошло впослѣдствіи въ чинъ вѣнчанія на царство \*), но сперва практиковалось лишь въ единичныхъ случаяхъ, когда подозрѣвалось правовѣріе претендента.

Рёшительнымъ образомъ въ качестве́ соискателя короны въ имперіи не могъ выступить скопецъ. Евнухи въ силу своего природнаго или искусственно причиненнаго недостатка положительно устранялись отъ возможности стать императоромъ. Въ Византіи глубоко укоренилось презрительное отношеніе къ этимъ безполымъ существамъ. Несмотря на то, что нѣкоторые изъ кастратовъ, какъ, напримъръ, Нарзесъ, засвидѣтельствовали присутствіе въ нихъ мужественнаго ума и сердца, общество заклеймило ихъ породу презрѣніемъ. Въ Византіи существовала поговорка: «если у тебя есть евнухъ, убей его; если нѣтъ, купи и убей» \*\*). Іоаннъ Орфанотрофъ, при всемъ своемъ могуществё, ни на одну минуту не увлекался мыслью воцариться самому и допустилъ на престолъ не только брата,

<sup>\*)</sup> Cu. Codini curopalatae. De officialibus Palatii, crp. 17.

<sup>\*\*)</sup> Εἰ μέν ἔχεις εὐνοῦχον, φόνευσον, εἰ δ' οὐχ ἔχεις, ἀγόρασον καὶ φόνευσον. Cedr. II, 29.

но даже племянника, самъ стремясь лишь къ цатріаршему престолу. Скопчество, если оно не было соединено съ духовнымъ, званіемъ ложилось какъ-бы пятномъ на человёка. Не говоря уже о коронѣ ни одного изъ евнуховъ мы не встрѣчаемъ въ званіи кесаря или пріобщеннымъ къ власти. Полагаясь на народный предразсудокъ, нѣкоторые изъ узурпаторовъ даже не давали себѣ труда убивать сыновей свергнутыхъ императоровъ, но ограничивались только оскопленіемъ юношей \*).

На ряду со скопчествомъ, въ качествъ прямого повода устраненія отъ предъявленія правъ на императорскій санъ, нужно поставить обладаніе степенью священства или иноческое состояніе. Поэтому во весь періодъ существованія византійскаго государства на престолѣ не появлялось ни одного духовнаго лица. Постриженіемъ въ монашество обыкновенно заканчивалось добровольное отреченіе отъ короны; въ монастырь-же заключались насильно свергнутые государи. Тиверій II постригъ своего предшественника Леонтія. Анастасій II подъ давленіемъ обстоятельствъ отрекся и принялъ иноческій чинъ. Θеодосій III, смѣщенный Львомъ III, постригся; Михаилъ Ранкабе́ былъ постриженъ вмѣстѣ съ сыномъ.

Очевидно, соображаясь съ указаннымъ препятствіемъ, Никифоръ Вріенній, защищая права Алексѣя Комнина на престолъ въ виду того, что передъ Дукой царствовалъ дядя Алексѣя Исаакъ, вмѣстѣ съ тѣмъ ни слова не говорить о Константинѣ Дукѣ, отецъ котораго только что носилъ корону. Такое молчаніе объясняется, конечно, только тѣмъ обстоятельствомъ, что Константинъ былъ постриженъ Вотаніатомъ. По странной особенности принятіе монашества устраняло право на возвращеніе власти отрекшемуся или лишенному сана монарху, но не прекращало ее у принимавшаго иноческій чинъ безъ свободнаго отреченія и насильственнаго отнятія верховенства. Такъ,

<sup>\*)</sup> Cedren. II, 48.

напримёръ, продолжалъ считаться царемъ и послё постриженія Михаилъ Пафлагонянинъ.

Отношеніе женшины къ наслёдованію престола въ Византійской имперіи подверглось закону эволюціи. Не смотря на сравнительно высокое положение жены и матери въ глазахъ восточнаго-грека въ домашнемъ быту, въ общественномъ, онъ усвоиль себѣ древнеримскій взглядь на политическія права подруги жизни человѣка. Въ Ринѣ же, какъ извѣстно, долгое время женщины во всёхъ отношеніяхъ были очень стёснены. Прежде всего въ отдаленныя времена лица женскаго пола, всё безъ исключенія, на ряду съ рабами, входили въ составъ familia домохозянна, при чемъ природа женщины казалась римлянамъ настолько легкомысленной, что даже матроны не скоро освободились отъ попечительства, довольно поздно пріобрѣтя частноправовую личность. Равенства же съ мужчиной въ политическихъ правахъ въ республиканскомъ Римѣ женщина не достигла даже послѣ того, какъ ей была предоставлена значительная доля самостоятельности въ частной жизни. И если тогда ея вліяніе и сказывалось въ политикѣ, то оно было не гласнымъ, закулиснымъ, фактическимъ, но не юридическимъ.

Первыя измѣненія въ этотъ отрицательный взглядъ внесла имперія, но и то не сразу. Еще Неронъ, чтобы очернить память Агриппины и оправдать свое чудовищное преступленіе, обвинилъ мать въ томъ, что она осмѣлилась мечтать о пріобщеніи ея къ власти и хотѣла принудить сенатъ, народъ и войско къ позорной присягѣ на вѣрность правительству женщины. Неронъ доказывалъ, что попытки нодобнаго рода есть оскорбленіе народнаго величества и какъ таковое заслуживаютъ смерти. Послѣ Агриппины, но болѣе удачно на политическомъ поприщѣ въ Римѣ, въ императорскую эпоху выступили все также фактически, но уже явно Мэза, Семіамира, мать Геліогабала, Маммеа, мать Александра Севера, Юлія, жена Септимія Севера. Названныя женщины приняли открытое непосредственное участіе въ государственномъ управленіи, хотя права на то имъ не было предоставляемо; Мэза, однако, предсёдательствовала въ сенатѣ; Маммеа говорила рѣчи преторіанцамъ; Юлія заслужила почетное для того времени прозвище «матери лагеря».

Единственной общественной деятельностью, разрёшенной римскимъ женщинамъ всёхъ періодовъ, было жречество Весты. Христіанство въ этомъ отношении произвело коренной перевороть. Новое исповедание сразу возвысило положение женщины, которой было предоставлено почетное право умирать за вёру наравнё съ мужчиной и являться борцомъ за новый порядокъ вещей. Несмотря на изминение взглядовъ и правовъ общества, первые вѣка Византія по римскимъ преданіямъ всетаки сохраняла упорное недовъріе къ способности женщины нести бремя государственнаго управленія и потому долго и тщательно отстраняла дочерей и женъ императоровъ отъ реальнаго наслёдованія престола. Поэтому дочь Константина Великаго, Константина, облеченная отцомъ титуломъ августы, не рышилась выставить свою кандидатуру на императорство, хотя и была преслёдуема честолюбивыми помыслами; она возложила корону на престарѣлаго Ветраніо, надѣясь за его спиной фактически управлять государствомъ. Между тёмъ званіе августы могло само по себё послужить достаточнымъ поводомъ для личныхъ домогательствъ дочери Константина, при жизни отца пріобщенной къ власти.

Какъ и въ императорскомъ Римѣ, такъ и въ Византіи вначалѣ политическое значеніе императрицъ выразилось въ предоставленіи имъ знаковъ внѣшняго почета и въ допущеніи ихъ негласнаго вмѣшательства въ государственныя дѣла. Но въ какой степени царицы съумѣли пользоваться своими преимуществами, и до какихъ границъ простиралось подчасъ ихъ фактическое могущество въ началѣ, напримѣръ, пятаго вѣка, показываетъ поведеніе жены Аркадія Евдокіи. Эта женщина не удовольствовалась общими знаками уваженія, присвоенными по чину супругѣ царствовавшаго императора, это непомѣрно

честолюбивое существо распорядилось поставить свои статуи во всёхъ публичныхъ мёстахъ и требовало воздаянія себе божескихъ почестей. Кощунственность подобнаго желанія возбудила справедливыя обличенія Златоуста, а столкновеніе его съ императрицей показало всю силу послёдней. Евдокія сділалась злымъ геніемъ патріарха. Ни народная любовь, ни заступничество западнаго императора, ни въское слово римскаго папы не смогли защитить пропов'вдника оть гнъва раздраженной императрицы. Уличное избіеніе народа, смѣна первосвященника, соборный судъ надъ нимъ скрытымъ двигателемъ имѣли все ту же Евдокію, въ рукахъ которой слабый Аркадій являлся послушнымъ орудіемъ. Послѣ Евдокін Пульхерія, пользовавшаяся не меньшимъ по объему, но нейзмъримо более благотворнымъ вліяніемъ на царственнаго брата Өеодосія II, была, не въ примъръ прочимъ, провозглашена благодарнымъ народомъ послѣ смерти государя императрицей. Въ ея лицѣ Византія впервые подпала подъ владычество женшины, правительственныя права которой впервые были признаны оффиціально. Однако, среди радостныхъ привътствій народа Пульхерія не забыла о существованіи вкоренившагося предубъжденія общества противъ женскаго правительства и, для того чтобы укрѣпить за собой престолъ, благоразумно отдала свою руку престарѣлому Маркіану.

Царствованіе Аркадія положило прочныя основанія фактическому, открытому господству женщинъ при дворѣ, но примѣръ возведенія на престолъ Пульхеріи остался единичнымъ случаемъ. Во всей дальнѣйшей исторіи Византіи императрицы продолжали играть выдающіяся политическія роли, но не формально. При этихъ условіяхъ преслѣдуя цѣли фактическаго властвованія, византійскія царицы-жены и матери надѣлали цѣлый рядъ подставныхъ императоровъ. Таковыми были Траскалиссей, переименованный въ Зенона и обязанный престоломъ своей женѣ, дочери Льва, Аріаднѣ и тещѣ Веринѣ; Василискъ, случайно возведенный въ санъ государя той-же Вериной; Анастасій, по смерти Зенона получившій оть Аріадны императорскій титуль вмёстё сь рукою царицы. Нечего говорить, что поставляя на престоль всевозможныя ничтожества, названныя женщины фактически сами управляли дёлами государства. Точно также безь преувеличенія можно сказать, что истиннымь правителемь Византіи въ царствованіе Юстиніана I быль не кто иной, какъ дочь смотрителя звёринца Акакія, распоряжавшаяся правительственной машиной по своему усмотренію. Послё избранія Пульхеріи Юстиніаномь быль сдёлань второй шагь въ области расширенія политическихь правь женщинь изъ царственныхь семей. Онъ возвель свою супругу на престоль самымь торжественнымь образомь, имя ея въ славословіяхь было присоединено къ имени императора, и ей приносилась вёрноподданническая присяга губернаторами провинцій.

Пріобрѣтеніе высшихъ политическихъ правъ женщиной и усиленный рость ея вліянія на правительственныя дѣла не послужили на пользу Византіи. Если Римъ относился недовѣрчиво къ умственнымъ способностямъ и твердости характера прекрасной половины рода человѣческаго, то Византійская имперія была принуждена признать, что въ чудовищности вырожденія страстей, въ безпощадности, отсутствіи всякаго пониманія государственныхъ интересовъ новая женщина превзошла новаго мужчину. Ея прикосновеніе къ живому общественному организму по главному правилу было тлетворно; ея воздѣйствіе на мужчину гибельно. Достойно замѣчанія, что худшіе изъ византійскихъ императоровъ всегда или находились подъ женскимъ вліяніемъ или обладали женскими наклонностями.

Примѣры, проходившіе передъ глазами византійскаго населенія, конечно, не могли укрѣпить его въ мысли, что правленіе императрицъ способно принести особое благополучіе государству. Поэтому, когда послѣ смерти Гераклія, согласно его завѣщанію, Марина, императрица-вдова, приняла на себя

опеку надъ двумя сыновьями, явилась передъ народомъ въ царскомъ облачени и начала было отдавать приказанія судьямъ и солдатамъ, несмотря на существованіе историческаго прецедента избранія на царство женшины въ лицѣ Пульхерін. произошло возмущение. "Мы должны повиноваться только нашимъ императорамъ, кричала многотысячная толпа, никому болѣе кромѣ нихъ, Марина. Неужели женщина будетъ предсъдательствовать въ сенать и начальствовать арміей? Богу не угодно, чтобы римская имперія подчинилась такому господству, за которое краснѣють даже персы». Марина сочла нужнымъ прекратить свои домогательства, но ея неудача не обезкуражила послёдующихъ притязаній подобнаго - же рода. Императрицы начали усиленно пользоваться правами материнства, чтобы вибшиваться въ дѣла правленія сперва подъ видомъ регентства, а потомъ и безъ всякаго законнаго оправданія. Въ этомъ смыслѣ поучителенъ примбръ Ирины. По смерти Льва IV въ 780 г. Константинъ VI остался девятилётнимъ ребенкомъ. Императрица воспользовалась малолётствомъ сына, чтобы утвердиться на престолё и удержать за собой власть. Но подданные съ неудовольствіемъ смотрѣли на правительство женщины. Ея единственной поллержкой являлись западники и духовенство. Свободомыслящие постоянно волновались, и, когда Ирина предписала ея имя ставить впереди имени императора, армянская гвардія отказалась повиноваться; солдаты отвётили, что послё смерти Льва они клялись въ върности Константину и Иринъ и что они останутся вёрными до конца жизни, но что вмёстё съ тёмъ они обязаны соблюсти порядокъ, предписанный законами и присягой и не потерпять преобладанія имени Ирины наль Константиномъ. Насильственныя мёры императрицы по отношенію сына вызвали открытое возмущение восточныхъ легіоновъ. Ирина была принуждена уступить на время и невилимо занялась у**страненіем**ъ препятствій къ исполненію своего замысла. Счастье благопріятствовало ей, и, съ ослёпленіемъ сына, подъ

Digitized by Google

давленіемъ вооруженной силы народъ призналъ Ирину полновластной императрицей, хотя и не пожалёлъ ее нисколько, когда покинутая всёми въ бёдности и презрёніи она была принуждена доживать свои жалкіе дни на одномъ изъ Принцевыхъ острововъ въ ею же основанномъ монастырё.

Въ византійской исторіи царствованіемъ Ирины былъ созданъ второй примёръ единоличнаго правительства женщины. Тёмъ не менёе предубёжденіе противъ женскаго верховенства продолжало существовать въ грековосточномъ обществё и постоянно выступало въ качествё вліятельнаго фактора въ тё минуты, когда такъ или иначе вершились судьбы престола.

Подъ воздѣйствіемъ подобнаго предубѣжденія взбалмошный, безалаберный Константинъ VIII, не оставляя послѣ себя мужского потомства, не рѣшился, однако, превратить въ императрицу одну изъ своихъ дочерей безъ того, чтобы не придать ей надежную опору въ видѣ мужской руки. Зоя была выдана за Романа III. Несмотря на народную преданность Македонскому дому, послѣ смерти перваго мужа, дочь Константина VIII всетаки не сочла возможнымъ остаться единоличной правительницей и избрала себѣ новаго супруга. Кончина Михаила Пафлагонянина заставила императрицу сочетаться бракомъ въ третій разъ. Точно также выбрала мужа и ранѣе въ принципѣ отрицавшая супружество Өеодора, когда дошелъ до нее чередъ царствовать.

Константинъ X Дука, боясь за участь своихъ малолѣтнихъ сыновей, временно назначилъ полноправной самостоятельной правительницей свою жену Евдокію, съ тѣмъ условіемъ, чтобы она ни въ какомъ случаѣ не выходила замужъ вторично и такимъ образомъ не препятствовала бы съ будущемъ воцаренію Дукъ въ прямомъ колѣнѣ. Единоличное правленіе императрицы между тѣмъ вскорѣ дало себя знать ослабленіемъ государственныхъ связей и устоевъ. Кружокъ націоналистовъотчизнолюбцевъ возвысилъ голосъ въ пользу необходимости избранія царя могущаго защитить имперію отъ внутреннихъ и

внёшнихъ бёдъ. Воззваніе патріотовъ не осталось безъ отклика; народъ заволновался; въ высшихъ кругахъ точно также заговорили о неудобствахъ женскаго правительства. Противъ него высказался и просвѣщенный народникъ патріархъ Іоаннъ Ксифилинъ \*). Воля покойнаго императора была нарушена, и Романъ Діогенъ, получивъ руку Евдокіи, сдёлался государемъ. Единоличное управление императрицы продолжалось всего семь мѣсяцевъ и нѣсколько дней. Послѣдовавшее паденіе Романа Діогена въ скоромъ времени повлекло за собой и паденіе Евдокін. Съ согласія сына своего Миханла VII она была лишена достоинства и пострижена въ монастырь въ сентябрѣ 1071 г. Въ лице Евдокіи женщина въ послёдній разъ появилась на византійскомъ престолѣ. Вдова Мануила Комнина не царствовала, но только регентствовала, но и то короткій срокъ ея правительства вызвалъ народный мятежъ, послужившій поводомъ къ возвышенію Андроника.

Итакъ, вплоть до конца двѣнадцатаго столѣтія предубѣжденіе противъ правительственныхъ способностей женщины продолжало жить въ средѣ населенія византійской имперін. Такимъ предубѣжденіемъ Византія несомнѣнно почти всецѣло обязана традиціямъ Рима, въ своихъ преданіяхъ въ данномъ случаѣ едва ли не единственный разъ послужившаго на пользу греко-восточнаго государства. Вліяніе римскихъ воззрѣній, конечно, было усилено также и древне-еврейскими, переданными востоку въ книгахъ Соломона и Іисуса сына Сирахова, но всетаки романскія преданія должны быть выдвинуты на первое м'всто. Еврейскіе мудрецы говорили противъ мелочности женскаго ума; византіець сь этимь не могь вполнѣ согласиться; въ отношения греческой женщины въ своей история онъ видълъ проявленія обширныхъ мыслительныхъ способностей у подруги Перикла, у Сафо, у Гипатіи. Для него гораздо болье были убёдительны доводы римскихъ мыслителей, бравшихъ за исход-

\*) Attaliot. 100.

ную точку своихъ сужденій свойства женскаго характера. Знатокъ человѣческой природы Цицеронъ, концентрируя романскіе взгляды на данный предметъ, сказалъ: «много нужно побужденій, чтобы привести мужчину къ тому преступленію, къ совершенію котораго женщину толкаетъ одна страсть». И византіецъ не могъ не оцѣнить по достоинству справедливости этого замѣчанія, видя печальные примѣры судебъ императорскаго престола въ тѣ минуты, когда облеченныя въ порфиру женскія страсти вооружались прерогативами царскаго могущества.

Кром'в народнаго избранія и насл'вдованія, основаннаго на кровномъ родств'в преемника съ покойнымъ императоромъ, Византія, подобно Риму, знала еще особенный способъ зам'вщенія престола посредствомъ усыновленія и пріобщенія къ власти.

Въ Римской имперіи императорская власть не считалась достояніемъ, переходящимъ непремѣнно по наслѣдству. Собственно говоря, покидавшій престоль императорь обязань быль всякій разъ передавать власть консуламъ и сенату съ тыть, чтобы эти послёдніе назначили преемника по своему усмотрёнію. Кандидатовъ въ государи очень часто представляла сенату гвардія, а затёмъ вошло въбобычай, чтобы императоръ самъ при жизни указывалъ себъ преемника. Таковое указаніе происходило посредствомъ особаго правительственнаго акта, который назывался adoptio regia. Императорское усыновление не влекло за собой усыновления въ общегражданскомъ смыслѣ: усыновленному лицу не переходила за смертью императора его частная собственность; adoptio regia касалась только наслёдованія верховной власти и являлась чисто правительственнымъ действіемъ. Такимъ способомъ Адріанъ передалъ корону Антонину Пію, Антонинъ Пій-Марку Аврелію и такъ далёе. Въ Риме усыновление соединялось неразрывно съ пріобщеніемъ къ власти, которое совершалось пожалованьемъ званія цезаря. Перешедши къ Византіи, adoptio и ассоціація нёсколько раздёлились, а цезарство, какъ мы говорили выше, превратилось въ простой чинъ даже не перваго ранга. Особенность восточной имперіи заключалась въ томъ, что даже кровный законный наслёдникъ престола необходимо долженъ быль заранье быть объявленнымь императоромь и короноваться, какъ соправитель. Дёлалось это для того, чтобы народъ впередъ могъ видъть, въ чьи руки должно перейти въ будущемъ кормило правленія и имѣлъ возможность положительно или отрицательно высказаться за предполагаемаго замѣстителя трона. Поэтому государи, желавшіе закрѣпить корону за тёмъ или другимъ изъ своихъ сыновей, короновали ихъ чуть ли не въ пеленкахъ и зачастую не одного, а нёсколькихъ сразу, на всякій случай. Такъ Левъ III пожаловаль титуль августа Константину Копрониму, когда послёднему еще не исполнилось двухъ лѣтъ; Константинъ Дука объявиль императорами всёхь своихь трехь сыновей.

Обыкновенно въ общемъ порядкѣ усыновленіе и пріобщеніе къ власти слёдовали одно за другимъ. Но иногда, повидимому, коронованіе, т. е. пріобщеніе къ власти, могло имѣть мёсто безъ усыновленія. Зоя, напримёръ, усыновила Миханла Калафата, но короновала его нослё смерти Миханла Пафлагонянина только послё доягихъ размышленій и об'ещанія не вибшиваться въ дѣла правленія \*). Очевидно, при жизни императрицы Калафать быль обязань оставаться въ роли наслёдника престола, но не дёйствительнымъ монархомъ. Этныъ обстоятельствомъ объясняется, почему такъ возмутился народъ при попыткѣ соправителя свергнуть Зою. Въ его дѣяніи былъ усмотрёнъ прямой умыселъ узурпація. Точно также истекъ большой промежутокъ времени между усыновлениемъ и объявленіемъ правительства въ отношеніяхъ Юстина II къ Тиверію. Юстинъ II, разсказываеть Өеофанъ, не имълъ ни сына, ни дочери \*), которымъ-бы онъ могъ зав'ещать престолъ. Д'ети его умерли при жизни отца. Изъ родственниковъ на лицо оста-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Скабалановичъ. 40.

<sup>\*\*)</sup> Theophan. I, 381, 382.

вались двое братьевъ, двое племянниковъ и зять которымъ, однако, императоръ не счелъ возможнымъ передать кормило правленія и потому усыновиль Тиверія, даровавь ему при этомъ титулъ кесаря. Тёмъ не менёе молодой избранникъ не быль тогда-же пріобщень къ власти и въ продолженіи четырехъ лёть дёло оставалось все въ томъ-же положенія, пока наконецъ въ 578 г. императоръ, въ присутстви сената, патріарха, народа и духовенства, не провозгласилъ усыновленнаго соправителемъ и не возложилъ на его голову короны. Въ вопросъ возвышенія Юстиніана I точно также усыновленіе и соправительство племянника Юстина было раздѣлено во времени. Пользуясь расположениемъ дяди, хитрый Юстинианъ щедрыми подарками и вёжливымъ обхожденіемъ старался склонить на свою сторону сенать и, наконець, достигь полнаго успѣха въ своемъ предпріятіи. Сенать проникся чувствомъ глубочайшей преданности къ новому патрицію, который уже быль облеченъ званіемъ главнокомандующаго и игралъ выдающуюся роль въ государствѣ. Честолюбцу не хватало только одного, соправительства и титула августа. Очарованный императорскимъ племянникомъ сенатъ рѣшилъ обратиться къ монарху съ просьбой пріобщить Юстиніана къ власти, на что Юстинъ на первый разъ отвётиль безусловнымъ отказомъ. Настоянія сенаторовъ привели только къ тому, что Юстиніанъ былъ пожалованъ званіемъ новелиссима и коронованъ, но безъ усыновленія \*\*). Вторичное представленіе, говорять, вызвало со стороны Юстина слѣдующее пророческое замѣчаніе: «молите Бога о томъ, чтобы никогда не видѣть этого молодого человъка облеченнымъ въ эту мантію». Императоръ указалъ при томъ на свое царское од'вяніе. Однако, спустя нісколько времени Юстиніанъ все-таки былъ коронованъ вмёстё со своей женой Өеодорой за четыре мъсяца до смерти Юстина.

Переданная наслъднику власть, т. е., лучше сказать, до-

<sup>\*)</sup> Theoph. I, 250, 251.

стоинство наслёдника, могло быть точно также отобрано обрагно, какъ и сообщено. Истекало такое представление все изъ того же положения, что императоръ въ постоянной своей заботъ о благѣ подданныхъ могъ убёдиться при ближайшемъ ознакомлени съ характеромъ избранника въ неспособности его къ отвѣтственному дѣлу управления. Такую мысль и выразилъ Михаилъ III, намѣреваясь избавиться отъ Василия Македонянина и сдѣлать соправителемъ гребца Василиска. \*) Убіеніе Михавла вывело Василия изъ затруднения и не допустило покойнаго императора осуществить свой планъ.

Спрашивается, какія условія требовались для того, чтобы быть пріобщеннымъ къ власти и впослёдствіи иметь право занять вакантный престоль? Какъ полагаеть Пайярь,---никакихъ кромв обладанія правомъ гражданства и отсутствія вышеуказанныхъ препятствій къ возведенію въ сань дъйствительнаго государя. Въ самомъ дѣлѣ, въ то время какъ законодательство Юстиніана, а вслёдъ за нимъ и «Василики» дають цёлый рядъ правилъ относительно усыновленія въ общегражданскомъ смыслё, источники молчатъ объ условіяхъ политической адоптаціи. Быть можеть, политическое усыновленіе принаравливалось къ началамъ частноправового. Намъ кажется, --- нѣть. Дело въ томъ, что въ практическомъ применени его мы можемъ наблюсти некоторыя прямыя отступленія оть правиль цивильныхъ. Уже самое усыновление частнаго характера, изъ римскаго права перешедшее въ византійское, подверглось въ восточной имперіи переработкѣ, расширившей предѣлы его осуществленія.

Римскіе юристы настаивали на необходимости соглашенія условнаго нисходящаго родства съ естественнымъ и потому полагали адоптаціи нѣкоторыя границы, заключавшіяся въ томъ, что усыновитель долженъ былъ быть старше усыновляемаго, не могъ принадлежать къ женскому полу или къ кастратамъ. Въ Византіи же по закону Льва Мудраго получили полную

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Өсофанъ, П, 250.

свободу усыновленія не только не имѣвшія дѣтей женщины, но и евнухи \*). Политическое усыновленіе двинуло эти вольности еще далѣе, и если Юстинъ I усыновилъ Юстиніана восьмидесяти лѣтъ отъ роду, то Михаилъ III сдѣлалъ это на двадцать восьмомъ, когда онъ никоимъ образомъ не могъ быть старше Василія Македонянина на требуемые закономъ восемнадцать лѣтъ. Тоже самое можно сказать о Львѣ VI, который усыновилъ родного брата Александра, съ тѣмъ чтобы послѣдній передалъ впослѣдствіи престолъ племяннику. Очевидно, въ глазахъ византійскаго общества политическое усыновленіе сохраняло, какъ и въ римской имперіи, свой исключительный государственный характеръ. Вмѣстѣ съ пріобщеніемъ власти оно вывелось изъ употребленія къ началу одиннадцатаго столѣтія.

\_\_\_\_\_

\*) Nov. 26, 27. Zachariae Geschichte des g. r. Rechts § 23. Императорское право Рима по исключенію дозволяло адоптацію женщинамъ in solatium liberorum<sup>\*</sup> amissorum.

Digitized by Google

.

## Замѣченныя опечатки.

| Стран.      | Строка.                      | Напечатано:       | Слъд. читать:     |
|-------------|------------------------------|-------------------|-------------------|
| 4           | 8 снизу                      | его теорія        | въ его теоріш     |
| 15          | 2 сверху                     | которая вменуется | которыя именуются |
| 27          | 7 »                          | незыблимость      | незыблемость      |
| 87          | 2 »                          | по тому           | потому            |
| 113         | 13 сняву                     | праваго           | правового         |
| 167         | 1 сверху                     | словія            | условія           |
| 176         | 6 снизу                      | впослъдстія       | впоследствія      |
| 181         | 19 сверху                    | первоначально     | первоначальное    |
| 186         | 2 снизу                      | на противорѣчило  | не протяворѣчвло  |
| 204         | 38Г0 <b>ЈО</b> ВО <b>К</b> Ъ | § 4               | §Знт. д.          |
| <b>2</b> 30 | 4 сверху                     | полковоца         | полководца        |
| 234         | 1 ,                          | Kakze             | TARME             |
| <u>د</u>    | 11 >                         | R                 | <b>1</b> 8Ъ       |
| 294         | 88LOTOBOKP                   | § 3               | § 2               |
| 315         | 11 сверху                    | націальнаго       | національнаго     |
| 323         | 13 снизу                     | донастін          | династін.         |

-----

