

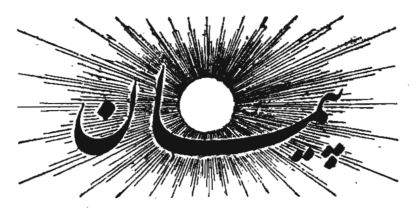
دارنده کرَوی تبری

## فهرست آنچه دراین شماره بچاپ رسیده

| 194   | بدكويان پيمان                    |
|-------|----------------------------------|
| 198   | ماچه میخواهیم؟                   |
| 777   | گواهی یا کدلانه                  |
| 740   | بهانه برای کسی باز نمانده        |
| 7 £ \ | مرغان بهشتى                      |
| 7 £ 7 | پرسش ـ پاسخ                      |
| 7 £ £ | در پیرامون زبان                  |
|       | تاريخ هجده ساله آذربايجان (كتاب) |

## آگهـی و خواهش

پیمان اهسال یکساه بدیر افتاده باینمعنی شماره اینماه در آخر ماه دیگر بیرون می آید . این دیری در نتیجهٔ کار هابی بود که در آغاز سال پیش آمد و تاکنون نتوانسته ایم آن را جبران کنیم. بهر حال شمارهها هریکی پس از یکماه بیرون می آید ورویهمرفته باید گفت در آخر هرهاهی یك شماره بیرون داده شود و از آن دیر تر نمی افتد و اینست هریکی از خوانند گان که در آخرهاه شماره باو نرسید بداند که تخلف از پست شده و بما آگهی دهد .



شماره چهارم

تيرز ماه ١٣١٩

سال ششم

## بدگویان پیمان

کسانی می گویند: پیمان بد کویان بسیار دارد. می گویم: چکار توانند کرد ؟!.. تا کنون چه کرده اند که از این پس توانند کرد ؟!..

مایك خواست بسیار گرانمایه بزرگیرا دنبال میكنیم وبهمه گونه جانفشانی آماده شده ایم ، و آنبان جز در بند رشك و خود خواهی نمیباشند ، و بكاری جز بیهوده گویی آماده نیستند . چنین كسانی بماكی توانند رسید ؟!..

ما خدای جهان را پشتیبان و نگهدار خرد می داریم و همه یا کدلان و غیر تمندان با ما همراهند. از یکمشت بیهوده گو ما را چه زیان تواند رسید ۱۱.

آنان از ارج خود میکاهند و به پیمان کاری نتوانند.

ماچه میخواهیم؟.

درسالهای نخست پیمان یك
یا دو گفتار در این باره نوشته و خواست
خود و راهی را که میپیماییم روشن کردانیده
ایم. ولی چون از آن زمان دورشده ایم وهمکی آن
گفتار ها را نخوانده اند اینست کسانی پیشنهاد می
کنند این زمینه را دو باره دنبال کنیم:

باید دانست که ما همگی جهانیان را بیك چشم می بینیم و خواهان نیکی همه جهان میباشیم. ولی بیگفتگو ست که باید نخست شرق را بدیده گیریم و بگرفتاریهای این چاره اندیشیم و برای این کار هم باید نخست بکشور خود پردازیم . اینست خواست ما و راه آن «شناختن گرفتاریها و نبرد کردن بایکایك آنها است و از روزیکه بکار برخاسته ایم جز در این راه گام نزده ایم .

در هشت سال پیش ما چون بکار برخاستیم و من کتاب آیین و پاره گفتار ها را نوشتم پاگیر ترین گرفتاری درایران «اروپاییکری» بود . اروپاییکری چیست و آن گرفتاری چه بود ۱۲.

نیك میدانیم که تا چهل سال پیش توده ایران در یك خوابی. خواب ناآگاهی از جهان ـ فرو رفته و از پیرامون خود نیز آگاهی نمیداشت و جز کسان اند کی که سفر کرده و بازگشته و یاروزنامه خوان بودند دیگران از اروپا و پیشرفت آن چیزی نمی دانستند ، و چون جنبشی پیش آمد و مردم بیدار شدند و چشم باز کرده اروپا را دیدندواختراعهای شگفت اروپاییان را تماشا کرده و ازفزونی دانشها آگاه شدند سخت خیره ماندند ، وهمانها را مایه پیشرفت دانسته بفرا گرفتن آنها کوشیدند.

این کارشان بسیار نیك بود. چیزیکه هست دراین میان ازیك نکته این کارشان بسیار نیك بود. چیزیکه هست دراین میان ازیك نکته ارجداری ناآگاه مانده و این در نمییافتند که پیشرفت زندگانی و رسیدن بآسایش وخرسندی تنها با فراگرفتن آن دانشها و اختراعها نیست. در نمی یافتند که اروپا با داشتن آن دانشها و اختراعها از شاهراه رستگاری بر کنار و از آسایش و خرسندی که همه کوششها برای آنست بی بهره هیباشد.

در سایه این ناآگاهی گمان بدی باروپا نبرده و بدیهای آنجا رانیز با دیده نیکی می دیدند و بیکبار پیروی از و نموده و هر چه از اروپاییان میدیدند و می شنیدندمی کرفتند ، و هر چه از خود داشته بودند رها می کردند ، و این کار را بایك شتاب شگفت و باصد غوغا پیش می بردند . اینست آنچه ما اروپاییگری می نامیم .

ما میانه فزونی دانشها و پیدایش اختراعهای سودمند با پیشرفت کار زندگی وآسایش جهانیان جدایی میگزادیم و آنرا دیگر و اینرا دیگر میشماریم و چنانکه بارها گفته ایم برای این سخن خود یك دلیل برنده ای در دست میداریم وآن سختی روز افزون زندگی میباشد، همه میدانیم ازروزیکه دانشها پیش رفته و راه آهن و ماشین و تلگراف و تلفون و اتومبیل و هوا پیما و مانند اینها پیدا شده زندگی زمان بزمان سخت تركردیده و بهره مردم از آسایش و خوشی كمتر شده . این خود چیستانی (مما) كردیده وهمه را كیج كردانیده . ولی ما این چیستان را باز كرده ایم ومیگوییم ا اختراعهای ارویا و فزونی دانشها بسیار نیك است وخود گامهای بزرگی درراه تمدن میباشد . چیزیكه هست برای پیش رفتن در زندگانی و وسیدن بآسایش و خرسندی یك چیز كرانهایه تر دیگری در بایست است كه آن « آیین خردمندانه »

می کوییم ، آدمیان در زند کانی با دو کونه کوشش ، یابهتر کویم با دو کونه کشاکش دچارند ، یکی کشاکش باطبیعت برای بسیج زندگانی و دیگری کوشش بایکدیگر برای نگهداری خودشان . روشنتر گویم آدمیان باید از یکسو زمین کارند و نان پزند ویارچه بافند و رخت دوزند و خانه سازند و بچاره بیماریها کوشند که اینها نبرد باطبیعت میباشد ، و از یکسو باید دشمنان را ازخود دور کنند و خود را از فریب و نیرنك و دزدی نگه دارند و بکوشند و از همچشمان یس نمانند و اینها نبرد بایکدیگر میباشد ، زندگانی هرکس با این دونبرد آغاز شده و با این دونبرد بسر آید . لیکن نبرد باطبیعت زیان ندارد و خود نیز آسانست ، بویژه پس از اختراعهای نوین که آدمی برطبیعت چیره نر گردیده و کار آسانتر شده . آنچه زیان دارد و سخت است نبرد آدمیان با یکدیگر میباشد ، و این بتیاره نبرد است که جهان را گرفتار گردانیده و برای آنکه میباشد ، و این بتیاره نبرد است که جهان را گرفتار گردانیده و برای آنکه آدمیان از این گرفتاری رها گردند و بهره از آسایش و خرسندی یابند باید آدمیان از این گرفتاری رها گردند و بهره از آسایش و خرسندی یابند باید خردمندانه » برای زندگی نتواند بود .

میکوییم ، سختی زندگانی در اروپا از آنجا برخاسته که چنین آیینی

نیست و اینکه از آغاز پیدایش اختراعها این سختی رو بغزونی گزارده از آنست که در سایه این اختراعها میدان نیرد آدمیان بایکدیگر بهناور تر و افزار نبرد فزونتر گردیده . در دویست سال پیشیك بازرگان یایك افزارساز (صنعتگر) تنها با بازرگانان و افزار سازان شهر خود همچشمی و کشاکش کردی ولی اکنون چون در نتیجه راهآهن و اتومبیل و تلفون شهر ها بهم پیوسته باید با بازرگانان و افزارسازان همه شهر ها کشاکش وهمچشمی کند . این اختراعها که اروپاییان کرده اند بیش از همه در راه نبرد آدمیان بکار میرود . ماشینها بجای آنکه دست آدمیان را گیرد و رنیج آنان را کم کند این نتیجه را میدهد که یکنن بدستیاری آنهاکار هزار تن را میکند وبدینسان واه روزی را برآنان می بندد و بیداست که اینان نیزآسوده ننشسته بزیان او راه روزی را برآنان می بندد و بیداست که اینان نیزآسوده ننشسته بزیان او کوشتهایی خواهند کرد و هر دو سو در رنیج خواهند بود . ازاینگونه صد مثل کوشتهایی خواهند کرد و هر دو سو در رنیج خواهند بود . ازاینگونه صد مثل

شرقیان اینها را هیچ نمیدانستند وازگرفتاریهای اروپا آگاه نمیبودند، در همان روز ها اروپا حال بدی میداشت و هنگای بود که بیکاران در هم کشوری باملیونها شمرده میشدند و هر روز آژانسها آگاهیهای دلگداز از حال آنها می رسانید، شرقیان ارجی بآنها نگزارده و بروی خود نمیآوردند و اگر کسانی بروای آنها می کردند گناه را بگردن «بحران» می انداختند و همچنین در بدیهای دیگری که کاهی از اروپاییان می شنیدند گناه را از تمدن دانسته چنین میگفتند، «تمدن این زیانها را هم دارد». با یك شور و شتابی از همه چیز اروپا پیروی مینمودند و بیشوایان با آواز بلند داد میزدند، «باید باطنا و ظاهما و مادة و معنی فرنگی باشیم»، و اندیشه همگی همین بود که باید دنبال اروپا را گرفت و رفت و بهرکجا که آن برسد رسید.

این بیراهی اگر جلوگیری نشدی قرنها شرقیان را سرگردان ساختی و آ شفتگیهای بسیار در پی داشتی، و دانسته نیست شرقیان کی توانستندی بگمراهی خود پی برند، و کی پارستندی از آن راه بازگردند گذشته از

اینها با اندیشه ای که مادرباره شرق دردل میداشتیم وبلندی آزرا میخواستیم بسیار نا سازکار بود . و آنگاه چون نگاه میکردیم یك سنك بزرگی را در سرراه خود میدیدیم . زیرا در سایه دلبسستگی بارویا مردم از فهم و اندیشه خود چشم پوشیده و برای نیك و بد و راست و کیج ترازو و قاعده ای جز بودن و نبودن در ارویا نمانده بود . یك سخنی که یکی میگفتی بایستی دلیل آورد که درارویا چنین است ویا چنان نیست وگواهی برایگفته خود از زبان یك برفسور یا دکتر ارویایی یاد کند، وگرنه کسی گوش ندادی و آن سخن را نیدیرفتی .

هرچیزی که درارویا بوده بایستی نیك دانست. مثلاً روزی درنشستی گفتگو از سستی كار عدلیه میرفت و یکی ایراد میگرفت که یك معاکبه ای حكه از هشت سال بیش آغاز شده هنوز بجایی نرسیده . دیگری بیدرنگ بیاسخ پرداخته چنین گفت : « درخود اروپا نیز چنین است فلان همسایه ما تازه آمده و میگوید یك معاکبه در پاریس چهل سال طول کشیده ، از این پاسخ ایراد گرنده خاموش شد و بایستی شود . زیرا در آنروز دلیل نیکی یا بدی همین بود و بس

در نشست دیگری یکی از وکیل خود شکایت میکرد و چنین میگفت:

«در اروپا یك وکیل بیش ازخود موکل دلسوزی بخرج دهد وبکار علاقه مند میشود»، این را کسی میگفت که باروپا نرفته و هیچچیزی از وکیلان آنجا ندانسته بود ، و این شیوه گفتگوی آنروزی بود که در هر سخنی نام اروپا بمیان آورده شود و ستایش از اروپاییان بمیان آید . در این باره بهترین گواهی را روزنامه های آنروزی میدهد و ما نمونه هایی را از آنها نگه داشته ایم . مثلا کتابفروشی پنج جلد کتاب چاپ کرده و میخواهد آگهی درباره آن پراکنده کند آن را چنین عنوان میکند : « در ممالك متمدنه چون یکی یك کتاب مهمی را چاپ کرد برای آن جشن میگیرند و نسخه هایش را بسرعت خریداری میکند . . .» یك روزنامه نویس کوچکی دانسته نیست بکجا تلفن کرده و باسخ میکنند . . .» یك روزنامه نویس کوچکی دانسته نیست بکجا تلفن کرده و باسخ رشتی شنیده در روزنامه خود چنین عنوان میکند : « در دنیای متمدن مهدم

بایکدیگر مراهات ادب می نمایند و شئونات هم کس را حفظ میکند . . . » در یك روزنامه ای یکی از جوانان یکرشته گفتار ها مینوشت و در هم شمارد یکی از خویها (اخلاق) را عنوان میگرد و در همه آنها همین راه را میبود . مثلا امهوز از و و فا » سخن رانده چنین مینوشت ، و وفا یکی ازاخلاق عالیه واز کمالات انسانی است وفا برقیمت انسان می افزاید . . . » بدینسان چند سطر را بر کرده سپس چنین مینوشت ، « در اینجاست که شرق از غرب جدا میشود غیبان مردم باوفایی هستند . . . . » فردا از راستگویی سخن رانده همین رفتار رامیکرد . اینها را کسی مینوشت که نه غرب را دیده و نه غربیان را بهتر ازدیکران میشناخت . دوباره می گویم ، شیوه سخن گفتن و چیز نوشتن را بهتر ازدیکران میشناخت . دوباره می گویم ، شیوه سخن گفتن و چیز نوشتن بزرگان از بر مایکی سخن را نیك پرورده از بدی آن می کاستند و کوچکان بزرگان از بر مایکی سخن را نیك پرورده از بدی آن می کاستند و کوچکان از بیمایکی بدینسان زشت از آب در می آوردند ،

در اینهنگام که بیست و چند سال از آغاز مشروطه میگذشت روزنامه های ایران در همه جا گوهم خود را از دست داده و آن شور وخروشی که در آغاز جنبش بنام ایراندوستی و برانگیختن مردم بخبرت و مردانگی از روزنامه ها دیده میشد ازمیان رفته واین زمان همگی ستایشگر اروپا وبیرقدار اروپاییگری گردیده و بیشتر آنها کاری برای خود جز این نمیشناختند که هم زمان ستایش های گزافه آمیز دیگری از غرب پیش آورند و هیچ فرصتی را برای این کار از دست ندهند ، و بیایی تازیانه ها برسر و روی ایرانیان نوازند ، و گاهی کار را تا اندازه بیشرمی بیش برند . فراموش نکرده ام روزنامهای را که در تهران پیدا شد و چند ماه بیشتر براکنده نگردید و چون روزنامهای را که در تهران پیدا شد و چند ماه بیشتر براکنده نگردید و چون ایرانیان نمیزند و دریکی از آنها از چارلی چاپلین سخن رانده ایرانیان دا نکوهش برسر میکند که چرا چارلی چاپلین را که در سراسر « عالم تمدن » شناخته شده میکند که چرا چارلی چاپلین را که در سراسر « عالم تمدن » شناخته شده نمی شناسند و بهمین دستاویز ایرانیان را «جاهل و وحشی» می شمارد .

که بهترین نمونه از این لوس کاریهای روزنامه هاست ، بدینسان که یکی از روزنامه های مصر داستانگزافه آمیز شگفتی از معاکمه یك میمون بایك کمیانی در فرانسه نوشت ، این کار او که بسیار ناستوده بود ما دیدیم یك روزنامه ایرانی در ایهان آن را برداشت و بایرو بالهای دیگری که ازخود برآن افزود و بچاپ رسانید ، بدینسان ، دیك فصل برقانون مدنی اروپا افزوده گردید ، درفرانسه برای حبوانات حقوق قایل شده اند ، یك میمون بایك کمپانی قرارداد کتبی بسته و چون کمپانی بقرارداد عمل نکرده میمون وکیل گرفته و درعدلیه هارض شده ، عدلیه دعوی اورا بجریان انداخته ، میمون درتمام مدت معاکمه یهاوی وکیل خود ایستاده و بدا کرات کوش میداد ، ، ، »

اینهاست کوتاهشده دو ستون نوشتههای آن روزنامه، وشمااگر راستی را بخواهید داستان این بوده که یکی از آنانکه به پروردن چهاریایان و آموختین آنها پردازند میمونی داشته و آنرا بیك كمیانی فیلم برداری باجاره داده برای آنیكه دربك فيلمي كه درست مي كرده اند ميمون نيزباشد وبازيهايي كند، ولي ميمون چنانكه خواست کمیانی بوده بازی نکرده و اینست کمیانی از پرداخت یول خودداری کرده و دارنده میمون وکیل گرفته و داد خواهی کرده و در معاکه که میشده ميمون نيز همراء آموزكار خود بمحكمه آمده و تا پايان محاكمه آنجا بوده . یکداستان ساده ای که در همه جا مانند آن رخ دهد ومثلا هرکسی تواند اسب یا چهاریای دیگری که دارد بدیگری اجاره بدهد واکر گفتگویی پیش آمد وکیل گرفته دادخواهی نماید ـ چنبن داستان ساده ای را بآن رویه انداخته وبدانسان یر و بال داده و بهم میهنان خود نکوهش مینمودند که در اروپا برای جهار یایان «حقوق مدنی» داده اند و ما پس مانده ایم و چنان کاری نکردهایم. اگر کسانی آنروز ها را فراموش کرده آند و بروزنامه ها دسترس نعيدارند يارم كتابها هنوز دردست است ومبتوانند آنها را پيدا كنند وبخوانند و ما اینك كتاب «نه سال در امریكا» را كه آقای عبدالله دشتی نوشته و در همان روزهاچاپ شده نام ميبريم و خوانند کان از خواندن آن نمونههايي را از شیوه سخن گفتن و چیز نوشتن آن زمان در دست خواهند داشت .

با این شور و دیوانگی بود که ما دچار آمده و چون نگاه می کردیمراه هر گونه کوششوپیشرفت را بروی خودبسته میدیدیم. چه می دیدیم ماهر چه گوییم چون کوینده اس شرقیست نخواهند ارج نهاد کذشته از آنکه آنان راهی را که پیش گرفته وباآن شوروهیاهو دنبال می کنند راه پیشرفت و فیروزی می دانند و دیگر نیازی به شنیدن سخن دیگری نخواهند دید و پروا نخواهند نمود. از هیر باره خود را ناگزیر میدیدیم که نخست بان هیاهو پردازیم و آنشور و دیوانگی را خاموش سازیم . این بود کتاب آیین را چاپ کرده و سپس گفتار هایی در نامه «شفق سرخ» نوشتیم ، و پس از همه پیمان را بنیاد نهادیم که سال نخست آن همه دراین باره میباشد .

پیداست که انبوهی سخت تکان خوردند و رنجید گیهای پسیار نمودند، وچون معنی گفته های ما را نیك نمی فهمیدند ما را ده شمن تمدن می نامیدند و دراینجا و آنجا نشسته گله می نمودند که ما به جلو گیری از پیشرفت (که همان پیروی اروپا باشد) می کوشیم سپس کسانی گفتارها نوشتند ولی بیش از این نتوانستند که اختراعها ودانشهای اروپا رابرخ ما کشند و ازجنبشی که از دویست سال پیش در اروپا پیدا شده ستایشها سرایند، و اینها چیزی بود که ما خود می دانستیم و از یاد نبرده بودیم . شگفت تر آنکه یکی از اسپهان بنام «نور شرق» برخاست و گفتار هایی نوشت در این زمینه که خود اروپایان اینها را که شما می نویسید می دانند ولی چاره نمی توانند. اروپایان اینها را که شما می نویسید می دانند ولی چاره نمی توانند.

نوشته های او خواندنیست واپنست تکه ای را از آن در اینجا می آورم :

مینویسد ، داینها وهزارها مقابل از آلام اجتماعی که می بینیم و می بینید آثار علم است و علاجن نیست ، یکروز چنگیزها و تیمورها بلای جامعه میشوند ، یکروز زازله و امراض بسراغ بشر آمده و مليونها نفوسَ را د تنخوش قنا و زوال میکنند . یکروز علم و دانش بعوض آنکه دستی از انسان بیچاره گرفته ودر سختی ها و بلایا معین و مدد کارش باشد – بیجای آنکه او را براه راست در زندگی برساند وبقضایل وخصال نیکو رهبرشود – بعوض اینها بیشقر غریزه حرص و طمم و تغنن را در وجودش بیدار نموده و آتش درونی را تبرتر کرده و بجان یکدیگر می اندازد .. عجب است ازکسانی که عقل و هوش خود را مافوق سایرین دانسته و وجود خود را مانند روح القدس شفای امراض میدانند و از این نکته واضعه غفلت کرده و در مقام اندرز میگویند؛ « از علوم اروپا بهره مند شوید ولی ازعادات وقوانین آنها زینهار پرهیژنمایید ؛ ، . مكر اينها نميدانندكه همين آداب ورسوم اجتماع آنها متولد ازهلوم آنهاست . پس چگونه میشود علت را فرا گرفت و ازمعلول وآثار اجتناب نمود! تاریخ اجتماع بشری حاکمی از آنستکه رقاهیت انسان و سعادت وآسایش او نسبت بترقى وپيشرفت علوم وتوسعه افكارتناسب ممكوس است. يعنى هرچه بردرجات این افزاید از درجات و مهاتب سعادت و خوشی کاسته می شود...»

بیداست که سخن مها نفه، بده و این یاسخ از روی اندیشه نبوده ،
مگر پیشرفت دانشها و هنر ها مهدم را ناگزیر میسازد که همیشه باهم درنیرد
باشند ، و یا جلوگیری از داشتن یك آیین خردمندانه برای زندگی میکند ۱۶ .
چنین سخن را چگونه توان گفتن ۱۶ . . شما چنین انگارید که مهدی در شمشیر
سازی استاد است و شمشیر های برنده و تیز میسازد ، آیا این استادی او
و شمشیر هایی که میسازد مهدم را ناگزیر میگرداند که همیشه با یکدیگر در زد
و خورد باشند و سر یکدیگر را شکافند ۱۶ . آیا او نتواند بجای شمشیر افزار
های سودمند دیگری سازد ۱۶ . نتواند از استادی و هنر خود نتیجه دیگری
گرد ۱۶ . و آنگاه آیا نتوان شهشیر ها را جز برسر دزدان و راهزنان فرود

نهاورد ۱۹ . هرگز یدیرفتنی نیست که هنر شمشیرسازی مردم را ناگزیرازجنك و کشتار گرداند . آری اگر گروهی بنیاد زندگانی خود را بروی دشمنی و بدخواهی گزارده اند و همیشه باهم درکشاکش و زد و خورد میباشند شمشیر در دست آنان زیان آور خواهد بود ، زیرا جنك و خونریزی را سخت تر خواهد کردانید . ولی سرچشه این زیان بیش از همه آن رفتار بدیست که این گروه باهم داشته اند واز روی آیین همدستی وهمدوشی زیست نکرده اند . دانسته نیست نویسنده چهچیز ها را دانش میپندارد که آن را تیز کننده آتش را با بگفته خود او غریزه حرص و طمع) میشمارد . اگر خواست او دانشهای طبیعی است اینها چکار با آز دارد ۱۶ آز و کینه و رشك و تنك دیدگی و دیگر خوبهای نا ستوده در نهاد آدمی نهاده و آنچه که در اروپا بغزونی اینها دیگر خوبهای نا ستوده در نهاد آدمی نهاده و آنچه که در اروپا بغزونی اینها کیك میکند بدآموزیهای مادیگری و دیگر بدآموزیهاست و ما آیین زندگانی که میکویم برای آنست که جلوگیری از اینها کند .

این نویسنده پیشنهاد میکردکه من سفری بارویا کنم وبآن «عظمت» روبرو شوم و «روحیاتم» سراسر عوض کردد. کسی نمیکفت: شما خودتان بارویا نرفته و با آن عظمت روبرو نشده چگونه روحیاتنان عوض کردیده ، و آنگاه گرفتم که من بارویا رفتمی آیا در آنجا چه توانستمی دید و چه توانستمی یاد کرفت ۱۹، مگر من از آبادی و شکوه شهرهای ارویا و از قشتگی و آراستگی آنها و از بودن دانشگاههای فراوان و کارخانه های بسیار بزرك که بادیده توان دید ناآگاه بودم ۱۹، اینسخن را دیکران نیزمیگفتند و در آنجا و اینجا نشسته و گفتگو از نوشته های من بمیان آورده و سری تکان داده چنین میگفتند :

درجایبکه کسانی از خود اروپاییان گفته های مرا براست میداشتند و نوشتههای مرابزبانهای خود ترجمه میکردند اینان درایران چنین پاسخ میدادند و چنین رنجیدگی مینمودند .

ولی این رنجید کیها و پاسخگوییها دیر نهایید و هنوز سال

نخست پیمان بپایان نرسید. بود که آن شور و هیاهو فرو خوابید و یک سنگ بزرگی از سر راه ما بر خاست . کنون ما میتوانستیم کار خود را دنبال کنیم.

کارما چه بود ؟ ! . . گفتیم : ما نیکی جهان را میخواهیم . آن آیین خردمندانه ، که میگوییم وبودن آنرا برای جهان دربایست میشماریم ، میخواهیم آن را ید ید آوریم و روان کردانیم . اینست خواست ما. ولی میبایست در کام نخست بشرق پردازیم وبکر فتاریهای آن چاره کنیم . شرق ازهزارسال پیش کرفتار ویریشان بوده وسیس از دويست سال ييش چنگال سياست ارويا بتن آن فرو رفته. دولت های ارویا آسیا را بیای آفریقا و اقیانوسیا برده و از هر کوشه دست مسوی آن یازیده اند و برای آنکه شرقیان تکانی نتوانند همیشه کوشیده اندگر فتاریهاویریشانیهای آنانر افزونتر کردانند . ازاینجاست كه داستان آسيار ارويا پيدا ميشود ، وازاينجاست كه ما ناگزير مي كرديم شرقرا جدا از غرب كرفته وييش ازهمه برهايي اين بكوشيم. اینها بودکارهای ما . اینها بودکه میبایست دنبال کنیم . ولی این کار ها بیرون از توانایی یك آدمی، بلکه بیرون ازاندیشه اوست. من این را میدانستم و کسی نبودم که بخود مغرور باشم وناتوانی خود را درنیابم. ولی دستی هرا بسوی اینکار می راند که ازیکسوسرییچی نميتوانستم وناچار ازكوشش بودم وازيكسو اميد ودلكرمي بياريو پشتیبانی اومی داشتم . ازاین گذشته ، من نمیخواستم به تنهایی کار کنم واین راه که پیش کرفته بودم ازروز نخست بهمگامی مردان یا کدل و غیرتمند امید می داشتم . چنانکه درجای دیگر (۱) گفته ام نیروی «راستی پژوهی» آدمیان وراز پیشرفت راستیها برایم روشن گردیده نیك میدانستم که پس از پشتیبانی خدا ، این نیرو کمك بزرگی بمن خواهد کرد ، و فیروزی که در نبرد بااروپاییگری رخ داده ویاوری که از پاکدلان و غیرتمندان در آن کشاکش به پیمان شده بود از هرباره بر امید و دلگر میم می افزود . همه پیشرفت ها همیشه از این راه بوده .

کنون می بایست نایستاده بکار پردازیم . ولی چکار کنیم و از کجا آغاز کنیم ؟! . . من دانستم که بدترین پابند شرق و سرچشمه گرفتاریها و درماند گیهای او بیش از همه اندیشه های پراکنده و بیهوده ایست که در دلها جاگرفته . از بد خوبیها وبیماریهای بسیار فراوان و بسیار بیمگین ناآگاه نبودم ولی دانستم سرچشمه همه آنها این اندیشه هاست و می باید بیش از همه باینها پرداخت .

اکنون که شش سال از آنهنگام میگذرد وما دراین چند سالهمیشه در جستجو و آزمایش هستیم یك جستاری برای مابسیار روشن گردیده وآن اینکه مایه پیشرفت و پسرفت یك توده سه چیز است : ۱ ـ اندیشه ها وباور ها . ۲ ـ خویهای نیك و بد . ۳ ـ آیین زندگی و راه آن .

از آینها نبز بیش از همه آندیشه ها و باور ها اثر دارد، و آندو چیز دیگر نیز از آینها برخیزد . یك جمله میتوان گفت : آنچه یك توده را پیش یا پس برد آندیشه و باور های آیشان است ، راست است که آنبوهی و فزونی توده و در دست داشتن افزار های کاریتر و بهتر بی اثر نتواند بود. لیکن آینها پس از آن سه چیز است و بی آنها هیچ اثر نتواند داشت . ما در تماریخ یك توده سیصد و پنجاه ملبوت را توانیم یمافت که بزیر دست

<sup>(</sup>۱) شماره دوم امسال گفتار دراستیها چکونه پیش رود۱۲۰۰

یك توده سی وچند ملیون افتاده . چنین کاری چرا رو داده و چگونه رو داده ؟ ۱ . ۱ گر نبك اندیشیم انگیزه و سر چشه آن را جز برتری اندیشه ها وباور ها نتوانیم یافت . آن توده زبردست جز دریی پیشرفت خود نیستند و باور های بیهوده را کم میدارند و معنی همدستی وسود آن را می شناسند ولی این توده زیر دست به پیشرفت زندگی خود جز پروای کمی نمی نمایند و با باور های بیهوده از پرستش گاو و مار و از جوگی بازی ونمایشهای محرم و کینه های کهن بوی و مانند اینها سرگرمند، ومعنی همدستی و سود آن اگر هم بکوششهاشان رسیده بدلهاشان اثر نکرده . از اندیشه های پست نتیجه همین باشد که بوده .

این سخن از روی دو قاعده بسیار استواریست ، یکی اینکه سرچشمه همه کار های آدمی اندیشه های اوست. دیگری اینکه چند اندیشه دریکدل ، همه کار اثر دیگری کاهد. اینها را باید بیچون و چرا یذیرفت ، یك کسیکه سوار هوا یبما شده و برسر خاك دشمن رفته و بی آنکه پروای جان کند در آنجا بجنك میپردازد بیگمان اورا یك اندیشهای باین کار وامیدارد ودیگری که چنین کاری نمی یارد و نمیکند بیگمان آن اندیشه را نمیدارد و اگر میدارد از نیرو افتاده است ،

این جستار باین روشنی که دراینجا مینویسیم آنروز نمیدانستیم ولی نیرویی که مرا بکار باز میداشت راهم می نمود که بیش ازهمه اندیشه های پراکنده را مایه گرفتاری شرق شناسم و پیش از همه با آنها به نبرد برخیزم.

بی هیچ گزافه و بی هیچ گفتگو در جهان توده ای باندازه شرقیان (بویژه ایرانیان) گرفتار اندیشه های پراکنده و باور های بیهوده نبوده ودر شرق نیز هیچگاه آلودگی تاباین اندازه نرسیده. از هزار سال باز آلودگی روی آلودگی آمده ونژاد به نژاد دردل ها ریشه دوانیده. برای آنکه خوانندگان هم از اندازه گرفتاریها

و هم از تاریخچه آن آگاه شوند میباید در اینجا تاریخ را ازهزار سال باز فهرست وار از دیده گذرانیم .

در ده قرن گذشته در شرق اثر دین اسلام بیش از هر چیزی بوده و مانیز تاریخ را ازآن آغازمی کنیم . اسلام چون درعربستان پیدا شد نیم قرن نگذشت که در بخش بزرگی از آسیا رواج یافت و اثر خود را در همه جا آشکار ساخت . خوانندگان اندیشه مارا درباره این دین میدانند . ما بار ها گفته ایم زندگانی آدمی همیشه دربیشر فتاست .آنآدمی کهروزی لختوتهیدست درمغارها میزیست و هیچ دانشی نداشت امروز تا به آن پایه رسیده که میبینیم و در آینده نیز بهتر از این خواهد بود . تو گویی یکراهی بروی آدمیان باز شده که باید گامبگام آن را بپیمایند و پیدایش بر انگیختگان باز شده که باید گامبگام آن را بپیمایند و پیدایش بر انگیختگان همیشه یك گام برجستهای دراین راه باشد . اینست می گوییم پیدایش اسلام برجسته تر از گامهای پیشین بوده و پیشر فت آدمیان را بسیار تند تر گردانیده.

این گواهیست که ما درباره اسلام می دهیم. لیکن کدام اسلام؟ آن اسلام که بوده و اکنون نیست . زیرا اسلام بیش از دویست سال بپاکی خود نماند و هنوز دو قرن بیشتر از آغاز آن نمیگذشت که آلود گیهای پیاپی سرچشمه آنرا تیره گردانید، و ما از این آلودگی ها بارهاگفتگو داشته ایم و در اینجا برای آنکه رشته سخن بریده نشود فهرست وار آنها را میشماریم:

نخستین گرفتاری دراسلام از کشاکش در باره خلافت برخاست چهارخلیفه یی هم آمدند و رفتند و کشاکش در میانه نبود و هرچه

دراینبار در کتابها نوشته اند بیه و ده است. نخستین کشاکش از زمان معاویه و جانشینان او برخاست. معاویه چون خلافت را با نیرنك به دست آورد و آن را برویه پادشاهی انداخت ازاین رفتار اوبسیاری رنجیدند و دسته هایی بطلبیدن خلافت بر خاستند که یمکی از آنها دسته علویان و دیگری دسته بنی عباس بودند. بدینسان سه گروه بر سرخلافت میکوشیدندوسخن ما دراینجا از علویان و هواداران ایشان است که شیعه خوانده شدند. شیعیگری نخست یك جنبش سیاسی بود و اگر پیش رفتی نتیجه اش این شدی که خلافت بعلویان برسد و اینان بی گمان بهتر از امویان و عباسیان می بودند و بخلافت شایستگی بیشتر داشتند. اینست شیعیگری در آغاز خود یك جنبش غیر تمندانه بسیار بجایی بوده و ما چون در تاریخ میخوانیم که غیر تمندانه بسیار بجایی بوده و ما چون در تاریخ میخوانیم که تارین نیز هواداری ازایشان می نمودند باید این را از سر فرازیهای تاریخ ایران شماریم.

ولی چون این جنبش بجایی نرسید و عباسیان پیش افتاده خلافت را از بنی امیه گرفتند و هوا داران علوی از کوششهای خود جز شکست سودی نبردند این زمان بود که به شیمیگری رنك کیش (مذهب) داده چنین گفتند: خلیفه آنست که خدا بر گزیده واوخلیفه یا امام است اگرچه خانه نشین باشد ومردم باید او را بشناسند وجز وی گردن بفر مان کسی نگزارند ، و در این اندازه نایستاده گفتند : بنیاد دین شناختن اینان و دوستاری اینان و دشمنی با دشمنسان و بنیاد دین شناختن اینان و دوستاری اینان و دشمنی با دشمنسان این اندازه هم گذشته و گفتند : «خدا شیمیان را ازطینت دیگر آفریده این اندازه هم گذشته و گفتند : «خدا شیمیان را ازطینت دیگر آفریده

و خود يكدسته بركزيده جدايي ميباشند.

اسلام که دین کوشش وجهاد بود این سخنان باآن هیج سازشی نداشت و کسانیکه گفته های مرا درباره «نساختن» در شماره گذشته خوانده اند میتوانند زیان اینها را نیك دریابند.

دومین آلودگی پیدایش فلسفه یونان و رواج آن بود. مااز فلسفه سخن بسیار رانده و بی پایی آنرا روشن گردانیده ایم . در اینجا تنها از زیانش بجهان اسلام سخن می رانیم . فلسفه چه نیك وچه بدبیگمان بااسلام سازش نداشت و این بود رواج آن یك رخنه دیگری در بنیاد استواری اسلام پدید آورد . این ایراد ها که ما بفلسفه گرفته ایم و این کاهش از ارج آن که پس از پیدایش دانشهای نوین اروپایی پیدا شده آنروز نبود و همگی آن را بسیار بزرك و ارجمند می شماردند و گفته های افلاطون و ارسطو را همه حجت می دانستند و چنین می پنداست که رواج آن تاچه اندازه از شکوه اسلام کاست و پیداست که رواج آن تاچه اندازه از شکوه اسلام کاست و پداند نیروی آن را کم کرد .

سومین کرفتاری باطنیگری بود. این بدآ موزی بسیار بزرگتر از آنست که درایران میشناسند. اروپاییان باطنیان را «دسته شکننده و میران کننده» نامیده اند و ما دور نخواهیم رفت اگر آنرا «آتش سوزان خوانیم. این بدآ موزی جز برای برانداختن ریشه اسلام نبود و بنیاد گزاران و را هبرند کان آن جز دشمنان ستیزه کاراسلام نبودند. ولی در آشکار پردهای بروی آن کشیده عنوان شیمیگری و دوستاری خاندان علوی و دشمنی با سه خلیغه دیگر و مانند اینها را پیش می خاندان علوی و دشمنی با سه خلیغه دیگر و مانند اینها را پیش می

آوردند. ولی این پرده هم بسیار نازلئبود وهمینکهپیروی را شاینده می یافتند کم کم راز های دیگر را باو آموخته سخن را تا آنجا می رسانیدند که باید بهیچ چیزی باور نداشت. اینها تاریخ بسیاربزرگی دارند واروپاییان نیز کتابها درباره اینان نوشته اند. هیچ پیش آمدی باندازه این بدآموزی آسیب باسلام نرسانیده.

چهارهین گرفتاری صوفیگری بود. ما از صوفیان سخن بسیار رانده و آنچه گفتنی است گفته ایم و در اینجا از زیان آن باسلام سخن می دانیم . صوفیگری نیز چه نیك و چه بد ، بیگمانست که با اسلام نمی ساخت . اسلام مردم را بکوشیدن و رنج بردن و جهاد کردن و شهر گشادن و امی داشت و از آنان آبادی جهان را میخواست . ولی صوفیگری بیك کوشه ای خزیدن و از هر کوشش و تلاش چشم پوشیدن و با آبادی جهان دشمنی نمودن را می آموخت و آشکاره بجای جهاد « نبرد با خویشتن » را که « جهاد اکبر » می نامید بیش می نهاد .

اینها درزمانهای نزدیکی، یکیپساز دیگری پیدا شدو رواج
یافت. در قرن پنجم پس از همه خراباتیگری پیدا شد. یکدسته
آفرینش را دستگاه بیهوده ای میشماردند و بر آفریدگار ایراد ها
می گرفتند و چنین می گفتند: ما نمیدانیم از کجا آمده ایم و بکجا
خواهیم رفت و ما را جز این نباید که گذشته را فراموش کرده و
آینده را بیاد نیاورده و دمی را که در آنیم غنیمت شماریم و خود
را بدامن خرابات (میخانه) انداخته بخوشی کوشیم و پروای هیچ
چیز نکنیم، این سخنی بود که میگفتند و خرد و اندیشه و دانش و

و مردمی و غیرت همه را ریشخند می کردند و همه را فدای یك پندار کج خود میساختند و این بد آموزیها را با شعر های بس شیوایی میان مردم رواج میدادند . از سر شناسان اینان یکی خیام و دیگری حافظ بوده .

بدینسان بد آموزیها و آلودگیها یکی پس از دیگری پیدا میشد و از نیروی اسلام می کاست، و برای آنکه نتیجه ناخوشاینها و اندازه اثریکه داشته روشن گردد یك گواهی ازتاریخ یاد میکنیم:

هما میدانید جهاد یاجنك بادشمنان دین یکی ازدستورهای بزرك اسلام بوده و آن پیشرفت تندی که اسلام در قرنهای نخست خود دید بیش از همه نتیجه ایندستور بوده . هم میدانید مسلمانان در قرنهای نخست باچه دلهوشی آن هستور را بگار بستندی . پس از آنکه اسلام کشور بزرگی برای خود پیدا کرد در مرز های آن همه ساله جنگها رفتی و مسلمانان دسته دسته خانه های خود را رها کرده از راههای دور بآنجا ها شتافتندی و جانبازیها نمودندی . جنك بخودی خودکار ستودهای نیست . ولی هنگامیکه در راه پیشرفتیك آیین خدایی و آسایش جهانیان ، و یا در راه نگهداری کشور وجلوگیری ازدشی بیدادگر باشد بسیار ستوده است و خود کوشش در راه خدا میباشد و باید بسیار ارجدارش شمرد . این کار اسلام که چنان شوری در مردم پدید آورده بسیار بردك و بسیار گرانبهاست ،

تاقرن جهارم این شور در مردم پدیدار بود، و ما چون درآن زمان تاریخ ایران را میخوانیم میبینیم ایرانیان از یکسو در ماورامالنهر جلوترکان را نکه میداشته اند و بگفته استخری همیشه سیصد هزار مردان جنگی درمرز می ایستاده اند، و از یکسو سلطان محمود غزنوی باسیاه ایرانی هندوستان را میکشوده ، با اینهمه سالانه از پنجاه تا صد هزار جنگجویان از خراسان و دیگر گوشه های ایران برخاسته ودسته دسته باسیای کوچك که میدانگاه جنك بارومیان بود می شتافته آند ، این بوده حال غیرت و مردانگی ایرانیان در قرن چهارم هجری

ولى چون دو قرن بالاتر مى آييم ودر آغاز قرن هفتم بداستان دلكداز مغول میرسیم مردم را بیکیار دیگر می یابیم و از آن شور و مردانگی اثری نعيبينيم . درپيش آمد مغول ناتواني و پستى بزرگتر ازسلطان محمد خوارزدشاه سر زد و او بود که مغولان را بایران کشانید وخود نیز دربرابر ایستادگی ننمود. ولی ما را باداستان او کاری نیست. نادانی وبدکاری خوارزمشاه بجای خود . مردم چون دیدند او کاری نکرد و جلو دشمن را نگرفت می بایست هود بنگهداری از شهرها وخاندانها کوشند ودربرابر چنان دشمن بیزینهاری که برکودکان نیز نمی،خشود بیپروا ننشینند . لیکن ما میبینیم چنگیز خان چهار سال در ماوراءالنهر نشسته و آن خونها را ریخته و درایران وعراق جنبشی یدیدار نشده و مسلمانان نه تنها بیاری آن بیچارگان نشتافته اند بنگهداری خود نیز نکوشیده اند و همچون گوسفندان که درکنار کشقارگاه آسوده ایستند و توبت خود بابند نشسته اند وچشم براه دسته های مغول دوخته اند. میبینیم سوتای ویمه دوسرکرده مغول باسیهزار سوار از جیحون گذشته واز خراسان کشتارکنان و ویران سازان تابمازندران و ری و همدان و آذربایجان پیش آمده اند، و توکویی کرگان تیز دندانی در میان کله های کوسفند بوده اند و جن از شهر تبریز که کاردانی وغیر تمندی شمس الدین طغرایی آنرا رهانیده دیگرها شهر همه گزند سختی دیده آند و از ملیونها مردان که در این شهرها بوده آند جنبشی بنام غیزت و مردانگی پدید نگردیده، و در چنین هنگای که اگر یکمرد کاردان جانبازی برخاستی و پیش افتادی صدها هزاران مردم از ترس جان وخاندان خود پیروی ازو کردندی یکتن بجانبازی برنخاسته است . آیا این بیچارگی ودرماندگی درایران نتیجه چه بوده ۱۰،۱ آن ایرانیان که در قرن چهارم آن مردانگی و جنگجویی از خود مینبودند در دو قرن چشده که باینحال افتاده آند ؟ ۱.. شما اگر بیرسید کسانی بی آنکه بیندیشند

ورنج اندیشیدن بخوددهند چنین باسخ دهند: «مردم بدشده بودند دیگر ۲۰۰۰ ولی این یاسخ بسیارعامیانه است ، مامیدانیم که هیچ کاری درجهان بی انگیزه نتواندبود ، آیاانگیزه این بدی مردم چه بوده ۱۱، آخر در دویست سال چهرو داده که مردم را بد گردانیده ۱۱، مگر مردم از مسلمانی روگردانیده بودند . مگر قرآن نمیخواندند ۱۱، مگر دستور های سخت آن کتاب آسمانی را در باره جهاد نمیدیدند ۱۱، پس چه بود که گوش نمیدادند ۱۱، چه بودکه دستور جهاد را بیکبار قراموش کرده بودند ۱۲.

پیداست که هیچیك از اینها نبوده و تنها اثر آن بدآموزیهای پیایی که پیدا شده و دلهارا فرا گرفته بوده این نتیجه را میداده . فراموش نکنید آن قاعده را که گفتیم : « یایه هایی که برای نیك و بدگزارده شود باید آن را سست نگردانید » با آن قاعده را که گفتیم : «دو اندیشه دریکدل هر یکی آن دیگری را از اثر اندازد » این اندیشه های رنگارنگ زهر آلود در دلها بیکبار اسلام و دستور های آن را از نبرو انداخته و بسیار سست گردانیده و مغز ها را جنان آشفته ساخته بود که باندیشه نگهداری خود و خاندان خود نمی افتادند ، و اگر می افتادند ، ناتوانی بسیار شگفتی از خود نشان حاددند . مثلا در نبشابور که دو ملیون بیشتر مردم در آنجا بودند دروازه میدادند . مثلا در برابر تولی پسر چنگیز ایستادگی نشان دادند . ولی شهری که میتوانست ماهها ایستادگی کیند از ناتوانی اندیشه ها و از سستی آهنگها (عزم) میتوانست ماهها ایستادگی ندوده و دروازه ها بروی دشمن باز کردند .

برای اینکه بدانید نیرو ها و جربزه های خدا دادی درکجا ها بکار میرفته تا دربر ابر دشمن بدینسان زبونی می نموده اند داستانهای بسیاری در تاریخ هست و من اینك دو داستان را می آورم ،

۱ - نجم الدین رازی یکی از سر دستگان صوفیان بوده و در همان زمان میزیسته و کتابی بنام «مرصادالعباد» نوشته، چنانکه خودش می کوید ، چون آگهی ها از کشتار های مغولان در ماورادالنهر و خراسان می رسیده

و بیم آمدنشان بری نیز میرفته او زنان و فرزندان خود را گزاشته وشیانه بانکدسته از درویشان از شهر گریخته و جان بدربرده و سیس آگهی رسیده که مغولان چون بری دست یافته اند همه خاندان او را بزرك و کوچك از تینم گذرانیده آند . این سرگذشتیست که خود او در دیباچه کتاب با آب و تاب مينويسد و شما ببينيد كه اين رفتار او تاجه اندازم نا,مردانه و يست نهادانه بوده، یك مردی همچون او اگر بهره ای ازغیرت ومردانگی داشتی ازجان گذشته و پیش افتاده ومردم را برسر خودگرد آورده بنگهداری شهر کوشیدی ( چنانکه شمس الدین باتبریز کرد )، واگر این نتوانستی باری درگریختن تنها نگریختی و زنان و فرزندان را نیز همراه بردی ویا اوهم میماندی ودرکشته شدن از آنان جدا نگردیدی . این رفتار او که تنها با چند تن درویشان و در بوزمگردان کریخته وزنان وفرزندان بیپناه را بشمشیر مغول سیرده چیزیست که جز از یست ترین کسان سر نزند . کنون شما ببینید که همین مرد یکی از سردستگان صوفیان بشمار میرفته و در آن راه (پنداربافی) استاد زبردستی بوده و در همان کتاب که نوشته هنرنهایهایی از خود نشان میدهد و مثلا یك كفتة دروغي را بنام حديث قدسي بدينسان : ﴿ خورت طبنة آدم بيدي اربعين صباحاً» ( کل آدم را بادست خود چهل بامداد بسرشتم ) پیدا کرده هشت و نه صفحه بزرك را ير از ينداربافيها وكزافه سرايبها ميكند، خدا ميانه طائف و مكه گلي درست كرده و از آن كالبد آدم را ساخته و چهل هزار سال بروی آن کار میکرده تادرستش کردانیده . دراین زمینه های پست وبیخردانه بوده که جربزمهای خود ودیگران را هدر میساخته اند و بدانسان بیکاره ودرمانده مي كرديده اند .

۲- چون چنگیز خان و پسران و سرکردگانش از سال ۱۱۰ تاسال ۱۱۸ آن کشتار و ویرانیها را در ماوراهالنهر و خراسان و غزنین و دیگر جا ها کردند بهنولستان باز کشته تاده سال دیگر ایران را بحال خود گزاردند و در آن ده سال مردم توانستندی از آن گزند های دلگدازکه دیده بودنه

یند گرفته و بغود آمده واین بار بآمادگی کوشند و برای بازگشت مغولان که همگی آن را میدانستند بسیج سیاه و افزار کنند ولی آیا چه کردند ۱۱: از بس آلوده بودند همینکه خونخواران بازگشتند هر دسته سرگرم نادانیهای خود شدند و آنچه بروا نکردند بازگشت مغول بود و آنچه بیاد نیاوردند خونهای ریخته شده بود ، صد هزارها دخران ایران را که درمغولستان میزیستند وهبیشه چشمبراه ایران میداشتند بیکبار فراموش کرده پینادانیهای خودرا گرفتند . در همان سالها خلیفه المستنصر بانله در بغداد مدرسه بزرك خود را بنیاد گزاشت که شش سال در آن کار کردند و دارایی بزرگی را بکار بردند و بگفته ابن عبری بنیاد بیمانندی بود و سیصد فقیه در آن درس میگفتند و روزیکه بیایان رسید باشکوه بسیار آن را بگشادند .

ببینید آلودگی اندیشه ها تاچه اندازه بوده . خلیفه که بایستی همه کنجینه خود را بیرون ریزد و شمشیر و افزار جنك بخرد و جنگحویان بسیج /کند و در اندیشه نگهداری مردم باشد بچنین کاری بیهوده برمیخبزد . فقیهان که بایستی درس و همه چیز را کنار نهاده خود جنك یاد گیرند و دیگران را بیادگرفتن آن وادارند بچنین درسهایی مبیردازند . بیهوده نبود که چون دربیست و چند سال دیگرهلاکو برسر بغداد آمد یایتخت خلافت بیش از چند روزی در برابر دشمنان ایستادگی نتوانست و با آنکه صد ها مردان بنام در آنشهر گرد بودند جز درماندگی و بیچارگی از خود نشان ندادند وصد هزاران زنان و مردان بیکناه را دچار پنجه مغولان خونخوار گردانیدند .

این داستان را برای مثل نوشتم و خواستم آنست که اندازه تأثیر آن بد آموزیهای پنجگانه را نشان دهم. چنانکه دیدیم داستان دلکداز مغول نتیجه آن بدآموزیهابود ولی خود آن آسیب دیگری کردید و در دو قرن کمتر که مغولان درایران چیره بودند و پس از ایشان نوبت لشکر کشیهای تیمور لنك رسید در آن یك دورهٔ آلودگیهای ایرانیان و پراکندگی اندیشه های ایشان هر چه

بیشتر گردید.

بدآ موزیهای پنجگانه را که شمردیم نخست آنها جدا از هم بوده و هریکی را دسته دیگری دنبال می کرده ولی دراین دوره همه بهم آمیختند و آشفتگی دلهارا بی اندازه کردانیدند و برخی بدآموزی های نوین دیگری رخ نمود و رویهمرفته آنچه از نیکیها بازمانده بود در این دوره از میان رفت.

زمان مغول بدترین دوره زبونی و بیچارکی ایرانست وما در آن زمان بداستانهای بس شگفتی برمیخوریم. در زمانیکه دشمن بیگانه در کشور می نشستند و می بایست همه سران و پیشوایان تما توانند مردم را بدلیری و گردن فرازی برانکیزند می بینیم یکدسته همه بوارونه آن کو شیده اندو بایك یافشاری بی انداز ه فلسفه جبریگری را رواج داده وسر هر سخنی نام قضا وقدر و طالع و فلك وسرنوشت و بخت را برده اند و اینها برای آن بوده که بگویند نیك و بد همه ازخداست وآسيبها وكزندهاكه بهركسيميرسد سرنوشت اوبوده وكوشش و تلاش را هم نتيجه نتواند بود . اين سخن ازهر باره بسود مغولست، از یکسو گذاه از گردن آنان در میدارد واز یکسو مردم را از کوشش و تلاش برای رهایی از دست آنان باز میدارد ، و ما نمیدانیم این پندار های بیهوده زهر آلود بخود پیدا شده و کسانی از نادانی و بستی اندیشه باینها بر خاسته اند یا دست کار کنان مغول در میان بوده وبرای جلو گیری از هرجنبش و شورشی در ایراناین یندار های زهر آالود را رواج داده اند، و با آنکه مغولان مردم دژآگاه و درشتی بوده آند وچنین نیرنکی یا سیاستی از آنان دور

هی نماید باز هاگمان بیشتر بدست اندر میان بودن کار کنان ایشان هی نماید باز هاگمان بیشتر بدست اندر میان بودن کار کنان ایشان هی بریم و چنان می پنداریم (نه آنکه می دانیم) که این نیر نك را بایشان جهودان و ترسایان ایران یاد داده اند . ببینید بیشر می تا کجارسیده می نویسند : خدا چنانکه فرستادگانی از مهر فرستد (که پیغمبران باشند) فرستادگانی نیز از خشم فرستد که چنگیز از آنان بوده . بیشر می و پستی بخود تا باینجا نتواند رسید . همانااینها را کار کنان مغول ساخته و بمیدان انداخته اند .

در همان زمانست که خراباتیگری که بنیاد آن بی پروایی به گذشته و آینده و گراییدن بمستی و خوشی بوده و خرد و غیرت و مردانگیرا ریشخند می کرده با یك شتاب و تندی بسیاری رواج می گیرد و صد ها شعر در همان زمینه سروده می گردد واینها بیش از صد هزار سپاه به مغولان سود داده .

 کری و از پندار های باطنیان واز کج اندیشیهای صفویان واز فلسفه و پند وغزل و کله از روزگار همه را درمیان شعر های خود میاورد. همین کار زیانهایش چندانست که اگر بخواهیم بشماریم بیك کتاب جداگانه نیاز خواهیم داشت. در اینجا چون خواستمان تاریخ است فهرست وار یاد کرده درمیگذریم.

از درآمدن مغول بایران در قرن هفتم تابرخاستن شاه اسمبل صفوی در قرن دهم سیصد سال در میان گذشته . این سیصد سال از شومترین دوره های تاریخ ایران میباشد. دراین دوره آلودگی روانی ایرانیان بآخرین پایگاه رسیده و درماندگی آنان باین نتیجه انجامید که از کشور وزندگانی وهمه چیز چشم بیوشند، و آنرا به بیگانگان و گردنکشان گزارده خودشان تنها به شعر سرودن و عرفان بافتن و فلسفه تنیدن و کشاکشهای کیشی پردازند . یکیاز داستانهای آنزمان کشاکش خراباتیان باصوفیان و زباندرازیهاست که خراباتیان کرده اند . بهنگامیکه کشور لگدمال پای بیگانگان بوده اینان بایك خشم و کینه بی اندازه ای با صوفیان حساب پاك میکرده اند و هر زمان بتاخت دیگری برمیخاسته اند . این داستان که هم شیرین و شنیدنی و هم مایه افسوس و شرمندگیست کترکسی از آن آگاه میباشد و ماهم دراینجا بآن نمیتوانیم پرداخت(۱) و اینست باید در جای دیگر جداگانه بآن بیردازیم .

یبدایش تیمور و خونریزیها و سیاهکاریهای او در این دوره روداده
و یك نمونه روشن دیگری از بیچارگی توده ایران میباشد. یكمرد خونخوار
یلیدی که بهر کجا میرسید جوی خون روان می ساخت و در اسیهان هفتاد
هزار بیگناهان را سر برید ودر بفداد از سر های کشتگان مناره پدید آورد
و درتوس پسر پلیدش ده هزار سر خواست و چون ده هزار سر پیدا نشد
سر های زنان و بچگان را بریدند بیبنید چنین نامردی را در کتابها تابکجا

<sup>(</sup>۱) در راه رستگاری بکوتاهی آورده شده

رسانیده اند و شعرا و تاریخ نویسان چه ستایشها ازو سروده اند . هبیشه گروهی از علماء و مشایخ در دستگاه او بوده و او را «بترویج شرع و احیای مراسم دین > وای داشته اند و یستی را تا بآنجا رسانیده اند که او را «مجدد دین در رأس مأه هشتم > خوانده اند و تیدور باین لقب که علماء باو داده اند همیشه مینازیده و بهنگام مرك سیارده که نوشته علماء را توی کفنش بگزارند تادر نزد خدا «حجت > او باشد .

در قرن دهم چون صفویان پیدا شدند توده ایران درسایه آلودگیهای روانی شاینده هیچکاری نمیبودند، و این از خوشبختی صفویان بودکه ایلهای یراکنده ترك را که در سایه دوری از شهر ها و ناآشنایی با کتابها از این آلودكيها دورمانده بودند برسر خودكرد آورده و بدستياري آنان بنياد يادشاهي کزاردند . از آندرو دربخش بزرگی از دورهٔ یادشاهی خود بومیان ایرانرا که تاجیك نامیدندی ، بجل از مستوفیكری ونویسندكی وندیمی ومانند اینها بكار دیگری کمتر راه دادندی ، وما می بینیم در زمان سلطان معمد پدر شاه عباس که رشته کار ها در دست پسر بزرك اوحيزه ميرزا بوده ميرزا سلمان اسيهاني که دختر خود را بحمزه میرزا داده در سایه نزدیکی باو وزارت یافته ، ولی دىرى نكذشته كه سركردگان بكردنكشي برخاسته و او را بكناء آنـكه تاجيك است و بکار های دولتی در آمده کشته اند ، و میبینیم که میرزا سلمان با همه هوش و زیرکی شاینده چنان جایـگاهی نبوده . زیرا بگفته تاریخ نویس هنگامیکه همراه سلطان محمد وحدره میرزا بر سر دز هرات رفته و آنجارا کرد فروگرفته بودند و از اینسوی آذربایجانکرفتار تاخت و ناز عثبانیان بوده و یك وزیر میبایست از اندیشه و كوشش دقیقه ای باز نایستد میرزا سلمان شب نشسته ودر آن سال پری و دلسردی غزل یاوه عاشقانه می سروده : «خوبرویان چو سر کشتن سلمان دارید بهتر آنست که اندیشه او زود کنید، و این را یكکاری و یك چیز سودمندی میبنداشته و درهمان روز هاست که خوبرویان یا بدرویان اندیشه او را کرده و بخاکش در غلطانیده اند .

روز گار صفویان یك دوره جدایی ازتاریخ ایرانست و اثر های بسیار . از نیك و بد . در كشور گزارده . یكی از اثر های آندوره بود که چنانکه گفتیم ترکان را تکان داده و آنانرابکار های کشوری یابند کردانیده و از آن زندگانی بیابانی که می داشتند دور کردانیده بمیان توده شان آورد ، و بدینسان یك آخشیج ( عنصر ) نیرومندی را بتوده ایران افزود واند کی سستی و در ماندگی مردم را جبران كرد. از انسوى در آخر يادشاهي آنان ترك و تاجيك بهم آميختند و در بومیان دل مرده و اندیشه آلوده نیز دلبستگی بکشور یدید آمد و آن نومیدی و بی بروایی که سیصد سال گذشته در دل های این مردم پرورانید. بود از میان رفت ، و باز یك ایران و یكتود. ایرانی پدید آمد. سپس چون نادرشاه برخاست و آن کارهای بزرك را انجام داد از این فیروزیهای درخشان او دلبستگی مردم بایرانی. كرى بيشتر كرديد ولي هيجيك ازصفويان ونادرشاه نتو انستند (وخود نمی توانستند )که صد ها پندار های بیهوده و درهم راکه چنانکه گفتیم از چند صد سال پیش پیدا شده و در دلها جای گزیده بود دور کر دانند و چارهای بآلود گیهای اندیشه ها کنند. بلکه درزمان صفویان برخی از آن آلود کیها بیشتر ریشه دوانید و ویرانی دلهارا فزونتر گردانید . در زمان ایشان کینه شیعی و سنی بیش از اندازه گردید. بیهوده کویی شاعران روبفزونی نهاد. بهم آمیختگی صوفی۔ گری و باطنیگری و خراباتیگری و دیگر بد آموزیها که از زمان مغول آغاز شده بود در زمان اینان بیشرفت بسیار کرد .

پس از صفویان و نادرشاه ایران دچار آشوب کردید و سپس

قاجاریان پادشاهی یافتند و در زمان اینان شکستهای پیاپی از روس وانگلیس بکشور رسید و در نتیجه این پیش آمد ها باردیگر نومیدی و زبونی ایرانیانرا فراگرفت و در این دوره هرچه پیش آمد جز به آشفتگی اندیشه و درماندگی خردها و ناتوانی روانها نیفزود و چون دراینجا زمینه تنك استماناگزیر می باشیم که بدینسان سخن را کوتاه کنیم واینك باغاز جنبش مشروطه می رسیم.

چنانکه بارها گفته ایم این جنبش تکان ریشه داری در توده پدید آورد و یکی از نتیجه های آن بود که توده ایران که پس از قرنها خواب زدگی تکانی خورده و چشم باز کرده بودند خودرا برابر اروپای نیرومند و پر شکوه دیدند و برای نخستین بارباار و پاییان آشنایی پیدا کرده و گوش و هوش خود را بسوی ایشان گردانیدند و هر چه شنیدند و دیدند فراگرفتند و بدینسان یکرشته اندیشه های نوینی را بدلهای خود راه دادند . اگرچه آنان جدایی میانه راست و دروغ و سودمند و زیانمند نگزارده و هر آنچه می دانستند و می شنیدند گرفته و همه را بیکدیده می دیدند و همچنین کسانی که دشمنی با این اندیشه های نوین می کردند جدایی میانه آنها نمی گزاردند ولی ما می توانیم دراینجا آنها را بیچند رشته کنیم و سودمند و زیانمند رازهم جداگردانیم . میتوان گفت ایرانیان پنج رشته را ازاروپاییان فراگرفتند :

۱ ـ حکومت مشروطه و زندگانی از روی قانون و دلبستگی بمیهن و جانفشانی در راه توده و برپاکردن اداره ها وشیوه سرباز ـ گیری و اینگونه چیز ها .

۲ ـ دانشهای نوین از جغرافی و تاریخ وفیزیك وشیمی وستاره . شناسی و ریاضیات و مانند اینها .

۳ بکارانداختن ماشینهای بافندگی وریسندگیو کشاورزی و افزار سازی و بهره مندی از اختراعها .

٤ ــ شور اروپاييگری ولاف تمدن و هايهوی پيشرفت و حزب
 سازی و رمان نويسی و اينگونه چيز ها .

ه فلسفه مادی و بدآ موزیهای مادیکری و زندگی را نبرد دانستن و دیگر اندیشه های تند و بیهوده .

پیداست که سه رشته نخست نیك و سودمند بوده و ما اگر برخی خرده ها بانها گیریم دلیل آن نخواهد بود که ایرانیان را در فرا گرفتن آنها بیراه شماریم. نیز پیداست که دو رشته آخر بد وزیانمند بوده و ما ازهریکی از آنهادرجایخود سخنها رانده ایم. در اینجا خواستمان سرودن تاریخچه است و می خواهیم بگوییم ایرانیان که اندیشه های آشفته و پراکنده هزار ساله را در دلهای خود میداشتند این اندیشه های پراکنده نوین را هم از اروپا فرا گرفتند و این نوینها که با آن کهنها هیچ سازش نمی داشت با اینحال آنها را از میان نبرد وبیش از این نتوانست که آنهارا سست گرداند (چنانکه آن کهنه ها نیزاینها را سست گردانید). گذشته از اینکه دسته انبوهی بیکبار دوری گزیده و باین اندیشه ها

در آغاز جنبش چون شور آزادیخواهی در میان یکدسته بسیار نپرومند بود تادیری براندیشه های پراکنده کهن چبرگی مبنبود و امید میرفت

که بآنها فبروز درآید و کم کم از میان بردارد ، ولی درآزمایش نتیجه دیگری بدست آمد و چنین دیده شد که آن اندیشه ها دردلهاییکه میبود شورآزادیخواهی و میهن دوستی را از نیرو انداخت ، ازآنسوی پس از زمانی شور آزادی خود کمتر گردید و چنانکه خواهیم دید دستهایی در کار بود که می کوشید از یکسو آن شور را از نیرو اندازد و از یکسو نگزارد آلودگیهای هزار ساله کهن از مبان رود ویا از اثر افتد ، و نتیجه آنها این شد که ایت اندیشه های نوین باآنها آمیخت و دردلها جا برای اینها نیز بازگردید و مایه گیجی وسرشکستکی مردم هرچه فزونتر شد . درجاییکه انبوه مردم بدآموزیهای مادیگری را پذیرفته و ازدین بیزاری میتمودند بازچهارده کیش گوناگون بجای مادیگری را پذیرفته و ازدین بیزاری میتمودند بازچهارده کیش گوناگون بجای خود می ایستاه و دسته بندیها همچنان بریا بود ،

در هشت سال پیش هنگامیکه ما بسکار برخاستیم زمان بحران این آلودگیها بود و آشفتگی اندیشه ها از اندازه میگذشت و ما میدیدیم بیش از همه باید با اینها نبرد کنیم ، و در اینجا پیش از آنکه بقاریخچه خود پردازیم میباید برای روشنی گفته های خود اندکی از نتیجههای ناستوده آن آلودگیها را بنویسیم .

چنانکه گفتیم سرچشه هیه کار های آدی اندیشه های اوست، و این آشفتگی اندیشه ها در ایرانیان روانها را ناتوان وخرد ها را سست و خویها را بسیار پست گردانیده و در هیه این زمینه ها نتیجه هیای شوم خود را آشکار ساخته بود. لیکن چون اثر یکسر آنها ناتوانی روانها و سستی خرد ها و فهم ها بود و مانیز درگام نخست بیش از هیه از اینرو زبان میدیدیم اینست در اینجا از این زمینه نگذشته و تنها مثلهایی از این باره می آورم، و این برای آنست که درآینده کسانی بی باین چبز ها نخواهند برد و ما اگر ننویسیم بیست سال دیگر کسی بچنین جیزهایی گمان نخواهد برد.

ماچون بکار برخاستیم یکی ازسختی های ماکشاکشی بودکه در پیرامون خرد گرفتار شدیم . ما که بایستی خرد ها را تکان دهیم و آنها را نیرومند گردانیده پشتیبان خود سازیم، ما که درهرسخنی داوری خردرا پیش میکشیدیم بامردمی رویرو بودیم که چه دیندار و چه بیدین، چه کهنه خواه و چه تازه خواه همکی از خرد بیزار و گریزات می بودند و برفتار ما تلخترین ریشخند را مینمودند . زیرا آنکه دیندارانند باورشان این بود که خرد هاشان نارساست و آدمی نتواند بخرد خود اعتماد نماید . بلیکه باید همه چیز را از امامان و پیشوایان یاد گیرد . این باوریست که همه شیمیان می داشتند . از آنسوی چنانکه در جای دیگر گفته ایم(۱) باطنیان و صوفیان و خراباتیان هرسه دسته باخرد دشمنی نموده اند و گفته ها و توشته های آنها پر از نکوهش خرد میباشد و آینست بیزاری از خرد و خوار داشتن آنریشه در اندیشه ها و باور های شرقیان دارد و میتوان گفت که هی باسوادی شعرها و جمله های بسیار در شرقیان دارد و میتوان گفت که هی باسوادی شعرها و جمله های بسیار در نکوهش خرد و در بسته بودن راه راستیها و بیهوده بودن کوششها در این نکوهش خرد و در بسته بودن راه راستیها و بیهوده بودن کوششها در این نمی استادند .

مثلا ما مینوشتیم و دین باید خرد پذیر باشد و دسته بزرگی بکله و ایراد برخاسته میگفتند و مکرمامیتوانیم باعقول ناقسخود حق راتشخیس دهیم اگر اینطور است پس وجود انبیاه وائمه برای چه بوده ۱۰ کسانی ریشخفه نبوده میگفتند و بیکبارگی دینی باعقل درست کن واسمش را بگزار دین خرد ما از حسبن حلاج پسر منصور گفتگو کرده و تاریخچه او را نوشته نکوهش میکردیم میدیدیم یکی از گرایندگات بصوفیگری نامه نوشته و دلسوزانه گله نبوده و حجون حقیقتی معلوم نیست شما هم حسین منصور را ملامت نکنید و .

از آنسوی فلسفه مادیگری که بدآموزیهای آن باتندی بسیاری درایران رواج یافته بود آن نیز خرد را بیمنی که ما میگوییم و شناسندهٔ نیك و بدش میشماریم نمیپذیرفت ویبروان آن بدآموزیها نیز از راه دیگری بگفته ما ایراد میگرفتند و بار ها میدیدیم کسانی میآمدند ومینشستند و بسخن پرداخته میگفتند ،

<sup>(</sup>۱) راه رستگاري .

«بشر مگر قابل اسلاح است ۱۹، حق و باطل یعنی چه ۱۹، هر کس مطابق ساختیان دماغی خود تصورات دیکری دارد. طرز تفکرهس کس جداست ، شا میگویید عقل من اینطور قضاوت میکند و عقل من اینطور . . . » اینها را کسانی میگفتند که خود را از ردهٔ یکم دانشمندان میشاردند ، اینان نه تنها خرد را انکار میکردند خود آدمی را نیکی پذیر نبیشناختند و چنانکه بارها گفته ایم این یکی از لفزشهای بزرك فلسفه مادی میباشد .

کسانی اگر میخواهند بدانند ما چهکشاکش در ببراهون خرد و معنی و داوری آن کرده ایم و چه رنجها برده ایم گفتار هایی را که در پنجسال کنشته پیمان در این باره نوشته ایم و آخرین آنها گفتاریست که زیر عثوان در پیرامون خرد» درشاره دهم سال پنجم چاپ شده بخوانند . این گفتار ها گذشته از گفتکو هایست که در نشستهای شب های آدینه پیش میآمده . چنانکه گفته ایم نخستین سنك راه ما شور اروپاییگری بود و چوت آنرا از پیش برداشتم اینك با این دشواریها روبرو شده و ناچار کردیده بودیم که بکشاکش سختی پردازیم و در اینجا خواست ما تنها نشانداهن اندازه ناتوانی روانها و درماندگی خرد هاست .

مردم آدم شوند ، .

این نا آگاهی از خود از شکفترین بیماریهاست، و ما گان نمیکنیم در یك توده دیگری چنین بیماری بیدا شود و تا باین اندازه که ما درایرانبان میدیدیم برسد . شما چون به نشستی میرفتید و بگفتگو ها گوش میدادید میدیدید سخن همه از اینگونه است : «محیط فاسد است» و « جامعه خرابست » و « باید ملت را تربیت کرد » ، این بیماری تا باندازه ای بود که زمانیکه ما بگفتگو از دین پرداختیم و گفتار هایی نوشتیم کسانی نزد ما آمده و نشسته و چنین میگفتند : « راست مینویسد . مردم باید دین داشته باشند . . . » این را کسانی میگفتند که خودشان بیدین بوده و همچنین بیدین میماندند و هرگز خود را بیاد نمیآوردند ، و ما چون بزبان آمده میگفتیم : «چرا از خودتان سخن نمیگویید ۱۰ » یکه میخوردند که تو گویی یك سخن شگفتی میشتیدند .

این بیماری که سرایا زبان بود یك نتیجه بسیار زشت آن این شده بود که هم، یکی ازایتان خود را بیشوا وراهنما شهرده اندرز سرایی میکرد و در این کار غلط وبیهوده نبز با کدل نبوده و به هوسبازی و سود جویی خود راه میداد . باینمهنی که جز بچبزهایی که باهوسهای کودکانه خود سازش داشت و یامایه خود نمایی توانستی بود ویا یول از آن توانستی در آورد ـ از ومان بافی وشعر سرایی وگفتار نویسی و بعنبر رفتن وحوزه های هفتگی برای عامیان درست کردن ـ برنمیخاست ، و با اینحال دربند جدا سری نبز میبود . باینمعنی که هر یکی از ایشان میخواست اندیشه هایی بنام خود دارد و سخنانی بنام خود سراید ( اگرچه از راه دزدی از دیگران بدست آید) ،

ببینید چند بیماری بهم آمیخته ا ببینید از خرد تا چه اندازه بدورند ا توده ای با این نادانیها و بیراهیها به کجا توانستی رسید و در این جهان بر آشوب بکجا توانستی راه برد ۱ ا، نا آگاهی از خود ، و هوسبازی در کار توده ، و خود نمایی، و جدا سری، همیکی در خور آنست که مابیست یا سی صفحه را با گفتگو اززیانهای آن پرکنیم . اینها به تنهایی یك توده را ازیا اندازد . چه رسد بانکه همگی دریکجا گرد آید و بهم آمیزد .

آزروز ها که ما پیمان را تازه آغازکردیم هرگفتاریکه مینوشتیم و بیرون میآمد بارها میدیدیم یکی آمده چنین میگوید : « آن مقاله را خواندم خوب نوشته اید . من هم یکی خواهم نوشت » ، یامیدیدیم گفتاری نوشته و آورده و زمانیکه میگفتیم ، «هرکاری برای یك نتیجه باید بود . از ابن گفتار شما چه نتیجه بدست آید ۱۱ ، نوشتن را ما نوشتیم و کنون باید دست بهم داده و دریی نتیجه باشیم و شما نیز دراین باره بما کمك کنید » سخن باین سادگی و استواری را پذیرفتن نمیتوانستند و رنجیدگی میکردند و گاهی بیشرمی کرده چنین میگفتند ، «شما هرکارتان غیر از کار دیگران است » یامیگفتند ، « من قریحه نویسندگی دارم این هم موضوعیست بیدا شده باید قلمرسایی کنم . » باز

زیان اینان کتر بود .. این جدا سری که میگوییم یك بیملری بسیار پلیدی است و از نتیجه های زشت آست که در این چند سال ما هرچه مینویسیم بیشتر مردم آزرا براست میدارند ومیپذیرند ولی چون باجدا سری خوگرفته اند این نیپتوانند که بهمراهی برخیزند و بها یاری کنند و چنین کاری دا که اگرکنند نشان باکی سرشت نایشان باشد کمی خود میشارند و در اینجاست که باید بگوییم ، همچون کودکان معنی درست زندگانی و داه بیشرفت آن دا نیشناسند و از آیین زیست توده ای ناآگاهند .

# كواهي پاكدلانه

خدا راسپاسمی گذارم که بمن منت گذاشت و ازدرماندگی و پریشانی که طالبان راه راست در این زمان گرفتارند بیرون آورد. این را که می نویسم نه سخن زبانی بلکه از درون دل و ازروی یقین می گویم. بدلیل اینکه من از اول جوانی جویای مطالبی بودم و بقدر تواناییم می کوشیدم تاهر شنیدنی را بشنوم و هر خواندنی را بخوانم اما نتیجه غیر از تردیدنمی بردم و آنچه بر من قطعی بوده و جود خداوند و دیگر همه را حرف می دانستم.

روان را آن می شناختم که تعریف فلاسفه بوده و در باره حیوانات هم مصداق پیدا می کرد و یقین بجاویدانی چنان روانی غیر ممکن بود و بهمان عقیده بودم تا در موقعیکه بمجالس صوفیان راهم می نمودندبچند شماره پیمان برخوردم وراهرستگاریرا نیز خواندم . از چند ساعت مطالعه و تأمل عقدهٔ چندساله ام کشوده شد وبراستی چشم هایم جهانرا دیگرمی بیند . اماپاره ای مطالب هست که هنوز باقیمانده و روشن نگردیده که باید آنها را نیز بیرسم و راستش را بدانم . .

يكي ازآنها موضوع قضا وقدراست. بطوريكه اتفاق افتاده ودرنشست ها بكفتكو هاييكه بااشخاص ميير دازم ديدمام ريشه افكاربيشتر توده از صوفی وجبری وشیعی وآنهاکه مخلوط ازهرسه اند از همین جا آب میخورد. مثلا چون کسی را دعوت می کنم به اندیشیدن در نیك وبد اشیاء یا اشخاص یا حوادث که درنتیجه بهنارسایی وبینایی خود برخورد فوراً دست بدامان قضا و قدر و قسمت زده و خود را آسوده می کند . برای خود من نیز این چیستانی است که کسی با هزاران آخر اندیشی از نتیجه دور میماند ودیگری بدون تأمل داخل شده و به نتیجه میرسد . کسی برای حصول مطلبی همه گونه کوشش ميكنداما بااشكالات بسيار روبروشده كه همه وسايل اواز كارميافتد وديكري بدون تهيه وسايل وكشيدن رنج نتيجه برايش تهيه مي شودو چنانکه گویی یك دست قوی وینهانی امورات را بطوریکه می خواهد راه می برد . من فعلا این موضوع را بدان نگاه که شما برای علل اول و نهایت جهان بیان کرده اید مینگرم و بخود میگویم کنونکه دانشمن نارساست مرا باید هر آنچه خردم صحیح دانست انجام دهم اما دیگران را اقناع نمی کند وبیان روشن آنسرا خواستارم ، دوم در موضوع نیارستنیهاست من خود معتقدم و نیك می دانم كده از یك فرستاده چنان کار هایی را نباید خواست. اگر کسی صخره صمارا طلاکند یاجمیع حیوانات شهادت بفرستاد کی او دهند آیا کرفتاری مردم جهان مرتفع می گردد ؟ ! . . پیداست که نمیگردد . پس باید دید یك فرستاده برای آسایش جهانیان چه آورده و چگونه مردم را راه می نماید و خطا ولغزش های آنانرا بادلیل روشن بازمی نماید

تا آیندگانرا نیز راهی باشد این عقیده خود منست. اما در گفتگو با کسانی که از قرآن دلیل می آورند مثلا: (انا ارسلناك شاهداً و مبشراً ونذیراً) سوره عمران آیه ۶۸ (و رسولا الی بنی اسرائیل انی قد جئتکم بآیة من ربکم انی اخلق لکم من الطین کهیئة الطیر الی آخر آیه) مائده آیه ۹۰۱ (اذقال الله یا عیسی ابن مریم اذ کر نعمتی علیك و علی والدتك اذ ایدتك بروح القدوس تکلم الناس فی المهد و کهلا الی آخر) بقره آیه ۲۰۸ (قال انی یحیی هذه الله بعد موتها فاماته الله مأة عام ثم بعثه) الی آخربقره آیه ۹۰۲ (و اذقال ابراهیم رب ارنی کیف تحیی الموتی قال اولم تومن قال بلی الی آخر وامثال اینهاست چون قر آنرانیز کتاب راهنما میدانیم بناچار ساکت وامثال اینها آیا بطور حکایت است یا متشبهات است روشن شدن میمانم اینها آیا بطور حکایت است یا متشبهات است روشن شدن آنرا نیزخواستارم.

### تهران \_ غلامحسين شهيدي

پیمان: داستان «قضا وقدر» از نخست دستاویز یکدسته بوده که همیشه در تنبلیهای خود آ نرابهانه میساخته اند، واز آ نسوی فیلسوفان ومتکلمان ودیگر ان سخنان بیهوده بسیاری دراین زمینه سروده اند. در این باره یکراه روشنی هست و می باید همان را گرفت و بس کرد و راه بپندارهای دیگری نداد . چیزیست آ شکار: مادر کارهای خود تواناییم و میتوانیم بآنهابر خیزیم . چیزیکه هست گاهی جلوگیری پیش آید و باشد که نتوانیم بانجام رسانیم. ببینید شمامی توانید اتومبیلی گرفته آهنگ سفر کنید . رشته این کار در دست شماست ولی از آنسوی تواند بود که سیلی آید و راه را برد و جلو سفر شما را گیرد . شما

می توانهددر ختهای بسیار کاشته باغی پدید آورید ولی از آنسوی تواند بود که سرمای زمستان بس سخت کردد و آنها را خشك کرداند.

این چیزیست که همه می بینیم و بسیار روشن است که ما بهر کاری از کار های خود تواناییم و رشته پر داختن و نیر داختن بآن در دست ماست. ولی گاهی نیز جلو گیری پیشآید و ما را ازبایان بر دن کاریکه بآن پر داخته ایم باز می دارد ، چیزیکه هست میتوان کوشید آن جلو گیر را ازمیان بر داشت واگر نشد کار را ازراه دیگری پیش برد یا دو باره آن را از سر گرفت .

پس آدمی در کار های خود تواناست و آنچه بسرش میآید از نیك وبد ، بیش ازهمه نتیجه کار های خود اوست . (مگر دربرخی جا ها که سر گذشت آدمی بیش ازهمه نتیجه پیشآمد ها باشد ). اینست آنچه درباره چاره داری و ناچاری آدمی ما می دانیم و می گوییم . اماسخنانیکه کسانی ازدانستن خدا همه کار های آدمیان را و از لوح محفوظ و از سر نوشت بمیان آورده اند ، اینها کار های آنکسانی بوده که بیکارمی نشسته اند ، وهمچون کود کان هوسبازی می کرده اند واینها بازیهای آنهاست. ازاینسوی یکدسته از خراباتیان و دیگران نیز همان ها را دستاویز ساخته و اینان نیز هوسبازانه بسخنان بیهوده دیگری بر خاسته اند وهمان گفته های بیپارا دستاویز برای بد کاریها و بیهوده اندیشیهای خود گرفته اند . آنشهر خراباتی را شنیده اند : « می خوردن من حق زازل می دانست . گرمی نخورم علم خدا جهل بود » این نمونه خوبی از نادانیهای آنکسانست . این علم خدا جهل بود » این نمونه خوبی از نادانیهای آنکسانست . این گوینده اگر جام زهر بدستش داده واین بهانه را برایش آوردندی

آیا آن را می خوردی ۱؛ . اگر دزدی بخانه اش آمده و دارایی او را برداشتی و همین بهانه را آورده چنین گفتی : «چون دزدی منحق ز ازل می دانست . گرمن نکنم علم خدا جهل بود» آیا این بهانه را ازو پذیرفته و او را در کار دزدی آزاد گزاردی ۱؛ . . در همینجاست که باید اندازه کو تاه اندیشی و بیهوده گویی اینان را بدست اورد از سخن خود دور نیفتیم ما را با آنکه خدا کار های نیك وبد آدمیان را از پیش دانسته و ندانسته هیچ کاری نیست . زیرا چیزیست که راهی بآن نمیداریم و از آنهاست که باید بخاموشی گذرانیم واز اینسوی آشکاره می بینیم که در کار های خود آزادیم . بارها گفته ایم در دین جایی برای بیهوده گوییها بازنیست . دین میدان پندار آزمایی در دین جایی برای بیهوده گوییها بازنیست . دین میدان پندار آزمایی نمی باشد . ما دین را پیش از همه رفتار و کردار می دانیم .

اما آنکه آقای شهیدی از بهانه آوردن مردم نوشته اند باید گفت درد اینگونه مردم تنبلی وبیغیر تیست. چیزیکه هست و قضا و قدر یا دیگر چیزها رابهانه ساخته اند . من بارها با این کسان دچار می آیم و یکی از سختیهای زندگانی من دچار آمدن با این نامردان پست نهاد است . مردك می آید ومینشیند و سخن از جنگهای اروپ بمیان می آورد و گزافگوییهای بیهوده می کند وهمینکه جلوش را گرفته می کویم چرا از خودمان گفتگونمی کنید ۱۶ . چرا نمی خواهی دراین کوشش که مابرای تکان توده بکارمی بریم همدست باشی ۱۶ در این جاست که بدبخت زبان باز کرده می کوید: (ای آقاکار ها دست خداست. باید خدا بما چاره کند ، بجای اینکه بگوید من تنبلم، خداست. باید خدا بما چاره کند ، بجای اینکه بگوید من تنبلم، من بیغیرتم ، من توده خود را فراموش کرده ام ، من گرفتار دشك

پلیدم و آن نمیکزارد بکوششهای غیر تمندانه دیگری ارج گزارم، من پست نهادم و همیشه چشمم بکار های بیگانگان بازاست \_ بجای اینها دست بدامن و قضا و قدر می زند . مرد الیست نهاد اکریک صد تو مانی را در آخر شهر سراغ گیرد برای بدست آوردن آن بسر دود و هر گزیادی از قضا و قدر و سر نوشت نکند ، ولی در کارهای توده ای بدینسان دست بدامن قضا و قدر می زند .

مردك می كوید: «ای آقا! ماچكار توانیم كرد ؟!. مگردنیا دا نمی بینی ؟!. » می كویم: چرا جهان را نمی بینم ؟!. مگر این كار ها كه در جهان شده و می شود جزنتیجه كوششهاست ؟!. میگویی: چكار توانیم كرد ؟!.. همین چكار توانیم كرد ؟!.. همین امروز مگر ما نتوانیم این چهارده كیش بیهوده پراكنده را از میان برداریم و همه را بیكراه در آوریم ؟!. مگرنتوانیم بازمانده های شوم زمان مغول را باتش كشیده خود را آسوده گردانیم ؟!.. مگر نتوانیم این یاد كار های كهن افلاطون و ارسطو را نابود سازیم ؟!.. مگر نتوانیم جوانان را از جدا سری و هوسبازی باز گردانیم ؟!.. مگر نتوانیم هزار ها اندیشه های بیهوده را كه در میانست دور میآنیم ؟!.. دوباره میگویم: درد اینها بیغیر تیست و گرنه قضا و قدر و چیز های دیگر جز بهانه نیست.

اینکه آقای شهیدی نوشته گاهی کسانی از کوششهای بسیار و دور اندیشیهای خود نتیجه بر ندارند و دیگران با کوشش کمی به نتیجه رسند راست است. ولی انگیزه آن همانست که گفتیم. ما تنها در کار های خود تواناییم و رشته همه پیش آمد ها در دست هانبست.

ما مثلا رنج بسیار کشیده باغی آباد می کنیم . این اندازه در دست ماست . ولى رشته كيتي در دست ما نيست كه جلو كيرى از پيشامد سرمایسخت زمستان کنیم ٔ با دوراندیشهای خود همبه نتیجه درستی نتوانیم رسید و اینست کاهی پیش آمد ها رنجهای ما را بیهوده می گرداند ولی دیگری با رنج کمی به نتیجه درستی میرسد . اینست انگیز ه آن . بداستان بخت و سرنو شت معنایی نتوان داد . ببینیدیکی باغی آباد کرده و ناکهان سرما آن را از میان میبرد . اگردرباره همان سر ما باندیشه بر دازید خواهید دید آن برای خو د انگیز . ها وسرچشمه های دیگری داشته و هر گز برای ویران کردن باغ این کس پیدا نشده وهیچ دشمنی با این کس وباغ آن نداشته و هر گز نه توان گفت بدبختی این کس آن سرما را پدید آورده است. همین است حال درييش آمد هاى نيك كه مردم آنرا خوشبختى مى نامند . در باره نیارستنیها ما یارسال سخن بسیار رانده ایم . قرآن آشکاره می رساند که پیغمبر اسلام از نیارستنیها بیزاری می جسته و آشكار مياسخ مي داده (انما الايات عندالله). اما اينكه درقرآن داستان های بسیار از کار های نیارستنی از پیغمبران گذشته آورده شده این یکی از دشواریهای آن کتاب آسمانیست و همانست که ما از علماء پرسیدیم وبیکبارخود رابناشنیدن زدند. ولی چنانکه گفته ایم ماخود این دشواریها را چار مخواهیم کرد واین از کار هایبست که امسال بآن پرداخته ایم . این کار بایك یادو گفتار نتوانستنی بود وبایستی ما معنی درست بر انگیختگی را روشن گردانیم تا اینها نیز در آن میان روشن کردد و این کاریست که بآن می کوشیم. پیمان در راهی که پیش کرفته گام بگام می رود و هیچگاه به تندی نبایدگراید. این دشواریها همه چاره خواهد شد و در آن میان دانسته خواهد شد که معنی درست دین و خدا شناسی وزندگانی چه بوده. با معنایی که تا امروز به برانگیختکی داده بودنداین دشواریها هیچ پاسخی نتوانست داشت و بایستی همان کرد که علماء می کنند و خود را به ناشنیدن می زنند.

## بهانه برای کسی باز نمانده

- 1 -

یکی ازخوانندگان میپرسد: حقیقتگوکه پارسال آن ایراد ها را گرفت و شما پاسخهای درازی نوشتید چه شد وچه کرد؟... میگویم ، آن کردکه هزاران دیگران میکنند ، باخشم و تندی بایراد و گله بر میخیزند و چوت پاسخهای استوار و روشن میشنوند بجای اینکه راستی پرستی کنند، و اگر بازپرسشی هست بیرسند واگر نیست از درهمراهی درآیند وباگواهی پاکدلانه صد ها دیگران را براه آورند، تنها بآن بس میکنند که بخاموشی گرایند و دیگر سخنی نگویند. این رفتاریست که هزاران کسان میکنند و شما بینیدکه ما باچه دشواریها روبرو هستیم اینان نیکانندکه رفتارشان اینست ، بمانند بدان که داستانهای دراز دیگری میدارند .

من مبیرسم ، شما که چون باسخ میشنوید بخاموشی میگرایید دیگرچرا میبرسبد ؟! . شما که در پی راستیما نیستید چرا بگفتگو میآیید ؟! . . شگفت اینجاست که هم دسته از اینان از دیگران کله مینمایند و خود را فراموش میکنند . همان حقیقت کو درنوشته خود کله از بهایبان مینوشت . من میگویم، چه جدایی میانه شما و ایشانست ؟! . . اگر آنان باور هایی را که گرفته اند بر سر آنها ایستادگی مینمایند و بهیچ سخن دیگری گوش نمیدهند شما نیز همان را میکنید . شما نیز بدلیل گردن نمیگرارید . روی سخنم تنها بحقیقت گو

نیست بهمه کسانیست که هواداری از دین می نمایند و با اینعال با پیمان همراهی نمی کنند .

مابارها نوشتيم ودوباره مينويسيم، چنانكه شما بروىكيش خود ايستادكي مینمایید و بهیچ دلیلی کوش نمیدهید دیگران نیز همین رفتار را میکنند، پس چاره این برا کندگیها چیست ۱۹. امروزکه یك نیم مردم لگامگسیخته و بیدینند و یك نیم دیگر نیز سیزده و چهارده كیش میدارند وصد آلودگی در میانست ما ابن رفتار بكه شما يبش كرفته ابد كاربكيما تواند رسيد ١٠١٠. شما كله مكنيد كه جوانان بيدينند ، من ميكويم : چه جدايي ميانه شما با آنهاست ؟ . اگرآنها بگراههای خود مغرورند وگوش بدلیل نبیدهند شما نیز همین کار را میکنید. بلکه اگرراستی رابخواهیم مایه بیدینی آنان شما هستید. شما هستید که بیکرشته یندار های بیهوده و بیبا نام دین گزارده اید و بهانه بدست آنان داده اید. شما هستیدکه باصد هزاران علما که میدارید بکوچکترین ایراد های آنها یاسخ نمیتوانید داد و بااین زبونیخود مایه گستاخی آنان شدهاید. شما هستیدکه باصد ها دفیلسوف اسلامی، و «علامه شهیر» و دمصلح کبیر، که میان پیشوایان خود میدارید دربرابر سیلمادیگری دست بسته ایستادید وبلکه بسیاری از همان بیشوایانقان خود زبون آن سیل کردیده باملیونها دیگران بدرهٔ ببدینی ومادیگری غلطیدند . یس از همه اینها - شما هستید که امروزکه ما درفش خداشناسی برافراشته ایم و با مادیگری و اروپا پیگری و دیگر بیدینی ها نبرد میکنیم و بخواست خدا وبیاری او همیشه فبروزیم ، شما نه تنها بمایاری نمیکنید بسیاری ازشما ازدشمنی و کارشکنی هم باز نمی ایستند .

شما بیك لغزش بزرگی دچارید، و آن اینکه در پذیرفتن و نپذیرفتن گفته های ما خودرا آزاد میشمارید، درجاییکه آزاد نیستید و نتوانید بود. اگر در جهان راه اینست که هم کسی باور هاییکه پیدا کرده چه راست و چه کج، بروی آنها ایستادگی نماید و در پذیرفتن و نپذیرفتن راستیها آزاد باشد پسشما را به بیدینان چه ایرادی هست ۱۶، مگر آنان جزهمین رفتار را میکنند ۱۶

شما اکربراستی دین میدارید وبهستی آفریدگار جهان خستونده هستید باید خودرا آزاد نشناسید و ناگزیر باما همراهی نمایید . ممنای دین جزیبروی از راستیها نبست .

شما هواداری از اسلام مینماییه . اگر این راست است باید بدانید ما اسلام را زنده میکنیم . آری ما آنرا زنده میکنیم . اسلام از میان رفته وجز نامی از آن بازنمانده . جهادش رفته و خلافتش رفته و قانونهایش رفته و خویهای ستودهاش رفته و باور های ساده اش رفته و شما بگویید چه چیزش بازمانده اگر فراموش نشده این در میان مسلمانان بود که پیش از آنکه ما برخیزیم نام دین خوار ترین چیز ها بود و بیفرهنگان بیفرهنگی و زباندار ازی را تابخدای آفریدگار میرسانیدند و ایرج میرزا ها آن پستی ها را میندودند و هیچ کس برای جلوگری نبود ، امروز هم این در میان مسلمانانست که خدای بزرک را کوچکتر از « حضرت عباس » میشناسند و سوگند های دروغشان همه دا ست .

اسلام را فلسفه یونان و باطنیکری و صوفیکری و مانند اینها که بارها شمرده ایم از نیرو انداخته و ناتوانش کردانیده بود و سرانجام آخرین ثیشه را بریشه آن فلسفه مادی ارویا (همچنین دانشهای نوین ارویایی) زد و این پیمانست که در این شش سال بایکایك آن بد آموزیها نبرد میکند و بخواست خدا وبیاری او بزنده کرداندن دین میکوشد و تا کنونگامهای بسیاری بسوی فیروزی برداشته و شما اگر براستی خواهان اسلام باشید باید ازیبان هیچگونه پشتیبانی درینم نگویید .

من نبدانم شما ببدارید یادر خواب ۱۶ نمیدانم اینها را چگونه فراموش میکنید ۱۶ نمیدانم چگونه درنبیابید که یك کسی که با اینهمه بدآموزیها نبرد میكند جز بیشتیبانی خدا فیروز نتواند بود ۱۶. چگونه بیاد نمیآورید که مادیگری باآن هیاهو وچیرگی جز پیمان کسی بیاسخ آن برنخاسته وملیونها پیشوایان دین در میان مسیعیان و مسلمانان یاسخی بآن هیاهو نداده اند ، در جای دیگریهم

گفته ام مسیو فلاما ریون دانشنه بنام فرانسه ای از کسانی است که در باره روان سخنها رانده وباهواداران فلسفه مادی به چخش برخاسته وچنین خواسته که بودن نیرویی را جز از نیروهای مادی (که همان روان باشد) در کالید آدمی نشان دهد . کتاب او پارسال بفارسی ترجمه شده بگیرید و بخوانید تا بیبنید چه کوششهایی کرده ویس از همه بجایی نرسیده ودرنتیجه دست یازیدن بافسانه های باورنکردنی سخنان خود را بیکبار ازارج انداخته ، همین داستان را ما باسادهترین و آسانترین راهی روشن گردانیده وهستی روان را بادلیل های بسیاراستواری نشان دادهایم ، نمیدانم شما باینها باچه دیده نگاه میکنید ۱۲. اگر براستی دیندارید و غیرت دین می کشید چگونه ارج این فیروزی را اگر براستی دیندارید و غیرت دین می کشید چگونه ارج این فیروزی را

همان فلسفه یونان که نخستین تیشه کاری را بریشه اسلام فرود آورده

نا آگاهی پیشوایانتان تا بآ نجا رسیده بود که هفتاد در صد علماه آنرا درس
میخواندند و یکی از هنر های خویش میشماردند ویس از هزار سال نخستین
بار مابودیم که بآن ایراد های ریشه کن گرفتیم، نمیدانم شماارج اینها را چرا نمی
شناسید ؟ ؟ . . نمیدانم شما دین را بچه ممنی می گیرید و چه نتیجه از آن
می خواهید ؟ ؟ .

ما گفتیم و بار دیگر میگوییم: آنچه دین را از نیرو انداخته آن بد آموزیهای چندگانه واین کیش های پراکنده است. آیاشما اینرا میپذیرید؟! شما را میگویم ای کسانیکه دعوی خداشناسی مینایید! آیا شما این گفته ما را میپذیرید؟! اگر نمیپذیرید پس خودتان بگویید که مایه ناتوانی دین چیست؟! اگر میپذیرید باید بگردن گیرید که ما درد دین را شناخته ایم و بچاره آن میگوشیم وشما نیز باما همدست باشید . هم چه هست یك سختی بگویید تابدانیم اندیشه شما چیست؟! . . بدانیم این دهوی خدا شناسی که میکنید تاجه اندازه راست است؟! . . بدانیم این

بدانید این رامی را که شما پیش گرفته اید و در برابر پرسشهای

یبایی و ایراد های ما خود را بناشیدن میزنید و ایستادگی بروی بندارهای بیبهوده را دین یا بگفته خودتان « ایبان » مینامید کاریست که پیش از شما زردشتیان کرده اند و جهودات کرده اند ، اینان هزار ها سال باخرد ودلیل نا فرمانی نموده و بروی بندار های خود ایستادگی نموده اند و هیچ سودی نبرده اند و جز زبونی وخواری وبدنای نتیجه در دست نکرده اند .

بدانید دیگر بهانه ای برای شما باز نمانده و بزبان خودتات کویم ، « حجت بشما نمام شده »، اگر بازبخاموشی کرایید وایستادگی نمایید بیش خدا روسیاه خواهید بود و آن دعوی دین وخدا شناسی که میکنید همه دروغ خواهد درآمد و مردم شمارا مایه بدیختی همای خود غواهند شناخت .

هشت سالست ماباصد رنج این راه را دنبال میکنیم و درزمانیکه دین خوار ترین چیز بوده درفش آنرا برافراشته ایم ، وتاکنون همیشه درپیشرفت بوده ایم و بیخواست خدا خواهیم بود، وراه را تااین اندازه روشن گردانیده ایم که پیاپی میگوییم همرکه را سخنی هست بنویسد، این را بدیندار هم میگوییم و به بیدین هم میگوییم ، دین که سرایا بادانشها ناسازگار بود وصدها ایراد بآن میگرفتند ما تا آنجا رسانیده ایم که میگوییم دین باید بدانشها راهنه این کند و از لفزشهای آنها جلوکرد و با آواز بلند بفلسفه داروین و به روان شناسی ایراد می گیریم - یس از همه اینها باز شما نمی توانید باما همراهی کنید . چه دروغ بوده آن دینداری شما ایجه دروغ بوده آن دوی خدا- شناسی شما ا

مرا شگفت افتاده که اینان این زبونی ، و این درماندگی ، و این پراکندگی ، و این چهارده کش ، واین دکانداریها را دین مینامند ومیخواهند بروی اینها ایستادگی نمایند ، و برای اینهاست که با کوششهای «خدایی» ما همراهی نمیکنند ، ومن نمیدانم اگراین آلودگیها و درماندگیها دینست پسبیدینی چیست ۱۱ . . چیزیکه بادانشها درست نمیآید ، باخرد سازش نمیدارد ، نتیجه اش جز درماندگی و بیچارگی نیست ، چیزیکه صد ایراد بآن میگیرند و بیکی باسخ

داده نمی شود. چنین چیز زبونی وبی ارجی را دین می نامند وبرویش ایستادگی نشان می دهند ؛ کویا برای این زبونیها و در ماندکیهاست که خدا پیفسران بر می انگیزد ؛ کویا معنی «قاعده لطف» اینست ؛ دریفا صد دریفا ؛

یکدستگاه بیمکینی که ما دیدیم که چون درایران جنبش مشروطه برخاست و یکتوده ای پس از هزار سال خواست تکانی بعود دهد وبراه افتد چون در همان هنگام پای دانشهای نوین اروپایی نیز بایران رسید و در دبستانها درس جنرافی و ستاره شناسی وزمین شناسی ومانند اینها داده شد و جوانان که آنها را میخوانده و با باورهای دینی خود ناسازگار می یافتند ناهار زبان بایرادگیریهایی کشادند و بیشوایان که هیچ پاسخی نمی توانستند از در د تکفیر » آمدند و آشکاره در منبر ها داد زدند « مردم اینها بیدینند، اینها می گویند زمین می چرخد، اینها می کویند باران از بخار پدید آید . . . و بهمین دستاویز باجنبش مشروطه دشمنی نمودند و افزار دست بیگانگان شده و گزند ها بکشور رسانیدند و خونها ریختند و سرانجام رسو ایی را بآنجا رسانیدند که بچیرکی بیگانگان شادی نمایند و جشنها گیرند و بکونسولخانه رفته دعا کفند . اینست بیگانگان شادی نمایند و جشنها گیرند و بکونسولخانه رفته دعا کفند . اینست خواهند رفته داران به بهشت خواهند رفت .

اینست دینیکه میدارند و میدانم شما همینکه اینها را بیکیازآنان بخوانید بیدرنگ یاسخ دهد ، داینها در اصل دین نبوده ، اینست گریزگاهی که برای خود درست کرده اند و ما نمیدانیم آن اصل دین درکجاست و چرا آن را بمیان نمیگزارند ؟ ۱ . . بیچارگی را تماشا کن یك توده در توی آلودگیها می سوزد و تنها دلخوشیش باینست که اینها دراصل دین نبوده . توگویی دین رخت است که دو دست باشد . یکی کار کرده که بتن کنند و دیکری تازه در بقچه نگهدارند ؟ ۱ . .



یك کونه از مرغان بهشتی

پیمان ـ روبروی صفحه ۷٤۱

## مرغان بهشتي

مرغان بهشتی خانواده ای از ررغانند که جدایی آنها از ررغهای دیگراز روی قشنگی بسیار، و رنگهای گوناگون، و پرهای فزونی میباشد، باین معنی گذشته از زیبایی وقشنگی تن و اندامها هم یکی از آنها رنگهای گوناگون را بروی خود می دارد و هم کدام یك یا دو رشته پرهای فزونی را دارا میباشد. این پرهای فزونی گاهی همچون تاج روی سر و گاهی همچون سیر روی سینه است و دربرخی نیز از دو پهلو آویزان میباشد. انبوه مرغان قشنگ است و اینها رویهمرفته قشنگترین آنهایند. نگارگر طبیعت هنر رنگ آمیزی و نگارگری خود را در آفریدن اینها بهتر و بیشتر نشان داده .

کتر خانواده ای از مرفها باندازه اینها گوناگون است و دانشهندات مرفشناسی تاسی و چهارگونه از آنها را شناخته اند، و همه اینگونه ها دریك سرزمین کوچکی بسرمیبرند و درجا های دیگر دیده نشوند. زیرا بجن دوگونه از آنها که در استرالیا نیز دیده شود گونه های دیگر تنها در آبخوستگینه و پیرامونهای نزدیك آن (از آبخوست های اقیانوسیا) دیده شوند: ازاینرو تاچند قرن پیش کسی را از دانشهندان آسیا و ارویا از بودن چنان مرغانی آگاهی نبود و نخستین بار که ارویاییان از بودن آنها آگاهی یافتند هنگای بود که در قرن شانزدهم جهادگردان برتوغال بآن آبخوست رسیدند و بومیان بود که در قرن شانزدهم جهادگردان برتوغال بآن آبخوست رسیدند و بومیان نزد آنان آوردند و آنان ازدیدن آنها درشگفت شدند، بوجون بومیان میگفتند اینها مرفهایست که همیشه در هواست و درجایی فرود نیاید این بود پرتوفالیان آنها را «مرفان خورشید» نامیدند وچون بارویا باز نیاید این بود که اروپاییان این مرفها را شناختند و چون تا دیر زمانی از آن زمان بود که اروپاییان این مرفها را شناختند و چون تا دیر زمانی جزیوست آنها که بهند وگاهی نیز بارویا آورده میشد دسترس پیدا نمیکردند از آن زمان بود که اروپاییان این مرفها را شناختند و چون تا دیر زمانی

ازاینرو افسانه های بسیاری درباره آنها درارویا پراکنده گردید و سیس دانشمندان جانورشناسی بجستجوی: بیشتر دربارهٔ آنها پرداختند و یکی از دانشمندان آلهانی نام «مرفان بهشتی» بآنها داد که در همه جا شناخته گردید و کسانی از اینان تابگینه نو و استرالیا برای جستجو از آنها رفتند و کم کم آگاهیهای درست از این مرفهای قشنگ بدست آمد و گاهی از زنده های آنها نیزبارویا آوردند. مستروالاس دانشمند بنام انکلیسی که نخست کسیست که در قرن گذشته کتاب درباره این مرفها نوشته و آگاهیهای دانشمندا ه ای در باره آنها بارویاییان داده در یکی از سفر های خود در هند یکجفت از این مرفان را بصدلیره خریده و بارویا آورده.

چنانکه گفتیم این مرغان پر های فزونی دارند وهریکی از آنها چند رنگ قشنگی را نشان میدهد. توگویی دست طبیعت اینها را برای تماشا پدید آورده و آرایش آنها را خواسته واینست گذشته از رختهای همگانی رختهایی برای قشنگی و زیبایی بآنها یوهانیده و رنگهای دلزدای کوناکون را درروی آنها نمودار گردانیده.

ییکره ای که در شماره یکم امسال ( روبروی صفحه ۲۵ ) آوردیم یک گونه از آنها را نشان میدهد که چون نرهای آنها دارای شش پر برسر خود میباشد دانشهندان اروپایی آنها را «مرغ بهشتی شش پر» نامیده اند . این مرغ گذشته از آن شش پر پرهای فزونی دیگر نیز دردو پهلوی خود دارد که بسیار قشنگ است . این مرغ رنگهای قشنگ چندی را داراست و چشمهای آن که برنگ آبی و کرد آن حلقه زردیست بسیار قشنگ و تماشایی باشد .

ییکره ای که در این شماره (روبروی صفحه ۲٤۱) می آوریم یك گونه دیگررا نشان میدهد که بنام «مرغ بهشتی سرخ» نامیده شده . این نیز بسیار قشنک است و پرهای دراز ویبچیده وانبوهی از این یهلو وآن یهلوی آن آویزان میباشد که از پس انبوه است دم مرغ دا نایدید گرداند . در

این مرغ توانگفت همه رنگها کرد آمده وهماندای ازآن برنگ قشنگ دیگری میباشد. زیرا این پر های دراز انبوه دو پهلو برنک سرخ تند ودرخشانست ( و از اینروست که مرغ را بنام سرخ خوانده اند ) و کلوی آن برنگ سبر زمردی میباشد . یشت مرغ برنگ وزرد تندیست ویك خطی بهمان رنك تاسینه فرود میآید . خود سینه رنگی میانه سرخ و قهوم ای میدارد . برها نبز بهمان رنگ است . نك مرغ برنك آبي و چشم آن برنك زرد است و یرهای ریزی که سروچشم و نك را فراگرفته برنك سباه مخمله مساشد . دو یر درازی که از دم مرغ است و در سایه درازی خود از میان بر های پهلوبي ببرون جسته وپیچان بایبن آویخته برنگ سرخ قهوم ای میباشد .

د برداشته شده از کتابهای اروبایی ،

## در پیرامون زبان

چنانکه خوانندکان میدانند بیمان از روزی که بیدا شده به زبان فارسی دلبستگی نشان داده و در پیرامون درست گردانیدن و پیراستن آن کوششهای پیایی کرده . همیشه دراین باره پرسشها شده و هواخواهان مهنامه این دلیستگی وکوشش مارا بزبان چندان ارجدارکه پیمان بآن پردازد نشناخته و زبان بخردهگیری بازکرده اند . ولی ما ناگزیر از چنانکاری بوده ایم . زیرا ما برای پیش بردن کار خود بزبان نیاز بسیار داشتیم ومیداریم و چون زبان آلوده بیماری که میبود خواست ما را انجام نتوانستی داد چاره نداشتیم جزآنکه خود بهیبراستن زبان برخبزیم ودرمیان کوششهای خود گام بگام در آن راه نیز پیش برویم ، و خشنودیم ما همبنکه باینکار بر خاستیم آرزوی درست گردائیدن زبان که از سالهای بسیار پیش دردلها پدید آمده بود نیرو گرفت و رویه یك جنبشی بیدا كرد و نتیجه آن شد كه تكانی بمردم داد . این پیش آمد بسود ما بود. زیرا زبان پیمان را ازبیگانگی بیرون آورد

و جلو زباندرازیهایی را که از این راه میشدگرفت . ولی بایدگفت نتیجه ای

که خواسته میشد بدست نیامد ، زیراکسانیکه یا بمیان گزاردند خواستی را گه بود در نیافتند و آنگاه راه را نشناختند ، انبوهی چنین بنداشته اند که عیب زبان فارسی تنها آمیخته بودن کلمه های بیگانه است و اینست در کوشش بچاره عبه هم تنها باین بس میکنند که کلمه های عربی یااروپایی را برداشته بجای آن یك کلمه ای از فرهنگها بیدا کرده و بنام آنکه فارسی است بکار برند و درجاییکه عیب زبان تنها آن نبود و آشفنگیهای دیگری در آن بیدا شده بود و این بود در چاره کردن هم بایستی تنها به بیرون کردن کامه های بیگانه بس نشود و باشفتگیهای دیگر نیز پرداخته و بچاره آنها کوشیده شود ، برای آنکه خواستمان از این سخن روشن گردد بیك مثلی بس میکنیم ه

اینکه ما میگفتیم (و کنونهم میگوییم) باید از کلمه های بیکانه پرهیز جست و آنها را بکار نبرد این پرهیز کردن از روی دشمنی با آن کلمه ها یا از راه یك هوسی نبود بلکه یك چیز هایی ما را باین سخن وا می داشت و نتیجه هایی را از آن کار در پیش چشم می داشتیم، یکی از انگیزه های این سخن آنست که ماچون یك کامه بیگانه را بیاوریم در پدید آوردن کلمه های دیگر ازآن دچار دشواری خواهیم گردید ولی در کلمه خودی آن دشواریها نیست مثلا کلمه و فرهیدن و را که بیجای «وحی» مربی می آوریم نه برای آنست که با آن کلمه عربی کینه در میانست بلکه از اینرویست که ما توانیم از «فرهیده» و «فرهنده» و «فرهنده» و «فرهیده» و «فرهنده» و اینها در میانست بلکه از اینرویست که ما توانیم از «فرهیده» و «فرهنده» و اینها در میانست بلکه از بیاوریم ولی از «وحی» اینها در میده بینها را بیاوریم ولی از «وحی» اینها در شدنیست .

یك انگیزه دیگر اینکه نامهایی که از خود زبان درست شود مردم معنای آنرا نیز فهمند و آنگاه آنرا درست بزبان رانند ، مثلا ما چون نام آن افزار را دوربین گزاردهایم هم شنونده معنی آنرا فهمیده وداند که دوربین چیست و نیاز به پرسش پیدا نکند ولی اگرآنرا «نظاره» بنامیممردم معنایش را نفهمند و آنگاه کلمه را خلط روان کنند .

انگیزه های دیگر نیز هست ولی بهمینها بس میکنیم وخواستان اینست که ما اگر بیرون کردن کله های بیگانه را میخواستیم از روی این اندیشه ها و ماننداینها بود ، ولیکسانیکه امروز بمیان افتادهاند بیکبار ازاینها ناآکاهند و بهمین بس میکنند که این را برداشته و آنرا بگزارند ، مثلا کسانیکه بجای دکلهه عربی دواژه و را که از برهان قاطع برداشته اند بکار می برند شما بیرسید چسودی از آن میخواهند ۱ ، آیا چه جدایی میانه کلمه و واژه میپندارند ۱ ، از آنسوی اگرراستی را بخواهیم «واژه» هم فارسی نیست ، میپندارند ۱ ، از آنسوی اگرراستی را بخواهیم «واژه» هم فارسی نیست ، زیرا گذشته از آنکه در هیچ جا بکار نرفته و کسی از آن آکاه نبوده و از شمار دهزوارش، میباشد ، نویسنده برهان قاطع پیداستکلمه آرای است و از شمار دهزوارش، میباشد ، نویسنده برهان قاطع که هزوارشهای بهلوی را در هندوستان از موبدان زردشتی شنیده بوده در فرهنگ خود میآورد و اینهم از آنهاست . هرچه هست شما جدایی میانه «کلمه» و «واژه تنوانید یافت و از این عوض کردن سودی دردست نخواهد بود جزاینکه واژه چون بافت و از این عوض کردن سودی دردست نخواهد بود جزاینکه واژه چون تازه است تا دیری مردم آنرا نخواهند فهمید .

ببینید کسانیکه بدرست کردن زبان برخاسته اند از درست کردن ننها عوض گردانیدن کلمه ها را میشناسند و در آنهم بدینسان نا آکاهی از خود نشان میدهند. چه رسد بآنکه از آشفتگیهای دیگر زبان که بسیار بزرگتر و شناختنش بسیار سخت تر است آکاه باشند .

از اینرو ما ناگزیر بودیم باین کوششها امید نبسته و رشته کوششهای خود را در این باره از دست ندهیم و چنانکه خوانندکان آکاهند در این کوششها تنها بعوض گردانیدن کلمه ها بس نکردبم و قاهده هایی یکی پس از دیگری گزارده و پیشرفت دادیم ، بهترین نمونه داستان گونه های سیزده کانه گذشته و چهارکانه اکنون است که بیکبار از میان رفته بود و ما گذشته از آنکه معنبهای آنها را باز نمودیم وروشن گردانیدیم درنوشتهای خود همه آنها را بکار بردیم ، و آنگاه در دیگری برای جدایی گزاردن در میان کلمه های

نزدیك بهم بازكرده و یكرشته از آنها را روشن كردانیدیم .

یگانه وای درستگردانیدن زبان اینست ویس واز کوششهای هوسبازانه دیگران جزیهم خوردن زبان نتیجه دیگری بدست نخواهد آمد . و چنانکه خوانندگان میدانند ما امسال همآنرشته را دنبال کرده بر آن بودیم گام های دیگر در این راه برداریم . ولی چیز هایی ما را باین وامیدارد که کنونرا رشته آن کوشش را رها کنیم ، و امسال دیگر به پیشرفتی در راه زبان بر نخیزیم .

یکی از آن انگرزه ها اینست که زبان مهنامه که تاباینجا رسیده باری کسال بهمین حال بایستد و برای خوانند کان فهمیدن آن سخت نباشد . بویژه که بسیاری از ایشان تازه باییمان آشنا شده اند و فهمیدن زبان کنونی بآنان سخت است چه رسد بآنکه گامهای دیگری بسوی پیش برداشته شود .

دیگری اینکه هم چیز تازه ای که پیشآید هوسبازان و خود نمایات آرا میدانی برای خود گیرند و تادیرزمانی جلوگیری از ایشان دشوار است ولیچون زمانی بگذرد وهوسها فرو نشیند خود رها کرده بی کار های دیگری روند . داستان زبان نیزکنون میدانی برای هوسبازیها وخود نماییها شده و ما ی بینیم از کوششهاییکه در این راه میکنیم بیش از همه آن هوسمندات سود می جویند و نوشته های ما را سرمایه گرفته بادست برد هاییکه خاتنانه می نمایند رنگ دیگری بآنها داده و کار خود را بیش میبرند و این کار از هم باره ناستوده است و آنچه مارا رنجیده میگرداند آنست که باهوسبازیهای خود اندیشهها را آشفته گردانیده و رنجهای ما را هدر میسازند . از اینرو هم بهتر میدانیم که دیگر این رشته را دنبال نکنیم تااینان آنچه کردنی هستند بکلند وهوسهای خود را فرو نشانند و با لفزشهای بسیاری که ناگزیر دچار خواهند بود جایگاه خود را فرو نشان دهند و آنزمان خواهد بود که ما خواهیم توانست دوباره این خودرا بمردم نشان دهند و آنزمان خواهد بود که ما خواهیم توانست دوباره این بدست آوریم و برای آنکه خوانندگان از چگونگی آگاه باشند این را در بیست آوریم و برای آنکه خوانندگان از چگونگی آگاه باشند این را در این باینها

# پرسش و پاسخ

#### يرسش:

مانیت می چیست ۱ آیا با جان پیوستگی دارد یا باروان ۱ در مهنامه ای در تهران چند سال پیش کتابی در این باره چاپ و مانیتسم را به دوبخش (طبیعی و الهی) بخش کرده بود و تا جائی در آن باره سخن میراند که برانگیختگان رانیز دارای این قوه میدانست مثلا میکفت یك سانیتزر می تواند آدم ممینی را بخواباند دیگری هم کسی را می خواباند ودیگری خودش را می تواند بخواباند و آینده خبرهایی بخواباند و این آخری برانگیختهٔ خداست که می تواند از گذشته و آینده خبرهایی بدهد. نیاز مندم اینرانیك روشن گردانید.

اردوس ـ نقوى با كيار

### ياسخ:

شناختن اینکه آیا مانیتسم باجان پیوستگی دارد یا با روان کار دانش است . مارا درباره مانیتسم آن اندازه آگاهی نیست و اگر هم بودی گفتگو از آن کار ما نبودی . این جدایی که ما میانه جان و روان گزاردیم در آینده جا برای خود در دانشها بازخواهد کرد واز این باره ها گفتگو بسیار خواهد شد . اما نوشته آن مهنامه یا کتاب بیکبار نادرست است . زیرا نهیك برانگیخته ای از گذشته و آینده آگاهی داده و نه مانیتسم چنین نیرویی را درکسی یدید تواند آورد . این نویسنده چند اندیشه نادرست را بهم آمیخته :

- ۱) مانیتسم آدمی را بآگاهی دادن از چیز های نادیده و نادانسته توانا کرداند.
- ۲) برانکیختگان پیشکویی میکردهاند و از چیزهای نادانسته آگاهی می دادهاند .
- ۳) کار برانگیختگان همه ازروی نیرو های طبیعی بوده و پیوستگی باخدا نمیداشته اند. هرسه اینها بیباست

خوانندگان مانیتسیم را با اسپرتیسم یاکفتکو بامردگان یکی ندانسته و سخنان مارا که درباره آن یکی نوشته و آنرا سرایا دروغ نشانداده ایم بااین سخن که دراینجا درباره مانیتسم مینویسیم ناسازگار ندانند .

#### پرسش:

قریه باسمنج که در طرف مشرق شهر تبریز واقع است در نوشته ها و قباله های کهنه دویست سال قبل فهوسفنج نوشته شده در صورتیکه امروز در همه موارد کلمه باسمنج را استعمال نموده و مینویسند متمنی است روشن گردانید کلمه باسمنج و فهوسفنج بچه معنی و باهم چه سازشی دارند .

### **محمد على ميرزا زاده ـ تبرير**

### پاسخ:

کلمه «فهوسفنج» را ما درکتابها نیز می یابیم . اسکندر بیك منشی درعالم ارای عباسی همه جا این دیه را «فهوسفنج» نوشته. پس باید بگوییم شکل درست تر نام همانست و «واسمنج» یا «باسمنج» که امروز درزبانها میگویند و ما نیز از روی آن مینویسیم دیگر شدهٔ (محرف) همان میباشد، واین اندازه دیگر شدن درنامهای آبادیها که همیشه زبانزد مردم میباشد شگفت نیست . جنانکه مانند آن را ما درمیان آبادیهای تبریز نامهای پینه شلوار و قارقا بازار را داریمکه دیگر شده «پایینه شادآباد» و «کراکی بازار» است. اما معنی کلمه دانسته نیست . این نامها باز مانده از چند هزار سال پیش میباشد که از یکسو اینها شکل خود را بیایی دیگر کرده و از یکسو زبانی که اینها از آن برداشته شده از میان رفته . من درده و اند سال پیش در نتیجهٔ کوششهایی که دراین راه از روی دانشکردم توانستم ممنی چند صد نامی را از نامهای آبادیها ( برخی را از روی کمان و برخی را از روی بیگمانی) بدست آورم ـ چنانکه معنی تهران و شمیران وتارم وجهرم وقهورد و قارقا بازار و آرونق (گونی) و آشتیان و مایان و بسیار مانند اینها را نیك دانستم. ولی هزار ها نام دیگر بیكبار نادانسته ماند و راهی بمعنی آنها پیدانشد . شگفت آنکه من معنی «تبریز» را می جستم که باین نتیجه ها رسیدم در حالبکه پس از همه کوششها معنی آن نام که میخواستم نادانسته ماند ۰ «فهوسفنج» یا «باسمنج» نیز از آنهاست که نتوانستیم بدانیم .

## درخواست

-1-

داستانهایی که درباره ارومی ( رضایبه ) در تاربخ هجده ساله آورده آیم بیشتر ازروی نوشته های خود مسیحیان بوده و ناگزیراست که نادرستیهایی در آن خواهد بوداینست درخواست میکنیم کسانی از مردم ارومی که آگاهی از ابن داستانها می دارند بنوبسند و این را بدانند که آن پیش آمد هارامسیحیان و اروپاییان بارها نوشته اند و در همه جاگناه را بگردن ایرانیان انداخته اند و صد دژ رفتاری بنام مردم بومی نوشته اند واگراز اینسوی چیزی نوشته نشود آنها در تاریخ ماند و مایه شر مندگی کشور باشد. این راه را که ما باز کرده ایم کسانی ازرضاییه و سلماس و خوی فرصت را از دست نداده و پیش آمد هارا بدانسان که روداده یادداشت کرده برای ما بفرستند و پیش آمد هارا بدانسان که روداده یادداشت کرده برای ما بفرستند از آنها بهره جوییم بسیار نادانیست که کسانی اینها را بگزارند و بشعر سرودن و گفتار نوشتن و رمان بافتن پردازند . این پستی هارا از خود دور کنید و بکار های نتیجه دار سودمند پردازید.

\_٢.

کسانیکه از روزنامه های تجددو کلید نجات وطلیعه سعادت و تبریز ( از شمار های سال های ۱۳۳۲ و پس از آن ) میدارند بما بفروشند یا بامانت بفرستند که پس از دیدن و یادداشت برداشتن بخودشان باز خواهیم گردانید.

# سال ششم تیر ماد ۱۳۱۹ شمار د چهار م

### بهای بکتاله . و ربال

جاپگاه فانتر ، خیبایان فرهنگ با گوچه سرپاس طنتار با خانه آقای کسروی تندن ، ۳۰ م م ۴

# دستور پيمان ـ يا دستورنوين

( برای بنات داستنج این دستول شماره های بات و دو سال بنجه دیده شود )

ه کششه از ایسیزده کروه میشدسیدارد. ایدار درسا ادان با همره دادارد. از استنگاهٔ هشه س**نادی : نوشت ب**ا همچون ناه خود ساده است .

اعتماشته نادیده : فوشته به این را در جایس آورندکه کاری رو داده
 دار کورساید در آنجا نبرده و آنی، ندیده باشد و حامن در خانه نبودم پکی آمندهو مرا
 رسیده و در کنان و راده می .

ر هم بالمحمل ششه الديمار همي ، الله شائين به البين ارده مرابع المسال هموارد. ميسوشته او به بهكرمان عارازی به من مهيم باكنته ، ۱۰ قال المرد با من دوست بود او بازا هذا المعادرشتنی ۱۰ د

کا با**خماشته همانز عانی : مینوشت ب**اینزادرجایی آورسکه کارد**رمان** منگامی کاکتنکو از آنست مینوشته با راکند که من رسیده مینوشت کار

برگذشته مین زمانی است که مدی
 پیوستگی : همیشوشت - گذشته ممان زمانی است که مدی
 پیوستگی یکی یك کاری زاییوسته
 پایی هم میكرده : « شب را هی نائید » ( پیوسته مبتالید )، « خدا را میخواند »
 پیایی میگذت خدایا ).

 ۲ دگذشته آیندگی : خواستی رفت ـ این را درجایی آورند که بهنگاه یک کار کار دیگر رو دادنی بوده و میبارست رو دهد : • آنروز که سلطان بفته خلیج.
 خواستی شد ده هزار مرد بنزدگرفتند » ( ناصر خسرو . )

۷ ـگذشته گذشته : فوشته بود ـ این را در جایی آورند که یك کاری بیش از یكکارگذشته دیگری رو داده باشد ، ه من چون رسیدم او رفته بود »

**\*** 

این هفت گونه رده نخست است و از هر یکی یك ممنی بیشتر خواسته نشود ..