

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# Columbia University in the City of New York

THE LIBRARIES





### РЕЛИГІЯ КЛАССИЧЕСКАГО МІРА

M

ПЕРВАЯ ПОЛОВИНА ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФІИ.

### постепенное развитие

**ДРЕВНИХЪ** 

## ФИЛОСОФСКИХЪ УЧЕНІЙ

ВЪ СВЯЗИ СЪ РАЗВИТІЕМЪ

### ЯЗЫЧЕСКИХЪ ВЪРОВАНІЙ.

COY.

Ор. Новипкаго.

ЧАСТЬ ІІ.

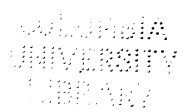
РЕЛИГІЯ КЛАССИЧЕСКАГО МІРА Н ПЕРВАЯ ПОЛОВИНА ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФІН.

Forsan et haec olim meminisse juvabit.
Virg. Aeneid. L. I. v. 203.

КІЕВЪ.

ВЪ УНИВЕРСИТЕТСКОЙ ТИПОГРАФІИ.

1860.



Digitized by Google

180 N859 V.2

214920

#### Нечатать появоляется

съ тъмъ, чтобы по отпечатании представлено было въ Ценсурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Кіевъ, 7 Октября 1859 года.

Ценсоръ А. Лазовъ.



### ОБЗОРЪ СОДЕРЖАНІЯ ВТОРОЙ ЧАСТИ.

| ·                                                          | mp. |
|------------------------------------------------------------|-----|
| ПЕРІОДЪ II. ГРЕЧЕСКАЯ ФИЛОСОФІЯ ВЪ ЕЯ НЕЗАВИ-              |     |
| СИМОСТИ ОТЪ РЕЛИГІИ.                                       |     |
| I. Религія личности, какъ третья ступень въ развитін есте- |     |
| ственной религін; ея главные виды:                         | 1   |
| а) Религія греческая, или религія красоты;                 | 4   |
| б) Религія римлянъ, или религія цівлесообразности; -       | 22  |
| в) (Религія знанія, или религіозный синкретизиъ, —         |     |
| относится къ александрійскому періоду).                    |     |
| II. Философія греческая.                                   |     |
| Общій ходъ греческой культуры, и выходъ изъ нея гре-       |     |
| ческой Философін;                                          | 41  |
| Главныя направленія духови. жизни греческаго народа,       |     |
| отразившіяся въ направленіяхъ греческой Философін,         |     |
| и отсюда раздъление ея на два отдъла:                      | 66  |
| Первый отдёль ся: объективное направленіе                  |     |
| философскаго сознанія, безъ строгой научной фор-           |     |
| ны и практическаго осуществленія; отъ Оалеса до            |     |
| Аристотеля включительно                                    | 71  |
| 1. Первая ступень: обращение духа къ природъ, или одно-    |     |
| стороннее уразумъніе безусловнаго въ матеріальномъ         |     |
| - бытін; отъ Оалеса до Анаксагора                          | 76  |

Cmp.

ленія: Героклить.

- 270

|                                                                     | Cmp.        |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| г) Четвертый моменть: видонамьнение единства въ мно                 | <b>)</b> —  |
| жественность: Діогенъ аполлонійскій                                 | - 279       |
| <ul> <li>А) Пятый моментъ: отторженіе множественности от</li> </ul> | Ъ           |
| единства: Эмпедокаъ                                                 | - 283       |
| е) Шестой моментъ: самостоятельность единства                       | H           |
| множественности и видоизивнение многаго цвле                        |             |
| сообразнымъ дъйствіемъ единаго: Анаксагоръ                          | . 290       |
| 2. Вторая ступень греческой Философіи: обращені                     | _           |
| философствующаго сознанія къ человъку, или односто-                 |             |
| роннее уразумъне безусловнаго въ духовномъ быти                     |             |
| человъка: Философія Софистовъ, Сократа и ближайших                  |             |
| его послъдователей: Мегариковъ, Киренцевъ и Киниковъ                |             |
|                                                                     |             |
| •                                                                   | - 301       |
| А. Первое направление: взглядъ на умственную в                      | -           |
| нравственную сторону человъка съ индивидуальной, эм-                |             |
| •                                                                   | - 303       |
| а) Взглядъ софистовъ на уиственную сторону человъка:                | 323         |
| аа) Протагоръ,                                                      |             |
| ,,,                                                                 | 328         |
| б) Взглядъ софистовъ на религіозныя убъжденія чело-                 |             |
| • * * * * * • • • • • • • • • • • • • •                             | 333         |
| в) Взглядъ софистовъ на нравственную сторону чело-                  |             |
| въка: Поль, Калликлъ, Орасимахъ. – –                                | 3 <b>37</b> |
| Б. Второв направление: взглядъ на умственную и нрав-                |             |
| ственную сторону человъка съ точки зрънія всеобщей,                 |             |
| идеальной: Философія Сократа                                        | 343         |
| а) Личность Сократа,                                                | 344         |
| 0, 200 22000000                                                     | 359         |
| в) Судьба его                                                       | 371         |
| В. Третье направленіе: преимущественный взглядь на                  |             |
| какую-либо одну сторону человъческой природы, съ част-              |             |
| ной или съ общей точки зрвнія: Философія непосред-                  |             |
| ственныхъ последователей Сократа                                    | 404         |

### VIII

|    |                                         |       |            | Ump.  |
|----|-----------------------------------------|-------|------------|-------|
| a) | Діалектическое направленіе:             | школа | мегарская: | - 406 |
|    | аа) Евклидъ,                            | -     |            | - >   |
|    | 66) Эвбулидъ,                           | _     |            | · i   |
|    | вв) Діодоръ кроносъ, -                  | -     |            | 407   |
|    | гг) Стильпонъ                           | _     |            | 1     |
| 6) | Нравственное направленіе:               | -     |            | - 411 |
|    | аа) Школа киренская:                    |       |            |       |
|    | а) Аристиппъ, -                         | -     |            | - >   |
|    | <i>в</i> ) Өеодоръ, – –                 | -     |            | - 413 |
|    | γ) Γereзi <b>ži, –</b> –                | -     |            | - 414 |
|    | <b>б</b> ) Анникерисъ. –                | -     |            | - 415 |
|    | 66) Школа киническая:                   | -     |            | - 419 |
|    | а) Антисеенъ, -                         | _     |            | - >   |
|    | <ul><li>β) Діогенъ синопскій.</li></ul> | . –   |            | - 422 |

### TEPIOAT II.

# : EPEЧЕСКАЯ ФИЛОСОФІЯ ВЪ ЕЯ НЕЗАВИСИМОСТИ ОТЪ РЕЛИГИИ.

Греческая Философія не была въ такой вависимости отъ религіи, какъ восточная; ни въ каномъ, однакомъ, случав: Философія не можетъ разервать всякую связь съ религіей овоего времени и развиваться одиноко: безъ всякаго въ ней отнощенія; алотому и въ этомъ періодъ изложимъ сперва I) оущественный смыслъ религіи класомнескаго міра, за тъмъ умені) разсмотримъ греческую: Философію и наконецъ III) представниъ общій взглядъ на весь этотъ періодъ.

### Религія классическаго міра.

Естественная религія на Восток' прошла въ своемъ развитія, какъ мы видіди, двъ главныя ступень, — ступень непосредственной религіи природы и ступень религіи ресленивней, или символической; въ классическомъ же міръ она достигла третьей и песлъдней ступени своего развитія, какъ
религія, самосознательной природы, или религія мичнасти.

Ч. П.

1

Отъ наблюденія витиней природы и уразумтнія внутренней ея жизни человъкъ переходитъ къ наблюденію самого себя и уразумънію своей внутренней, душевной жизни. Уже индійская Философія отличила человъческую душу отъ остальной природы, какъ существо разумное и одаренное волею, сознала даже ея личность, хотя и не признала въ ней существенной принадлежности души. Но въ греко-римскомъ міръ человъкъ достигъ самосознанія и потому не только отличилъ себя отъ природы, но и утвердилъ за собою личность, какъ неотъемлемую свою принадлежность и поставиль эту личность средоточіемъ своего пониманія и дъйствованія. Тогда и религіозное чувство примънило идею божественнаго къ человъческой душть, признало свои божества человъко-подобными, самосознающими и личными. Оттого и естественную религію на этой ступени развитія называемъ религіею самосознательной природы, или личности. Здёсь божества выдёлены изъ природы и поставлены выше ея; природа есть только облаченіе ихъ внутренней красоты, средство ихъ дъятельности, свидътельство ихъ величія. Боги не суть только символическія, или просто поверхностныя олицетворенія, но суть опредёленныя личности, сознательно дъйствующія по цълямъ, суть учредители нравственныхъ отношеній жизни, руководители человъческихъ судебъ, властители природы. Впрочемъ почва, на которой осуществляются божественныя цёли, есть конечный духъ, человъческое самосознание, а не безусловный Духъ и безусловная цъль, — до чего и не могла возвыситься естественная религія.

- Человъческая личность, въ религи личности послужившая человъку типомъ для сознанія Божества, заключаетъ въ себъ три существенныя стороны: сторону чувствованій, сторону воли и сторону мысли. По тремъ этимъ сторонамъ человъческой души и религія личности раскрылась тремя моментами въ послідовательномъ развитіи:

- а) Первый моменть религіи личности есть религія красоты; это религія Грековъ. Здѣсь Божественное сознается, какъ изящное единство духа и природы, какъ личность въ человъческомъ образъ, художественно преобразованномъ. Это есть выраженіе эстетическаго чувства, поддерживаемаго творческою фантазіею, которыхъ высшимъ созданіемъ въ религіи есть кругъ Олимпійцевъ, пластически—прекрасныхъ.
- б) Второй моментъ есть религія *цюлесообразности;* это религія Римлянъ. Здѣсь Божественное понимается, какъ нравственная личная сила, дѣйствующая сообразно съ цѣлями. Это есть выраженіе практическаго духа Римлянъ, стремящагося къ обладанію міромъ, дѣйствующаго по практическимъ цѣлямъ жизни; идеалъ этого духа есть Юпитеръ Капитолійскій; наконецъ
- в) Третій моменть есть религія знанія, или релипозный синкретизму александрійскаго періода. Это есть религія Грековь и Римлянь времени сліянія ихъ между собой 
  и сближенія съ Востокомъ. Здѣсь Божественное сознается какъ 
  личность мыслимая, вознесенная надъ природою, но господствующая надъ нею чрезъ посредство божественныхъ существъ 
  второстепенныхъ. Это есть выраженіе созерцающаго человѣческаго духа, вознесеннаго надъ созерцаемымъ предметомъ, 
  какъ чѣмъ-то внѣшнимъ для него. Объективное осуществленіе этого внѣшне созерцающаго духа есть премірное Существо, въ себъ нецостижимое и неизреченное 1).

<sup>1)</sup> Къ релягіи личности нъкоторые изъ нъмецкихъ мыслителей, напр. Гегель (Religionsphilosophie), Ноакъ (Die specul. Religions-wissenschaft) относятъ и религію Евреевъ, какъ первый ся моментъ подъ цисцемъ Религіи Высокаго (Erhabenheit). Но во-первыхъ, какъ

Два периме изъ этихъ моментовъ религіи личности мы пояснимъ, въ краткихъ чертахъ, здъсь же, передъ греческою Философіею, а разсмотръніемъ поелъдняго предваримъ ІІІ періодъ Философіи, — Философію александрійскую.

### а) Религія красоты.

Переходъ отъ религии символической нъ религи личности вообще и въ частности — къ первому ея моменту, —

справедливо замъчаетъ Целлеръ (Hal. Jahrb. 1841. S. 213) и Планкъ (theol. Jahrb. 1843. S. 436), не льзя іудейскую Релягію ставить ниже греческой и римской, потому что іудейская Религія составляетъ ближайшее основание Богооткровенной Религи христіанской; следо-Вичельно должна быть ризсматриваема непосредственно передъ этой последней; во вторыхъ, јудейскую Религію, какъ божественную, не льзя отнести къ кругу религій естественныхъ, хотя бы назначали ей мъсто выше греческой и римской (какъ желалъ Планкъ); по самой идев Бога, всеввдущаго и святаго существа, для котораго природа уже не составляетъ основанія бытія, іудейская Религія должна стоять 'не чолько выше вськъ естественныхъ религій, какъ думаеть Виртъ (die specufat. Idee Guttes. S. 95), no n bub hxx npyra, nant cupabe Aливо утверждаетъ Бранисъ (Gesch. der Phil: seit Kant. Einleit.). Между тамъ историки религій унустили изъ виду религіозный синкретизмъ александрійскаго періода, вовсе непохожій ни на греческую, ни на римскую религію прежняго времени. — Впрочемъ Штуръ (Allgein. Gesch. der Religionsformen der heidnisch. Völker. 2 Thl. S. 16) no "крайней "міврь высказаль опредъленно, что посль Александра В. яви--лись совершенно "неные блементы религовной жизни, отличные отъ чисто - гелленскихъ, поставленные вив чихъ пруга и что въ залековндрійскомъ періодъ времени произошло стремленіе къ образованію **Флиой общей греко-рамской религии изът омъщения религий греческой.** -египетской, спрійско-вавилонской и персидской. Но изложивъ релитію языческих вародовъ Востока и религію греческую, и онъ не вошель, однакожь, вы разспотрыне этого религозы по синкретизма.

религін, красоты ооставляеть, какъ уже замічено было, нидійская Филослоія. По индійской Философіи, какъ и вообще но восточному міровозэрьнію, общее преобладаеть надъ частнымъ, объективное надъ субъективнымъ, природа и Богъ надъ всемъ человеческимъ; среди безпредельной природы, человекъ не имбетъ въ самомъ себъ твердаго бытія, потому, что еще не призналь въ себъ своей личности; онъ существуеть только какъ физическое лице въ кругу другихъ физическихъ же лицъ, Правда, что индійская Философія заговорила о личности души; но она не высоко ценила эту личность и смотрала на нее какть бы съ грустью, какъ на следствіе отпаденія дущи отъ Души міровой; видёла въ ней нёчто такое, что хотя есть въ человъкъ, но чему быть въ немъ не слъдовало бы; личность эта и цринадлежить собственно не человъческой душъ, но Природв, которая, завивая ее въ вещественныя оболочки, отособляеть ее, въ сущности безличную, отъ всеобщаго начала жазна; поэтому и самосознаніе души есть произведеніе Прароды. Между тъмъ мысль о личности души, однажды выскаг занная, не пропала для человъчества; въ Греція человъть съ уважениемъ поднялъ эту личность, брошенную на Востокъ съ религіознымъ ужасомъ и поставилъ ее средоточіемъ своего міросозерцанія, какъ пунктъ, въ которомъ сходится естественное и духовное. Оттого въ сознании греческаго народа всеобщее и частное, объективное и субъективное уравновъщиваются, приходять къ единству: человъкъ углубляется въ жизнь нрыроды и узнаетъ въ ней самого себя и въ самомъ себъ природу; онъ находить въ природъ самого себя, какъ лице, и свою индивидуальность, свою личность видить во всей природъ; его я есть носитель сознанія всей природы, а природа есть аеркало, въ которомъ его л видить отражение самого себа; и чемъ больше онъ углубляется въ природу, темъ больше сближается съ нею и устраняетъ противоположность между ею и самимъ собою. — Индійская Философія сознала богоподобіе человъческой души и искала средствъ соединенія человъка съ Богомъ; но при этомъ соединении человъкъ теряется въ божественномъ лонъ, какъ одно изъ преходящихъ явленій въ своей неизмънной первосубстанціи; между тъмъ сознаніе греческаго народа, признавъ богоподобіе души, вывело изъ этой мысли, не замътно для самого себя, заключение, противоположное восточному: если душа человъка богоподобна, то и боги человъкоподобны, и это подобіе ихъ заключается въ ихъ личности. Оттого, по сознанію греческаго народа божественное соединяется съ человъческимъ, но такъ, что ни божественное не теряется въ человъкъ, ни человъческое въ божественномъ, потому что человъкъ въ самомъ себъ, въ своемъ чувствъ прекраснаго и въ евоихъ представленияхъ носитъ божественное, и божественное въ своей сущности для него есть человъческая личность; въ человъческой личности греческое сознание нашло то, чего тщетно искала индійская Философія виб ея: нашло въ ней непосредственное единство человъка съ природою и Богомъ. — Такимъ о разомъ человъческая личность сдёлалась теперь для религіознаго чувства средоточіемъ не только всего міровоззрѣнія, но и постиженія Бога, сдѣлалась средоточіемъ всей религіи личности, и прежде всего — религін красоты.

Средоточіемъ *міровозэрбнія*. По индійскому міросозерданію вся природа есть проявленіе Божества, и потому представлялась древне-восточному человъку въ своей совокупности, какъ строго опредъленное цълое; напротивъ того въ Греціи человъкъ непосредственно олицетворяетъ свое созерцающее сознаніе, свои представленія о существахъ природы и износя эти представленія изъ самого себя, признаетъ ихъ сущностію

предметовъ и потому видить въ природъ безконечное разнообразіе существъ самостоятельныхъ и независимыхъ, и каждое изъ нихъ есть для него живое и представляющее, каждое есть субъектъ, въ которомъ внутреннее и существенное составляетъ человъческая личность. Все теченіе природы для Грека есть свободная игра субъективности; каждое естественное явленіе для него есть историческое событіе, въ которомъ дъйствують не просто физическія силы, но индивидумы. Частныя вещи притомъ, конечно, проходять, но индивидумъ, или внутренній ихъ субъекть пребываеть постоянно, потому что онъ есть олицетворенное представление, которое само по себъ не есть частная вещь, но есть видовое представленіе, а виды вещей не разрушаются. Виды вещей сводятся къ родамъ, которые опять подчиняются все высшимъ и высшимъ кругамъ родовъ: то же отношение, по греческому воззрвнию, находится и между субъектами, живущими въ существахъ природы; и между ними одни происходять и зависять отъ другихъ; именно олицетворенія представленій частныхъ суть діти представленій общихъ; эти происходять отъ болье общихъ и такъ далье до самыхъ всеобщихъ элементовъ. Вся природа, поэтому, связана узами сродства, но она не составляетъ цёлаго, распредъленнаго по плану, потому что дъйствующіе въ ней субъекты, хотя въ извъстномъ отношении и подчинены одни другимъ, однако удерживаютъ полную свободу такъ, или иначе проявлять себя во вившности.

Тою же человъческою личностію, перенесшею свои предетавленія во внъшность, опредълилось въ греческомъ народъ и сознаніе бомсественнаго. Общія представленія, или что тоже, общіе элементы природы онъ призналъ виновниками ея частныхъ представленій, и потому видълъ въ нихъ производительную силу вселенной, видълъ божества. Кромъ того, элементы, по гроческому возорвень; суть субъекты, а субъективносты премерщественно сообщаеть ини харантерь божественности: Танамы образовы самые общее элементы сучы первоначавыме боты; а длиний ридь существы природы, происходищимы изы эмжь эмененчовь; соотывляечь покольніе боговь; наполимощим в вселенную! Такъ напъ эпементы сути субъекты, то и намдое божество есть: субъекты: Субъекты природы различаются по видамъ и родамъ: это равличие переносится и на божествевние инмивидумы, такв что есть боги висше и инзше, стярживие и миадине, могущественивнийе и слабывшее. Но камдай индивидумы, кинъ субъентъ, или лице, въ своей сферто минеть полную свободу двигельности такъ, что теченю природи, будучи выражениемы этой свободной дъятельности, составляють историю боговь; они выражають свой произволю йон ав нотумья амен информ, которыи намы канугов въ ней опучинивним. Камъ міри вообще, танъ и міръ боговъ не имъетъ определенией системы, и истому въ ихъ сонив легко погуто ноступать новые боги, лишь бы они принедени были вы инвистное гепетическое отношение съ ними и ознаменованы были жарактеромъ субъективности.

Въ этомъ религіовномъ міросозерцаніи выразинось еще теліжо испосредомисенное совнаніе греческиго народа, тельно д'истыр его: дужа, по д'яготно, въ которомъ лежало уже выбуждение къ висшему развитию. Ближайшіе мементы этого развитія были следующіе:

Безпонечное разпообразіе существъ природы, исъ которых важдое имееть самостоятельное бытіе, истому что въ каждожь обитаєть божественное, непосредственно побуждало созеразощій духв искать руноводительное начало для опредъленія вжиливжь между ими отношеній. Такимъ началомъ послуними имель о постепенномъ проискожденій одимаю существи ß

0

ви другимь, каке покольній младшихи из отарвинихь. Попр влиненть этой руководительной мысли проческое сознава новышло природу, какъ процессъ развития, въ которомъ различию три сивдующие періода. Первый періодъ есть процеость образованія вещества, выходищій изъ коренной претивоволожности: стихій, періодъ безпорядочнаго виъ броженія, хаотичесной борьбы, где силы враждебно между собою сталкинаются и воявляющием формаціи не имбють определенной меры и оорин. За тъжъ сявдуетъ второй періодъ, періодъ организацін, ногда время, одна изъ этинъ силь, преодельнаеть врамдебное столиновение стихий и водворяеть между ними мирь; твердое и косное бытіе дівлается текучимь; пребывающія въ вемъ силы сливаются вы жизнешный процессь, имъющій въ себъ форму и меру; но и оне конечны; рожденныя временены, временемъ и поглонциотся. Наконемъ, является человъкъ,--имсочайнее творене природы; и онъ реждень временемъ, но по могуществу своего соонония деляется его властелиномъ. Съ пеявленість человіких природа достигла своего третьяго нерюда и своего метинняго представителя, на которомъ онамчивается процесь ся развитія. Вмісто тенучаго и непостояннато времени теперь царить постоянная и свободная сила ченовъческато совиания, въ которомъ и проинединее становител настоящими, и которая, понуждая время возвращать поглощенимю ими добичу, содержить и носить въ себъ всю природу.

Танъ накъ все естественное для греческаго нареда было вывств и божественнымъ, то ивложенное здъсь вовървние на приреду непосредственно отразилось и въ сознани божественнаго. Какъ природа прошла три періода развитія, такъ и въ міръ боговъ было три царства, преемственно слъдовавшія одно за другимъ. Самое древнее царство было Урана и Геи; оно имъло характеръ безпорядочнаго, злементарнаго броженія. За тъмъ

слъдовало царство Кроноса и Реи; тогда выразилась жизнь устроенния въ самой себъ, но конечная, подвержения времени. Наконецъ, настало царство Зевса и съ нимъ достигла владычества человъческая природа. Къ царству Зевса принадлежитъ весь кругъ Олимпійцевъ.

Это міровозэртніе есть первый плодъ самоуглубленія греческаго сознанія; это уже не есть прежнее, непосредственное пониманіе субъективно-духовнаго начала во всемъ естествъ, но выработанное духомъ, хотя оно все еще остается интуитивнымъ въденіемъ, въ которомъ естественное и божественное понято въ его генетической связи; это есть мудрость, высказавшаяся въ Космогоніи и Оеогоніи орфической. Дійствительно ли поклоненіе Зевсу предварено было въ Греціи поклоненіемъ Кроносу, а это послъднее поклоненіемъ Урану (какъ утверждаетъ г. Леонтьевъ) 2), или поклонение Зевсу и прочимъ Олимпійцамъ было первоначальнымъ богослуженіемъ Грековъ, а царство Урана и Кроноса есть только выражение того первоначального состоянія религіозного чувства, когда оно еще не выработало для себя божествъ, созерцаемыхъ въ установившемся образномъ представленіи (какъ думаетъ Штуръ<sup>3)</sup>, Ноакъ и другіе), или наконецъ, просто есть только религіозное преданіе, принесенное изъ Египта о Гарсеф (Урань), Себь (Кроносъ) и Озирисъ (Зевсъ), такъ что Греція начала съ того, чъмъ кончиль Египеть, (т. е. съ Озириса-Зевса) — во всякомъ случаъ два первые періода Өеогоніи суть необходимое историческое предположение, начальные моменты развития боговъ до человъческой личности, которою они ознаменованы въ Греціи. Но

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О поклоненіи Зевсу въ древней Греціи. Москва. 1850 г. стр. 27. 71 и пр.

<sup>3)</sup> Die Religions-Systeme der Hellenen, S. 26-7.

Ш

1-

e-

90

Ť,

1-

H-

Ъ,

Ŭ-

IN

HY

ΝЪ

ne

H0

a-

3).

oe

0-

1Ъ

аŧ

90

10

и царство Зевса не было неизменно; напротивъ того, въ немъ начался новый процессь развитія греческой Минологіи, въ которомъ отличаются опять три степени, соотвътствующія тремъ главнымъ эпохамъ древнъйшей исторіи греческаго народа: времени Пеласговъ, Героевъ и собственно Гелленовъ. Въ пеласгическомъ періодъ Зевсъ и прочіе боги представлялись сознанію еще въ хаотической неясности, и потому не имъли именъ; поклоненіе богамъ было еще довольно сурово и самыя представленія о нихъ были еще боязливыя. Въ религіозномъ сознаніи героическаго времени (съ XIV въка до конца XII до Р. Хр.) все еще оставалось смъшеніе, какъ и въ исторіи героевъ и даже въ концъ этого времени въ исторіи Ореста; однакожъ представленія о богахъ начинаютъ проясняться; пробуждается стремленіе къ примиренію естественнаго и духовнаго, хотя это примиреніе еще не достигается вполнъ; боги не вселяють уже трепета своимъ поклонникамъ, получають характеръ анеропоморфическій, сближаются съ даже люди, именно герои, становятся богами. въ періодъ Гелленовъ человъческая личность дълается средоточіемъ всего религіознаго созерцанія олимпійскихъ божествъ. Естественное, человъческое и божественное уравновъщиваются въ нихъ, какъ существахъ чувственно-духовныхъ; боги получаютъ ясный и опредъленный характеръ, выражаемый пластически въ чувственно-прекрасномъ, идеально-человъческомъ видъ. Боги суть властители человъческихъ судебъ, и богослужение принимаеть самый свободный характеръ. Въ духовносвободныхъ, въчно-радостныхъ обитателяхъ Олимпа греческій духъ нашелъ своихъ истинно отечественныхъ боговъ, потому что въ своемъ природосозерцаніи онъ только теперь встрѣтился въ нихъ съ самимъ собою.

Въ представленияхъ греческихъ боговъ нътъ строгой см-

стемы; тъмъ не менъе между Олимпійцами, по внупреннему икъ значению, можетъ быть установленъ следующий распорядонъ. Въ средоточи всего божественнаго сонма, въ центръ міра Олимпійцевъ, какъ строитель природы и человъческаго міра, стоить Зеесь, отець боговь и людей, и рядомы съ нимъ его супруга, Гера. Но единая сущность этого бога и его союза съ Герою раздъляется въ представлении на три моменка: сначала онъ является свободнымъ властелиномъ црироды въ ея устройствъ и правильномъ чинъ; но какъ порядокъ природы есть условіе и основаніе нравстваннаго устройства гражданской живни людей, то во-вторыхъ онь господствуеть надъ правомърною гражданскою стороною брачнаго союза и семейной жизни, которая опять, съ одной стороны, есть хранительница индивидуальности, а съ другой — основа иранственной гражданской жизни, и танимъ образомъ, въ третьижъ, онъ царилъ надъ благоустроенною политическою жизнію въ государствв, котораго объективную правственность онъ представляеть во векхъ отношеніяхь. Это общее созерцаніе божественной полноты Зевса раздъляется далье по тремъ отнощеніямь, — къ жизни человька, природы и преисподмему меру и въ каждомъ изъ нихъ имъетъ своихъ представителей между Олимпійнами.

Со стороны исловической жизни божественное созерцается а) въ общей индивидуальности гелленскаго духа б) въ политической общественности и в) въ частной индивидуальности. а) Сторону общей индивидуальности гелленскаго духа выражають Аполлоне и сестра его Артемида, дъти Латоны. Это представители исторической жизни гелленекаго народа, стремящагося нъ идеалу. Аполлоне фогвос сообщаетъ Гелленамъ цълительную силу отъ тълеоной и дуженной смерти. Первоначальная сокроненность и неясность

гежленства, минически представляемая Латоной (Лето), подъ вліяніемъ Аполлонова духа развивается въ ченни день сознанія. Переданное Зевсомъ божественному сыну предсназываніе дълаетъ его въщимъ богомъ, — историческимъ самосознаніемъ народнаго духа. Въ связи съ нимъ находятся Музы, которыхъ долгъ — въ служении дельфійскому божеству сохранить для потомства память о дъяніяхъ людей и боговъ и утвердить за духомъ гелленскаго народа его беземертіе у потеметва. "б) Къ сферъ политической общественности принадлежать: Гестія, богиня домашняго очага, Деметра, покровительница земледълія, Гефесть — представитель художественной производительности посредствомъ огия и Аомиабогиня практической мудрости и разума, все устрояющаго въ политическо-гражданской жизни, танъ какъ она вместе съ сопутствующими ей Граціями сообщаеть общественной жизни здравомудрую прелесть. в) Въ кругу частной жизни, божеетва отдъльной индивидуальности суть: Арест — представитель буйнаго воинственнаго пыла и телесной силы, Афродита — благосклонно-улыбающаяся, легкомысленная богиня любви, покровительница чувственнаго влеченія и свободнаго выбора между лицами разнаго пола, потому что сопутствуемая Харитами, она, хотя жена Гефеста, раждаетъ однакожъ съ Аресомъ пламеннато бога любви, Эроса; наконецъ, **Діонисъ** — представитель индивидуальнаго духа, возвышаемаго свъжею, растительною жизнію природы, потому что воедушевляющею силою вина овъ сообщаеть людямъ высшій порывъ жизни. Подъ вліяніемъ поклоненія Діонису гелленское сознавіе одушевило всю природу и населило ліса, горы, ріжи, поля, деревья и источники Нимфами, Дріадами, Налдами, Ореадами, Сатирами, Силенами, которые всъ составляють · свиту Діониса. «Къ этимъ скутнинамъ относится и *Панъ*, который у поздивишихъ мистическихъ философовъ означаетъ всеобщую раждательную силу природы.

Наконецъ, особый кругъ боговъ относится же жизни природы и къ преисподней. Посидонъ, могучій Море-Зевсь, въ кругу земной жизни природы властвуетъ и надъ моремъ, и такимъ образомъ представляетъ владычество самосознательнаго духа надъ бурною жизнію природы. Подъ землею, во мракъ царства тъней и смерти, господствуетъ темный 3escs-Ads, ( $At\delta\eta\varsigma$ ) или  $\Pi$  мутонь, съ суровою, непреклонною строгостію. Рядомъ съ нимъ стоитъ жена его Персефона, какъ примиряющее существо, смягчающее страхъ смерти, составляющее посредствующую связь между міромъ горнимъ и преисподнимъ и представляющее въ гелленскомъ сознаніи борьбу между жизнію и смертію. Спутникъ ея въ поперемънномъ странствованіи изъ горняго міра въ преисподнюю и обратно есть Гермесь, божество, которое, съ другой стороны, составляетъ посредствующую связь между индивидуальною человъческою жизнію и царствомъ смерти.

Въ этомъ распорядкъ Олимпійцевъ Зевсъ есть объек
тивное единство особыхъ боговъ, всеобщая, свободная сила 
божественной сущности, раздъльно созерцаемая въ прочихъ 
богахъ, — какъ это выразилось въ представленіи, что Зевсъ 
указалъ прочимъ богамъ ихъ занятія и кругъ дъйствованія. 
Есть и другое единство греческаго понятія о божествъ, — 
мистическое, принадлежащее культу, потому что для религіознаго созерцанія каждое отдъльное божество заключало въ себъ 
всю полноту божественной сущности, и потому субъектъ въ благоговъйномъ возвышеніи къ извъстному божеству (наприм. 
въ молитвъ, жертвоприношеніи и пр.) находилъ желаемое 
успокоеніе, хотя только въ предстоящей потребности, а не 
безусловнымъ образомъ. Но въ высшемъ отношеніи единство

греческихъ боговъ представляется непосредственными въ созерцаніи всеобщей Необходимости, или Судьбы. Гелленское сознание понимало Необходимость преимущественно съдвухъ сторонъ: во-первыхъ, какъ безвидную и безсознательную матерію, постоянную основу міра, носительницу всёхъ вещей; тогда она преимущественно называлась Ανάγκη; и, такъ какъ и боги, подобно людямъ, произошли изъ всеобщаго міроразвитія, то она составляетъ необходимое основаніе не только міра вообще, но и въчной природы боговъ, надъ которою они не могли вознестись въ своей божественной свободъ и которой, напротивъ, они подчинены столько же, какъ и смертные люди. Во-вторыхъ, она представлялась гелленскому сознанию неотразимой Судьбой, которая, какъ всеобщее сознание необходимаго закона міроразвитія, какъ въчный распорядокъ міра, ограничиваетъ все конечное вообще и произволъ существъ вь частности; тогда называется она  $Ai\sigmalpha$ , или Moi
holpha, либо прямо  $\vartheta \varepsilon \acute{o}\varsigma$ , либо  $\delta \alpha \acute{\iota} \mu \omega \nu$ . Въ этомъ значеніи всеобщая сила Судьбы отождествляется съ личнымъ самосознаніемъ и волею боговъ и обособляется въ ихъ частныхъ дъйствіяхъ такъ, что общее содержание Судьбы они сами представляють и конкретно выражають въ дъйствительной жизни; между тъмъ какъ безъ этого обособленія въ частныхъ божествахъ Судьба оставалась бы только темною дочерью ночи, безсознательною необходимостію, суровымъ рокомъ. Въ этомъ конкретномъ значеніи Судьба, какъ τὸ δαιμόνιον, или Λιὸς αἶσα, или τὸ θεῖον, выражаеть вообще физическій и нравственный распорядокъ міра, волю боговъ, гелленское понятіе Промысла,

Таково въ главныхъ чертахъ гелленское сознаніе божественнаго, разложеннаго на множество субъектовъ. Если сравнимъ этотъ взглядъ съ ученіемъ древне-восточныхъ народовъ, особенно съ религіею рефлективною, то легко можетъ показаться, что онъ уступаеть ей вы плубине и исличности, -панть ато и высказаль наприм. Крафть 4). Но на еамомъ девяв туже одна имоль то человъческой личности, поставленной горедо--точіемъ встять редигіозныхъ понятій греческаго народа, выражаеть степень развитія религіознаго сознанія, до вакой не достигали древивнийе языческие народы. Подъ вліяніемъ со--знавія человіческой дичности гелленскіе боги получили иное содержаніе, жную форму и стали вълное отношеніе къ человъку, чъмъ на Востонъ. Для древне-восточнаго человъка, безсознательно погруженнаго въ природу, содержаніемъ представлешій его о богахъ была самая же шрирода, ея предметы п силы: онъ сознаваль божественное или въ отдъльныхъ эмпирическихъ предметахъ чувственнаго міра, въ звіздной силь и совокупности видимаго неба, или вомималь это божественное, накъ матерію и форму въ ихъ противоположности и борьбъ, канъ эопроподобный перводухъ и первоматерію съ общими условіями космическаго бытія, — пространствомъ, и временемъ чи маконецъ, какъ всеобщую душу природы. Оттого всёсрелисгіозныя върованія Востока, непосредственныя, или рефлективчиня, суть религіи вижшией природы, обоготворенной человъкомъ въ такомъ, или иномъ отношеніи. Но въ Греміи чело-«ВЪКЪ», сознавъ свою личность, созналь вибсть съ темъ свое превосходство надъ вибшнею природою, а потому и существенное содержание своихъ боговъ заимствоваль изъправственночеловъческой жизни въ ея различныхъ отношенияхъ, каковы семейство и бракъ, земледъліе, общественность, политическая и историческая жизнь, мужество и правда, искусствони наука -и т. под.; даже частимя представленія о сущности боговъ

<sup>1)</sup> Die Religionen aller Völker in philos. Darstell. Stuttg. 1848. 48. 440-1.

взяты частие изъ преданія и прошедшаго сестоянія реличів, изъ національныхъ начатковъ гелленской исторіи и развитін сознанія, частію изъ містиму отношеній и дійствительнаго положенія народной жизин. Правда, гелленскіе боги иміноть етмошение и къ природъ; они обитають въ герахъ, лъсакъ, ручьяхъ и т. д.; но гелленское сознание не обоготворяло самые предметы природы; оно признавало въ михъ божественное по ихъ происхожденію; громъ и можія, ночь и луна, источникъ и роща и т. п. — это были для него не самые боги, но только произведенія извъстных в боговъ; равно какъ семейство и бракъ, земледъліе и общественность и т. п. не суть боги, но учрежденія, установляемыя и охраняемыя извъстными богами. ставлениме въ извъстномъ отношении къ природъ и человъческой жизни, гелленскіе боги не суть, однакожъ, ни олицетворенныя силы природы, ни поверхностныя олицетворенія различныхъ сторонъ человъческой жизни; напротивъ, они суть нравственно-духовные индивидумы, — правители міра, руководители людей, дъйствующие свободно, по собственнымъ цълямъ. Оттого и гелленская религія, хотя все еще есть религія природы, но природы не физической, а нравственночеловъческой, религія одухотворенная, хотя въ смысль духовности относительной, человъческой, а не безусловной. — На Востокъ божественное не имъло опредъленной формы въ человъческомъ сознанін; понимаемое какъ самыя общія силы и проявленія природы, оно разширялось въ безпредъльности, или въ смутной неопредъленности представления, оставалось безпредёльнымъ или неопредёленнымъ, какъ совокупность неба, вакъ безграничная матерія и формирующее ее начало, какъ безконечное пространство и время, какъ всеобщая душа міра. Ром въ фетицизмъ божественное соединено было съ частвыми, эмпирическими предметами, каковы гора, лъсъ, кусокъ T. II.

дерева, или камия, то и въ этомъ случат оно или не имтло опредъленной формы, или имъло форму лишь случайную; и если на высшихъ степеняхъ рефлективной религіи божества изображаемы были подъ видомъ животныхъ и людей, то и эти изображенія были только внёшнимъ знакомъ, или симводомъ божества, а не дъйствительнымъ его образомъ; такъ нанъ внутренняя сущность боговъ не имъла внутренняго сосредоточенія, индивидуальной личности, то не могла получить въ человъческомъ сознаніи и виъшняго обособленія. Но въ Греціи дошли до убъжденія, что самое божественное въ природъ не есть самое огромное и пространное, но самое сосредоточенное въ себъ, что оно есть субъектъ, существо личное; а потому и форма его содержанія не есть пространство, лишенное границъ, или вещество на низшихъ степеняхъ ограниченія, но вещество въ высшей степени ограничившееся и обособившееся; и какъ сущность боговъ состоитъ въ человъческой личности, то они носять и тоть образь, въ которомъ является человъкъ среди физического міра: гелленскіе боги человъко-подобны не только по своей внутренней сущности, но и по своему вибшнему виду.

Языческіе боги Востока, по своей сущности, суть боги чисто объективные; внутреннее содержаніе ихъ взято изъ внѣшней природы и не возведено къ личности, какъ и объективная природа; а потому сущность боговъ рѣшительно отлична отъ сущности человѣческой. Съ другой стороны, міръ явленій, къ которому относится и человѣкъ, произошелъ чрезъ отпаденіе отъ божественной субстанціи; и потому человѣкъ остается въ мірѣ удаленнымъ и отчужденнымъ отъ своихъ боговъ. Напротивъ того гелленскіе боги суть субъекты, ознаменованные человѣческою личностію; они взяты изъ нравственыхъ отношеній человѣка и обитаютъ столько же въ самомъ

человъкъ, какъ и въ явленіяхъ внъшней природы. Оттого Грекъ, подъ вліяніемъ своей религіи, жилъ въ міръ ему родственномъ и не чуждомъ божеству; гдт бы онъ ни находился, онъ повсюду окруженъ быль богами, въ дружественномъ сближеніи съ которыми находилъ для себя успокоеніе, потому что они были съ нимъ единосущны. Древне-восточный человъкъ былъ печально-важенъ, потому что надъ нимъ тяготъло всеобщее, какъ надъ своею случайною частностію; общія силы природы, имъ обоготворенныя, опредёляли его дёятельность мимо его сознанія и воли. Напротивъ того гелленскіе боги, какъ нравственныя личности, господствуя надъ міромъ и человъкомъ, не стъсняють его собственной личности. Оттого жизнь Грека исполнена свътлой радости и упоенія; потому что и въ виду своихъ боговъ онъ чувствовалъ себя свободнымъ во всей вселенной, какъ въ своемъ государствъ и у себя дома. — Восточные боги, какъ обоготворенныя силы природы, не имъя въ себъ духовной сосредоточенности, не могли опредълиться какой-либо формой въ человъческомъ сознайи; а этимъ отсутствіемъ формы, этою безпредёльностію и неопредёленностію своего бытія подавляли мысль человіка, вселями трепеть въ его сердце, вносили въ его душу смятение. Тщетно младенческое искусство Востока усиливалось приблизить Нь человъку божества его подъ какими-либо внъшними символами; подавляемое необъятностію идеи, оно и само терялось въ громадности формъ и неестественности сочетанія частей. Между тъмъ греческіе боги, населяющіе природу, вмість съ человіческою личностію получили опредъленный человъческій образъ и тъмъ выразили въ себъ гармонію всеобщаго бытія: природа, человъкъ и божество вступили въ дружественный союзъ; всъ трое составили одно, всъ вели одну и туже чувственно-прекрасную человъческую жизнь; а потому и созерцаніе божественнаго сопро-

вождалось внутреннимъ чувствомъ гармоніи, душевнымъ успокоеніемъ и эстетическимъ услажденіемъ, какими обыкновенно сопровождается всякое созерцаніе идеально-прекраснаго. Въ свояхъ богахъ греческій духъ созерцаль самого себя, но въ идеадыномъ образъ своей сущности. Гелленскіе боги суть образы не непосредственнаго, эмпирическаго человъчества, но человъчества въ его изящномъ преобразовании и возвышении къ идеалу. Такого рода внутреннее созерцаніе боговъ само собою повело человъка къ искусству, потому что сущность искусства въ томъ и состоитъ, что человъческій духъ свое содержаніе, созерцаемое идеально, свободною дъятельностію воспроизводить вить себя. Въ духт древитишихъ поэтовъ религіозныя созерцанія получили свою пластическую определенность и отъ нихъ перешли въ живую въру народа; а къ ней примкнуло общественное богослужение и пластическое искусство, въ которыхъ религіозныя созерцанія явились въ чувственной предметности. Выражать божественное въ изящномъ человъческомъ образъ и въ немъ религіозное созерцаніе дёлать пластически нагляднымъ, сдълалось задачей классического искусства. Между всъми искусствами ваяніе было наиболье способно изображать боговъ въ ихъ олимпійскомъ ноков, далекомъ отъ всякой борьбы, въ ихъ беззаботной веселости и невозмутимомъ блаженствъ. Изваяніе было портретомъ внутренно созерцаемаго божества, который всеми своими чертами изображаль и всеобщую божественную сущность и духовную личность бога и отличительную характеристику его индивидуальности. И всв прочія искусства соединились для того, чтобы въ поклонении богамъ вившио выразить живое присутствіе ихъ челов вку. Боги любятъ прекрасное и любуются его изображеніемъ; и потому въ торжественныхъ празднествахъ выражали близость боговъ и старались имъ нравиться играми, зръдищами, пъснями, му-

зыкой, паяской. »Отъ всехъ прочихъ язычниковъ, — говоритъ основатель новъйшей Философіи, — Грекъ отличается живою **еми**тазіею и любовію къ искусству. Все, что онъ дѣлаль въ отношеній къ богамъ и для боговъ, онъ хотвль имвть прекраснимъ; онть все хотвлъ запечатлъть искусствомъ. И, движимый живою фантазіею, онъ облекъ свою религію красотой, сообщиль ей характерь пріятности, миловидности, прелести, изящества. Это обнаруживается не только въ храмахъ, воздвинутыхъ божествамъ, но и въ укращеніяхъ этихъ храмовъ, вь статуяхъ, представлявшихъ боговъ, въ пъсняхъ имъ посвящаемыхъ, въ танцахъ, зрвлищахъ, вообще во всемъ, къ чему подавало поводъ богопоклоненіе. И въ этомъ состоить величайшая заслуга греческой религін, что она воспитала искусство, возвысила его и облагородила, какъ и одна религія накого-либо другаго языческаго народа: гелленская религія есть рельні красоты. « Созерцаніе красоты во всёхъ проявленіяхъ религіи не только устраняло всякую заботу и грусть въ душть человъка и свътлою радостію возвышало духъ его надъ обыкновенною жизнію, но и дъйствовало опять на самую жизнь и питало въ ней гелленское чувство гармоніи между твломъ и духомъ. Оттого въ гелленское время вся народная жизнь приняла пластическій характеръ, т. е. во всёхъ сферахъ жизни дошло до проявленія самое полное, какое только было на світі, равновъсіе между плотскою и духовною стороною человъческаго существа. Какъ религія красоты, гелленская религія и до сихъ поръ не утратила своей прелести для художника; она остается въчнымъ, неисчерпаемымъ источникомъ для поэтовъ, живописцовъ и ваятелей. »Греческая религія, — говоритъ Гердеръ, — требовала изванній и храмовъ, дълала необходимыми мъкоторыя произведенія искусства. Геній красоты даль Грекамъ эти произведения и помогъ имъ выполнить ихъ въ такомъ совершенствъ, какого не встръчаемъ болъе въ исторія человъчества. Оттого, когда величайшія чудеса этого искусства давно уже разрушены, мы дивимся имъ и любимъ еще ихъ развалины и обломки.«

Какъ ни прекрасна была религія Грековъ, но она въ самой себъ носила и свой недостатокъ. Она сообщила своимъ богамъ человъческую личность, но съ нею приписала имъ и человъческія страсти и пороки; она дала своимъ божествамъ идеально-прекрасный образь, но ограничила и стъснила имъ безконечность божественной сущности; для высшаго, безусловнаго сознанія человъческій образъ остался только несоотвътственной формой явленія божества, только его знакомъ и символомъ, а не истиннымъ присущіемъ и безусловною дъйствительностію Божества; она родила и облагородила искусство, но искусство низвело блескъ небесныхъ существъ ма землю и облекло ихъ земною красотою; искусство само получило значеніе религіи и совлекло ее съ ея высоты: религія начала терять силу религіи; человъкоподобіемъ и духовно-чувственною красотою своихъ боговъ она призывала человъка къ поклоненію имъ въ радости и игръ, но религія имъетъ болье серьёзные интересы, чёмъ услаждение эстетического чувства; она должна дъйствовать и на волю своихъ поклонниковъ. Эта болъе серьёзная и практическая сторона религіи выразилась во второмъ моменть религін личности, — въ цълесообразной религіи Римлянъ.

## б) Религія цваєсообразности.

Какъ изъ соединенія Латиновъ, Сабелловъ и Этрусковъ составились начатки римскаго государства, такъ и древие— римская религія произошла изъ смѣщенія элементовъ религій

латинской, сабельской и этруской; къ нимъ еще въ глубокой древности примкнули религіозныя представленія пеласгическія, принесенныя въ Лаціумъ выходцами изъ Додоны и свверной Греціи, а въ послъдствіи времени и представленія гелленскія изъ южной Италіи, или такъ называемой великой Греціи. Всъ эти элементы слились въ одно пълое, получили одну общую религіозную связь въ учрежденіи Авспицієвъ.

E

計劃

Римскую религію не льзя назвать въ собственномъ смыслѣ оригинальною. При построеніи Рима, религія народовъ средней Италіи, входившихъ въ составъ новаго государства, была уже въ томъ періодъ, когда стремленіе къ производительности, къ образованію опредъленныхъ формъ во вившности, большею частію уже истощилось; довольствовались только найденнымъ и придуманнымъ; культъ былъ уже готовымъ; свъжесть творчества миновалась. Оттого и Римляне остановились на принятіи и усвоеніи; и это делали они не только вначаль, но и во всъ времена. Это одинъ изъ существенныхъ признаковъ римской религіи, что ея элементы большею частію не ею самою созданы, но заимствованы извит; не производительность, но пріемлемость есть общій ея характеръ. Римлянинъ имълъ слишкомъ мало фантазіи и самобытно - творящей силы; онъ былъ слишкомъ объективенъ и практиченъ. По большей части онъ заимствовалъ божества въ то мгновеніе, когда сознавалъ потребность въ нихъ, и притомъ бралъ ихъ съ тъми качествами, какія уже были имъ приписаны. — Не льзя, конечно, сказать, что Римляне ничего не придумали въ своей религіи сами отъ себя; напротивъ, у нихъ было много боговъ, которые могли произойти только въ самомъ Римъ; но и въ этомъ случать обнаруживалось больше подражанія прежнему, чтмъ самостоятельно-творящей силы. Подъ преобладающимъ вліяніемъ разсудка Римлянинъ только разлагаль и раздробляль готовое содоржание; онь быль особенно силонень раздваять общія представленія божествь по ихъ частнымь качествамь; въ этомъ отношения, по видимому, онъ не зналъ предъловъ. Въ большей части случаевъ, для наждаго момента двятельности, для каждаго измъненія въ состоянів человъка назначались особыя божественныя существа, или отдёльныя божественныя качества. Такъ особыя божества руководили смертнаго въ наждемъ его положении отъ перваго развития его зародыша до брачнаго союза; особыя божества пеклись порознь о всёхъ частныхъ фазисахъ земледълія и скотоводства до того, что быль даже Стеркуль, богь навоза. Далье, отвлеченныя нонятія о добродітеляхь, счастливыхь отношеніяхь и т. п., какь virtus, pietas, fides, salus, fortuna, Римляне возводили въ личныя божественныя существа; но и въ этомъ олицетворении образцомъ для Римлянъ были Греки. Кромъ того къ женскимъ, или мужескимъ божествамъ Римляне прибавляли соотвътственныя мужескія или женскія; наприм. къ богинъ Tellus (Земля) — Tellumo, къ Діанъ — Dianus, къ Цереръ-Cerus, нъ Фавну --- Fauna; но и въ этомъ они подражали Гренамъ. И если, наконецъ, изъ сказуемыхъ раздичныхъ божествъ составляли новыя божества, то и тогда они сайдовали примеру Греновъ же; такого рода божества были наприм. Quirinus, Sylvanus, Portunus.

Римская религія имъла наиболье сродства съ религією греческою, что признавали уже древніе писатели, наприм. Діонисій гальнарнасскій. Но не смотря на это сродство, не сираведливо было бы считать эти религіи тождественными, или, но прайней мѣрѣ, признавать римскую религію только видоизмѣненісмъ греческой; между ними такое же сродство, какъ между греческимъ и латилскимъ языкомъ, который по справедливости навывають отпрыеномъ древне-гелленскаго; но при всемъ

томъ, канъ латинскій языкъ чрезъ свое развитіе получиль самостоятельность, такъ и римская религія по своему характеру составляеть особый видь развитія религіознаго сознанія. »Римскую религію, — говорить Гегель, — смашивають съ греческом; а между тімь оні существенно различаются между собой по своему духу. Кели и находятся въ нихъ божества общія имъ, то они нижить, однакожь, совершенно другов значеніе въ религія римской, чёмъ въ греческой; и содержаніе религів и религіозное настроеніе существенно различны въ объихъ, — что отпрывается даже изъ визшияго, поверхностнаго, эмпирическаго равсмотрънія. Вообще согланіаются, что государство, государственное учреждение, политическая судьба народа зависять отъ его религіи, что религія есть субстанція народнаго духа, основаніе политики; но греческій и римскій духъ, образованіе, характеръ существенно различни между собой, и уже это должно указывать на различіе объихъ редигій 5).«

И въ самомъ деле, тогда какъ въ соответствіе духу в карактеру греческаго народа, его боговъ можно назвать теоретическими, пінтическими и нарисыми, боги римскіе 
суть божества практическій, прозацісскій и серьёзных, 
какъ сами Римляне. Греческіе боги — теоретическіе: они 
суть выраженіе сознавія человіческой личности, созерцаемой 
объентивно и созерцанія предметоть природы, понимаемихъ 
еубъентивно, какъ живыя личности; въ исторіи этихъ боговъ 
виспазиваются то сознавіе нравственно политическихъ стиснецій жародной жизжи, то вагляды на природу вещей, на твореміе міра, на процессь заементовъ и т. н. Напроливъ того, 
римскіе боги суть практическіе: они не пропасціли изъ сво-

<sup>\*)</sup> Philos, den Relig. Zweiter Thl. S. 165.

боднаго созерцанія объективности, не выражають собой нинакого теоретическаго воззрвнія на природу и человвка и не сопровождаются почти никакими миойческими сказаніями; о нихъ не знаютъ, откуда они произошли, или лучше сказать, о нихъ знаютъ, что они произошли по извъстнымъ поводамъ; они произошли изъ практического сознанія человъческихъ нуждъ и потребностей и выражають собой эти нужды и потребности. »Нужда и потребность, — говорить Гегель (ib. S. 177) есть всеобщая Өеогонія римскихъ боговъ. « — Греческіе боги піштическіе: въ нихъ гелленскій духъ созерцалъ самого себя, но въ идеальныхъ образахъ своей сущности; это живые, человъкоподобные индивидумы, въ которыхъ божественное и человъческое, всеобщее, внутреннее созерцание и частное, внъшнее выраженіе приведены въ равновъсіе, въ гармонію; это созданія фантазіи, украшенныя встми прелестями ея творческой силы, и, какъ боги фантазіи, они вознесены въ своей идеальной красоть надъ эмпирическими частностями бытія; на мгновеніе появляются они среди людей и снова уходять на Олимпь, не входя въ нужды человъка; съ своими нуждами Грекъ обращался только къ Оракулу и относилъ ихъ къ Необходимости, къ Судьбъ. Римскіе же боги — существа прозаическія: въ нихъ нътъ ничего идеальнаго, нътъ даже того сознанія, той человъчности, которая составляетъ субстанціальное въ людяхъ, какъ и въ богахъ, и въ богахъ, какъ людяхъ; это боги разсудка, который безжалостно обнажилъ ихъ отъ всей прелести свободно творящей фантазіи, который только состоянія непосредственнаго бытія свель въ нихъ въ отвлеченные образы, безъ всякой другой субстанціальности; это выраженіе духа, погруженнаго въ конечное и непосредственно - полезное, движущагося въ кругу частныхъ, обыденныхъ, самыхъ прозаическихъ цълей человъческой жизни. — Греческіе боги, наконець, радостны и

игривы. Это индивидуальности, богатыя самыми разнообразными особностями и качествами; имъ не чужды и человъческія желанія и страсти, не чуждо все человъческое, кромъ заботъ и горестей человъческой жизни; при богатствъ своей натуры они не стъснены никакимъ опредъленнымъ началомъ; они вполнъ свободны въ своихъ частныхъ проявленіяхъ, могутъ становиться даже въ противоречащихъ себе положеніяхъ; Марсъ наприм. можетъ благопріятствовать миру; могуть даже легкомысленно вдаваться въ разныя похожденія, съ ними можно играть комедію; это-то богатство индивидуальности и вмъстъ полная свобода ея проявленій даже до легвомыслія, составляють основаніе радостной, игривой и беззаботной жизни Олимпійцевъ. Напротивъ того римскіе боги, распредъленные по частнымъ потребностямъ человъческой жизни, имъютъ характеръ строго опредъленный самыми этими потребностями; въ самой свободъ своихъ проявленій во вившности, въ своихъ дъйствіяхъ они ограничены опредъленнымъ началомъ практическаго осуществленія извъстныхъ цълей; если на долю греческихъ боговъ досталась игривая и беззаботная юность, то удъломъ римскихъ боговъ была возмужалость, преданная практическимъ интересамъ жизни; преданные исключительно попеченіямъ о нихъ, римскіе боги не вдаются въ любовныя похожденія; за ними не водятся скандалёзныя исторіи: они серьёзны и степенны. Если римскія саги расказывають о какихъ-либо не правственныхъ похожденіяхъ Марса и Весталки Рен-Сильвін, Флоры и нікоторых других боговъ, то это принадлежить уже къ позднъйшему времени, къ періоду сближенія Римлянъ съ Греками, искаженія древней нравственности и упадка самой религіи.

Существенное основание римской религии заключается въ обоготворении практической стороны человъческой лично-

сти, въ возведении къ божественному значению пълесообразной человъческой дъятельности. Какъ въ природъ, такъ и въ человъческой жизни ость множество целей, достигаемых известнаго рода средствами; но соотношение между инми не зависить лишь отъ нашего выбора и произвола; надъ этими цвлями и средствами, и именно въ соотвътствіе имъ, возвышается міръ могущественныхъ существъ, во власти которыхъ положены всв средства и которыя ими распоряжаются по своему усмотръню. Это божества, которымъ человъкъ долженъ покланяться, какъ представителямъ его целей и отъ которыхъ долженъ ожидать средствъ, наиболъе сообразныхъ съ этими цвлями. По причинъ такого отношенія въ рямской религіи человъческихъ средствъ и цълей къ божественному, самая эта релитія, опирающаяся на практическомъ нониманіи этого отношентя, по справедливости называется религіею чилесообразности. Боги этой религіи, по своему внутреннему содержанію, по своей сущности, не суть субстанціальныя силы народнаго духа, идеалы нравственно-политической жизни людей, какъ въ религіи греческой, но только олицетворенныя нравственно - политическія понятія, аллегорическія существа, добытия соображениемъ практическаго смысла надъ ограниченными, поночными цълями жизни въ ихъ связи съ соотвътственными имъ средствами.

Между практическими цёлями, къ которымъ обращена была жизнь римскаго народа, надобно отличать цёль общественную, общую всему римскому народу, и цёли его частиния. По этому различію цёлей равличаются и римскіе боги, какъ ихъ представители.

Всеобщею, государственною цълю рименаго народа было впадычество его надъ міромъ; ей должны были подчиняться все остальныя цъли, какъ общественному благу, fortuna publica;

для мен истощались въ жертвахъ самое геройское мужество и самоотверженіе. Средоточіемъ народнаго духа, стремящагося къ этой цели, и даже осуществлениемъ этой цели, - міровымъ владычествомъ былъ Римъ, святое, божественное суще-Этотъ властвующій Римъ въ формѣ владычествующаго божества есть Юпитерь Канитолійскій, всемогущій н всеблагій, Jupiter Capitolinus, Optimus Maximus. Его не должно смешивать съ другими Юпитерами, которыхъ Варронъ насчитывалъ больше 300. Этотъ Jupiter Capitolinus не есть Зевсъ, отецъ боговъ и людей; онъ имъетъ только значеніе владычества, всепобъждающаго и непобъдимаго (Victor, Invictus) и Римляне есть тотъ народъ, для котораго и посредствомъ котораго онъ выполняетъ эту цель. Вместе съ Юпитеромъ принимаетъ участіе въ блестящемъ поклоченіи ему Юнона Капитолійская, Juno Capitolina, покровительница владычествующаго Рима и римскаго государства. Всъ прочія божества, какъ представители частныхъ цълей, какъ средства цъли всеобщей, подчинены Юпитеру Капитолійскому, какъ всеобщей, безусловно-существенной силь Владычества, простирающагося на весь извъстный, образованный міръ.

Владычество есть цёль римскаго гражданина; но этою цёлію не исчернываются всё интересы индивидума; онъ имѣетъ еще внё ея свои частныя, особыя чали, которыя тоже вовведены до божественнаго значенія; отсюда частные боги, которыхъ содержаніе составляеть практическая польза въ разныхъ кругахъ человёческой дёятельности. Практическихъ цёлей можетъ быть неопредёленное множество, и практическій римскій смыслъ любилъ раздроблять ихъ до возможной мёры для удобнёйшаго ихъ достиженія. Оттого и частныхъ боговъ у Римлянъ было неопредёленное множество. Понятно, что между этими богами, представителями эмінрически—почувство-

ванныхъ потребностей жизни, не могло быть никакой опредъленной системы. Впрочемъ, изъ частныхъ цълей одиъ стоять ближе къ цъли общественной, какъ болъе пригодныя средства для ея осуществленія, а другія отклоняются отъ нея далъе и далъе, нисходя до самыхъ прозаическихъ, обыденныхъ потребностей жизни: такъ и между частными римскими богами можно указать развъ тотъ же порядокъ ближайшаго, или болъе далекаго отношенія ихъ къ общественной жизни, такъ что низшія божества служать средствами для высшихъ.

Съ этой точки зрвнія, первое місто между частными богами, какъ ближайшія средства къ міровому владычеству, занимають божества войны: Bellona, Mars, Quirinus (копьеметатель), божество благопріятнаго начала и исхода какъ всякаго предначинанія, такъ особенно войны — Janus и божество побъды — Victoria, или dea Vincia. Ближайшія средства войны и побъды суть божества практической мудрости: Minerva и Mens, согласія и мужества — Concordia и Virtus и счастливаго стеченія обстоятельствъ — Fortuna (publica). Основаніе общественной жизни и среда развитія практической мудрости и гражданскихъ доблестей есть семейство; отсюда божества семейства: Lares и Penates; Лары суть души умершихъ предковъ, витающія среди семейства и покровительствующія ему; Пенаты господствують въ средоточіи домовь и завъдуютъ ихъ благосостояніемъ; впрочемъ различіе между Ларами и Пенатами не строго опредълено; такъ какъ и римское государство разсматривалось какъ одно семейство, то Лары и Пенаты были также и общественными богами покровителями, и въ этомъ случат назывались Lares publici, urbani и пр. Penates publici, dii patrii, а въ первомъ — Lares, Penates domestici, familiares и пр. — Семейство для своего существованія и поддержанія должно имъть средства нравственныя,

онзическія и хозяйственныя; отсюда новыя божества. Нравственныя средства семейства. поддерживающія его внутреннюю силу и значеніе, суть: божества брака— Camelae Virgines, Talassio, супружеской чистоты и любви — Pudicitia и Venus (Венера, впрочемъ, получила въ послъдствіи времени значеніе дюбви безпутной и потому называлась Salatia или volgivaga Venus), твердости въ данномъ словъ-Fides, почтительной любви и преданности дътской — Pietas. Физическія средства семейства — здоровье и физическая кръпость его членовъ со дня ихъ рожденія; отсюда божество родовъ-Diana lucina, genitalis, genetyllis (она впрочемъ имъла и много другихъ значеній), божества пекущіяся о развитін человъка послъ его рожденія, а именно божество сохраняющее его жизнь — Virtumnus, заботящееся о признаніи дитяти отцемъ — Levana, божество имени — Nundina, научающее сосать грудь — Rumina, — тихо спать — Cunina, ъсть и пить — Edusa и Potina, стоять и говорить — Stanus и Fabulinus и пр. и пр.; божества врачующія—Aesculapius и Apollo, здравія и кръности-Salus, Pollentia, Strenia, перехода отъ отрочества въ юности — Juventus, духъ покровитель всей жизни— Genius и пр. Хозяйственныя средства семейства: домъ съ его принадлежностями, торговля, скотоводство, земледёліе; отсюда множество боговъ козяйственныхъ, а именно: дома, домашняго очага — Vesta, (которая впрочемъ имъла значеніе и общественное, какъ божество Рима, какъ бы общаго дома), доманнято огня — Vulcanus, дверей — Forculus, благопріятнаго выхода и входа — Janus, порога — Limentinus и Lima, сундуковъ — Arculus, денегь — Pecunia, мъди — Aesculanus, серебра — Argentinus и пр. и пр.; торговли — Mercurius, стадоводства—Pales, Faunus, богиня воловъ—Bubona, лошадей— Epona и пр.; винодълія—Liber (Bachus) и Libera, земледълія— Saturnus, и въ частности: божество межей Тегиніння, свянія Segesta, прозябянія Proserpina, укръпленія стеблей Nodotius, созрѣванія пашии Matura и пр.; илодородія и жатим Орв и Ceres. Равличнаго рода средства земледѣлія суть опить божества; а именно: стихія — Земли Tellus, свѣтъ Sol и Luna, вода — отсюда разнаго реда водяння божества, наприм. Fontus, состоянія воздуха Темрозтатев; земледѣльческихъ работь: вспахиванія Obarator, бороненія Оссатог, свянія Sator и пр. и пр.; навонецъ божества приготовленія хлѣба, — бегиня сушильни пашии Juno Fornax, огня для печенія хлѣба Vesta, хлѣбопекарства Jupiter Pistor и т. д.

Въ противоположность желаемымъ цёлямъ въ практической жизни встръчается много вреднаго и неудачнаго; и въ этихъ явленіяхъ есть своего рода дъятели, которые въ римской религіи признаются за божества. Останавливаясь на эмпирической дъйствительности, Римляне не могли дойти до отвлеченнаго понятія діавола, или зла въ самомъ себъ; только частный вредъ и недостатокъ составляеть у нихъ содержаніе злыхъ божествъ. Такого рода божества суть: привидънія и мочиме призраки Larvae и Lemures, т. е. въ противоположность Ларамъ влые духи умеринихъ, истома Fessonia, лихорадна и моровая язва Febris и Postis, голодъ Fames, ржавчина въ хаъбъ Robigo и т. д.

Мы указали здёсь на главийший частный божества въ нисходящемъ порядке, начиная отъ более общихъ цёлей и инскодя до самыхъ частныхъ и ограниченныхъ; но въ действительности образование понятий о римскихъ богахъ происходило, конечно, въ образиомъ порядке; по мёре развития и разнитрения полятий въ народе, разширалось и значение боговъ, переходя отъ ближайнихъ, эминрическикъ предметовъ до высшихъ цёлей общественныхъ. Такъ наприи. Юпитеръ первоначально означаль кромъ и молию, Jupiter tonans, fulgurator, а также дождь, Jupiter imbricitor, за тъмъ — плодородіе полей (J. frugifer), воздушныя перемѣны (tempestatium divinarum potens) запръ и небо (отсюда выраженіе вир Jove, подъ открытымъ небомъ), далѣе — запричнява и пената Рима, далѣе — основателя и хранителя римскаго государства (Conditor et Conservator Ітрегіі гомапі), непобъдимую силу его (J. invictus) и наконецъ всемірное владычество Рима (vis regendorum homiques. Quint. III. 7. 2).

Пенятіемъ о Богъ и его отношеніи къ чедовъку главнымъ образомъ опредъляется духъ каждой религіи; такъ и въримской религи внутреннимъ содержаниемъ ея боговъ опредънцен и ея духъ. Божества эти, какъ мы видели, были виражениемъ, съ одной стороны, всеобщей цъли, всеобщаго выздычества Римлянъ, а съ другой — разнообразныхъ пълей частныхъ, индивидуальныхъ. Цёль общественная и цёли частния, если угодно, находятся въ противоръчии между собою: нь нервомъ случав индивидумъ теряется во всеобщемъ, примосится въ жертву этому владычеству, этой fortuna publica. а въ последнемъ — человеческій субъекть и его цели имеють значение самостоятельное, существенное; но эти крайности и ахъ противорачіе составляють пункть, около котораго вращается вся римская жизнь и самая редигія; и въ религіи, въ ся дукъ мы видимъ тоже двойственное направление: съ одной стороны, преобладанісмы вы ней всеобщей ціни вызвано стісительное чувство засисимости индивидума, его ничтожества предъ всеобщимъ, какъ простаго только средства; индинаумъ не знаетъ того свободнаго приближения нъ своимъ богамъ и такъ сказать дружественнаго съ ними обхожденія, кажа было наприм. въ редиги греческой; онъ знаетъ только реженое ужичижение, холодное поклонничество безъ внутренией Ч. П.

нюбви къ представителю всеобщаго, безъ той душевной теилоты, которая составляеть существенное во всякой религіи.
Съ другой стороны, обоготвореніемъ въ римской религіи частныхъ, субъективныхъ цёлей индивидума питалось въ немъ
изество самолюбія, корыстное чувство личныхъ интересовъ;
внутреннее содержаніе боговъ начинается не отъ нихъ самихъ,
не отъ ихъ природы, но отъ людей, отъ того, что составлиетъ ихъ пёли; божества получаютъ значеніе только средства для осуществленія этихъ человъческихъ цёлей; индивидумъ служитъ своимъ божествамъ только ради цёлей, а эти
цёли суть его, человъческія цёли. — Это двоякое направленіе
духа римской религіи отразилось и въ ея культъ.

Римская религія не имъла теоретическаго ученія; ея боги существовали только въ представлении народа, а еще болъе въ религіозныхъ обрядахъ и празднествахъ; и какъ боговъ этихъ было неопредъленное множество, то надлежало въ точности опредълить внъшній культь, — образъ, способъ и время поклоненія имъ. Скоро представилась необходимость составить всему точные реэстры, или книги, которыя и находились въ рукахъ жрецовъ и назывались indigamenta (отъ indigitare = indicare); въ нихъ все было приведено въ правила, расчитано, строго опредълено; для внутренняго значенія религіи, для ея уразумінія, для живаго сохраненія формъ, для образованія сообразно съ духомъ времени не сдълано, конечно, ничего, не сдълано никакихъ учрежденій, не назначено никакихъ лицъ; въ самой древности вся забота государства относительно религіи обращена была только на внѣшнее устройство богослуженія, и за то оно отличалось множествомъ обрядовъ. Везъ преувеличенія можно сказать, что Римляне почти всю свою жизнь проводили въ выполнении религиозныхъ церемоній. Сколько было боговъ, столько же было богослужебныхъ обря-

довъ и предписаній; и законъ повельваль выполнять ихъ съ величайшею внимательностію и строгостію, въ томъ предположенін, что мальйшею невнимательностію боги легко могли бы оскорбиться и дать почувствовать людямъ свое неудовольствіе. Поэтому поклонение богамъ въ Римъ доходило до скропулёзности и мълочности; съ крайнею заботливостію старались выполнять все согласно съ предписаніемъ, или обычаемъ. Если въ дълажъ государства случалось что-либо неблагопріятное, то врячину того относили къ опущенію какого-либо божества, или жертвоприношенія, или обряда и со всею утонченностію изсявдывали, что именно опущено. Эта необыкновенная строгость во вившнемъ богослужении, эта тревожная заботливость о всёхъ обрядовыхъ мълочахъ была слъдствіемъ того тягостнаго чувства зависимости индивидума, какое внушала ему самая религія всеподавляющимъ значеніемъ ея общей, отвлеченной цъли. Совершенно, поэтому, въ римскомъ духѣ Цицеронъ производилъ Religio отъ religare, когда религія для Римлянъ дъйствительно была чемъ-то связующимъ во всехъ отношеніяхъ; не менъе также справедливо греческіе писатели, Поссидоній Анамейскій и Діонисій Галикарнасскій назвали римскую религію на своемъ языкъ »Денсидемоніей« ( $\Delta \epsilon \iota \sigma \iota \delta \alpha \iota \mu o \nu \ell \alpha$ ), томительнымъ страхомъ къ богамъ: чувство подавляющей зависимости не могло не пробуждать чувства страха.

Къ внъшнему римскому культу относятся также средства узнавать волю и повельнія боговъ; средства эти суть: наблюденіе надъ природою вообще, надъ громомъ, молніею и другими явленіями (auspicium), наблюденіе въ частности надъ крикомъ, клеваніемъ пищи и полетомъ птицъ, которыхъ считали какъ бы въстниками божественными (augurium), оракулъ, сменллинскія книги и толкованіе сновъ. Средства эти преимущественню были въ рукахъ правительства, государства; авгуры

были офиціальными истолнователями (interpretes) указавій божественной воли. Но старались угадать эту волю не въ отношеній нь правственной діятельности человіжа, но относительно житейскихъ интересовъ, частныхъ, или общественныхъ; савдовали этой воли не для того, чтобы усовершать себи морально и тімъ самымъ служить богу, но чтобы достивнуть успіха въ какомъ-либо предпріятіи, или отправленіяхъ нульта пее бідствіе. Такимъ обравомъ въ этихъ отправленіяхъ нульта выражалось самелюбивое чувство, для которате боги были только средствами; не люди служили богамъ, но боги людямъ; Римляне новланались богамъ, нотому что имъли въ никъ нужду, особенно во время войны.

Въ релитіи, не имвющей ученія, божественное представляется людямъ наглядно въ празднествахъ и эрълищахъ. Образъ, изванніе представляеть божественное нъ ноков; певъствование, мисъ наображаеть его въ движения, по только для внутренняго субъективнаго представленія; напротивъ того эрвлица имъли своимъ назначенемъ въ древности --- выражать процессъ субстанціальных в силь, божественную жизнь въ ен движении и дъйствии натлядно, объективно. Такого рода эрълинга не были туземны въ Римъ; они заимствевани изъ Грецін; и притомъ, въ Римъ заимствовали только нездивищую греческую комедію и только собланительным сцены и частным отношенія между отцемъ, сыновьями, непотребными женщинами и рабами. Другія зрълища перешли въ страшное местпратительное, безъ всикой правственной, божественной идеи. Рлавивиния изъ нихъ состояли только въ убистив звърой и людей, въ пролити потоковъ крови, въ борьбъ на жизнь и смерть. Эти игры доходили у Римлянь до чудовищимхъ равмъронъ; сотии людей, отъ четирекъ до пяти сотъ львонъ, тигровь, слоновь, крокодиловь умеривляемы были люцьми, леторые принуждены были бороться и менду собою и вланино порыжать себя. Это было нанъ бы завершенень того, что можно было представлить Римлянамъ въ эрълищахъ; эдъсь изтъ иннаного правственнаго интереса, инкакого трагического столиновенія; здъсь представлялась зрителямъ не накая—янбо духовнал исторія, но исторія холодной, бездушной смерти, потребованная перавумнымъ произволомъ и служащая нъ увеселеню другихъ. Это холодное убійство для потіжи представляеть натилно тольно инчтожество человічесной индивидуальности, какъ опо сезнавляюсь въ чувстві религіозной засисимостим.

Впрочемъ, въ религи римской въ значительной степени виражался и правственный элементь. Она далеко уступаеть греческой по красоть ся боговь, по внутреннему ихъ содержаню и вившией формъ, по богатству и пінтичности мисоръ и по самой прелести культа, но возвышается надъ нею своею практическою стороною, свожмъ правственнымъ значеніемъ. Кенечно, и въ римской религи вовсе не льзя искать той выозвой и чистой нравственности, какую можеть внушать человаку тольно истинная, богоотировенная Религія; но если будемъ смотръть на нее съ ея же точни зрънія, какъ на языческую редигію, то не можемъ по справедливости отказать ей въ успъхв развитія религіознаго чувства съ правственной его стороны. Уже сами греческіе писатели, какъ Діонисій Галинаризсскій (около 20 літь живній въ Римі во время Цезаря Антиста) отдавали ей въ этомъ отношении преимущество. Римляме, - говорить онь, - всь ть сказанія о греческихъ богахъ, въ поторыхъ заключаются клеветы и поношенія на неть, отвертнули какъ неприличное и унизительное даже для человена честнаго, темъ более для боговъ; представляють себъ беговъ только съ самой благородной стороны, раскавывають о жих только самое лучшее, устраняя оть нихъ качества, недостойныя блаженныхъ существъ; у Римлянъ не услышите о битвахъ боговъ, о нанесеніи имъ ранъ, о заключеніи въ цепи, о рабскомъ служеніи людямъ и т. п. « — Очищенная такимъ образомъ въ самой себъ, съ нравственной стороны, римская религія не могла не производить моральнаго вліянія на жизвъ народа общественную и частную.

Римская религія была религіей государственною; но не въ томъ, конечно, смыслъ, будто она была придумана государствомъ для своихъ цълей и употребляема, какъ средство напр. для обузданія народа, безъ внутренняго убъжденія въ ней граждань; она образовалась вмёстё съ государствомъ и крёпко срослась съ нимъ въ одну, такъ сназать, массу до того, что не могла быть отдёлена отъ него безъ потрясенія его и не могля существовать безъ него и сама. Въ этомъ смыслъ римские и греческіе писатели говорять о религіи Римлянь, какъ о всякомъ другомъ политическомъ учрежденіи; auspicia et Senatus, по словамъ Цицерона, были главнвишія опоры государства; »при посредствъ авспиціевъ, — говорить Ливій, — основано государство и авспиціями направлялись всё дёла войны и мира;« авспиціями же освящались всв законы, всв нравственныя и правомърныя отношенія народа. Неудивительно, поэтому, что входя во всё отношенія общественной жизни, римская религія вліяла на нее сообразно съ своимъ духомъ. Выражая собой преобладаніе всеобщей государственной цёли надъ частными интересами, она питала силу и энергію національнаго сознанія. Проникнутые этимъ сознаніемъ, члены всёхъ сословій переносили силу собственнаго убъжденія на религію государства и такимъ образомъ пріобретали полимическую веру во всемогущество своихъ боговъ и исключительное попечение ихъ о римскомъ государствъ. Изъ этого источника проистекала непоколебимая увъренность Римаянина въ счастливомъ исходъ

общественнаго предпріятія, увъренность, что такой исходъ есть непремънное слъдствіе точнаго выполненія религіозныхъ требованій и что всякая неудача есть наказаніе за случившееся 
безбожіе, за опущеніе какого—либо обряда; изъ того же источника проистекали безусловное повиновеніе общественнымъ постановленіямъ и законамъ, всецьлая преданность, покорность 
и самоножертвованіе. Такимъ образомъ Римлянинъ охотно жертвовалъ собою, своимъ имуществомъ и жизнію государству. 
Благочестіе было рычагомъ всёхъ его усилій, виновникомъ его 
отваги и стойкости, его мужества (virtus), съ которымъ онъ 
нобъдоносно несъ свое знамя отъ города къ городу, отъ страны 
къ странъ и которымъ покарялъ земной шаръ. Римскій на—
родъ, самый воинственный, — по словамъ Цицерона, — »былъ 
самымъ благочестивымъ народомъ; онъ вездѣ думалъ о богахъ, 
все дѣлалъ съ участіемъ религіи, за все благодарилъ боговъ.«

Не только относительно общественной, но и частной жизни римская религія не чужда была правственныхъ элементовъ, особенно до ея искаженія азіатскимъ вліяніемъ. Гдъ боготворимы были Dius Fidius, Fides, Pudicitia, Virtus, тамъ не льзя отрицать присутствія такихъ элементовъ. Въ самой навающиести Римлянъ обоготворять нравственныя понятія выражается прекрасное указаніе на нравственное чувство этого народа. И не доказали-ль Римляне, прежде чёмъ испортило ихъ неслыханное счастіе, самымъ своимъ поведеніемъ и дълами, отивченными въ исторіи, что ихъ религія не оставалась безъ вліянія на нравственность народа? Его религія не потворствовала безнравственности; напротивъ, укропцала ее и удерживала до смъщенія своего съ чуждыми ей понятіями. Какъ свято, наприм. сохраняемъ былъ брачный союзъ, можно видъть изъ того, что, по свидътельству достовърныхъ писателей, почти въ течение 500 лёть отъ основания Рима не было ни одного брачнаго развода. Первый случай его быль чемъ-то несинханнымъ, до того, что остался отмъченнымъ въ лътеницикъ Исторіи. Даже при эгоистическомъ направленіи римской релитіи въ извъстномъ отношеніи, она не была совершение чужда сердечной теплоты, — какъ это особенно выражается въ ргічатів застів, въ семейной жизни. Поклоненіе Весть, Пенатамъ, Ларамъ и difs Мапівиз (душамъ усопшихъ) носить на себъ этотъ карактеръ и служить доказательствомъ, что правственно-релитіозное чувство человъка не легко искажается и подавляется даже при неблагопріятныхъ обстоятельствахъ для его развити.

Говоря о вравственномъ значения римской религи мы ме хотимь сказать, что въ ней не было ничего неблагопристойнаго, ничего такого, что можно извинить только сыну природы; довольно указать на fescennini, на topercalia (правднество въ честь Пана, или Фавна люпернуса) и на тому подобныя вспінніки трубой чувственности и необузданнаго своевольства; впрочемъ, это были только отдъльные случам, не опровергающіе общаго харантера религіи. Главный недостатовъ въ ней, даже относительно правственнаго ся значенія, есть недостатокъ въ ней теоретическаго ученія. Ограничивансь только народными представленіями о богахъ и обрядами, она не имъла твердаго начала для опредъления правственныхъ поматій. Оттого, при первомъ столкиовении съ чуждыми ей религозными представленіями Египта и Азін, она и сама потерния свий первоначальный характеръ и не въ состояніи была удержать отъ правственнато упадка своихъ послъдователей. Теоретическія понятія о Богь и отношеніи Его нь міру и человьку и витесть съ ними понятія о правственнихъ требованіяхъ своего рода развились въ Греко-римскомъ миръ только въ релиновномъ синкретизмъ александрійскаго періода, въ этомъ третьемъ и последнем видоизменени религи личности. Но прежив,

чёние перейденте на развистрёние этой религии знанія, щы должим обратить свое вишманіе на развитіе греческой Филогозбім, предупредпашей собой ся появленіе и развитіе.

CH-

(DD)

yan vali: Ar

7011. -pe :

eto.

m

I P

TO#

706 i

0.1

1P#

100

(1)

БŘ.

ø

Í

B

## Греческая Филосовія.

Треческая Философія, безъ сомитнія, возникла изъ общато хода греческой культуры и въ своемъ главномъ направленіи опредълилась ея направленіемъ и духомъ. А потому, чтобы лучше объяснить происхожденіе и основний характеръ греческой Философіи, изложимъ сперва, хотя въ краткихъ чертахъ, ходъ греческой культуры до появленія Философіи.

Мы уже видъли въ первой части, въ статъв о ввроучени Финикіянъ, что Финикіяне, иначе — Неласти, Кретійцы и пр. владычествовали въ Египтъ 511 лътъ и въ началь XVIII стольтія предъ Р. Хр. (1790 г.), изгнанные Египтянами, перешли въ греческія страны и поверили себъ многія
греческія племена, Лелегеровъ, Кауконовъ и пр. <sup>6)</sup>. Упоминаніе объ этомъ переселеніи есть древныйнее историческое прединіе; съ него начинается греческая исторія; о прежимхъ же
временахъ нътъ никакого историческаго извъстія <sup>7)</sup>. Танъ канъ
Пелисти, долгое времи живши между Вгиптянами, заимствовали отъ нихъ религіозныя представленія и образованность, то перенесли ихъ съ собою и на греческую почву;
принесли съ собой не только низшія искусства и ремесла, но
и знаніе мореплаванія, горное искусство и умѣніе плавить и

<sup>&</sup>quot; Athenaei deipnosoph. VI, 271. b.

<sup>&</sup>quot;) Wachsmith hellen. Alterthumskunde I. § 9 n 10. Niebubr's Vorträge über alte Geschichte I. p. 238 sqq.

обработывать металлы, — что доказывають не только саги о киклопахъ и тельхинахъ и о разсъянныхъ по всей Греціи храмахъ тельхиническихъ божествъ, но и до-нынъ сохранившіяся развалины исполинскихъ построекъ, или такъ называемыхъ стънъ киклоповъ, развалины древнихъ городовъ, остатки водопроводовъ, плотинъ, каналовъ; притомъ, еще въ поздивищія времена оставались отъ Пеласговъ изображенія боговъ совершенно въегипетскомъ родъ<sup>8)</sup>; и такъ называемый дорическій стиль есть не иное что, какъ египетскій способъ постройки, занесенный въ Грецію Пеласгами, равно какъ стиль іоническій выработался по образцу построенъ ассирійскихъ<sup>9</sup>. Но особенно замічательно, что Пеласги имъли уже свои письмена. Нынъ никто уже не отвергаеть извъстія Геродота (V. 58 - 61) о происхожденія поздебйшихъ іоническихъ письменъ отъ финикійскихъ, замесенныхъ Кадмомъ въ Баотію; но по свидътельству древнихъ 10), прежде этихъ іоническо-финикійскихъ письменъ были уже въ употребленіи пеласическія, что самымъ неожиданнымъ образомъ подтвердилось випрскими монетами и надписями, недавно найденными и обнародованными въ Парижъ герцогомъ де Люинемъ (de Luynes) и дешифрированными Рётомъ. Изъ нихъ открывается, что на о. Кипръ, до временъ Птоломеевъ постоянно употреблялись письмена гораздо болье сложныя, больше богатыя знаками и болье неуклюжія, чымь финикійскія письмена, и что хотя они сродны съ этими послідними

<sup>°)</sup> Слич. у Павзанія VIII. 41, 4. изображеніе фигалійской Эвривомы въ Аркадіи.

<sup>9)</sup> Kugler's Kunstgeschichte p. 157.

<sup>1°)</sup> Franzius elementa epigraphices graec. p. 15 и приведенныя тамъ цитаты. Си, также Нибура Vorträgen über alte Geschichte I. p. 219. примъч.

по своей формь, но своимъ полисематическимъ характеромъ 11) сближаются съ начертаніями івроглифическими, такъ что составляють посредствующій члень между этими последними, какъ многосложными, и письменами финикійскими, совершенно простыми; и какъ финикійскія письмена введены въ Грецію въ XVI столътін до Р. Хр., то пеласгическія надо признать еще древивинии. Сословіе пеласгическихъ жрецовъ, съ своей стороны, принесло къ Грекамъ кругъ египетскихъ вёрованій, сходство съ которыми греческой религіи, не смотря на свободное, творческое преобразование ихъ у Гелленовъ, бросалось въ глаза еще Геродоту и Платону. Еще въ поздивишія, историческія времена существовавшій на о. Крить культь хооническаго, подземнаго Зевса, который родился и умеръ въ Критъ, гдъ поназывали и гробъ его, явно обнаруживаетъ тождество въроученія, принесеннаго сюда Пеласгами, съ въроученіемъ египетскимъ, потому что критскій Зевсь совершенно тождествененъ съ Озирисомъ. Такимъ образомъ не льзя отрицать, что первыя съмена греческой образованности брошены на греческой почвъ Пеласгами и что съмена эти были египетскаго происхожденія; только ихъ возрастаніе видоизм'єнилось и преобразовалось на этой новой почвъ подъ вліяніемъ особенностей греческаго духа. Эта образованность стала возникать, не какъ у новыхъ народовъ, чрезъ усвоеніе и преобразованіе чуждыхъ элементовъ образованія, но чрезъ формальное принятіе Греками и поглощение пришлаго племени въ собственную національность. Подъ вліяніемъ образованія, заимствованнаго отъ Пеласговъ, покоренныя ими греческія племена мало по малу усилились до того, что спустя 500 лъть со времени Миноса

<sup>11)</sup> Донынъ открыто уже болье 120 знаковъ виъсто 22 буквъ обыкновеннаго финикійскаго алфавита.

не только свергли господство Педасговъ и стали вытёскать ихъ
изъ греческаго материка, но и духовно достигли такого неренёса надъ ними, что эти последніе утратили чувство своей
самостоятельности и свой языкъ и преобразовались въ Грековъ;
такъ по свидётельству Геродота (І. 56, 57) одно изъ главнейшихъ греческихъ племенъ, іоническое, сложилось изъ Певасговъ, сдёлавнихся Греками, — историческій фактъ, пранильно понятый Нибуромъ, хотя выступившимъ отъ неправильныхъ предпосылокъ 12). Возстаніе греческихъ племенъ противъ своихъ притёснителей премавело, безъ сомийнія, весьма
важное вліяніе на возникающую общественную живнь Грековъ;
похому что наредъ, низміе классы, возставъ противъ пришельцевъ-властителей, противъ сословія аристократовъ и жреновъ, разрушили начавшія образоваться различія кастъ.

Первое проявление самостоятельней народной жизни Гревовъ составляеть такъ называемое эгероическое время« (съ ХІУ стол. до конца XII предъ Р. Хр.), которое справедливо сравнивають съ началомъ христіанскихъ средникъ вѣковъ: здѣсь и тамъ — одинаюто не устроенное состояніе гражданскаго общества, войма всѣхъ противъ всѣхъ, то же мужество и та же дикость и позже — общія великія предпріятія, подобныя крестовымъ походамъ, — походъ Арконавтовъ (ок. 1250 г.) одвенская война (1231), осада Трои (1194–1184), — это завершеніе всего геромческаго времени; наконенъ, то же преобладаміе религіознаго чувства и притомъ въ грубой, оздатической формѣ. Такъ называемый сргіззмъ древнихъ культавъ, культа озирисовой фамиліи: Нетие—Деметры — Кибелы, Изили—Коры-Пересфоны, и даже Озириса—Діониса—Загрея, — не есть ли этотъ дико—фанатическій культъ умилостивленія то-

<sup>12)</sup> Vorträge über alte Geschichte. I. 359.

же, что самобичевание олагелломитовъ въ средние въна, нодобно этому последнему подавленный насильственными средствами, борьбой и мечемъ? Съ теченіемъ времени это мрачное и дикое выражение религиознаго чувства переходило въ болъе приличное богопоклонение, хотя все еще жосткое и строгое; въ противоноложность дико-фанатическому нульту произопли тайныя богослуженія, по образцу египетскаго культа озмилін Озириса: Озириса и Нетпе-Деметры, — изъ которыхъ многія удержались до поздивншихъ историческихъ времень, какъ наприм. славиъйшія между всьми — элевзилскія мистеріи. Этимъ болте очищеннымъ богопоклонениемъ Греки обязаны были пізрійскимъ Оракійцамъ, которые въ это время отъ Пізрін, на свверъ Оессаліи, съ восточной стороны Олимпа, размъстились въ Фокидъ и Беотіи у Париаса и Геликона и первые изъ греческихъ племенъ достигли высшаго образованія, візроятно первые достигнувъ самостоятельности. Эти Оракійцы имели отромное вліжніе на всю греческую образованность посредствомъ своихъ пъвновъ, которые въ тъ отдаленныя времена, дъйствуя преимущественно въ видахъ святилищъ, были вмъстъ жрецами, жертвоприносителями и въщунами. Замъчательитище изъ такихъ оракійскихъ півновъ были: Линь, Opgieit, Музой, Филаммонь, Намфь, Пронапидь и пр. Священныя пъсни ихь до ноздивинихъ историческихъ временъ удержались при бегослужения; такъ гимны Музэя, Памфа, Орфея въ позднъйшін историческія времена были восивваемы жреческимъ илепенемъ Линомодовъ изъ Лоинъ при элевзинскихъ мастеріяжь 18), которыя и учреждены были еракійцемъ Эвмолиомъ. Пъсни эти сберегались, конечно, не только въ устномъ предани, но и письменно, и эти письменные намятники древ-

<sup>14):</sup> Pausonias JK. 30, 5 a 27, 2.

нъйшаго времени составили первые начатки греческой литературы, по которымъ образовалась уже остальная греческая нація; а такимъ образомъ и греческая культура и литература, какъ и всякая другая, имъла религіозное начало, выросла на религіозной почвъ.

Троянской войной разрышилось и кончилось время героевъ. Насталъ періодъ потрясеній и переворотовъ. Значительнъйшіе изъ тогдашнихъ родовъ пали на этой войнъ, но и для пережившихъ ее она была гибельна своею продолжительностію. Долгое ихъ отсутствіе въ большей части господствовавщихъ фамилій произвело внутреннее разстройство и привело въ упадокъ ихъ силу и значеніе. Суровъйшія племена съверной Греціи, давно уже безпокойныя и прельщавшіяся лучшими жилищами, не сдерживаемыя теперь въ ихъ границахъ сильными государствами, устремились на южныя греческія страны и произвели почти всеобщее смъшение греческихъ племенъ, которое продолжалось болъе столътія, со второй половины XII-го за половину XI-го стольтія до Р. Хр. и измънило большую часть общественных учрежденій. Такъ спустя 60 літь по взятіи Трои (1123 г.) Оессалійцы рынулись на бывшую потомъ Бротію и жителей ея частію победили, частію вытеснили на острова эгейскаго моря и свверо-западныя берега малой Азін: это переселеніе Эолянь. Въ числь вытысненныхъ Эолянами были и пеласгическія племена, перешедшія въ Аттику и оттуда на острова Лемносъ, Имбросъ, Самоеракію и на берега южной Мэоніи въ м. Азіи, въ страну Тирра, гдв и въ поздибищее историческое время носили название »тирренцевъ, тирренскихъ пеласговъ « Спустя 20 летъ (1103 г.) шзъ тёхъ же северныхъ странъ Доряне, подъ водительствомъ потомковъ Геракла (возвратъ Гераклидовъ) послъ продолжительныхъ войнъ, завладъли Пелопоннесомъ. Донывенние жители

его, Ажелие частно выселились отсюда, а частно вытеснить выть Этіален древнихъ пеластическихъ жителей, заняли эту страну, получившую отъ нихъ названіе Ахаін. Въ 60 лётъ по возврать Гераклидовъ (1043 до Р. Хр.) главное племя этихъ пеластическихъ жителей, Іонійцы, оставивъ Эгіалею, перешли чрезъ Аттику на берега м. Азін: это переселеніе сонійское. За тыть слыдовали другія переселенія, положившія основаніе греческимъ колоніямъ по берегамъ средиземнаго и чернаго моря отъ Кавказа до Италіи, преимущественно по берегамъ м. Азіи, Сициліи и Италіи.

Когда послъ этихъ движеній и переселеній, въ началь Х стольтія до Р. Хр., снова насталь новой и установился гражданскій порядокъ, то политическое состояніе Греціи существенно измънилось. Прежнія большія царства распались на множество малыхъ государствъ, которыя большею частію ограничивались округомъ одного города; цари упали въ значеніи и силь, а благородные и богатые роды усилили свое могущество и вліяніе; чревъ это древняя монархическая форма правленія перепла на аристократію. Граждане еще не участвовали въ государственномъ управлении, но обратили всю свою двятельность на земледвліе, мореплаваніе, торговлю, ремесла и искусства. Эгина, Сикіонъ и Кориноъ, значительныйшія острова эгейскаго моря и особенно іонійскія колоніи были средоточіемъ этой дъятельности и выдълялись отъ прочей Греціи своимъ благосостояніемъ и роскошью. Къ этому же времени относится законодательство Ликурга (884 до Р. Хр.), учреждение общественныхъ празднествъ и игръ, наприм. игръ одимпійскихъ, имъвшихъ позже на всю греческую жизнь такое сильное вліяніе, введеніе общихъ мъръ и въсовъ и монетныхъ денеть аргивскимъ царемъ Фейдономъ въ Эгинъ около половины VIII стольтія и пр. Представителями духовнаго образованія этого періода были — Гомери на эслійско-існической колонін, Смирны, и Гезіоди, но происхожденію теже існісць на эслійской колонін Киме. Гомерь самь унеминасть въ Идіадъ о существованіи въ Греціи висьменнаго испусства и приломъ еще въ геронческое время:

»Но онъ (Прить) носмласть его (Беллероосна) въ Ликію, вручасть ему пагубные знаки (инсьмена),

Много убійственнаго начертавь на сложенной дощечкѣ, И велить ему поназать это честю, члобы онъ погубиль его 14) "«

Только при существовании письменности дваается физически возможнымъ и понятнымъ чудо такого развитія эпической поэзін, какое видинь въ творенінкь Гомера. Дівсян его произвели огромное влінніе не только на весь ходъ праческой культуры, но и на художественное образование опронейскихъ народовъ: это неисчериземый источникъ для цекусства и повзін. Гезіодъ составляєть какъ бы посредствующій членъ между героическимъ періодомъ и носледующимъ временемь: его Осоговія примыкаєть нь древнимь египотекних върованіямъ геронческого неріода, канъ оки выразились въ здеванисинкъ танистважь и у Орфея, а эрабовы и днис- въ позд--иййшимъ, чисто человъческимъ почитіямъ историческиго, вре--мени. — Уже твореніямъ Гомера предивестворали пісци почти о всеха замечательных событихъ геропческого времени. о подвигахъ Геракла и Тезея, о походъ Аргонавтовъ, о войнъ противъ Омвъ и пр. и о изкоторыхъ сдунаяхъ троянской войны. не вошедшихъ въ Илізду, наприм. о ностройив деревяниего:<del>поца</del>,

<sup>14)</sup> Ηλίαλα ΠΈCΗ VI, CT. 168 Η CΛΈΛ.:
Πέμπε δέ μιν Αυκίηνδε, πόρθεν δ΄ όγε σήματα λυγφά, Γράψαε εν πινάμι πτυπτῷ θυμοφθόρα πολλά.
Δείξης δ΄ ήπώμειν ἡ πουθερῷ, ἄχρὸ ἀπόλοιτο.

о разореніи Трон и пр.; о существованіи этихъ пісень, хравивнихся, при слабомъ развитін письменности, въроятно, въ устныхъ преданіяхъ, находимъ многочисленные намени у саного Гомера. Тъмъ болъе, за этимъ блестящимъ періодомъ исторической поэзіи, хотя греческій духъ проложиль уже себъ и другіе пути, сятдоваль длинный рядь эпическихъ пеэторъ, — сначала между современнинами Гомера въ м. Авінкакъ Стасинь изъ Кипра и Арктинь изъ Милета, — за тъмъ и въ следующихъ столетіяхъ до позднейшаго исторического вреиени у прочихъ Грековъ, какъ наприм. Киневоив спартанскій, Эвмель коринескій, Писандрь родосскій, которому александрійскіе критики назначили первое мъсто посль Гомера и Гезіода. Уже въ этомъ періодъ малоазійцы и іоняне, — Гомеръ, Гезіодъ и Писандръ, являются главными представителями греческаго образованія; тімь больше надо сказать это о слудующемъ періодъ; потому что въ теченіи его малоазійскіе Греки, въ особенности іонійцы, стоять именно на вершинв греческой жизни, какъ матеріальной, — въ торговлъ, такъ и духовной-въ литературъ и поэзін; духовное возвышеніе прочихъ Грековъ, сперва италійскихъ и сицилійскихъ, а потомъ Асинянъ, начинается уже съ паденія Іонянъ, такъ что представителями гелленской жизни, въ разное время, поперемънно были разныя племена и государства, а не одни Авины и Спарта.

И процектаніе и паденіе Іонянъ главнымъ образомъ зависью отъ географическаго ихъ положенія. Какъ сосёди большихъ малоазійскихъ государствъ, особенно основаннаго ассиріянами лидійскаго государства, они получали оттуда возбужденіе къвысшему образованію, нѣкоторые слѣды котораго замѣтны въ ихъ богослуженіи, поэзіи и искусствъ. Съ Лидійцами дифди они и общихъ враговъ, — Киммровъ, въ 736 г. до Р. Хр. разрушившихъ цвѣтущую Магнезію, потомъ Скисовъ, съ 685 не

Ч. П.

607 г. до Р. Хр. покорившихъ м. Азію, за тёмъ Мидянъ и наконецъ Персовъ, одновременно подавившихъ самостоятельность Лидянъ и Іонянъ. Другимъ следствіемъ этого географическаго положенія была цвътущая торговля іонійскихъ городовъ. Она не ограничивалась лишь ближайшими мъстностями, но простиралась и на отдаленнъйшія, — на плодоносныя и богатыя золотомъ города Понта Эвксинскаго и Босфора на съверъ, на Ливію на югь, на западныя страны средиземнаго моря, не только на Сицилію и южную Италію, но даже на Испанію и южную Францію; и во всёхъ этихъ мёстахъ Іонійцы имёли свои колоніи. Средоточіемъ этихъ сношеній, а потому и богатства и образованія, преимущественно были Самосъ и Милетъ 15). Эти дъятельныя сношенія, въ концъ этого періода, достигли своего высшаго развитія, когда Египеть въ последнее время своей политической самостоятельности открылся для греческой торговли. Помощію карійскихъ и іонійскихъ наемныхъ солдатъ, особенно милетскихъ и самосскихъ, Псамметихъ побъдилъ остальных 11 египетских царей, своих соперников (додекархію), сдёлался единодержавнымъ государемъ Египта и упрочиль свою власть, поселивь эти войска у пелузійскаго устья Нила, въ нижней части Бубаста (ок. 630 г. до Р. Х.); и его наслъдники поддерживали свой тронъ тъми же иностравными іонійскими войсками, потому что они, какъ тълохранители, заняли даже въ столичномъ Мемфисъ особый квар-

<sup>15)</sup> Въ Самосъ (ок. 640 г.) славился архитекторъ и ваятель Рэкь и его сыновья Осодоръ и Телеклъ. Аристей, современнить Креза и Кира (ок. 580 до Р. Хр.), совершаетъ путешествіе по золотоноснымъ странамъ съвера, по странамъ ныньшней Россіи (Урала). См. Suida. 'Арготеаь. Herod. IV. 13-15; Pausan. I. 24, 6; V. 7, 4) и описываетъ это путешествіе въ формъ эпоса. Позже врачи Демокедь, Ктезій и другіе являются при дворь персидскихъ царей.

таль города; естественно, поэтому, что Іоняне стали въ Египть въ положение особенно благопріятствуемой націи, относительно которой умолкла прежняя ненависть къ иностранцамъ. Псамметихъ даже заставилъ Египтянъ учиться по гречески и ввелъ новую, до того небывалую касту толмачей для облегченія сношеній между объими націями. Эта благорасположенность къ Грекамъ еще усилилась, когда Амазисъ изъ низшаго класса взошелъ на престолъ (570 г. до Р. Х.) и долженъ былъ поддерживать свое владычество греческими войсками и союзами. Онъ позволилъ Грекамъ селиться въ Навкратисъ у канопскаго устья Нила; и какъ ревностно воспользовались Греки этимъ дозволеніемъ, видимъ изъ свидътельства Геродота (II. 178), который въ Навкратисъ именуетъ не только особые округи главныхъ греческихъ торговыхъ государствъ, — Милета, Самоса и Эгины, но и общій округь, Гелленіонъ, гдъ соединенные малые греческіе торговые города имъли въ значительномъ числъ своихъ поселенцовъ, — со стороны Іонянъ: Хіосъ, Тейосъ, Фокэя и Клазомены, со стороны Дорянъ, — Родосъ, Книдъ, Галикарнассъ и Фазель, со стороны Эолянъ-Митилена. Навкратисъ былъ мъстомъ не только цвътущей торговли и матеріальнаго благосостоянія, но и духовнаго сближенія между востокомъ и западомъ, куда стремился цвътъ образованнъйшихъ Грековъ: Оалесъ, Клеовулъ, Солонъ, Ферекидъ, Пивагоръ, Өеодоръ самосскій, чтобъ изучить египетскіе законы, египетскія върованія, египетскую науку и египетское искусство и внесть въ отечество возбуждение къ высшему духовному развитію. Въ этомъ духовномъ сближеніи Египта и Греціи, древній Египеть, въ последніе счастливые годы своей политической самостоятельности, имълъ возможность передать Грекамъ зрълое образованіе, — плодъ многовъковой исторіи, а Греція съ юношескими стремленіями достаточно развита была для того, чтобы почувствовать потробность высшаго духовнаго развитія и полна была жизненныхъ силъ, чтобъ изъ заимствованныхъ съмянъ произрастить на своей почвъ собственные, самостоятельные плоды.

Съ развитіемъ внѣшнихъ сношеній и возрастаніемъ благосостоянія промышленнаго и торговаго класса, у Іонянъ, какъ и
у другихъ Грековъ, произошло измѣненіе внутренней госу—
дарственной жизни. Разбогатѣвшіе граждане захотѣли принять
участіе въ общественномъ управленіи, тѣмъ больше, что республиканскій аристократизмъ не рѣдко переходилъ въ тягостную для народа олигархію. Отсюда возникла продолжительная
борьба различныхъ сословій, особенно аристократовъ и демоса,
которая въ теченіе этого періода, въ VII и VI стол. до Р. Хр.,
большею частію оканчивалась тиранніей, какъ скоро предводитель народа (демагогъ) дѣлался единовластителемъ (узурпаторомъ) въ бывшихъ до того республиканскихъ государствахъ; но наконецъ эта борьба сословій большею частію кончилась побѣдой цартіи демократической и почти всеобщимъ
введеніемъ демократической формы правленія.

Следствія матеріальнаго развитія торговли и снощеній обнаружились въ новомъ духовномъ направленіи. Это новое направленіе состоить въ преобладающемъ развитіи чувства жизни, такъ естественнаго тому возрасту, когда начинаютъ находить удовлетвореніе въ присущей дъйствительности, когда чувство исполнено сознаніемъ полноты жизни въ настоящемъ и не имъетъ надобности исключительно обращаться къ прошедшему, какъ лучшему времени. Это возвышеніе чувства жизни выразилось поэзіей чувства, лирикой и сопровождающей ее музыкой. И на этомъ новомъ пути первые выстуцили Іонійцы. Уже первые пъвцы воинскаго воодушевленія, грустной жалобы и ъдкой насмъщки: Каллинъ изъ Ефеса, Аржилодъ

нзь Пароса, Симониды изъ Аморгоса, Тиртей изъ Милета, въ исходъ VIII и началъ VII стольтія до Р. Хр., наконецъ Мимнермя колофонскій, півець меланхолической любви, віз исходѣ VII стольтія, — всь были Іонійцы; даже первый современный дорическій лирикъ Алкмань спартанскій быль по крайней мъръ родомъ изъ м. Азіи, лидіецъ изъ Сардъ; и преобразователь музыки, особенно религіозной, усовершитель киеары, изобрътатель музыкальныхъ ноть, Терпандро, въ первой половинъ VII въка до Р. Хр., былъ также Іоніецъ, изъ Антиссы на о. Лесбосв; оттуда же были и Алкэй и Сафо (ок. 610), которые поэзію чувства возвели до высочайшей степени совершенства; Іоніецъ былъ и Анакреонъ изъ Теоса (ок. 533 г.), который лучшую пору жизни провель въ радостномъ наслажденіи жизнію въ Самосъ при дворъ Поликрата, у котораго отца пользовался гостепріимствомъ славный въ древности пъвецъ пламенной любви Ивикъ (ок. 540). Анакреономъ и его современниками замкнулся кругъ поэтовъ чувства; позднъйшіе лирики, представители новаго направленія, суть поэты размышленія, т. е. поэты, у которыхъ преобладаеть мысль, подчиняющая себъ чувство и воображение.

Съ начала VI стол. до Р. Хр., при созръвающемъ образованіи, родилась общая склонность къ размышленію о явленіяхъ нравственнаго міра, о житейскихъ отношеніяхъ и обхожденіи съ людьми; предлагать общія положенія изъ практи—
ческой жизни въ краткихъ выраженіяхъ (напр. »познай самого
себя«), скрытыя отношенія предметовъ нравственности выра—
жать въ загадкахъ, остроты и удачныя изреченія собирать и
передавать изъ устъ въ уста, — сдълалось общею страстію;
начертывали изреченія на бюстахъ Гермеса при обществен—
ныхъ площадяхъ и дорогахъ, изображали какъ украшенія
на триножникахъ и дарахъ, писали на стънахъ храмовъ

и пр. Особенно славились въ это время такими изреченіями Періандры, тираннъ кориноскій, Хилоны, спартанскій эфоръ, авинскій законодатель Солонь, Питтакь митиленскій, **Өалесь милетскій**, *Віась* пріенскій, *Клеовуль* линдскій и скиеъ Анахарсись; имъ дано почетное название эмудрецовъ, « и весь этотъ періодъ назвали періодомъ »семи мудрецовъ, « хотя въ ихъ перечисленіи расходились. Эта общая склонность къ нравственнымъ размышленіямъ обнаружилась и въ поэзіи гномической. Явились поэты, которыхъ стихотворенія состояли изъ нравственныхъ изреченій въ сжатой формъ. Таковъ Фокилидъ милетскій (ок. 550 г.); подобнаго рода стихотворенія были произведеніемъ и большой части 7 мудрецовъ; такъ Хилонъ написалъ 200 стиховъ, Питтакъ 600, Клеовулъ 3,000 стиховъ пъсней и загадокъ; но совершеннъйшими въ этомъ родъ были стихотворенія Солона; дошедшіе до насъ остатки ихъ принадлежатъ къ прекраснъйшимъ памятникамъ древности и въ гномической поэзіи, безспорно, занимаютъ первое мъсто. Въ следующемъ за темъ поколении главой Гномиковъ былъ **Оеогнис** мегарскій (570-490). Поэзія и современный вкусъ нашли себъ теперь богатую пищу и съ такой стороны, на которую до сихъ поръ ученые не обращали вниманія, хотя историческія свидітельства ясно указывають на нее, именно изъ Египта. Близкія сношенія съ Египтомъ открыли Грекамъ новую сокровищницу египетской мудрости въ формъ басни. Посредникомъ въ передачъ ея быль Эзопъ, сперва рабъ самосскаго Ядмона въ Навкратисъ, котораго рабыней была и Родописъ, наполнившая всю Грецію славой своей красоты; отпущенный на волю (ок. 564 до Р. Хр.), онъ жилъ при дворъ Креза въ Сардахъ и потомъ въ Дельфахъ (ок. 556 до Р. Хр.), гдъ и умеръ. Что басни Эзопа взяты изъ Египта, что онт предполагаютъ собой египетскія мъстности и отношенія,

египетскіе нравы и върованія, однимъ словомъ, что онъ произошли изъ египетской почвы и жизни, это вполнъ показали новъйшія изслъдованія Цюнделя 16)

На такой степени развитія, при возбужденіи вникающаго размышленія, греческій духъ уже достаточно созрыть для науки. Еще въ X–IX въкъ эпическая поэзія приняла двоякое направленіе, — героическое у такъ называемыхъ киклическихъ поэтовъ и ееогоническое у Гезіода; въ нынъщнемъ же періодъ изъ героической поэзіи развилась исторіографія, или логографія, а Өеогонія и частію Гномика проложили путь Философіи. Отъ пінтическаго изображенія героическихъ подвиговъ логографы перешли къ собиранію и изложенію въ прозв сагь и разсказовъ объ основаніи и учрежденіи главнъйшихъ городовъ и общинъ, о происхождении и судьбъ отдъльныхъ племенъ и родовъ (генеалогіи), о первобытной исторіи извъстныхъ странъ и ихъжителей. Первые логографы, Кадму (ок. 530) Діонисій и Гекатей (ок. 510) были изъ Милета, Гелланики (ок. 450) изъ Митилены, Ферекиди изъ Лероса близъ Милета (480-416). Өеогоническія представленія Орфея и Гезіода въ нынъшнемъ періодъ возобновились у такъ называемыхъ смъшенныхъ (μεμιγμένοι) веологовъ, Ферекида изъ Сироса, Эпимемида и другихъ. Отъ этихъ представленій о происхожденіи боговъ и міра и отъ гномическихъ размышленій о явленіяхъ міра нравственнаго оставался одинъ шагъ къ изследованію природы вещей, — къ Философіи. И однакожъ, Философія могла бы и не развиться изъ этихъ начатковъ, еслибъ не содъйствовали тому благопріятныя обстоятельства, сократившія для нея продолжительный и тяжелый

<sup>16)</sup> Aesop in Aegypten von J. Zündel, Prof. in Lausanne. Bonn. 1846.

трудъ начальнаго развитія и сообщившія умамъ новое возбуждено віс въ ней передачей наслідія Востока. Изъ Востока, и именно изъ Египта, гді науки развивались по разнымъ отраслямъ, нолучено Греками возбужденіе въ наукі вообще и въ частности въ Философіи. Если Египтяне не иміли въ собственномъ емыслі Философіи, то самая ихъ религія, какъ нантеистическое міросозерцаніе, заключала въ себі философскій элементь. Изучая въ Египті матемітику и астрономію, тісно соединенную здісь съ религіей, мыслящіе Греки вдумывались въ ея содержаніе и пріучались въ самостоятельному воззрінію на вселенную. И на этомъ пути духовнаго развитія первыми явились Іоняне; Фалесъ изъ Милета и Ферекидъ изъ Сироса первые изучили египетскую науку и религію и проложили путь, но которому Пивагоръ самосскій восточную мудрость ввель въ Грецію.

Итакъ, изъ бъглаго очерка греческой культуры открывается, что Философія греческая, какъ и вообще греческая образованность, получила свое возбужденіе, непосредственно или носредственно, впервые изъ Египта. Не только Пеласги принесли оттуда нервыя съмена гражданственности, но и еракійскій жрецъ-поэтъ, Орфей внесъ въ Грецію египетскія понятія о Богъ и міръ, которыя не остались безъ вліянія на послъдующихъ поэтовъ и мыслителей; а за тъмъ, при сближеніи Грековъ съ Египтянами, Овлесъ и особенно Пивагоръ, какъ увидимъ въ свое время, прямо воспользовались египетскить ученіемъ для образованія себя въ Философіи.

Орфей. Чудесные разсказы, ноторыми позднайшие поэти украсили жизнь Орфея, еще въ древности возбуждали сомнание въ дайствительности самаго существования его; и однакожъ, это есть вполна историческая личность героическихъ временъ Греции. О немъ упоминаютъ древнатите,

частію до Писатора живініе писатели, Ивикъ, Ферекидъ лересскій, Діовисій милетскій, Гелланикъ 17). Орфей, сынъ еранійскаго царя Эагра; современникъ Геракла и похода Аргонавтовъ, жилъ около 1250 г. до Р. Хр., былъ въ Египтъ и оттуда заимствоваль свое ученіе и религіозное учрежденіе 18). Въ исторіи греческой культуры онъ занимаєть прочное м'всто, нотому что въ древибишихъ преданіяхъ имя его связано съ культожь, который обыкновеннымъ религіознымъ представленіямъ Греновъ быль такъ чуждъ и даже непонятенъ, что не льзя и предполигать вымысла этихъ преданій. Это культь, въ героической древности изъ Оракіи и Бэотіи распространившійся на прочія страны Греціи и котораго гимны еще въ историческія времена воспеваемы были въ Элеванив, именно тріетическій (чрезъ три года празднуемый) культь Діониса, въ котороже его чествовали, каке властителя царства мертыжь, какь божество тождественное сь богомь подземнаго міра, какт  $A d v^{(9)}$ . Это представленіе, совершенно противоръчащее позднъйнему народному върованію, въ которомъ Діонисъ и Адъ считались рёшительно различными божествами, не было вымысломъ позднейшихъ мистиковъ, которыхъ обыкновенно обвиняютъ въ такомъ смѣнюніи боговъ; оно подтверждается древними и достовърными свидътельствами, наприм. свидътельствомъ Гераклита, который, негодуя на фаллическій культъ Діониса его времени, какъ неблагопристойный

<sup>17)</sup> Какъ это показалъ и О. Миллеръ въ своей Geschichte der griech. Literatur p. 41. Слич. также изслъдованія объ Орфев Боде въ І части его Goschichte der hellen, Dichtkunst, l. Absch: die orphische Vorzeit.

<sup>18)</sup> Qiodor, IV. 25. Pausan, VI. 28.

<sup>19)</sup> Какъ это съ полною справедливостію доказаль противъ Лобека О. Миллеръ въ griech. Literaturgeschichte p. 42.

и безбожный, поставляеть причиной такаго негодованія смвшеніе Діониса и Ада въ одномъ лицъ 20). Это тождество ихъ, согласно съ египетскимъ втрованіемъ, по которому Озирисъ соединяль въ себъ званія Діониса и Ада, не льзя не признать древнимъ и первоначальнымъ, а раздъление этихъ званий на два разныя божества, -- позднъйшимъ, во время Орфея не существовавшимъ. Богослужение Діониса, какъ Ада, по всей въроятности, подобно элевзинскимъ мистеріямъ, имъло своимъ предметомъ загробную жизнь и судьбу душъ въ преисподней, и цълію — поручить посвященных особенной защить царя усопшихъ, упрочить за ними, по нашему выраженію, будущее блаженство. Но эта, собственно ееологическая сторона орфической мудрости, не исключала и обращенія къ природъ: орфическая оеогонія была вмість и космогоніей; она изъясняла не только рожденіе боговь, но и устроеніе міра<sup>21</sup>). Клименть александрійскій (Strom. I. р. 333) и Свида (см. Lobeck Aglaoph. р. 353 и далъе), на основаніи, конечно, древнихъ источниковъ, приводятъ довольно много орфическихъ сочиненій; не всъ однакожъ сочиненія, извъстныя въ древности подъ именемъ »орфическихъ«  $(\tau \dot{\alpha} \ \dot{o} \rho \phi \iota \varkappa \dot{\alpha})$ , дъйствительно принадлежатъ Орфею: подъ его именемъ много распространено было религіозныхъ стихотвореній, которыя уже Геродотъ и Ари-стотель признавали подложными и которыя дъйствительно вышли частію изъ школы пинагорейской. Впрочемъ этою подложностію, какъ само собою разумъется, не опровергается подлинность древ-

<sup>2°)</sup> См. фрагменты Гераклита, собранные Шлейермахеромъ, frag. 70, р. 524: йстос бё Айбус най Лібусос, бтем найгочтам най Лучай Совом. У Clem. alex. Cohort. ad gent. II. p. 30.

<sup>21)</sup> Joh. Malela Chronogr. IV. p. 31, 'Ορφεύε..... εξέθετο θεολογίαν καλ κόσμε κτίσιν.

нышихъ орфическихъ стихотвореній, сохранившихся въ отрывкахъ; напротивъ того, ихъ древность подтверждается употребленіемъ ихъ при мистеріяхъ. Очень в роятно, что Орфею принадлежить большое религіозное стихотвореніе, которое приписывають ему древніе (Suidas sub voce Orpheus) подъ названіемъ: »καιάβασις εις "Αιδου, « низшествіе во адъ, описаніе преисподней; такихъ стихотвореній въ древности было довольно много; по нямъ и Гомеръ изобразилъ преисподнюю въ Одиссет; не удивительно, если и Орфей, основатель культа въ честь Ада, написалъ стихотвореніе о преисподней. Орфическій культь, какъ и другія таинства Греціи, имъль свою »священную сагу, «  $\ell \varepsilon Q \dot{O} \varsigma \lambda \dot{O} \gamma O \varsigma^{22}$ ), которая, какъ достояніе посвященныхъ, могла сохраняться и изустно. Во всякомъ случать, ея содержаніе заимствовано Орфеемъ<sup>28)</sup>, какъ потомъ и Пивагоромъ, изъ египетской религіи и передано Пивагоромъ въ формъ стихотворной, подъ именемъ » $\tau \dot{\alpha}$   $\dot{\sigma} \rho \phi \iota \varkappa \dot{\alpha}$  т. е.  $\dot{\varepsilon} \pi \eta$ . Содержаніе этой орфико-пинагорейской саги мы изложимъ при разсмотрѣніи религіознаго ученія Пивагора.

Египетско-орфическія представленія о началь вещей отразились частію у Гомера, а еще больше у Гезіода и позже у Ферекида.

Гомеръ началомъ боговъ (а потому и вещей) признавалъ Океанъ и Тееиду, т. е. воду, смѣщанную съ иломъ, какъ въ рѣкѣ Нилѣ<sup>24)</sup>.

<sup>22) &#</sup>x27;Ocquede nai iecos lóyos. Plut. Sympos. II. 3. p. 522.

<sup>23)</sup> Eusebii præpar. evang. I. III. c. 9. p. 103. 'Αιγυπτίων δὲ ὁ λίγος παρ' ὧν καὶ 'Ορφεὺς τὴν Φεολογίαν ἐκλαβῶν..... Ηστομ. II. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Atenagor. Legat. c. 15. p. 64. ed. Dechair. 'Оμής ε μέν λέγοντος 'Ωπεανόν τε θεών γένεσιν καὶ μητέςα Τηθύν. Въ египетскомъ въроученіи мы видъли, что Океанъ есть Нилъ (см. 29 примъч. къ егип.
религ.) и по словамъ Діодора сицилійскаго (І. 96) Гомеръ соединялъ

По Гезіоду<sup>25)</sup>, вначаль быль Хаось (т. е. пустое пространство, египетская Пашть), Земля (съ тартаромъ, т. е. первовещество, египетская Нейть) и Эромь (т. е. перводухъ, египетскій Кнефъ-Фанъ)<sup>26)</sup>. Изъ Хаоса (первопространства) произошель Эревь и темная Ночь, т. е. подземная, темная половина міроваго пространства (египетскій Гаторъ), а изъ него—

Что Χάοε (отъ χάω зіяю) значить здівсь пустое пространство, а не хаосъ въ теперешнемъ значеніи, видно между прочимъ изъ того, что въ другихъ містахъ у Гезіода слово это замівняется словами χάσμα μέγα, наприм. v. 740. Γαῖ, хотя называется здівсь широкогрудою и ставится въ связи съ корнемъ ея, тартаромъ, означаетъ тоже, что у Орфиковъ вода и земля, т. е первоматерію, потому что объ образованіи земнаго шара товорится у Гезіода ниже; притомъ и стиха 119-го, гдъ упоминается о тартаръ, вовсе вътъ ні ў Аристоте́лії (Мет. L. l. с. 4; и de Xen. Zen. et Gorg. с. 1), ни у Платона (Sympos. с. 6).— Еєоє поставленъ здівсь війсто египетскаго эбіра, которому у Гезіода дано другое значеніе, значеніе світлой половины міра. Изъ числа четырехъ египетскихъ первобожествъ у Гезіода не достаєть Времени, потому что оно подъ именемъ Кроноса отнесено къ Титанамъ. Слич. 2, 3, 4 и 5-е примъч. къ египет. религ.

СЪ ЭТИМЪ СДОВОМЪ ТО ЖЕ ПОНЯТІЕ: ' $\Omega$  κεαν ον μέν εν (τον "Ομηρον) καλείν τον ποταμον (ръку κατ' έξοχην, Нилъ) διά το τες 'Αιγυπτίους κατά την ίδιαν διάλεκτον ' $\Omega$  κεαν ον λέγειν τον Νείλον, а Теонда, египетская Сенекъ-То, кормилица міра, есть илистая вода Нила, какъ причина плодородія Египта. См. прим. 30-е къ егип. религій.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Өеогоническія представленія Гезіода сходны не только съ орфическими, но и съ египетскими, какъ первообразомъ тѣхъ и другихъ, но только изложены у Гезіода отрывочно и безъ надлежащей связи.

<sup>26)</sup> Hesiod. Θεογον. v. 116 - 20:

Ήτοι μεν πρώτιστα Χάος γένετ, ἀντὰρ ἔπειτα Γαϊ ἐνρύστερνος, πάντων ἕδος ἀσφαλες ἀιεὶ,

[Τάρταρα τ' ἢερόεντα μυχῷ χθονὸς ἐυρυοδείης,]

'Ηδ' \*Βρος, ὅς πάλλιστος ἐν ἀθανάτοισι θεοῖσι.

Эфирь и День, т. е. свътлая половина міроваго пространства (Сате египетск.) 27). Первоземля, чрезъ раздъление тончайшихъ и грубъйщихъ частицъ вещества, произвела Небо (егип. Це) и Земной щарь (егип. Ануке), образовавъ на немъ высоту  $(\tilde{\epsilon}_{Q}\epsilon_{\alpha})$  и глубину  $(\pi\acute{o}\nu\iota\sigma\varsigma)^{28}$ ; а въ последствіи времени, темная половина міроваго пространства (Оія) родила великое Соличе (егип. Ре) и свътлую Луку (егип. Іогъ) 29). (Ночь и День, Небо и Земной шаръ, Солнце и Луна — ато щесть изъ числа VIII космическихъ божествъ у Египтянъ; не достаетъ только Кнефа-Фана, потому что подъ именемъ Эрота онъ отнесенъ къ первобожествамъ, и бога первотеплоты, Фа, который отнесень нь Титанамь). За тъмь изъ Земли, соединивщейся съ Небомъ, произошло 12 титановъ (у. 207): Океанъ (Океаносъ-офіоней), Кой (Оа), Крій (Ментъ), Гемеріонъ (Pe), Яцетъ (Іогь-не-Тоеъ), Кроносъ (Себъ) и шесть женскихъ: Өія (Гаторъ), Рея (Нетпе), Өемида (Тме), Мнемосина (Хасефъ), Оебэ (Сате) и Теоида (Рето), v. 133-7. (Это второе покольние египетскихъ боговъ, боги земные, такъ называемые ХП, хотя значительно видоизмѣненные) 30). Земля же раждаетъ Киклоповъ и Сторукихъ (v. 140-160); но ихъ поглощаетъ Уранъ (въ которомъ воплотился Эротъ, хотя Гезіодъ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Hesiod. v. 123-4.

<sup>26)</sup> Ibid. v. 127-129.

<sup>29)</sup> Ibid. v. 371-4.

зо) О значенія этихъ XII Татановъ у Гезіода см. примъч. къ егип. религ. 33 и 37. Имена *третьяго* покольнія боговъ, такъ называемихъ Кронидовъ, тоже встрычаются у Гезіода, но разрозненныя; таковы: Рея (т. е. Нетпе v. 455), Зевсъ (т. е. Озирисъ) во многихъ мъстахъ, Гераклъ (т. е. Аруерисъ, v. 318), Тифонъ (Боре-Сетъ v. 306), Посейдонъ (v. 453, т. е. Сетъ, какъ богъ мореплаванія), Персефона (v. 768, т. е. Изида), Гестія (v. 454, т. е. Неоисъ), Плутонъ (v. 455, т. е. Шай), Геката (v. 411, т. е. Ранну).

оставиль Эрота безъ всякаго участія въ рожденіи боговъ). Противъ Урана возстаетъ Кроносъ (т. е. Себъ), лишаетъ его мужеской производительной силы, (μήδεα v. 160–182, какъ Себъ Гарсефа) и начинаетъ царствовать вмѣсто него. Но какъ и Кроносъ пожираетъ своихъ дѣтей (v. 467), то Зевсъ (Озирисъ), одинъ изъ дѣтей его, уцѣлѣвшій и воспитанный въ тайномъ мѣстѣ (какъ и Озирисъ, на о. Критѣ) художествами и силой побѣдилъ криводумнаго Кроноса (v. 495–6, какъ Озирисъ Себа) и окончательно утвердилъ свое владычество послѣ десятилѣтней борьбы съ титанами.

Ферекидо, учитель Пинагора, быль родомъ изъ о. Сироса, одного изъ кикладскихъ острововъ вблизи Делоса (слъдов. Іоніецъ); родился въ 45 олимпіаду, въ 598 году, умеръ 85-ти лътъ, въ 512 году до Р. Хр. Онъ изучалъ финикійскія жреческія книги, τὰ Φοινίκων ἀπόκουφα βιβλία (Suidas подъ словомъ:  $\Phi \epsilon 
ho \epsilon \kappa \dot{\nu} \delta \eta_{S}$ ), за тъмъ въ Египтъ—египетскую религію<sup>34)</sup>, и почерпнутыя такимъ образомъ религіозныя представленія изложиль въ книгь: семь Галерей, которую называли ееокрасіей, ееогоніей, ееологіей,  $\epsilon \pi \tau \alpha \mu \nu \chi o \varsigma$ ,  $\vec{\eta} \tau o \iota$  $\theta$ εοχρασία,  $\tilde{\eta}$   $\theta$ εογονία,  $\theta$ εολογία (Suid. ibid.). Семь галерей, или отдъленій означають здъсь семь главныхъ частей божественной вселенной: 1) безконечное пространство, окружающее міръ, наполненное первобожествомъ, 2) небо неподвижныхъ звъздъ, 3) небо планетъ, 4) твердь солнца, 5) область луны, 6) землю и 7) подземелье, или преисподнюю. Ферекидъ съ Гекатеемъ и Кадмомъ были первые прозаические писатели (Strab. I. р. 18. A). Сочинение его считалось въ древности однимъ изъ самыхъ темныхъ; въ немъ говорилось о

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Joseph. contr. Apion I. p. 1034. Euseb. praep. evang. I. X. 7. p. 478.

галереяхъ, шахтахъ, пещерахъ, воротахъ и дверяхъ (μυχούς, και βόθρους, και αντρα, και θύρας, και πύλας) чрезъ которыя то нисходятъ души на землю, то восходятъ на небо (Porph. de antro Nymph. c. 31), — что не могло не казаться темнымъ для тёхъ, которые не знакомы были съ египетскимъ вёроученіемъ, хотя съ этой точки зрёнія дёло было очень просто. По свидётельству Діогена лаэртскаго, книга Ферекида начиналась словами: »былъ Зевсъ и Время навсегда и Первоматерія, или, по исправленному чтенію, »былъ Зевсъ и Время въ безконечномъ пространствъ и Первоматерія весъ и Время въ безконечномъ пространствъ и Первоматерія весъ и виненемъ Зевса онъ разумълъ, по объясненію древнихъ, энръ вер, т. е. духъ, потому что эниръ признавали духомъ, божескимъ и человъческимъ, и египтяне и древніе греческіе мыслители, какъ это видно напр. у Эвринида:

»Видишь ли въ высотъ безграничный эниръ,

эЧто кругомъ объемлетъ землю въ влажныхъ объятіяхъ?

»Это Зевсъ, это божество<sup>84</sup>).«

<sup>32)</sup> Diog. Laërt. I. 119. Ζευς μέν και Χρόνος ἐν χάει (ΒΗ. ἐις ἀει) και χθῶν ἦν. Χθονίη δὲ ὄνομα ἐγένετο Γῆ, ἐπειδὴ ἀυτῆ Ζευς γέρας διδοῖ. Γέρας ποчетное одѣяніе, т. е. устройство; слич. З и 28-е примъч. къ огип. религ.

<sup>23)</sup> Hermias de irris. gentil. c. 12: Φερεκύδης μεν άρχας είναι λέγων Ζήνα και Χθονίην και Κρόνον, Ζήνα μεν τον άιθέρα, Χθονίην δε την
γήν, Κρόνον δε τον Χρόνον Ο μεν άιθηρ το ποιούν, η μεν γή το πάσχον,
δ δε χρόνος εν φ τα γινόμενα.

<sup>34)</sup> Stob. ecl. phys. l. 26. Dindorf. poet. scenic. gr. ἀποσπ. p. 119: Θράς τὸν ὑψῦ τόνδ ἄπειρον ἀιθέρα
Καὶ γῆν πέριξ ἔχονθ' ὑγραῖς ἐν ἀγκάλαις;
Τῦτον νόμιζε Ζῆνα, τὸνδ' ἡγοῦ θεόν.

изъ воды и частицъ земли, такъ канъ вмъсто кооніи въ ивкоторыхъ свидътельствахъ встръчается то вода,  $\tilde{\nu}\delta\omega_Q$   $^{35)}$ , то земля  $\gamma \tilde{\eta}^{(36)}$ , при чемъ эбиръ, или духъ считается дъятельнымъ, а земля страдательнымъ началомъ (си. примъч. 33). Подъ именемъ Xaoca  $(\chi \acute{\alpha}os)^{37}$ , какъ подъ именемъ  $\chi \acute{\alpha}\sigma \mu \alpha$ , бездна, разумъется безконечное пространство. Сявдовательно у Ферекида выражается чисто египетское понятие о первобожествъ, какъ четвероединствъ существъ: Перводуха (Кнефа), Первоматеріи (Нейтъ), Первовремени (Севехъ) и Первопространства (Паштъ). Изъ этого Первоединаго произошелъ міръ подъ вліяніемъ Времени. Время выдълило изъ него такъ называемые элементы, огонь  $n\tilde{\nu}\varrho$ , воду  $\tilde{\nu}\delta\varrho\varrho$ , воздухъ  $n\nu\tilde{\epsilon}\tilde{\nu}\mu\alpha$ и землю  $\gamma \tilde{n}^{38)}$ . За тъмъ Перводухъ вступилъ въ міръ для есо образованія, или, по образному выраженію Ферекида, »жедая создать міръ въ любви и гармоніи, Зевсь превратился въ Эрота<sup>39)</sup>, т. е. низошелъ въ міръ, какъ творящій духъ (какъ Гар-Сефъ) 40), — внутренность міра, окруженную небеснымъ сводомъ, образоваль въ пяти галереяхъ, или отдъленіяхъ,  $\mu \dot{\nu} \chi o \iota \varsigma$ , т. е. сферу плацеть, солнца, луны, земли и преисподней, такъ что весь внутренній міръ называется пятигалерейныму, перів-

<sup>35)</sup> Achilles Tatius, Isagog. ad Arat. phaenom. c. 3. p. 123:  $\Theta$ ahīs ὁ Μιλήσιος καὶ Φερεκύδης ὁ Σύριος ἀρχὴν τῶν ὅλων τὰ ΰδαρ ὑφιστῶσιν.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Sext. Emp. Pyrrh. hypot. III. c. 4. Φερεκύδης μέν ὁ Σύριος γῆν εἶπε τὴν πάντων εἴναι ἀρχὴν.

<sup>37)</sup> По свидът. Achill. Tatii (isag. ad Arat, phaen. c. 3.) δ di nal Xaos nalei ο Феденовус.

<sup>38)</sup> Damas, de prim. princ. ed. Kopp. p. 384. (Ex Eudemo).

<sup>39]</sup> Proc). in Tim. fol. 155 Και ὁ Φερεκύδης Ελεγεν εις Έρωτα μεταβεβλησθαι τὸν Δία μελλοντα δημιουργείν, ὅτι δη τὸν κόσμον ἐκ ζῶν ἐναντίων συνεστὰς ἐις ὁμολογίαν καὶ φιλίαν ἤγαγε κ τη.

<sup>40)</sup> См. примъч. 14. къ егип. религ.

шихоς, или плишмирієми, πεντέκοσμος (1); наконець, окончательно устроиль землю, или, по образному выраженію Ферекида, »Зевсь сділаль одежду великую и прекрасную и украсиль ею землю и Ниль и жилища Нила (12).« Земная масса получила имя земли γη съ того времени, какъ Зевсь облекъ ее въ импиную одежду (13). Ферекидъ говорить и о рожденіи Осіона, т. е. о воплощеніи Кнефа-Гарсефа въ благодітельное божество Нила, въ змісвиднаго агаеодемома (14), и о великой борьбі боговъ, борьбі между злокачественнымъ Себъ-Кронссомъ и агаеодемономъ-офіономъ, при чемъ побіжденные низвергнуты въ Ниль, а побідители вознеслись на небо (16). На-конець, по свидітельству древникъ, Ферекидъ первый внесъ въ Грецію ученіе о странствованіи душъ, о метемпсихосі (14).

Ч. П.

<sup>41)</sup> Damas. de prim. princip. p. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Clem. alex. Strom. VI. p. 621. A. Φερεκύδης ὁ Ζύριος λέγει. Ζὰς ποεῖ φάρος μέγα το καὶ καλὸν καὶ ἐν ἀντῷ ποικίλλοι γῆν (страну) καὶ ώγῆνον (іоннч. • ορμα ви. ἀκανέν, Μαπ.) καὶ τὰ ἀγήνε δώματα (κα... лица Нила). Слич. примъч. 28-е къ егип. ролиг.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) См. выше примъч. 32.

<sup>44)</sup> Maximus Tirius dissert. XXIX. p. 304. Αλλά και τε Συρίου την ποίησιν σκόπει, και τον Σήνα, και την Χθονίην και τον εν τέτοιε Ερωτα και την Οφιονέως γένεσιν και την θεών μάχην, και το δέν-δρον, και τον πέπλου. Τακοго же рода представленія, как у Ферекня, встрінаются у Эпименида, Акузилая и другихъ. Изъ этого открывается, что египетскія понятія о началі вещей были въ ходу между Греками и во время появленій у нихъ Философіи.

<sup>45)</sup> Celsus ap. Orig. contr. Cels. VI. p. 303. Θεϊόν τινα πόλεμον ανίττεσθαι.... Φερεκύδην.... και τῆς μεν (στρατείας) ἡγεμόνα Κρόνον δίδοται, τῆς ἐσέρας δὲ 'Οφιονέα... ὁπόσεραι ἀντῶν ἐις τὸν 'Ωγῆνον (ΗΠΑΤ) ἐμπέσωσι, τύτες μὲν εἶναι νενικημένες, τὰς δὲ ἐξώσαντας και νικήσαντας τύτες ἔχειν τὸν ἔρανόν.

<sup>18)</sup> Suidas sub voc. Φερεκύδης in not. 151. και πρώτον τον περι της μετεμψυχώσεως λόγον έεξηγήσασθας.

Зародышъ какъ гелленской религіи, такъ и Философіи Грековъ таится уже въ древнъйшей греческой мудрости, въ такъ называемой орфической космогоніи и веогоніи (стр. 10). Здівсь въ равной степени выразилось и погружение духа во всеобщую природу, и углубленіе его въ самого себя; потому что эта мудрость имъла своимъ содержаніемъ и предметно-необходимое бытіе, созерцаемое во вселенной, и была свободнымъ произведеніемъ духа, самосознающаго и выражающаго лишь то, что открывается въ его собственной глубинв. Оттого она была и священнымъ ученіемъ для всёхъ и въ тоже время произведеніемъ опредъленнаго лица. Какъ произведеніе индивидуальнаго духа, она не налагала узъ на другіе индивидумы; напротивъ, должна была непосредственно побуждать ихъ только къ дъятельному участію въ той же работъ духа, къ дальнъйшему погруженію его въ природу и въ самого себя. Такъ и было на самомъ дълъ: греческій духъ, не остановившись на древне-орфической мудрости, начатое въ ней дъло продолжалъ ностоянно до времени своего полнаго развитія.

Два направленія духа — погруженіе его въ природу и въ самого себя, были двумя полюсами всей духовной жизни греческаго народа и троякимъ соотношеніемъ между собою обозначили весь ходъ ея развитія: при первомъ пробужденіи духовной жизни Грековъ, въ самой орфической мудрости оба эти направленія, — какъ сказано, — были еще непосредственно соединены одно съ другимъ; за тъмъ, по причинъ ихъ противоположности, они раздълились и выразились самостоятельно, какъ у Гомера и Гезіода; наконецъ, надлежало имъ опять сблизиться и взаимно проникнуться глубже и глубже, чтобы каждое изъ нихъ, принимая въ себя сущность другаго, могло дополниться имъ и завершиться. — Какимъ образомъ оба эти направленія развивались самостоятельно, при ихъ разобщеніи,

какъ ихъ содержаніе, — именно сознаніе естественно-необходимаго и духовно-свободнаго, — все рѣзче вырабатывались въ явленіяхъ, — это не принадлежитъ къ нашему предмету; потому что не въ ихъ разобщеніи, но въ ихъ возсоединеніи и взаимо-проникновеніи греческій духъ развилъ свою высшую энергію, свою глубочайшую дѣятельность. Итакъ на это только сближеніе обоихъ нанравленій и на взаимное ихъ проникновеніе укажемъ здѣсь въ немногихъ чертахъ.

По коренному греческому міровозартнію, выразившемуся въ греческой религіи, въ каждомъ существъ природы обитаетъ божественное, и слъдовательно свободное начало; но это внутреннее и свободное начало не обнаруживается само собою во внішних в явленіяхь; напротивь, въ нихь повеюду господствуетъ совершенная необходимость, и потому вившнее бытіе не только не соотвътствуеть свободному внутреннему началу, но даже противоръчить ему; оттого предметное и субъективное міровоззртніе греческаго народа взаимно оспаривали себя въ пониманіи существъ природы. Однакожъ, субъективное воззрѣніе, почерпаемое духомъ изъ самого себя, содержало въ себъ божественное, а следовательно истину, а потому и объективное, вившнее явленіе не должно было ему противорвчить, не должно было даже закрывать его собою; напротивъ, принявъ въ себя внутренно-созерцаемое, долженствовало выражать его нагляднымъ образомъ. Такое сближение и примирение внутренняго съ вибшнимъ, свободнаго съ необходимымъ дъйствительно достигнуто геніемъ греческаго народа. Совершивъ это примиреніе въ своемъ творческомъ созерцаніи и воплощая его въ предметныхъ образахъ, онъ создаль пластическое искусство; а посредствомъ его внутреннее, свободно-божественное начало выразилось въ естественно - опредъленномъ, хотя художественно-преобразованномъ образъ человъка; и это явле-

5\*

ніе было извицио потому самому, что внутреннее, свободное созерданіе нашло здёсь соотвётственное себѣ выраженіе во вивинемъ, естественно-необходимомъ. Гелленскихъ боговъ дли внутремняго созерцанія создали греческіе поэты; а предметомъ соверданія вибшияго сділали ихъ ваятели. Но убіжденіе, что боги суть діло поэтовъ, не уменьшало въ греческомъ народъ уваженія, должнаго величію боговъ; онъ віриль, что поэть есть свободно въ самомъ себъ созерцающій духъ и что созерцаемое имъ есть свободно-божественное: такъ точно и передъ наванність одиннійство Зевса греческій народь ощущаль близость божества и даже соверцаль въ немъ его присутствіе, котя и знаяъ, что видитъ передъ собою произведение Фидіа. Такъ греческий народъ во время своего детства жилъ въ видимомъ мірв, исполненномъ невидимыхъ боговъ, и въ дни своей эрилости --- въ міри искусства, гди сверхчувственное божество открывалось передъ нимъ въ чувственныхъ образахъ.

Въ искусствъ греческій духъ достигъ своей полноти только въ одномъ направленіи. Его свободное созерцаніе, въ произведеніяхъ искусства, выступило изъ своего внутренняго міра въ царство внѣшней необходимости и одухотворило его свомить дыханіемъ. Но такимъ же образомъ свободное созерцаніе должно было и необходимость принять въ свой внутренній міръ и проникцуться ею, чтобы быть не лично-произвольнымъ, но всеобще-необходимымъ созерцаніемъ; или, что тоже, въ искусствъ внѣшиля необходимость приняла въ себя внутреннее, свободное созерцаніе и опредълилась имъ; но и наоборотъ, внутреннее, субъективное созерцаніе должно было опредъдиться предметно-необходимымъ, и сліяніе ихъ въ единство выразиться понеретно, какъ выразилось оно въ искусствъ внѣшиею формою. Внутреннее созерцаніе есть свободное представленіе; по ему надлежало очиститься отъ своего субъективнамо характера

принятіемъ въ себя предметно-всеобщаго бытія. Предметновсеобщее и необходимое бытіе принято свободнымъ субъектявнымъ воззръніемъ духа и слилось въ единство въ греческой Философіи.

Въ Философіи греческій духъ противопоставиль міру изящнаго міръ самостоятельной истины; тоть и другой міръ имѣеть одно и то же содержаніе, именно единство объективнаго и субъективнаго, необходимаго и свободнаго возэрѣнія, но въ искусствъ это единство выражается въ чувственно-необходимой свободнаго мышленія и дѣйствованія. Философія Грековъ, какъ и образовательное ихъ искусство, въ сущности есть поэзія; поэтому, если произведеніе классическаго искусства, отражая въ чувственно — необходимомъ образѣ внутреннее, свободное созерцаніе, было не только прекрасно, но и ознаменовано нечатью истины; то и Философія, въ которой внѣшнее, предметное бытіе отразилось въ свободно-разумной мысли, была въ своемъ полномъ развитіи не только истиннымъ, но и прекраснимъ, художественнымъ произведеніемъ.

Греческая Философія развивалась долго, именно отъ начала VІвѣка предъ Р. Хр. до половины III послѣ Р. Хр. Въ теченіи этого времени она должна была принимать и принимала различныя направленія, внутренно-опредѣленныя самою сущностію ея содержанія; а потому и въ нашемъ обозрѣніи она должна быть внѣшно распредѣлена сообразно съ ея внутренними различіями.

Мы видёли, что греческая Философія, какъ и гречестое искусство, есть сліяніе объективнаго и субъективнаго, необходимаго и свободнаго и что это сліяніе должно быть достигнуто въ ней движеніемъ духа, противоположнымъ тому, какое выразилось въ пластическомъ искусствъ. Но въ искусствъ внутреннее, свободное созерцаніе духа отразилось во внъшнемъ

и необходимомъ явленіи, въ чувственной, пластической формъ; съ другой стороны, пластическая форма изящнаго произведенія, одухотворенная внутреннимъ, свободнымъ созерцаніемъ божественнаго, снова пробуждала въ душт зрителя ту же свободную мысль о божественномъ. Въ Философіи, на оборотъ, предметное бытіе долженствовало мало по малу быть воспринято духомъ и постепенно отразиться въ его свободно-разумной мысли, въ объективномъ его пониманіи, и за тёмъ, съ другой стороны, должно было опять выразить себя внёшно въ идеально-необходимой формъ пониманія и дъйствованія, именновъ опредъленной формъ ученія и во внъшнемъ образъ практической жизни. Такимъ образомъ во всемъ развитіи греческой Философіи надлежало выразиться двумъ главнымъ направленіямъ, — объективному, выступающему отъ предметнаго бытія, и субъективному, начинающемуся отъ мыслящаго субъекта. Два эти направленія выразились въ ней дъйствительно: сперва субъектъ погружается въ объективное бытіе, постепенно овладъваетъ имъ; но, мало по малу отражая его въ себъ, въ своемъ объективномъ понятіи, не налагаетъ на него строгой догматической формы и не осуществляеть его въ жизни практической. Такое объективное направление господствовало въ греческой Философіи отъ Оалеса до Аристотеля включительно, т. е. отъ самаго ея начала, отъ VI столътія до 322 года предъ Р. Хр. Послъ Аристотеля греческая Философія приняла другое направленіе, — субъективное: философствующій духъ, достигши самого себя, отвлекается отъ предметнаго бытія, сосредоточиваетъ все свое вниманіе на вопрост объ истинности своего субъективнаго мышленія и своимъ субъективнымъ началомъ опредъляеть вившиюю форму пониманія, осуществляеть это начало и въ своей практической дъятельности. Такое направленіе продолжалось въ греческой Философіи отъ Зенона и Эпикура до конца ея, именно, до Секста Эмпирика, т. е. съ 300 лътъ предъ Р. Хр. до 250 годовъ послъ Р. Хр.

Итакъ греческая Философія, по своему внутреннему характеру, раздъляется на два отдъла:

- I. На Философію объективную, въ которой духъ погружается въ предметное бытіе и принимаетъ его въ свое пониманіе, не подчиняя своего объективнаго понятія строгой формъ науки и не осуществляя его въ жизни народа.
- П. На Философію субъективную, въ которой духъ достигъ самого себя и по своему субъективному началу опредъляетъ форму науки и вводитъ его въ практическую жизнь.

# ПЕРВЫЙ ОТДЪЛЪ ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФІИ:

Объективное направление философствующаго сознания, безъ

отъ Однеса до Аристотеля включительно.

(600-322 AO P. Xp.).

Въ греческой Философіи перваго отдёла познающій духъ поставляль главною для себя задачею — принять предметное бытіе въ свое внутреннее содержаніе. Но погружаясь для того въ предметное бытіе, онъ не удалялся отъ самого себя; напротивъ, чёмъ больше принималь въ себя объективное бытіе, тёмъ больше сосредоточивался въ самомъ себё; проникая въ сущность предметнаго бытія, онъ встрётилъ въ немъ духовное и Божественное, въ которомъ узналъ самого себя, какъ прежде, въ орфической мудрости, онъ въ собственной духовности и свободѣ узналъ Божественное. Какъ и въ этомъ, предметномъ направленіи философствующій духъ постепенно входилъ въ са-

мого себя, то не удивительно, что и въ первомъ отдълъ греческой Философіи уже встрівчаются сліды субъективнаго образа мыслей, вменио у Софистовъ, Сократа и одностороннихъ его послъдователей. Впрочемъ, Софисты выразили начало субъективности только съ его отрицательной стороны, не признавъ начала истины въ предметномъ бытіи. Сопрать выразиль это начало положительно; и одвакожъ, субъективность не отторгнута у него отъ предметовъ; содержаніемъ его мышленія служитъ не удовлетворение субъекта, но объективная истина. И субъективность одностороннихъ последователей Сократа имъетъ отношеніе къ предмету; такъ наприм. Аристиппъ ищетъ удовлетворенія субъекта, но въ такомъ удовольствіи, которое доставляется предметами наслажденія; притомъ, ученіе Мегариковъ, Киниковъ и Киренцевъ слишкомъ мало развито и не привело въ систему начало нравственнаго самодовольствія, какъ это сдёлано послё, въ ученіяхъ собственно субъективныхъ. Поэтому нъкоторые следы субъективнаго образа мыслей въ первой половинь граческой Философіи не могуть вести къ отрицанію и даже с пиченію общаго ея карактера — »объективности.« При этсмъ объективномъ направленіи, духъ, принидостигь въ своемъ пониманіи того сліянія мая въ себя быт. вившияго съ внул еннимъ, объективнаго съ субъективнымъ, которое составить с сущность греческой Философіи. трехсотъ лвтъ и эдолжалось это ея направленіе, и это было время самаго энергическаго и цвътущаго ея развитія. Она прошла но всемъ степенямъ мыслимаго бытія, и въ ученіи Платона и Аристотеля достигла своего земита. Но во все это время, философствующій духъ, върный своему объективному маправленю, весь занятый претвореніемъ вившняго содержанія во внутрениее, не двиствоваль обратно на вившнее: его идеи еще не разлились въ массу народа, не сдвлались практическимъ началомъ его жизни; Философія была только внутренноразвивающимся сознаніемъ, уединенно-углубленнымъ въ свой предметь изследованіемь; она осуществлялась въ жизни разве тъхъ немногихъ индивидумовъ, которые исключительно занимались ею. Съ другой стороны, философствующій духъ даже на собственное понимание бытия еще не положилъ внъшней, научной формы; вст философскія произведенія того времени чужды системы. До Сократа ни одинъ мыслитель не заботился даже о томъ, что такое знаніе и наука? Сократь первый возвысился къ идет знанія, но не осуществиль ее на дёль; онъ даже не высказаль прямо, въ чемъ состоить она. Платонъ поливе созналъ идею знанія, но при разговорной формъ философствованія и онъ не могъ осуществить ее въ своихъ твореніяхъ. Въ его разговорахъ повсюду въетъ одинъ и тотъ же духъ, но не выражается въ опредъленной формъ, какой мы требуемъ отъ Философіи. Даже идею знанія онъ или обозначаеть только отрицательно, напоминая, что знаніе  $(\vec{\epsilon}\pi\iota\varsigma\eta\mu\dot{\eta})$ не есть ни чувственное впечатлъніе (агодіть ку), ни мнъніе  $(\delta \delta \xi \alpha)$ , ни познаніе  $(\delta i \alpha r o \iota \alpha)$ , или пред неть слишкомъ идеально, какъ божественное знаніе, къ котелому душа должна стремиться, безъ надежды когда-либо достануть его вполнъ. Аристотель указываеть уже на различныя фЧТки Философіи, но эти части у него не выведены изъ одного понятія и не сведены въ одно органическое цълое; въ обмомъ изложении своемъ онъ дъйствуетъ не систематически, не развиваетъ предмета язъ его идея; напротивъ, отъ одной частности переходитъ къ другой, одно опредъление разсматриваетъ послъ другаго, не показывая взаимной ихъ связи; правда, что среди вськъ этихъ частностей и даже противорьчий, отсюда возникающихъ, мало по малу является наконецъ свътъ и среди видимаго хаоса водворяется порядокъ; но это есть внутренній

порядокъ мысли, а не внъшній, формальный порядокъ системы. Сліяніе объективнаго и субъективнаго, внъшняго и внутренняго въ первой половинъ греческой Философіи совершалось въ духъ, но не отражалось во внъшней формъ.

Для сліянія объективнаго съ субъективнымъ, вибшняго съ внутреннимъ, философствующему духу, какъ сказано, надлежало принять въ себя предметное бытіе свободнымъ пониманіемъ. Но это бытіе надлежало принять не въ общей его совокупности, какъ было на Востокъ, а порознь по главнымъ его кругамъ. Уже и китайское міровозарвніе отличало во всеобщемъ бытіи три великіе члена: небо, землю и человъка; сознаніе индійскаго народа ближе различило природу, человъческую душу и душу всемірную; но увлекаемое синтетическимъ міровозэртніемъ, оно хоттло какъ бы однимъ взглядомъ обнять всю совокупность бытія. Между тымъ греческій духъ созрълъ уже для спокойнаго анализа, и потому долженъ быль мало по малу овладъвать бытіемь, терпъливо переходя своею вникающею мыслію по различнымъ его ступенямъ, долженъ былъ преемственно изучать природу, человъка и Божественное. Притомъ, философствующій духъ не останавливается на однихъ только явленіяхъ бытія; онъ ищетъ въ нихъ последняго ихъ основанія, ищеть безусловнаго: при возэреніи на явленія природы хочетъ найти безусловное въ бытіи вещественномъ; при изученіи человъка — въ его бытіи духовномъ, при созерцаніи Божественнаго — въ последнемъ Началь всего, при которомъ безусловное въ природъ и человъкъ само оказывается частностію и односторонностію.

Итакъ греческая Философія перваго отдѣла, вся направленная къ уразумѣнію бытія, должна была пройти и дѣй ствительно прошла по слѣдующимъ тремъ ступенямъ:

1. Первая ступень: обращение духа къ природъ,

или одностороннее уразумћије безусловнаго въ матеріальномъ бытіи. Такова именно греческая Философія отъ Фалеса до Анаксагора включительно (600–450 до Р. Хр.).

- 2. Вторам ступень: обращение философствующаго сознанія къ человъку, или одностороннее уразумѣніе безусловнаго въ духовномъ бытіи человъка. Такова Философія Софистовъ, Сократа и его ближайшихъ послъдователей: Мегариковъ, Киниковъ и Киренцевъ (съ 450 до Р. Хр.).
- 3. **Третья ступень:** обращеніе духа къ *Вожествен- ному*, какъ Оно открывается въ природъ и человъкъ, или
  уразумъніе безусловно-всеобщаго. Такова Философія Платона
  и Аристотеля (400–322).

На первой ступени духъ погружается въ природу и въ ея вещественномъ бытіи ищетъ безусловнаго, но подъ конецъ приходитъ къ той мысли, что образовательная сила и вещественной природы есть начало разумное и духовное  $(\nu \tilde{s}_{\mathcal{S}})$ . Поэтому, на второй ступени, Софисты признаютъ неудовлетворительнымъ прежнее, объективно-вещественное направленіе сознанія и требують начала истины отъ человъка, какъ мыслящаго субъекта. Этому требованію удовлетворяетъ Сократъ, который въ объективномъ и всеобщемъ понятіи человъка признаетъ истину его мышленія и дъйствованія. Но всеобщее объективное понятіе само собою вело къ Божественному, какъ истинно-всеобщему. Тогда надлежало понять это Божественное въ самомъ себъ и указать его въ дъйствительности, какъ безусловно всеобщее. Это сдълано на третьей ступени греческой Философіи. Всеобщее объективное понятіе Сократа Платонъ понялъ какъ идею, или какъ мысль и бытіе само по себъ сущее и это воззръніе развиль въ цълый мірь божественныхъ идей. Наконецъ, Аристотель показалъ, какъ Божественное, или идея раскрывается въ міръ эмпирическомъ,---

въ человъкъ и природъ,—составляя его сущность и энтелехію, и тъмъ завершилъ кругъ предметнаго изслъдованія греческой Философіи.

## 1. ПЕРВАЯ СТУПЕНЬ ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФІИ:

Обращеніе духа къ природъ, или одностороннее уразумъніе безусловнаго въ матеріальномъ бытіи. Отъ Фалеса до Анаксагора.

(600-450).

Мы уже видъли, что въ орфической мудрости въ равной степени выразилось погружение духа въ самого себя и въ природу и что въ последующихъ космогоническихъ и осологическихъ представленіяхъ два эти направленія начали расходиться. Такъ у Гомера, гдв все происходить изъ одной самодвижущейся, текучей субстанціи (Океана и Теоиды) выразилось обращение духа ко вившности, потому что для вившняго созерцанія природы главное и существенное въ ней есть то вещество, изъ котораго раскрывается вся видимая природа; а такимъ веществомъ и признана здёсь самодвижущаяся, текучая субстанція. Напротивъ того у Гезіода и Ферекида — еще неустроенному первовеществу  $(\gamma \tilde{\eta}, \chi \vartheta \omega \nu)$  противополагается образующая сила (Эротъ, Зевсъ), подъ вліяніемъ которой на первовещество производятся всъ вещи. Это есть выраженіе созерцающаго духа, обращеннаго внутрь самого себя, потому что для внутренняго созерцанія главное и существенное не матеріальныя вещи, но ихъ представленія; а въ представленіи принимается за самое содержание вещей ихъ форма, которая для вибшняго возэрбнія кажется только чёмъ-то переходящимъ

и поверхностимиъ; для внутренняго созерцанія главное есть не самое вещество, но образовательная сила, сообщающая ему опредъленную форму, какъ Эротъ Геозіода и Зевсъ Ферекида. Но если уже религіозное чувство и представленіе различили въ природъ двъ стороны, --- начало образуемое и образующее, то еще съ большею настоятельностію должны представляться объ эти стороны природы вникающему сознанію, которое не нначе можетъ мыслить происхождение и образование въ ней вощей, накъ только подъ условіемъ двухъ этихъ причинъ. А если такъ, то греческая Философія, поставивъ своимъ предметомъ природу, -- и по требованию вникающаго сознания, котораго должиа быть выраженіемъ, и по содержанію орфической мудрости, въ которой нашла возбуждение къ собственному развитію, — должна была обратить свое вниманіе на ту и другую сторону въ природъ, — на сторону ея виъшнюю и внутреннюю, матеріальную и формальную. Но, кромъ того, греческая Философія природы не была только простымъ раскрытіемъ содержанія, даннаго религіознымъ сознаніемъ Грековъ; напротивъ, она была дальнъйшимъ, отчетливо-сознательнымъ и свободнымъ развитіемъ элементовъ, положенныхъ въ оронческой космогоніи; будучи по своей сущности сознательнымъ слівніемъ вижшняго съ внутреннимъ, греческая Философія должна была при углубленіи въ природу вникнуть и въ соотпошеніе двухъ ея сторонъ, чтобы привесть къ единству два равличные взгляда на нее, вившній и виутренній, которые, при всемъ своемъ различіи, спокойно оставались въ орфической мудрости однит подлъ другаго, безъ опредъленія ближайшей менкду имми связи. Итакъ греческая Философія природы должна была остановить свое внимание на трехъ пунктахъ: а) на веществъ, изъ котораго все образуется, б) на образовательномъ началь, раскрывающемся формами матеріальнаго бытія

и в) на соотношеніи между образовательнымъ началомъ и многоразлично преобразуемымъ веществомъ. Въ первомъ случать философствующему сознанію надлежало узнать: изъ чего, изъ какого первовещества произошла природа? Во второмъ, — что такое природа со стороны своей формы, какъ выраженіе образующаго начала? Въ третьемъ: какъ относятся между собой единство образующаго начала и множественность образуемаго вещества? Три эти вопроса, дъйствительно, главнымъ образомъ занимали собою, одинъ послъ другаго, древнихъ греческихъ философовъ отъ Фалеса до Анаксагора; первымъ занимались древнъйшіе іонійскіе (или частнъе, милетскіе) мысли тели; вторымъ школа пифагорейская; третьимъ, самымъ главнымъ въ греческой Философіи природы, остальные мыслители, начиная отъ основателя элейской школы, Ксенофана до Анаксагора включительно.

Итакъ въ греческой Философіи, обращенной къ уразумънію природы, надобно различать слъдующія три направленія:

- А. Первое направление: обращение философствующаго сознанія къ веществу природы, къ вещественнымъ ея началамъ: Философія древнъйшихъ Іонійцевъ.
- Б. Второе направление: обращение сознания къ формъ вещей, къ образовательному ихъ началу: Философія пифаго-рейская.
- В. Третье направление: обращение сознания къ соотношению между единствомъ образующаго сознания и множественностию образуемаго вещества, или, по классическому выражению древней Философии, къ соотношению между единымъ и многимъ,  $\tilde{\epsilon}\nu$  кад  $\pi o\lambda\lambda\alpha^{47}$ : отъ Ксенофана до Анаксагора.

<sup>17)</sup> Arist. phys. I. 4: отог до би над подда фасон вднаг, т. е. этв, которые принимогъ состояние единства и состояние множественно-

Вся греческая Философія на первой степени своего развитія есть Философія природы, есть мышленіе о мірѣ, какъ совокупности естественнаго бытія; но это мышленіе, углубляясь въ природу, искало въ ней безусловнаго по разнымъ направленіямъ. Древивишая іонійская Философія искала безусловнаго въ первовеществъ, въ основныхъ началахъ и общихъ условіяхъ матеріальнаго бытія; пинагорейская — въ образовательномъ началъ и въ чувственной ихъ формъ, или въ числахъ; остальные мыслители, принадлежащие къ третьему направленію Философіи природы, доискивались безусловнаго въ отношеніяхъ одного образовательнаго начала къ многоразличнообразуемому веществу, или въ процессъ происхожденія вещей. Въ двухъ первыхъ направленіяхъ Философіи природы выразилась противоположность вибшняго и внутренняго воззрвнія духа на природу, а въ третьемъ — разностороннее покушение примирить это противоръчіе, слить внъшнее воззръніе на нее съ внутреннимъ ея пониманіемъ. И по своимъ результатамъ Философія природы ограничивается ея же кругомъ, потому что, хотя почти съ первыхъ своихъ шаговъ она возвысилась надъ чисто матеріальнымъ началомъ, однакожъ, во все продолженіе своего развитія не поднялась надъ върою въ безусловную истинность и дъйствительность натуральнаго бытія.

#### А. ПЕРВОЕ НАПРАВЛЕНІЕ ФИЛОСОФІИ ПРИРОДЫ:

обращеніе философствующаго сознанія къ веществу, къ общимъ началамъ и условіямъ матеріальнаго бытія: Философія древнъйшихъ Іонійцевъ.

Первое пробуждение греческого духа къ Философіи про-

сти, « между тъмъ какъ Брандисъ не върно передалъ это мъсто словами: »тъ, которые одно дълаютъ вмъсть многимъ.«

изошло, какъ мы уже видели, у іонійскаго племени въ м. Азіи. Здісь возникло свободное учрежденіе городовъ и, при матеріальномъ благосостояній, ничто немьшало развитію вънихъ самостоятельнаго мышленія, не стісняемаго никакимъ внівшнимъ авторитетомъ. Какая была надобность лидійскимъ (съ 560 г.) и позже (съ 546 г. до Р. Хр.) персидскимъ царямъ до этого мышленія, какъ скоро обитатели страны исправно платили свои подати? Философствующее мышленіе пробудилось здісь впервые около 600-хъ годовъ предъ Р. Хр. Это было время всеобщаго возбужденія умовъ на Востокъ, время появленія у Индійцевъ Будды, у Китайцевъ Кхунъ-цзы, у Медо-Персовъ Зороастра, — время исторической жизни народовъ, которое справедливо сравнивають со второю половиною ХУ въка по Р. Хр.: изобрътенію и распространенію нашего книгопечатанія соотвътствуеть тогдашнее распространеніе и упрощение письменности; нашимъ открытиямъ новыхъ странъ --ближайшее знакомство Грековъ, именно Іонійцевъ съ другими народами, особенно съ Египтомъ. Познакомившись съ астрономическими наблюденіями и исчисленіями восточныхъ народовъ, Халдеевъ въ Вавилонъ, а преимущественно Египтянъ, любознательные умы обратили сперва свое внимание на небесныя тёла, но вскорё перенесли свой взглядъ и на землю и захотъли углубиться въ природу вообще. Естественно, что первые мыслители еще не могли совершенно отрвшиться отъ тъхъ понятій о природъ, которыя болье или менье были въ ходу между ихъ современниками, отъ тъхъ именно понятій, которыя, бывъ высказаны въ древности орфическою мудростію, отразились потомъ, какъ мы видёли, частію у Гомера, частію у Гезіода и за тъмъ у Оалесова современника — Ферекида и другихъ, подобныхъ ему ееологовъ; эти понятія, какъ и понятія непосредственно заимствованныя у Египтянъ, не могли

не послужить по крайней мірі возбужденіем духа къ болбе саностоятельному, независимому отъ религіознаго авторитета вниканію въ природу; притомъ, и племенной характеръ іомійцевъ не могь оставаться безъ вліянія на философствующее мышленіе, еще юное и не окръпшее. Но извъстно, что іонійны во многомъ существенно отличались отъ дорической общилы, ереди которой образовался второй исходный пункть греческой Философіи природы: способность поражаться вибшними явленіями и событіями и склонность къ наружной жизни составляють отличительныя черты іонійскаго племени; это настроение его духа выразилось въ его поэзіи эпосомъ и въ общественной жизни измънчивою и непостоянною демократіею; оно же должно было выразиться и въ его Философіи вибшнимъ созерцаніемъ природы. И въ самомъ дълъ, древнъй шіе іомійскіе философы занимались вившнею стороною природы, занимались вопросомъ: изъ чего, изъ какого первоначала произопила природа? И это начало ея, какъ матеріальное абсолотное, они указали въ первовеществъ и общихъ условіяхъ его бытія; а именно: а) Оалесь призналь началомъ всёхъ вещей текучую первоматерію подъ именемъ воды; Анаксимандръ — безпредъльное,  $\tilde{\alpha}\pi\epsilon\iota\varrho o \nu$ , т. е. безпредъльное пространство, но не пустое, а наполненное живыми первовеществоми, потому что изъ него выдёляются потомъ всё частныя вещи; притомъ, это  $\tilde{\alpha}$  легоро $\nu$  есть не только безпредъльное пространство, но и безпредъльное время, и потому это начало названо также »въчнымъ и нестаръющимъ 49); « наконецъ, б) Анаксимень призналь началомь всего экивую силу вещества подъ именемъ безпредъльнаго воздуха, и потому-то онь сравниваль его съ душою и назваль даже духомъ, пистиа,

II.

U

<sup>45)</sup> Orig. Philosoph. c. 6; τάυτην (την άρχην) δ' άιδιον είναι και άγτρα.

въ смысяв, конечно, древнихъ языческихъ народовъ. Если и Оалесъ съ текучей первоматеріей соединяль жизненную силу, то по крайней мъръ чисто вещественное начало имъло перевъсъ надъ этой жизненной силой, которая была въ немъ только принадлежностію его; напротивъ того, безпредъльный воздухъ анаксименовъ прежде всего есть  $\pi \nu \tilde{\epsilon \nu} \mu \alpha$ , духъ, хотя и воздухоподобный и съ свойствами физическими. Такимъ образомъ первые іонійскіе философы воспроизвели тъже начала и общія условія космическаго бытія, которыя уже были выражены представленіями Египтянъ. Но съ другой стороны, эти начала и условія міроваго бытія приняты іонійскими философами не по преданію, но свободно, по требованію вникающаго сознанія; оттого это не суть уже божества, предметы лишь върованія, но естественныя вещи, подлежащія естественному же уразумѣнію; оттого и донынѣ они не утратили своего значенія; и теперь не иначе можемъ мыслить природу, какъ различая въ ней первовещество и дъйствующую въ ней живую силу и не иначе можемъ мыслить явленія природы, какъ подъ условіемъ существованія ихъ въ пространство и времени.

### а) ӨАЛЕСЪ. (ок. 600 л. до Р. Хр.).

Фалесъ, изъ Милета, по свидътельству Аполлодора, родился въ 1 или 2-мъ году 35-й Олимпіады (за 640, или 639 лътъ до Р. Хр.), пережилъ завоеваніе Персами малой Азін (546-539) и умеръ 95-и лътъ въ концъ 58 Олимпіады (545 г.). Такъ какъ Псамметихъ, около 630 года до Р. Хр. побъдивъ додекарховъ, дозволилъ своимъ союзникамъ, Іонійцамъ, свободно селиться въ Египтъ, то Фалесъ еще въ молодости имълъ полную возможность прибыть въ Египетъ для

изученія египетской мудрости. Въ Греціи, по словамъ Діогена лаэртскаго, никто не быль его наставникомъ, потому конечно, что въ ней и не было еще никакой высшей науки; онъ пріобръть свои познанія отъ египетскихъ жрецовъ 49). Пребываніе его въ Египть было весьма продолжительно, потому что онъ возвратился оттуда въ Милетъ уже престарълымъ, πρεσβύτερος<sup>50)</sup>, не раньше стало быть 50 льть. Тамъ, чрезъ сближеніе съ учеными жрецами Мемфиса и Өивъ (Діосполиса)51), онъ пріобрълъ познанія къ Геометріи и Математикъ и особенно познанія астрономическія, которыя такъ удивляли въ немъ Грековъ (Diog. Laërt. I. 23. 24). По возвращении своемъ въ отечество, онъ занимался изследованіемъ природы (τῆς φυσικῆς ἐγένετο θεωρίας. ibid. 23), преимущественно наблюденіемъ неба, опредълиль продолжительность въ 365 дней 52), предсказывалъ измѣненія воздушныя (ibid.), усовершиль начертательный геометрическій методъ (ποοήγαγεν έπι πλείστον δσα γοαμμικής έχε $au \iota \ artheta arepsilon arrho \iota lpha arrho \ i ext{bid.}$  25.), предсказалъ затмъніе солнца, что по точнымъ извъстіямъ древнихъ (Plin. hist. nat. II. 9.) и новъйшимъ астрономическимъ исчисленіямъ приходится на 585 г. до Р. Хр. (4 годъ 48 Олимп.), правильно объясняль причину солнечного затмънія и т. п. По нъкоторымъ древсвидътельствамъ, Оалесъ написалъ два сочиненія: одно о солнечном повороть и равноденствіи,  $\pi \epsilon \varrho l$ 

<sup>49)</sup> Diog. Laërt. 1. 27; 'Oυδείε τε αυτέ καθηγήσατο, πλην ὅτ' ἐιε 'Αιγυπτον ἐλθών τοῖε ἱερεύσι συνδιέτριψεν.

<sup>5%)</sup> Plut. de plic. philos. 1.3. Φιλοσοφήσας (ὁ Θαλῆς) ἐν \*Αιγύπτφ, ήλθεν ἐις Μίλητον πρεσβύτερος.

<sup>51)</sup> Jambl. Vit. Pyth. 12 p. 34.

<sup>52)</sup> Diog. Laërt. 1. 27. και εις τριακοσίας έξήκοντα πέντε ήμέρας διελείν.

тооπής και εσημερίας, ельдовательно о неравном вриом в солнечном теченіи, что составляло главную проблему древней астрономіи, другое — зевздочемство для мореплавателей, ναυτική Αστρολογία, которое, впрочем вирочем в нькоторые пришисывали самосцу Фоку (Diog. Laërt. I. 23). Оба эти сочиненія были небольшаго объема, всего въ 200 стиховъ. Таким образом валесь быль первым и древныйшим греческим астрономом, πρώτος ἀστρολογήσαι (ibid.). Такъ какъ египетская астрономія тёсно соединена была съ религіей, то и онь, вёроятно, въ своем астрономическом сочиненіи высказаль нёсколько мыслей о происхожденіи, устройствы и концё міра, мыслей, которыя надлежащим образом можно понимать только въ связи съ егинетским вёроученіемъ.

<sup>58)</sup> Diog. Laërt. 1. 6, 27: ἀρχήν δὲ τῶν πάντων ἔδως ὑπεστίσατο.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Stob. Ecl. phys. 1. p. 54.

<sup>\$5)</sup> Simpl. phys. 105, b: οἱ μὲν ἕν τι στοιχεῖον ὑποτιθέντες τῶτο ἄπειρον ἔλεγον τῷ μεγέθει, ὥσπερ Θαλῆς μὲν ΰδωρ.

bi) Diog. Laërt. I. IX. 35: μέγιστον, τόπος απαντα γάρ χωρεί.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) См. ниже, примѣч. 59-е.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Justin. Martyr. Cohort. ad Gr. p. 7: ἐξ ὕδατος γάρ φησε τὰ πάντα εἶναι (Θαλῆε).

ненъ демоническихъ силъ (в). Живыя силы, его одушевляющія, суть: разумная сила, проникающая все первовещество, безначальная и безконечная по времени, которую можно назвать богомъ, демоны, или психическія существа, и герои, или души усопшихъ (в). Вселенная есть шаръ, въ серединъ котораго находится шаровидная земля, окруженная небомъ, какъ пустымъ шаромъ (в). Земля плаваетъ на водъ, наполняющей низшую половину небеснаго шара (в); эта вода, давимая тяжестію земли, выстунаетъ въ промежуткахъ между нею и небеснымъ шаромъ въ видъ опеана; изъ нея же образуются моря, озера, ръки, колодцы, и отъ ея движенія происходить землетрясеніе (ва). Какъ все происходить изъ воды, такъ все и разръшается въ воду (в), и нъкогда, по разрушеніи земли, всъ міровыя вещи придуть въ смѣшеніе (в).

<sup>59)</sup> Diog. Laget. 1. 6. 27: (Θαλής) τον κόσμον δμψυχον (έπεστήσατο) και δαιμόνων πλήρη; ib. III. 24: φασιν άυτον και τοίς άψύχοις μεταδιδόναι ψυχάς.

<sup>60)</sup> Athenag. Legal. c. 21: Πρώτος Θαλής διαιρεί, ώς οἱ τὰ ἐκείνου διαιροῦντες ἀκριβοῦντες μνημονεύουσιν, ἐις θεὸν, ἐις δαίμονας, ἐις τρωας. ἀλλὰ θεὸν μὰν τὸν νῶν τοῦ κόσμε ἄγει, δαίμονας δὲ δυσίας νοεῖ ψυχικάς, καὶ ήρωας τὰς κεχωρισμένες ψυχάς τῶν ἀνθρώπων. Τοπο Galen. hist. philos. c. VIII in fine. — Diog. Laërt. I. IX. 35: τάχιστον, νῶς διὰ παντὸς γὰρτρέχει. — πρεσβύτατον τῶν ὄντων, θεός ἀγέννητον γὰρ. — Слич. Clem. alex. Strom. V. 594. D: τὶ ἐστι τὸ θεῖον; τὸ μήτε ἀρχὴν μήτε τέλος ἔχον.

Galen. hist, philos. c XXI. 3: Οἱ ἀπὸ Θάλεω μέσην τὴν γῆν
 Θεσται εἶναι. Plut. de plac. phil III. 10. Θαλῆς σφαιροειδῆ τὴν γὴν.

<sup>62)</sup> Arist. Met. 1. 3. zat ryv yyv eg' üdaros anegyivero elvat.

<sup>42)</sup> Arist. de Coelo II. c. 13. Seneca quaest. nat. III. 13; VI, 6.

<sup>64)</sup> Justin. Martyr. Cohort. ad Gr. p. 7: ἐξ ὕδατος γάρ φησι (Θαλῆς) τὰ πάντα εἶναι, καὶ ἐις ὕδωρ ἀναλύεοθαι τὰ πάντα. Plut. conviv. sept. sap. c. 15: "Ως δὶ Θαλῆς λέγει" ττς γῆς ἀναιρεθείσης σύγχυσιν τὸν ὅλον ἔξειν κόσμον.

Какъ ни малочисленны положенія о природъ, дошеднія до насъ отъ Фалеса, но и въ нихъ не льзя не признать сходства съ египетскимъ въроучениемъ; можно даже сказать, что они суть не иное что, какъ общій очеркъ этого ученія въ самомъ краткомъ и сжатомъ видъ, какъ это и слъдовало сдънать въ астрономическомъ сочинении, гдъ мысли о природъ вообще могли занимать мъсто только краткаго, общаго введенія. Мы уже знаемъ, что первобожество Египтянъ есть соединеніе перводуха-Кнефа и первоматеріи-Нейтъ, безконечнаго пространства-Паштъ и въчнаго времени-Севеха. Это же начало видимъ и у Оалеса: его вода есть египетская Нейтъ; живая и разумная сила, проникающая первовещество, есть Кнефъ; всеобъемлющее пространство соотвътствуетъ Паштъ, а безначальность и безконечность живой силы — Севеху. По взгляду Египтянъ, не только міръ вообще одушевленъ перводухомъ, но и отдёльныя его части суть самостоятельныя, живыя существа, такъ что весь міръ отъ огромнаго небеснаго нара до Нила исполненъ самостоятельной жизни и силъ демоническихъ; это же понятіе высказано и у Оалеса; и самое его раздъление живыхъ силъ на божество, демоновъ и героевъ есть египетское раздъление божественных существъ на нервобожество, на божества міровыя и на такъ называемыхъ »смертмыхъ« боговъ. Какъ въ въроучении Египтянъ земля занимаетъ средину вселенной, которую они сравнивали съ скорлупою яйца, такъ у Оалеса земля не только занимаетъ середину міра, но и окружена небомъ, какъ пустымъ шаромъ. Какъ по ученю Египтянъ весь міръ нѣкогда разрѣшится въ первобожество, такъ у Өалеса вселенную постигнетъ нъкогда смъшеніе всего. — Не смотря, однакожъ, на явное сходство валесовыхъ мыслей о природъ съ египетскимъ въроучениемъ, не можемъ не признать въ нихъ и различія съ нимъ: онъ частію дополняють египет-

скія понятія, частію видонзміняють ихъ. Что земля держится на водъ, наполняющей низшую часть небеснаго шара, что отъ нея происходять моря, ръки и пр. и зависять землетрясенія, — это принадлежить самому Оалесу. И самыя первоначала египетскія получили у него совершенно другой характеръ. Онъ не сводить ихъ къ единству египетскаго первобожества (Амуна), напротивъ, сообразно съ своимъ главнымъ вопросомъ: »изъ чего происходять всв вещи?« выдвигаеть на первый планъ только первоматерію, какъ субстанціальное начало, а прочія оставляеть въ тени, подчиняя ихъ первоматеріи, какъ ея принадлежности; а главное, онъ совлекаетъ со всъхъ ихъ оеологическій характеръ, какой имбють они не только у Египтянъ и древнихъ Орфиковъ, но и у современника его, Ферекида: вода, хотя и безпредъльна, есть у него не божество, а просто стихійная влага, το στοιχειώδες ύγρον; пространство есть только мъсто, топос, въ которомъ она разширяется; безначальное и безконечное время есть аттрибуть жизненной силы, а съ ней и воды; наконецъ, и жизненная сила, хотя и названа божествомъ,  $\vartheta \varepsilon \delta \varsigma$ , не имъетъ самостоятельнаго бытія, но вмёстё съ первовеществомъ составляеть одну живую массу 65). Такимъ образомъ Фалесъ религіозныя представленія Египтянъ о первобожествахъ перенесъ изъ области въры въ область свободнаго изследованія природы, въ область знанія; египетская, а съ ней и орфическая мудрость вышла съ нимъ изъ храмовъ

<sup>\*5)</sup> Если Циперонъ, de natur. deor. I. 10, говоритъ: Thales milesius aquam dixit esse initium rerum, Deum autem eam mentem, quae ex aqua cuncta fingeret, то его свидътельство основывается на недоразумъніи, на томъ, что слово дебе онъ понялъ въ смыслъ поздивищихъ мыслителей, какого не давали ему древнъйшіе передатчики евлесова ученія и какого не имъли Греки до Анаксагорова ребе, отдъленнаго отъ матеріи и дъйствующаго на нее образовательно.

и вступила на безконечное поприще свободнаго саморазвития мысли; онъ есть первый въ Греціи посредникъ между религіознымъ сознаніемъ Грековъ и дальнайшимъ развитіемъ Философіи, нервый возбудитель и виновникъ ея въ Греціи. Это составляеть первую и самую главную заслугу его. Вторая заслуга его состоить въ томъ, что онъ, сообразно съ требованіемъ нашего разума, въ основу всего разнообразія вещей положиль одно субстанціальное начало. Чтобы лучше оцінить эту заслугу, надо вспомнить, какія понятія господствовали тогда въ Греціи. Греки смотръли на явденія природы, какъ на самостоятельныя существа, какъ на свободные субъекты; возводили ихъ фантазіею до степени сознанія, желанія и діятельности и чтили ихъ какъ божества; и всъ эти представленія и образы фантазіи, подъ которыми все животворилось и видоизмѣнялось, не имъли никакого единства. Но съ положеніемъ Оалеса, что вода есть безусловное, или, накъ выражались древніе, есть начало вещей, всь эти несвязные, безконечно пестрые образы фантазін утишились, — прекратилось все это сопоставленіе безчисленнаго множества началь, уничтожилось представление объ отдъльной самостоятельности каждаго порознь предмета, а признано только одно бытіе самостоятельное и всеобщее и поставлено въ извъстномъ отношения къ бытию частному, -къ частнымъ явленіямъ міра; поставлено именно въ томъ отношеніи, что никакое отдільное существо не имбетъ самостоятельности, что изъ одного начала, изъ первоводы, происходить все прочее и въ своей отдёльности неностоянно и переходчиво, т. е. теряетъ форму своей особности и опять становится всеобщимъ, водою. Надлежало имъть необыкновенную смълость духа, чтобы вопреки религіозному убъжденію, въками вкоренившемуся въ греческомъ народъ, свесть все разнообразіе вещей къ одной субстанціи и ее одну признать неизмъняемою

среди безпрерывныхъ изм'яненій всего міра, признать тогда, когда и боги имъли свою осогонио, когда и они были разновидны и переивичивы; само это признаніе единства начала было въ тогдащиее время подвигомъ ума геніальнаго. Но при всей сиблости этой овлесовой мысли и при всемъ ея значение для Философін, нанъ исходной ея точки, она еще слишкомъ недостаточна. Главный ея недостатокъ заключается въ томъ, что начало всёхъ вещей, не смотря на свою безграничность, имъетъ здісь опреділенную вещественную форму. Мы видимъ здісь, что вода есть общій элементь всего, есть всеобщая первосубстанція, но съ другой стороны она есть бытіе частное, какъ и всякій другой предметь въ природь. А между тымь, истинновсеобщее начало не должно имъть формы односторонней; его форма должна быть целостію всехъ формъ. Удовлетворить этому требованію, и тъмъ исправить недостатокъ еалесова начала, предприняль Анаксимандръ, собесъдникъ и другъ Фалеса.

## б) Анаксимандръ. (около 570).

Анаксимандръ, тоже изъ Милета, родился во 2 году 42 Олимпіады (въ 611 г. до Р. Хр.). Онъ былъ 26-ти лѣтъ, когда Фалесъ предсказалъ солнечное затмѣніе и безъ сомнѣнія со всѣмъ юношескимъ жаромъ принялъ участіе въ энтузіазмѣ, какой это предсказаніе возбудило къ Фалесу у Іонійцевъ и вообще у Грековъ. Естественно, что это обстоятельство одуневило и Анаксимандра къ той наукѣ, которая такъ прославила Фалеса. Съ этого, конечно, времени оба они сблизились и жили въ самыхъ интимныхъ сношеніяхъ, потому что Анаксимандръ, по выраженію древнихъ, былъ товарищемъ и другомъ Фалеса, урю́оцю кад єтайось. Оба они и умерли

вскорт одинъ послт другаго въ 58 Олимпіаду (окол. 545 г.), Анаксимандръ 64 лёть, а Фалесъ, который былъ старте его 30 годами, на 95 году жизни. Нёть извъстій о путемествіи Анаксимандра въ Египеть, но какъ и его ученіе сходно съ египетскимъ, то, конечно, онъ познакомился съ нимъ чрезъ сбящженіе съ Фалесомъ. И онъ подобно своему другу, занимался изслідованіемъ природы, астрономіей и начертательной геометріей. Онъ первый составилъ астрономическую сферу (Diog. Laërt. II. 2.), т. е. небесный глобусъ, старался точніте опреділить кривизну эклиптики и разстояніе звізздъ, т. е. планеть отъ земли и другъ отъ друга (Plin. hist. natur. II. 2), изобріль гномонъ, чтобы его тінью опреділить обращеніе солнца и равноденствіе, первый положиль начало Географіи и начерталь карту земли 660; первый, наконецъ, написаль философское сочиненіе въ прозі первый, наконецъ, написаль философское сочиненіе въ прозі первый, наконець, написаль философское сочиненіе въ прозіт первый положиль начало Географіи и

Начало,  $\alpha \varrho \chi \eta$ , всёхъ вещей есть безпредъльное,  $\tau o'$   $\alpha \pi \epsilon \iota \varrho o \nu$ . Это есть смёсь,  $\mu i \gamma \mu \alpha$  (Arist. Met. XII. 2. 5.), или совмёстное пребываніе — безпредёльнаго пространства, потому что  $\alpha \pi \epsilon \iota \varrho o \nu$  объемлеть все  $^{67}$ , — безпредёльнаго первовещества, потому что только такая первоматерія неистощима въ своихъ произведеніяхъ  $^{69}$ , — безпредёльной живой и разумной силы, потому что  $\alpha \pi \epsilon \iota \varrho o \nu$  не только объемлеть все, но и всёмъ управляеть  $^{67}$ , — наконецъ, безпре-

<sup>66)</sup> Diog. Laërt. II. 1. 111. γῆς καὶ Φαλάσσης περίμετρον. Suid. sub voc. Αναξίμ: γῆς περίοδον. Strab. 1. p. 7. γεογραφικοὶ πίνακες.

<sup>67)</sup> Arist. phys. auscult: I. III. 4. p. 203. και περιέχειν απαντα και πάντα κυβερναν.

<sup>\*\*)</sup> Stob. Ecl. 1. 292. λέγει οὖν διὰ τὶ ἄπειρόν ἐστιν; ϊνα μηδὲν τλείκη ή γένεσιε ἡ ὑφισταμένη. Τοπο Arist. phys. III. 8. 208.

дъльнаго сремени, потому что всеобщее начало само не имъсть начала; оно не происходить и не гибнеть, въчно и не старъюще 60). Нестаръющее время есть непрестанная движимость безпредъльнаго и это въчное его движение есть причина происхожденія шаь него вещей 70). Безпредъльное искони содержить въ себе все, чемъ могуть определяться вещи въ отличіе одна отъ другой; но все существуеть въ немъ въ безразличіи; при непрерывности безпредъльнаго всё разности въ немъ постоянно втекають одна въ другую и первоначально ни одна наъ нихъ не имфетъ особаго бытія, но всь въ равной стеиени суть самое безпредъльное текучее. Частныя вещи могуть происходить только отъ того, что при внутреннемъ теченіи и движении первоначала сродное стремится другь къ кругу 71) и теснье соединяется съ собой и такимъ образомъ составляетъ массы, которыя, нарушая непрерывность безпредъльнаго, образують внутри его космическое, шаровидное пространство 72),

σ9) Arist. ph. ausc. 1. III. c. 4. sect. 7. τε δε απείρου εκ έστιν άρχή.... ετι δε και αγέννητον και αφθαρτον, ως αρχή. — Orig. philos. c. 6. ταύτην (την αρχήν) δ αίδιον είναι και αγήρω.

<sup>70)</sup> Simpl. phys. fol. 9. b. ής (της ἀρχης) την ἀἰδιον κίνησεν αἰτίαν είναι της τῶν ὄντων γενέσεως ἔλεγεν (᾿Αναξίμανδρος). Orig. Philos. c. 6. λέγει δὲ χρόνον, ὡς ὡρισμένης τῆς γενέσεως καὶ τῆς ἐσίας καὶ τῆς φθορᾶς.

<sup>71)</sup> Simpl. ibid. f. 6. τὰ συγγενη φέρεσθαι προς ἄλληλα.

<sup>72)</sup> Нътъ прямаго свидътельства объ этомъ шаровидномъ пространствъ въ безпредъльномъ; но это съ логическою необходимостію вытекаетъ изъ всъхъ другихъ представленій Анаксимандра, подтверждаемыхъ положительными свидътельствами: какъ скоро противоположности выдъляются изъ безпредъльнаго для образованія міровъ и какъ скоро земля занимаєтъ между ними средоточіе (см. ниже, прим. 74) и всъ они имъютъ свою общую периферію (75), то и значитъ, что всъ они занимаютъ щаровидное мъсто въ самомъ безпредъльномъ, потому что ничего не льзя мыслить емю безпредъльнаго и что без-

нуда выдёляются (ἐκκρένεσιθαι) изъ безпредвивнаго міровыя вещи въ противоположностяхъ теплаго и холоднаго, сухаго и влажнаго и другихъ, какъ отдёльныя формаціи <sup>78)</sup>. Въ міровомъ пространстві, какъ преобладаніе холоднаго и влажнаго, занимаєть средоточіе шарообразная земля <sup>74)</sup>, которая свободно (μετέωρος) держится въ середвит этого пространства новсюду въ равномъ отъ него разстояніи <sup>75)</sup>; она окружена воздухомъ; а периферію, какъ перевісь теплаго и сухаго, составляеть огненная сфера, окружающая воздухъ и землю, какъ кора дерево; чрезъ расторженіе этой сферы образовались частимя небесныя сферы — солнце, луна и звізды <sup>76)</sup>, — эти міровыя божества, εράνιοι θεοί <sup>77)</sup>. Звізды, равно какъ солнце и луна, прикрішлены къ кристаловиднымъ, кристаддосі від, сферамъ, вмість съ которыми круговращаются <sup>76)</sup>. Земля, постоянно осу-

предвльное объемлеть собою всв міры: «αλ πάντας περιέχειν τές πόσμους. Orig. Philosoph. c. в.

<sup>73)</sup> Simpl. in Arist. phys. 1. 4. εναντιότητες δέ είσι Θερμόν, ψυ- χρον, ξηρόν, ύγρον και αί άλλαι.

<sup>74)</sup> Diog. Laërt. II. c. 1. 11. μέσην δὲ τὴν γῆν κεῖσθαι, κέντος τάξιν ἐπέχεσαν, οὖσαν σφαιροειδή; a πο другинъ свидътельстванъ, земля цилиндроподобна, κυλινδροειδή, Plut. ap. Euseb. przep. ev. 1. 8.

<sup>75)</sup> Theo Smyrn. de astronom. c. 40: "Αναξίμανδρος δέ ὅτι ἐστὶν ή γῆ μετέωρος καὶ κεῖται (ΒΝ. κινεῖται) περὶ τό τὰ κόσμε μέσον. — Orig. Philos. c 6: τὴν δὲ γῆν εἶναι μετέωρον ὑπ' ἐδενὸς κρατουμένην, μένουσαν διὰ τὴν ὁμοίαν πάντων ἀπόστασιν.

<sup>76)</sup> Plut. ap. Euseb. praep. ev. 1. 8. 2: και τινα έκ τέτε φλογός σφαϊραν περιφύναι τῷ περὶ τὴν γῆν ἀέρι, ὡς τῷ δένδρῳ φλοιόν ἡστινος ἀποκραγείσης καὶ ἔις τινας ἀποκλεισθείσης κύκλες ὑποστῆναι τὸν ἡλιον καὶ τὴν σελήνην καὶ τὰς ἀστέρας.

<sup>77)</sup> Plut. de placit. 1. 7, 11. Avağiµardços res doriças eçarlors osois.

<sup>78)</sup> Galen. hist. phil. c. XIII. D. 'Αναξίμ. ὑπὸ τῶν κύκλων καὶ τῶν σφαιρῶν, ἐφ' ὧν ἔκαστος βέβηκε, φέρεσθαι (τῶς ἀστέρας).

шаемая солицемъ, мало по малу произвела болъе и болъе развития органическія существа <sup>79)</sup>. Не только происхожденіе всъхъ міровыхъ вещей зависить отъ движенія или времени, но и разрушеніе міровъ въ безконечномъ періодическомъ ихъ чередованіи <sup>80)</sup>; и »откуда происходять вещи, туда же и гибнуть по необходимости, за уклоненіе отъ правды, «т. е. за нарушеніе исконнаго равновъсія въ безпредъльномъ, »воздавая другъ другу возмездіе, но чину времени <sup>81)</sup>, «т. е. снова погружая разрушенное въ безразличіе безпредъльнаго. Какъ бы далеко ни простиралось обособленіе вещей и цълыхъ міровъ, всъ они

<sup>79)</sup> Plut. plac. V. 19. Αναξίμ. ἐν ὑχρῷ γεννηθήναι τὰ πρώτα ζῷα, φλοιοῖς περιεχόμενα ἀκανθώδεσι· προβαινούσης δὲ τῆς ἡλικίας ἀποβαίνειν ἐπὶ τὸ ξηρότερον και περιβρηγνυμένε τε φλοιοῦ ἐπ' ὁλίγον χρόνον μεταβιώναι. — Plut. symp. VIII. 8. 4. ἐκ τῆς ὑχρᾶς τὸν ἄνθρωπον ὀυσίας φῦναι δόξαντες π πρ.

<sup>\*\*)</sup> Plut. ap. Ruseb. pracp. ev. 1. 8: ἀπεφήνωτο δέ την φθοράν γίνεσθαι και πολύ πρότερον την γένεσιν ἐξ ἀπείρε ἀιῶνος ἀνακυκλουμένων πάντων ἀυτῶν (τῶν ἀπείρων κόσμων). Ἐξ ἀπείρε ἀιῶνος справедливье, кажется, отнеста къ γίνεσθαι, чъмъ κъ ἀνακυκλεμένων, потому что ἀνακυκλωσις, періодическое чередованіе (а не круговращеніе) рожденій в прехожденій не можеть быть мыслимо вѣчиких, ἐξ ἀπείρε ἀιώνος.

<sup>•1)</sup> Simpl. in Phys. f. 6. приводить следующія подлинныя слова Анаксимандра: ¿ξ ων δὸ ή γένεσίε ἐστι τοῖε δυσι, καὶ τὴν φθοφὰν ἐις ταῦτα γίνεσθαι κατὰ τὸ χρεάν. διδόναι γὰρ ἀυτὰ τίσιν καὶ δίκην ἀλλήλοιε τῆς ἀδικίας κατὰ τὴν τἔ χρόνε τάξιν. Риттеръ находить въ этихъ словахъ некоторое приспособленіе къ нравственности, что по справедливости отрицаетъ Цемлеръ, но подобио Симпликію, считаетъ ихъ только пінтическою формою выраженія шежду тѣмъ, при сближеніи этихъ словъ съ египетскими представленіями, они получаютъ совершенно положительный смыслъ; въ 5 привъч. къ егип. религ. мы видъли, почему п у древнихъ греческихъ философовъ словами νόμος, δίκη обозначается первопространство; остого ѝ здѣсь ἀδικία вещей есть не яное что, какъ уклованію ихъ огъ первопространства и τίσις, возмездіе, есть не иное что, какъ обращеніе ихъ въ безпредѣльное пространство.

объемлются безпредъльнымъ<sup>62)</sup>, и какъ бы далеко ни распространялось видоизмъненіе и разрушеніе вещей, оно касается только частей безпредъльнаго, заключающихся въ міровомъ пространствъ, а само безпредъльное остается неизмъннымъ, безсмертнымъ, негибнущимъ, и потому божественнымъ<sup>63)</sup>.

Содержаніе, внутренняя связь и послёдовательность понятій у Анаксимандра тъже, что и у Оалеса. И анаксимандрово міровозэртніе объемлеть ходъ жизни вселенной, который начинается происхождениемъ ея изъ первобожества и оканчивается возвратомъ въ божество. И какъ Анаксимандръ получиль возбуждение къ своему умозрънию отъ Оалеса, то въ основаніи міроученія обоихъ лежить одинь и тоть же кругь понятій египетскихъ. Такъ безпредъльное Анаксимандра, или божественное первоначало всего ( $\vartheta \varepsilon i o \nu$ ), состоящее изъ первонространства и разумной силы, изъ первоматеріи и времени, есть понятіе чисто египетское; таковы же понятія его о шаровидности вселенной и ея положеніи внутри безпредъльнаго, о выдълъ изъ него въ міровой шаръ конечнихъ вещей, объ огненной міровой сферт, изъ которой образовались звізды, — эти космическія божества, о постепенномъ развитіи живыхъ существъ на земль, о кристалловидных в небесных сферах (луны, планеть, солнца, звъздъ), къ которымъ прикръплены и съ которыми вращаются звёзды, о свободномъ положенін шаровидной земли въ центръ вселенной, о неправдъ происхожденія вещей, т. е. о

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Arist. phys. ausc. Ill. 4. p. 203. Cm. выше прим. 68.

<sup>••)</sup> Diog. Laërt. II. 1. 'Αναξιμ... έφασκεν άρχην και στοιχείον τὸ ἄπειρον... και τὰ μὲν μέρη μεταβάλλειν, τὸ δὲ πᾶν ἀμετάβλητον είναι. Arist. phys. ausc. III. 4: και τοῦτ' είναι τὸ θείον ἀθάνατον γὰρ και ἀνώλεθρον.

нарушении ими непрерывности безпредвлынаго пространства и возстановленіи правды, т. е. періодическомъ возврать всьхъ вещей въ безпредъльное. — Но и Анаксимандръ, подобно Оалесу, не следоваль рабски ученію Египтянь; онь многое измениль въ немъ по требованію собственнаго размышленія и передаетъ его какъ свободный мыслитель, а не какъ ееологъ, неизмённо повторяющій догматы върованія. Въ безпредъльномъ онъ далъ первое мъсто не перводуху, но первопространству и первовеществу; самую движимость безпредъльнаго, его въчное движение отнесъ не къ перводуху же, но ко времени. Что міровыя вещи происходять чрезъ сближение сроднаго и выдълъ противоположностей, что звізды происходять чрезъ расторженіе міровой огненной сферы, а не чрезъ истечение изъ первоогия, что постепенное образование живыхъ существъ на земль, не исключая человъка, началось сь несовершеннъйшихъ формъ водяныхъ животныхъ, что и самый человъкъ сперка явился въ несовершенной формъ водянаго животнаго, а нотомъ уже принялъ болбе совершенный видъ животнаго земнаго, — всь эти понятія принадлежать собственно Анаксимандру. — Принявъ учение Египтянъ съ философской лишь стороны, съ исключеніемъ всякаго религіознаго элемента, онъ, въ сравнении съ Оалесомъ, содбиствовалъ дальнъйшему усивху пониманія природы. Плутархъ упрекаль Анаксимандра за то, что онъ не показалъ, что такое его безпредъльное: воздухъ, вода, или земля, или иное что 84). Но въ этомъ-то и состоитъ достоинство его начала, сравнительно съ валесовымъ, что безусловное сбросило съ себя форму частнаго, опредъленнаго бытія, ему несвойственную, и поставлено какъ есеобщее или безпредъльное, которое все заключаетъ

<sup>94)</sup> Plut. plac. 1. 3: άμαρτάνει δὲ μη λέγων τί ἐστι τὸ ἄπειρον, πότερον ἀήρ ἐστιν ή ὕδωρ ή γῆ ή ἄλλα τινὰ σώματα.

въ себъ, но въ безразличномъ смъщения; притомъ, съ понятіемъ этого безпредъльнаго соединены два всеобщія, веобходимыя условія всякаго физическаго бытія: безпредъльнее пространство, или разширеніе первосубстанціи, которое для образованія міровъ даеть внутри себя опредвленное шаровидное мъсто и безпредъльное еремя, которое будучи витстт текучестію, или вічнымъ движеніемъ нервосубстанціи, служить причиной всякаго происхожденія и разрушенія въ міръ. Тогда какъ Оалесъ не сказалъ ничего опредъленнаго о движущемъ началь, Анаксимандръ явно указываетъ на въчное движеніе, которое не составляеть какого-либо особаго начала, но есть неотъемлемая принадлежность первовещества, есть его текучесть, или время. Наконець Анаксимандръ разсуждаеть о происхождении вещей чрезъ выдвать противоположностей изъ безпредъльнаго, когда Фалесъ или не сказаль объ этомъ ничего, или ограничился только общими наменами. Итакъ успъль Философіи, пріобрътенных ею въ ученін Анаксимандра, кратко говоря, состоить въ томъ, что этоть мислитель къ первому началу вещей прибавиль еще всеобщія условія космическаго бытія, что самое это начало выразиль въ болбе приличной ему, всеобщей формъ и, соединивъ его съ всеобщимъ движеніемъ, поняль его какъ живую причину явленій. Но здвеь же скривается и недостатокъ ученія анаксимандрова. Начало всекъ вещей есть всеобщее, или безпредъльное, которое, будучи всеобщимъ, въ то же время должно производить изъ себя все частное; но изъ неопредъленной всеобщности не можетъ происходить конкретное бытіе. Это созналь, конечно, и Анаксимандръ, когда для объясненія мірообразованія принужденъ быль допустить, что изъ безпредъльнаго выдъляются противоположности тенлаго и холоднаго, сухаго и влажнаго. Но откуда быть этимъ противоположностямъ, когда ихъ чёть въ самомъ бозпредъльномъ и когда относительно качествъ оно безравлично? Надлежало пополнить этотъ пропускъ въ знаксимандровой Филосовіи, — и съ этой стороны примынаетъ къ ней ученіе Анаксимена, какъ дальнъйшее развитіе древней іонійской Филосовіи.

## B) A H A R C H M B H 5. (OR. 540 AO P. Xp.) \*5).

Справедливо, что начало всёхъ вещей есть одна, безпредъльная, въчнодвижущаяся первосубстанція, которая сама
въ себъ есть божественное во но потому самому, что она безпредъльна, всъ вещи происходятъ не только въ ней, но и изъ
нея (ἐξ ἔ τὰ γινόμενα); какъ она все наполняетъ собой,
то она сама есть все то, что существуетъ въ мірѣ и по причинъ самодвиженія и самоизмѣненія допускаетъ въ себъ всъ
разности свойствъ, какія встрѣчаются въ природъ. Такимъ
образомъ она не безразлична въ самой себъ, какъ думалъ Анаксимандръ; напротивъ, въ ней уже искони есть внутренняя
способность видоизмѣняться такъ, какъ требуютъ того явленія

Ч. П.

εδη Simpl. de coelo p. 46. 'Αναξιμένης τον άξρα ἄπειρον άρχην είναι λέγων. — Orig. Philos. c. 7: 'Αναξιμένης άξρα ἔφει την άρχην είναι.... πυνείσθαι δὲ ἀεί. — Plut. ap. Euseb. praep. ev. 1. 8. την γε μην κίνησιν ἐξ ἀιδνος ὑπάρχειν. — Stob. Ecl. ph. p. 56. 'Αναξιμένης τὸν ἀξρα ἀπεφήνατο θεόν.

природы. Но вст матеріальныя различія вещей сводятся къ плотности, текучести и теплотъ, а эти свойства сами суть слъдствіе сжатія и разширенія первосубстанціи (πύκνωσις καλ αράιωσις, πυκνώτης καί μανότης). Эта - το **способность** сжатія и разширенія составляеть коренное ея свойство; и слъдовательно надо допустить, что первосубстанція воздухообразна, потому что именно воздухъ  $(\vec{\alpha} \dot{\eta} \varrho)$ , какъ показываетъ опытъ, имъетъ способность то сжиматься, то разширяться; сжимаясь, онъ сгущается въ тъла сперва текучія, а потомъ и въ твердыя, а разширяясь утончается отъ пламени до теплоты и свъта; воздухъ, какъ самый подвижный, достигаетъ также до всъхъ вещей, во все проникаетъ и все объемлетъ; и слъдовательно имъетъ характеръ всеобщности. Итакъ одна безпредъльная, воздухообразная первосубстанція ( $\alpha \dot{\eta} \dot{\rho} \ \ddot{\alpha} \pi \epsilon \iota \rho o \nu$ ), при всегдашней своей движимости то сжимаясь, то разширяясь, постояню находится въ процессъ измъненій, котораго выраженіемъ служитъ природа, гдъ наибольшее сгущение является землею, а самое большее разжижение — небесными свътилами. Всъ вещи какъ происходять въ этомъ процессъ, такъ и существують только продолжениемъ его; слъдовательно первосубстанція не только все производить и объемлеть, но и все сохраняеть, какъ душа поддерживаетъ и сохраняетъ наше тъло; а потому, подобно же душъ, эта первосубстанція есть не просто безконечный воздухъ, но и живая, жизненная сила,  $\pi \nu \varepsilon \tilde{v} \mu \alpha^{87}$ . Міровыя вещи, конечно, изміняются и проходять, будучи процессомъ измъненій первовоздуха; однакожъ, онъ тъмъ совершеннъе и божественнъе, чъмъ больше обитаетъ въ нихъ перво-

<sup>•7)</sup> Stob. Eclog. p. 296: οίον ή ψυχή, φησίν, ή ήμετέρα, άἡρ οὖσα, συγκρατεῖ ήμᾶς, καὶ ὅλον τὸν κόσμον πνεῦμα καὶ ἀἡρ περιέχει. Δέγεται δὶ συνωνύμως ἀἡρ καὶ πνεῦμα.

субстанція, какъ живая, душеподобная сила; оттого звѣзды, вмѣстѣ съ Анаксимандромъ, можно назвать происшедшими богами <sup>86)</sup>.

И анаксименовъ безпредъльный, въчно-движущійся воздухъ, или дыханіе  $(\alpha \dot{\eta} \rho, \ \pi \nu \varepsilon \tilde{v} \mu \alpha)$ , какъ начало всёхъ вещей, есть египетское понятіе о Богь, съ тымь только различіемь, что воздухоподобное начало божества, — тоже что эопръ Египтянъ, — одно признано субстанціальнымъ; а прочія начала пространство, время и самая матеріальность остались только неотъемлемыми его принадлежностями. Въ дальнъйшемъ своемъ міровозэртній онъ соединиль понятія обоихъ своихъ предшественниковъ и вмъстъ съ тъмъ полнъе развилъ іонійскую физику. Анаксимандръ, какъ мы видъли, призналъ началомъ вещей безпредъльное; напротивъ того Анаксименъ сознаетъ необходимость произвесть явленія изъ субстанціи опредъленной, въ чемъ и сблизился съ Оалесомъ; но съ другой стороны, онъ вмъсть съ Анаксимандромъ убъжденъ, что первосубстанція должна быть началомъ безпредъльнымъ и божественнымъ. Въ этой же первосубстанціи онъ явно призналъ не только въчное движение, какого требовалъ отъ всеобщаго начала Анаксимандръ, но и животворящую жизненную силу,  $\pi \nu e \tilde{\nu} \mu \alpha$ , которая смутно предполагалась въ еалесовой первоводъ и анаксимандровомъ безпредъльномъ и которая, по его понятію, находится въ такомъ же отношеніи къ цълому міру, какъ душа къ индивидуму. Такимъ образомъ въ понятіи »безпредъльнаго воздуха«

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) August. de civit. Dei VIII. 2. Nec deos negavit aut tacuit (Anaximenes); non tamen ab ipsis aërem factum, sed ipsos ex aëre ortos credidit.

соединивъ представленія обоихъ своихъ предшественниковъ о первомъ началъ вещей, онъ въ то же время понятіемъ о жизненной силъ первосубстанціи дополниль ученіе того и другаго и сталь выше ихъ обоихъ; этимъ понятіемъ онъ выразилъ уже какъ бы переходъ отъ Философіи вившней природы къ Философін сознанія: тогда какъ валесова первовода, относясь нъ предметному бытію, есть нъчто чуждое для нашего сознанія, а безпредъльное анаксимандрово — нъчто поставленное какъ бы по ту сторону его, — душеподобный воздухъ Анаксимена есть начало ближайшее въ сознанію, такъ какъ воздухъ, духъ, душа, αηρ, πνευμα ψυχη μπέκοτο γ него значение одинаковое.—И въ учени о мірообразованіи Анаксименъ слъдовалъ представленіямъ Анаксимандра о первоначальныхъ противоположностяхъ теплаго и холоднаго, сухаго и влажнаго, о происхожденіи изъ нихъ земли и звёздъ и различіи единаго Божественнаго начала отъ боговъ происшедшихъ; но съ другой етороны, и въ этомъ отношении онъ сделалъ шагъ впередъ: Фалесъ почти вовсе не объяснялъ, какъ его начало преобразуется во вст вещи; Анаксимандръ свое безпредъльное разсматриваль только въ количественномъ отношении, какъ количественное безконечное, при чемъ осталось непонятнымъ, канимъ образомъ безпредъльное, качественно-безразличное, выдъляетъ изъ себя противоположности и переходить въ вещи съ опредълежными качествами? Но Анаксименъ безпредъльному воздуху приписалъ коренную способность сжатія и разширенія п тъмъ опредълилъ его качественно; а качественное опредъленіе предмета, и въ мышленіи и въ бытіи, выше количественнаго; этою же способностію безпредъльнаго воздуха объясняется и процессъ его самоизмъненія въ извъстныя противоположности, и за тъмъ въ опредъленные предметы природы; такимъ образомъ и съ этой стороны Анаксименъ дополниль

учение своихъ предшественниковъ. Но при всемъ томъ, его ученіе, содъйствуя общему успъху древней іонійской физики, раздъляетъ съ ней и общій ея недостатокъ. Заслуга древней іонійской физики состоить вообще въ томъ, что она а) сознала необходимость одного начала всёхъ вещей, что б) первосубстанціей всей видимой природы признала первовещество сь живыми силами и в) коснулась, хотя слегка, общихъ условій бытія, — пространства и времени. А общій недостатокъ этой физики состоить въ ея односторонности, именно въ томъ, какъ оправедливо замътилъ уже Аристотель, что она искала безусловнаго только »въ матеріальныхъ началахъ, «  $\grave{\epsilon} \nu$   $\~{\upsilon} \lambda \eta \varsigma$ ἔιδει (Met. I. с. III. 4), такъ какъ и жизненная сила безпредъльнаго воздуха Анаксимена носить въ себъ свойства чувственнаго же бытія. Эту односторонность іонійскаго міровоззржнія старались устранить Пинагорейцы; они сознали, что матеріальное начало само по себт не можеть быть последнимъ основаніемъ бытія и что дъйствительность чувственнаго субстрата заключается въ его сущности и формъ, и потому обратили особенное внимание на эту сторону природы, какъ главную въ ней.

## Б. ВТОРОЕ НАПРАВЛЕНІЕ ФИЛОСОФІИ ПРИРОДЫ:

обращение сознания къ формъ вещей: Философия пинагорейская. (ок. 508 г. до Р. Хр.).

Въ одно ночти время съ іонійскими мыслителями стали заниматься Философіей и въ великой Греціи, въ Италіи. Пифагоръ основаль здёсь многочисленную школу, извёстную подъ именемъ »пифагорейскаго союза; « въ ней преимущественно участвовала община дорійская, съ которою и самъ Пифагоръ по

своимъ понятіямъ и убъжденіямъ совершенно сроднился духомъ. По способностямъ и душевному настроенію Доряне, какъ замъчено выше, отличались отъ Іонянъ почти до противоположности: если Іоняне преимущественно обращались къ внъшнему міру и поражались вившними явленіями, то господствующею способностію Дорійцевъ было самоуглубленіе и способность внутренно видоизмёнять и преобразовывать явленія. Оттого у Дорянъ процебтала поэзія лирическая, въ основаніи которой лежитъ сила духа, развивающаяся изъ самой себя; какъ духъ тождествененъ съ самимъ собою, то сила его выразилась и въ общежитіи аристократіей, постоянною и неизмънною, и вообще твердымъ и постояннымъ характеромъ жизни; тоже самоуглубленіе дорическаго духа отразилось и въ пивагорейской Философіи обращеніемъ къ формъ и сущности вещей. Такимъ образомъ Философія древне-іонійская и пивагорейская, какъ выражение духа іоническаго и дорическаго, представляютъ собой противоположность внъшняго и внутренняго міровоззрвнія; а это есть та же самая противоположность, которая обнаружилась уже въ двухъ различныхъ исходныхъ точкахъ орфической космогоніи.

По причинъ отрывочности и недостаточности свидътельствъ о содержаніи пивагорова ученія, его можно разсматривать съ разныхъ точекъ зрѣнія, какъ справедливо замѣтилъ Цел-леръ  $^{69}$ , и съ каждой точки зрѣнія оно представляется въ иномъ видъ. Но чтобы изъ этихъ многихъ точекъ зрѣнія избрать надлежащую, не должно терять изъ виду свидѣтельствъ древнихъ писателей, что Пивагоръ слушалъ  $(\mathring{\eta} \varkappa o \nu \sigma \varepsilon)$  Ферекида сирскаго  $^{90}$ , что отъ Египтянъ узналъ сокровенныя понятія о

<sup>99)</sup> Die Phil. der Griechen I. Aufl. Erst. Th. p. 97-137.

<sup>••)</sup> Diog. Laërt. L. VIII. c. 1. n. 11. 2.

богахъ91), что учение его сходно съ египетскимъ и орфическимъ 92) и что между Греками онъ ввелъ Философію, заимствованную отъ Египтянъ 93). Между тёмъ въ пинагорейскомъ ученіи, какъ оно излагается у разныхъ историковъ Философіи, не видно ничего египетскаго, или орфическаго, кромъ ученія о странствованіи душъ, которое притомъ не вяжется съ остальными его понятіями. Къ томужъ, съ ученіемъ Пивагора и его послъдователей въ строгомъ смыслъ обыкновенно смъшиваютъ понятія Пинагорейцевъ, которые, не принадлежа къ его школъ въ собственномъ смыслъ и не связанные ея догмами, значительно отступили отъ нея и видоизмѣнили ея первоначальныя воззрѣнія. Отъ смѣшенія двухъ этихъ различныхъ направленій пинагорензма произошель сущій хаось въ его изложеніи. Поэтому, для возстановленія исторической истины, считаемъ необходимымъ изложить: а) жизнь Пинагора, чтобы видеть, где и на сколько могъ онъ ознакомиться съ египетскимъ ученіемъ, б) самое его ученіе какъ религіозное, такъ и философское и наконецъ в) видоизмѣненіе пивагорова ученія у древнихъ пивагорейцевъ.

## а) Жизнь Пинагора.

Основатель пинагорейскаго ученія, Пинагоръ, родился на о. Самосъ (въ городъ того же имени) въ 569 г. до Р. Хр. Его отецъ, Мнеархъ, выходецъ, по однимъ изъ Лемноса, а по другимъ — изъ Фліунта въ Пелопоннесъ, былъ богатый

<sup>91)</sup> Ibid. 3: ἐν ᾿Αιγύπτω... τὰ περὶ θεῶν ἐν ἀποζόήτοιε ἔμαθεν.

<sup>92)</sup> Herod. II. 81 n 123.

<sup>93)</sup> Isocrat laud. Busir. 28. Πυθαγόρας ο Σάμιος.... ἀφικόμενος είς Αιγυπτον και μαθητής εκείνων (των ίερεων) γενόμενος την τε άλλην φιλοσοφίαν πρώτος είς τους "Βλληνας εκόμισε μ πρ.

купецъ, на собственныхъ корабляхъ производившій торговлю съ Финикіей и Сициліей. Самосъ, подобно Милету, обязанъ быль своимъ цвътущимъ состояніемъ преимущественно своей торговль съ Египтомъ. Самосъ, Милетъ и Эгина были три города, особенно благопріятствуемые египетскими царями и имъли свои собственния поселенія въ Навкратись (у канопскаго устья Нила). И не только цвътущимъ состояніемъ своей торговли, но и своимъ искусствомъ Самосцы обязаны были спошенію съ Египтомъ, потому что знаменитые ихъ художники, Өеодоръ и Телеклъ, образовались въ Египтъ (Diod. Sicul. І. 98) и египетское искусство перенесли на греческую почву. Юность Писагора совпадала съ блестящею эпохок культуры его отечественнаго города, потому что Самосъ и особенно дворъ Поликрата, какъ старшаго, около этого времени, такъ и позже младшаго быль образовань и литературно и художественно. Поэты, какъ Ивикъ и позже Анакреонъ, ваятель — Осодоръ, жили при дворъ Поликрата, который одинъ изъ первыхъ въ Греціи собраль у себя огромную библіотеку. Первое свое образованіе, по тогдашнему греческому обычаю состоявшее въ чтеніи поэтовъ и изученіи музыки, Пивагоръ получиль въ своемъ отечествъ у самосца Гермодама.

На 18-мъ году Пинагоръ рѣшился искать высшаго образованія внѣ своего отечества. Въ это время, т. е. въ 551 г. до Р. Хр. могли особенно привлекать къ себѣ вниманіе его налесъ, Анаксимандръ и Ферекидъ, налесъ 88-и, Анаксимандръ 60-и и Ферекидъ 47-и лѣтъ, — всѣ трое не вдалекѣ отъ Самоса. Ферекидъ жилъ тогда на о. Лесбосѣ, гдѣ Пинагоръ имѣлъ дядю Зоила; сюда—то прежде всего обратился Пинагоръ и здѣсь отъ двухгодичныхъ наставленій Ферекида усвоилъ себѣ то религіозное направленіе въ духѣ египетскихъ вѣрованій, которое всему ученію Нинагора сообщило на нослѣд-

ствін такой особенный отпечатокъ (Jambl. vit. Pyth. II. Diog. Laërt. VIII. 2). Отъ Ферекида въ 549 г. до Р. Хр. двадцатильтній Пинагоръ отправился въ Милетъ нъ Анаксимандру и Фалесу (Jambl. ibid.). Анаксимандръ познакомилъ его съ своими понятіями о природъ (Appul. in Florid. II. 15), а Өалесь, удивлявшійся превосходству его предъ всёми другими юношами 94), между прочимъ совътовалъ ему отправиться въ Египетъ, особенно къ жрецамъ Мемфиса и Діосполиса (Өивъ), чтобы египетскую науку почерпнуть изъ самаго источника. Около 548 г. Писаторъ отправился въ Финикію и именно въ Сидонъ, гдъ сблизился съ жрецами, потомками Мосха, которые открыли ему древне - финикійское природосозерцаніе (Jamb. vit. Pyth. 14). Кромъ того онъ посвященъ былъ въ значительнъйшія мистеріи Финикіи въ Библосъ, Тиръ и т. д и это, по словамъ Ямблиха (ibid.) онъ дълалъ не изъ суевърія (ουχί δεισιδαιμονίας ένεκα), но изъ любознательности и опасенія, чтобы отъ него не ускользнуло что-либо достойное знанія въ поклоненіи богамъ.

Изъ Финикіи Пивагоръ прибылъ въ Египетъ, сначала въ Навкратисъ, — средоточіе греческой торговли, потомъ въ Мемфисъ, столицу Египта и резиденцію Амазиса. Здѣсь онъ не ограничился тѣми только свѣдѣніями, какія могъ пріобрѣсть посредствомъ толмачей, но хотѣлъ самъ участвовать въ наукѣ египетскихъ жрецовъ  $(\imath\tilde{\omega}\nu)^* Aiyuntlwu ieqéwu t\etas$  ау $u\gamma\etas$   $\mu\epsiloni\alpha\sigma\chi\epsiloniu)$ ; но доступъ къ этому источнику знанія быль необыкновенно труденъ, особенно для иностранца, въ понятіи египетскихъ жрецовъ нечистаго. Для преодолѣнія этой трудности Пивагоръ, вѣроятно чрезъ посредство своего отца,

<sup>24)</sup> Jambi. vit. Pyth. 12. Θαιμάσας την πρός αλλους νέυς παραλλαγήν.

просиль Поликрата, властителя Самоса, написать письмо къ его союзнику и другу, царю Амазису о разръшении доступа въ училище жрецовъ. Съ письмомъ Поликрата Пиезгоръ обратился къ Амазису и царь дъйствительно исполниль его желаніе, давъ ему съ своей стороны письмо къ жредамъ (Porph. vit. Pyth. 6, 14). Три города были преимущественнымъ мъстомъ пребыванія жрецовъ: Өивы и Мемфисъ, какъ столицы, древняя и новая, и Геліополь, какъ особая резиденція жрецовъ. Въ каждомъ изъ трехъ этихъ городовъ была жреческая коллегія ( $\sigma \acute{v}$ - $\sigma \tau \eta \mu \alpha$ ) и жреческія школы, нічто въ родії жреческих университетовъ. Пиеагоръ обратился къ жрецамъ Геліоноля, но они отослали его къ жреческой коллегіи Мемфиса, какъ древнъйшей; но и жрецы Мемфиса рекомендовали ему обратиться къ жреческой коллегіи въ Оивахъ, какъ самой древней и наиболъе славившейся ученостію. И Страбонъ пишеть о оивскихъ жрецахъ, что они считались величайшими астрономами и философами<sup>95)</sup>. Тамъ Пинагоръ охотно подвергнулся встив, самымъ тяжкимъ условіямъ испытанія, даже обрѣзанію (Clem. Alex. Strom. I. с. 15, р. 356), чёмъ возбудиль къ себъ удивленіе и пріобрѣлъ любовь жрецовъ такъ, что они не только допустили его къ ученію, но и формально приняли въ свое сословіе, — что кромъ его не было сдълано ни для одного иностранца. Наставникомъ Пинагора былъ верховный жрецъ, Сонхисъ ( $\Sigma \acute{o}\gamma \chi \iota \varsigma$ ), который не только изустно обучалъ его наукамъ, но и открылъ ему жреческую литературу, потому что Пивагоръ изучилъ не только демотическое, или эпистоло-графическое, но и јероглифическое письмо въ разныхъ его видахъ (Porph. vit. Pyth. 12). При такихъ условіяхъ онъ легко

<sup>95)</sup> Strabo XVII. p. 463: λέγονται δὲ καὶ ἀστρονόμοι καὶ φιλόσοφοι μάλιστα οἱ ἐνταῦθα ἱερεῖς.

ознакомился со всемъ кругомъ жреческой литературы и науки, съ ееологіей и космологіей, юриспруденціей и медициной, астрономіей и астрологіей, математикой и въковыми преданіями историческими; но кромъ математики особенно занимало его умозрвніе о Богв и мірв, какъ единомъ существв. Уже здъсь, въ Оивахъ, по египетскимъ источникамъ, по священнымъ книгамъ жрецовъ, онъ началъ писать свое знаменитое сочинение »священная сага, « или »священное слово (¿еoos  $\lambda oyos$ ), которое послъ положено было въ основу религіознаго ученія въ его школь и для пивагориковъ было формальнымъ »священнымъ писаніемъ.« Ясныя свилътельства (Diod. I. 98. Слич. Argonaut. v. 43) и самое содержаніе дошедшихъ до насъ отрывковъ этого сочиненія явно указываютъ на египетское его происхожденіе. И изъ отрывковъ видно, что это было обширное изложение египетского въроученія, изложеніе ееогоніи и космогоніи до послёднихъ частей египетскихъ сагъ; египетскій колоритъ, египетскія наименованія боговъ, намеки на іероглифическія ихъ изображенія, и донынь сохранившіяся въ іероглифическихъ памятникахъ, — всъ эти характеристическія черты удержаны такъ върно, что такое явленіе можетъ быть объяснено только непосредственнымъ переводомъ священной саги изъ египетскихъ источниковъ. Въ этихъ занятіяхъ Пинагоръ прожилъ въ Египтъ полныхъ 22 года (Jamb. vit. Pyth. с. 4. 19), съ 22-хъ до 44-хъ лътъ своей жизни, съ 547 до 525 пр. Р. Хр. Это были последніе 22 года царствованія Амазиса и вместе последніе годы политической самостоятельности египетскаго государства. Уже Киръ, покоривши малую Азію, а затъмъ Вавилонъ съ его провинціями, Финикіей и Сиріей, угрожаль Египту, но въ несчастномъ походъ противъ Массагетовъ въ 530 году до Р. Хр. умеръ. Сынъ его и наслъдникъ, Камбизъ, слъдуя планамъ отца,

въ 526 г. до Р. Хр., вскорт по смерти Амазиса, когда его наследникъ Псамминитъ едва полгода пробылъ на престоле, напалъ на Египетъ, низвелъ его царя съ престола и поработилъ страну. Тогда тысячи Египтянъ и особенно жрецовъ, по древней политикт азіатскихъ завоевателей, должны были, какъ нъкогда Іудеи, переселиться изъ своего отечества въ Сузу и Вавилонъ (Ctesias, ed. Bähr, с. 9). Въ числъ этихъ несчастныхъ изгнанниковъ находился и Писагоръ, которому пришлось раздълять участь египетскихъ жрецовъ, въ сословіе которыхъ онъ былъ принятъ; и онъ, какъ плънникъ, отведенъ былъ въ Вавилонъ (Jambl. vit. Руth. с. 4. 19 in fol.).

Вавилонъ былъ не только средоточіемъ азіатской торговли, но и иъстомъ древняго, высоко развитаго духовнаго образованія. Виновниками и хранителями его, какъ у Египтянъ и другихъ азіатскихъ народовъ, было особенное сословіе жрецовъ, нрежде туземныхъ, вавилонскихъ, а позже, подъ халдейскою династіей — халдейскихъ, собственно маговъ, т. е. жрецовъ, обыкновенно по имени ихъ народа называемыхъ Халдеями. Наука Халдеевъ, магія, въ древньйшемъ значеніи этого слова, обнимала не только осологію, юриспруденцію и медицину, но и начатки естествознанія, особенно математику и астрономію, съ которою соединялась и астрологія въ разнообразномъ приложеній нъ жизни. Какъ древни были у нихъ астрономическія наблюденія, видно изъ того, что при Александръ Великомъ они простирались уже за 720 лътъ и по свидътельству Плинія начертаны были на вызженныхъ вирпичахъ, coctilibus laterculis (Plin. hist. nat. VII. 57). Это извъстіе долго считали баснею, но въ новъйшее время, при раскрытіяхъ въ Месопотамін, оно подтвердилось самымъ неожиданнымъ образомъ. Въ Ниневіи, Вавилонъ, Орхоз (Warkah), по словамъ Опперта, такихъ глиманыхъ плитъ открыто множество; на нихъ писали,

пока онъ были мягки, а потомъ обжигали ихъ на солнцъ, или въ огиъ. Одинъ залъ, откопанный въ Ниневін, содержить вь себъ цълую библіотеку, составленную изъ такихъ плитъ, перевезенныхъ теперь въ британскій музей. Начатая дешиорировка ихъ показала, что онъ составляли публичную библіотеку и собраны по повельнію посльдняго ниневійскаго царя Сарданапала въ половинъ VII стол. до Р. Хр. за нъсколько лътъ до трагической кончины этого царя. Разные ученые отдълы этой библіотеки отличаются между собою цвътомъ плить, чернымъ, сърымъ, голубоватымъ, фіолетовымъ, краснымъ, желтымъ, каштановымъ, бёлымъ. Въ числё ихъ замёчателенъ, между прочимъ, отдълъ грамматическій, изъ котораго открывается, что Ассиріане въ 7-мъ стольтіи до Р. Хр. имъли уже древнъйшую литературу, которой письмена и языкъ (тураноскиескій) не были уже общепонятными и требовали для ихъ уразумънія учено-филологическихъ, грамматико-лексикальныхъ объясненій. И Халдеи, подобно египетскимъ жрецамъ, имъли свои училища, частію въ Вавилонт и Боронппт, частію въ Гиппаренъ и Орхоэ (Plin. hist. nat. VI 30). Когда послъ Александра в. въ Азіи распространился греческій языкъ, то нъкоторые изъ халдейскихъ ученыхъ писали по гречески, какъ Берозъ изъ Вавилона, Селевкъ изъ Селевкіи и друг. Слъдовательно наука здъсь была не только древня, но и продолжалась до поздитимить временть. — Пивагоръ пробылъ въ Вавилонъ 12 лътъ (Jambl. vit. Pyth. 19) и въ это время, по свидътельству древнихъ, сблизился съ Халдеями, или магами и изучилъ ихъ богопоклонение, астрономию, математику и медицину <sup>96)</sup>. По свидътельству древнихъ, Пиоагоръ сошелся въ Ва-

<sup>96)</sup> Euseb. præp. ev. X. 4. p. 471: ἐπῆλθε Βαβυλῶνα τοῖε τε μά-γοιε.... μαθητευόμενος. Τοже Clem. alex. Strom. I. p. 355. Jambl. vit. Pyth. 19 и др.

вилонъ съ Зороастромъ и пользовался его наставленіями 97). Такъ какъ Зороастръ родился въ 599 году до Р. Хр. и умеръ 77 лътъ за 522 до Р. Хр. то хронологія вовсе не противорвчить этимъ свидетельствамъ; даже очень вероятно, что по неудачномъ окончаніи похода Кирова противъ Скиновъ и Массагетовъ и по разореніи ими Бактріи, гдѣ жилъ Зороастръ, онъ ушелъ въ Вавилонъ, какъ столицу персидскаго государства, которому Бактріана принадлежала, какъ покоренная провинція. Здёсь же, въ Вавилоне, Пинагоръ могъ встретиться и съ Браминами ( $B \rho \alpha \chi \mu \alpha' \nu \sigma \iota$ ), т. е. индійскими жрецами, о чемъ упоминаютъ древніе писатели <sup>96)</sup>. Впрочемъ, Пиоагоръ остался при египетскомъ в роучени, съ которымъ давно уже свыкся съ молодыхъ лътъ; отъ Зороастра онъ заимствовалъ только часть внёшняго богослуженія; именно безкровныя жертвоприношенія; а отъ Браминовъ — ученіе о зрѣніи и нѣкоторыя понятія о душъ. Это согласно и съ словами Порфирія (vit. Pyth. 12), что Пивагоръ заимствовалъ свое богоучение, т. е. собственно ееологическую и религіозную часть своего ученія отъ Египтянъ, математико-астрономическія познанія отъ Египтянъ, Финикіянъ и Халдеевъ, а нъкоторые обряды отъ маговъ, т. е. Зороастра. — Если нъкоторые изъ древнихъ Пинагорейцевъ склоняются частію и къ зороастрову ученію, то оно проникло къ нимъ инымъ путемъ, — о чемъ сказано будеть ниже.

Пивагоръ, какъ государственный пленникъ, могъ получить разръщение возвратиться въ отечество только отъ самого персидскаго царя, къ чему и представилось благопріятное об-

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Porph. vit. Pyth. 12. — Clem. Alex. Strom. I. p. 357. — Orig. Philos. c. 2. — Appul. Florid. II. 15.

<sup>96)</sup> Clem. Alex. Strom. I. p. 304. — Euseb. praep. ev. X. 4. p. 471.

стоятельство: при Поликрать младшемъ, тираннъ самосскомъ, быль придворнымъ докторомъ Демокедъ изъ Кротона. Когда намъстникъ Лидіи Орэтъ хитростію заманилъ Поликрата въ Іонію и распяль его на кресть (522 года до Р. Хр.), то Демокедъ взятъ былъ въ плънъ; но когда и Орэтъ за возмущеніе противъ Дарія быль умерщвлень, то Демокедь съ другими домочадцами Орэта въ цепяхъ приведенъ быль въ Сузу. Здісь Дарій, услыхавши о высокомъ врачебномъ искусстві пленника, освободиль его изъ цепей и поручиль ему лечение своей ноги, вывихнутой на охоть, чему не могли пособить египетскіе врачи По счастливомъ исходъ этого леченія Демокедъ сдъланъ былъ придворнымъ врачемъ и осыпанъ царскими милостями. По истеченіи нъсколькихъ лътъ, именно въ 513 году до Р. Хр. Демокедъ получилъ позволение возвратиться на родину и испросиль у царя освобождение своего соотечественника Пинагора, который такимъ образомъ послъ 12-лътняго пребыванія въ Вавилонъ, въ 513 году, на 56 году своей жизни, возвратился въ свой отечественный городъ, Самосъ (Jambl. vit. Pyth. 19).

По долговременномъ отсутствіи Пивагоръ нашелъ важныя перемѣны въ Греціи. Самою цвѣтущею и могущественною частію Греціи не были уже іонійскіе города; они подпали персидскому владычеству и управлялись тираннами, которыхъ назначалъ »великій царь. « Мѣсто іонійскихъ городовъ, но значенію и богатству, заняли греческія колоніи въ нижней Италіи и Сициліи и получили названіе великой Греціи; ни одинъ городъ собственно такъ называемой Греціи, не исключая Авинъ, не могь въ это время равняться могуществомъ и богатствомъ съ такими городами, какъ Сибарисъ, Кротонъ, Сиракузы, Агригентъ. — Въ Самосъ Пивагоръ засталъ еще своихъ родителей въ живыхъ, и при его возвращеніи отецъ по-

дарилъ ему двухъ рабовъ, Аристэя и Фракійца Замолксиса; засталъ также живыми обоихъ своихъ наставниковъ, Гермодама и Ферекида, тогда какъ Фалесъ и Анаксимандръ умерли уже около 30 лътъ до этого времени. И Ферекидъ, пораженный тяжкою болъзнію, приближался уже ко гробу; Плеагоръ посътилъ его на о. Делосъ, отдалъ ему послъдній долгъ и принесъ безкровную жертву Аполлону Генетору.

По возвращении изъ Делоса въ Самосъ, Писагоръ въ 512 году до Р. Хр. предпринялъ путешествіе но Греціи для изученія религіознаго ея состоянія. Прежде всего онъ отправился на о. Критъ, оттуда чрезъ Спарту въ Елиду, чтобы видъть олимпійскія игры, далье чрезъ Фліунть (откуда вышли его предки) въ Дельфы, чрезъ Парнасъ и темпейскую долину, мимо Олимпа, въ древне-еракійскій Либеерій (є̀ν Λιβήθοοις той Оранои и обратно въ Самосъ моремъ чрезъ о. Самоеракію. »Прибывъ въ Крить, — говорить Порфирій, — (vit. Pyth. с. 17), Писагоръ отправился къ посвященнымъ Морга, одного изъ идейскихъ Дактиловъ (Дактилы и Куреты древитишіе жрецы и служители идейскяго Зевса) и былъ ими очищенъ съ помощію громоваго камня (съ неба упавшаго аэролита); утромъ онъ лежалъ ничкомъ на морскомъ берегу, а ночью на рѣчномъ (рѣчная и морская вода были умилостивительными средствами), имъя на головъ повязки изъ шерсти чернаго барана (знакъ, что посвящение было подземному божеству, потому что подземнымъ божествамъ шли темные цвъта, а небеснымъ — свътлые); въ такъ называемую идейскую иещеру онъ сходилъ завернутый въ черныя овчины, провелъ тамъ установлениме трижды девять дней (число девять замъчательно потому, что оно употреблялось въ празднествахъ въ честь усопшихъ), совершилъ по Зевсъ жертвоприношение и видълъ съдалище  $(\partial \rho \acute{o} \nu o \nu)$ , которое ему ежегодно стелется

свъжимъ покровомъ (т. е. допущенъ былъ во внутреннвимее святилище божества).« Въ таинства критскаго Зевса Пиеагоръ введенъ былъ, говоритъ другое извъстіе, Епименидомъ 99). Пиоагору приписывають следующую гексаметрическую надпись у гроба идейскаго Зевса: эздёсь лежить умершій Занъ, обыкновенно называемый Зевсомъ 100). «— Дельфы были почти средоточіемъ греческаго върованія; дельфійскій оракулъ Аполлона не только у Грековъ вообще, но и у народовъ иного происхожденія, у Лидянъ въ м. Азіи, Этрусковъ и Римлянъ въ Италіи, пользовался величайшимъ уваженіемъ; и жрецы его, литературно образованные, »дельфійскіе ееоμοτη« (οι Δελφῶν θεολόγοι, Plut. de defec. Orac. c. 14) изреченіями Пиеіи производили огромное вліяніе не только религіозное, но и политическое. Естественно, поэтому, что Пивагоръ, самъ жрецъ, вступилъ въ близкую связь съ дель**оійскими** жрецами и прорицателями (οσίοις και προφήταις) и съ жрицею-пиејей Оемистоклеею. Но кромъ аполлонова культа, въ Дельфахъ былъ еще не менве уважаемый въ древности, вышедшій изъ Оракіи культь подземнаго Діониса (Lobeck Aglaoph. I. р. 617) съ его изступленными  $\Theta$ іядами ( $\Theta \nu l \alpha \delta \epsilon \varsigma$ , женщины, которыя въ священномъ бъснованіи праздновали оргін Бакха). Чрезъ каждые три года, на мість древней Ликореи, на лъсныхъ высотахъ Парнаса, во время зимняго солице-

Ч. П.

<sup>99)</sup> Diog. Laërt. VIII. 3: "Εν Κρήτη σὺν "Επιμενίδη κατηλθεν ἐιε τὸ Ἰδαῖον ἄντρον. Упоминаемый здѣсь Епимевидъ былъ, конечно, не современный Солону очиститель (ок. 596 г.), о которомъ древніе разсказывали такъ много чудеснаго и который, между прочимъ, будто проспаль 57 лѣтъ, но его внукъ, о которомъ упоминаетъ Платонъ (De legib. I. р. 642 и III. р. 698). Вѣроятно, между смертію одного и рождеміемъ другаго прошло 57 лѣтъ.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) <sup>τ</sup>Ωδε δανόν κείται Ζάν, ὄν Δία κικλήσκουσι.

стоянія, въ ночную пору празднуемъ быль этотъ культъ изступленными Өіядами и Бакханками, между тъмъ какъ остог во храмъ Аполлона, у гроба Діониса приносили сокровенную жертву (Plut. de Isid. et Osir. с. 35). Оргіазмъ этихъ бакханокъ напоминаетъ обряды египетскихъ жрецовъ при погребеніи Аписа, и самый Діонисъ сохраниль здісь египетскій образъ бога, образъ быка съ человъческимъ лицемъ (Paus. I. X. с. 4. s. 2; с. 32. s. 5). Это быль культь божества усопшаго, — убитаго и растерзаннаго своимъ врагомъ, но потомъ ожившаго и ставшаго властителемъ подземнаго міра (Jul. Firmic. De error. prof. relig. p. 26-7.), и вместь культъ умилостивительный, который, подобно египетскому служенію въ честь Озириса, очищаеть празднующихъ отъ гръховъ и разрѣшаетъ отъ наказаній въ преисподней 101). Дельфійскій культь Діониса, по свидътельству Страбона (Х. 3. р. 362, ed. Tauchn.), вышель изъ Өракіи, и потому не удивительно, что Писагоръ захотълъ видъть этотъ культъ на мъсть его происхожденія, въ его первоначальной формь, и посътилъ древне-еракійскій Либеорій, гдъ и введенъ въ орфическія таинства Аглаовамомъ, какъ видно изъ словъ Телавга, сына Пивагорова 102). — Тотъ же кругъ представленій, только еще въ древитишей, первоначальнийшей форми выражается въ таинствахъ самооракійских Празднуемый здёсь культь Кабировъ, по словамъ Геродота (II, 51) восходитъ къ Пеласгамъ, которые переселились сюда изъ Крита, а потомъ изъ Аркадіи (Pausan. X. 28). Слёдовательно культъ Кабировъ,

<sup>101)</sup> Olympiod, ad Plat. Phaedr. c. 32. o diorvoos disems ester atrees, did nat Avosis o deos.

<sup>102)</sup> Jambl. vit. Pyth. c. 28. s. 146: "Οδε περί θεῶν (τ. e. λόγος εστί) Πυθαγόρα τῶ Μυησάρχω, τὸν εξέμαθεν (ΒΕ. ὅν) ὀργιασθείς ἐν Διβή-Θροις τοῖς Θρακίοις, 'Αγλαοφάμω τελετὰς μεταδόντος.

какъ и культъ Зевса, есть памятникъ глубокой древности; и съ нимъ, какъ и съ служениемъ критскому Зевсу, находились въ связи Корибанты, Куреты и Дактили (Strab. X. c. 3. p. 365. ed. Tauch.), т. е. древнъйшіе критскіе обитатели и жрецы. Кабиры, здёсь празднуемые, называются дётьми Гефэста и его супруги Кабиры, — двухъ высочайшихъ божествъ Египта, числомъ шесть: три бога и три богини, следовательно съ родителями четыре божественныя пары, или VIII великихъ космическихъ божествъ, называемыхъ могучими, или на финикійскомъ языкъ Пеласговъ кабиримь, כברים. Съ Кабирами соединялся здёсь, какъ и въ элевзинскихъ таинствахъ, культъ Деметры съ ея фамиліей, Корой-Персефоной, Коромъ-Діонисомъ въ значеніи Ада, властителя преисподней, и съ служителемъ Діониса, Өотъ-Гермесомъ (Scholiast. ad Apoll. Rhod. I. 916). Такимъ образомъ этотъ древній пеласгическій культь заключаетъ въ себъ древне-египетское върование въ его главнъйшихъ частяхъ: первобожество, VIII великихъ космическихъ божествъ и саго-историческихъ боговъ озирисовой фамиліи, съ върой въ загробную жизнь; слъдовательно и это есть культь примиренія съ очищеніемъ отъ гръховъ и преступленій (Plut. apophthegm. lacon. Antalcid. p. 121. ed. Tauchn.).

Замъчательно, что вст упомянутыя здъсь богослуженія составляють одинь и тоть же культь, культь подземных боговь, управляющих жизнію по смерти, культь хеоническаго Зевса въ Крить, Діониса, чтимаго въ Либеерів и Дельфахъ, и Ада въ связи съ Деметрою и Персефоною въ кабирическомъ служеніи самоеракійскомъ. Вст эти божества суть только различныя формы одного и того же понятія объ Озирисъ, владыкъ подземнаго міра; при встхъ ихъ сохранились и отрывки изъ саги объ Озирисъ: при критскомъ Зевст саги о рожденіи и тайномъ его воспитаніи для спасенія отъ козней его отца,

Кроноса, и Титановъ, и общій намекъ о его смерти; пом Піонисъ — подробитищія сказанія о его убіенія и растерзаніи Титанами, и наконедъ, при корибантскихъ и самооракійскихъ мистеріяхъ тоже убіеніе одного изъ Кабировъ братомъ его; слъдовательно относительно всъхъ трехъ повъствовали объ ихъ смерти и даже указывали ихъ гробы, — какъ гробы Озириса въ Египтъ, — гробъ критскаго Зевса въ пещеръ идейской горы на о. Крить, Діониса — въ Дельфахъ и въ другихъ мъстахъ. — И эти культы не ограничивались теми только местностями, о которыхъ здёсь упомянуто; такъ самооракійскій культь даже во время Павзанія (во 2 въкт по Р. Хр.) имъль свои святилища на о. Лемносъ и Имбросъ, въ Бротіи въ Онвахъ и Анеедонъ, въ Македоніи, въ м. Азіи въ Пергамъ, и даже у Финикіянъ и Тусковъ. Культъ Діониса изъ Македоніи и Оракіи распространился въ Оивы (Paus. II, 2, 6; IX. 20, 4) на острова Өазъ, Хіосъ, Тенедосъ, Лесбосъ, Родосъ, Критъ (ibid. X. 19, 3) и далъе въ м. Азіи, — гдъ тріетическія празднества встръчаются въ Виеиніи, и быкоподобный Діонисъ на о. Кизикъ (Suidas подъ словомъ  $\tau \varrho \iota \varepsilon \tau \eta \varrho \ell \delta \varepsilon \varsigma$ , Athen. XI, р. 476, А), — проникъ даже въ Лидію и Фригію, гдъ слился съ служеніемъ Кибелы (Euripid. Bacch. v. 55-59, 72-81. 85, 140); на греческомъ материкъ мы встръчаемъ его не только въ Дельфахъ, но и въ Фокидъ у озолическихъ Локридянъ (Scholiast. in Aristoph. Acharn. v. 195) и въ Аттикъ, откуда приходили женщины праздновать оргіи вмёстё съ дельфійками, и на Пелопоннесь: въ Метарь, Коринев, Аргось, Сикіонъ, Фліунтъ, Палленъ, Патрахъ (Paus. I. 40, 5; 43, 5; П, 30, 1; VП, 27, 1; 18. 3; 19, 3; 21, 1, 2); въ Елидъ быкоподобный Діонись быль главнымъ богомъ; въ Месеніи, Аркадіи, Лаконіи, особенно на Тайгеть праздновали оргіи Діониса съ величайшимъ рвеніемъ; не менье уважаемъ быль

этотъ культъ и въ Сициліи и въ нижней Италіи — въ Апуліш и Кампаніи (Livius XXXIX, с. 15), даже въ Етруріи и позже въ Римъ. Поэтому можно сказать, что культъ Діониса быль наиболье распространень въ Греціи. Но съ другой стороны, всв эти культы, сближаясь съ египетскими религіозными представленіями, не гармонировали съ обще-народнымъ греческимъ върованіемъ, потому что примъсью національногреческихъ элементовъ древнія понятія о богахъ совершенно были въ немъ преобразованы: къ Зевсу, царю неба и боговъ, не шло уже владычество въ преисподней; Діониса смъшали съ опвскимъ героемъ, сыномъ Семелы, который послъ самъ возведенъ въ боги; наконецъ Адъ совершенно отдъленъ отъ Зевса и Діониса, тогда какъ Озирисъ соединяль въ себъ должности всёхъ этихъ трехъ божествъ: какъ небесный богъ, онъ съ солнцемъ проходилъ небесное пространство, какъ богъ земной, онъ быль установителемъ винодълія и какъ богъ подземный — владыкой царства мертвыхъ. Не удивительно, что при такомъ состояніи народной греческой въры, культъ Діониса и критскаго Зевса такъ былъ противенъ гелленской религін, что заставиль Каллимаха съ негодованіемъ воскликнуть въ гимић къ Зевсу (v. 8): »Критяне всегда лжецы и построили даже гробинцу тебъ, владыка; ты же не умиралъ, ибо ты въченъ. « — За то, наоборотъ, для Пинагора, изучившаго египетскую религію, культы эти не могли не казаться остатками древитишаго, несмъщеннаго ученія, а народная греческая религія, въ сравненіи съ своимъ египетскимъ первообразомъ, должна была представляться ему лишь крайнимъ искаженіемъ.

Впрочемъ, и культъ Діониса своимъ оргіазмомъ легко могъ отклониться отъ своего первообраза и подать поводъ къ разнаго рода безчинствамъ. Оттого, полстолътія спустя, Эврипидъ вложилъ въ уста одного изъ своихъ драматическихъ

лицъ следующія слова: »беснованіе Вакханокъ делаетъ Гелленамъ великій позоръ 108). « Не вполнъ удовлетворялся этими культами и Пинагоръ, который, по словамъ Исократа (Isocr. Busir. s. 11).« смотрълъ на религіозныя дъла серьёзнъе и ревностнѣе, чѣмъ кто-либо другой; « онъ почувствовалъ необходимость религіозной реформы и, по свидътельству древнихъ, предприняль ее, потому что не только измениль обрядь жертвоприношеній, отвергнувъ, въ подражаніе магамъ, вст кровавыя жертвы (Jambl. vit. Pyth. s. 151), но и установиль богослуженіе, съ его очищеніями и посвященіями, по образцу орфическихъ и элевзинскихъ таинствъ (Jambl. ibid.), т. е. возвратилъ діонисовъ культъ къ его древней, еще не искаженной формъ. Этотъ культъ, какъ уже было сказано, вышелъ изъ Оракіи. Но во Оракіи онъ установленъ былъ Орфеемъ; »Орфей установилъ таинства Діониса, « говоритъ Аполлодоръ 104); поэтому **оракійскія таинства** Діониса называются прямо *орфическими*, τὰ ὀρφικὰ μυστήρια, и наобороть, подъ именемъ τὰ ὀρфина древніе разумъли именно тріетическій культь Діониса, изъ Оракіи распространившійся по всей Греціи 105). Следовательно эти оофика произошли еще въ древнъйшія времена. во времена героическія, когда жилъ Орфей. Но объ Орфикахъ до Пивагора древніе не знали ничего; потому что лица, которыя новъйшіе подводять подъ названіе Орфиковъ, — каковы — Аристай, первый описатель своего путешествія, Эпименидъ, критскій очиститель, Ономакритъ, ученый, поэтъ и

<sup>103)</sup> Eurip. Bacch. v. 778: ώστε πῦς, ἐφόπτεται ύβοισμα βακχῶν, ψόγος ἐς Ελληνας μέγας.

<sup>104)</sup> Apollod. Biblioth. I. c. 3. s. 2: Ενρε δὲ ὀρφεύς καὶ τὰ Διονύσου μυστήρια. Τοπε Pompon. Mela l. II. c. 2. μ. 31.

<sup>105)</sup> См. напр. Plut. vit. Alex. M. c. 2. — Strab. X. 3. p. 362. ed. Tauchn.

собиратель изреченій оракула, и скиеъ Абарисъ, странствующій нищій — жрецъ гиперборейскаго Аполлона, — не имъли между собой никакой связи и никто изъ древнихъ не называетъ ихъ Орфиками. Такимъ образомъ, до Пинагора были только дофіка, Орфеемь установленныя таинства, а не Орфики, какт мистическій союзт нискольких лиць, выдуманный новъйшими; и къ этимъ-то орфическимъ таинствамь, а не кь мнимому орфическому союзу примыкаеть пивагорейская школа сь подобными же очистительными таинствами. И Геродотъ (І. ІІ. с. 81) оронко-бакхическія таинства призналь тождественными не только сь египетскими, — что имъетъ за собой строгую историческую истину, — но и съ пинагорейскими. Следовательно и пинагорейская школа имъла свой культъ, и какъ онъ былъ тождественъ съ египетскимъ и орфическимъ, то подобно имъ быль культомъ умилостивительнымъ и служеніемъ въ честь умершихъ и требовалъ поклоненія Озирису-Діонису, какъ владыкъ подземнаго міра и усопшихъ людей; однимъ словомъ, это было очищенное орфическое Озирисо-Діонисо-служеніе, которое могло стать въ противоположность съ культомъ этого рода, распространеннымъ по всей Греціи, въ м. Азіи, Сиріи и Египтъ, только потому, что подверглось реформъ и было очищено.

По возвращеніи въ Самосъ Пивагоръ взялъ на себя наставническую должность; но какъ эта попытка здѣсь не удалась, то онъ переселился въ великую Грецію, гдѣ были многочисленныя греческія колоніи въ нижней Италіи и Сициліи (которая тоже относится къ великой Греціи); большая часть изъ нихъ, какъ Метапонтъ, Сиракузы, Кротонъ, Леонтины и Катана, Сибарисъ, Тарентъ, основана въ VIII и VII стол. до Р. Хр.; только Кумы, населенные выходцами изъ Эоліи и Эвбен, восходять къ полов. П стольт. (1050) до Р. Хр. Эти колоніи составлями смітсь самых различных греческих племень; Кротонь и Сибарись были ахейскія колоніи; Локры (западные) населены Локрійцами, Таренть быль колонія спартансная, Сиракузы — коринеская, Елея — іоническая и т. д. Города эти находились теперь въ цвітущемъ состояніи, особенно Кротонь и Сибарись. Сибарись славился богатствомъ и роскошью своихъ жителей, а Кротонъ — духовнымъ и физическимъ образованіемъ, потому что здісь еще до Пирагора процвітала школа врачей и отсюда выходили знаменитьйшіе бойцы на олимпійскихъ играхъ. Но и въ эти колоніи проникла уже борьба партій, борьба демократіи съ аристократіей, что въ посліть ствіи времени оказалось гибельнымъ для Пирагора и пирагорейскаго общества, составленнаго преимущественно изъ Аристократовъ.

Въ нижнюю Италію, и именно въ Сибарисъ, Пивагоръ прибыль въ 510 году до Р. Хр., но по причинъ изнъженнаго и легкомысленнаго образа жизни сибаритянъ онъ не могъ основать здёсь свою школу и перешель въ Кротонъ, гдё славилась уже школа врачей, стоявшая теперь подъ водительствомъ Демокеда, кротонца, бывшаго лейбъ-медика при царъ Даріи. Живши въ Персіи, Демокедъ усвоилъ себъ изъ Зороастрова ученія дуалистическій взглядъ на вещи и ввелъ его въ свою медицинскую теорію. Оттого первая теорія изъ кротонской школы въ сочинении кротонца Алкмеона περί φύσεως основана на этомъ дуализмъ противоположныхъ началъ (Arist. Met. 1. 5). Въ Кротонъ Пинагоръ остановился въ домъ врача Бронтина и съ особеннымъ вниманіемъ принять быль кротонскимъ обществомъ, какъ человъкъ уже по молвъ извъстный своими далекими странствованіями и высокими дарованіями. Снустя нъсколько дней по своемъ прибыти въ Кротонъ Пивагоръ,

но свидътельству Дикаарха (у Porph. vit. Pyth. sect. 18. 37), произнесъ ръчи—сначала предъ юношами въ гимназін, за тъмъ предъ сенатомъ (συνέδριον), потомъ предъ отроками, собранными во храмъ Аполлона, и наконецъ въ храмъ Геры предъ женщинами. Величественный и прекрасный видъ, возвишенность и новость мыслей, ръдкій даръ красноръчія Пивагора произвели на его слушателей необыкновенное впечатьніе, такъ что его назвали божественнымъ 106).

Вскоръ Писагоръ открыль въ Кротонъ свою Школу эту, закрытую для публики, днемъ посъщали любознательные юноши, избираемые по строгомъ испытаніи и обязанные въ тайнъ хранить преподаваемое имъ; они назывались учащимися въ собственномъ смысль, иад пиат ског; въ вечеру же собирались возрастные на публичныя чтенія, между прочимъ, и кротоискіе врачи, последователи Демокеда; въ этихъ собраніяхъ участвовали и женщины, наприм. Дейноно, супруга Бронтина, и прекрасная, даровитая дочь ихъ Оеано, бывшая нотомъ женой Пиеагора и по его смерти начальницей его школы. Эти посвтители назывались слушателями, ахворатиход. Предъ ними Пинагоръ излагалъ кругъ популярныхъ понятій, преимущественно нравственнаго и религіознаго содержанія, между прочимъ ученіе о безсмертіи души и воздаяніи по смерти въ формъ переселенія душъ; оттого эти понятія скоро сдълались общеизвъстными догмами пинагорейской школы; между тёмъ какъ ученіе собственно такъ называемой школы, хранимое въ тайнъ, какъ высшее знаніе посвященныхъ, оставалось немзвъстнымъ до совершеннаго прекращенія ея при



<sup>106)</sup> Jambl. vit. pyth. 53: Остои догой надеги. Отрывки этихъ ръ-чей, списанныхъ, въронтно, со словъ слушателей и переданныхъ Диковрхомъ, сохранились у Ямблиха въ описаніи жизни Пиоагора.

первыхъ Птоломеяхъ и тогда только дошло до общаго свъданія, когда ея сочиненія перешли въ чужія руки. Члены собственно »школы« назывались также пивагориками, πυθαγορικοί, слушатели — пивагорейцами, πυθαγόρειοι, а сторонніе послідователи — пивагористами, πυθαγορισταί (Anonym. ар. Phot. cod. 259. ad calc. Porphyr. р. 104), различіє, которое не должно терять изъ виду. Между пивагорейцами играетъ весьма важную роль кротонская школа врачей, потому что они внесли въ пивагореизмъ дуалистическія понятія Зороастра, которыхъ чуждъ быль самъ Пивагоръ.

Въ следующемъ году по прибытии Пинагора въ Кротонъ, именно въ началъ 509 г. до Р. Хр. вспыхнула война между Кротонцами и Сибаритянами, кончившаяся совершеннымъ разореніемъ Сибариса. Тогда Кротонцы, какъ побъдители, раздълили между собой по жребію земли Сибариса, при чемъ и Пинагоръ получилъ въ собственность участовъ сибаритской земли въ 20 часахъ отъ Кротона. Притомъ, кротонецъ Алкэй, одинъ изъ недавнихъ друзей Пивагора, умирая оставилъ ему въ наслъдство свое имущество. Обеспеченный такимъ образомъ въ матеріальномъ отношеніи, шестидесятильтній Пиеагоръ женился на Өеано, о которой древніе единогласно отзывались съ особенными похвалами; она была учено-образованная, поэтисса и писательница. Отъ нея Пиоагоръ имълъ семерыхъ дътей: три сына — Мнезарха, Аримнеста и Телавга и четыре дочери, — Мію, Аригноту, Айсару и Дамо. Женившись, онъ устроиль на своей земль коллегіумь,  $\sigma \acute{\upsilon}$ στημα, по образцу египетскихъ и вавилонскихъ жреческихъ школь, συστήματα. Въ немъ была общая авдиторія, όμαχόειον, гдъ собирались всъ его слушатели, όμάκοοι. При поступленіи въ школу ученики вносили деньги въ общую кассу, которою завъдывали избираемые изъ среды ихъ экономы,

οικόνομοι, что подало поводъ къ ложному миѣнію объ общеніи имуществъ у Пивагорейцевъ. Если гораздо позже Кротонцы, вышедшіе изъ пивагорейской школы, въ Кротонѣ образовали тѣсный союзъ, Гетәрію ( Εταιρέιαν), т. е. клубъ съ общимъ имуществомъ (τὰς ἐσίας ἀλλήλων μεν παρέχειν κοινάς. Jambl. 257), очевидно съ политическою цѣлію, то это не имѣло отношенія къ школѣ.

Школа Пинагора должна была сдёлаться разсадникомъ высшаго нравственнаго и ученаго образованія для Грековъ, и потому онъ принималъ въ нее юношей только по строгомъ испытаніи характера ихъ и дарованій. Время испытанія продолжалось пять лёть, отъ 12 до 17-ти – лётняго возраста. Первые три года воспитанники слушали чтенія молча, не дълая никакихъ вопросовъ, какъ еще не способные къ саморазмышленію; не удивительно, что для нихъ послёднимъ доводомъ истины было: » αυτός έφα, « »такъ онъ сказалъ. « Въ послъдніе два года изучали науку самостоятельно; могли разсуждать о ней, предлагать вопросы и записывать слышанное съ прибавленіемъ собственныхъ мыслей; оттого произошло множество пивагорейскихъ сочиненій, всегда приписываемыхъ Пинагору, которыя и въ самомъ дълъ, по ихъ содержанію, произошли отъ него, изъ его устныхъ чтеній. Пивагоръ, окруженный своими возрастными учениками, читалъ свои лекціи за занавъсомъ, такъ что прочіе слышали его голосъ, не видя ero (Jamb. vit. Pyth. p. 72; Diog. Laërt. VIII. 10). IIoэтому, принадлежащіе къ высшему кругу школы назывались не только математиками, но и есотериками, έσωιερικοί, а воспитанники элементарной школы — не только акустиками, но и ексотериками, ещигоскос.

Въ элементарной школъ Пивагоръ начиналъ обучение упражениемъ памяти воспитанниковъ, чтобы приготовить

въ ней достаточный матеріаль для будущаго размыніленія. Съ этою целію ученики заучивали краткія положенія, акойоματα, безъ дальнъйшаго объясненія, большею частію въ формъ вопросовъ и отвътовъ. Положенія эти были частію теоретическаго содержанія, наприм.: »что такое острова блаженныхъ?---Солнце и луна. « эЧто пророчествуеть въ дельфійскомъ оракуль?- Не Аполлонъ, но четвероединство (τετρακύς); « частію содержанія нравственнаго, наприм.: этрудъ и работа спасительны; наслажденія и утёхи вредны, потому что въ здёшній міръ мы пришли для покаянія; « наконецъ, большею частію содержанія религіознаго; сюда относились или нравственнорелигіозныя правила, какъ напр.: энадо молиться громко, не потому, что Богъ не слышитъ тихой молитвы, но потому, что молиться надо о томъ, что каждый могъ бы слышать; « или просто правила богослуженія и богослужебных обрядовъ, предписанія очищенія, правила одежды, запрещенія извістнаго рода пищи и т. д. Особенно пространны были предписанія о жертвоприношеніяхъ, какъ ежедневныхъ, — богамъ, героямъ и демонамъ, такъ и при особенныхъ случаяхъ, наприм. при постели умирающихъ и при погребеніи. — Къ предметамъ религіознаго изученія относилось и ученіе о будущемъ воздаянін; съ этой цълью Пинагоръ написалъ популярное стихотворение (о которомъ часто упоминають древніе) — энизшествіе во адъя κατάβασις έις άδου, т. е. описаніе будущихъ наградъ и наказаній, въ слёдствіе которыхъ происходить душепереселеніе и земное перерожденіе. Кромъ того заучиваемы были такъ называемые »орфическіе гимны, « т. е. гимны въ родъ литаній, употреблявшіеся при орфическихъ таинствахъ, введенныхъ въ пиеагорейскую школу, и вмъстъ съ ними, конечно, заимствованные изъ оракійско - орфическаго культа Діониса. Съ этимъ богослужениемъ введенъ былъ въ школъ формаль-

ный богослужебный циклъ и календарь, по образцу египетскаго, распредъленный по семидневнымъ недълямъ. Такимъ образомъ пинагорейское воспитание утверждалось на религіозноме основанін; школа получила видъ религіознаго института; вое образование было строго-жреческое; религіозныя же понятія, выраженныя во всёхъ этихъ предписаніяхъ и требованіяхъ, были чисто египетскія безъ всякой сторонней примъси. Вторую часть элементарнаго ученія составляла музыка, которая предназначалась для очищенія и какъ бы врачевація духа (την δια της μουσικής ιαιρείαν); ΒЪ эτοй музык донускались только лира и кинара, твено связанныя съ религіозною поэзіею, а напротивъ, духовые инструменты считались неприличными, т. е. Пинагоръ исключительно благопріятствоваль музыкь религіозной и запрещаль свытскую. Третьей частью элементарнаго ученія была Математика, какъ средство къ методическому отвлеченному мышленію; она имъла у Пинагора чисто теоретическій характеръ, такъ какъ практическая давно уже существовала. И это средство воспитанія, по свидътельству древнихъ, особенно Аристотеля 107), заимствовано у Египтянъ; Писагоръ вынесъ эту науку изъ Египта, какъ прежде его — Оалесъ и послъ — Платонъ и Евдоксъ.

Заключеніемъ религіознаго воспитанія въ пивагорейской школь были »орфическія таинства« δοφικά т. е. μυστήρια. По окончаніи трехгодичнаго элементарнаго ученія, воспитанникъ вступалъ въ кругъ есотериковъ и въ непосредственномъ сближеніи съ наставникомъ, подъ его личнымъ руководствомъ, начиналъ свободно и самостоятельно изучать высшія науки. Вступленіе въ этотъ новый періодъ жизни сопровождалось при-

<sup>107)</sup> Arist. Met. I. 1. in fin. Διὸ περὶ "Αιγυπτον αι μαθηματικαὶ πρώτον τέχναι συνίστησαν" ἐκεῖ γὰρ ἡφείθη σχολάζειν τὸ τῶν ἰερέων ἔθνος.

нятіемъ въ орфическія таинства, къ которымъ прежнее воспитаніе съ его религіозно-нравственнымъ и обрядовымъ очищеніемъ было только приготовительнымъ средствомъ. Эти оρφικά, какъ уже сказано, были тоже самое, что древній тріетическій культъ Діониса, установленный Орфеемъ, и потому назывались орфическими не только въ пивагорейской школь, но и во всей Греціи. 'Ορφικά пивагорейской школы, какъ и діонисовъ культъ, были изображеніемъ судьбы Діониса: они изображали его растерзаніе на части Титанами, его смерть и погребеніе, и за тъмъ — его воскресеніе, какъ нынъшняго владыки преисподней и судьи мертвыхъ. А потому и они раздълялись на двъ части: на серьёзное и печальное служеніе ночное, оплакивавшее смерть бога, и на свътлое и радостное служение дневное, которымъ праздновалось благополучное воскресеніе. Оно оканчивалось очищеніемъ посредствомъ молитвы и омовеніями, или кажденіями. Но при этомъ устранены были всв излишества тріетическаго культа и особенно, какъ въ пинагорейской школт не было женщинъ, сами собой устранились неистовства вакханокъ. Очищенный такимъ образомъ орфическій культъ быль средоточіемъ пивагорейской школы какъ въ практическомъ, такъ и въ теоретическомъ отношеній; онъ быль практически-религіознымъ установленіемъ для обеспеченія будущей блаженной жизни, для пріобрътенія будущаго блаженства, какъ мы бы выразились, и въ то же время онъ былъ воспитательнымъ установленіемъ для сообщенія посвященнымъ очищеннаго религіознаго знанія, или, по нашему способу выраженія, для наученія истинной въры. Эсотерики, сдълавшись членами посвященныхъ въ орфическія таинства, или иначе, членами орфической церкви, получали жреческій характеръ, какъ и самъ Пивагоръ, а потому и назывались Уевасикої, religiosi (Anonym. de vit. Pyth. ap.

Photium cod. 259 init.). Этимъ жреческимъ характеромъ эсотериковъ объясняется и такъ называемый »орфическій образъ жизни, « ορφικός βίος, именно, что они носили бълыя льняныя одежды, воздерживались отъ мясной цищи, избъгали всякаго прикосновенія къ нечистому, наприм. къ трупу, однимъ словомъ, соблюдали тъ же правила воздержанія и чистоты, которымъ слъдовали высшіе классы египетскихъ жрецовъ; и строгое молчаніе, или храненіе въ гайнъ внутренняго ученія школы объясняется тъмъ, что эсотерики составляли сомкнутый кругь посвященныхъ въ орфическія тайнства, съ исключеніемъ изъ него всъхъ не посвященныхъ.

Въ тъсной связи съ этими орфическими мистеріями пивагорейской школы находилось религіозное сочиненіе, составлявшее какъ бы объяснение ихъ. Всъ такого рода мистеріи и культы, какъ греческіе, такъ и египетскіе, имѣли своего рода эсвященную сагу, « ίερος λόγος, которую посвященнымъ сообщали изустно (Герод. II, 48; 62, 47). Такую же эсвященную, ορφηческую сагу, « ορφικός και ιερός λόγος (Plut. symos. II. 3. р. 522) имъли и пивагорейскія мистеріи. только эта сага изложена была письменно въ формъ эпическаго стихотворенія въ 24-хъ пъсняхъ, или рапсодіяхъ (Suida слов.  $O_{Q} \varphi \varepsilon \dot{v}_{S}$ ) и подобно самымъ мистеріямъ называлась  $\tau \dot{\alpha}$  $\delta 
ho arphi arphi lpha lpha$ , при чемъ подразумъвалось  $ec{\epsilon} \pi \eta^{108}$ . Согласно съ названіемъ стихотвореніе это въ древности, до Аристотеля, большею частію приписывали Орфею, тъмъ болье, что и вышедшія оть него стихотворенія д'виствительно сохранились, и при Пизистратидахъ, подобно другимъ произведеніямъ древней литературы, были собраны и приведены въ порядокъ. Но уже

<sup>108)</sup> Procl. in Parmen. IV, 227: καὶ ὀυκ ἃν θαυμασώμεθα τῶν ᾿Οςφικῶν ἀκούοντες ἐπῶν, ἐν οῖς φησὶν ὁ Θεολόγος κ πρ.

Аристотель не върняъ, чтобы осфина ёлу принадлежали Ор-Фею 109). Іонъ трагикъ, современникъ Сократа, говоритъ, что Пиоагоръ весьма многое изъ своего приписалъ Орфею, при чемъ можно разумъть только такъ называемыя орфическія стихотворенія 110). Александрійскіе критики рішительно признавали Писагора сочинителемъ »священной саги« (Diog. Laert. VIII. 7). И Діогенъ Лаэртскій въ числь его сочиненій полагаеть именно верог дочог и приводить даже его начало: »о юноши! благоговъйно и безмольно внимайте всему, что следуеть 111).« Явно, что это есть воззвание къ ученикамъ. Діодоръ сицилійскій (І. 98), исчисляя то, что Пивагоръ заимствовалъ изъ Египта, кромъ ариометики, геометріи и ученія о душепереселеніи, указываеть и на содержаніе эсвященной саги« (τὰ κατὰ τὸν ἰερὸν λόγον.... μαθεῖν παρ' 'Αιγυπτίων). Изъ многочисленныхъ отрывковъ »священной сагн« видно, что это была обширная ееологическая система, или, по нашему, настоящая догматика. По свидътельству древнихъ (Joh. Malela IV. р. 31), въ ней излагалось учение о происхожденіи боговъ,  $\Im \varepsilon o \gamma o \nu / \alpha$ , о происхожденіи и устройствъ міра, κόσμε κτίσις, образованім людей, πλαστεργία ανθοώπων, о преисподней и загробной жизни, и наконецъ о поглощении міра (κατάποσις) Зевсомъ-Амуномъ. Вторую часть

<sup>109)</sup> Philopon. in Arist. de anim. I. 5. при словахъ его об се того обертного кадоприеного етали до замъчаетъ: Аристотель сказалъ ез токо называемых потому, что не признаетъ ихъ орфическими, какъ самъ онъ говоритъ объ этомъ въ своихъ книгахъ о Философіи.

<sup>110)</sup> Clem. Alex. Strom. 1. 397.

<sup>111)</sup> Diog. Laërt. VIII. 7. 3Ω νέοι, άλλα σέβεσθε μεθ' ήσυχίας τάθε πάντα. Μιθніе τ'έχτ, которые говорили, будто Пивагоръ не написаль ни одного сочиненія, Діогенъ лавртскій (ib. 6.) считаеть лишь шуткой: ἔννιοι μεν οἶν Πυθαγόραν μηθὲ ἕν καταλιπεῖν σύγγραμμα φασὶ, διαπαί-ζοντεε.

свищенной саги, какъ эпилогъ, или прологъ, составляють эзевъты веты веты возования къ оношеству. Содержание эсвящейсаги въ формъ возования къ оношеству. Содержание эсвящейной саги изможено будеть ниже, накъ религизмое учение Пвезгора.

Есотерики, или собственно такъ называемые учащеея, мед пристикой, изучали следующия науки: вомервикъ Математику въ весьма общирномъ объемъ, — какъ учение о числавъ и теорио числъ, Ариометику, такъ и учено о величинахъ, Геометрио; вовторыхъ, прикладныя математический науви: математическую музыку и ученіе объ интерваллахъ, гармонику; Сферику, какъ начатки сферической тригонометрии и небесной механики; Гиомонику, служившую къ опредълению солнечнаго теченія посредствомъ тіни, бросаемой на поверхность земли извъстными предметами, и начала Оптики, занимавинейся условіями наблюденія небесныхъ твят и объяспеність двиствительнаго ихъ состоянія, по законамъ зрвнія; въ третьнив, тесно связанную съ ними наблюдательную и тооретическую Астрономію; наконець, въ четвертыкь, ученіе о природъ со включеніемъ главныхъ понятій о думгв (A. Goll. I. 1. Theol. Arithm. p. 17).

Въ своей кротонской школъ Писагоръ около 20 лътъ училъ и воспитывалъ юношество, почти боготворимый своими учениками. Между тъмъ къ исходу этого періода, за 490 лътъ до Р. Хр., вспыхнула въ Кротонъ борьба между господствующею аристократическою партіей и народомъ, и въ эту борьбу вовлечены были Писагоръ и его школа, потому что зерио аристократіи и особенно предводители аристократической и демократической партіи, одим, какъ приверженцы этой школы, другів, какъ враги ел, были прежде учениками ел. Древнім врокомскім записки ( бломуфиско того Кортомскій, записки ( бломуфиско того Кортомскій, какъ приверженцы этой школы, другів, какъ враги ел, были прежде учениками ел. Древнім врокомскім записки ( бломуфиско того Кортомскій, какъ приверженцы этой школы, другів, какъ враги ел, были прежде учениками ел. Древнім врокомскім записки ( бломуфиско того Кортомскій кортом какъ приверження в правити в променення в приверження в применення в пр

9

Јатов. de vit. Pyth. p. 262) дошедшія до нашего времени въ значительныхъ отрывкахъ, сохранили подробное извъстіе объ этомъ событіи. Изъ нихъ, между прочимъ, видно, что возбудителями и предводителями народной партіи были Килонъ и Гиппазъ, удаленные Пивагоромъ изъ школы акусматиковъ, что считалось великимъ безчестіемъ для нихъ; исключаемыхъ признавали въ школъ умершими, насыпали имъ могилу и ставили надгробный памятникъ Килонъ и Гиппазъ, оскорбленные такимъ образомъ въ своемъ честолюбіи и движимые мщеніемъ, сдълались самыми жестокими и непримиримыми врагами Пивагора и его школы, и потому, во главъ народнаго возстанія, поразили всю пивагорейскую партію, изгнали ее и конфисковали ея имущество. Эта катастрофа поразила и Пивагора.

Лишенный своего недвижимаго имущества, восьмидесятильтній Пинагоръ, въ такомъ преклонномъ возрасть, съ семействомъ и школою долженъ былъ эмигрировать и въ чужой сторонъ искать пріюта. Онъ отправился въ Сицилію; но ни въ Кавлоніи, ни въ Локрахъ не былъ принятъ гражданами изъ опасенія междоусобныхъ столкновеній и у себя; тогда онъ опять возвратился въ нижнюю Италію и обратился въ Тарентъ, гдъ и нашелъ гостепріимное убъжище, конечно, потому, что между тарентской аристократіей много было учениковъ пинагорейскихъ.

Одинаковой участи съ Писагоромъ и его школой въ Кротонъ подверглась и медицинская школа Демокеда, принадлежавшаго къ числу предводителей аристократической партіи. Поэтому Кротонъ, бывшій до того главнымъ пріютомъ науки въ великой Греціи, теперь совершенно опустълъ. Для пополненія этой великой потери Гиппазъ вмъсто прежнихъ двухъ школъ открылъ одну новую. Но какъ онъ удаленъ былъ изъ

писагорейской школы до посвященія въ орфическія таинства и введенія въ кругъ высшихъ, спекулятивныхъ понятій, то онъ усвоилъ себъ только знанія акусматика, т. е. главнымъ образомъ математику и учение о душепереселении съ принадлежащими къ нему религіозными и нравственными положеніями. Оттого его школа, хотя имъла притязаніе на имя пивагорейской, но истинными пивагориками признаваема была только школой акусматиковъ Чтобы пополнить недостатокъ высшаго пинагорейскаго знанія, Гиппазъ воспользовался сочиненіями кротонскихъ врачей, которые въ основу физіологомедицинской системы положили умозрительную часть Зороастрова ученія. Такимъ сліяніемъ двухъ направленій онъ надъялся совмыстить въ своей школь лучшее и существенныйшее изь обоихъ прежнихъ, и следовательно обе заменить своею. Притомъ, онъ устранилъ всв постановленія Пивагора, затруднявшія доступъ къ его школь, именно орфическія таинства со всеми обрядами приготовленія къ нимъ; вместе съ этимъ сама собою уничтожилась необходимость сохранять ученіе въ тайнъ, потому что у Гиппаза не было никакого тайнаго ученія; напротивъ, отдаляя отъ своей школы всякую аристократическую исключительность, онъ стремился лишь къ популярности и этимъ только могъ стать въ сильную конкуренцію съ строго замкнутою въ себв пивагорейскою школою. Съ этой целію, и чтобы досадить писагорикамъ, онъ издалъ первыя математическія сочиненія и обнародоваль въ нихъ два газвныя математическія положенія, извъстныя только въ кругу инеагорейской школы и этимъ пріобръль себъ честь и уваженіе. Что Гиппазъ въ числё своихъ учениковъ имёль и значительныхъ мужей, служить доказательствомъ Филолай, кротонецъ (Diog. Laërt. VIII. 84); а къ Филолаю примынаютъ всь поздивишіе пивагорейцы, — Архить, Тимэй и въ извъстномъ отношения даже Платонъ. Они-то виработали трумоарительныя, метамизическія полятія, которыя потоми. Аристатель передать съ такою полновою; между темъ кака собственно цинагорейская: мисола, ствененная предължи заминутой въ себъ ем организація, не участвовали въ этоми изправленіи умственнаго развитія.

Въ Тарентъ прожилъ Писагоръ 16 ябуъ, вменю отъ изгнанів его изъ Кротона въ 490 году до 474 г. предъ Р. Хр. Ійь концу этого времени прежиее аристократическое правленіе и забоь изменилось въ демократическое. Тогда писагорики и въ Тарентъ стали въ уворную оппозицио съ этимъ правлеμίρης (έν Τάμαντι θέλοντες άντιπολιτεθεσθού τοίς προegnacion, Diog: Lacett VIII. 40); но и здёсь постигла имъ та, жа участь, что и въ Крогопъ: они были изгнани и выпужаены амигрировать, а съ ними и 96 - летній Писагора. Сии, вереселились въ Механовтъ, новечно потому, что и здась были писагориям. Казалось бы, что иноогориям, научениме опытомъ, вывоновъ отважутся отъ сопротивленія политическому течению времени; но въ несчастию, ихъ упрямия настойнивость еще болье возрастала; они и въ Метапонть основали аристократичаскій клубь съ целію противодействія ненавистной имъ демократіль. Такое упоряов споротивленіе не могло не возбудижь вароднаго неудовольствия и раздражения, ноторее, двистрительни, вспора вспыхнуло и стопле жизни самому. Ниевгору. Спастя не много льть, именно въ 471 году до Р. Хид., поведавний народъ напаль на наубъ во время собранія въ немъ. писагориновъ, охружилъ долъ и зажегъ, и все тамъ собравпирел, очето 40, человъкъ, нашли свою смерть въ пламени. Тамъ присутствовалъ и Пислоръ; но противъ шего не былона илекти опо что котому что спо считали напринастичнъ ваны его пряверженцавь; ему одному позволенъ

быть выходь изъ окруженняго народомъ дома. Ученики и дружья Нивагора, заслонивъ его собственными телами, съ героичесинь самоножертвованіемъ проложили ему дорогу для вывода няъ иламени, и такимъ образомъ на дълъ доказали высекое жъ нему уважение и любовь Но, какъ говорить Дикаархъ (ар. Porph. de Vit. P. p. 57), эхотя Пинагоръ спасенъ быть изъ отня, однакожъ отъ тоски и печали по потеръ своихъ друзей не пережиль этого несчастія.« Онь быль тогда 99-и лътъ. Сами метапонтійцы пожальли о смерти его (Val. Maxim. VIII. 7); по крайней мірт послі домъ его обратили въ храмъ Деметры, и место, на которомъ онъ стоялъ, назвали Музеемъ (Jambl. vit. Pyth. p. 170). Семейство Пивагора, кажется, совершенно оставило греческую область нижней Италіп и переселилось въ Регій (на западномъ берегу Бруттій), куда перешла большая часть и прочихъ пивагориковъ (Aristoxen. ар. Jambl. vit. Pyth. 251) и гдъ пинагорейская школа, до возврата ея въ последствии времени въ Кротонъ, продолжала свое существованіе сначала подъ надзоромъ Өезно, вдовы Пивагора, а потомъ подъ особыми наставниками и воспитателями.

## б) Учение Пинагора.

Въ учени Писагора надо различать двё главныя стороны: аа) ученіе религозное, тёсно связанное съ орфикодіонисовымъ культомъ писагорейской школы и изложенное Писагоромъ въ такъ называемой эорфической священной сагъ,« и бб) собственно философское ученіе.

## аа) Религіозное ученіе Пивагора.

При изложени содержанія эсвященной саги« им преждо всего должны обратить наше вниманіе на два пункта, на число главныхъ боговъ, или, что тоже, главныхъ началъ, изъ которыхъ произошли всъ вещи, и на соотношение этихъ боговъ или началъ. Относительно перваго пункта большею частію встръчаемъ такія свидътельства, въ которыхъ говорится, что Орфей, т. е. Пинагоръ принималь три главныхъ начала вещей; но въ обозначении этихъ началъ они расходятся между собою; и это потому, что передатчики такъ называемыхъ орфическихъ представленій, большею частію неоплатоники, сами следуя персидскому вероучению о тройственности божественныхъ началъ, видоизмъняли по этому образцу и ученіе »священной саги, пропуская которое либо одно изъ четырехъ началь, заимствованныхь ею изъ египетской религіи. Такъ по свидътельству Дамаскія (неоплатоника, ученика Проклова) Орфей, т. е. Писагоръ принималъ три начала: эсиръ, хаосъ и время 111); здысь недостаеть первопространства; тоть же Дамаскій, въ другомъ своемъ сочиненіи, исчисляя начала »орфической саги, « именуетъ воду и землю въ ихъ хаотическомъ смѣшеніи, (какъ первовещество) время и необходимость, или неизбъжность (άνάγκη και άδράστεια, т. е. пространство) 112; здъсь опущенъ эопръ 113). Симпликій (тоже ученикъ Прокла) указываетъ время, эеиръ и страшную бездну (χάσμα  $\pi \varepsilon \lambda \omega \varrho io \nu$ ) т. е. пространство 114), но пропускаетъ первовещество. Есть наконецъ свидътельство, гдъ тремя первыми на-

Quaestion, p. 133. 'Ορφεύς μέν αιθέρα και χάος μετά τὸν χρό Τοже y Procl. in Tim. I. 4.

<sup>113)</sup> О значенів аваухо и адрастью сп. въ І-ой части примъч. къ егип. религ. N. 5.

<sup>113)</sup> De prim. princ. ed. Корр. р. 381. Масто вто приведено ниже, см. 120.

<sup>114)</sup> Simplic. in L. IV Ausc. p. 123. Μετά την μίαν τῶν πάντων ἀρχην, ην Ορφεύς και Χρόνον ἀνυμνεί, ὡς μέτρον τῆς μυθικῆς τῶν θεῶν γενέσεως, ἀιθέρα και πελώριον χάσμα προελθείν φησι 11 πp.

чалами священной саги называются: ночь, (т. е. пространство) земля (т. е. первоматерія) и небо (т. е. эеиръ) 115); здісь пропущено время. Между тъмъ находимъ и такія свидътельства, въ которыхъ прямо исчисляются всв четыре орфико-пивагорейскія начала; такъ Малела и Кедринъ указывають: время, эниръ, хаосъ и ночь (т. е. пространство) 116); и даже Дамаскій самъ исчисляетъ четыре орфико-пивагорейскія начала, хотя и сводитъ три изъ нихъ подъ начальство перваго: »по рапсоди-»ческой Оеологіи Орфея« (т. е. Пивагора),— говорить онъ, энестаръющее время имъло самое высокое значеніе, потому эчто признано отцемъ зеира; да и по Оеологіи Іеронима (въроятно древнъйшаго изъ двухъ историковъ этого имени) время, ээтотъ драконъ, (о значеніи дракона, какъ времени, см. ниже, прим. 120) произвело троякій плодъ, именно эоиръ духовный »(или влажный), xancs безпредъльный и кромв того туманэный *мракв* 117), « т. е. пространство. Итакъ, мы имѣемъ основаніе, не стёсняясь отдёльными свидётельствами, признать за

<sup>115)</sup> Lydus de mensibus p. 19. τρεῖε πράται κατ' \*Ορφέα ἐξεβλάστησαν ἀρχάι, νὖξ καὶ γῆ καὶ ὀυρανόε. Οδъ употребленія ὀυρανόε въ свысль венра см. прим. къ егип. религ. N. 2.

<sup>116)</sup> Malela Chronogr. IV. 31. Cedrini T. I. p. 57 et 84. "Εστιδδ απερ 'Ορφεύε εξέθετο ταύτα, ότι εξ άρχης ανεδείχθη τῷ χρόνψ ὁ ἀιθηρ ὑπὸ τῦ θεῦ δημιουργηθείς καὶ ἐντεῦθεν κ'ακεῖθεν τῦ ἀιθέρος ἦν χάος, καὶ νὺξ ζοφερὰ πάντα κατεῖχε μ up.

<sup>117)</sup> De pr. princ. p. 381. δτος γάρ ήν ο πολυτίμητος εν εκείνη (sc. τη εν τατε ξαψωδίαις θεολογία) Χρόνος άγήρασς και άιθέρος και χάους πατής. άμέλη και κατά ταύτην (ΒЪ ПРОТИВОПОЛОЖНОСТЬ έκείνη, ΘΕΟΛΟΓΊΝ βαποσμανοκού, и по связи съ предыдущими словами, разумівется ή κατά τον 'Ιερώνυμον φερομένη και 'Ελλάνικον δρφική θεολογία) ο χρόνος ο δράκων (см. ниже прим. 120) γεννάτε (γεννά την Lobeck) τριπλήν γονήν (вм. τριπλήγονην, cod. Marc.) άιθέρα φησί (Lobeck φημί) νοτερόν (вм. νοερόν, cod. Marc.) και χάος άπειρον και τρίτον έπι τύτοις έρεβος όμιχλώδες.

ополической сагой ть же четыре начала, которыя ны видали и въ египетской редигіи. — Что касается втораго пункта, — соотнощенія этихъ начадъ, — то неоплатоники, тоже подъ вліяність церсидскаго дачала о Церуане-акерене (въчной въчности), которому подчинены Ормуздъ и Ариманъ, возвели и здъсь Время ръ первое начало, отъ котораго происходять два 118), или и всь три <sup>119)</sup> остальныя начада; между тычь въ другихъ свидътельствахъ три, или четыре начада исчисляются безъ всякаго соотношенія между собою, а что главное, у Дамаскія же упоминается сверхъ этихъ началъ, хотя какъ будто мимокодомъ, еще одно, первое начало, которое онъ называеть неизреченныму и неявляющимся. — черты, которыми Египтяне обозначали свое верховное божество, Амуна. Приведемъ это мъсто изъ Дамаскія, въ которомъ онь приводить свидътельство прежнихъ нисателей, Ісронима и Гелданика, и воторое, какъ кажется, онъ и самъ не цонялъ хорощо, ебиваясь на свое ученіе о тріадъ началь 120); »Ороическая осодо-

<sup>\*10)</sup> Procl. in Tim. II, 147: and të zoon sor to aidion and to zaos informs.

<sup>119)</sup> См. выше привед. масто Дамаскія, N. 117.

<sup>140)</sup> Dainarc, de princ. p. 381. 'Η δὲ κατὰ τὸν Ἱερώνυμον φερομένη καὶ Ἡλλάνικον ἐξεφική θερλογία)..., ὅυτως ἔχες ἄδωρ ἦν, φησίν, ἔξ ἀρχές κρὶ ἔλλάνικον ἐξεφική θερλογία)..., ὅυτως ἔχες ἄδωρ ἦν, φησίν, ἔξ ἀρχές κρὶ ἔλης ἐξ ἦε ἐπέγη ἡ γῦ, ἀνο ταυτης ἀρχές (Τ. ε. λίαλα) ὑποςςς θέμενος πρώτον, ὕδωρ καὶ γῆν, ταύτην (τὴν ρῷν) μεν α΄ς φύσρε σκεδαστέκ, ἐπεϊνρ (κὰ ἄδωρ) ἢὲ ὡς καίτης κρὶλητικόν τε καὶ συνεκτικόν. Τὴν δὲ μίαν (ψιρημές ἄδωρ) ἢε ως καίτης κρὶλητικόν τε καὶ συνεκτικόν. Τὴν δὲ μίαν (ψιρημές ἀφιρική ἀντὸ τὸ μηδὲ φάναι περὶ ἀντῆς ἐνδείκκυναι ἀνσῆς τὰν ἄριακον ἀντὰς ἀντὰς τὰν ἀριακον ἀντὰς ὰν τρίτην ἀρχήν (Τρίηλα) μετὰ τὰς δύο γεννηθήτως κὰν ἐκ τέτων, ἄδατός φημε καὶ γῆς ἀράκοντα ἡὲ εἶνκε, κεφαλὰς ἔχοναν τὰν ἐν τέτων, ἀρακλέα κάν τὰν ἄμων πτερὰ ἀναμάσθας δὲ Χρόνον ἀγήρατον κὰὶ Ἡρακλέα κάν οὖσαν ἀσώματον δεωργυιωμένην ἐν παντὶ τῷ κόσμφ, τῶν περάτων ἡριτοςς ἐν παντὶ τῷ κόσμφ, τῶν περάτων ἐν παντὶ τῷ κόσμφ, τῶν περάτων ἡριτοςς ἐν παντὶ τῷ κόσμφ, τῶν περάτων ἐν παντὶ τῷ κόσμφ, τῶν περάτων ἐν παντὶ τῷ κόσμφ, τῶν περάτων και ἐνερονικον ἐνερονικος ἐν παντὶ τῷ κόσμφ, τῶν περάτων ἐνερονικος ἐν παντὶ τὸ κόσμφ, τῶν περάτων ἐν παντὶ τῷ κόσμφ, τῶν περάτων ἐν παντὶ τὸ κόσμφ, τῶν περάτων ἐν παντὶ τὸν κον ἐν κον ἐν κον ἐν καὶ ἐν καὶ ἐν κον ἐν κον ἐν ἐν κον ἐν ἐν κον ἐ

экія, данъ передоють ее Іеропинъ и Гелланинъ, заилючается эт следующемь: они говорять, что вначаль была вода и то эвещество, изъ корораго сгустилась вемля; два эти начада энолагаются сперва, — вода и земля, и притомъ земля накъ »бы раартыненная но своей природь, а вода какъ бы связую-»щее ее и скрыплиющее.« (Вода и земля въ ихъ сифшеніи---это ость одно начало, -- египетское первовещество, Нейтъ). »Первое же начало  $(z\eta)\nu$   $\mu(\alpha\nu$ , монада, Амунъ) предшествуюэщее двейству« (про так биог», т. е. двумъ первымъ началамъ; Дамаскій пропустиль адбоь зопръ, и за то воду и зомию приняль за два начала) »называють меизречениымь; этвиъ санымъ, что оно не нелеется само, обнаруживается его »неизречения природа« (превосходное объяснение египетскаго первобожества, Амуна). »Третье начало, сверхъ двухъ, проэнзошло отъ нихъже, т. е. изъ воды и земли; это драконъ жъ прикрънденными головами быка и льва, съ лидомъ бога эвь середина (между этими головами) и съ крыльими на плечахъ (это есть не инов что, какъ описаніе іероглиопческаго взображенія времени, Севека у Египтянь, см. замізч. Геродота П. 46); эназывается же (этотъ драконъ, это третье начало) »временем» нестаръющимъ и недрахлъющимъ ('Heaх $\lambda \acute{\epsilon} lpha$ , это не есть Гераклъ, или Геркулесъ, но видоизмѣненное египетское сказуемое времени, Harhello, что значитъ »недрахлъющій, « см. 4 прим. къ егип. религіи). « Съ нимъ (временемъ) соединена и необходимость, или неизбъжность,--существо безтълесное, разширенное во всемъ міръ, касаюэщееся его предъловъ. (Это есть безконечное пространство,

έφαπτομένην. Ταύτην οξμαι λίγεσθαι την τρίτην άρχην, κατά την άσίαν έστωσαν, πλην έτι άρσενόθημου δυτην έπεστήματο, πρός ένδειξεν της πάντων γεννητικής άιτίας.

тоже что въ другомъ мѣстъ у Дамаскія названо  $\pi \epsilon \lambda \acute{o} \varrho \iota o \nu \chi \acute{o} \sigma \mu \alpha$ ; почему пространство названо  $\acute{a} \nu \acute{a} \gamma \nu \eta$  и  $\acute{a} \delta \varrho \acute{a} \sigma \iota \epsilon \iota \alpha$ , см. 5-е примѣч. къ египет. религіи). »Это, я думаю, « (продолжаєть Дамаскій) »называєтся третьимъ началомъ; но только оонъ (Іеронимъ) считалъ его мужо—женскимъ, для показанія, ъчто оно есть производительная причина всему. « — (Здѣсь двѣ ошибки: первая, — Дамаскій смѣшиваєть необходимость съ временемъ, тогда какъ это два разныя начала; и вторая, принадлежащая Іерониму, что это начало надо назвать мужо—женскимъ,  $\acute{a} \varrho \sigma \epsilon \nu \acute{o} \upsilon \eta \lambda \nu \nu$ , тогда какъ это качество принадлежитъ только первобожеству вообще, которое, какъ соединеніе мужескихъ и женскихъ началъ и какъ источникъ всякаго происхожденія, Египтяне называли мужо—женскимъ началомъ).

Уже изъ приведенныхъ здёсь свидётельствъ видно, что орфико — писагорейское учение заключало въ себё египетское представление о четырехъ божественныхъ первосуществахъ, сведенныхъ въ собирательное единство; но тоже самое открывается и изъ подлинныхъ словъ саги, гдё Первобожество, или Первочисло раскрывается четверицей, тегорахгос:

- »Будь намъ милостиво, достославное Число, отецъ боговъ и людей, »Священная Чемверичность, источникъ и кореяь
- »Присно-текущаго естества! Ибо исходить божественное Перво-

»Изъ глублиы несившанной Единицы (монады), пока не достигнетъ »До священной Четверицы  $^{12}$ 1).

<sup>121)</sup> Lobeck Aglaoph. p. 716—720:

"Ιλαθι (κέκλυθι) κίδιμ' ἀριθμὲ, πάτερ μακάρων, πάτερ άνδρών,
Τετρακτύς ζαθέη, πηγήν ρίζωμά τ' ἔχουσα

"Αενάου φύσεως" πρόεισι γὰρ θεῖος ἀριθμὸς
Μουνάδος ἐκ κευθμῶνος ἀκηράτε, ἔστ' ᾶν ἴκηται
Τετράδ' ἐπὶ ζαθέην.

Что это есть ученіе именно Пивагора, видно изъ свидѣтельствъ Провла 122) и его учителя Сиріана 138), которые прямо относять его въ Пивагору.

, Эта Четверица включаеть въ себъ, какъ и въ египетскомъ въроучени, слъдующія божественныя начала: 1) Эопры,  $\vec{\alpha}i\vartheta\acute{\eta}o;$  что онъ есть первое божественное начало, видно изъ того, что онъ называется монадою,  $\mu o \nu \alpha \varsigma^{124}$ , а монада есть начало всего (125); эизъ ея глубины исходитъ и раскрывается Первочисло; « называется же эфиръ монадою по причинъ единства и однородности своей природы, потому что онъ ни сь чемъ несмъшань, ахиопос. Энирь не есть только стихія, но есть духъ: энегибнущій эниръ есть истинный, царственный духъ 126); « равнымъ образомъ и монада называется не только божествомъ, но и духомъ 127); этотъ эе ироподобный духъ расширяется въ безпредъльномъ пространствъ 128), или, по нашему выраженію, »вездіприсущь.«— 2) Второе начало есть

<sup>122)</sup> Procl. in Tim. III. 269: Πρόεισι γαρ ὁ θείος αριθμός, ως φησιν ο Πυθαγόρειος εις αυτον υμνος, μονάδος έκ κευθμώνος ακημάτου, έστ αν Ίκηται τετράδ' έπι ζαθέην. Τοπε. III. 155.

<sup>123)</sup> Syrian, in XII Metaph, p. 59. Procedit enim divinus numerus ex latebra unitatis immortalis, quousque veniat ad divinum quaternarium et caet. - Dicta est igitur universitas more Pythagorae et Orphei.

<sup>124)</sup> Prock in Tim. I. 54: Meta the plan artian h dras tan aggan άνεφάνη και εν ταύταις ή μον àς κρείττων της δυάδος, η ει βύλει Όρφικως λέγειν ο αιθηρ του χάους.

<sup>125)</sup> Diog. Laërt. VIII. 24. 'Aozhv μεν των άπάντων μονάδα.

<sup>126)</sup> Stob. Eclog. phys. 1. 3. p. 40. v. 19:

Νούς δέ γε άψευδής, βασιλήϊος, άφθιτος άιθής.

<sup>127)</sup> Theologum, arithmet, p. 5. Abyovace over ταύτην ου μόνον θεόν, állá nal vovv.

<sup>118)</sup> Syrian, in Met. 1 II, p. 33.

<sup>&#</sup>x27;Λιθής και μέγα χάσμα πελώςιον ένθα και ένθα.

Персоматерія,  $\tilde{\nu}\lambda\eta$ , или иначе деочца,  $\delta\nu\dot{\alpha}\varsigma^{129}$ ; она получила название двоицы потому, что состоить изъ сифиенія воды и тонкихъ, въ водё разрёшенныхъ земляныкъ частицъ 120), такъ что подобна испарению, или густому туману, бхотособо а ομήγλη (Procl. in Parm. I. VII. p. 168). Τάκτ κάκτο въ первопатеріи безразлично смітпены вода и вемляныя частицы, то она называется безразличиными деойствоми, есб**ριστος δυάς**, и какъ она не имъетъ еще никакой опредъленной формы, то называется безформенною, абхицатьснаконець, называется безпредванною, алегоос, нотому, что подобно эниру расширяется въ безпредъльномъ нространствъ (182); но она подчинена эопру, какъ дъйствующей нричинь 133); впрочемъ, она не есть мертвая масса, но живое вещество, въчно-текущее, непрерывно-движимое 134), и потому есть причина всякаго жамбиенія, возникновенія и прохожденія (τῆς μεταπτώσεως και μεταβολῆς), μοκαν τέμα κακα αγκα есть причина тождества и постоянства (ταυιόιητος καλ άμεταπτώτου διαμονής. Theol. arith. p. 11. med.).—3) Τρετье начало есть Время, или безконечный потокъ времени, гро-

<sup>129)</sup> Theolog. arithm. p. 7. Ετι την ελην τη δυάδι προςαρμόττεσιν οἱ Πιθαγυρικοί.

<sup>130)</sup> Damase. de prim. princ. p. 381. "Tổwę τν, φησίν, έξ άρχης καὶ ῦλη, εξ ής ἐπάγη ή γή.

<sup>131)</sup> Theolog. arithm. p. 7. med. και ἐκείνη (ὕλη) ἀδριστος καθο ἄντὴν και ἀσχημάτιστος p. II. ὕλην ἀδριστον δυάδα.

<sup>182)</sup> Ibid. p. 13 infr. Auraras de nat anelon napentent leyeovas, ors.... en anelov.... nat denspestas nat au gras.

<sup>192</sup>η Diog. Laërt. VIII. 24. ἐκ δέ τῆς μονάδος ἀίριστον δυάδα, ώς ἂν Ελην τῆ μονάδι ἀιτίψ ὄντι ὑποστῆναι.

<sup>134)</sup> Apion in Clement. Homil. VI. 4. 671. της ύλης έμψύχου δυσης καλ απείψυ τενός βυθυϊ αξί ψέσνεος καλ άπριτως φερομένω.

рос 185). Оно есть троица, потому что включаеть нь себв три момента: пропледшее, настоящее и будущее 1863. 4) Наконедъ, четвертое начало есть Первопространство, или, по свовамъ Дамискія, это безтьлесное существо, которое равпиристея не только во всемъ міръ, но и за его предълания (см. выше 120), есть эогромная бездна, безпредъльная во инь направленіямь (μέγα χάτμα πελώριον ένθα καί *črθα*. Syrian. выше, 128). »Последняя безконечность, говорить древній передатчикь, --- »которою и матерія (міръ) объемлется, есть пространство, какъ мъстопребывание первожуществъ, въ которомъ нътъ ни границъ, ни дна, ни опоры, » поторое называется также непроницаемою тьмою 137, « конечно; потому, что свъть произошель уже вибсть съ міромъ; поэтому же оно называется вногда темною ночью, гоб софера (Malel. Chron. IV. p. 31). Пространство есть четверица, τετράς, по естественному дъленію на четыре стороны: востокъ, зепить, западъ и противоположный зениту пункть подъ зеилею (188). И пространство, въ которомъ все происходитъ, есть живое существо, и потому оно все происходящее въ немъ наблюдаеть и руководить; оно есть хранитель и отражь міропорядка,

<sup>135)</sup> Damas, de prima prince (cm 120). The de coithe apple....

<sup>136)</sup> Theol. arith. p. 58: Түй трейдо проторывейду д Хебров; тредверв ой, и потому называется фициралу трейс, сосинаенная троичность.

<sup>1899</sup> Procli in Tim 14: 197. Η δοχάτη απειρία, υφ' ής και ή υλη περιέχεται,..... χώρισμα μέν έστιν, ως χώρα των ειδων (περβος πρετεπή και τόπος, υστε δέ πέρας, όστε πυθαήν, δυτε έδρα περί αυτήν έστιν, άζηχες δί αν σκότος και αυτη ονομάζυιτο αν

<sup>138)</sup> Theologum, aritim. p. 19. Καλ τὰ δυράνια δε κατά ταύτην 'την τιτράδα, διακεκόσμηται τέτρασι γὰρ κέντροις, τῷ ὑπερ κορυφης, τῷ κατά ἐναιολήν, τῷ πρὸς ὀρθάφ ὑπεὸ γην, τῷ πρὸς δόσιν.

и потому называется, какъ у Дамаскія, неизбъжсностію ( $\alpha \delta \varphi \alpha - \sigma te(\alpha)$ ), понудительною необходимостію ( $\alpha v \alpha \gamma \chi \eta$ ), возданніємь,  $\delta i \chi \eta$  и міровымъ закономь,  $v \delta \mu o \varsigma$ , которые соединены съ первобожествомъ прежде происхожденія міра 189), судьбою,  $\mu o \tilde{t} \varphi \alpha$ , экоторая повинуется воль вычнаго Отца, какъ она ни неизбыжна 140). Въ этомъ же смыслы говорится, что ночь держитъ скипетръ міра 141) и сообщаеть неложное прорицаніе 142, потому что, какъ богиня судьбы, она естественно должна знать и будущее (слич. 5 и 32 примыч. къ егип. религ.).

Эти четыре первосущества, — эеирный Духъ, парообразная Матерія, въчное Время и безпредъльное Пространство, какъ и въ египетскомъ въроученіи, составляють одно Первобожество:

»Одня есть силя, одинъ Богъ, могучая первооснова вселенной,

»Одинъ Онъ, самобытный; изъ одного раждается все происхо-

Но это первоединое, подобно Амуну, есть сокровенный чинъ

<sup>139)</sup> Procl. in Alcib. p. 220. Πρὸ τῦ κόσμε Δίκη συνάπτεται τῷ Δεἰ· πάρεδρος γὰρ ὁ Νόμος τῦ Διός.

<sup>140)</sup> Clem. Alex. Strom. V. p. 724. v. 4 n 5:

<sup>&</sup>quot;Αφθιτε μητροπάτωρ, δυ θυμῷ πάντα δονείται,

<sup>&</sup>quot;Ωι Μοϊραι πείθονται, άμείλιπτοί περ δούσαι.

<sup>141)</sup> Procl. in Crat. p. 59:

<sup>- -</sup> σχήπτρον δ' άριδείκετον είο χέρεσσι Θήκε θεάς Νυκτός, Ιν' έχη βασιληίδα τιμήν.

<sup>142)</sup> Hermias in Phaedr. p. 145: 'Ορφεύε περί της Νυκτόε λέγων, φησί και

Μαντοσύνην δέ οἱ δώκεν ἔχειν ἀψευδέα πάντη.

<sup>143)</sup> Stob. Eclog. phys. I. c. 3. p. 40 v. 8:

Εν πράτος, είε δαίμων γένετο μέγας άρχὸς άπάντων I Justin. cohort, p. 15, C. v. 8:

Ese cor ฉีบางระทิธ, Evos ฮันทุงขล หลังขล บริบบแบลง.

божественных существь, хоύφιος διάκοσμος τῶν Θεῶν (см. прим. 147). Первоединое сокрыто во тымѣ и недоступно глазамъ смертныхъ, какъ оно обитаетъ внѣ міроваго шара:

»Оно проявляется въ сотворенныхъ вещахъ; но его самого никто изъ сиертныхъ

»Не въ состояніи видіть; потому что тьмой покрыто Оно;

»II мы, смертные, имвемъ только тупые смертные глаза,

»Hеспособные видъть Божество, всъмъ управляющее.

»На мъдномъ сводъ небесъ Оно воздвигнуло

»Свой золотой престолъ, и зеиля — Его подножіе 144).«

Съ этимъ понятіемъ о первобожествъ орфико-пивагорейская сага соединила имя Зевса (145), подобно тому, какъ и египетское первобожество, Амуна, Греки называли Зевсомъ-Аммономъ. Этотъ Зевсъ, какъ и Амунъ, есть существо мужо-женское (146). Четвероединое первобожество не оставалось коснымъ и неподвижнымъ; включая въ себъ живой эвиръ и одушевленную матерію, оно »неудержимо вращалось въ неиз-мъримомъ кругу (147). «

Περί γάρ νέφος έστη ρικται. Πάσιν γάρ θνητοϊς θνηταί κόραι έισιν έν όσσοις,

'Ασθενέες δ'ίδεειν Δία τον πάντων μεδέοντα.

Ουτος γάρ χάλκειον ές έρανον έστηρικται

Χρυσέφ εινί θρόνφ γαίης δ' επί ποοσί βέβηκε.

145) Stob. Eclog. phys. I. c. 3. p. 40. v. 7:

Ζεύς βασιλεύς, Ζεύς αυτός απάντων αρχιγένεθλος.

146) Stob. ibid. I. 3. p. 40:

Ζεύς ἄρσην γένετο, Ζείς ἄφθιτος ἔπλετο νύμφη.

147) Procl. in Crat. p. 79. 'O 'Ocqsv's περί το κρυφίο διακόσμου των θεων ουτως έφη

<sup>144)</sup> Ibid. v. 8-10 n v. 14-18:

<sup>&#</sup>x27;Ενὸς ἔκγονα πάντα τέτυκται

<sup>&#</sup>x27;Βν δ' αυτοϊς αυτός περιγίγνεται (проявляется), ουδέ τις αυτόν 'Ειεοράα θνητών.

Первоединов, то є́ν, существовало некони, прежде ніра, и это безконечное продолженіе его деміроваго существованія сеставляєть первую династію боюсь.

Не только Первобожество раскрывается четырымя божественными началами, но и эти начала раскрываются всемен ной, или, говоря словами »священной саги:

Не только энсходить божественное Первочисло

- »Изъ глубины несившанной Единицы, пока не достигнетъ
- »Священной Четверицы; « но и »Четверица раждаеть за твиъ жать всего,
- •Все вившающую, первородную, всему полагающую предвив,
- »Неуклонную, неутомимую, священную десятерицу,
- »Инфющую ключь ко всему, во всемъ равную Пе, вочаслу 1.10), «т. е. вселенную, единосущную съ божествомъ. Такъ какъ божество безиредъльно, то изъ его самодвижения и круговранцения вселенная произоила снутири его самого, какъ бы въ его лопъ; самый же процессъ мірообразованіи состоить въ слъдующемъ: «такъ какъ первоматерія одущевлена, говорить александріецъ Апіонъ, и въ безграничной бездив, въ безпоченномъ пространствъ, въ непрестанномъ теченіи безпременномъ пространствъ, въ непрестанномъ теченіи безпремрывно круговращалась, то произошло нъкогда, что первосущества согласно потекли и смъщались между собою, и тажимъ образомъ изъ каждаго, что наиболье было способно »къ произведенію живаго супнества, сощяюсь въ серединъ всего

<sup>- - -</sup> τὸ δ' ἀπειρέσιον κατά κύκλον 'Ατρύτως ἐφορείτο.

эн привлекае въ себя окружающій дукъ (эемръ). Отъ этого, энодобно круглому пузырю въ водѣ, образовался шаровид эный ножровъ (скорлупа), т. е. развивающійся міровой шаръ, эноторый, будучи за тѣмъ оплодотворенъ привлеченнымъ боэкественнымъ Духомъ, круговращающійся выступилъ на свѣтъ, экруглою формою подобный яйцу 149).« Тоже представленіе кратко высказано »въ священной сагѣ:«

»Но затвиъ могучее Вреня родило въ эенръ

»Блестящее яйцо 16 0). «

 $\partial$ то яйцо, какъ развивающійся міровой шаръ, естественно, было столько же огромно, ( $\dot{\omega}\dot{o}\nu$   $\dot{\upsilon}\pi\epsilon \rho\mu\dot{\epsilon}\gamma\epsilon\partial\epsilon_{\mathcal{S}}$ , Athenag. XVIII.

<sup>149)</sup> Apion in Clem. Homil. VI. 4. p. 671. Tom. II. ed. Galland. Όρφεὐε τὸ χάος ων παρεικάζει, ἐν δ τῶν πρώτων στοιχείων ἦν ἡ σύγχυσε.... τῆς ῦλης ἐμψύχου ὄυσης, καὶ ἀπείρου τινὸς βυθοῦ ἀεὶ ἐξέοντος καὶ ἀπρίτως φερομένου.... συνέβη ποτὸ ἐυτάκτως ἐυῆναι καὶ μίξαι τὰς ἀνσίας, καὶ ὅυτως ἐξ ἐκάστου, ὅπερ πρὸς γέννησιν ζώου ἐπιτηθειότατον ἦν, κατὰ μίσου ἐυῆναι τοῦ παντὸς καὶ τὸ περικείμενον πνεῦμα ἐπισπάσασθαι· ὥσπερ ἐν ὑγρῷ πομφόλυξ, ὅυτω σφαιροειδὲς συνελήφθη κύτος ἔπειτα, ἐν ἐαυτῷ κυηθὲν ὑπὸ τοῦ κατειληφότος θειώδους πνεύματος, περιφερόμενον προέκυψεν ἐις φῶς, τῆ περιφερείς τῶν ωἀν προσεοικός.

<sup>150)</sup> Damasc. de prim. princ. p. 147: Αυτάρ έπειτα δ' έτευξε μέγας Χρόνος αιθέρι δίψ 'Qεον αργύφεον.

Если Дамаскій говорить здісь, что яйцо рождено Временемь, хео́гоє, то это потому только, что онь, какъ Неоплатоникъ, подражавшій персидскому ученію, виділь и въ орфико пинагорейскомъ ученім верховное существо въ Хронось, — этомъ Церуане - Акерене Зороастра; напротивъ, только что приведенное свидітельство Апіона, что міровое яйцо обыло смітшеніємъ вобил божественцыхъ цервошимль гі тай жейжом отогдейм й й обудиоте, заслуживають полнаго довірія уже и потому, что совершенно сходно съ египатскимъ образонъ представленія, по которому в міръ состоить изъ частей Первобожества. Ецзер. реаер. ем. 1. Ш. с. 9. р. 103: той жобиюм вітаю вой отобра от тай вабоми вітаю вой отобра от верховожества.

р. 18, πολυχανδές, Clem. Homil. p. 672), какъ объемъ вседенной <sup>151)</sup>.

Въ міровомъ яйцъ (какъ и по египетскому въроученію) произошель целый рядь космических божеству. И именно, въ міровой, шарообразный зародышъ прежде всего 1) вступиль божественный Духь (эвирь), какь второй духь (егип. Кнефъ, Камефисъ), и, какъ первое міровое Божество, называется перворожденными сыноми эвира (егип. Шамиссе) 152); какъ духовное существо, дъйствующее съ сознаніемъ и разумомъ, онъ называется Memucs  $(M\tilde{\eta}\tau\iota\varsigma)$ , прозорливость, разумьніе, которое »носить въ себѣ зародышь и сѣмя боговъ 158). « Какъ божественный Духъ, перешедшій въ міръ, онъ называется Панъ,  $\Pi \tilde{\alpha} \nu^{454}$  и Фанесъ,  $\Phi \acute{\alpha} \nu \eta \varsigma^{155}$  (егип. Phan, истекшій). Перворожденный Фанесъ, сынъ эепра, есть въ собственномъ смыслъ міротворящій духъ, источникъ всего, что происходить въ мірь и въ этомъ отношеніи называется египетскимъ именемъ Эрикепей, — творящій духь, γενέτωρ (Гарсефъ) а также Эротомь, Любовію (" $E \rho \omega \varsigma$  лодите $\rho \pi \dot{\eta} \varsigma$ ,  $\dot{\alpha} \beta \rho \dot{\alpha} \varsigma$ , т. е. богомъ ражданія) 156). На-

<sup>181)</sup> Какъ отъ въчнаго круговращенія Первобожества произошло круговое движеніе міроваго яйда, такъ отъ этого послъдняго движенія произошло 24-хъ часовое обращеніе міроваго шара около земли.

<sup>152)</sup> Lactant. Institut. I. 5. p. 28. Orpheus deum verum et magnum Πρωτόγονον apellat, quod ante ipsum nihil est genitum, sed ab ipso cuncta sunt generata. Πρωτόγονος φαίθων περιμήπεος αιθέρος νιός.

<sup>153)</sup> Procl. in Tim. II. 137:

Μήτιν σπέψμα φέροντα θεών, κλυτόν.

<sup>154)</sup> Damasc, de prim. princ. p. 382: Ποωτόγονον.... και Πάνα καλεϊσθαι.

<sup>156)</sup> Procl. in Cratyl. p. 36: — τὸν δή καλέσσι Φάνητα ('Αθάνατοι), ὅτι πρῶτος ἐν 'Αιθέρι φανός ἔγεντο.

<sup>156)</sup> Procl. in Tim. Il. 102: Mỹtis yào ẩu nai śtós (Párys) čotir.

конець, какъ виновникъ образованія міра, онъ называется Зевсомь, распорядителемь вселенной, Ζευς πάντων διατάχτως (буквальный переводъ египетскаго Menth, Monthu) 157), и какъ производящее и раждающее существо, онъ тоже изображается мужо-женскимь 158). — »Метисъ, Фанесъ, Эрике»пей, какъ единая божественная сила, произвелъ не только обезтълесныя, нематеріальныя существа (ἀρχὰς ἀσωμάτες, т. е. огонь и свътъ и огромныя внутриміровыя пространства), оно и солнце и луну и всѣ прочія звъзды« (слъдов. и тълесныя, матеріальныя существа) 159). Эта творческая дъятельность началась 2) орожденіемъ Озил (Πῦς) т. е. Теплоты (сегип. Phtah) еще во влажномъ міровомъ пространствъ, т. е.

Digitized by Google

ώє фудет на Муте пратов уветою на Ерше подотвржув.... на Нревепатов дичедые дорийстве. О Фанесь, Эрикепеь и Метись см. 13, 14 и 15 примъч. къ египет. религ. и объ Эроть тамъ-же примъч. 14.

<sup>157)</sup> Damasc. de pr. princ. p. 382: Πρωτόγονον.... καὶ Δία καλεῖ πάντων διατάκτορα καὶ δλου τῦ κόσμε.

<sup>158)</sup> Procl. in Tun. 137: 'Ο Φάνης μόνος πρόσεσε (ματ περασδοπεςται) και δ ἀντὸς ἀνυμνεῖται θηλυς και γενέτως. Τοπο οδυ θρακοποία ibid. III. p. 131: ἐν ἀντζ πρώτφ τὸ θηλυ και ἄξιξεν

Θήλυς και γενέτως κρατεςός θεός Ήρικεπαίος.

Не только это понятіе о Фанесь взято наъ егип. религін, но даже івроглифическое его изображеніе передано въ описаніи его, какъ существа четыреглазаго, крылатаго, съ головами овна, быка, змія и льва. Hermias in Phaedr. р. 137: τέτρασιν ὀφθαλμοίσιν ὁράμενος. χρυσείαις πτερύγευσι φορεύμενος. Procl. in Tim. III. 130: πρώτος γεν ὁ θεὸς (Φάνης) πας ἀντῷ ζώων κεφαλὰς φέρει πολλάς

Κρίε και τάυρε τ', όφιος, χαροπέ τε λέοντος.

<sup>159)</sup> Joh. Malela Chron. IV. p. 31: 'Ορφεύε... έξεῖπε Μῆτιν, Φάνητα, 'Ηρικεπαῖον.... ταύτας τὰς τρεῖε θείας τῶν ὀνομάτων δυνάμεις
μίαν εἶναι δύναμιν καὶ ἔν κράτος τοῦ μόνου θεσῦ (Περβοδοжесτββ), ὄν
δυδείς ὁρᾳ, — ἐξ ἀυτοῦ δὲ τῆς δυνάμεως τὰ πάντα γεγενῆσθαι, ἀρχὰς ἀσωμάτες καὶ ἥλιον καὶ σελήνην καὶ ἀστρα πάντα.

энаполненномъ паровидною первоматеріею, когда онъ лучами »Этой высочайшей изъ стихій проникъ всю вселенную 160).« Посредствомъ Теплоты, втораго мірообразователя, творческій Пухъ, согръвъ ( $\dot{\nu}\pi o \vartheta \epsilon \nu \mu \alpha \nu \vartheta \dot{\epsilon} \nu$ ) внутреннее міровое пространство, произвель въ міровомъ яйцѣ раздѣленіе, — отдѣлиль верхнюю часть его, его скорлупу, какъ небесный сводъ, отъ внутренняго зерна, или земной массы 161). Отъ этого раздъленія, между небомъ и землею произошло 3) огромное, пустое, темное Пространство, или, по выражению свящ. carn, Panecs poduns Hous (ermi. Hathor) in oro tenhoe міровое пространство онъ проникъ и наполнилъ собою, или, по выраженію саги, »отець женился на внутрыміровой ночи, своей дочери 162).« Отъ союза Фанеса съ Ночью произошелъ 4) Corms  $(\Phi \tilde{\omega}_{S})$  (египетская богиня Сате), потому что творящій духъ самъ родиль свёть (прежде солица, какъ свою непосредственную лучезарность) и лучами его озарилъ тьму

<sup>160)</sup> Clem. Homil. p 672; ὅτι ἀυτοῦ (Φάνητος) φανέντος τὸ πᾶν Καμψε τῷ φέγγει τοῦ διαπρεπεστάτου τῶν στοιχείων πυρὸς ἐν τῷ ὑγρῷ τελεσφορουμένου.

<sup>161)</sup> lbid. π Athenagor. XVIII. p. 18:  $\ddot{o}$  ( $\dot{\omega}\dot{o}\nu$ ) είς δύο εξέάγη τὰ μεν οὖν κατὰ κορυφήν ἀυτοῦ εξανὸς εἶναι ἐτελέσθη, τὸ δὲ κατενεχθὲν γῆ. Τεπλοτα τοжε θροτъ, см. 18 πρимѣч. κъ егип. религ.

<sup>162)</sup> Procl. in Tim. II. 137. παράγει δε (ὁ Φάνηε) τὰς Νύκτας, καὶ τῆ μέση σύνεστιν ὁ πατής. Ο τρεχъ ночахъ гов. Hermias irris. gent. р. 144: Τρεῶν παραδιδομένων Νυκτῶν παρ' 'Ορφεῖ' τὴν μέν πρώτην μαντεύειν φησὶ, τὴν δὲ μέσην αἰδοίην καλεῖ, τὴν δὲ τρίτην ἀποτίκτειν φησὶ τὴν δικαιοσύνην (Тие Египтянъ). Первая богиня ночи есть Первопространство, егип. Пяштъ, — сульба и прорицательница; вторая — внутрьміровое темное пространство, она есть страніная, досточтимая (ἀιδοία) властительница премоподной; третья — есть земная, отвлесенная Пацитъ, Reto, Leto. См. 32 прим. къ огин. роляг.

міроваго пространства (62). По оронко-пивагорейской сагѣ свѣтъ произошелъ внутри міроваго шара и только въ немъ существуетъ; божественныя первосущества внѣ міроваго шара покрыты непроницаемою тьмою, и потому они удивились повяденію свѣта, какъ чему-то новому:

- »Перворожденнаго никто еще не видель глазами,
- »Кромъ священной Ночи; всъ другіе (первобожества)
  - "Удивились, когда неожиданно въ эфиръ увидъли свътъ;
  - »Такъ блестящимъ явился видъ безсмертнаго Фанеса 162).«

При содъйствіи божествъ Теплоты и Свъта, Фанесъ устроиль 5) Небо  $(O\mathring{v} \rho \alpha v \mathring{o}\varsigma)$  и 6) Землю  $(F\mathring{\eta}, \text{ египетск. Пе и Ануке})$  и Море,  $Il\acute{o}v \iota o \varsigma^{164}$ , въ теперешнемъ ихъ видъ, небо для жилища боговъ, демоновъ и блаженныхъ духовъ (героевъ), землю — въ будущее жилище человъческаго рода:

- »Безсмертнымъ далъ онъ въ жилище далекое,
- »Звъздами усъянное небо; а смертнымъ предназначилъ землю
- »Въ жилище, чтобы жили отдельно отъ боговъ 165).

По раздъленіи неба и земли Фанесъ создаль, наконецъ, два великія космическія божества: 7) Солнце (" $H\lambda \iota o_{S}$ , егип. Re) и 8) Луну ( $\Sigma \varepsilon \lambda \dot{\eta} \nu \eta$ , егип. Joh-Taate, съ тъмъ только различіемъ, что егип. Joh-Taate мужескаго рода, а  $\sigma \varepsilon \lambda \dot{\eta} \nu \eta$ ,

<sup>162)</sup> Procl. in Theol. III. 20. 161: Τἔτό ἐστι (ὁ Φάνης) τὸ ἀποστίλβον φῶς...

<sup>163)</sup> Herm. in Phaedr. p. 141:
Πρωτόγονόν γε μεν όντις επέδρακεν δφθαλμοῖσιν Ει μη Νύξ ίερη μούνη οί δ'άλλοι άπαντες Θαύμαζον καθορώντες εν αιθέρι φέγγος άελπτον Τοΐον απέστραπτεν χροός αθανάτοιο Φάνητος.

<sup>164)</sup> Procl. in Tim. V. p. 295.

<sup>166)</sup> Lactant. Instit. 1. 5. p. 28. μ Procl. in Tim. 1. 38: Επτισεν άθανάτοις δόμον ἄφθιτον έρανον έυρον Αστροφαή γαΐαν δε διώρισεν άνθρώποισι Χωριε άπ' άθανάτων ναίειν έδος.

μήνη, по свойству греч. языка — женскаго, равно и небо, егип. Пе, женск. рода, а Уранъ — мужескаго). Солнце и луна, какъ боги свъта и времени, руководятъ и направляютъ не только земную жизнь, но и посмертную въ преисподней, которую они тоже навъщаютъ при ежедневномъ круговращеніи около земли. Особенно солнце Фанесъ поставилъ властителемъ и стражемъ міра:

»И поставилъ его (Фанесъ) страженъ и повелълъ властвовать надъ вселенной,

•Чтобы дѣла творенія существовали вѣ безконечное время  $^{169}$ ). «Поэтому солнце есть представитель своего отца, — творческаго духа  $^{167}$ , т. е. оно не только свѣтомъ и теплотою возбуждаетъ физическую жизнь, но и какъ божество свѣта (  $^{\prime}$   $^{\prime}$ 

<sup>166)</sup> Procl. in Tim. V. 308 u I. 29:

Καλ φύλακ αυτον έτευξε κέλευσε τε πάσιν ανάσσειν

Καλ φύσεως πλυτά έργα μένη και απείριτος αιών

<sup>167)</sup> Macrob. Saturn. I. 17. 302; ("Ηλιον) πατρός έχοντα νόον καὶ ἐπίφρονα βελήν.

<sup>168)</sup> Оттого въ орфико-пинагорейскихъ завътахъ « учащійся называется » отпрысковъ свътоносной луны, « и » сыновъ Музъ « Justin. Cohort. p. 15. C:

Συ δάπουε φαεςφόρου έπγουε Μήνης Μουσαΐ.

Въ орфической сагъ солнце и луна называются землеподобными тълами (Plut. de plac. philos. II. 13. 402), особенно луна названа дру-

Это образование міроваго шара и зависящее отъ него происхождение космическихъ божествъ составляють, (какъ и у Египтянъ) вторую династію боговъ, въ продолженіе которой Фанесъ и супруга его Ночь царствовали надъ новосозданнымъ міромъ, предназначеннымъ въ жилище боговъ и людей:

- •Такъ раздълилъ онъ межь боговъ и людей міръ,
- •Надъ которымъ сперва царствовалъ славный Эрикепей
- »Съ достохвальною супругою, божественною Ночью, кормилицей боговъ,
- »Потому что добровольно передаль онъ свой великолівный скиптръ
- »Въ руки божественной Ночи, чтобъ она раздаляла съ нивъ честь царствованія,
- »Держа въ рукахъ величественный скиптръ Эрикепея 169).«

По образованіи земли, Урань (Небо) соединился съ Gea (Землею) 1700 и произвель съ нею Гигантовь (егип. Apophis),

гою огромною землею съ горами и городами и жилищами (Procl. in Tim. I.I. 154: ' $\mathcal{H}$  (σελήνη) πόλλ' ὄυρε' έχει, πόλλ' ἄστεα, πολλὰ μέλαθρα), слъд. и съ живыми существами: та же мысль, что у Өвлеса, который училъ, что міръ оживленъ и исполненъ духовъ и демоновъ.

<sup>169)</sup> Lobeck Agloph, p. 577 μ Procl. in Crat. p. 59: Τοῖον ἐλῶν διένειμε θεοῖς θνυτοῖσι τε κόσμον Όν πρῶτος βασίλευσε περίκλυτος Ἡρικεπαῖος (Καὶ τ' ἄλοχος πολύαινος) θεῶν τροφὸς ἀμβροσίη Νύξ, (᾿Αυτάρ) σκῆπτρον ἐκὼν ἀριδείκετον εἶο χέρεσοι Θῆκε θεᾶς Νυκτὸς (ἐν' ἔχη) βασιληίδα τιμὴν, Σκῆπτρον ἔχουσ' ἐν χερσὶν ἀριπρεπὲς Ἡρικεπαίου.

<sup>170)</sup> Procl. in Tim. V. 293: πρώτην γαρ νύμφην αποκαλεί την Γην και πρώτιστον γάμον την ένωσιν αυτης πρός τον Ούρανον. Въ понятів Урана очевидно совивщены понятія Емфе (En-pe) Духа — небо-правителя и Пе, небеснаго свода, и это сліяніе почти съ необходимо-стію произошло по требованію языка, потому что египет. Пе женск. рода, а Уранъ — мужескаго.

Сторукихъ и Кинлоповъ 1711), и когда по причинъ матежнаго ихъ духа онъ низвергъ ихъ въ тартаръ и тамъ заключилъ ахъ 173), то Gea, разгибванная такимъ обхожденіемъ съ ед дътьми, для отмиценія Урану произвела Титановь 173), т. е. борцовъ (участвовавшихъ въ великой борьбъ боговъ, вызнанной возмущениемъ Кроноса противъ Урана), или иначе XII земныхъ боговъ (составляющихъ второе покольніе боговъ египетскихъ, см. 37 прим. къ егип. религ.). Это: Океанъ и Teouda (erun. Okham - ophion - agathodaemon u Reto), Кронось и Рея (Seb и Netpe) Гиперіонь и Япеть (Mui n Taste), Өемида и Мнемогина (Tme и Chaseph), Кой и Крій (Pharmutti и Imuteph), Фэбе и Өіл (Taphne и Nehimeu). Къ нимъ примыкаютъ еще дѣти Gei и Понта, Форкись и Діона<sup>174)</sup>. Всё эти божественныя пары имъли многочисленное потомство подчиненныхъ боговъ и демоновъ; самое видное между ними мъсто занимаютъ потомки Кроноса и Реи (Себа и Нетпе), — Крониды, потому что къ нимъ перешло послъ верховное владычество боговъ. Такимъ образомъ земля заселена была богами и духами. Это были челов коподобныя существа, хотя и превосходные людей и составляли переходъ отъ космическихъ божествъ (частей

<sup>171)</sup> Athenag. XVIII. p. 18. Gall. Hermias p. 141.

<sup>172)</sup> Procl. in Tim. V. p. 295.

<sup>173)</sup> Athenagor. I. 1.

<sup>174)</sup> Procl. in Tim. V. 295: Τίκτει ἡ Γῆ λαθούσα τόν Ούρανόν.... 
Θυγατέρας μὲν πρῶτα Θέμιν καὶ ἔυφρονα Τηθύν, 
Μνημοσύνην τε βαθυπλόκαμον, Θείαν δε μάκαιραν, 
'Ἡδὲ Διώνην τίκτεν ἀριπρεπὲς εἰδος ἔχουσαν, 
Φοίβην τε 'Ρείην τε, Διὸς γενέτειραν ἄνακτος, — 
Κοϊόν τε Κρεϊόν τε μέγαν, Φόρκυν τε κραταιόν 
Καὶ Κρόνον, 'Ωκεανόν θ' 'Υπερίονά τ' Ίαπετόν τε.

весленной) нъ совершенно человъко-подобнымъ, смертнымъ божествамъ сагъ. Существование на земль этихъ боговъ и духовъ принадлежитъ къ третьей династи боговъ, къ династи Урана,

»Который, посл'в владычества Ночи, первый царствовалъ надъ бо-гами 175). «

Между тъмъ Кроносъ, по наущенію матери, мстящей за старшихъ своихъ дътей, низвергнутыхъ въ тартаръ, возмущается противъ Урана (Етре). Одни изъ Титановъ (борцовъ) принимаютъ сторону Урана, другіе — Кроноса; только Океаносъ, живущій »въ божественныхъ волнахъ« Нила 176), остается въ сторонъ. Кроносъ, во главъ возмутившихся съ нимъ его братьевъ 1771), приверженныхъ къ нему Титановъ, нападаетъ на Урана, низвергаетъ съ престола и лишаетъ его мужеской силы 1783, т. е. полагаетъ конецъ дальнъйшей его творческой дъятельности; изъ крови Урана, упавшей въ морскую пъну, происходитъ первая Афродита, Афродита—Уранія 1791). Кроносъ занимаетъ небо, ставитъ тамъ свой престолъ и оттуда царитъ надъ приверженными къ нему Титанами 1800). Побъжденный Уранъ



<sup>175)</sup> Syrian y Λοδεκα Aglaopham. p. 577; Μεθ' ἥν (Νύκτα) ὁ Οὐρανός, "Ος πρώτος βασίλευσε θεών μετὰ μητέρα Νύκτα.

<sup>176)</sup> Procl. in Tim. V. p. 295. Τον δε 'Ωκεανόν ναίειν εν τοίε Θεσπεσίοις δείθροις. ibid. ('Ωκεανός) έκ άφισταται της το πατρός βασιλείας.

<sup>177)</sup> Ibid. p. 296: Ἡγεῖται ἀντῶν (τῶν Τιτάνων) ὁ μέγιστος Κρόνος.

<sup>178)</sup> Procl. in Cratyl, p. 59: Μόνος ὁ Κρόνος ἀφαιρεῖται τὸν 'Ου- ρανὸν ττν βασιλείαν τελέως και τῷ Διλ παραχωρεῖ τῆς ἡγεμονίας, τέμνων τε και τεμνόμενος.

<sup>179)</sup> Ibid. p. 116. Την πρωτίστην ('Αφροδίτην) παράγει ο 'Ουρανός ἐκ τῷ ἀφροῦ τῶν γονίμων ἐαυτοῦ μορίων ὁιφέντος ἐις τὴν θάλασσαν.

<sup>180)</sup> Procl. in Tim. V. p. 295. Ο Θεολόγος φησι τον μέν Κρόνον καταλαμβάνειν τον δυράνιον "Ολυμπον, κ'ακεί θρονισθέντα βασιλεύειν τῶν Τιτάνων.

предсказываеть имъ, что сильнъйшій между ними нъкогда накажеть ихъ за теперешнюю ихъ дерзость:

- >Злоумышленные Титаны, съ гордыми сердцами!
- >Какъ ни велика ваша сила, сильнъйшій возстанетъ,
- •Который за вашу дерзость и безифрное высовоифріе
- »Жестоко васъ накажетъ 181). «

Титаны, стоявшіе за Урана, побъжденные Кроносомъ, изгоняются на землю и въ наказаніе облекаются въ человъческія тъла; и потому

- »Кроносъ первый царствуетъ надъ землерожденными людьми 188).« Эти-то Титаны суть предки человъческаго рода:
  - »О Титаны, предки нашихъ отцевъ,
- »Начало и источникъ всѣхъ людей, трудомъ удрученныхъ! 163), «Оттого жизнь человъческая есть ссылка, мъсто покаянія (фоогой є̀πὶ τιμοφία), въ которомъ мы, какъ враги боговъ, нодвергаемся взысканію за сдѣланную дерзость 1641). Тѣла же человъческія образованы самимъ Богомъ изъ земли, а разумная душа (кромѣ Титановъ—душъ) привходитъ въ нихъ извиѣ 165); она проходитъ сперва разные своды небесъ, переносится вѣ-

<sup>181)</sup> Procl. in Tim. I. 54:
Τιτῆνες κακομῆται ὑπέρβιον ἦτορ ἔχοντες
Καὶ κρατεροί περ ἐόντες ἀμείνονος ἀντιάσαντες
Ἦριος ἀντ' ὀλοῆς καὶ ἀτασθαλίης ὑπερόπλου
(Πικρὴν δώσετέ μοι τίσιν).

<sup>182)</sup> Lactant. I, 13, II: Πρώτιστος μέν ἄνασσεν ἐπιχθονίων Κρόνος ἀνδραν.

<sup>182)</sup> Hymn, Orph, 37: Τιτήνες – ήμετέρων πρόγονοι πατέρων – Άρχαι και πηγαι πάντων θνητών πολυμόχθων.

Dio Chrysost. or. 30, p. 550; Jambl. Protrept. VIII. 134.

<sup>185)</sup> Malela n Cedren. I. 1. Tov de aνθρωπον είπειν (ὁ 'Ορφεὐε) ບໍກ' aυτε τ. ' θεε πλασθέντα ἐκ γῆς, καὶ ψυχήν ບໍπ' αυτου λαβόντα λογικήν.

тромъ и вступаетъ въ новорожденнаго вдыханіемъ <sup>196)</sup>. Владычество Кроноса надъ землею, населенною людьми, составляетъ четвертую династію боговъ.

Какъ Кроносъ лишилъ владычества Урана, такъ дѣти Кроноса, Крониды и особенно старшій его сынъ, Зевсъ, положили конецъ владычеству Кроноса.

Зевсъ отъ Реи-Деметры родился въ Критъ <sup>167)</sup>, гдъ Куреты были ея служителями (Procl. in Theolog. V. 35, 322).

<sup>186)</sup> Arist. de anim. I. 5. φησί γάρ την ψυχην έκ το όλου ειειέναι άναπνεόντων φερομένην ύπο των άνεμων.

<sup>187)</sup> Съ Зевса орфико-пинагорейская сага получаетъ существенное видоизменение. Доселе въ ней преобладало египетское вероученіе, а теперь дівлается главными элементи греческій. Ви вівроученін Грековъ Зевсъ и Крониды были высочайшими божествами, царствующими надъ вселенной, и въ народномъ сознаніи не было уже понятія о высшихъ божествахъ. Эти боги частію совершенно потерялись изъ виду, какъ наприи. понятіе собственно о Первобожествъ, частію они введены въ семейство Кронидовъ, какъ наприм. Нейтъ въ образѣ Аенны, Өа — въ видѣ хромаго Гефэста, частію низошли въ рядъ второстепенныхъ божественныхъ фигуръ, наприм. Фанъ-Гарсефъ — до козлоногаго Пана. При такомъ направлении, сагоисторическія божества въ народной греческой религіи вытъснили чисто-унозрительныя понятія о богахъ; Крониды, поздивищіе изъ боговъ, вытъснили древиъйшихъ, и особенно Зевсъ занялъ почти мъсто Первобожества; самое содержание египетскихъ сагъ о Кронидахъ, т. е. объ Озирисъ и его семействъ преобразовалось въ народногреческомъ представленіи и наъ Египта перенесено въ Грецію, особенно въ Критъ. Впрочемъ, это преобразование сонершалось постепенно: во древнихо, пеласго - вракійскихо таинствахо кругь еги. петскихъ сагъ остается еще неизмъннымъ; тамъ между Кабирами, великими божествами, чтили Деметру съ Персефоною и Адомъ, т. с. Нетпе съ Изидою и Озирисомъ въ качествъ главы міра усопшихъ. Но уже въ древних Критских таинствах съ понятиемъ Ознриса соединено древне-греческое понятіе о Зевсь, какъ начальникъ

Кроносъ хотълъ поглотить новорожденнаго, какъ поглотилъ старшихъ его братьевъ (Athenagor. c. 20, р. 292), Плутона и Посейдона, изъ опасенія, что дѣти свергнуть его съ престола, но вмѣсто новорожденнаго Зевса онъ проглотилъ камень, завернутый въ козью кожу (Schol. ad Lycophr. 399). Тайно отъ Кроноса воспитанный Нимфами, Адрастеей и Идой ("Ειδη), дочерями критскаго царя Мелиса и Амалееи, Зевсъ, достигнувъ зрѣлаго возраста, лишилъ своего отца мужеской силы, изгналъ его въ тартаръ и самъ вступилъ на всемірный престоль съ дѣтьми и потомками Кроноса, Кронидами. Это есть пятая династія боговъ, имѣющая продолжаться вѣчно 1986).

небеснаго свода, какъ громовержцъ; впрочемъ, подобно Озирису, онъ жилъ на землъ, умеръ и по смерти чтимъ былъ какъ подземный богъ,  $Z_{arepsilon arphi arepsilon}$  какъ владыка преисподней и царства мертвыхъ; сл $\dot{ extbf{t}}$ довательно надземная и подземная роли Зевса-Озириса соединены еще въ одномъ лицъ. Въ элевзинских в мистеріях Двметры, напротивъ, Діонисъ - Загрей является уже личностію, совершенно отличною отъ Зевса; по своему земному качеству онъ есть только податель вина, а по подземному — владыка царства мертвыхъ и преисподней, и въ этомъ последнемъ значении особенно былъ чтимъ вместь съ его сестрой, Персефоной и его матерью, Деметрою, — тоже подземными божествами; следовательно здесь уже вне-космическая должность Озириса досталась Зевсу, а Діонису только земная и подземная. Наконецъ, въ *Трієтеріяхо* измінено понятіе Діониса; здівсь онъ является сыномъ Зевса и Персефоны, т. е. Озириса и Изиды, и следовательно отождествляется съ Горусомъ - дитятей (Har - pechroti, Гарпократомъ); но кромъ того, онъ приводится въ связь съ миномъ о Опискомъ Діонись, сынь Семелы. Въ этомъ послъднемъ видь Діонисъ изображается и въ орфико-пивагорейской сагь.

<sup>188)</sup> Syrian y Λοδεκα Aglaopham. p. 577: " Δοάνατον βασιλήα θεών πέμπτον τε γενέσθαι."

Достигши владычества надъ міромъ, Зевсъ женидся на своей сестрѣ, Герѣ 189). Но не стѣсняясь этимъ союзомъ, онъ ниѣлъ любовныя связи съ разными богинями, — съ богинею моря Діоною, отъ которой произошла младшая Афродита изъ пѣны морской, — съ своею матерью Деметрою, отъ которой родилась Церсефона (Athenag. с. XX. р. 292), — съ этой же своей дочерью, Корой-Персефоной во время ея пребыванія въ преисподней міра; отъ соединенія съ нею родился Загрей-Діонисъ 190), назначенный наслѣдникомъ въ міроправленіи и царемъ:

•Слушайтесь его, боги; я всемъ вамъ ставлю его царемъ 101).« Это возбудило ненависть къ нему старъйшихъ боговъ, особенно Геры,

»Которая жестоко возненавидела Вино 192), сына Зевса 193).« Поэтому Зевсъ поручилъ Діониса Куретамъ для обереженія (Procl. in Theol. V. 35, 322) подъ главнымъ надзоромъ

<sup>189)</sup> Procl. in Tim. II. 137. Эта женитьба эта священия свадьба, серес ужиос (Procl. in Parm. II. 214), какъ и въ другихъ культахъ священныя свадьбы другихъ боговъ, составляла въ служени Герв, наприм. въ Аргосъ и Самосъ, существенную часть обряда въ ежегодно-повторявшемся цяклъ празднества; и вообще празднованіе рожденія, свадьбы и смерти боговъ составляло главную часть общественнаго культа у Грековъ.

<sup>190)</sup> Пинагоръ излагаетъ эти саги, какъ они существовали въ народномъ греческомъ представленіи, представляя ихъ здравому суду читателя, и тъмъ самымъ подвергая ихъ непрямой полемикъ.

<sup>191)</sup> Procl. in Crat. p. 59:

<sup>&</sup>quot;Κίντε θεος τονδ ύμμιν έγω βασιλήπ τίθημι."

<sup>192)</sup> Діонисъ у Өсологовъ часто называется Виномь, Однос, какъ податель вива (Procl. in Alcib. p. 114).

<sup>195)</sup> Procl. in Alcib. p. 114. Καὶ ἄνθις Οἴνω ἀγαιομένη πούρω Διὸς (πότνια Ἡρη).

Аполлона (Procl. in Alcib. p. 83) и Авины (Procl. in Crat. p. 118). Между тъмъ, когда Діонисъ, какъ дитя, забавлялся дътскими играми, Титаны напали на него, какъ любимца Зевса и будущаго міроправителя, растерзали его на семь частей (по числу 7-и Титановъ), сварили его на треножникъ въ котлъ и съъли; и только вырванное изъ тъла сердце осталось цъло. Артемиза – Геката принесла Зевсу на Олимпъ извъстіе объ этомъ несчастіи, а Авина — еще бьющееся сердце. Зевсъ бросилъ свои громы на Титановъ и послъ упорной съ ихъ стороны борьбы низвергъ ихъ въ тартаръ. И эти Титаны, возставшіе противъ Зевса, въ наказаніе за ихъ дерзость, должны были вступить въ человъческія тъла. По повельнію Зевса Аполлонъ собралъ остатки Діониса,—

»Старательно собери члены Вина и принеси ихъ ко мив 194). «Собранные остатки Аполлонъ погребъ на Парнасъ, т. е. въ Дельфахъ (Plut. de Isid. et Osir. с. 35). Но изъ оставшагося сердца Зевсъ возбудилъ умершаго къ новой жизни, потому что онъ вновь родился отъ Семелы (Procli Hymn. in Miner., Lobeck Aglaoph. 561); и именно, когда она умерла до его рожденія, то Зевсъ незрълый плодъ изъ ея утробы заключилъ въ собственныя чресла; за тъмъ, въ свое время, Нимфа Гиппа была повивальной его бабкой и приняла новорожденнаго въ коробъ (λίκνον, vannus Jacchi) и отнесла его на своей головъ къ Критъ на гору Иду и передала его попеченію Гермеса 195).

<sup>194)</sup> lbid. Οίνου πάντα μέλη πόσμφ λάβε καί μοι ένεικε.

<sup>195)</sup> Оттого при обхожденій Тріетерій носили коробъ съ Діонисомъ - дитятей, что составляло существеннъйшую часть церемоніи, и Діонисъ получилъ прозвавіс Аспрітує. Онъ называется также тримеды ромеденныма, терубритов т. с. рожденнымъ Персефоною, Се-

Объщанное Зевсомъ владычество надъ міромъ Діонисъ получиль въ измененномъ виде, потому что поставлень владыкой царства мертвыхъ въ преисподней, и такимъ образомъ ему поручена судьба всего человъческаго рода, между прочимъ и Титановъ, участвовавшихъ въ обоихъ возмущеніяхъ противъ Зевса. И они должны были вступить въ тела человъческія, или даже животныхъ, и пройти кругъ переселеній, κύκλος τῆς γενέσεως, ποκα не достигнуть состоянія совершенной святости и возвратятся въ небо  $(\alpha \nu \alpha \delta \rho o \mu i) \pi \rho o c \tau o$ νοερον είδος, какъ выражались Heoплатоники, Procl. in Tim. V. 330). Въ преисподней предоставлена Діонису надъ душами усопшихъ полная власть  $(\sigma \hat{v})$  δέ τοῖσιν ἔχεις κράτος), ποтому что только божества, царствующія въ преисподней, .... Деметра, Персефона (освобождающая діва, х $\acute{o}$  $ho\eta$   $\sigma\acute{\omega}\iota\epsilon\iota
holpha$ ) и Діонисъ могуть освобождать души отъ наказанія, и потому называются разръшающими божествами, θεοί λύσαντες, λύσιοι 196). — Царствованіе Діониса въ преисподней составляеть послёднюю, шестую генерацію боговь.

Древивищія генераціи боговъ оканчивались низверженіемъ ихъ; но міровладычество Зевся непоколебимо: оно исполнено силы и безсмертно, хоатгоофом и άθανατος; это потому, что Зевсъ совершенно объединился съ высочайщимъ Первобожествомъ, которое носитъ весь міровой шаръ въ соб-

мелою и Зевсомъ, и двуматернимъ, διμήτως. (Procl. in Alcib. p. 114. Diodor. sicul. IV. 4).

<sup>196)</sup> Simpl. in Arist. de Coel. II. p. 91. «Никто не можетъ изшвинъ судьбы душъ, кромъ боговъ разръшающихъ, « 'Оνδѐ μεταλλάξαι, στε μὴ θεούε ἐκλύσαντας. Явно, что Діонисъ съ Деметрою и Персефоною имъютъ совершенно то же назначеніе, что Озирисъ, Нетпе и
Изида, и ихъ мистеріи, — Тріетеріи и Элевзинскія, совершенно соотвътствуютъ таниствамъ Озиридовъ въ Египтъ.

ственномъ лонъ. Угрожаемый въ своемъ владычестве нослъднимъ возстаніемъ Титановъ, Зевсъ оправинваетъ у воспитавшей его Ночи:

- »О Мать, высочайщая изъ богичь, священияя Ночь! Какъ, скажи миѣ,
- »Какъ сдълать постояннымъ владычество надъ богами? 197)«
- »Какъ все должно статься для меня единымъ, и однакожъ каждое остаться особымъ? 198)«

## На это отвъчаетъ Ночь:

- Кругомъ охвати вселенную безконечнымъ вепромъ (Перводумемъ)
   и прійми внутрь себя
- »Небо, а въ немъ могучую землю вивств съ моремъ
- »И всеми чудесами, украшающими небо (съ солнцемъ, луною и планетами съ ихъ твердями).
- Такъ на всю вселенную положишь неразрывную связь;
- »И изъ эепра (духовной природы) готова золотая цень 1°°).«
  Зевсъ кругомъ опоясываетъ міровой шаръ, т. е. самъ делается
  Первобожествомъ и такимъ образомъ принимаетъ въ себя вселенную вмёстё съ наполняющимъ ее творческимъ духомъ,
  Эрикепеемъ:
  - »Какъ скоро проглотилъ Онъ силу Фанеса перворожденнаго
  - •И строеніе міра вибстиль въ своень пространнонь лонь, —
  - »Смъщалась съ его членами сила и връпость божества.

<sup>197)</sup> Procl. in Tim. II. 63:

Μαΐα, θεῶν ὑπάτη, Νὺξ ἄμβροτε, πῶς, τάδε φράζε, Πῶς χρη μ'ἀθανάτων ἀρχην πρατερόφρονα θέσθαι;

<sup>198)</sup> Ibid. I. p. 96:

Πως δέ μοι έν τι τὰ πάντ' ἔσται, καὶ χωρίς ἔκαστον;
199) Ibid.

Αἰθέςι πάντα πέριξ ἀφάτω λάβε, τῷ δ'ἐνὶ μέσσω Οὐρανόν ἐν δέ τε γαἴαν ἀπείριτον, ἐν δὲ θάλασσαν, Ἐν δὲ τὰ τείρεα πάντα, τὰ τ' ὀυρανὸς ἐστεφάνωται. ᾿Αυτὰς ἐπὴν δεσμὸν πρατερὸν ἐπὶ πᾶσι τανίσοης Ζειρὴν χρυσείην ἐξ ἀιθέρος ἀρτήσαντα.

- "Такть очутилась теперь внутри Зелов, со воем возменном,
- »Разипиреннаго вопра и леба блестащая высота,
- ньмое йоможновое и воря и зелением методини
- » II необъятный океань и крайны глубины преисподнай,
- »И ръки и Понтъ безграничний и все прочее,
- »Всв безспертные, блажение боги и богина,
- »Все, что произошло и что послѣ инветъ произойти, —
- Все это въ лонь Зевся вивств соединилось 200 для

Такимъ образомъ Зевсъ сталъ все во всемъ, — высочайнимъ, все одушевляющимъ и все управляющимъ Первобожествомъ, и міровой шаръ есть его исполинское тъло <sup>201</sup>:

Ч. П.

<sup>200)</sup> Procl. in Tim. II. 99 m 96:

"Δε τότε πρωτογόνοιο χανών μένος "Ηριπεπαίου
Τών πάντων δὲ δέμας είχεν ἐνὶ γαστέρι ποίλη
Μίξε δ΄ ἐοῖς μελέεσσι, Δεοῦ δήναμήν τε καὶ ἀλκήν
Τούνεκα σὺν τῷ παντὶ Διὸς πόλω ἐντὸς ἐτύχθη
Λίθέρος ἐυρείης ἡδ΄ ὀυρανοῦ ἀπλαὸν ὕιμος,
Πόντον τ' ἀτρυγέτου γαίης τ' ἐριπαλέως ἔνοη,
"Ωπεανός τε μέγας καὶ νείσσα πάρταρα γαίης,
Καὶ ποταμοί καὶ πόντος ἀποίριτος, ἄλλα τε πάντε,
Πάντες τ' ἀθάνατοι μάμαρες θεοὶ ἡδὲ θέανας,
"Οσσα τ' ἔην γεγαώτα καὶ ῦστερον ὁπαόο' ἄμελλεν
Γίγνεσθαι. Ζηνὸς δ' ἐνὶ γαστέρι σύξξα πεφύσει.

<sup>201)</sup> Stob. Ecl. phys. I. 3. p. 40; Euseb. przep. es. III. 9. p. 400: Ζεὐε πρῶτος γένετο, Ζεὐε ὕστωτος, ἀρχωνέραυνος, Ζεὐε πρῶτος γένετο, Ζεὐε ἄρθισος ὅπλετο υψμφη. Ζεὐε ἄρθην γένετο, Ζεὐε ἄρθισος ὅπλετο υψμφη. Ζεὐε πνοιή πάντων, Ζεὐε ἀκαμώτα παρὸς ὁρμή, Ζεὐε πόντυ ρίζα, Ζεὐε ἤλιος ἡθὸ σελήνη. Ζεὐε βασιλεύς, Ζεὐε ἀπὰν ὁπὰντων ἀρχυνένοθλος ἕν κράτος, εἶς ἀαἰμων γένετο, μέγως ἀρχὸς ἀπὰντων το ἐκαίντων ἀκαίντων το ἐκαίντων το

- »Зевоъ быль первый (какъ Первобожество) и Зевоъ последній (какъ Кронидъ) гроповержень;
- »Зевсъ глава, Зевсъ середина; изъ Зевса все произошло;
- »Зевсъ быль мужъ и въчный Зевсъ быль дъва « (онъ соединяетъ въ себъ всъ творческія силы);
- »Зевсъ твердыня земли и звъздами усъяннаго неба,
- •Зевсъ дыханіе всего и потокъ неустающей теплоты,
- »Зевсъ корень моря, Зевсъ солнце и луна;
- >Зевсъ властелинъ, Зевсъ самъ первовиновникъ вселенной.
- »Одна сила, одинь духь, могучая основа міра,
- »И одно божественное толо, въ которомъ все круговращается:
- »Огонь и вода и земля и эфиръ, ночная тьма и диевной свътъ,
- »И Метисъ (прозорливость), первый раждатель и Эротъ иноговеселящій;
- »Ибо все это вивщается въ пространномъ міровомъ тілів Зевса.

Τοῦ δή τοι κεφαλή μέν ίδεϊν και καλά πρόςτυπα Ούρανὸς ἀιγλήεις, και χρύσεα ἀμφίς ἔθειραι "Αστρων μαρμαρέων περικαλλέες η ερέθονται. Ταύρεα άμφοτέρωθε δύο χρύσεια πέρατα, 'Αντολίη τε δύσις τε, θεών όδοι ουρανιώνων. "Ομματά τ' ή έλιος τε και άντιόωσα σελήνη. Νούς δέ γε άψευδής, βασιλήιος, άφθιτος άιθής, "Ωι δή πάντα κλύει και φράζεται" οὐδέ τις έστιν Αυδή, δυτ' ένοπή, δυτ αυ πτύπος δυδέ μέν δοσα, "Η λήθει Διός όνας, ύπερμενέος Κρονίωνος. 🕰 อิง แล้ง ฉีซิฉงฉัรกุง พระตลโกุง อัสธง ร้อิง ขอกุแฉ. 🥂 Ζώμα δέ οί περιφεγγές, απείριτον, αστυφέλικτον, "Οβριμον, όβριμόγυιον, ύπερμενες ώδε τέτυκτο. 📆 μοι μέν και στέρνα και ἐυρέα νώτα θεοιο 'Αήρ ἐυρυβίης πτέρυγες δέ οι έξεφ ούτο, Ταϊε έπλ πάντα ποτάθ. ίερη δέ οι έπλετο νηδύς Γαϊά τε παμμήτεις, όρξων τ' άιπεινά κάρηνα, Μέσση δε ζώνη βαρυηχέος οίδμα θαλάσσης Και πόντου, πυμάτη δε βάσις χθονός ένδοθι έίζαι Τάρταρά τ έυρωεντα και έσχατα πείρατα γαίης. Πάντα δ'άποκρύψας άνθις φάος ές πολυγηθές Μέλλεν από πραδίης προφέρειν πολυθέσκελα βέζων."

- »Вго голова и прекрасное лице его —
- эЭто блестящее небо, и кругомъ, какъ бы золотые локоны,
- »Въ несказанной красотъ носятся сверкающія звъзды.
- »Два золотые рога, по одному съ двухъ сторонъ« (по образу Зевса Аммона съ рогами овла)
- »Составляютъ восходъ и заходъ, врата небесныхъ боговъ « (восходящія и заходящія звъзды, небесныя тъла);
- »Глаза это солице и противостоящая луна.
- »Истый, царственный духъ есть негибнущій эонръ;
- »Имъ Онъ все слышитъ и наблюдаетъ. Ибо нътъ
- »Ни ръчи, ни голоса, ни шума, ни въсти,
- "Что утанлось бы отъ ушей Зевса, всемощнаго Кронида.
- »Такую безспертную голову, такую мысль ниветъ Онъ!
- »Столь же блестяще у него туловище, нешамърниое, несокрушимое,
- »Крвпкое, съ сильными членами, гигантское;
- »Плечи бога и грудь и широкая спина, —
- »Это далекопростирающійся воздухъ; и крыльями окрыленъ,
- •Такъ что носится повсюду; Его священное лоно
- »Есть общая мать земля и высоко-подъятыя верщины горъ;
- »А по среднив поясъ изъ волнъ глухошумящаго моря.
- •Подошвы его ногъ корень земли, -
- »Мрачный тартаръ и крайніе предалы преисподней.
- въ себъ сокрылъ Онъ все, чтобъ снова на свътъ иногорадостный
- ъВсе извести изъ лона, являя чудо за чудомъ.«

Хотя Зевсь объединился съ Первобожествомъ и владычество его безсмертно, однакожъ нынъшнее состояніе вселенной не въчно (по позднъйшимъ гермесовымъ сочиненіямъ, міръ хотя произошелъ, но имъетъ въчное продолженіе); онъ имъетъ опредъленный циклъ своего существованія; это великій міровой годъ, котораго зима (т. е. по древне-египетской формъ года, связанной съ извъстнымъ состояніемъ водъ Нила), или начало есть всеобщее наводненіе земли, потопъ, катаклибию, и котораго льто, т. е. конецъ есть всеобщее міросожение, гипиомо се за Послъ этой катастровы онить будеть имъть преобладание Первопыма, Первобожество за И какъ Зевсъ отождествленъ съ нимъ, то его владычество будеть въчно, безъ міра какъ и съ міромъ 2049.

Изъ обзора содержанія эсвященной саги« открывается вопервыхв, что она по справедливости носить название »орфической, « такъ какъ она маходится въ самой тесной связи съ орфическими таннствами пинагорейской школы; а въ этихъ ор-Фическихъ таниствахъ самую существенную часть ихъ составляло то же ученіе, что у Орфея, о загробной жизни, о судъ душъ, ихъ наказаніи и наградъ, и въ слъдствіе этого объ ихъ странствованіи и окончательномъ освобожденіи и возврать въ жилище блаженныхъ на небъ; съ другой стороны, учение о судьбъ душъ само собою предполагаетъ тъже, что и въ священной сагв, представления о богахъ и мірв, какъ теоретическую основу его и опору. Восторыхи, не только изъ содержанія саги, но и изъ самаго описанія въ ней божествъ по ісроглифическому изображенію ихъ у Египтянъ, следуетъ, что она взята изъ круга чисто-египетскихъ представленій Пивагоромъ, который пробыль въ Египтъ 22 года и посвященъ быль въ египетскія таниства. Въ третьихь, что сяга эта имбеть боль-

<sup>202)</sup> Censorin. de die nat. c. 18. Hujus (magni) anni hiems summa est κατακλυσμός, aestas autem ἐκπύρωσις. Hunc Aristarches putzvit esse amorum duum milium. Heraclitus et Linus DMCCM, Orphous CMXX.

<sup>2003</sup> Prock Schol ad Hosiod, theogen. v. 209: πάλιν ἐπικρατήσαι μέλλει τὸ σπότοε ἐπεῖνο τὸ ἀρχαιότατον.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup>) За этимъ теоретическимъ ученіемъ »священной саги« савдуетъ еще религіозно-нравственное ученіе, которое излагать мы не считаемъ здівсь нужнымъ.

мую важность относительно греческих в врованій: потому что валагаетъ учение о жизни посмертной и будущемъ блаженствъ, какъ оно положено было въ основъ общественныхъ мистерій въ Греціи, — тріотическихъ Діониса, алеванискихъ, критскаго служенія Зевсу и мистерій самооракійскихъ; только наитемстическое учение о поглощении Фанеса, жагажовиз ва Фантрос, т. е. объ отождествления Зевса съ Первобожествомъ. дожжно быть, принадлежить самому Писагору, какъ покущеніе вновь соединить теснейшимъ образомъ современную ему греческую религію съ египетскою; если для связи той и другой реангіи включены въ сагу народныя греческія представленія, и вилючены со всею ихъ нравственною безсодержательностію, то конечно, для того, чтобы показать непосредствемное столкновеніе ихъ съ умозрительнымъ кругомъ понятій, и следовательно выразить, хотя косвенно, свою оппозицію съ народными религіозными представленіями, слишкомъ уклонившимися отъ ихъ первообраза. Въ четвертыхв, наконецъ, возстановленіемъ священной саги, какъ пинагорейскаго сочиненія, возстановляется самое ученіе пивагорейское въ своей полнотъ и ясности. Большая часть позднъйшихъ писателей о пинагореизмъ говоритъ о Пинагорейцахъ вообще, не отличая Пинагориковъ, или послъдователей Пинагора въ строгомъ смысль, отъ приверженцевъ кротонской врачебной школы, усвоившей себъ дуализмъ зороастровъ, отъ Телавга и его гераклейской школы; даже Аристотель въ своей метафизикъ и въ другихъ своихъ сочиненіяхъ, писанныхъ большею частію съ полемическою цёлію, приводить понятія пивагореизма, не выясняя различныхъ въ немъ направленій, — что и не было нужно для его цъли, — не обозначая подразумъваемыхъ при этомъ сочиненій, а часто и сочинителей, и какъ бы предподагая въ читателяхъ знакомство съ пинагорейскою литературою. — Отсюда произошло смѣшеніе разныхъ направленій пивагореизма, древнѣйшихъ и позднѣйшихъ, противорѣчіе взглядовъ, которое не возможно было примирить, неясность и запутанность представленій, какую встрѣчаемъ въ изложеніи пивагорейскаго ученія у историковъ Философіи. Но теперь, имѣя въ виду содержаніе »священной саги, « безъ труда можемъ отдѣлить ученіе Пивагориковъ, т. е. самого Пивагора и неизмѣнныхъ его послѣдователей, отъ ученія Пивагорейцевъ, каковы Телавгъ, Филонъ и другіе, и чрезъ то воспроизвесть пивагорейское ученіе въ надлежащемъ свѣтѣ, тѣмъ больше, что многія свидѣтельства древнихъ, до сихъ поръ темныя и непонятныя въ пивагореизмѣ, сами собою объясняются чрезъ ихъ сличеніе съ »священной сагой.«

## 66) Философское ученіе Пивагора.

Въ Философію Пинагора, понимаемую имъ въ самомъ общирномъ смыслѣ, какъ »любовь къ мудрости« (Diog. Laërt. VIII. I. VI.) входили самыя разнообразныя науки: математика, математическая музыка, сферика и астрономія, оптика, географія, космогонія, космологія и символика числъ. Но какъ большая часть этихъ наукъ не относится къ Философіи по нынѣшнему понятію о ней, то мы ограничимся здѣсь изложеніемъ только α) ученія о природю и β) символики числъ, такъ какъ это ученіе имѣетъ преимущественно философское содержаніе.

## а) Учение о природъ.

»Первоначаломъ сущаго, « — говоритъ Аристотель 205), — »Пивагорики, какъ и другіе древніе, (наприм. Анаксимандръ)

<sup>205)</sup> Arist. Physic. III. c. 4. 2: *กลิงาธ*ร, อ๊ออเ อ๊อมซ็อเง ล้ธิเอมอังเซธ ที่สุ-

жолагали безконечное, алегооv, и именно, не какъ свойэство чего-либо другаго, но какъ самостоятельную субстанцію, эн притомъ такую, которая принадлежить и къ области чувэственно-наблюдаемаго (внутри міроваго шара) и существуєть »внъ небеснаго свода« (внъ міроваго шара). Само собою разумвется, что это безконечное, эта самостоятельная субстандія, не только наполняющая міровой шаръ, но и вив его занимающая безпредъльное пространство, есть не иное что, какъ Первобожество. Какимъ образомъ это безконечное принадлежить и къ чувственно-наблюдаемому, видно изъ другаго мъста у Аристотеля 206), гдъ сказано: »и Пивагорейцы принимали эсамостоятельное существование пространства (пустоты) и учиэли, что это пространство, эта пустота изъ безконечнаго Духа, энзъ безконечнаго живаго дыханія (ἐκ τε ἀπείρου πνεύμαэтос) проникаеть въ небесный сводъ, въ міровой шаръ; поэтому что міровой шаръ втягиваеть въ себя это безконечное, жакъ бы вдыхаетъ его. И это пространство, эта пустота ограэничиваетъ существа ( $\iota \alpha \varsigma \ \varphi \acute{\upsilon} \sigma \epsilon \iota \varsigma$ ), потому что пространство

θαι τῆς τοιαύτης φιλοσοφίας (ΥΠΟΝΙΑ Ο ΠΡΗΡΟΛΕ, τῆς περλ φύσεως ἐπιστήμης) πεποίηνται λόγον περλ τοῦ ἀπείρου, καλ πάντες ὡς ἀρχήν τινα τιθέας τῶν ὅντων, ὥσπερ οὶ Πυθαγόρειοι, ὀυχ ὡς συμβεβηκός τινι ἔτέρω, ἀλλ' ὡς ὀυθαν ἀντὸ ὅν τὸ ἄπειρον οἱ μὲν Πυθαγόρειοι ἐν τοῖς ἀισθητοῖς (εἶναι τὸ ἄπειρον ἀπεφήναντο), καλ εἶναι δὲ τὸ ἔξω τε ὀυρανοῦ ἄπειρον.

<sup>206)</sup> Arist. Phys. auscult. IV. c. 6. p. 7: Ειναι δέφασαν καὶ οἱ Πυθαγόρειοι κενὸν (6ε3κομεσμοε προστραμόταο) καὶ ἐπεισιέναι ἀυτὸ τῷ ὀνεανῷ (προημκαετ» η β» μίροβοй μαρ») ἐκ τοῦ ἀπείρου πνεύματος, ὡς ἐν ἀναπνέοντι (τῷ ἐρανῷ 3c. Τάκ» κάκ» μίροβοй μαρ» βτηγηβαετ» β» Себя пространство, пустоту на» этого ἄπειρον πνεῦμα, το οн» κάκ» όμ Αμμέτ»). Καὶ τὸ κενὸν, ὅ διορίζει τὰς φύσεις, ὡς ὅντος τοῦ κενοῖ χωρισμοῦ τινος τῶν ἐφεξῆ, καὶ τῆς διορίσεως, τοῦτ εἶναι πρῶτον ἐν τοῖς ἀριθμοῖς (c. βλ. η β» ησημελικών βοιμάχ»), τὸ γὰρ κενὸν διορίζειν τὴν ψύσιν ἀντῶν.

эобразуеть обособление и раздаление существующаей одно веалих эдругаго; и нотому это пространство есть первое въ числакъ, »ВЪ ИСЧИСЛЯЕМИХЪ Венцахъ, Танъ наиъ оно разграничиваетъ »ихъ сущность.« Такимъ образомъ Первобожество, по учению Писагора, переходить и эвъ область чувственно - наблюдаеmaro.« έν roig άισθητοίς, no nonumer ophom ust cymieственных в сторонъ безконечнаго, по причинъ его безконечной протяженности и пространственности, т. е. его вездъприсущия, нотому что это безпредъльное пространство не только объемлеть вось мірь, но и промикая въ него и въ немъ разграничивая отдъльныя физическія вещи, дъласть самое безконечное прямо наблюдаемымъ и видимымъ для насъ по крайней мъръ въ одной изъ формъ его существования, когда все прочее существо его сокровенно и невидимо, --- что совершенно со-Fracho n ch chorann parettoble (Sead neal): porha ecus moryэчая основа вселенной; изъ одного происходить все сотвоэренное, и въ немъ, въ сотворенномъ, является оно, стаэновится наблюдаемымъ, познаваемымъ, хотя его самого »никто изъ смертныхъ не въ состояніи видёть, « (см. выше примъч. 143 и 144).

Ближайшее понятіе о безконечномъ, или Первобожествъ можемъ извлечь изъ следующихъ свидетельствъ: Аристотель говоритъ 2077, эно ученію Писатора, небесный сводъ, міровой эшаръ изъ безконечнаго втятиваетъ въ себя время и дыжаніе и пространство, отделяющее места особыхъ вещей годио отъ другаго. Но если міръ изъ Безконечнаго втятиваеть въ себя время, дыханіе и пространство, то значитъ.

<sup>201)</sup> Stob. Edt. I. p. 3800 'Er de τῷ πυρί τῆυ Πάθαγόρυ φελουσφέαν πρῶτο βράψει ('πρισύντεληκ), τὸν ἀρανόν.... ἐπειεάγυνθαι ἐκ τοῦ ἀπεδρου χρόνον το και πνοῆν και τὸ κένον, ὅ διορίζει ἐκαστῶν τὰς χώρας πολ

что время, дыханіе и пространство уже существують въ безконочномъ, какъ его существенныя принадлежности. И въ другомъ мъсть говоритоя, что сремя эесть сфера объемлющаго,« т. е. безконочнаго, или иначе, -- принадлежить къ сферъ безконечнаго, макъ въчное его существование <sup>208</sup>); съ другой стороны, Пауваркъ свидътельствуеть 200), что по учению Писагора, и араужи, необходимость, неизбъжная судьба, т. е. безконечное пространать объемять собой піровой шарь, следовательно есть составная часть безконечнаго, или Первобожества, объемлицаго міръ, — составляєть его безпредальность, нан вездвирнечщіе. Что же насается безконечного дыханія, οθημισε πεπικαιο θημοσεκία, ἄπειρον πνευμα, πνοή Β' δεзконочномъ, то это есть не иное что, какъ смъщение эоира, ням дужа и нарообразно-разръщенной воды, или первоматерішь: чемпое, парообразное смішеніе, σκοτόεσσα ομίχλη по выражению сващанной саги. Итакъ безкопечное, какъ и въ свяценной сагь и въ египетскомъ въроучении, есть соединение дука и метерін, пространства и времени, есть по самой сущности своей четверица, или четвероединство, тетрактус. — Такимъ образомъ очень просто объясняются всё приведенныя эмісь овидітельства, которыя до сихъ поръ, безъ сличенія сь египетскимъ въроччениемъ, были совершенно темны.

По ученію Писагориковъ міръ имѣетъ начало и произошель внутри безконечнаго, изъ его же божественныхъ нервоначалъ: »принимаютъ ли Писагорики происхожденіе міра, или »нѣтъ, « — говоритъ Аристотель <sup>210)</sup>, — »это не подлежитъ

<sup>1003</sup> Plut, pluc. I. 21. Πυθαγόρας του χρόνου την αφαίραυ τα περιώ-

поэр Plut. fbid. I. 25, 2. Слич. Stob. Ecl. 1 p. 158. Galen. c. 10. Шоваубрая авауму бор персиятовае гой пооца.

<sup>219)</sup> Agist: Metaph. XIV. 3. Oi pièr our Auftayopeioi noregon ou

эспору, потому что они говорять совершенно ясно, что какъ эскоро образовалось первое единое (зародышъ міроваго шара), это тотчасъ ближайшая къ нему часть безграничнаго (безэконечнаго) привлеклась первымъ единымъ (зародышемъ возэникающаго міроваго шара), какъ ограниченнымъ, конечнымъ » $(\mathring{\upsilon}\pi\mathring{o}\ \tau\mathring{o}\widetilde{\upsilon}\ \pi\acute{e}\varrholpha auarepsilon)$  и ограничилась, сд $\ddot{\epsilon}$ лалась конечною« (т. е. образовалась въ міровой шаръ). Что именно привлечено было изъ безконечнаго въ міровой шаръ, видно изъ приведенныхъ выше свидътельствъ Аристотеля: привлечена была не только часть первоматеріи, но и пустота (пустое пространство), которая, расторгнувъ матерію на отдёльныя массы, наполнила собой разстоянія между ними и тёмъ опредёлила имъ постоянныя мъста; проникнулъ не только эсиръ, который круговымъ самодвиженіемъ долженъ былъ сообщить круговороть и космическимъ тъламъ, но и время, которое въ конечномъ мірт само сдтлавшись конечнымъ и переходящимъ, должно было внести переходчивость и въ предметы міра. Приведенное нами при изложеніи »священной саги« свидѣтельство Апіона о происхождении міроваго шара въ Первобожествъ (см. выше, 149 примъч.) можетъ служить не только подтвержденіемъ свидътельствъ Аристотеля, но и формальнымъ комментаріемъ къ нимъ, потому что оно выражаетъ тотъ же взглядъ Пиоагора на происхождение міра, только поливе 211).

Такъ какъ міръ произошель изъ божественныхъ началь,

ποιούσιν ἢ ποιδυσι γένεσιν ὀυθέν δεῖ διστάζειν φανερῶς γὰρ λέγουσιν, ὡς τἔ ένὸς συσταθέντος (μ XIII. c. 6)... ἐυθύς τὸ ἔγγιστα τᾶ ἀπείρε ὅτι ἔιλκετο καὶ ἐπεραίνετο ὑπὸ τᾶ πέρατος.... κοσμοποιούσι (γὰρ) καὶ φυσικῶς βούλονται λέγειν.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Какъ непонятны были эти свидътельства Аристотеля безъ сличенія съ египетскимъ ученіемъ, видно наприм. изъ словъ Целлера въ его Die Philosophie der Griechen, zweite Aufl. 1856. р. 317.

то сущность его должна быть схожа съ сущностію Первобожества, или, по выраженію »священной саги«, »во всемъ равняться Первочислу« (см. выше, прим. 148). И дъйствительно, мы находимъ у Діогена лагртскаго, что по ученію Писагора, »міръ не есть только матеріальное тъло, шаръ, σφαιφοειδῆ, »но и одушевленъ и одаренъ разумъніемъ 212).«

Какъ по священной сагъ, перводухъ, эсиръ вступиль въ міръ въ качествъ міроваго творящаго духа (Фанеса, Эрикепея) и родиль въ немъ теплоту, огонь, — мірообразователя матеріальнаго: такъ и здёсь, по ученію Пивагора, происхожденіе міра начинается съ огня и пятой стихіи, т. е. эомра  $^{213)}$ , приводящаго въ движение міровой шаръ,  $\dot{o}$   $\tau \tilde{\alpha}_{\mathcal{S}}$ σφαίρας όλκος (вм. όλκάς, ластовый корабль); остальныя стихіи, στοιγεία, вром' зопра, какъ составныя космическія части, суть огонь, воздухъ, вода, земля 214). Вода и земля, очевидно, суть двъ, при образованіи міра раздълившіяся составныя части парообразной первоматеріи, которая еще въ нераздельной массе наполняла міровой шаръ, пока мірообразовательные элементы, эниръ и огонь не раздёлили ихъ порознь. Огонь и воздухъ суть произведенія зеира: воздухъ, какъ холодный эвирь 215), а огонь, слёдовательно, какъ теплый, воспламененный эниръ 216). Всь пать стихій, какъ истеченія

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>) Alex. Polyhist. **н**3ъ пно. источн. у Діог. ляэрт. VIII. 25: γίνεοθαι πόσμον σφαιροειδή, ξμψυχον, νοερόν.

<sup>213)</sup> Plut. plac. II. 6. 2: Πυθαγόρας ἀπὸ πυρὸς και τε πέμπτε στοιχείου (ἄρξασθαι τὴν γένεσιν τε κόσμου), η Theolog. arithm. p. 26 βα κομιβ: τὸ πέμπτον και κατ' ἀυτὸ τεταγμένον στοιχεῖον ὁ ἀιθήρ.

<sup>214)</sup> Alex. Polyhist. ap. Diog. Laërt. VIII. 25. τὰ στοιχεῖα εἶναι τέτταρα, πῦρ, ὕδωρ, γῆν, ἀέρα. Θομρъ οπущенъ

<sup>215)</sup> Alex. Polyhist. ap. Diog. Laërt. VIII. 1. 27. Καλούσι δὲ τὸν μέν ἀξρα ψύχρον ἀιθέρα.

<sup>216)</sup> Воздухъ и зоиръ суть два сродныя нежду собою повития,

божественной субстанціи, живы и одунювлены, а земръ, ванъ непосредственное истеченіе божественнаго духа и источинкъ всёхъ косинческихъ и земимхъ духовнихъ существъ, одаренъ дане: разумомъ и волею. Какъ одинановыя по своей сущности, стихін безпрестанно переходять одна въ другую, преникають всю вселенную и по ихъ-то причинъ міръ одушевлень и есть существо разумное 217). Стихін состоять изъ частиць, все еще протиженныхъ и по своей пространственной формъ различныхъ, — межно бы сказать, — изъ амеомось, но Писагоръ называеть эти частицы стихій моножами, едикственноми, слёдовательно частицами простыми, далье уже недалимыми 216), и однакожъ имъющими величиму 219), хотя безъонечно-малую 220). У Секста Эмпирика онъ названы, — в ато очевидно древивинее ихъ наименование, — истореніями и пылимками, об стиход кой откогование, — истореніями и пылимками, об стиход кой обуков 2211), что совершенно со-

потому что во всей древности эсиръ признавали тончайшимъ воздукомъ, няходящимся въ высщихъ областяхъ міроваго шара.

<sup>217)</sup> Alex. Pol. ap. D. L. VIII. 25: & (τὰ στοιχεῖα) μεταβάλλειν τε καὶ τρέπεσθαι δι ὅλων, καὶ γίνεσθαι ἐξ ἀντῶν πόσμον ξμψυχον, νοερόν.

<sup>218)</sup> Alex. Aphrod. in Arist. Metaph. A. Schoil. Arist. p. 551: En of madquatened squesa (tornaun) autos de (of Hudayógeses) marádan Meryou, asóvideta martámasir övra nal ouder mod autou syorta.

<sup>2 19)</sup> Arist, Metaph. XIII. 8, άλλα τας μονάδας ύπολαμβάνουσων έχειν μέγεθος. Η de anim. I. 4: δόξειε δ'αν οὐθὰν διαφέρειν μονάδας λέχειν ή συμάτεα μενομί.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup>) Слич. Platon. Tim. p. 56, С. Несправедлико, поэхому, приписывають Еконку (ученику Пленгора) ученіе (Stob. Ecl. phys. p. 308), что составныя частицы вселенной суть неділимыя тіла и пустота и что монады тілесны: ученіе вто принадлежить самому Пиесгору, хотя въ первый разь высказано Еконитомъ.

<sup>221)</sup> Sext. Empir. pyrrh. hypotyp, III. 18, p. 152; Oi dard von Australia van Australia

гласно съ монятіемъ о первоматерін, какъ парообразной, облачной массъ, о́мудл.

Это учение о стихияхь гларнымъ образомъ объясняетъ, канъ субстанція міра, духовная и матеріальная, непосредственно произошла изъ божественной субстанціи, изъ перводуна и первоматеріи. Но міръ не только связанъ такимъ ображить съ Первобожествомъ своимъ происхождениемъ него н существованіемъ внутри его, но и постоянно находится вы самомъ тесномъ общения съ сущностио божества, лотому чта, какъ видно изъ приведенныхъ нами выше свидътельствъ Аристотеля (примъч. 206 и 207), субстанцію, необходимую для новаго творенія и произхожденія вещей онъ и теперь поотольно получаеть изъ окружающаго его божества, и теперьпарообразное сибпеніе вопра и первоматеріи, это живое дыханів (проб. пребла), онь постояню втягиваеть въ себя изъ божества, и самую нустоту напъ бы вдыхаетъ въ себя и выдыхаеть 222); ноэтому и эвь завётахы« божество, тетромийс. названо эисточникомъ присно-текущаго творенія« (выше, 121 прим.). Следовательно сохранение міра, по ученію Плевгора, есть непрерывное продолжение и обновление міротворенія. — Изъ субстанціи божества міръ непосредственно получасть не только свою субстанцію, но и противоположную безколечной божественной сущности конечную, ограниченную форму, свое обособление въ частныя, ограниченныя вещи, и получаетъ имение чревъ пространство и время, — эти существенныя сторежи камого божества. Пространство, — какъ мы уже видели



σώμωτα, ωંદ οો એτμολ καλ οો όγκος, τα θέ ασώματα, ωંς σχήματα καλ ίδεαι καλ αφοθμοί

<sup>223)</sup> Plut. plac. II. 9: οἱ μἐν ἀπὸ Πυθαγόρου ἐκτὸς εἶναι τοῦ κάσμου κενὸν, ἐις δ ἀναπνεῖ ὁ κόσμας καὶ ἐξ δυ.

изъ свидътельства Аристотеля (выше, 206), — непрестанно проникая сквозь небесный сводъ въ міровой шаръ и пустотой разграничивая вещи, дълаетъ ихъ чрезъ то числами, т. е. исчисляемыми, частными вещами, лежащими одна внъ другой; и время, проникая въ міръ и разграничивая то, что слъдуетъ одно за другимъ, дълаетъ все происходящее въ міръ чъмъ-то конечнымъ, существующимъ только на опредъленный срокъ. — Этимъ же объясняется какъ единство Бога и міра по ихъ сущности, такъ и ихъ различіе, состоящее въ различіи самобытнаго и происшедшаго, безконечнаго и конечнаго, всеобщаго и ограниченной лишь его части.

Конечный міръ, происшедшій изъ Бога, устроенъ по числу, мѣрѣ и гармоніи <sup>223)</sup>, потому что ограниченное и конечное есть вмѣстѣ исчисляемое и измѣряемое, или, по пинагорейскому выраженію, само есть »число,« а потому и съ другими конечными, исчисляемыми и измѣряемыми вещами, съ другими »числами« должно находиться въ отношеніяхъ исчисленія и измѣренія, а слѣдовательно и гармоніи.

Вселенная, по ученію Пивагора, какъ и вообще по взгляду древнихъ <sup>224)</sup>, есть шаръ замкнутый неподвижною твердію, вміншающій въ себі всі тверди планеть съ землею по средині. Земля тоже есть шаръ пустой, въ середині котораго находится центральный огонь, который поэтому составляеть средоточіе всего міроваго шара. Но какъ одна половина земнаго шара находится по сю, а другая — по ту сторону централь-

<sup>223)</sup> Theano Β' Επ COUMMEHIM περί της ευσεβείας ap. Stob. Ecl. phys. I. 302: 'Ο δε (Πυθαγόρας) ουκ εξ άριθμοῦ, κατά δε άριθμον έλεγε πάντα γίγνεσθαι.

<sup>224)</sup> Cic. de nat. Deor. II. 18, 19.

наго отня и какъ объ эти половины земли совершенно отдълены одна отъ другой, то каждая изъ этихъ половинъ составдветь особую часть міра, особое міровое тело; половина нами обитаемая называется собственно землею, а обитаемая антипонами — противоземеліемь,  $\mathring{\alpha}\nu\iota(\chi\vartheta\omega\nu^{225})$ . При разділенін земли на двъ половины, весь міровой шаръ состоитъ изт 10 частей: 1) изъ самаго крайняго, непрозрачнаго свода неподвижныхъ звёздъ, 2-8) изъ семи прозрачныхъ планетныхъ твердей для Сатурна, Юпитера, Марса, Солнца, Венеры, Меркурія и Луны, и наконецъ 9-10) изъ земли и противозеиелія<sup>226)</sup>. Всв планеты суть шарообразныя небесныя тъла большаго, или меньшаго объема, чёмъ земля; между ними нахопятся космическія пространства, раздёляющія ихъ; такихъ пространствъ, начиная съ земли до крайняго свода міроваго шара, девять и вев они наполнены воздухомъ, огнемъ и эеиромъ. И тверди, или сферы, къ которымъ прикръплены пла-HeTH (Euclid. Phaenomena, initio introd. ed. Dasypod. p. 50; David Gregor. p. 557), — такъ какъ звъзды и планеты не перемъняють взаимнаго между собою отношенія, суть неизмъримые шары изъ кристалла, и потому прозрачны; тверди эти, начиная съ луны вверхъ, все большаго и большаго объема и наконецъ непрозрачный сводъ неподвижныхъ звіздъ, замыкающій собою весь міровой шаръ, есть самый

эээ) Это противоземеліе теперешняя астрономія соединила съ землею, какъ ея существенное полушаріе, центральный огонь неренесла въ средоточіе самой земли, и лвиженіе ея около центральнаго огня изм'янила въ движеніе около ея собственной оси. Вёски Philol. 123.

<sup>226)</sup> Arist. Met. I. 5, 4. και τὰ φερόμενα κατὰ τὸν ὁυρανὸν δέκα μιν είναι φανερῶν διὰ τῶτο δεκάτην τὴν ἀντίτθονα ποιούση.

огромений менду ними. Весь міровой шаръ состоить, повтому, изъ восьми такихъ сферь, или твердей, изъ которыхъ свыь сферъ планетныхъ прозрачны, а восьмия, высочийшия, сферг неподвижных вебадь, непрозрачна, такъ что нашь взоръ презъ кристальныя сферы провинаеть до внутренней стероны сферы неподвижных звъздъ и видить прикръпленими къ этой сферъ звизди, но безконечное, находищееся по ту сторону ея, совердать не можеть. Эти 8 сферъ, съ прикрапленными ить нимъ планетами и звъздами, расположены по гармоническимъ отношеніямъ, т. е. ихъ разстоянія соотвітствують интервалламъ музыкальных в тоновъ въ октавъ. Кромъ этихъ восьми божественныхъ сферъ съ ихъ восьмю интервалания есть вще сосемь велиния посмическим божествь, около которнав вращается вся впутренняя жизнь вселенной: Мебо съ есто безпрерывнымъ пруговращениемъ и Эемал въ центральномъ ел ноков; Эвирь, одушевляющій вселенную съ высшихъ небесныхъ областей и всеживотверящий Огонь, двевной Сельши в ночная Тыма, которые въ постояниомъ круговоротъ ополо чемли всегда порожь занимають половины міреваго пространства, и наконецъ Солице и Лука.

Относительно движенія міроваго шара у превишть писагоривовь было два противоположних ванляла: по одному, очевидно древивійнему, сферы неподвижних авізять и прочія планетныя сферы каждый день, т. е. каждые 24 часа обращаются однажды, вийсть съ прикріпленными къ ништь авіздами и планетами, около своей оси съ востока на занадъ, а земля въ средоточіи міра остается покоющеюся; по другому вагляду земля вращается около своей оси, а суточное круговращеніе міроваго шара, — звіздъ, солица, луны, планеть, есть круговращеніе только кажущееся 227).

<sup>227)</sup> Arist. de Coel. II. 13 init. Tur alelorur ent es piecos uestebus

Міръ находится въ безпрерывномъ движеніи, потому что онъ живъ и одушевленъ, а жизнь и одушевленіе получаетъ оттого, что безпрестанно вдыхаеть въ себя божественныя нервоначала, особенно эвиръ, отъ котораго происходитъ въ немъ и огонь; эниръ есть источникъ душъ и разумънія, а тенлота — причина жизни. Все участвующее въ теплотъ живетъ, а потому и растенія суть живыя существа. Но не все живое одушевлено, а только то, что участвуеть въ эсиръ, потому что душа отлична отъ жизни и есть истечение эфира. Душа и безсмертна потому, что безсмертно то, изъ чего ома происходить. Эниръ, занимающій высшую часть міроваго шара, въчно движимъ и чистъ, въчно свъжъ и невредимъ и потому все, что въ немъ участвуетъ, безсмертно и божественно. Оттого въ высшихъ небесныхъ областяхъ, въ сферахъ планетъ и неподвижныхъ звёздъ, нётъ переходчивости; тамъ въчно юная свъжесть  $(\dot{v}\gamma/e\iota\alpha)$  и безсмертіе; напротивъ того земля, куда эфиръ отражается только посредствомъ солнечнаго свъта, есть мъсто переходчивости, возникновемія и прехожденія, бользни и смерти 228); на земль, поэтому, жи-

Ч. П.

12

λεγόντων (την γην) εναντίως οι περι την Ιταλίαν, καλούμενοι δε Πυθαγόρειοι λέγκοιν επι μεν γάρ τοῦ μέσου πῦρ είναι φασι, την δε γην, εν τῶν
ἄπτρων δυσαν, κύκλφ φερομένην περι τὸ μέσον (οκ. средоточ. огня)
νύκτα τε και ήμέραν ποιεῖν. Слич. коммент. Симпликія къ этому міюту
(124 inf.). Въ древности одниъ только Аристархъ принималь движеніе земли не только около ея оси, но и около солица. Plut. plac.
II. 24; Archimed. in Arenario, init. ed. Basil. Hervag. p. 120.

<sup>218)</sup> Alex. Polyhist. ap. Diog. Laërt. VIII. 28: Και ζῆν μὲν πάντα ὅσα μετέχει τοῦ θερμοῦ, διὸ και τὰ φυτὰ ζῶα εἶναι ψυχὴν μέντοι μὴ Ἦχειν τάντα, διαφέρειν τε φυχὴν ζωῆς. Εἶναι δὲ τὴν ψυχὴν ἀποσπάσμα ἀιθέρος..... ἐπείκατόν τε εἶναι ἀυτὴν, ἐπειδήπες και τὸ ἀφ' δυ ἀπέσπασται, ἀθάνατόν ἐστε. Τὸν γὰρ περ) τὴν γῆν ἀέρα ἀσειστον και νοσερὸν και τὰ ἐν ἀυτῷ πάντα θνητὰ, τὸν δὲ ἀνωτάτω (ἀιθέρα) ἀεικίνητόν τε εἶναι και καθαρὸν και ὑγιῆ, και πάντα τὰ ἐν ἀντῷ ἀθάνατα και θεῖα.

вутъ только смертныя существа, — люди, животныя и растенія, а въ высшихъ областяхъ—герои (души усопшихъ), демоны (безсмертные духи) и боги, т. е. небесныя тъла, которыя тоже суть безсмертныя и божественныя существа <sup>229)</sup>.

Весь міръ по своему внутреннему порядку и стройности есть  $\varkappa \acute{o} \sigma \mu o \varsigma$ , устройство, красота <sup>230)</sup>. Въ этомъ прекрасно устроенномъ мірѣ теплота и холодъ, свѣтъ и тьма, сухость и влажность вообще распредѣлены поровну ( $\imath \acute{o} o \acute{\mu} o \iota \varphi \alpha$ ), но такъ, что но временамъ преобладаетъ то одно, то другое, отчего происходитъ смѣна временъ года. Преобладаніе теплоты производитъ лѣто, преобладаніе холода — зиму, а отъ ихъ равновѣсія происходятъ прекраснѣйшія части года: нри постепенномъ усиленіи тепла — наиболѣе здоровое время года, весна, а при постепенномъ уменьшеніи теплоты менѣе здоровая осень, какъ и утро здоровѣе вечера. Въ удержаніи этого равновѣсія выражается міропорядокъ, ειμαφμένη, промысль, προνοια, господствующій во всей вселенной <sup>231)</sup>; отъ этого равновѣсія происходитъ, что земля обитаема. На этомъ міропорядкѣ и промыслѣ утверждается сохраненіе и постоян-

<sup>229)</sup> Alex. Polyhist. ibid. 27: "Hliov te nal σελήνην nal τθε άλλους αστέρας είναι θεούς.

<sup>230)</sup> Plut. plac. phil. II. 1: Πυθαγόρας πρώτος ωνόμασε την των όλων περιοχήν κόσμον, έκ της εν αυτά τάξεως.

<sup>231)</sup> Alex. Polyh. ap. D. Laërt. VIII. 26: Ἰσομοιρά τε εἶναι ἐν τῷ κόσμῷ φῶς καὶ σκότος, καὶ θερμὸν καὶ ψυχρὸν, καὶ ξηρὸν καὶ ὑγρὸν. ὧν κατ ἐπικράτειαν θερμοῦ μὲν θέρος γίνεσθαι, ψυχροῦ δὲ χειμῶνα. ἐὰν δὲ ἰσομοιρῆ τὰ κάλλιστα εἶναι τἔ ἔτους, δυ τὸ μὲν θάλλον ἔαρ ὑγιεινὸν, τὸ δὲ φθίνον φθινόπωρον νοσερὸν. ἀλλὰ καὶ τῆς ἡμέρας θάλλειν μὲν τὴν ἕα, φθίνειν δὲ τὴν ἑσπέραν, ὅθεν καὶ νοσερωτέραν εἶναι. 27: καὶ προνοεῖσθαι τὸν θεὸν ἡμῶν, ἑιμαρμέιην τε τῶν ὅλων εἶναι, καὶ κατὰ μέρος ἀιτίαν τῆς διοικήσεως. 33: καὶ καθο ἀρμονίαν συνεστάναι τὰ ὁλα.

ное бытіе міра, хотя онъ, какъ происшедшій и тълесный, по своей природъ переходчивъ <sup>232)</sup>.

Между обитателями міра люди занимають среднее мѣсто. Боги, демоны и герои, обитатели высшихъ областей. выше ихъ, а вмъстъ съ ними живущія на земль существа,животныя и растенія, стоять ниже ихъ. Люди божественнаго происхожденія; они принадлежать къ темъ духамъ, которые при происхожденіи міра произошли изъ эвира – перводуха, которые за тъмъ обитали на небъ и только для покаянія нина землю и сдълались людьми, но наконецъ, послъ земной жизни, по окончанія душепереселенія, должны возвратиться въ жилище блаженныхъ на небо; следовательно дучеловъческимъ принадлежитъ и предсуществование и безсмертіе. Человъкъ состоить не только изъ тъла,  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha$  и свойственной ему жизненной силы,  $\psi \nu \chi \eta'$ , или  $\zeta \omega \eta'$ , но и dyxa,  $v\tilde{s}_{S}$ , или  $\psi v \chi \eta'$ ; духъ извит приходитъ (изъ неба) въ человъческое тъло по его рождении 233), а съ духомъ, какъ истеченіемъ эвира, привходить разумъ, мышленіе, λογικόν; напротивъ того, жизненная сила чужда мышленія, неразумна,  $\ddot{\alpha}\lambda_{O}\gamma_{O}\nu^{234}$ , такъ какъ она происходитъ изъ теплоты, изъ проникающаго міръ огня, который производить только матеріальное одушевленіе, но не мышленіе. Только духъ безсмер-

**12**\*

<sup>232)</sup> Plut. plac. phil. II: 4: Πυθαγόρας... γενητον ύπο θεου τον κόσμον και φθαρτον μεν όσον επί τῆ φίσει, άισθητον γὰρ είναι διὰ το σωματικόν ου μέν φθαρησόμενον γε, προνοία και συνοχή θεου.

<sup>238)</sup> Stob. Ecl. phys. p. 790. 7: IIv day ó ças diçader eisuçireadas tòr rov.

<sup>231)</sup> Plut. de plac. IV. 4: Πυθαγόρας, Πλάτων, κατά μέν τον άνωτάτω λόγον διμερή την ψυχήν το μέν γάρ έχει λογικόν, το δ' άλογον.

тенъ 2055); чрезъ него человъкъ уподобляется богамъ 2066); а жизненная сила смертна и обща ему съ животными. Жизненная сила раздъляется еще на способность чувствованій и страстей, θυμός, θυμικόν и на способность возбужденій и пожеланій, єпідимино́v. Духъ пребываеть въ мозгу, жизненная сила въ груди, или сердцъ и въ тълъ 237). Мысли суть выдыханія  $(\vec{\alpha} \nu \dot{\epsilon} \mu o \nu \varsigma)$  духа и нодобно ему невидимы<sup>238)</sup>; онь суть дъйствія духа, эвира, а дъятельность чувствъ  $(\alpha i \sigma \vartheta \eta \sigma \epsilon i \varsigma)$ относится къ жизненной силъ и теплотъ. Чувство и особенно зрѣніе происходить отъ того, что изъ мозга въ чувственные органы, а отъ нихъ къ предметамъ исходятъ весьма теплые лучи, родъ теплаго испаренія, ατμον άγαν θεομόν; мы потому видимъ сквозь воздухъ и воду, что исходящіе изъ глазъ теплые лучи эрвнія легко проникають чрезъ холодъ воздуха и воды, тогда какъ если-бы это испареніе, эти лучи въ глазахъ были холодны, то въ столь же холодномъ воздухъ останавливались бы <sup>239)</sup>. Пять нашихъ чувствъ соотвътствуютъ

<sup>235)</sup> Alex. Polyhis. ap. Diog. Laërt. VIII. 30: Καὶ τὸ μὲν φρόνιμον (τῆς ψυχῆς μόριον) ἀθάνατον, τὰ δὲ λοιπὰ θνητά.

<sup>236)</sup> lbid. 27: Καὶ ἀνθρώπων είναι πρὸς θεούς συγγένειαν, κατὰ τὸ μετέχειν ἄνθρωπον ἀιθέρος.

<sup>287)</sup> Plut. plac. IV. 5: Πυθαγόρας τὸ μὲν ζωτικὸν περί τὴν καρδίαν, τὸ δὲ λογικὸν και νοερὸν περι τὴν κεφαλήν.

<sup>238)</sup> Alex. Polyhist. ap. Diog. Laërt. VIII. 30: Τές δε λόγους ψυχής ἀνέμους είναι ἀόρατόν το είναι ἀντήν και τους λόγους, έπει και ὁ ἀιθηο ἀόρατος.

<sup>239)</sup> lbid. 29: Түй та йла дүрги могчий, жай жат айда түй брисоч атион тича айчан дарион, кай дій тёто абустал ді аброс бран кай ді болгос и пр. Эта теорія зрвнія противоположна нынв господствующей: обыкновенно думають, что лучи сввта, посредствомъ которыхъ мы видимъ, исходять отъ видимыхъ предметовъ и сосредоточиваются въ написть глязв, такъ что ствтовые лучи составляють конусь, ко-

пати элементамъ, зръніе — отню и свъту, слухъ — эепру, обоняніе — воздуху, вкусъ — водъ, осязаніе — землъ (Stob. Ecl. phys. I. p. 1104).

По разлученіи отъ тѣла душа носится въ воздухѣ и въ сопровожденіи Гермеса вступаетъ въ преисподнюю, откуда восходитъ на небо, если признана чистою, или, въ противномъ случаѣ, богинями судьбы, Эринніями заключается въ новыя нерасторжимыя узы, т. е. соединяется съ новыми тѣлами для новыхъ земныхъ перерожденій. Весь воздухъ наполненъ душами и духами, чистыми демонами и героями, и они-то посылаютъ сны, предзнаменованія и предвозвѣщенія, которыми боги руководствуютъ людей.

## в) Символика числъ.

Извъстія писателей, переданныя намъ подъ именемъ пиеагорейскаго ученія о числахъ, составляють крайне пеструю и запутанную смъсь представленій, относящихся къ различнымъ областямъ пиеагорейской науки, — къ чистой математикъ, математической музыкъ, астрономіи, ученію о Богъ, космогоніи, ученію о природъ и даже нравственности. Извъстія эти частію отрывочны у древнъйшихъ и позднъйшихъ писателей, начиная съ Аристотеля до Неоплатониковъ, частію безпорядочно собраны въ сочиненіи позднъйшей древности: Өеологическія положенія изъ ученія о числахъ (Theologumena

тораго основаніе есть видимый предметь, а вершина оканчивается въ нашемъ глазъ; по Писагору, напротивъ, лучи зрънія исходять отъ глаза, какъ отъ одного пункта и разширяются въ конусъ, обнивающій поверхность видимаго предмета.— Такое же понятіе о зрънін мивлъ индійскій мыслитель Готама.

Arithmeticae), которыя, по всей въроятности, принадлежать Ямблиху и составляли VI книгу его большой компиляціи о пинагорейской школь. Переданныя намъ такимъ образомъ извъстія, заимствованныя очевидно изъ весьма разнородныхъ пивагорейскихъ сочиненій, даже противоположныхъ межь собой по своимъ взглядамъ и направленіямъ, надо прежде всего, для ихъ уразумънія, раздълить на главныя составныя части, -отдълить учение Пинагора отъ учения о числахъ Телавга, Филолая и Архита и устранить въ нихъ все то, что относится къ пинагорейской математикъ чистой и прикладной; останется только одна часть ученія о числахъ, им'ьющая отношеніе въ предметамъ Философіи и отличающаяся тъмъ характеромъ, что опредъленныя числа отождествляются съ извъстными предметами, наприм. единство съ духомъ, двойство съ матеріей и пр. Такое отождествленіе числъ съ предметами для не знакомыхъ съ кругомъ пинагорейскихъ представленій кажется совершенно произвольнымъ и отнесение къ числамъ такихъ свойствъ и сказуемыхъ, которыя вовсе не вытекаютъ изъ природы числъ, какъ числъ, для самыхъ проницательныхъ людей остается загадочнымъ и непонятнымъ; непонятно наприм. почему къ четверицъ относится правда и т. п. сивиллинская темнота доходить даже, по видимому, до противоръчія здравому смыслу, когда Аристотель говорить о пивагорейцахъ, что »числа ихъ выражаютъ не только свойства и отношенія вещей, но и субстанцію ихъ, ихъ матерію<sup>240)</sup>, « и когда тотъ же Аристотель признаетъ "невозможнымъ и немыслимымъ составъ матеріальныхъ тёлъ, имёющихъ физиче-

<sup>240)</sup> Arist. Met. I. 5. 8: Φαίνονται δή δυτοι (οἱ Πυθαγόρειοι) τὸν ἀριθμὸν νομίζοντες ἀρχήν εἶναι καὶ ὡς ὕλην τοῖς ὁυσι, καὶ ὡς πάθη τε καὶ ἔξεις.

свую тяжесть, изъ нематеріальныхъ, отвлеченно—мыслимыхъ вещей, неподходящихъ подъ понятіе физической тяжести,—какъ числа<sup>241)</sup>. « — И однакожъ, при надлежащемъ разграниченіи пифагорейскаго ученія о числахъ и при надлежащемъ знакомствѣ съ кругомъ пифагорейскихъ представленій, эта темнота и это мнимое противорѣчіе адравому смыслу весьма легко объясняются и числа оказываются совершенно простыми и понятными означеніями извѣстныхъ пифагорейскихъ представленій.

Надлежащій свёть на ученіе о числахь проливаеть для нась классическое мёсто о числё въ священной сагё, или »завётахъ ( $\delta\iota\alpha\partial\tilde{\eta}\varkappa\alpha\iota$ ) Пинагора; это есть воззваніе къ Первобожеству, къ четверичности,  $\iota\varepsilon\iota\rho\alpha\varkappa\iota\dot{\iota}\varsigma$ :

- »Будь намъ милостиво, достославное Число, отецъ боговъ и людей,
- »Священная *Четверичность*, источникъ и корень
- »Присно-текущаго естества! Ибо исходитъ божественное Первочисло
- »Изъ глубины несившанной *Единицы* (монады), пока не достигнетъ
- »До священной Четверицы, которая раждаеть за тыпь мать всего,
- »Все вивщающую, первородную, всему полагающую предвлъ,
- »Неуклонную, неутомимую, священную Десятерицу,
- ъИмъющую ключь ко всему, во всемъ равную Первочислу! 242) «

<sup>241)</sup> Ibid. XIV. c. 3. 5: κατά μέντοι το ποιείν έξ άριθμαν τά φυσικά σώματα, έκ μη έχόντων βάρος μηθέ κουφότητα, έχοντα κουφότητα καὶ βάρος, ἐοίκασι περὶ ἄλλου ὀυρανοῦ λέγειν καὶ σωμάτων, ἀλλ' ὀυ τῶν ἀισ-θητῶν.

<sup>242)</sup> Lobeck Aglaoph. p. 715—720:

"Παθι (κίκλυθι) κύδιμ' ἀριθμὸ, πάτερ μακάρων, πάτερ ἀνδρῶν Τετρακτὺς ζαθίη, πηγὴν ρίζωμά τ' ἔχουσα

'Αενάου φύσεως πρόεισι γὰρ θεῖος ἀριθμὸς
Μουνάδος ἐκ κευθμῶνος ἀκηράτου, ἔστ' ᾶν ἔκηται
Τετράδ' ἐπὶ ζαθέην' ἢ δὴ τέκε μητέρα πάντων
Πανδεχέα, πρέσβειραν, ὅρον περὶ πῶσι τιθεῖσαν,
"Ατροπον, ἀκαμάτην, δεκάδα κλείουσί μιν ἀγνὴν,
Κληδοῦχον πάντων' ἀριθμῷ δὲ τε πάντ' ἐπδοικε.

Уже изъ самаго поверхностнаго взгляда на приведенное знісь місто оказывается, что въ немъ говорится вовсе не о числажь вы обыжновенномы смыслы, что напротивы самое Божество обозначается здёсь, какъ число, божественное Первочисло, потому что оно состоить изъ изсколькихъ божественныхъ первосуществъ и есть чемверичность, тетраитис. Употребление слова »число« въ этомъ именно смыслъ тъмъ важнъе для насъ, что это мъсто составляетъ начало и главное основание всего учения о числахъ и принадлежить непосредственно самому Пинагору. Свидътельство древняго писателя, что Пиоагорейцы все сводили къ числамъ, или, какъ говорить Аристотель, — »разсматривали самыя вещи, какъ числа<sup>248)</sup>« и потому »самыя вещи называли числами<sup>244)</sup>« — совершенно подтверждается авторитетомъ самого Писагора. Изъ связи мыслей также весьма ясно открывается, что и другія два числа, упоминаемыя въ этомъ мъсть, — единство, или единица, монада и четверица тоже означають божественныя существа, и именно, единицею, монадою, μονάς называется первое изъ божественныхъ началъ, — эоиръ, или духх вы), очевидно, по причинъ совершенной однородности и простоты его, такъ какъ единица здъсь же названа несмъ**шанною**,  $\alpha \times \eta' \rho \alpha \tau \sigma \varsigma$ , т. е. не составленною изъ разныхъ частей, въ противоположность первоматеріи, которая потому и названа двоицею, δυάς, что въ ней двъ составныя части, --вода и земля; подобнымъ же образомъ время означается троицею,  $\tau \varrho \iota lpha \varsigma$ , оттого, что состоить изъ трехъ момен-

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>) См. выше 241.

 $<sup>^{244}</sup>$ ) Arist. Met. l. c. 6. 11: οἱ δὲ (Πυθαγόρειοι) ἀριθμοὺς εἶναί φασον ἀντὰ τὰ πράγματα.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup>) См. выше 124,

товъ, — прошедшаго, настоящаго и будущаго, и четверица, tet 
ho lpha 
ho, о которой здъсь упоминается, есть не иное что, какъ первопространство, въ которомъ различаются четыре главныя направленія, — по востоку, западу, зениту и противоположному пункту подъ землею. Съ первопространствомъ же, какъ мы видели, -- соединялось понятіе міропорядка, судьбы, правды<sup>246)</sup> и пр. На эти-то численныя обозначенія божественныхъ первосуществъ намекаетъ и Аристотель, когда говоритъ, что »такимъ-то числомъ (единствомъ, монадою) Пиоагорейцы обозначали духъ и душу ( $\nu \tilde{s}_{S}$ , т. е. эеиръ, духовное первосущество), а другимъ — правосудіе ( $\delta\iota\varkappalpha\iota \circ\sigma\dot{\upsilon}
u\eta$ ,  $\delta\dot{\iota}\varkappa\eta$ , т. е. четверицей — божество судьбы, безконечное пространство) 247). Эти слова Аристотеля могутъ служить образчикомъ, какъ необыкновенно шатка и неопредъленна большая часть цитатъ его и какъ онъ дълаются понятными только тогда, когда изъ другихъ источниковъ уже знаемъ, что разумълъ при этомъ Ари-Что касается, наконецъ, упоминаемой здёсь священной десятерицы,  $\delta \varepsilon \varkappa \acute{\alpha} \varsigma$ , то она означаетъ весь міровой шаръ, всю вселенную, состоящую изъ 10 одущевленныхъ божественныхъ существъ, — изъ свода неподвижныхъ звёздъ, семи планетныхъ твердей, изъ земли и противоземелія. Этимъ вполнъ объясняются и прилагаемыя ко вселенной свойства; по древнему міровозарѣнію, она дѣйствительно есть эмать всего,« т. е. всего творенія, потому что міровой шаръ сперва и прежде

<sup>246)</sup> Theologum, arithm, p. 23 med. Καλεῖται δὲ ἀντὴ (ἡ τετράε) Δικαιοσύνη ἐπεὶ τὸ τετράγωνον τὸ ἀπ' ἀντῆς (τῆς τετράδος), τουτέσει τὸ ἐμβαδὸν (area), τῆ περιμέτρω ἴσον.

<sup>247)</sup> Arist. Met. l. 5. Έν τοῖς ἀριθμοῖς ἐδόκουν (οἱ Πυθαγόρειοι) θεωρεῖν ὁμοιώματα πολλὰ τοῖς ὁυσι καὶ γιγνομένοις, ὅτι τὸ μέν τοιονδὶ τῶν ἀριθμῶν πάθος Δικαιοσύνη, τὸ δὲ τοιονδὶ ψυχή καὶ νοῦς, ἕτερον δε καιρὸς, καὶ τῶν ἄλλων ὡς ἐιπεῖν ἕκαστον ὁμοίως.

всего сотвореннаго непосредственно произошель изъ божества; что онъ все вмѣщаетъ въ себѣ, все ограничиваетъ, не отклоняется отъ пути ежедневнаго круговращенія и не утомляется въ своемъ безпрерывномъ движеніи; міровой шаръ, наконецъ, по древнему способу воззрѣнія, есть κληδοῦχος, хранитель ключовъ, какъ бы хранитель храма, — всего творенія и во всемъ равенъ Первочислу, Первобожеству, потому что произошелъ изъ его субстанціи и постоянно сохраняется чрезъ непосредственную связь съ нимъ, — »этимъ источникомъ приснотекущаго творенія. « Теперь, приведенное выше мѣсто »изъ завѣтовъ можно выразить такъ: »священное число, божественная четверичность исходитъ, развивается изъ глубины несмѣшанной единицы, т. е. эеира, духа, до священной четверицы, до безконечнаго пространственнаго протяженія, а это производить за тѣмъ міровой шаръ, священную десятерицу. «

Какъ скоро четверица развивается далье въ десятерицу, то само собою разумъется, что между ними должны быть и посредствующія числа. Эти посредствующіе члены сами собою обнаруживаются изъ представленнаго нами ученія Пивагора о міръ. Мы видъли, что когда міровой шаръ произошель въ лонъ божества, то творческій духъ, эбиръ вступиль въ него изъ Первобожества и частію изъ самого себя, частію дійствіемъ на первоматерію произвель огонь и свъть, воздухь и землю, которыя въ соединении съ нимъ самимъ суть составныя части всёхъ космическихъ существъ въ частности. Съ появленіемъ этихъ пяти составныхъ частей, пяти элементовъ началось внутреннее образование міра. Это и есть пятерица,  $n \epsilon \nu \iota \alpha_S$ , непосредственно примыкающая къ первобожеству. къ четверичности, какъ посредствующій членъ между нимъ и міромъ. Какъ Первобожество есть источникъ и корень вселенной и вообще непрерывно прододжающагося творчества, то

происшедшіе въ міровомъ шарт пять элементовъ составляютъ источникъ и корень внутрьміроваго творенія въ частности, происхожденія и втинаго обновленія частныхъ космическихъ су ществъ. Такимъ образомъ четвероединое божество и пять эле ментовъ составляютъ субстанцію вселенной.

Но этотъ міръ, происшедшій изъ Божества и элементовъ, въ своемъ внутреннемъ составъ опять устроенъ по числу и мъръ.

Живыя и одушевленныя существа въ мірѣ состоятъ изъ шести родовъ: боговъ, демоновъ, полубоговъ или героевъ, людей, звърей и растеній. Это шестерица.

Высшая и чистьйшая часть міра, область эвира (духа) и свъта составляеть семерицу, потому что область эта заключаеть въ себъ семь небесныхъ тълъ, семь планетъ, которыя суть божественныя существа, одаренныя разумъніемъ и которыя въ неизмънномъ порядкъ проходять свои пути.

Эта высшая область объемлется восьмю божественными существами, восьмю сферами, или твердями; это семь прозрачныхъ планетныхъ сферъ, къ которымъ прикръплены планеты и восьмая непрозрачная сфера неподвижныхъ звъздъ. Кромъ этихъ восьми божественныхъ сферъ находится еще восьмиричное число великихъ космическихъ божествъ, около которыхъ вращается вся внутренняя жизнъ вселенной: небо и земля, эфиръ и отонь, дневной свътъ и ночная тьма, солнце и луна. Восемь сферъ и восемь космическихъ божествъ составляютъ восьмерицу.

Огромные полые шары сферъ, или твердей съ землею и противоземеліемъ раздѣляютъ всю внутренность міра на девать больших космических пространство: одно средоточное, объятое землею и противоземеліемъ и наполненное центральнымъ огнемъ, за тѣмъ — отъ земли до Сатурна семь

большихъ міровыхъ пространствъ, объятыхъ восьмю нланетными сферами, и наконецъ, самое крайнее, девятое, промежуточное пространство между Сатурномъ и сферой иеподвижныхъ звъздъ. Это *девятерица*.

Наконецъ, *дес ятерица*, какъ мы уже видъли, означаетъ весь міровой шаръ, состоящій изъ 10 главныхъ частей. Далъе десятерицы, по свидътельству Аристотеля, эта символика числъ не простиралась.

Изъ представленнаго нами объясненія пивагорейской символики числъ оказывается вопервыхъ, что ученіе объ нихъ не составляетъ самостоятельной науки, изъ которой бы заимствовали свои основныя понятія прочія части пивагорейскаго ученія, а напротивъ, символика числъ совершенно зависитъ отъ прочихъ частей его и для своего узазумънія предполагаетъ знакомство съ ними. Оттого и сказуемыя, приписываемыя числамъ, взяты не изъ природы самыхъ числь, но отъ предметовъ, обозначаемыхъ этими числами.

Вовторыхъ, какъ скоро сказуемыя числъ взяты не изъ ихъ природы, но отъ предметовъ, подъ ними подразумъваемыхъ, то значитъ, что числа здъсь суть только симеолическія обозначенія опредъленныхъ, подразумъваемыхъ при этомъ вещей и существъ, какъ наприм. и мы могли бы подъ именемъ семи разумъть 7 смертныхъ гръховъ, подъ двънадцатью 12 апостоловъ и т. п. Что дъйствительно таково было значеніе числъ у древнъйшихъ Пивагориковъ  $(\tau \tilde{\omega} \nu)$   $(\tau \alpha \lambda i \kappa \tilde{\omega} \nu)$ , видно изъ свидътельства Аристотеля, который, противополагая новыхъ Пивагорейцевъ  $(\tau o \tilde{v} \varsigma) \Pi v \partial \alpha \gamma o \varrho \epsilon (o v \varsigma)$  древнимъ  $(\tau o \tilde{v} \varsigma) I \tau \alpha \lambda i \kappa o \tilde{v} \varsigma)$  говоритъ, что хотя первые, подобно древнъйщимъ, принимали противоположныя начала, но что »они привнесли свойственное имъ нововведеніе, потому »что подъ именемъ опредъленнаго, безконечнаго и единаго они

»разумъли уже не какія-либо другія существа и субстанціи,  $v(\omega \dot{\omega} \sigma arepsilon \iota arphi)$ , наприм. огонь, или землю, или что-либо иное этакого рода, но думали, что самое безконечное, самое еди-»ное, — что самыя эти понятія составляють сущность, субэстанцію вещей, о которыхъ они говорять, и что поэтому »число составляеть сущность всего<sup>246)</sup>. « — Итакъ, только позднъйшіе Писагорейцы подъ числами разумъли субстанціи реальныхъ вещей, такъ что »изъ того, что не имбетъ ни тя-»жести, ни легкости (изъ нематеріальнаго, отвлеченнаго понятія) должны были образоваться вещи, имъющія тяжесть и »легкость (матеріальныя), какъ будто Пивагорейцы эти гово-»рять объ иномъ небъ и иныхъ тълахъ, чъмъ чувственно-»наблюдаемыя <sup>249)</sup>. « — Слъдовательно, наоборотъ, древнъйшіе Писагорики понимали числа иначе, подъ опредъленнымъ, безконечнымъ и единымъ понимали »извъстныя другія существа »и субстанцій, какъ огонь, или землю« и пр., понимали именно подъ »безконечнымъ« божество, подъ »единымъ« перводухъ и т. д. и стало быть числа были у нихъ только символическими обозначениеми других опредъленных существъ, при этомъ подразумъваемыхъ.

Въ третьихъ, всѣ символическія числа отъ единицы до десятерицы раздѣляются на двѣ равныя половины, изъ которыхъ первая — отъ единицы до пятерицы включительно означаеть субстанціи, изъ которыхъ сложился міръ съ его частнами существами, а вторая — отъ шестерицы до десяте-

<sup>248)</sup> Arist. Met. I. 5. 28: Οἱ δὲ Πυθαγός ειοι... προς επέθεσαν, ὅ καὶ ὅιόν ἐστιν ἀντῶν, ὅτι τὸ πεπερασμένον καὶ τὸ ἄπειρον καὶ τὸ ἔν ὀυχ έτέρας τινὰς ψήθησαν είναι φύσεις, ὅιον πύρ ἢ τι τοιοῦτον ἕτερον, ἀλλὶ ἀυτὸ
τὸ ἄπειρον καὶ ἀυτὸ τὸ ἕν ὀυσίαν είναι τούτων ὧν κατηγοροῦνται, διὸ καὶ ἀριθμὸν είναι τὴν ὀυσίαν ἀπάντων.

<sup>249)</sup> Ca. Binne 241.

рицы, означаетъ происшедшее изъ этихъ субстанцій, устроенное по мъръ и числу, - группы существъ и главныя части вселенной, разграниченныя по опредъленнымъ численнымъ отношеніямъ. Послѣ этого и мысль Пивагориковъ, переданная Аристотелемъ, что »числа они разсматривали не только какъ свойства и отношенія вещей, но и какъ субстанцію и матерію, « (прим. 240) не представляеть ничего противнаго здравому смыслу, напротивъ — оказывается совершенно простою и естественною; потому что дъйствительно одни изъ этихъ числъ обозначаютъ субстанцію и матерію вещей, четвероединое божество и элементы, а другія — только чисто-формальныя понятія, численныя отношенія и свойства вещей, удерживая въ томъ и другомъ случат лишь символическое значеніе. У позднъйшихъ Пинагорейцевъ всъ числа, прилагаемыя прямо къ реальнымъ предметамъ, получили, конечно, иное, реальное значение; но это объяснится ниже въ ученіи Филолая.

Наконецъ въ четвертыхъ, древнѣйшая символика числъ, содержащаяся » въ священной сагъ « и получившая свое начало отъ самого Пиеагора, относится только къ Первобожеству и міру и выражаетъ ту мысль, что части Первобожества и происшедшей изъ него и связанной съ нимъ вселенной устроены по числу и мѣрѣ; и потому эта символика простирается только отъ единицы до десятерицы и имѣетъ характеръ существенно теологическій, такъ какъ міръ, по Пиеагору, составляетъ одно съ божествомъ и есть какъ—бы чувственно—наблюдаемое его тѣло. Нѣтъ свидѣтельствъ, что Пиеагоръ эту символику числъ распространялъ и на другія науки, и весьма естественно, что онъ и не покушался на это. Если же, по древнему свидѣтельству 250), Пиеагоръ училъ, что

<sup>250)</sup> Alex. Polyhist. ap. Diog. Laërt. VIII. 33: Την δε άρετην άρμο-

»въ гармоніи состоить добродѣтель и здоровье и каждое благо
»и божество, и что поэтому все устроено въ гармоніи, « то
эту прекрасную и справедливую мысль, очевидно, надо понииать только въ самомъ общемъ смыслѣ, такъ какъ въ ея
основаніе вовсе не положено особое, опредѣленное численное
отношеніе. Болѣе широкое приложеніе числъ относится уже
къ подражаніямъ пинагорейской символикѣ числъ и къ дальнѣйшему ея видоизмѣненію.

# в) Видоизмънение пинагорова учения.

Видоизмѣненіе въ символику числъ Пивагора первый внесъ сынъ его,  $Tелавіъ (T_{\eta}\lambda\alpha\dot{\nu}\gamma\eta\varsigma)$ , а за тѣмъ еще большее преобразованіе въ пивагорейскомъ ученіи сдѣлалъ  $\Phi$ илолай. Телавіъ принадлежитъ еще къ Пивагорикамъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ его ученіе составляетъ переходной членъ къ ученію Пивагорейцевъ.

#### аа) Телавгъ.

Во время смерти Пивагора Телавгъ, младшій изъ дѣтей его, былъ еще очень молодъ (Jambl. de vit. Pyth. 146), а потому и при жизни своего отца не могъ еще пользоваться его наставленіями въ Философіи. Въ послѣдствіи времени, женившись на Виталіи ( $B\iota\iota\dot{\alpha}\lambda\eta$ ), дочери своей старшей сестры, Дамо, онъ воспользовался оставшимися бумагами своего отца и ознакомившись съ его ученіемъ, написалъ, какъ уроженецъ Италіи (и потомъ жившій то въ Италіи, въ Гераклеѣ, то въ Сициліи), дорическою прозою сочиненіе подъ заглавіемъ:

νίαν είναι, και την ύγιειαν, και το άγαθον άπαν, και τον θεόν διο και καθ' άρμονίας συνεστάναι τα όλα.

эсвященная сага« (¿єоо́с хо́уос), или этрактать о богахь« (περί θεῶν λόγος, Jambl. de vit. Pyth. 148. p. 304). Матеріаль, которымь пользовался Телавгь въ своемъ сочиненіи, принадлежить, конечно, его отцу, а онь даль этому матеріалу только свою особенную форму и свое особенное развитіе. Отъ этого, въроятно, въ позднъйшей древности, сочиненіе это почти вообще приписывали самому Пивагору, какъ »священную сагу« Пинагора — Орфею. Но самъ Пинагоръ написалъ свою священную сагу, извъстную подъ именемъ »орфической, « на іонійскомъ діалекть; притомъ, по свидътельству замѣчательныхъ и достойныхъ вѣры членовъ самой пиеагорей-**CKOЙ ШКОЛЫ** (ώς ένιοι τοῦ διδασκαλείου ελλόγιμοι καί αξιόπιστοι διαβεβαιουνται), оно написано именно Телавгомъ, сыномъ Пинагора (Jambl. ibid.), и только по общему обычаю Пинагориковъ Телавгъ приписалъ это сочинение не себъ, но самому Пинагору 251). Въ этомъ сочинени Телавгъ покушался численно-символическія представленія своего отца рязвить въ формальную »ееологію числь« (ή хат арідной ϑεολογία, Jamb. ibid.), κοτοργώ οнъ разсматривалъ какъ продолженіе »орфической оеологіи« и которую будто сообщилъ Пинагору, при его вступленій въ орфическій тайнства въ Либеөрів, тамошній жрець Аглаовамъ (Jambl. ibid.). Какъ исходную точку  $(\alpha \varphi o \varrho u \alpha \varsigma)$  и основную руководительную идею своей »ееологіи числь, « Телавгь, въ началь своего сочиненія, приводитъ изречение Пинагора, что »въчная сущность числа (Первочисла, т. е. Божества орфико-пивагорейской саги) есть

<sup>251)</sup> Jambl. vit. Pyth. 158. Ομολογείται τοίνυν τὰ μὲν Πυθαγόρου είναι τῶν συγγραμμάτων τῶν νυνὶ φερομένων, τὰ δὲ ἀπὸ τῆς ἀκροάσεως ἀυτοῦ συγγεγράφθαι, καὶ διὰ τέτο ὀυθὲ ἐαυτῶν ἐπεφήμεζον ἀυτὰ, ἀλλὰ ἐις Πυθαγόραν ἀνέφερον ἀυτὰ, ὡς ἐκείνου ὄντα.

эне только прозорливая причина всего неба и земли и меэмду ними находящагося творенія, но и основаніе для неэпрерывнаго сохраненія всёхъ небесныхъ существъ (небесныхъ тёлъ) и всёхъ боговъ и демоновъ 252, «— цитата, которая совершенно вёрно примыкаетъ къ словамъ орфической
священной саги о четверичности (тетракти́с) и могла быть
заимствована, по словамъ древняго передатчика, единственно
энзъ этого святилища, доступнаго только посвященнимъ« (èк
той ристихота́тои аппидатие́мом лара́ Орфеї то́пои,
Jambl. ibid.).

Но не смотря на это, Телавгъ основному понятію орфикопивагорейской саги о числь, т. е. о Первобожествь, τετρακτύς, даль совствы иное, чуждое ей значеніе, которое однакожъ послъ Телавга сдълалось господствующимъ у Пиеагорейцевъ. Числа у него не суть уже только символическія обозначенія извъстныхъ предметовъ, именно частей Первобожества и вселенной, составляющей его тело, но действительныя численныя отношенія, которыя онъ отыскиваеть въ самыхъ различныхъ областяхъ міра явленій и которыя не имъютъ никакой связи съ понятіемъ о божествъ. У Пивагора веологическія и космологическія понятія о Богт и мірт составляють существенное, а численное ихъ обозначение есть изчто несущественное и прибавочное; напротивъ того у Телавга численныя понятія составляють главное и существенное, а сочетание ихъ съ понятіемъ о богахъ есть нъчто несущественное, искусственное и часто даже натянутое. Эта, такъ называемая, »оеологія числъ« относится къ области статистического разсматриванія

Ч. П.

Digitized by Google

<sup>252)</sup> Jambl. vit. Pyth. 145, p. 304: "Εφα δε (ὁ Πυθαγόραε) τὰν ἀριθμῶ ὀυσίαν ἀΐδιον εἶναι μεν ἀρχάν προμαθεστάταν τῶ παντὸς ώρανῶ και γᾶς και τᾶς μεταξύ φύσιος, ετι δε και θείων και θεῶν και δαιμόνων διαμονᾶς ξίζαν.

физико-физіологических веленій; самыя дробныя численным отношенія изъ ученія о природъ, истинныя и мечтательныя, составляють содержаніе ученія, а осологическій характерь, на который это сочиненіе имъсть притязаніе по своему заглавію, развъ самыми натянутыми толкованіями можеть быть приложень къ содержанію, вовсе не осологическому, къ численнымъ отношеніямъ природоученія.

Формальное значение числа у Телавга явно открывается изъ свидътельства древняго передатчика, что Пиеагоръ, т. е. Телавгъ, въ своей сагъ »число называлъ владыкой формъ и понятій <sup>283)</sup>, « т. е. признаваль тёмъ, что составляеть сущность формъ и понятій въ мышленіи, отъ чего зависить возможность и дъйствительность формы и понятія. Въ этомъ направленіи излагались у Телавга, самымъ подробнымъ образомъ, всъ возможныя численныя отношенія, или по выраженію одного изъ древнихъ писателей, »излагались всё роды единствъ и числъ до »последняго пункта<sup>254)</sup>. « Изъ всехъ известныхъ въ пинагорейской школь точныхъ наукъ, --- ариометики и музыки, геометріи и сферики и особенно изъ физіологіи, т. е. изъ природоученія въ смыслъ древнихъ, Телавгъ старательно собралъ всъ извъстныя ему численныя отношенія по численному порядку отъ единицы до десяти, такъ что подъ каждымъ числомъ приведены были ихъ физическія и веологическія отношенія и свойства. Примъръ тому представляетъ намъ древній передатчикъ по случаю семиричнаго числа: »Пинагоръ (т. е. Телавгъ), — го-

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup>) Syrian. in Arist. Met. XII. p. 71 въ дат. перев.: Pythagoras ipse in Sacro sermone formarum et idearum dominum esse numerum ipsum dixit.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup>) Ibid. p. 83: Si quis Sacrum ipsum Pythagorae (Telaugis) sermonem consequi possit, omnes ibi inveniet ordines et unitatum et numerorum ad unguem laudatos.

ворить онь 255, --- эмногое божественное излагаль подъ семи-**»ричнымъ числомъ**, показывая, какимъ образомъ природа эвъ семь лѣтъ, или въ семь мѣсяцовъ, или въ семь дней эпроизводить большую часть физическихъ вещей; всъ числа эотъ единицы до десятерицы онъ объясняетъ такимъ образомъ > оеологически и физіологически. « Образчикъ такихъ объясненій можно видіть въ слідующей цитать 256): »Пивагорейцы (Телавгъ) называли семиричное число м'трою времени (жагоос), »потому что большая часть физическихъ вещей проходитъ эперіоды своего происхожденія и развитія по семиричному эчислу; такъ наприм. относительно человека, -- онъ ражэдается въ семь місяцовь, переміняеть зубы въ семь літь, эдблается юношею въ дважды семь лёть и мужаеть въ трижды или относительно солнца, которое приводить »семь лътъ: »къ эрълости всв плоды, — оно между небесными тъэлами, считая отъ сферы неподвижныхъ звёздъ, занимаетъ эседьмое мъсто 257).« — (Это — физіологическія объясненія

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup>) Syrian. in Arist. Met. XIII. p. 121: Pythagoras multa divina de septenario dicens ostendit, quo pacto natura per septem annos aut menses aut dies plurimas hujusmodi rerum (physicarum) perficit.... de omnibus numeris qui sunt ab unitate usque ad denarium docens theologice simul et naturaliter versatur.

<sup>256)</sup> Alex. Aphrod. in Arist. Met. l. 5. p. 985, 6, 26: καιρον δε πάλιν έλεγον (οἱ Πυθ.) τον έπτά δοκεί γὰς τὰ φυσικὰ τοῦς τελείους καιροὺς ἴσχειν και γενέσεως και τελειώσεως κατὰ ἐβδομάδας, ὡς ἐπ' ἀνθρώπου και γὰς τίκτεται ἐπταμηνιαία, και ὀδοντοφυεί τοσούτων ἐτῶν, και ἡβάσκει περὶ τὴν δευτέραν ἐβδομάδα, και γενειᾳ περὶ τὴν τρίτην. Καὶ τὸν ἥλιον δε, ἐπεὶ ἀυτὸς ἀιτιος είναι τῶν καρπῶν, ἐντᾶυθά φασιν ἰδρῦσθαι καθ' ὁ ὁ ἔβδομος ἀριθμός ἐστιν, ὁ καιρὸν λέγουσιν.

<sup>267)</sup> Писагорейцы считали порядокъ иланетъ двоякимъ образомъ: или — луна, солице, Меркурій, Венера, Марсъ, Юпитеръ, Сатуриъ и затъмъ сеера неподвижныхъ звъздъ, или — луна, Меркурій и Ве-

семиричнаго числа; за ними следують осологическая); »н жнакъ семиричное число въ ряду десятка не производитъ друэгаго числа и не происходить само отъ другаго, то назы-»вается Аонной, потому что и она не раждала дътей и не энроизошла путемъ рожденія <sup>258)</sup>. « — »Такимъ же образомъ »четверичное число они называли правдою, потому что оно **∍есть** первое равно равное число (2×2), а сущность правды этоже состоить въ равенствъ и равномърномъ воздаянии<sup>259</sup>.« По такимъ и тому подобнымъ численнымъ сравненіямъ Тедавгъ называлъ какъ семиричное число мёрою времени и Аоиною, такъ и » единицу --- Аполлономи (по искусственной ээтимологін, о-полле не-многое), двоичу, - какъ нервоэматерію, — Артемидой ("Артемид), неврежденною (артеиду); пятерицу, какъ число элементовъ, основныхъ силъ эвсякаго происхожденія и рожденія, изъ союза и соединенія экоторыхъ происходять всь вещи, — бракоми,  $\gamma lpha \mu a c$ , и эботинею ражданія, Афродитою; восьмерицу, — какъ пер-»вый кубъ (2×2×2), — непоколебимою и Посейдономъ (потому что Посейдонъ также назывался непоколебимымъ,

нера и потомъ солице, за нимъ Марсъ, Юпитеръ и Сатуриъ и сфера неподвижныхъ звъздъ. Въ первомъ случав солице, считая съ конца, занимаетъ седьмое мъсто; въ послъднемъ — середину, μέση, въ разформацияхъ планетъ по интервалламъ музыкальныхъ тоновъ.

<sup>24.8)</sup> Alex, Aphrod in Arist, Met. I. 5. p. 985; Ἐπεὶ δὲ ὅυτε γεν-κῷ τιγὰ τῶν ἐν τῆ δεκάδι ἀρεθμῶν ὁ ἐπτὰ ὅυτε γεννᾶται ὑπό τινος ἀυτῶν, διὰ τῶτο καὶ Ἦθηνῶν ἔλεγον ἀυτὸν. Τοκε Theologum, arith. p. 53 med.

το ) ldem ib. — Της μεν γαρ δικαιοσώνης ίδιον υπολαμβάνοντες εξναί το απτιπεπονθός τε καὶ ἴσον, ἐκ ταῖς ἀριθμοῖα τοῦτο ἐυρίσκοντες ον, διὰ τἔτο καὶ τὸν ἰσάκις ἴσον ἀριθμόν πρῶτοκ (Τ. C. 2×2) ἔλεγαν εξναι δικαιοσύνην... τἔτον δὲ οἱ μὲν τὸν τέσσαρα ἔλεγον (τετράς Β΄ ΠερβοδοжеΕπβ)... οἱ δὲ τὸν ἐννέα, ὅς ἐστι πρῶτος τετράγωνος ἀπὸ περιττοῦ τῦ τρία ἐφὶ ἀψτὸν γενομένου.

аσφάλιος, т. е. ασφαλίζων); девлиерицу — куретскою, но эдевяти куретамъ; наконецъ деслиерицу, какъ означеніе міэроваго шара, всесовершенною зео). « — На эти и имъ подобныя численныя означенія намекаетъ, хотя и не точно, Аристотель, когда говоритъ зеі): »Пивагорейцы первые старались эопредѣлить нѣкоторыя понятія, приводя ихъ въ связь съ чиэслами, какъ наприм. что такое мѣра времени и правда и бракъ. « — Примѣровъ этихъ совершенно достаточно, чтобы составить себѣ понятіе о веологіи числъ Телавга. Перейдемъ къ Филолаю.

### 66) Филолай.

Въ жизнеописаніи Пиеагора мы видъли, что еще до прибытія его въ Кротонъ, тамъ существовала уже школа врачей подъ начальствомъ Демокеда, бывшаго лейбъ-медика при персидскомъ царъ Даріи, что Демокедъ въ свою общую врачебную теорію внесъ зороастровъ дуализмъ о двухъ противоположныхъ себъ началахъ, — добромъ и зломъ, заимствованный имъ въ Персіи и что его послъдователи посъщали также публичныя чтенія Пиеагора, гдъ знакомились съ его нравственно-религіознымъ ученіемъ, особенно съ ученіемъ о безсмертіи души и душепереселеніи. Тамъ же мы видъли, что по изгнаніи Пиеагора и Демокеда, въ Кротонъ открылъ школу



<sup>260)</sup> Moderatus ap. Stob. Ecl. phys. I. p. 20: Πυθαγόρας (Telauges) τοῖς θεοῖς ἀπεικάζων ἐπωνόμαζεν (τοὺς ἀριθμοὺς), οῖς ᾿Απόλλωνα μὲν τὴν μονάδα ἔσαν, Ἦρτεμιν δὲ τὴν δυάδα, τὴν δὲ πεντάδα (ΒΝ. ἑξάδα) γάμον καὶ ᾿Αφροδίτην, τὴν δὲ ἑβδομάδα καιρὸν καὶ ᾿Αθηνᾶν, ἀσφάλειαν δὲ καὶ Ποσειδῶνα τὴν ὀγδοάδα, Κουρήτιδα δὲ τὴν ἐννεάδα, καὶ τὴν δεκάδα Παντέλειαν.

<sup>261)</sup> Arist. Met. XIII. 4. 6: Οί δὲ Πυθαγόρειοι πρότερον περίτινων όλιγων (ἐζήτεν καθόλου όρίζεσθαι), ἄν τὰς λόγους ἐις τὰς ἀριθμὰς ἀνῆπτον, οίον τί ἐστι καιρὸς τὰ τὸ δίκαιον τὰ γάμος.

бывшій пинагорейскій акусматикь Гиппазь, который зороастрово умозрѣніе кротонскихъ врачей соединиль съ начальнымъ пинагорейскимъ образованіемъ, обще-религіознымъ, нравственнымъ и особенно математическимъ. Но собственно умозрительный кругь понятій, который быль сообщаемъ только эсотерикамъ послъ принятія въ орфическія таинства, ему, какъ акусматику, не былъ извъстенъ; если онъ и зналъ по слуху о большомъ орфическомъ стихотвореніи, о »священной сагъ,« то тъмъ не менъе ничего не зналъ изъ ея содержанія 262). Столь же мало доступны для него были и медико-физіологическія познанія кротонскихъ врачей, такъ какъ эти познанія могли быть пріобрътаемы только во время ученія при практикъ подъ руководствомъ старъйшаго врача; напротивъ, умозрительныя понятія, положенныя въ основаніе медицинской теорін, были ему открыты, потому что они довольно рано обнародованы были во многихъ сочиненіяхъ, наприм. Алкмеона и Вронтина и не составляли никакой тайны. И дъйствительно, ему приписываются, по древнимъ свидътельствамъ, нъкоторыя изъ замьчательный шихъ понятій зороастрова ученія; прим. высокая роль огня во вселенной, или творение матеріальнаго міра по образцу и первообразу духовнаго, потому что Гиппазъ признавалъ огонь не только божествомъ 363). но и мірообразовательными началоми 264), и вмість съ тімь

 $<sup>^{363}</sup>$ ) Οδ $^{3}$  эτον νοжно заключать на солержанія его собственнаго μυστικός λόγος (Jambl. vit. Pyth. 259. р. 506), которое онъ написаль въ подражаніе пивагорейскому έερὸς λόγος и съ цілію оклеветать Пивагора: τὸν δὲ "μυστικόν λόγον" Ίππάσου φασὶν εἶναι, γεγραμμένον ἐπὶ διαβολῆ Πυθαγόρου. Diog. Laërt. VIII. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>) Clem. Alex. protrept. p. 42. c: Το πύο θεον υπειλήφατον "Ιππασος τε ο Μεταποντίνος και ο Έφέσιος 'Ηράκλειτος.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup>) Plut. plac. l. c. 3 med. Ηράκλειτος καὶ "Ιππασος ἀρχὴν τῶν ὅλων τὸ πῦρ. Τοжe Stob. Ecl. phys. l p. 304.

міровою душою, такъ какъ онъ душу отождествляль съ огнемъ (Tertul. de anim. с. 5), — понятія, которыя въ дальнійшемъ развитіи встрічаются у Филолая и Гераклита. Равнымъ образомъ къ Гиппазу и его школі относять и тотъ взглядъ на число, что оно есть эпервообразъ и міра творенія, — взглядъ, который составляетъ основаніе всего ученія о числахъ у послідующихъ Пивагорейцевъ 265). Мы знаемъ также, что школу свою самъ Гипназъ называль пивагорейскою, но Пивагорики считали ее только акусматическою.

Въ школъ Гиппаза получилъ свое образованіе и Филолай, какъ уроженецъ Кротона (Diog. Laert. VIII. 84; Jambl. vit. Pyth. р. 174); здёсь-то, по всей вёроятности, почерпнулъ онъ свои умозрительныя понятія и свои познанія математическія; частитищее же возбужденіе къ своему ученію о числахъ могъ онъ заимствовать изъ сочиненія Телавга, котораго младшимъ современникомъ былъ онъ, и даже изъ личнаго съ нимъ обращенія; потому что »ееологія числъ, священная сага« Телавга была весьма извъстна между Луканца» ми<sup>266)</sup>, именно въ Гераклећ (основанной ими на мѣстѣ древняго Сироса), гдъ онъ жилъ и написалъ свое сочинение; а здъсь же, въ Гераклеъ, между Луканцами, долгое время жилъ и Филолай (Jambl. vit. Pyth. p. 520, s. 266). Кругъ понятій, образовавшихся изъ сліянія ученія гиппазова и толавговой осологіи числъ, не только поддерживался въ нижней Италіи рядомъ приверженцовъ его, къ которымъ принадле-



<sup>265)</sup> Jambl. in Nicom, arithm. p. 11: Οἱ δὲ περὶ "Ιππασον ἀκεσματικοὶ ἀριθμόν ἔιπον παράδειγμα πρῶτον κοσμοποιίας, καὶ πάλιν κριτικόν κοσμουργέ θεοῦ ὄργανον.

<sup>266)</sup> Jambl. de vit. Pyth. p. 318, 152: 'Ev de roïs Asunavois (Bu. Aarlvois) avayivéansodai roï Nudayógs (Teanbra) rov Isgor Lóyov.

жать наприм. Архить, Эврить и Тимэй, но вскоръ сдъваноя извъстнымъ и собственно въ Греніи чрезъ Филолая, частію потому, что онъ самъ переселнися въ Онвы (Plat. Phaed. p. 61. D.), а частію оттого, что его сочиненіе, котя сперва только въ кругу самихъ Писагорейцевъ, значительно распространилось, такъ что и Платонъ въ свое время нріобръль это 60чивеніе (Diog. Laert. VIII. с. VII. 84; III. 9.) и посявдователь его Сневзипиъ воспользовался имъ для собственнаго сочиненія о числахъ (Theologum. arithm. p. 61). Такимъ образомъ пинагорейская школа, основанная Гиппазомъ, непрерывно продолжалась до Аристотеля частію чрезъ непосредственное научение <sup>267)</sup>, частію чрезъ вліяніе ея сочиненій, изъ которыхъ не дълали тайны. Поэтому Пинагорейцы, о которыхъ Аристотель говорить въ своей метафизикъ и къ которымъ, какъ извъстно, причисляетъ онъ и своего учителя, Платона (Met. 1. с. 6 init.), большею частію принадлежать къ этой гиппазовой школь. Между тьмъ какъ ученіе Пивагориковъ, хранимое ими въ тайнъ, какъ высшее знаніе посвященныхъ (Jambl. de vit. Pyth. 199), до совершеннаго прекращенія школы при первыхъ Птоломеяхъ оставалось совершенно неизвъстнымъ для современниковъ, и только тогда сдёлалось общеизвёстнымъ, когда оставшіяся сочиненія, такъ долго и старательно скрываемыя оть непосвященныхъ, перешли наконецъ въ чужія руки (Porph. de vit. Pyth. 58); оттого у поздивишихъ писателей гораздо поливе извъстія объ

<sup>267)</sup> Самъ Платонъ былъ въ нижней Италіи и завязаль личное знакомство съ тогдащними главами школы, — Архитомъ, Эвритомъ, Тимэемъ; и Спевзиппъ, сопутствовавшій своему лидь, Іматоку, въ его
третьемъ путешествін въ Сицилію, очевидно, слушалъ писагорейскія
чтенія, при этомъ упоминаемыя.

этомъ учещи, чъмъ у древивнинкъ. Еще Динеаркъ, во время Александра В., могъ поэтому сказать: эчему училь Пивагоръ эсвоихъ довъренныхъ учениковъ ( $\tau o i c$   $\sigma o \nu o \hat{\upsilon} \sigma \iota \nu$ ), некто не эможетъ сказать навърное, потому что ихъ модчаніе было »необыкновенное <sup>268)</sup>. « Вст Пнеагорейцы, т. е. вышедшіе изъ школы Гиппаза, были приверженцы главивинихъ понятій Зороастра 269); у встхъ этихъ Пивагорейцевъ, смотря по большей или меньцей подробности переданныхъ намъ извъстій и по объему дошеднихъ до насъ твореній и отрывковъ, существенныя черты зороастрова ученія высказываются то полній, то въ отрывочныхъ намекахъ; у всёхъ ихъ, и прежде всего у Филолая, мы видимъ уже не египетское, или древне-пиеагорейское понятіе о божествь, какъ четвероединствь божественныхъ первосуществъ, но зороастрови монотвизми сь двумя подчиненными, противоположными себь началами и соотвътственными имъ порядками духовь (систихіями,  $\sigma v \sigma \tau o \iota \chi \iota (\alpha)$  и твиъ mpem b u u u v, носредствующимъ существомъ между двумя противоположными началами, посредникомь (μεσίτης, Митра), который наблюдаеть за непрерывной войной этихъ началъ и удерживаетъ постоянный порядокъ и равномърность во вселенной; ученіе о непосредственно маъ Бога происшедшихъ основныхъ веществахъ для мірообразованія, о четырежь элементажь, между которыми огонь занимаеть такое высокое положение, — и наконецъ, зороастрово

<sup>268)</sup> Porphyr, de vit. Pyth. 19: "Α μέν οὖν έλεγε τοῖς συνούσων, οὐοδὲ είς έχει φράσαι βεβαίως καὶ γὰρ οὐοδ' ή τυχοῦσα ἦν παρ' ἀυτοῖς σιωπή.

вается по именя (Plut. Alcib. I. р. 122) и исторія воскресенія армсвіанца Эра, очевидно, припадлежить къ персидскимъ священнымъ писиміямъ. Plat. de Repub. X. р. 614. Clem. Alex. Srtom. V. р. 710; здівсь Эръ отождествляется съ Зороастромъ.

ученіе о твореніи, по которому Божество создало сперва жірь дужовь (Платоновъ мірь первообразовь, ίδέαι), но образцу которыхъ уже подчиненныя божества произвели міръ земной. Вст эти понятія, съ небольшими изминеніями находящіяся у всъхъ Пинагорейцевъ, составляють существенныя черты и зороастровой осологіи и космологіи. Во всемъ кругу нредставленій поздивишихъ Пивагорейцевъ, при немногихъ древнепиоагорейскихъ понятіяхъ о природѣ, заимствованныхъ частію изъ школы Гиппаза, частію изъ личнаго обращенія съ Телавгомъ, встръчается только единственный чисто-египетскій элементъ, — ученіе о душепереселеніи, которое уже при первыхъ публичныхъ чтеніяхъ Пиеагора проникло и въ школу кротонскихъ врачей; оно составляетъ существенную часть представленій о загробной жизни и у Платона, хотя онъ и зороастрову эсхатологію, именно ученіе о воскресеніи, въ одномъ изъ ноздитишихъ своихъ разговоровъ облекъ въ особенный, почти фантастическій покровъ (Plat. Politic, p. 269). причинъ такого различія между взглядами Пинагора и Пинагорейдевъ, необходимо особо изложить ихъ учение о природь и числь, преимущественно по Филолаю, какъ древнъйшему и главнъйшему ихъ представителю.

## а) Учение Пибагорейцевъ о природъ.

Начало всего есть Первоединое,  $\tilde{\epsilon}\nu^{270}$ , которое надо отличать отъ монады, противопоставляемой неопредъленному двойству, или что тоже, отъ того подчиненнаго единаго,  $\tilde{\epsilon}\nu$ , которое »находится въ противоположности съ другимъ нача—

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup>) Philol. ap. Jambl. ad Nic. arithm. p. 109. Böckh N. 19. "Βν ἀρχὰ πάντων.

ломъ, « съ діадою <sup>271</sup>). Первоединое преимущественные этихъ двухъ началь потому самому, что оно есть первооснованіе всего,  $\dot{\alpha} \varrho \chi \dot{\alpha}$ , и слъдовательно всеобщая, безусловная причина 272); между темъ какъ два противоположныя себе начала, ъбудучи причиною тъхъ или другихъ вещей, не суть общія начала всего, какъ Первоединое <sup>278)</sup>.« Первоединое въ самомъ себъ есть безпредъльное, т. е. неограниченное пространствомъ и временемъ (Церуане-акерене),  $\tau \dot{o}$   $\tilde{a}\pi \epsilon \iota \varrho o \nu$ , которое надо отличать оть апесоон, неопредъленного: »Безпредъльное, по словамъ Аристотеля, — Пинагорейцы признавали не приэнадлежностію какой-либо вещи, но всеобщею сущностію, темъ, »что простирается и внѣ міра <sup>274)</sup>, « а неопредѣленное у нихъ есть тоже, что четное,  $\tilde{\alpha} \varrho \tau_{\ell} o \nu^{275}$ , въ противоположность нечетному, πέριιτον, или иначе, ость тоже, что энеопредъленное двойство, « противопоставляемое » опредъляющему единству. « Первоединое есть не только начало всего сущаго,

<sup>271)</sup> Syrian. in Arist. Met. XIII. 8: ὅτι τὸ ἔν καὶ ἡ μονὰς συγγενῆ ἐὀντα διαφέρει ἀλλήλων. — Simpl. ad Arist. phys. fol. 39, a: δύο ἀρχὰς τῶν ἀποτελουμένων εἶναι, τὸ τε ἕν καὶ τὴν ἐναντίαν τέτῳ φυσιν. — Simpl. phys. 39, a: δῆλον ὅτι ἄλλο μέν ἐστιν ἕν ἡ ἀρχὴ τῶν πάντων, ἄλλο δὲ ἕν τὸ τῆ δυάδι ἀντικείμενον ὅ καὶ μονάδα καλοῦσιν.

<sup>272)</sup> Syrian. in Arist. Met. XIII. 1. Πρὸ τῶν δύο ἀρχῶν τὴν ἐνιαίαν ἀιτίαν καὶ πάντων ἐξηρημένην προέταττον, ἥν Φιλόλαος τῶν πάντων ἀρχὰν εἶναι διισχυρίζεται. Arist. Met. XIII. 6: τὸ ἕν στοιχεῖον καὶ ἀρχήν φασιν εἶναι τῶν ὄντων.

<sup>273)</sup> Simpl. ad Arist. phys. fol. 39, a: ἐΕι γὰς ἡ μὲν τῶνδε, ἡ δὲ τῶνδε ἐστιν ἀρχὴ, ὀυκ ἐισὶ κοιναὶ πάντων άρχαι, ὢσπες τὸ ἕν.

<sup>274)</sup> Arist. phys. auscul. III. 4. Οἱ μὲν... Πυθαγόρειοι... καθ' ἀυτὸ, οὐχ ῶς συμβεβηκός τινι ἐτέρω, ἀλλ' οὐσίων ἀυτὸ οὐν τὸ ἄπειρον. — Met. Arist. I. 5: ἀυτὸ τὸ ἄπειρον καὶ ἀυτὸ τὸ ἔν ἐσίαν εἶναι. — Arist. phys. ausc. III. 4. καὶ εἶναι τὸ ἔξω τῦ ὀυρανῦ ὅπειρον.

<sup>275)</sup> Arist. ib: nat of µêv (Πυθαγόρειοι) το απειρον είναι το άρτιον.

но, но словамъ Филолая, это есть »Божество едивое и въчное, неизмънное и неподвижное, равное самому себъ и отличное отъ всъхъ другихъ вещей <sup>276)</sup>.«

Безпредъльное, или Первоединое не есть, однавожъ, единство безусловное. Аристотель говорить: эстихи числа суть эчеть и нечеть, изъ которыхъ носледнее есть определяющее, »a первое — неопредъленное, Первоединое же состоить эизь moio и другаго (и потому есть четь и нечеть) 277).« Итакъ Первоединое включаетъ въ себъ опредъляющее и опредълнемое, или что тоже, начала монадическое и діадическое. Оттого изъ Первоединаго и прсизошли два противоноложныя себъ начала (какъ Ормуздъ и Ариманъ), именно предълъ, или дучше сказать, » опредъляющее « (πέρας, το πεπερασμένον у Арист.; то перагиои у Филол.), и »неопредвленное, « .  $(\tilde{\alpha}\pi \epsilon \iota \varrho o \nu)^{278}$  или, — что тоже, — монада и діада  $^{279}$ . Монада, или опредъляющее единство, есть существо благое, одаренное разумомъ ( $u o \eta \imath \eta' \mu o \nu \alpha' \varsigma$ ), и слъдовательно духовное, есть міровой духъ  $(\nu o \tilde{\nu}_S)$ . Этотъ-то міровой духъ объемлетъ весь міръ, приводитъ его въ движеніе, отъ сферы

<sup>276)</sup> Philo. de mund. opific. p. 24: "Εστί γάρ φησιν (Φιλόλαος), ὁ ήγεμῶν και ἄρχων ἀπάντων θεὸς είς, ἀεὶ ῶν, μόνιμος, ἀκίνητος, ἀυτὸς ἀυτῷ ὅμοιος, ἔτερος τῶν ἄλλων.

<sup>277)</sup> Arist. Met. I. 5: Το δε αριθμού στοιχεία τό τε άρτιον και τὸ περιττόν, τούτων δε τὸ μεν πεπερασμένον, τὸ δε ἄπειρον, τὸ δέν εξ άμφοτέρων είναι τούτων (και γάρ ἄρτιον είναι και περιττόν).

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup>) Syrian. ad Met. XIV. 1. p. 325:... ως μαρτυρεί Φιλόλαος, τον Θεον λέγων πέρας και απειρίαν ύπυστησαι.

<sup>270)</sup> Procl. in Tim. l. p. 54: Καὶ εἶε ἀποτελεῖται κόσμος ἐξ ἐναντίων ἡρμοσμένος, ἐκ περαινόντων τε καὶ ἀπείρων ὑφεστηκῶς κατὰ τὸν Φιλόλαον καὶ κατὰ μὲν τὰ ἐν ἀυτῷ ἄπειρα τὰ ἐκ τῆς ἀφρίστου δυάδος ἡ τῆς ἀπειρίας φύσις, κατὰ δὲ τὰ περαίνοντα ἐκ τῆς νοητῆς μονάδος ἡ τοῦ πέρατος.

неподвижных звъздъ чрезъ все пространстве планетъ господствуетъ въ мірѣ и хранитъ вѣчную неизмѣнность планетнаго неба (Stob. Ecl. phys. I. p. 420; Böckh's Philol. p. 167). Это есть эвиръ эвор, который и преходящія земныя вещи вѣчно преобразуетъ вновь, потому что онъ есть начало образовательное, сообщающее вещамъ форму, видъ (τὸ ἐιδοποιουν, γονὴ τῶν μορφῶν, Stob. ibid.). Онъ называется предѣломъ (πέρας), опредѣляющимъ (περαδνον). — Второе, противоположное первому начало, двоища, есть матерія зві), есть нѣчто энеопредѣленное, нестройное и сама по себѣ не имѣетъ никакого вида  $^{282}$ , « никакой существенности; какъ энеравное (несущественное), она тождественна съ природой зла, « говоритъ Аристотель  $^{283}$ , и Филолай называетъ ее эприродою, лишенною ума и смысла и заключающею въ себѣ ложь и зависть  $^{284}$ , « — (сказуемыя, напоминающія зороастрово представленіе Аримана).

Два эти противоположныя начала обозначаются у Пивагорейцевъ десятью систихіями, десятью противоположными сказуемыми, взятыми изъ разныхъ точекъ зрѣнія; это — предъль или опредъляющее и неопредъленное; нечетъ и четъ;

<sup>200)</sup> Procl. in Tim. I. 54: ἡ μονὰς κρείττων τῆς δυάδος ἢ... ὁ ἀιδῆρ τοῦ χάρς. Φυλολαϊ Βυΐντο ελοβα «Βουρъ« употреблиет» ὁ τᾶς οφαίρας ὅλκος (Βυ. ὁλκάς) ,, движущій сферы." Stob. Eclog. phys. L 10.

<sup>221)</sup> Diog. Laërt. VIII. XIX. 25: ἀόριστον δυάδα ως αν ύλην τῆ μονάδι ἀντίφ ἄντι ὑπουτῆναι.

<sup>282)</sup> Theophr. Mét. 9. p. 322. 14: καίτοι καθάπες ἀντίθεσίν τινα ποιούσι τῆς ἀρρίστου δυάδος και τε ένὸς ἐν ϳ και τὸ ἄπειρον και τὸ ἄτακτον και πῶσα ὧς ἐπείν ἀμορφία καθ ἀντήν.

<sup>282)</sup> Arist. Met XIV. 4. 15: οι δε λέγουσε το άνωσον την τοῦ κακοῦ φύσεν.

<sup>254)</sup> Stob. Ecl. phys. I. p. 10: Τᾶς γὰς ἀπείρω καὶ ἀνοήτω καὶ ἀλόγω φύσιος τὸ ψεῦδος καὶ φιθένες ἐατί, Τοικε Βτ Theologum. srithin. Βτ μαβασι. Φοτίπ Thes. antiq. Gr. T. XI. p. 1351.

единство и миожество; правое т. е. почетивние и львое, менье почетное; мужеское т. е. дъйствующее и женское т. е. страдательное; покоющееся, хотя движущее, и движимее; прямое т. е. сильныйшее и кривое т. е. слабыйнее; свыть и тьма; доброе и злое; квадрать т. е. само себы равное и продолговатый четвероугольникъ т. е. не во всемъ себы равное 285). Эти противоположныя сказуемыя заимствованы частю изъ космологіи и физики, частію изъ геометріи, а частію изъ теоріи числь и нравственнаго учепія, но всы выражають одну и ту же коренную противоположность началь. Не льзя не видыть, что сказуемыя: свыть и тьма, доброе и злое, суть сказуемыя Ормузда и Аримана.

Два противоположныя коренныя начала лежать въ основъ всъхъ міровыхъ вещей. »Сущее, — говоритъ Филолай <sup>296)</sup>, — »необходимо есть либо нъчто опредъляющее, либо нъчто не»опредъленное, либо опредъляющее и неопредъленное виъстъ, «
и въ заключеніе этого соображенія утверждаетъ, что »міръ
именно состоитъ изъ опредъляющаго и неопредъленнаго <sup>287)</sup>, «
или что тоже, изъ »монады и діады, нечета и чета« и пр. <sup>296)</sup>

Чтобы два противоположныя себъ начала вещей могли

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup>) Arist. Met. l. 5: "Ετεροι δε των αυτών τούτων τας αρχας δεκα λέγουσιν είναι τας κατα συστοιχίαν λεγομένας, — περας και απειρον, περιττόν και άφτιον, εν και πλήθος, δεξίον και άριστερον, άρξεν και θήλυ, ήρεμουν και κινούμενον, ευθύ και καμπύλον, φως και σκίτος, αγαθόν και κακόν, τετράγωνον και έτερόμηκες.

<sup>286)</sup> Philol. ap. Stob. Ecl. phys. p. 454; ἀνάγκα τὰ ἐόντα εἶμεν πάντα η περαίνοντα η ἄπειρα, η περαίνοντά τε καὶ ἄπειρα.

<sup>287)</sup> Ibid. δήλου τ' άφα ότι έκ περαινόντων τε και απείρων ό τε κόσμος και τὰ ἐν ἀυτῷ συναρμόχθη.

<sup>200)</sup> Nicom. Arithm. II. p. 59: "Εκ περαινόντων αμα και απείρων συνεστάναι τον κόσμον.... και γαρ δυτος σύμπας έκ μονάδος και δυάδος σύγπειται άρτίου το και περετού и пр.

образовать стройную вселенную, для этого необходимо нужно третье начало, которое приводило бы ихъ въ гармонію; этакъ какъ начала вещей неподобны и неоднородны, — говоритъ Филолай, — то для нихъ не было бы возможнымъ эустроиться въ міръ, если-бы не привзошла къ нимъ, какимъ бы-то ни было образомъ, гармонія 289).« Это третье, посредствующее начало (Митра) есть міровая душа 290), происходящая изъ Первоединаго и связующая вселенную въ одно стройное, гармоническое цълое, эесть связь и мъра естества, « συνογή και μέτρον φύσεως. — Міровая душа привносить въ два противоположный начала согласіе и гармонію по аналогіи музыкальнаго совпаденія двухъ различно-звучащихъ тоновъ, такъ что гармонія вселенной, какъ и тоновъ, состоитъ въ опредъленныхъ, законосообразныхъ соотношеніяхъ по числу и мъръ. Міровая гармонія не уничтожается тімь, что одно изъ коренныхъ началъ вещей, — неопредъленная множественность, есть, между прочимъ, эло. Правда, что это начало принадлежить къ содержанію самого Первоединаго, и потому въ міръ самое Божество, — по словамъ Өеофраста, — »не можеть вести все къ найлучшему, хотя по возможности все направляетъ къ добру<sup>291)</sup>; оттого же »прекраснъйшее и найлучшее существуеть не въ началь 292).« Но съ другой стороны, самая

<sup>200)</sup> Stob. Ecl. phys. I. 458: Έπει δέ τε άρχαι ύπάρχον ουχ όμοῖαι ουδ όμόφυλοι ξασσαι, ήδη άδύνατον ης αν και άνταῖς κοσμηθημεν, ει μή άρμονια έπεγένετο, ψτινι αν τρίπφ έγένετο.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup>) Macrob. in Somn. Scip. 1. 14 Philolaus dixit animam esse barmoniam, т. е. міровая душа есть гармонія.

<sup>291)</sup> Theophr. Met. 9. p. 322: διὸ καὶ ὀυδὲ τὸν θεόν δύνασθαι πάντ ἐις τὸ ἄριστον ἄγειν, ἀλλ' ἔιπερ, ἐφ' ὅσον ἐνδέχεται.

<sup>292)</sup> Arist. Met. XII. 7: ώσπες οἱ Πυθαγόςειοι καὶ Ζπεύσιππος τὸ κάλλιστον καὶ ἄριστον μὴ ἐν ἀρχῆ εἶναι.

гарменія невозможна безъ противоположностей, и слёдовательно безъ несовершенства и зла; притомъ, такъ какъ неопредёленная множественность, по самой своей неопредёленности, не имъетъ въ себъ ничего существеннаго, то ея несовершенство и зло получаетъ свою дъйствительность только тамъ, гдѣ оно преобладаетъ надъ опредъляющимъ единствомъ (что имъетъ мъсто, по понятію Пивагорейцевъ, только на землѣ), въ самыхъ же божественныхъ »началахъ зло не существуетъ въ злѣ, то не участвуетъ въ вещи белѣе или менѣе участвуютъ въ злѣ, то не участвуетъ въ вемъ Первоединое 294), « гдѣ единство и множественность пребываютъ въ равновъсіи, потому что оно всегда само себъ равно, ἀυτος άυτος бμοτος (прим. 276). Первоединое, какъ нѣкоторые Пивагорейцы утверждали, есть даже »само въ себъ добро 295).«

Міръ, по ученію Пиоагорейцевъ, вѣчевъ, существуетъ отъ вѣка и до вѣка, потому что ни внѣ его, ни въ немъ самомъ нѣтъ могущественнѣйшей причины, которая бы разрушила его 296; онъ есть вѣчная дѣятельность Божества и возникновенія по пріемству измѣняющейся природы 297. Если же

<sup>293)</sup> Syrian. Arist. Met. XIV. 4: ονδαμοῦ γὰς ἐκεῖνοι τὸ κακόν ἐν ταῖς ἀρχαῖς παρελάμβανον.

<sup>294)</sup> Arist. Met XIV. 4:... πάντα τὰ ὅντα μετέχειν τοῦ κακοῦ ἔξω ἔνὸς ἀυτοῦ τοῦ ένὸς.

<sup>295)</sup> Arist. ibid. ເພື່ນ ປີຣ ເລັດ ລະເນກ໌ τους ວັບອໄລດ ຄໂບສະ ໂຄງວັນເພນ ວຣ໌ μέν ຫຼອວເນ ລັບເວົ ເວົ ຮັນ ເວົ ລັງລອົວນ ລັບເວົ ຄໂບລະ.

<sup>296)</sup> Stob. Ecl. phys. I. p. 420. (Böckh's Phil. p. 167): Φιλόλαος ἄφθαρτον τὸν κόσμον... ὅυτε γὰρ ἔντοσθεν ἄλλα τις ἀιτία δυναμικωτέρα ἀυτᾶς (τ. c. ψυχᾶς) ἐυρεθήσεται ὄυτ' ἔκτοσθεν, φθεῖραι ἀυτὸν δυναμένα, άλλ' ἦν ὅδε ὁ κόσμος ἐξ ἀιῶνος καὶ ἐις ἀιῶνα διαμένει, εἶς ὑπὸ ἑνὸς τῷ συγγενώω καὶ κρατίστω καὶ ἀνυπερθάτω κυβερνώμενος.

говорится о происхожденіи міра, то это не есть происхожденіе во времени, но происхождение идеальное, по понятию (жах еліνοιαν) примънительно къ человъческому разумънію (Stob. Ecl. phys. I. 420). Міръ кругдъ (ів.) "и существуеть виуври Божества, которымъ все объемлется какъ бы въ оградъ 2009, такъ что безпредъльное Первоединое находится, поэтому, внъ міра <sup>299)</sup> и называется объемлющимъ, περιέχον <sup>300)</sup>. Внутри Первоединаго, въ міровомъ пространствъ, изъ неопредъленной множественности и опредъляющаго единства образовались (какъ у Зороастра) четыре стихін, четыре составныя части міровыхь вещей: огонь, воздухъ, вода, земля (Alexandr. Polyhis ар. Diog. Laërt. VIII. 1. 27) и изъ нихъ — прежде всего огонь, какъ стихія ближайшая къ монадическому началу, или духоподобному эсиру. Огонь прежде всего образоваль въ безпредъльномъ Первоединомъ центръ (  $\pi \tilde{v} \varrho \ \tilde{\epsilon} \nu \ \mu \tilde{\epsilon} \sigma \varphi \ \pi s \varrho \ell \ \tau \tilde{o}$ ме́ντοον, Stoh. Ecl. phys. 488) и за темъ — окружность, какъ объемъ міроваго шара (καλ πάλιν  $\tilde{\pi \nu \rho}$  ετερον άνωτάτω το περιέχον, ibid.). Этотъ центральный огонь, нанъ первое проявленіе монадическаго начала въ образованіи міра, называется »первымъ слаженнымъ ( $\tau \dot{\alpha}$   $\pi \varrho \tilde{\alpha} \tau o \nu$   $\dot{\alpha} \varrho \mu o \sigma \vartheta \dot{v}$ , ib. 468), »серединнымъ единствомъ міровой сферы« (то є́г  $τ\ddot{\varphi}$  μέσ $\varphi$  τας σ $\varphi$ αί $\varphi$ ας ib.), »первымъ единымъ  $^{801}$ ), которое

Ч. П.

14

<sup>298)</sup> Athenag. Legat p. Chr. p. 25: καὶ Φιλόλαος δὲ ὤσπες ἐν φρουρᾶ πάντα ὑπὸ τοῦ ἀεοῦ περιειλῆφθαι λέγων καὶ τὸ ένα εἴναι.

<sup>299)</sup> Arist. phys. ausc. III. 4. nal efrat 20 85w 200 ουρανού απειρον.

<sup>\*00)</sup> Arist. ibid.

<sup>301)</sup> При этомъ сдучав не излишне замвтить, что Пиоагорейцы различали три единства: а) Первоединое безпредвльное, то би битегом, б) единое, то би битегом, б) единое, то би битегом, б) единое, то битегом, б) единое, то битегом, б) единое, то битегом, б) единое въ середина міровой сферы.

получило опредъленную величину воз»;« и какъ центральный огонь есть тоть пункть, изъ котораго исходить міротворящая піятельность Божества, то въ этомъ смыслѣ онъ называется »домомъ, « обхор, »твердынею, охраною, престоломъ Зевса, « т. е.Первоединства 308); какъ представитель монадическаго начала, онъ есть этворящая сила, «  $\delta \eta \mu \iota o \nu o \gamma \iota \kappa \dot{\eta}$   $\delta \dot{\nu} \nu \alpha \mu \iota \varsigma^{304)}$ и »мать боговъ, « т. е. небесныхъ тълъ, и какъ творящая сила природы есть въ ней самое священное, то онъ называется также »алтаремъ ( $\epsilon \sigma \tau i \alpha$ ) вселенной, святилищемъ, связью и мърой естества 305); « исходя изъ своего средоточія, онъ распространяется по всему пространству вселенной до крайнихъ ея предъловъ, какъ чувственная міровая душа <sup>306)</sup>, или та теплота, въ которой заключается причина жизни 307). А периферическій огонь, охватившій въ безпредъльномъ огромную часть неопределенной множественности, или матеріи, есть та ограда  $(\varphi \rho o \nu \rho \alpha)$ , которою Божество объемлеть все относящееся къміру (прим. 298). Четыре стихіи вмість съ монадическимъ началомъ, или эθиромъ, движущимъ міровой шаръ (τάς σφαίρας оджос), суть пять составных частей матеріальных и духовныхъ космическихъ вещей.

<sup>302)</sup> Arist. Met. XIII. 6: τὸ πρῶτον έν συνέστη έχον μέγεθος.

<sup>303)</sup> Simpl. Schol. ad Arist. de Coelo p. 305, 32: διὸ οἱ μὲν Ζα-νὸς (Ζάν, τῦ Ζανὸς — дорня. Φορμα Βμ. Ζεὺς, τῦ Διὸς) πύργον ἀυτὸ (πῦρ ἐν τῷ μέσφ) παλούσιν.... οἱ δὲ Διὸς φυλακήν, οἱ δὲ Διὸς Θρόνον.

<sup>304)</sup> lbid. πῦρ μέν ἐν τῷ μέσφ λέγεσιν τὴν δημιεργικὴν δύναμιν.

<sup>305)</sup> Stob. Ecl. phys. p. 488: Φιλόλαος πῦρ ἐν μέσφ περὶ τὸ κέντρον, ὅπερ Ἑστίαν τε παντὸς καλεῖ καὶ Διὸς οἶκον καὶ Μητέρα Θεῶν, βωμόν τε καὶ συνοχήν καὶ μέτρον φύσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>) Cic. de nat. deor. I. 11: Nam Pythagoras, qui censuit animum esse per naturam rerum omnem intentum et caet.

<sup>307)</sup> Diog. Laërt. VIII, XIX. 27: ὅπες (το θεςμόν) ἐστὶ ζωής ἄιτιον.

Канъ скоро образовалось міровое единство (т. е. центральный огонь и периферическій), то ближайшія части неопределеннаго (т. е. матерін), разделенныя пустотою, стали привлекаться имъ (одит къ центру, другія къ периферіи) и опредъляться предъломъ (т. е. самымъ этимъ единствомъ, какъ ионадическимъ началомъ) <sup>808)</sup>. — Какъ представитель вседвижущаго эе ира, огонь сообщаетъ движение образовавшимся въ пространствъ міровымъ массамъ, или космическимъ тъламъ, сообщаетъ каждому изъ нихъ свой особый центръ и свою окружность и заставляеть ихъ постоянно вращаться около общаго міроваго центра <sup>809)</sup>; чрезъ это круговращеніе, міровыя тёла вообще, и для насъ земля въ частности, становятся органомъ опредъленнаго времени ( $\delta \rho \gamma \alpha \nu o \nu \tau o \tilde{\nu} \chi \rho \dot{\sigma} \nu o \nu$ ), потому что чрезъ различное отношение къ солнцу земля дълается виновницею дня и ночи, этого главнаго мёрила времени 810); а самое время, по выраженію Архита, --- эесть интервалль всей природы 314), « относительно, разумъется, преемственности ея измъненій, есть, такъ сказать, пульсъ ея жизни.

Вся вселенная состоить изъ десяти космическихъ, божественныхъ тълъ,  $\sigma \omega \mu \alpha \tau \alpha \ \vartheta \varepsilon \tilde{\imath} \alpha$ , вращающихся около средоточнаго огня; это — небесная твердь съ звъздами, пять пла-

<sup>300)</sup> Arist. Met. XIV, 3: φανερώς γάρ λέγουσιν ώς τε ένὸς συσταθέντος, — ευθύς τὸ ἔγγιστα τε ἀπείρου ὅτι διλκετο καὶ ἐπεραίνετο ὑπὸ τε πέρατος.

<sup>309)</sup> Stob. Ecl. phys. p. 488: Πρώτον δ'είναι φίσει το μέσον (πῦρ), περί δὲ τοῦτο δέκα σώματα θεῖα χορεύειν.

<sup>310)</sup> Simpl. ad Arist. Met. I. 5. p. 505, 37: ἄστρον δε την γην διεγον ως δργανον και αυτήν χρόνου ήμερων γάρ έστιν αυτη και νυκτων άπια ήμερων μεν γαρ ποιεί το προς τῷ ήλιῳ μερος καταλαμπόμενον, νύκτα δε τὸ κατά τὸν κῶνον τῆς γινομένης ἀπ ἀυτῆς σκιᾶς.

<sup>211)</sup> Simpl. in Phys. 165:... ζοως τοῦ ᾿Αρχύτου λέγοντος καθόλου τὸν χρόνον διάστημα τῆς τοῦ παντὸς φύσεως.

неть, солице, луна, земля и противоземеліе ваз). Оттого и деситеричное число получило у Писагорейцевъ особенное значеніе; эсила десятерицы, говорить Филолай, велика, всесовершенна и вседъятельна; она есть начало и вождь жизни божеской, небесной и человъческой ваз).«

Вселенная раздвляется на три части: а) на нившую область, — область земную, воздушную и атмосферическую  $(\vec{soavos})$ ; б) область планетную до свода неподвижных звъздъ, состоящую изъ семи планеть, включая сюда солнце и луну, область, которую по преимуществу надо назвать космосоми (жотмосі), красотой; и наконець в) на премірную область ожвидной тверди, непосредственное жилище блаженных бо-(товъ и духовъ, олимпъ ( $\delta \lambda \nu \mu \pi o \varsigma$ ) 314). Хотя эопръ, какъ -мовадическое начало, и огонь, его чувственный представитель, -провикають всю вселенную, однако въ техъ космическихъ областяхь, которыя ближе кь Первобожеству, следовательно непосредственно подъ звъздною твердію и въ планетныхъ сферахъ, эниръ и огонь выражають свою дъятельность въ большей мъръ, съ большею силою и чистотою, и напротивъ того, по мъръ приближения къ землъ теряють свою напряженность, силу и чистоту; воиръ становится воздухомъ ( $\mathring{\alpha}\iota \vartheta \mathring{\eta} \varrho \psi \nu \chi \varrho \acute{\sigma} \varsigma$ ),

<sup>1848)</sup> Stob. Ecl. phys. l. 488; περί νδε τούτο (μέσον) δέκα σώματα του τρουνούν, κουρονούν, πλανήτας, μέθο νόυς ήλιον, έφο ψ σελήνην, ώφο ή την γην, ύφο ή την ανθίχθονα.

<sup>&</sup>quot;Philol. ap. 18tob. Ecl. phys. I. 8: μεγάλα γας (δύναμες της δεκάδος) και παντελής και παντοεργός και θείω και δυρανίω βίω και άνθηωπίνω άρχὰ και άγεμων κοινωνούσα.

отонь — теплотою (Diog. Laert. VIII. 27). Такимъ образомъ высшія области преимущественно наполнены эсиромъ и огнемъ (эемриыя области) и огонь особенно окружаеть всю высшую міровую сферу, непосредственно слёдующую за звёздною твердію (эенрный огонь,  $\tau \dot{o}$   $\dot{\alpha} \iota \vartheta \dot{\epsilon} \varrho \iota o \nu \ \pi \tilde{\nu} \varrho$ ), а потому и называется огнемъ, окружающимъ міровой паръ,  $n ilde{v} 
ho$  поοιέχου (Stob. Ecl. phys. I. p. 488). Этотъ огонь, окружающій вселенную, составляеть противоположность относительно центральнаго огня, занимающаго середину между землею и противоземеліемъ; первый — въ видъ огненной сферы ограничиваетъ крайній сводъ міроваго шара, последній, напротивъ того, занимаетъ его средоточіе; первый животворить вселенную съ ея окружности (Achill. Tat. ad Arat. phaen. proleg. 19), последній — землю съ ея внутренней стороны (ἐκ μέσου πᾶσαν τὴν γῆν ζωογονοῦσαν. Simpl. in Arist. de coelo, 124). Отъ энирнаго отня, окружающаго міровой шаръ, заимствуетъ свой свъть и свою теплоту солнце 315). Какъ луна, нодобно зеркалу отражаетъ свътъ солнца  $(\tau \eta' 
u \, \iota \varepsilon)$ σελήνην λάμπεσθαι ύφ' ήλίου, Diog. Laert. VIII. 27), и тъмъ освъщаеть землю, такъ и солнце отражаеть эфирный огонь и тъмъ распространяетъ свътъ и теплоту во внутрь міроваго пространства, потому что его лучи проникаютъ въ эеиръ, воздухъ и воду до самой глубины, и такимъ образомъ все оживляютъ 316). — Но и солнечные лучи постепенно теряютъ

<sup>3-15)</sup> Achill. Tat. in Arat. proleg. 19. p. 138 Petav: Φιλόλασο & (τὸν ήλιόν φησι) τὸ πυρώδες καὶ διαυγές λαμβάνοντα ἄνωθεν ἀπὸ τοῦ ἀς. Θερίου πυρὸς πρὸς ήμᾶς πέμπειν τὴν ἀυγὴν διὰ τῶν (ΒΕ. τινῶν) ἀραιωμάτων (πίροвыя пространства), ώστε κατ' ἀυτὸν τρισσὸν εἴναι τὸ τοῦ (ΒΕ. τῶν) ήλιον (ΒΕ. ήλιον) φῶς Η Πρ.

<sup>316)</sup> Alex. Polyhist. ap. Diog. Laërt. VIII. 27: διήμουν το ἀπὸ τοῦ ήλιου ἀπτῖνα (τοῦ ἀιθερίου πυρὸε) διὰ τοῦ ἀιθέρος τοῦ τε ψυχροῦ καὶ πα-

свою силу и дъйствительность по мъръ приближенія къ серединъ міроваго шара; потому что эти среднія области, — наполненныя спустившимся изъ эфира воздухомъ, (который и самъ по себъ не такъ легко проницаемъ и проникнутъ еще испареніями, —) и отъ слабаго круговращенія міроваго шара вблизи его центра менте движимыя и почти коснтющія, — затрудняють проходъ для солнечныхъ лучей; между темъ какъ высшія области, наполненныя совершенно тонкимъ и чистымъ эбиромъ и отъ быстраго ежедневнаго круговорота звъздной тверди и ближайшихъ къ ней огромныхъ твердей міроваго шара непрестанно движимыя, не подвержены ни одному изъ этихъ недостатковъ. — Оттого и существа, живущія въ мірѣ подлунномъ, подвержены смерти, а въ высшихъ областяхъ обитають существа безсмертныя, божественныя 317); и вообще въвысшихъ областяхъ, гдт монадическое начало, втчно себт равное и тождественное, преобладаеть надъ неопредъленною множественностію, или, по крайней мірі, уравновішено съ нею, господствуеть совершенство, и только на земль, гдъ преобладаеть множественность, бытіе раждающееся и умирающее, господствуетъ несовершенство (Stob. Ecl. phys. p. 422 и 206); но и здёсь божественное начало старается по возможности все приводить къ лучшему.

Душа человъческая соединяется съ тъломъ посредствомъ числа и гармоніи <sup>318)</sup>; и какъ все въ міръ есть гармонія и чи-

χέος· ταύτην δέ την άκτινα και έις τὰ βάθη δύεσθαι και διὰ τοῦτο ζωο-

<sup>217)</sup> Ibid. 28: सबो रवे हेम बेमर्जू (राज् महिर्दो राज्य मिन् रवे.... सबो मर्बम्य रेम वेस्ट्रे (राज्य स्थाप्त स्थाप्त स्थाप्त रवे हेम बेमर्ज्य (राज्य वेस्ट्रेस्ट्रेस वेस्ट्रेस वेस वेस्ट्रेस वेस्ट्रेस वेस वेस्ट्रेस वेस वेस्ट्रेस वेस वेस्ट्रेस वेस्ट्रेस वेस्ट्रेस वेस वेस्ट्रेस वेस्ट्रेस वेस्ट्रेस वेस वेस वेस्ट्रेस वेस वेस वेस्ट्रेस वेस वेस वेस व

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>) De statu an. II. 7 (Böckh's Philol. p. 177): anima inditur corpori per numerum et immortalem eandemque incorporalem convenientiam.

сло, то и душа есть гармонія вія. Четыре есть органа жизни: голова, сердце, пупъ и половые члены. Голова есть мѣсто—пребываніе разума, сердце — жизненной силы и чувствованій, пупъ — питанія и роста, половыя части — органъ ражданія; первая изъ этихъ способностей принадлежитъ человѣку, вторая обща ему съ животными, третья съ растеніями, а четвертая со всѣми вещами вія.

## в) Ученів о числахъ.

Въ ученіи о числахъ надо обратить вниманіе на ихъ значеніе и приложеніе къ вещамъ.

## аа) Значеніе пинагорейских в числъ.

На вопросъ, что такое пивагорейское число, положительно отвъчаетъ Аристотель, »что число есть сущность всъхъвещей  $^{321)}$ « и Филолай учить, что »числа суть субстанціи, изъкоторыхъ все образовалось, «  $\xi\xi$   $\delta\nu$   $\xi\nu\nu\dot{\epsilon}\sigma\tau\alpha$   $\delta$   $\kappa\dot{\delta}\sigma\mu\sigma\varsigma$  (Frag. 4. ар. Stob. I. 458; Böckh. 62). Съ другой стороны, число есть не только сущность всего, но и то посредствующее представленіе, помощію котораго мы мыслимъ и познаемъ вещи, или, какъ выражается Филолай, »число при-

<sup>\*19)</sup> Macrob. Som. I. 14: Philolaus (dixit animum) harmoniam.

<sup>221)</sup> Arist. Met. I. 5: ἀριθμον είναι την ονσίαν άπάντων.

водить вещи въ гармонію съ душой и двлаеть все удобопознаваемымъ и представляемымъ взез «И въ самомъ дълъ, говеря его же словами, — »все познаваемое имъеть въ себъ числовез; « но »только подобнымъ подобное познается взез "« слъдовительно и число познается только числомъ. Оттого »ничто
не можетъ быть мыслимо и познаваемо безъ числа взез пичто изъ сущихъ и нами познаваемыхъ не могло бы быть познаваемо, еслибъ она, эта сущность (т. е. число) не легла
въ основу вещей, изъ которыхъ сложился міръ взез « »число
имъетъ натуру законодательную, руководительную и учительную взез « И Аристотель говоритъ, что Пиеагорейцы »понятія
обратили въ числа « (той хоуоиз віз той аридной «
« потого». Мет. XIII. 4).

Итакъ пивагорейское число, совмъщая въ себъ и субъективный и объективный элементъ, есть тоже, что Платонова »идея, « есть мыслимая нами форма вещи и вмъстъ ея сущность, есть »субстанціально—существующее понятіе. « Оттого и Аристотель въ своей метафизикъ пивагорейскія числа обоэръваетъ большею частію въ связи съ платоновыми идеями,

<sup>322)</sup> Philol. ap. Stob. Ecl. ph. p. 8: οδτος (ὁ ἀριθμός) καττάν ψυ-

<sup>323)</sup> Ibid. p. 456; και πάντα γα μάν τὰ γιγνωσκόμενα ἀριθμόν Υχοντι.

<sup>218)</sup> Philot. ap. Stob: Ecl. phys. p. 456: ου γας ότιων το (ότ. οδόν το Βοκκ) ουθόν ότε νυηθήμεν όυτε γνωσθήμεν ώνει τούτω.

<sup>238)</sup> Philol. ibid. p. 458. δυχ διόντ' ής δυθένι των έδντων και γερνωσλομπουν εφ' αμών γνωσθήμεν, μή υπαρχούσας αυτάς έντος εών πραγμάτων, ες ων βονεύτα ο κόσμος.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup>) Ibid. p. 8: ขอนเหล้ หลัง (al. หขอนเหล้, หขอนองเหล้) ณั จุฬชงติ ล้ ชัดี ล้อเป็นอั หล**้า ได้รับ**ปีที่เล้า ใช้เรียงให้เล้า

находя между ними только второстепенное различие. наприм. онъ говоритъ: »за этими философскими ученіями сдв-. довала Философія Платона, которая большею частію примынала къ ученію Пивагорейцевъ, хотя имёла и свое собственное; такъ Пинагорейцы говорили, что вещи происходять чрезъ подражание (μίμησις) числамъ, а Платонъ, что онъ происходять ирезь причастие ( $\mu \epsilon \vartheta \epsilon \xi \iota \varsigma$ ) имъ; слъдовательно изм'внено одно слово 328). « Второе, болье важное отличіе пивагорейскихъ числъ отъ платоновыхъ идей, по словамъ Аристотеля же, состоить въ томъ, что »Платонъ числа (т. е. нден) от от чувственных предметовъ, между тъмъ нать Пиоагорейцы полагали, что числа суть самыя вещи 329, « ижи, какъ въ другомъ мъсть онъ выразился, что »числа существують не отвыно оть вещей воо. « Следовательно и выраженіе, — »подражаніе числамъ« надобно разумъть не въ субъективномъ смыслъ, будто числа суть умомыслимые образцы, въ подражание которымъ составляются вещи, но въ смыслв объективномъ, а именно: хотя число есть сущность, пребывающая во самыхо вещахо, однако все же оно отлично отъ самых в чувственных вещей, какъ общее отъ частнаго, какъ сущность отъ явленія; а въ такомъ случав и въ объективномъ смысль можно сказать, что частныя вещи происходять

<sup>328)</sup> Arist. Met. l. 6, 1. Μετὰ δὲ τὰς ἐιρημένας φιλοσοφίας ἡ Πλάτωνος ἐπεγένετο πραγματεία, τὰ μὲν πολλά τοίτοις ἀπολουθοῦσα, τὰ δὲ καὶ
ίδια παρὰ τὴν τῶν Ἰταλικῶν ἔχουσα φιλοσοφίαν.— 5. Οἱ μὲν γὰρ Πυθαγόρειοι μιμήσει τὰ ὄντα φασὶν είναι τῶν ἀριθμῶν, Πλάτων δὲ με θέξει,
τοῦνομα μεταβαλών.

<sup>329)</sup> Ibid. II. 'Ο (Πλάτων) τοῦς ἀριθμοὺς παρὰ τὰ ἀισθητά, οὲ δ' (Πυθαγόρειοι) ἀριθμοὺς εἶναί φασιν ἀυτὰ τὰ πράγματα.

<sup>320). [</sup>BK]. XIV. e. & Είνω μέν άρθημούς ἐποίησαν τὰ ὅντα, ἐυ χωρεστούς δέ. Π.Μ phys. ausc. [II. 4: ὀυ γὰρ χωριστόν πουούσε τον ἀρυθημόν

чрезь подражаніе числамъ, т. е. что онъ повторяють въ себъ, съ нъкоторыми видоизмъненіями, общую сущность извъстныхъ числъ; такъ наприм. человъческіе индивидумы повторяють въ себъ обще — человъческую сущность, обще — человъческій типъ, и потому можно сказать, что природа каждаго человъческаго индивидума выработывается чрезъ подражаніе родовому типу, общей человъческой природъ, которая, однакожъ, существуетъ не только какъ общее, родовое понятіе, но и объективно, въ самыхъ же человъческихъ индивидумахъ.

Изъ сказаннаго само собою открывается, что ученіе Пивагорейцевъ о числахъ есть такъ называемый реализмы, по которому общія понятія, видовыя и родовыя, существують въ дъйствительности (in re) въ самыхъ предметахъ, какъ родовая, или видовая ихъ сущность, а не суть только чисто отвлеченныя понятія, простыя имена (nomina), какъ увъряетъ номинализмъ. Таковъ именно (реалистическій) смыслъ пиеагорейскихъ положеній, что числа, какъ общія представленія существеннаго въ вещахъ, не отдъльны отъ вещей ( $\dot{ov}$  7 $\omega$ - $\varrho$ ιστο $\dot{v_S}$ ), напротивъ, что вещи состоятъ изъ числъ (αλλ' έξ άοιθμῶν τὰ ὄντα, продол. 330), что изъ числъ состоитъ вся природа (την φύσιν έξ αριθμών συνιστασιν, Arist. de coel. III. 1). Но умъренный реализмъ ограничивается только родовыми и видовыми понятіями, не простираясь на состоянія и отношенія вещей несущественныя; между тімъ реализмъ пинагорейскихъ числъ (какъ и платоновыхъ идей) заходитъ слишкомъ далеко: »Пинагорейцы, — говоритъ Аристотель, — признаютъ число началомъ, и притомъ, и матеріальнымъ началомъ вещей и началомъ страдательныхъ и дъятельныхъ состояній вазов ; эне только въ вещахъ демоническихъ

<sup>331)</sup> Arist. Met. I. 5: ἀριθμόν.... ἀρχήν είναι και ως ύλην τοῦς οὖσι και ως πάθη το και ἔξεις, πρη чονъ Схолівстъ прибавляють, что чот-

и божественныхъ, — говоритъ Филолай, — господствуетъ природа и сила числа, но равно и въ дълахъ и словахъ человъческихъ, во всъхъ искусствахъ, ремеслахъ и въ музыкъ во при такомъ широкомъ приложении числъ, все есть число, — число есть и мъра времени и правда и бракъ и т. п. (Arist. Met. XIII. 4).

Число, какъ понятіе субстанціонально существующее въ вещахъ, не есть что—либо косное, покоющееся въ нихъ, но есть дъятельное ихъ начало, въ неопредъленной, безформенной ихъ множественности раскрывающееся гармоніей; эвъ числахъ, — по выраженію Аристотеля, — Пиеагорейцы видъли опредъленія и отношенія гармоніи вазводення видъли опредъленія и отношенія гармоніи вазводення видъли опредъленія и отношенія гармоніи вазводення вазводення видъли опредъленія и отношенія гармоніи вазводення вазводення вазводення видъли опредъленія вазводення ва

»Стихіи числа суть четь и нечеть; изъ нихъ послѣднее есть опредѣленное, или лучше сказать, опредѣляющее, а первое — неопредѣленное <sup>334</sup>, « или, что тоже, неопредѣленная множественность, неустроенная и сама въ себѣ несущественная вещественность. Но »опредѣляющее нечетное овладѣваетъ этою неопредѣленною множественностю и опредѣляетъ ее <sup>335</sup>, «

ное число есть матеріальное начало и страдательное состояніе вещей, а нечетное — состояніе д'вятельное, —  $\tau \tilde{\omega} v \ \tilde{\alpha} \rho \iota \partial \mu \tilde{\omega} v \ \delta \ \mu \tilde{\epsilon} v \ \tilde{\alpha} \rho - \tau \tilde{\omega} v \ \tilde{\epsilon} \rho \iota \partial \mu \tilde{\omega} v \ \delta \ \tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon}$ . Alex. ad loc. cit.

<sup>232)</sup> Stob. Ecl. phys I. p. 10: ίδοις δέ και ου μόνου έν τοῖς δαιμονίοις και θείοις πράγμασι τὰν τῶ ἀριθμῶ φύσιν και τὰν δύναμιν ἰσχύουσαν, ἀλλὰ και ἐν τοῖς ἀνθρωπικοῖς ἔργοις καὶ λόγοις πᾶσι πάντα και κατὰ τὰς δαμιουργίας τὰς τεχνικάς πάσας και κατὰ τὰν μουσικάν.

<sup>333)</sup> Arist. Met. l. 5, 3: των άρμονικών εν αριθμοϊε όρωντες (Πυθα-γόρειοι) τα πάθη και τους λόγους.

<sup>324)</sup> Ibid. I. 8: τοῦ δὲ ἀριθμοῦ στοιχεῖα τό τε ἄρτιον καὶ τὸ περιττόν, τούτων δὲ τὸ μὲν πεπερασμένον (нли, какъ у Филолая, περαῖνον) τὸ δὲ ἄπειρον.

<sup>326)</sup> Arist. phys. auscult. III. 4: τὸ ἄπειρον εἶναι τὸ ἄρτιον τοῦτο γάρ ἐναπολαμβανόμενον καὶ ὑπὸ τοῦ περιττοῦ περαινόμενον κ πp.

т. е. въ множественность вносить единство, въ ея противоположности — согласіе, ея неопредъленности сообщаеть опредъленную форму, сообразную съ своею собственною природою зво; однимъ словомъ, сообщаеть ей гармонію, потому чте »гармонія, — по опредъленію Пивагорейцевъ, — есть единство разнообразія, согласіе противоположностей взг).«

Но числа, или сущности вещей съ ихъ опредъленными формами, не суть что—либо разрозненное; напротивъ, всѣ они суть раскрытіе единаго, какъ ихъ всеобщей субстанціи ззе); и потому чрезъ все ихъ разнообразіе, чрезъ всѣ ихъ противо-положности проходитъ единство и согласіе, какъ опредѣленная космическая форма всеобщаго бытія, какъ гармонія всемірная, безъ которой не возможно было бы существованіе вселенной. «Такъ какъ начала вещей, — говоритъ Филолай, — »неподобны и неоднородны, то для нихъ не было бы возмож-мымъ устроиться въ міръ, если бы не привзошла къ нимъ, »какимъ—бы—то ни было образомъ, гармонія. Подобное и одно-родное, конечно, не имѣло нужды въ гармоніи; но неподоб-мое и разнородное не могло обойтись безъ нея, какъ скоро »имъ надлежало составить одну стройную вселенную зве).«

<sup>336)</sup> Arist. Met. I. с. 5, 3: சல் மச்ச வீகில (т. с. неопредъленное, потому что кремь чета и вечета, неопредъленнаго и опредъляющаго въ числахъ и вещахъ иэтъ инчего больше) гото விழகிமாக (ம்றவம்மாக) சர்சு ஒம்சை விறவமான்சின் கள்ளை.

<sup>337)</sup> Nicom: Arithm. II.p. 59: άρμονία δὲ πάντως ἐξ ἐναντίων γίνεται ἔστι γὰρ άρμονία ,,πολυμιγέων ἕνωσις και διχά φρονεόντων σύμφρασις.

<sup>338)</sup> Arist. Met. XIII. 6: τὸ ἔν ἀρχὴν είναι καὶ ὀυσίαν καὶ στοιχεῖον πάντουν.

<sup>338)</sup> Stob. Ecl. phys. I. p. 458: "Επεὶ δό τε ἀρχαὶ ὑπάρχον ὀυχ δμοΐαι οὐοδ δμόφυλοι ἔσσαι, ήδη ἀδύνατον ἦε ἄν καὶ ἀυταῖε κοσμηθήμεν, ἐδ μὴ ἀρμονία ἐπεγένετο, ὡτινι ἄν τρόπω ἐγένετο τὰ μὲν ὧν δμοῖα καὶ δμόφυλα ἀφμονίαι ἀσμονίαι μηθὲ ἐσε-

Итанъ писагорейская гармонія есть форма вещей, въ которой выражается ихъ сущность: есть форма и каждой порознь вещи, какъ множественность, опредъляемая нечетомъ, и всеобщая форма космическаго бытія, какъ совокупность всего, опредъленная всемірнымъ единствомъ.

## *вв*) Приложеніе числъ.

Пинаторейское *Первоединое* не есть число, или опредъленное понятіе, субстанціально существующее, но есть всеобщая *субстанціа* <sup>340)</sup>, изъ которой »происходять числа <sup>341)</sup>.«

Числа, по словамъ Филолая и Аристотеля, состоятъ изъ двухъ стихій, изъ нечета и чета, изъ которыхъ первое есть опредъляющее, а послъднее — опредъляемое за послъднее опредъленной двоицы, какъ изъ своихъ стихій за слъдовательно стихі ями числъ Пирагорейцы признавали общія начала всъхъ вещей, — монаду, т. е. опредъляющее начало и діаду, или неопредъленное вещество. Поэтому, какъ о началахъ всъхъ вещей, — монадъ и діадъ, такъ и о числахъ говорится, что рони предшествуютъ всей природъ, т. е. еще не развитому космосу, и что рихъ стихіи суть стихіи всего сущаго за посла за природъ, ст. е. еще не развитому космосу, и что рихъ стихіи суть стихіи всего сущаго за природъ, ст.

τελή, ἀνάγκα τὰ τοιαὖτα άρμονία συγκεκλεῖσθαι, ἐι μέλλοντι ἐν κόσμφ κατέχεσθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup>) Arist. Met. XIII. 6. см. выше 338 прим.

<sup>.341)</sup> abid. II. 5: red , apod por en rou évos elvas.

<sup>312)</sup> Stob. Ecl. phys. p. 456: ő pa uár ágiðuðs kai dvo mer kosa kiðn, regiogðr nak ágtior. Arist. cm. выше прим. 334.

<sup>313)</sup> Arist. Mel. XIII. 7, 6: ο γάρ άριθμός έστιν έπ τοῦ ἕνὸς καὶ τῆς δυάδος τῆς ἀορίστου, καὶ αὶ ἀρχαὶ καὶ τὰ στοιχεῖα λέγονται τοῦ ἀρείὶ μοῦ είναι.

<sup>34.9)</sup> Ibid. I. 5, 3: of 8' ລຸດເປັນດ) ກລວກຮ ຮຸກຮ ອຸດອຣພຣ ກຸດພົ້ວວະ, ຂໍລ ຮຸພັນ ພໍ່ຄູເປັນເຜັນ ອະຈະຊະເັດ ຮຸພັນ ເວັນສອນ, ອາດອຽຊເັດ ກລອກຮອນ ອໍໄນລະ, ອັກຄໍໄພຊີດນ.

Хотя монада и діада, подобно Первоединому вообще, не суть числа, или опредъленныя сущности, но суть стихіи, или общія основанія числь: однакожь Писагорейцы и къ нимъ прилагали уже извъстнаго рода числа; такъ монада ( $\mu o \nu lpha \varsigma$ ), по самому названію своему, есть единица, а діада  $(\delta \nu \alpha'_S)$  двоица; гармонія же двухъ этихъ противоположныхъ себъ началъ есть троица  $(\tau \varrho_{\iota} \acute{\alpha}_{\varsigma})$ , число совершенное, заключающее въ себъ конецъ, середину и начало 345), потому что въ гармоніи совм'вщается три момента: и опред'вляющая сущность и неопредъленная множественность и опредъленная форма вещи, какъ ихъ результатъ. Если, поэтому, говорится, что »число есть сущность всёхъ вещей, « или »что стихіи числь суть стихіи всего сущаго, « то это значить, что всь вещи состоять изь неопредъленной множественности, гармонически опредъляемой монадическимъ началомъ, или, по выраженію Филолая, — что »весь міръ состоить изъ неопредъленнаго и опредъляющаго 346).« И съ другой стороны, если говорится, что мы познаемъ вещи только помощію числа, то это значить, что мы познаемъ ихъ только тогда, когда въ ихъ неопредъленной множественности уразумъваемъ ихъ единство, или, по нынъшнему способу выраженія, когда въ многоразличіи явленій открываемъ ихъ сущность.

Монада и діада не суть два самостоятельныя начала, но суть разныя стороны одного и того же Первоединаго, такъ какъ оно само состоитъ изъ монады и діады, изъ нечета и чета <sup>847)</sup>,

<sup>348)</sup> Arist. de Coelo I. 1: τελευτή γάρ, και μέσιν, και άρχη, τὸν άριθμὸν ἔχει τὸν τοῦ παντὸς ταῦτα δὲ τὸν τῆς τριάδος.

<sup>340)</sup> Diog. Laërt. VIII. 85: Φύσις δὲ ἐν τῷ πόσμῳ άρμόχθη ἐξ ἀπείρων τε καὶ περαινόντων, καὶ ὅλος κόσμος, καὶ τὰ ἐν ἀυτῷ πάντα.

<sup>347)</sup> Arist. Met. l. 5: τοῦ ἀριθμοῦ στοιχεῖα τό τε ἄρτιον καὶ τὸ περιττόν, τὸ ở ἔν ἐξ ἀμφοτέρων εῖναι τούτων (СОСТОВТЪ, 8 НО ВРОИСХОДИТЪ ВЗЪ ОБОНХЪ) καὶ γὰψ ἄψτιον εἶναι καὶ περιττόν, τὸν δἄριθμὸν ἐκ τοῦ

м оттого на языке числь называется нечето-четоме, аоттоперосого, аоттоператог: монада есть его деятельная сторона, неопределенная діада — страдательная. Въ этомъ отношеніи можно сказать, что все сущее есть раскрытіе Первоединаго, или, какъ выражается Аристотель (выше 338) »Первоединое есть начало и сущность и стихія всего сущаго.«

Изъ двухъ противоположныхъ себѣ началъ, монадическаго и діадическаго, происходятъ четыре стихіи, какъ ближайшія начала міровыхъ вещей. Эти четыре стихіи составляютъ четверицу (τετράς), въ которой самое высокое мѣсто занимаетъ огонь, особенно центральный и периферическій, какъ непосредственный представитель монадическаго начала.

Первобожество съ двумя противоположными началами и четыре стихіи, изъ нихъ происходящія, Филолай обозначаль символически двумя первыми математическими фигурами: треугольникомъ и четвероугольникомъ. Первоединое съ двумя подчиненными ему началами онъ выражалъ треугольникомъ, на вершинъ котораго находится Кроносъ, Первовремя (Хоо́гос, Церуане-акерене), т. е. Первобожество, а по двумъ угламъ въ основаніи треугольника — Діонисъ, (т. е. Ормуздъ) и Адъ, (Гаидесъ) или Аресъ (т. е. Ариманъ). А четвероугольникъ въ каждомъ изъ четырехъ своихъ угловъ заключаетъ по одной изъ четырехъ стихій: въ одномъ Гестія, какъ представительница огня, въ другомъ — Гера, представительница воздуха, въ третьемъ — Рея, или Афродита — воды и наконецъ, въ четвертомъ — Леметра, представительница земим забъ). Эта троичность и четверичность началъ, совокупность

ένδε. — Stob. Ecl. phys. 456: δ γὰ μὰν ἀριθμός ἔχει δύο μεν ἴδια ἔιδη, περισσόν καὶ ἄρτιον, τρίτον δε ἀπ' ἀμφοτέρων μιχθέντων ἀρτιοπέρισσον.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>) Procl. in Eucl. Elem. I. p. 36: По исправленному чтенію:

войхъ творящихъ и производительнихъ оилъ, включаетъ въ себъ все міротвореніе, образованіе всего происходящаго; особещю треугольникъ есть безусловное начало всякаго происхожденія и образованія вещей <sup>349)</sup>.

Съ образованіемъ міроваго центра и периферіи, — какъ мы видѣли, — охваченное ею вещество раздѣляется пустотою на отдѣльныя массы, получающія свой центръ и свою окружнесть. Но при этомъ раздѣляется пустотою не только неопредѣленная множественность, или четъ на отдѣльныя группы, но и опредѣляющее начало, или нечетъ — на отдѣльныя сущности, въ нихъ дѣйствующія; или, по выраженію Аристотеля, раздѣленіе происходитъ и въ числахъ, потому что пустое пространство раздѣляетъ и ихъ природу 350); а а потому и въ философскомъ отношеніи каждое міровое тѣло имѣетъ свой центръ въ своемъ монадическомъ началѣ, или нечетѣ, и свою окружность въ той части неопредѣленной множественности, или чета, которая опредѣляется своимъ нечетомъ, какъ своею внутреннею сущностію.

Такихъ отдъльныхъ космическихъ сущностей, или формацій, вращающихся около одного общаго центра, Пифагорейцы полагали десять и прилагали къ нимъ числа въ слѣдующемъ восходящемъ порядкъ: 1-е число есть противоземеліе, 2-е земля, 3-е луна, 4-е солнце, 5—9-е пять извъстныхъ древнимъ планетъ, именно Меркурій, Венера, Марсъ, Юнитеръ и Сатурнъ, 10-е небо неподвижныхъ звъздъ 351); и всъ эти десять

τάς του τριγώνου γωνίας ανέθηκε Κρόνω, και 'Λιδη η 'Αρει, και Διονύσω, τάς δε του τετραγώνου 'Ρέα η 'Αφροδίτη, και Δήμητρι και Εστία και 'Ηρα.

<sup>349)</sup> lbid. Οι δε Πυθαγόρειοι το μεν τρίγωνον απλώς άρχην γενέσεως είναι φασι και της των γεννητών ειδοποιίας.

<sup>350)</sup> Arist. phys. ausc. IV. 6: เรอ งูล่อ หลบอิบ อีเอยุเรียเบ รทิบ ตุเฮเบ เลี้ย-รพืบ (สอุเอยุเพีย).

<sup>351)</sup> Cm. BMILLE 312.

креми ческих в формацій, составляющих в вселенную, въ совекумности называли дес в в подлунности у Пифагорейцевъ высокое значенія: во дійствіях и сущности всего числа, — говоритъ филовай, эможно судить только но той силі, которая заключается въ дезеятериці; а она велика, совершенна, вседійствующая, оснозваніе жизни божеской (на Олимпі), небесной (въ космосі) в человіческой (въ подлунномъ мірі) 352). На ней оканчивается развитіе космических сущностей, и потому она эсевивщаеть въ себі (въ развитіи) все естество чета и нечета, движимаго и недвижимаго, добра и зла, и оттого называется числомъ доконченнымъ, совершеннымъ 353).«

Десять космических вачаль, или сущностей Филолей раздываль, какь мы видыли, на три области, — Олимпъ, космось и область подлунную, и притомъ такъ, что въ первыхъ двухъ господствуетъ совершенство. Каждое космическое начало, сюда относящееся, имбетъ, такъ сказать, свой центръ и свою окружность; монадическое начало есть его центръ, а неопредъленная множественность — его окружность; по монадическое начало, овладъвъ (ἐναπολαμβάνων) неопредъленном множественностію, опредълило ее, внесло въ нее свое вдинство и тъмъ подчинило ее своей природъ, какъ въ звіздахъ Олимпа, или уравновъсило съ собою, какъ въ тълахъ кос-

<sup>352)</sup> Philol. ap. Stob. Ecl. phys. p. 8: Θεωρεῖν δεῖ τὰ ἔργα καὶ τὰν ἐσσίαν τῷ ἀριθμῷ καττὰν δύναμιν, ἄτις ἐντὶ ἐν τῷ δεκάδι: μεγάλα γὰρ καὶ παντελής καὶ παντοεργός καὶ θείω καὶ ὀυρανίω βίω καὶ ἀνθρωπίνω ἀρχὰ.

<sup>353)</sup> Theon. Smyrn. Plat. Met. c. 49: ή μέντοι δεκάε πάντα περαίνει τον αριθμόν, έμπεριέχονσα πάσαν φύσιν έντος αντης αρτίου τε και περεττοῦ, κινουμένου τε και ακινήτου, αγαθοῦ τε και κακοῦ. — Joh. Phit. in Ar. de anima c. 2: (πο видимому изъ аристотелевой книги περι τ 'Αγα-θοῦ) τέλειος γὰρ ἀριθμὸς ὁ δέκα περιέχει γὰρ πάντα ἀριθμὸν ἐν ἑαυτῷ.

Ч. Ц. 15

моса, и слъдовательно каждое изъ нихъ есть не только число, но и гармонія, каждое есть сущность, гармонически раскрывшаяся въ неопредъленномъ; и потому всъ космическія начала, принадлежащія Олимпу и космосу, божественны. Само собою разумъется, что и всъ существа, на нихъ обитающія, божественны и въчны, и слъдовательно каждое изъ нихъ своимъ монадическимъ началомъ преодолѣло природу неопредѣленной множественности, каждое изъ нихъ есть не только число, но и гармонія Всь эти тъла расположены въ пространствъ по интервалламъ музыкальной гармоніи 354); и это распредъление ихъ  $(\tau \alpha \xi \iota_S)$  есть ихъ гармонія пространственная; и круговое ихъ движение опредълено разъ навсегда пропорціонально ихъ разстоянію одного отъ другаго 355); это гармонія времени; притомъ каждая движущаяся сфера издаеть звукъ, а при совокупномъ движеніи всёхъ небесныхъ сферъ и правильномъ ихъ распредъленіи происходить гармонія звусовмъстная, гармонія пространства и времени, которую однакожъ мы не слышимъ или потому, что прислушались къ ней съ рожденія и что каждый тонъ можетъ быть отличаемъ отъ другаго только въ минуту противоположной тишины <sup>356)</sup>, или потому, что гармонія этихъ звуковъ превышаеть нашу способность наблюденія 357). Такимъ образомъ совершен-

<sup>364)</sup> Nicom. Harm. I. p. 6: Simpl. in Arist. de Coelo Schol. p. 496—7: Εὐδημος... την της θέσεως τάξεν εις τους Πυθαγορείους πρώτους ἀναφέρων. CARU. Bockh Stud. p. 87.

<sup>355)</sup> Arist. de Coelo il. 9: καὶ τὰς ταχυτήτας ἐκ τῶν ἀποστάσεων Σχειν τοὺς τᾶν συμφονιῶν λόγους.

<sup>356)</sup> lbid. "Ετι τε τοσούτων το πλήθος άστρων καὶ το μέγεθος φερομένων τῷ τάχει τοιαύτην φορὰν ἀδύνατον μὴ γίγνεσθαι ψόφον ἀμήχανόν τινα το μέγεθος.... ἐπεὶ δ' ἄλογον ἐδόκει το μὴ συνακούειν ἡμᾶς τῆς φωνῆς ταύτης, ἄιτιον τέτου φασὶν εἴναι τὸ γιγνομένοις ἐυθὶς ὑπάρχειν τὸν ψόφον, ὥστε μὴ διάδηλον εἶναι πρὸς τὴν ἐναντίαν σιγήν.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup>) Porphyr. in harm. Plat. p. 257. Ученіе о гармонія небес-

ство высшихъ сферъ выражается не только особной гармоніей каждаго порознь небеснато тъла, но и гармоніей совокупной.

Подлунная область далеко уступаеть въ совершенствъ космосу и Олимпу; въ этихъ высшихъ областяхъ господствуетъ строгій пространственный порядокъ  $(\tau \acute{\alpha} \xi \iota_{\mathcal{S}})$ , а въ области подлунной — безпорядокъ  $(\acute{\alpha} \iota_{\alpha} \xi \iota_{\alpha})$ ; тамъ каждое бытіе относительно времени въчно-движимо  $(\acute{\alpha} \iota_{\alpha} \iota_{\alpha} \iota_{\alpha} \iota_{\alpha} \iota_{\alpha} \iota_{\alpha})$  и неизмѣнно

ныхъ телъ принадлежитъ собственио Писагорейцамъ, а не Писагору. который подаль къ тому только поводъ. Въ своемъ пінтическомъ сочиненім — энисхожденіе во адъ « жатавась вів абог (Diog. Laërt, VIII. 41 и 21), для популярно-нравственной цели желая изложить ученіе о переселеніи душъ и воздаяніи въ преисподней, онъ воспользовался извъстномо въ его время сагою объ Эталидъ, который отъ своего отца, Гермеса получилъ способность помнить свои прежнія перерожденія и находиться то на землю, то въ преисподней (Schol. ad Apollon. Argon. I. р. 30) и о Гермотиив (изъ Милета), котораго душа могла отръшаться отъ тъла и опять возвращаться въ него (Diog. Laërt, VIII. 4.) и въ подражание этой сагъ, въ видъ пінтическаго вынысла, или украшенія представиль, что онь самь, Пивагорь, быль свачала Эталидомъ, потомъ Эвфорбомъ, Гермотимомъ и делійскимъ рыбакомъ Пирромъ и что овъ однажды былъ восхищенъ, т. е. что его душа, отръшившись отъ тъла, восходила въ небесныя области. гдь слышала гарионію сферъ (Schol. Ambros, od. I. 371: ежегос удо  $(\Pi v \vartheta -)$  έφη, ως έξω γενόμενος τοῦ σώματος ἀκήκοα έμμελοῦς άρμονίας) и нисходила въ адъ, гдъ видъла наказаніе Гомера и Гезіода за ихъ безвравственныя описавія боговъ (Diog. Laërt. VIII. 21, — доказательство оппозиців его народнымъ религіознымъ представленіямъ). Только педоразумъніе позднъйшихъ временъ, особенно когда не было уже передъ глазами Пинагорова сочиненія, могло эту пінтическую форму выраженія принять за дівствительную мысль въ серьёзномъ значенім и ввести въ кругъ философскихъ повятій, твиъ больше, что по совпаденію числя небесныхъ сферъ и музыкальныхъ тоновъ въ октавъ, имсль эта сходилась съ основнымъ ученіемъ Пивагорейцевъ о міровой гармонім.

(austablactor), a agree — being otpanayines (acemailis) и изменчивае (μεταβάλλον, Stob. Ecl. phys. 1. p. 420). Н однаножъ, накъ все въ міръ состоить изъ нечета и чета, такъ и въ земной области все состоитъ изъ опредъляющаго монадическаго начала и неопредълениой множественности; и здъсь монадическое начало, овладъвая неопредъленною множественмостію, мало по малу подчиняють ее себь и образуеть опредъленное число общихъ земныхъ сущностей въ восходящемъ порядкъ; такихъ сущностей Писаторейцы полагали восемъ; и именно, четыре низшихъ, стихійныхъ, и четыре высшихъ. Во встхъ четырехъ стихіяхъ, присущихъ и въ подлунной области, монадическое начало выражаетъ свою дъятельность только тымь, что на извыстномы протяжении удерживаеты въ единствъ однородную множественность; за тъмъ въ существахъ неорудныхъ, удерживая въ единствъ разнородную множественность, сообщаеть имъ свойства и цвътъ (поготука  $\varkappa \alpha i \ \chi \varrho \tilde{\omega} \sigma \iota \nu$ ); въ растеніяхъ — этой множественности даетъ опредъленную форму и жизненное начало  $(\psi \dot{\nu} \chi \omega \sigma \iota \nu)$ , въ животныхъ — не только организируетъ неопределенную множеотвенность, но и сообщаеть имъ начатки разуменія (νοῦν), самодвижемость  $(\dot{\nu}\gamma \epsilon \dot{\alpha}\nu)$  и чувство  $(\phi \tilde{\omega}\varsigma)$  и наконецъ въ человъкъ обнаруживается и сердечными чувствованіями и предосмотрительностію и изобрътательностію ума. Къ этимъ восьми степенямъ развитія общихъ земныхъ сущностей Филолай придагалъ въ томъ же порядкъ восемь числъ, которыя всъ вмъотъ составляють восьмерицу 358). Но четыре высшія земныя

<sup>358)</sup> Theolog. Arithm. p 56: Φιλόλασε δε μετά το μαθηματικόν μαθμεθος τρεχή διαστάν τετράδι, ποιότητα και χρώσιν επιδειξαμένης τής φάσενε επ πεντάδι, ψύχωσιν δε επ έξάδι, νοῦν δε και ύγείαν και τὸ ἐπὰ αὐτοῦ λεγόμενου φῶς ἐν έβδο μάδι, μετὰ ταῦτά φησιν ἄρωτω και φαλέων

субстанцін раздробляются на мномество видивидумовъ, и патдый индивидумъ имбеть въ себь, такь сказать, свой центръ и свою опружность, въ каждомъ есть монадическое начало, которымъ опредъляется неопредъленная множественность со→ образно съ его природою 359), и следовательно наждый индивидумъ ость въ своемъ родъ не только число, но и гармонія; такъ наприм. Въ каждомъ человъкъ душа есть монадичестве начало, а тъло - неопредъления множественность, опредължения сообразно съ его природою; и въ душѣ— разумная сторона есть начало монадическое, какъ часть міровой души, а чувственная — діадическое, опредъляемое первымъ; и потому какъ человъкъ, такъ и въ частности душа есть число и гармонія (Plut. de plac. phil. IV. 2; Arist. de anim. I. 4); и по мъръ развитія въ себъ этой гармоніи душа въ нравственномъ отношении дълается лучше и приближается къ высшей, божественной гармоніи, къ Богу. И не только сами индивидумы суть числа и гармоніи, но и слова и діянія человівческія, и вообще состоянія и отношенія вещей воо. Такъ наприм. добродътель есть своего рода сущность, есть число, и нритомъ сущность, опредбляющая неопредбленную множественность человъческихъ поступковъ, и следовательно есть

και μέτιν και ἐπίνοιαν ἐπ' ὀγδοάδι συμβήναι τοῖς δυσιν. — Слич. примвч. 320.

<sup>359)</sup> Arist. Met 1. 6: οἱ δὲ ἀριθμοῦς εἶναί φασιν ἀντά τὰ πράγματα, ενθησιβατ. Κάπημα ποροβαι Βειμό εξτο число. lbid. XIII. 6: καὶ οἱ Πυθαγόρειοι δ' ἔνα (ἀριθμόν εἶναι) ἀλλ' ἐκ τούτου τὰς ἀισθητάς ἐσσίας συνιστάνει φασίν.

<sup>260)</sup> Arist. Met. I. 5: ἀριθμόν... ἀρχήν είναι και ώε τλην τοτε όνος και ώε πάθη τε και έξεις. — Ibid. XIV. 3: ἐξ ἀριθμών τὰ ὅντα, — ὅτε τὰ πάθη τὰ τῶν ἀροθμῶν ἐν ἀρμονία ὑπάρχοι και ἐν τῷ ὀνρανῷ καὶ ἐν πολλοις ἄλλοις.

гармонія  $^{861}$ , и частите, правда, какъ равновъсіе воздаянія съ простункомъ, есть число и гармонія  $^{862}$ ; бракъ есть число и гармонія, какъ соединеніе мужа и жены, какъ бы нечета и чета  $^{363}$ ) и пр.

Если земныя сущности или числа раздробляются на сущности индивидуальныя, а эти последнія на частнейшія проявленія и отношенія, изъ которыхъ каждое есть не только число, но и своего рода гармонія, то и наоборотъ, эти отношенія и проявленій сводятся къ своимъ индивидуальнымъ сущностямъ, какъ ихъ гармоническое раскрытіе, — индивидуальныя сущности групируются около своихъ общихъ сущностей, какъ окружность около своего центра и выражаютъ многоразличіе ихъ въ единствъ, т. е. гармонію; и всъ восемь общихъ земныхъ сущностей составляютъ гармонію, хотя и относительную, земной области. Но и земная область примыкаетъ къ двумъ другимъ, высшимъ сферамъ, къ космосу и Олимпу, какъ составной членъ міровой гармоніи, — и вст три сферы, проникаемыя и животворимыя единствомъ центральнаго огня и объемлемыя огнемъ периферическимъ, представляютъ одну всеобщую гармонію вселенной: мысль, которую перадаетъ намъ Аристотель словами: »весь міръ есть число и гармонія 364).«

Теперь само собою открывается, въ чемъ состоитъ какъ главный вопросъ ученія Пивагорейцевъ, такъ и существенный

<sup>361)</sup> Diog. Laërt. VIII. 33: τήν τε άρετην άρμονίαν είναι.

<sup>362)</sup> Alex. I. 1. p. 540, 19: και τὸν ἐσάκις ἴσον ἀριθμὸν πρῶτον Κλεγον εἴναι δικαιοσύνην.

<sup>363)</sup> lbid. c. 13: γάμον δὲ ἔλεγον τὸν πέντε, ὅτι ὁ μὲν γάμος σύνοδος ἄρρενός ἐστι καὶ Θήλεος, ἔστι δὲ κατ' ἀντοὺς ἄρρεν μὲν τό περιττὸν Θήλη δὲ τὸ ἄρτιον.

<sup>864)</sup> Arist. Met. 1. 5: 201 τον όλον ουρανον άρμονιαν είναι και άριθ-

на него отвътъ. Главный вопросъ: »что такое міръ по своей истинной сущности? « и отвътъ на него столько же простой: »весь міръ есть число и гармонія, «— весь міръ есть гармоническое раскрытіе первосубстанціи!

у) Сущность ученія Пинагорейцевъ.

На основаніи сказаннаго нами объ ученіи Пивагорейцевъ можемъ теперь изложить его существенное ссдержаніе въ слъдующемъ видъ:

Божественная Первосубстанція въ самой себъ заключаетъ противоположныя начала всёхъ вещей, — опредёляющее единство, начало монадическое, нечетъ и неопредъленную множественность, діадическое начало, четь, изъ которыхъ происходять четыре стихіи, четыре ближайшія начала вещей. образованія вселенной, внутри Первосубстанціи прежде всего образуется средоточіе и окружность, или огонь центральный и периферическій, объемлющій часть неопредъленной множественности съ ея стихіями; пустота, проникая въ эту множественность, раздёляеть ее на массы, а центральное монадическое начало сообщаетъ имъ движеніе и жизнь и образуеть изъ нихъ безчисленное множество небесныхъ тълъ, которыя однакожъ сводятся къ десяти главнымъ началамъ, а это въ свою очередь къ тремъ главнымъ сферамъ: Олимпу, космосу и сферъ нодлунной. Дробясь и само и становясь въ разныя отношенія къ неопредёленной множественности, монадическое начало производить безчисленное множество существъ на всъхъ трехъ сферахъ вселенной; и именно, въ двухъ высшихъ сферахъ, то вполит подчиняя себт неопредъленную множественность, то уравновъщивая ее съ собою, производить существа неизменяющіяся и вечныя, существа божественныя и демоническія, а въ сферъ низшей, земной, находясь въ борьбъ

сь неопредвленного иножественностю, производить лишь существа раждающілся и умирающія, существа несовершенныя. Однавожъ и адъсь монадическое начало, мало по малу овладъвая неопредъленною множественностію, вознишается отъ бытія стихійнаго и неоруднаго къ существамъ органическимъ, и сообщаеть растеніямъ жизненность, животнымъ — начатки разуменія и самодвижимость, а чоловіку — высинів сердечныя чувствованія и самодівятельный разумь; и въ самомь человіні, какъ душа разумная, оно устраиваетъ не только его твлесный организмъ, но и чувственную душу и распространяетъ свое влінніе на всю его жизнь, на его постунки и слова, на его занятія и отношенія, внося повсюду разумность и порядокъ, и такимъ образомъ устрояя земную природу, само воспитывается для достойнаго возврата въ высшей, божественной жизни, ноторой принадлежить по своей собственной природъ. На каной бы степени совершенства ин находились существа вселенной, всь они суть не иное что, накъ неопределенная множествоиность, въ которой обитаетъ единство, какъ опредължиная и ограничивающая ее сила, или, что тоже, вск вещи по своей сущности суть силы божественной Первосубстанціи, въ опредъленной мъръ и стопски ограничивающія неопредъленную множественность, которая, по своей неопределенности не вывл навыкой формы и существенности, сама по себъ ничтожна. По внешнему возврению можно сназать, что эта последняя есть безформенное вещество, а единство есть пребывающая въ немъ сущность; но для внутренняго воззрвнія --- множественность, опредъленная и ограниченная единствомъ, есть число; и слъдопательно по внутреннему возартнію всв вещи суть числа. Числа суть не только сущности, но и понятія, а потому и сами по себь оми суть ключь къ разумению природы, суть то посредство, чрезъ поторое им понимаемъ ее. Изъ никъ

открывается природа божественнаго Первоединаго и его рас**прытіе бытіемъ вселенной.** Единица есть начало и порень вс**кхъ** числъ, четныхъ и нечетныхъ: и божественное Первоединое само по собъ ость четь-нечеть, единство опредълнющаго и опредбляемаго, совершеннаго и несовершеннаго, божественнаго и вещественнаго. Помнота числа включаеть въ себв не только единство и двойство, но и возврать въ себъ какъ единства, или троицу, такъ п двойства, или четверицу: и безпредъльное Первоединое, какъ полнота всего возможнаго бытія, есть и тронца вы гармоническомъ соединении монадическаго и діадическаго началъ, и четверица въ четырехъ первоначалахъ, или стихіяхъ міра. Какъ единица свою начальную полноту дъйствительно раскрываетъ въ десятерицъ, и въ дальнъйшихъ своихъ развитіяхъ лишь повторяеть ее разнообразно: такъ божественное Первоединство раскрываеть свою полноту во вселенной десятью космическими началами и во всёхъ прочихъ бевчисленных в существахь повторяеть природу тахъ же началъ. Единица не всъ числа проникаетъ съ равною силою; въ нечетныхъ преобладаетъ монадическая сила, а въ четныхъ дидическан, или множественность: и существа природы одни выражають въ себъ преобладание монадического (божественнаго, или душевнаго) начала, а другія діадическаго (вещественнаго); оттого последнія несовершенны и переходчивы, а первыя сопершенны и непроходящи. Далье, не только каждое число, выступившее изъ единицы, сано по себъ есть гарионія чета и нечета, но и цалые ряды числь суть нъчто стройное; у евимица проходить чрезъ всв числа, четныя и нечетныя, накъ общая ихъ мъра, и такимъ образомъ связываетъ ихъ въ одно цалое, гарионически-стройное въ своихъ главныхъ отношеніякъ: и въ природъ каждое норознь существо, — на какой бы степени совершенства ни находилось оно, — вакъ неопредъленная множественность, опредължемая единствомъ, есть само по себъ гармонія; и всъ части вселенной, при всемъ ихъ различіи и противоположности, проникаемыя единствомъ міровой души и удерживаемыя ею въ правильныхъ соотношеніяхъ пространства и времени, выражаютъ одну всеобщую, міровую гармонію, такъ что вся вселенная есть не только число, но и гармонія.

Религіозное ученіе Пивагора, извістное подъ именемъ »орфическаго,« заимствовано, какъ мы видъли, у Египтянъ; однакожъ онъ и это ученіе сблизиль съ втроученіемъ греческимъ, какъ оно образовалось въ таинствахъ критскихъ. элевзинскихъ и въ тріетеріяхъ; а потому и у Пивагора, какъ въ этихъ таинствахъ и даже въ народномъ греческомъ върованіи, мъсто верховнаго божества занимаеть Зевсь. Впрочемъ, отступая въ этомъ пунктъ отъ египетской осологіи, онь не вполнъ сходится въ понятіи о Зевсь и съ ученіемъ греческой религіи: египетская религія была религіей эманативной, греческая — религіей развитія, а пивагорейская — религіей павтеистической, потому что Зевсъ у него есть начало, середина и конецъ всего, онъ въ самомъ себъ витщаетъ весь міръ. хотя при этомъ частныя вещи не теряють свое особое бытіе. — И свое философское ученіе Пивагоръ развиль согласно съ египетскими религіозными представленіями, такъ что только при сближении съ ними можемъ вполнъ понимать и тъ свидътельства древнихъ о его природоучении, которыя при своей отрывочности сами по себъ остаются почти непонятными. Но съ другой стороны, его Философія не есть только простой сколокъ египетскихъ представленій, или ихъ комментарій; онъ внесъ въ свою Философію и индійскій элементь, заимство-

ванный въ Вавилонъ, именно психологическое учение о человъкъ, о раздъленіи его природы на три части, — духъ (atma) жизненную силу (чешта) и тёло, о соотвётствіи пяти чувствъ пяти стихіямъ, и особенно о зртніи, происходящемъ въ следствіе напряженія души къ наблюдаемымъ предметамъ, — что не могло быть случайнымъ только сходствомъ съ ученіемъ Кромъ того, учение Пинагора носить на себъ существенныя черты и греческого, именно дорического характера. Аристократическая политика, гимнастика, музыка съ нравственнымъ значеніемъ, участіе женщинъ въ образованіи и обществъ мущинъ, строгія нравственныя требованія, выше всего поставлявшія подчиненность частнаго общему, уваженіе традиціональных робычаев и законовъ, почтеніе къ родителямъ, начальству и старости, все это ясно показываетъ, какъ велико было участіе дорическаго духа въ развитіи пивагорензма. Наконецъ, Пивагоръ запечатлълъ свою Философію и самостоятельнымъ воззръніемъ, наприм. что все въ міръ устроено по числу и мъръ. Правда, что въ частности мысль эту онъ провелъ только въ математической музыкъ и что приложенія, какія новая наука, наприм. въ Химіи, сдёлала изъ этого основнаго положенія, для него были еще вовсе недоступны; но промежутокъ двухъ тысящельтій слишкомъ, раздъляющій первое выраженіе этой мысли у Пивагора отъ ея дальнъйшаго развитія новъйшею наукою, служить доказательствомъ, какъ величественна эта мысль и какъ геніаленъ ея виновникъ! Къ самостоятельнымъ его мыслямъ относится и та, что числа суть символическія обозначенія предметовъ. Къ этой особенно мысли примыкають и дальнъйшія видоизмъненія его ученія, которыхъ никакъ не должно терять изъ виду тому, кто не хочетъ потеряться въ противоръчивыхъ свидътельствахъ о пинагорейскихъ числахъ. Въ учение объ нихъ первый внесъ

видомзмѣненіе Телавіть, но возарѣнію котораго числа суть не только символическое обозначеніе предметовъ, но и тѣ формы, подъ которыми единственно мыслимъ и нознаемъ вещи и по которымъ онѣ созданы. А Филолай и за нимъ другіе Писагорайны не только египетское понятіе Писагора о четвереединствѣ божества замѣнили зороастровымъ о его единствѣ съ двумя подчиненными ему противоположными себѣ началами, но и изъ телавгова понятія о числахъ вывели дальнѣйнее заключеніе: если числа суть формы, подъ которыми познаемъ мы вещи и по которымъ онѣ созданы, то значитъ, что числа составляютъ сущность вещей, что самыя вещи суть числа, и какъ числа находятся между собой въ правильныхъ соотношеніяхъ, то значитъ, что все есть не только число, но и гармонія.

Подъ вліяніемъ, между прочимъ, дорическаго духа висагорензиъ принялъ направление не только отличное отъ направленія іонійскихъ физіологовъ, но даже противоположное ему: Іонійцы следовали воззренію внешнему, Писагорейцы внутреннему; первые обращали особенное внимание на вещественную сторону природы, последніе — на внутреннюю, образовательную ея силу, или форму; главнымъ вопросомъ іонійскихъ мыслителей было: изъ чего, изъ какой первосубстанців вроизошло все разнообразіе вещей? а Пиоагорейцевъ: что такое міръ по своей сущности и что такое эта сущность, вля форма, сообщающая единство многоразличію вещей? Последній результать іонійскаго міровозэрынія состоить въ томъ, что весь міръ произошель изъ одного живаго первовещества, такъ что все разнообразіе вещей есть его распрытіе; а заключительная мысль пивагорейскаго міроученія та, что сущность нав форма вещей, сообщающая имъ единство, есть число, жым мысы, существующая субстанціонально, такь что всё веши

со всъмъ ихъ равнообразіемъ суть единства, суть числа, наи мысли, Еунцествующія въ форм'в матеріальнаго бытія, и весь миръ по своей сущности есть число. Такимъ образомъ Іонійцы отыскивали основаніе многоразличія вещей, а Писагорейципричину ихъ единства. — Противопоставляясь іонійскому міроученію, пинагорейская Философія въ то же время стала выше его по своему развитію: Іонійцы признавали основаніемъ всекъ вещей жизненную силу и вещество, но вещество и жизневная сила составляли у нихъ одно общее начало, и потому у нихъ не могло быть и рвчи объ ихъ специфическомъ различін и отраженін этого различія въ самыхъ вещахъ; но Пиваторейны раздълили двъ эти стороны бытія, противоноставили одну другой и опредълняя темъ, что жизненное начало есть опредвляющее единство, а матеріальный его субстрать есть неопредъленизя иножественность; и если съ одной стороны два эти противоположныя начала они свели къ высыему едвиству, из одной божественной Первосубстанціи, то съ другойуказали на присущіе этой противоположности началь во встух авленіяхь міра, потому что каждая вещь, но ихь ученью, есть неопредъленная множественность, опредължемая единствомъ. Отъ матеріальнаго начала природы, на которомъ остановились Іонійны, Пивагорейцы перенли къ началу формальному, --въ внутренней формъ вещей, а форма больше значитъ, чъмъ вещество, потому что она-то дълаетъ вещь темъ, чемъ вещь есть; матерія же сама по себь есть безразличный субстрать; оттого у Писагорейцевъ признано началомъ низиимъ и несущественнымъ то, что для Іонійцевъ было высочайщимъ и безусловнымъ. Формальное начало Пивагорейцевъ есть внутреннее, математическое созерцаніе числь и ихъ соотношеній, а такое созерцаніе выше вибшняго, чувственнаго возэрбнія, жив переходь оть этого последняго въ чисто – логическому

мышлению; при посредствъ этого формального начала Пиеагорейцы первые сознательно поняли красоту и величіе вселенной: если каждая вещь есть число, есть четь опредъляемый нечетомъ, или что тоже, множественность, опредъляемая единствомъ, то каждая вещь сама по себъ есть гармонія, или правильное сочетание многораздичія въ единствъ, и вся вселенная, какъ величайшее разнообразіе, опредъленное единствомъ, есть высочайшая гармонія, и слёдовательно красота (χόσμος). — Пинагорейскую Философію сравнивали нъкоторые (наприм. Абель Ремюза и Гладишъ Einleit. in das Verständniss der Weltgesch. 1844.) съ ученіемъ Лао-цзы, и между ними дъйствительно находится нъкотораго рода сходство, хотя, конечно, между ними не было заимствованія ни съ той, ни съ другой стороны. Какъ по ученію китайскаго философа, Дао произвель одно, мужо - женское начало, которое произвело два, — бытіе и небытіе, т. е. тълесность и безтълесность, а два произвели третье, именно жизненное начало, составляющее гармонію бытія и небытія во всёхъ вещахъ: такъ и у Пивагорейцевъ, божественное Первоединое само по себъ есть мужо-женское начало, четъ - нечетъ, которое по этому самому включаеть въ себъ двойство, именно опредъляющее единство, или безтвлесную сущность вещей, и неопредъленную множественность, или вещественное ихъ основаніе; а изъ этого двойства происходитъ число, какъ жизненное начало всъхъ вещей, которое само состоя изъ чета и нечета, служитъ основаніемъ гармоническаго раскрытія вселенной. Но при этомъ сходствъ съ ученіемъ Лао-цзы пиоагорейская Философія имбетъ значеніе гораздо высшее: у Лаоцзы все тълесное есть бытіе, а безтълесное — небытіе; напротивъ того у Пинагорейцевъ вся существенность принадлежитъ безтълесному единству, а тълесная множественность сама

но себъ пуста и ничтожна. Лао-цзы говорить о гармоніи бытія и небытія, но мысль объ этой гармоніи высказана имъ какъ бы случайно и мимоходомъ и потому остается безъ всякаго приложенія и развитія; напротивь того у Пивагорейцевь понятіе о гармоніи всёхъ вещей есть одна изъ основныхъ идей всего ихъ ученія; съ высоты этой идеи смотрѣли они на все сущее и во всемъ находили гармонію: и въ цъломъ міръ и въ каждой порознь вещи и въ человъческой душт и въ ея дъйствованіи и познаваніи. Наконецъ, такъ какъ вся жизнь Дао безсознательна и верховная его дъятельность есть бездъйствіе, то Лао – цзы рекомендуетъ бездъйствіе и каждому индивидуму и цълому народу, а особенно его представителюцарю; напротивъ того учение пинагорейское, признавъ, что божественное единство мало по малу овладъваетъ нестройною множественностію и преобразуеть ее по мірі и числу, требуетъ тойже дъятельности отъ индивидумовъ и цълыхъ народовъ: каждый человъкъ свою чувственность, какъ неопредъленное многое, долженъ покарять единству разумнаго начала; и весь народъ, эта неопредъленная множественность, долженъ быть разумно устроенъ въ общественной жизни силою одной законно-установленной власти (Аристократіи). Такимъ образомъ ученіе пинагорейское во столько же выше ученія Лао-цзы, во сколько вообще д'ятельная жизнь Грека выше древне - восточной жизни, склонной къ бездъйствію и покою; тогда нанъ Лао-цзы хочетъ погрузить въ бездъйствіе весь міръ и съ нимъ человъка, пинагореизмъ имътетъ въ виду постеценное и гармоническое развитіе какъ вселенной, такъ и въ частности способностей души, — развитіе философско-религіозное, эстетическое, моральное и политическое; и изъ писагорейскаго союза действительно выходили философы, поэты, строго нравственные люди и государственные мужи: не

даромсь иноэгоренямъ пользовался такою высокою олово ит древней Гремін! Но ири всемъ своемъ значенім и при всей славъ, пріобратенной по праву, пинагорейская Философія имбеть своего реда недостатки: хотя она возвысилась отъ непосредствениечувственнаго, на которомъ остановидись мыслители іонійсків, нъ нематеріальному единству, однако, еще не находя въ себъ довольно силь ностигать это нематеріальное въ его чистой формъ, какъ понятіе, она остановилась по серединъ между чувственнымъ возэржніемъ и понятіемъ, на возэржній математическомъ, и потому самое нематеріальное бытіе ноняла опять, накъ форму тълесного бытія, т. е. но древнему способу возарвнія, какъ матеметическую форму, которой всеобщая щема есть число; но число, или вообще математическая форма, есть тольно вижшие опредъленіе формы, сведеніе множества другь вит друга лежащихъ вещей къ единству, между тъмъ какъ всеобщая сущность должна быть единымъ бытіемъ, равномърно лежащимъ въ основания вскув вещей. Сделать этотъ повый шагъ въ движени философскаго сознания было задачей Философін элейской. Кром'в того, Философія минагорейская и іомійская, при своей противоположности, обращала свое вниманіе преимущественно на одну сторону природы, — то на живое вещество, какъ основание многоразличия вещей, то на внутреннюю ихъ сущность, или законоопредёляющую форму, какъ причину ихъ единства; но ни та, ни другая не докавывали ни единства сущности, ни многораздичия вещества, нримимая эти положенія прямо, какъ фактъ, и не объясници надлежащимъ образомъ соотношенія между единствомъ и миогоразличіемъ; Пиезгорейцы сказали только, что единство есть опредъляющее начало, а многоразличіе — неопредъленная множественность; но не выясниям, какимъ именно образомъ единство опредължеть собою множественность и множественность двластся единствомъ. Утвердить дъйствительность и соотнонение единства и многоравличія, образующей сущности и образуемаго вещества, — сдълалось предметомъ изследованій всёхъ остальныхъ философовъ природы, начиная отъ Ксенофина до Анаксагора включительно.

## В. ТРЕТЬЕ НАПРАВЛЕНІЕ ФИЛОСОФІИ ПРИРОДЫ:

обращение философствующаго сознания къ соотношению между единымъ и многимъ ( $\tilde{\epsilon} \nu \varkappa \alpha \lambda \pi o \lambda \lambda \dot{\alpha}$ ): отъ Ксенофана до Анаксагора включительно.

Различіе іонійскаго и дорійскаго воззрвнія продолжалось и у представителей третьяго направленія Философіи природы; во это различіе не мъшало встмъ имъ сойтись на одномъ и томъ же вопросъ объ отношени единаго и многаго и повело ихъ только къ болве полному, разностороннему разсмотрвнію одной и той же темы. Если же два противоположныя себъ направленія сошлись на одномъ и томъ же вопрост, то это, конечно, значить, что вопросъ этоть быль потребностію самаго философствующаго сознанія. И въ самомъ дёлё, какъ скоро сознаніе, съ одной стороны, по внёшнему воззрёнію признало живое вещество съ безконечнымъ разнообразіемъ явленій, а съ другой, по внутреннему воззрѣнію, поставило единство невещественной ихъ сущности, или формы; то самъ собою, съ логическою необходимостію, поднимался вопрось: »какъ невещественная сущность, будучи единствомъ, переходить въ многоразличие вещей, и какъ міръ конечныхъ явленій, будучи многимъ, происходитъ изъ одного всеобщаго начала?« вопросъ, ръшениемъ котораго дъйствительно занимались всъ мнелители съ Ксенофана до Анаксатора включительно.

ч. п.

Но на этотъ вопросъ, разсматриваемый съ разныхъ точекъ зрѣнія, можно было отвѣчать и на самомъ дѣлѣ отвѣчали слѣдующимъ образомъ:

- а) Подлинно существуетъ только одно, а многоразличіе не имъетъ ничего существеннаго. Такъ отвъчали мыслители, принадлежащіе элейской школь: Ксенофанъ, Парменидъ, Зенонъ.
- б) Подлинно существуетъ только безконечно многоразличное, а единство есть нъчто пустое. Такъ отвъчали атомнсты: *Левкиппъ* и *Демокритъ*.
- в) Одно и многое безпрестанно переходять одно въ другое, такъ что существуетъ только живой процессъ появленія ( $\varphi \dot{\nu} \sigma \iota \varsigma$ , Werden). Такъ отвъчаль  $\Gamma epaklum s$ .
- г) Есть одно и многое: одно видоизмѣняется въ многое посредствомъ присущаго ему движенія, отвѣтъ Діогена аполлонійскаго.
- д) Есть одно и многое: многое раскрывается изъ одного посредствомъ отторженія и разрозненія (вражды) и возвращается въ одно посредствомъ привлеченія и соединенія (любви). Такъ отвъчаль Эмпедокля.
- е) Есть одно и многое: но они не происходять одно изъ другаго и не переходять одно въ другое; многое только видоизмъняется цълесообразнымъ дъйствіемъ одного. Такъ отвъчаль Анаксагоръ.

У Элейцевъ отразился взглядъ дорическій, а Атомистовъ—
іонійскій; оттого первые, принимая исключительное единство,
отрицали бытіе многоразличія, а послъдніе, признавая дъйствительность вещества въ его многоразличіи, считали единство несуществующимъ и пустымъ. Гераклитъ сблизилъ оба
воззрънія, но только отрицательно; а потому и единое и многое равно поглощены у него процессомъ непрерывнаго по-

явленія. Діогенъ аполлонійскій объясняль отношеніе единаго и многаго съ точки зрънія іонійской, а Эмпедокать — съ дорійской; оттого первый выступаеть отъ множественности, для которой искалъ единства, какъ внутренней ея связи; а для послъдняго главнымъ было то первобытное единство, отъ котораго и отторгается многоразличіе вещей и къ которому возвращается. Наконецъ, Анаксагоръ соединилъ оба возарѣнія положительно, признавъ самостоятельность какъ нематеріальнаго единаго, такъ и многоразличнаго вещества. Слъдуя дорійскому воззрѣнію, Элейцы утвердили бытіе того нематеріальнаго единства, которое, хотя было признано Пивагорейцами, но не было ими доказано. Напротивъ Атомисты, придерживаясь воззрѣнія іонійскаго, утвердили реальность безконечноразнообразнаго вещества, которая у іонійскихъ мыслителей предполагалась какъ фактически-данное, но не доказывалась. Наконецъ, остальные философы природы, выступая отъ того, или другаго воззрѣнія, объясняли отношеніе единаго и многаго въ природъ съ трехъ разныхъ сторонъ: Гераклитъ и Діогенъ аполлонійскій — динамически, присущіемъ въ ней живой силы (δύναμις) движенія; Эмпедоклъ — механически, дъйствіемъ отторженія и привлеченія; а Анаксагоръ — участіемъ разума, дъйствующаго по цълямъ ( $\tau \dot{\epsilon} \lambda o c$ ), слъдовательно телеологически. — То, что занимало всёхъ этихъ мыслителей, и донынъ не утратило своего философскаго значенія: и теперь, вопреки одностороннему эмпиризму, не издоказывать бытіе того всеобщаго, метафизически понимаемаго единства, которое не только само въ себъ есть истинно-сущее, но и чрезъ всъ явленія міра проходить какъ родовая и видовая ихъ сущность, какъ общій типъ родовъ и видовъ; и съ другой стороны, вопреки одностороннему идеализму, — доказывать реальность матеріи, какъ субстрата для 16\*

принествий мематеріальной супцности. Развини образомъ и при тенки эртнія на природу, механическая, динамическая ст тенседогическая и демыні остаются не только втримин, но се единственно- возможными, — первая при изученім неориами-ческихь явленій природы, вторая — органическихъ, и по-сящиля — жизии ел вообще.

а) ПЕРВЫЙ МОМЕНТЪ: Бытіе единства. Школа элейская <sup>365)</sup>. (505—450 до Р. Хр.).

Школу алейсную основать Коснофонь, развиль и утвердиль его учение Парменидь, а Зеновы защищаль философию единства отъ возражений ен противниковъ.

> аа) К с е н о ф м н ъ. (ов. 505 до Р. Хр.) зее).

Справедливо учитъ Пинагоръ, что единство божественно, но не справедливо, будто въ немъ и изъ него происходитъ множественность вещей.

зее) Вифото элейскій и элелиция отъ имени города: Элея, накоторые пишуть у насъ элеамя, элеамскій въ подражаніе намецкому Eleat, eleatisch; но такое производство, кажется, столько же неправильно, какъ еслибъ кто отъ словъ Морея, Пантикапея, Гудея, виасто мореяниять, морейскій и пр. производиль — мореатъ, мореатокій, мантиканскать, пантиканеатскій, іудеатъ, іудеатекій и т. п.

зас) Коснованъ наъ Колофонга, современнить Анаксимена и Писагора, пережившій однакожъ обоижъ, жилъ болье ста льтъ. Онъ родился около 570 года и умеръ около 465 года до Р. Хр. Онъ оспаривалъ понятія о Богъ не только народныя, антропоморфическія, но и привнесенныя въ Грецію Салесомъ и Писагоромъ. Diog. Laërt. IX. 18. \*\*\* Подагоромъ Мерета Садії кай Подагоромъ.

и въ самемъ дълъ, Богъ по самой природъ свеей есть существо всемогущее и совершенивниее, такъ что если бы Ошь не быль могущественивниямь, то не быль бы и Вегомъ <sup>367</sup>). А такое существо можеть быть тольно одно.—Богь есть единство не только по числу, но и по сроей виутреньней природе, т. е. Онъ не состоить изъ многихъ частей, наи въскольныхъ божественныхъ первеначалъ (изъ духа, матеріи, времени и пространства, какъ учили Анаксимандръ и Пиесгоръ), потому что если бы въ Немъ были многія божества, и между нами одни могущественнъйшія, а другія слабъйшія; еледовательно перавныя, то эти последнія не были бы уже божествами; а еслибъ они были равны, то не имбли бы вы себъ природы божества, т. е. свойства быть могущественнье вонхъ, такъ какъ одно равное не можетъ быть могуществените и совершените другаго равнаго 368). Ни время, ни безкомечное пространство не могутъ быть названы божествами, потому что не имъють самостоятельности: время есть только свойство Вожества, какъ его въчность, агблог иег егиал το θεόν (Arist. de Xen. Zen. et Gorg. c. 3); и безконечное пространство не есть что-либо сущее; »ибо не существующее не имбеть ни начала, ни середины, ни новца, ин какой-либо другой части, а таково именно безконечное про-

эετ) Arist. de Xenoph. Zenon. et Gorg. c. 3. (T. I. p. 942. ed. Casaub.) Ο θεδε άπάντων κράτιστον.... κράτιστον και βέλτιστον άπάντων.... τοῦτο γὰρ θεὸν και θεοῦ δύναμεν είναι, κρατεῖν, ἀλλά μή κρατεῖσθαι, και κάντων κράτιστον είναι ώστε καθὸ μή κρεῖττον κατὰ τοσοῦτον δυκ είναι θιόν... εἰ δ' ἐστὶν ὁ θεὸς ἀπάντων κράτιστον, ἕνα φησὶν ἀυτὸν προεήκεν είναι.

res) Thid. Πλειόνων δυν όντων (θεών), δι μέν είεν τὰ μέν άλλήλων πρείττους τὰ δὲ ήττους, όυκ ἄν είναι θεούς πεφυκέναι γαφ θεόν μή πρατείσθαι. Ίσων δὲ δυνων, όυκ ἄν έχειν θεοῦ φύσιν δεῖν είναι πράτιστον τὸ του τον δυτε κείρον δυτε βέλτιον είναι τοῦ του.

странство  $^{869}$ ; « матерія же и духъ есть одна и та же субстанція, такъ что Божество есть существо тълесное  $(\sigma\tilde{\omega}\mu\alpha)$ , совижщающее въ себъ всю вселенную, все сущее  $^{870}$ , или, наобороть, вселенная составляеть единство, одушевленное и живое, одаренное разумомъ и волею, — и это единство есть Богь  $^{874}$ ). Такимъ образомъ Богь есть единство и въ томъ синслъ, что Онъ составляеть единое съ цълою вселенною, что Онъ не есть существо, отличное отъ міра, но совершенно съ нимъ тождественное  $^{872}$ ). Не смотря на это тождество со вселенною, Божество однородно во всемъ своемъ бытіи и повсюду равномърно проникнуто жизнію и разумъніемъ  $^{373}$ ; оттого Богь весь видить, весь мыслить и весь слышить  $^{874}$ ). Канъ существо тождественное со вселенной и повсюду одинаковое, Онъ шаровиденъ,  $\sigma\varphi\alpha\iota \varrho o \epsilon\iota \delta \dot{\eta} \varsigma$ 

<sup>369)</sup> Arist. ib. p. 229. "Απειρον γάρ το μή ον είναι τουτο γάρ ουτε μέσον δυτε άρχην και τέλος ουτε άλλο μέρος ουδέν έχειν τοιούτον δε είναι τὸ ἄπειρον.

<sup>270)</sup> Arist. ib. p. 679. 'Αυτός (ὁ Ξενοφάνης) γὰρ σῶμα λέγει είναι τὸν θεὸν, ἔιτε δὲ τόδε τὸ πᾶν, ἔιτε τὸ ὂν δήποτε ἀυτὸν λέγοιν.

<sup>\*\*1)</sup> Simplie, in Arist. phys. f. 6. A. Τὸ γάρ ἔν τοῦτο καὶ πᾶν τὸν Φεὸν ἔλεγεν ὁ Ξενοφάνης. — Ατίst. Met. I. 5. b. 18: ἐις τὸν ὅλον ὁνρανον ἀποβλέψας (при взглядь на весь небесный сводь, т. е. на міровой шарь, окруженный небесный сводомь) τὸ ἕν εἶναί φησι τὸν θεόν (Ксен. сказаль, все это, составляющее единство, есть Богь). — Сіс. Acad. IV, 37, 118: Xenophanes.... unum esse omnia. et id esse deum, neque natum unquam, et sempiternum. — Galen. hist. phil. c. 3 p. 234. εἶναι πάντα ἕν καὶ τοῦτο ὑπάρχειν θεόν.

<sup>372)</sup> Sext. Empir. Pyrrh. I. 225: ἔν εἶναι τὸ πᾶν, καὶ τὸν θεὸν συμφυή τοῖς πᾶσι.

<sup>373)</sup> Arist, de Xen. Zen. et Gorg. c. 3. 679: ένα δ' όντα έμοιον «Ιναι πάντη, δράν τε και άκούειν τάς τε άλλας αιοθήσεις έχοντα πάντη.

Očlos ôpā, očlos de vosi, očlos de r' anove.

<sup>376)</sup> Arist. de Xen. Zen. et Gor. c. 3. p. 228. Панту в' броюч

названъ ни безконечнымъ и неограниченнымъ, ни ограниченнымъ, не можетъ быть ни движущимъ, ни неподвижнымъ; потому что безконечное и неподвижное есть только ничто, т. е. пустое пространство, а ограниченное и движущееся возможно только при множественности вещей <sup>376)</sup>.

Изъ понятія о единствѣ Бога и Его тождественности съ міромъ слѣдуетъ вопервыхъ, что политеизмъ и анеропо-морфизмъ народной религіи не имѣетъ никакого основанія, кромѣ сроднаго всѣмъ существамъ стремленія вѣрить, что подобное имъ есть самое лучшее:

»Одинъ есть Богъ, превыше боговъ и людей,
Ни видомъ, ни мыслію не похожій на смертныхъ;
Но люди воображаютъ, что боги родились,
Что они образовались подобно имъ, и, схожіе съ ними,
Имъютъ ихъ одежду, голосъ и образъ.
Оттого Фракійцы изображаютъ своихъ боговъ голубоглазыми и
бълокурыми,

А Эсіопы — курносыми и черными.

Мидяне, Персы, Египтяне и другіе народы
Также по своему образу представляють боговъ.

А Гомеръ и Гезіодъ, —
Большею частію воспѣвая нечестивыя дѣла боговъ, —
Приписали имъ все, что и у людей считается позоромъ и безчестіемъ, —

Воровство, прелюбодъяніе и взаимный обманъ. Но еслибъ быки, или львы имъли руки И могли ими писать и выполнять работы, какъ люди,



όντα, σφαιροειδή είναι ου γάρ τη μέν, τη δ' ου τοιούτον είναι, άλλ**ά** πάντη.

<sup>376)</sup> Arist. ib. p. 229. Οὔτ ἄπειρον, ὄυτε πεπεράσθαι ἄπειρον μέν τὸ μὴ ὂν εἶναι περαίνειν δὲ πρὸς ἄλληλα, ἐι πλείω εἶεν ἕν γὰρ ὄυκ ἔχει πρὸς ὅ τι περανεῖ. — Τὸν θεόν λέγει ὄυτε κινεῖσθαι ὄυτε ἀκίνητον εἶναι. ᾿Ακίνητον μὲν γὰρ εἶναι τὸ μὴ ὄν κινεῖσθαι δὲ τὰ πλείω ὅντα ἐνὸς ἔτερον γὰρ ἐις ἔτερον δεῖν κινεῖσθαι.

То они писали бы образы боговъ и изображали бы ихъ тъде Въ той формъ, какую имъютъ они сами, Лошади — въ видъ лошадей, а быки въ видъ быковъ 277).«

Изъ понятія о единствѣ Бога, Его вѣчности и тождественности со вселенною, слѣдуетъ вовторыхъ, что въ Немъ и изъ Него не можетъ происходить множественность вещей, что вселенная вѣчна, какъ Божество вто. И самое понятіе о происхожденіи вещей неудобомыслимо. Если бы что—либо происходило, то происходило бы или изъ равнаго ему, или изъ неравнаго. Но ни то, ни другое не возможно. Изъ равнаго не можетъ произойти равное, потому что два одинаковыя существа не могутъ находиться въ разномъ отношеніи къ себѣ,— одно въ отношеніи производящаго, а другое — производимаго. Ничто также не можетъ происходить изъ неравнаго, потому

<sup>. 377)</sup> Clem. Alex. Strom. V. p. 601, C: Βίε θεός έν τε θερίσι και ανθρώποισι μέγιστος, Οὖτε δέμας θνητοϊσιν όμοιϊος όντε νόημα. 'Αλλά βροτοί δοκέουσι θεούς γεννάσθαι, όποῖοι Δή και άυτοι πεφύασιν, εοικότας αν σφισιν άυτοῖς, Την σφετέρην έσθητα τ' έχειν φωνήν τε δέμας τε. Θράκες μέν γλαυκούς και έρυθρούς, Λίθίοπες δέ Σιμούς και μέλανάς τε θεούς γράφουσιν έαυτων, Μήδοι και Πέρσαι και Αίγύπτιοι ήδε και άλλοι **ως επέρες τη εξάρτη και έρες τη έρες τ** Πάντα θεοϊς ἀνέθηκαν "Ομηρος θ' 'Ησιοδός τε Ος πλειστ' εφθέγξαντο θεών άθεμίστια έργα, "Οσσα πας" ανθεώποισιν ονείδεα καλ ψόγος έστλ, Κλέπτειν, μοιχεύειν τε καὶ αλλήλους απατεύειν. \*Αλλ' έντοι χειρώς γ' είχον βόες ήδ λέοντες "Η γράψαι χείρεσσι καὶ ἔργα τελεῖν ἄπερ ἄνδρες, Kod, us dewr ideas typapov, nod auquar enology Τος ανθ', διόνπες καλ αυτοί δέμας είχου έκαστας, "Ιπποι μέν θ' ϊππον, βόες δέ τε βαποίκ δμοΐα..

<sup>324).</sup> Plut. plac. phik 16. 4. 3. (Stob. k. 416): Apropringe aximumton nai aidion nai apparent ton noquon.

что всякое проискомденіе изъ неравнаго, — происхожденіе сильнівникто изъ слебійшаго, или большаго изъ меньшаго, наш лучнаго изъ худшаго, либо наобороть, предполагаеть происхожденіе существующаго изъ несуществующаго, — что не возможно <sup>879</sup>). Если же вселенная представляется множественностію пропользодящихъ вещей, то это не есть что-либе сущее.

Такимъ образовъ, два можетъ быть взгляда на вселенпую: но одному енз естъ чистое единство безъ всякаго проислождения и изменения (см. прим: 378), само себъ равное,
ведопускающее инпанихъ различий, и потому исключающее
нротивоположности колочилго и безнонечнаго, движения и понедвижности, естъ неизмеримый, по всёмъ направлениямъ
равномерный и однородный шаръ, весь провиннутый жизнио
и разуменемъ зао; понимаемая такимъ образомъ вселения естъ
вачное божество. По другому взгляду, она естъ разнообразно
изменяющаюм иножественность зап; въ ней имъетъ мъсто пронедождение; но многое происходить въ ней не изъ единаго,
а изъ многаго же, и всякое происхождение простирается въ безпредъльность до первобытно-миогаго, которое не равно самому

<sup>379)</sup> Arist. de Xen. Zen. et Gorg. c. 3. p. 942: 'Αδύνατόν φησιν είναι, δι τι έστι, γενέρθων τοῦτα λέγων ἐπὰ ποῦ θροῦ. 'Ανώγκη γὰρ, ῆτοι ἐξ ὁμρίων, ἢ ἐξ ἀναρομων μενέσθαι τὸ γενόμενον. Αννατὸν δὲ ὀυδέτερον. Οῦτε γὰρ ἄμαρον ὑρί ὁμοίου πρακήμεια τεκνωθήναι μάλλον ἢ τεκκώσων. Ταὐτὰ ἄπαγτα τοῦς γε ἰσαις ὁμοίως ὑπάρχειν πρὸς ἄλληλο. Οῦτ ᾶν ἐξ ἀνομοίου τὸ ἀκόμοιας χενέσθαι ἐι γάρ γίγνοιτο ἐξ ἀπθενεστέρου τὸ ἰσχυρότεσον, ἢ ἐξ ἐλέπταμος τὸ μεῖζον, ἢ ἐξ χείρονος τὰ κρείττον, ἢ τοὐκώντιον τὰ τείρω ἐκ τῶκ κρειττάνων, τὸ ὄν ἐξ ἀνα ὅκαρ ᾶν γενέσθαι ὅκερ ἀδύνανον.

<sup>380).</sup> Arist. ib.. Κατά πάντα δε δυτως έχειν του θεόν, δίδιον τε και ένα, ομοιόν τε και αφαιροειδή όντα, όυτε άπειρον όυτε πεπεραφιένον, όυτε ήρχιείν όντε κινηπάν είναι.

<sup>381)</sup> Diog. Laërt, IX. 19. Πρωτός τε απεφήνατο ότι παν το γενό-

себъ, но само себъ противоположно, и по причинъ этой противоположности находится въ безконечномъ процессв измъненій, котораго выраженіемъ служить многоразличіе существъ. Эту противоположность первобытно-многаго приличные всего признать противоположностію плотнаго и жидкаго, и слёд. представлять себъ двъ первоматеріи землею и водою, которыя, взаимно ограничиваясь, раждають многоразличныя вещи 3002). Земля то разръщается въ моръ въ илистую массу, — чему доказательствомъ служатъ раковины, находимыя внутри земли и въ горахъ, и отпечатки рыбъ и морскихъ животныхъ на обломкахъ камней, — то снова крепнетъ, и тогда происходять земныя животныя и люди, и такимъ образомъ періодически совершается безконечный рядъ преобразованій <sup>383)</sup>. въ этомъ міръ множественности столько же мало можеть выражаться единство, какъ и божественный міръ единства перейти когда-либо къ множественности: два эти міросозерцанія несоединимы, и нътъ перехода отъ одного къ другому. При такомъ двойствъ воззрънія невозможна, конечно, полная достовърность знанія: »куда ни обратишь свою мысль, все сливается въ единство 384); но ничего вполнѣ достовърнаго не знаетъ

<sup>382)</sup> Sext. Emp. adv. Math. X. 313. Orig. Phil. X. 6: Hávtes yag yains te nat ödatos exyevópesda.

<sup>383)</sup> Orig. Philos p. 18: 'Ο δὲ Ξενοφάνης μίξιν τῆς γῆς πρὸς τὴν θάλασσαν γενέσθαι δοκεῖ, καὶ τῷ χρόνῳ ὑπὸ τοῦ ὑγροῦ λύεσθαι, φάσκων τοιαύτας ἔχειν ἀποδείξεις ὅτι ἐν μέση γῆ καὶ ὅρεσιν ἐυρίσκονται κόγχαι καὶ ἐν Συρακούσαις δὲ ἐν ταῖς λατομίαις λέγει ἐυρῆσθαι τύπον ἰχθύος καὶ φωκαῦν ἐν δὲ Πάρῳ τἰπον ἀφύης ἐν τῷ βάθει τοῦ λίθου ἐν δὲ Μελίτη πλάκας συμπάντων θαλασσίων ταῦτα δὲ φησι γενέσθαι, ὅτε πάντα ἐπηλώθησαν πάλαι, τὸν δὲ τίπον ἐν τῷ πηλῷ ξηρανθῆναι ἀναιρεῖσθαι δὲ τοὺς ἀνθρώπους πάντας, ὅταν ἡ γῆ κατενεχθεῖσα ἐις τὴν θάλασσαν πηλὸς γένηται εἶτα πάλιν ἄρχεσθαι τῆς γενέσεως καὶ τοῦτο πᾶσι τοῖς κόσμοις γίνεσθαι κατ ἀλλήλων.

<sup>384)</sup> Sext. Empir. Hyp. Pyrrh. I. 224:

человътъ и не будетъ знатъ о Богъ и вселенной; если кто случайно и скажетъ истину, то и самъ не будетъ знать, что онъ сказалъ ее: надъ всъмъ господствуетъ мнъніе <sup>385</sup>. « Впрочемъ, » если сначала все и не открыто намъ смертнымъ, то съ теченіемъ времени надо изслъдованіемъ доходить до знанія болъе полнаго <sup>386</sup>. «

Ксенофанъ есть собственно первый оригинальный философъ греческій. Его предшественники болье или менье пользовались египетскими представленіями; а онъ, хотя разрабатывалъ кругъ понятій, переданныхъ его предшественниками,
но разрабатывалъ его съ такою самостоятельностію, такъ преобразовалъ его по содержанію и формь и въ такую оппозицію
сталъ къ нему, что добытый имъ результатъ оказывается совершенно новымъ. Фалесъ, Анаксимандръ, Пифагоръ, въ подражаніе египетскому въроученію, поняли божество, какъ единство, составленное изъ четырехъ различныхъ первоначалъ:
духа и матеріи, времени и пространства; но Ксенофанъ, это
собирательное понятіе единства находя слишкомъ недостаточнымъ, призналъ Божество простымъ, субстанціальнымъ единствомъ не только по числу, но и по внутренней его природъ,

<sup>&</sup>quot;Οππη γάρ εμόν νόον ειρύσαιμι, 'Εις εν τάυτό τε παν άναλύετο.

<sup>385)</sup> Sext. Emp. adv. Math. VII, 49 et 110; VIII, 326:

Καὶ τὸ μὲν δυν σαφὲς ὄυτις ἀντρο γένετ' δυδέ τις ἔσται

Bido's αμφί θεων τε και άσσα λέγω περί παντων.

Βι γάρ και τὰ μάλιστα τύχοι τετελεσμένον ἐιπάν,

<sup>&#</sup>x27;Αντός όμως όνα οίδι' δόκος δ' έπι πασι τέτυκται.

<sup>386)</sup> Stob. Ecl. ph. l. p. 224 et Florileg. XXIX, p. 41:

Ούτοι απ' αρχής πάντα θεοί θνητοῖς υπίδειξαν,

<sup>&#</sup>x27;Αλλά χρόνω ζητοίντες έφευρίσκουσιν ἄμεινον.

и следовательно первий въ Греціи дошель до повятия мошетензма, хотя еще грубаго, склоняющагося нъ матеріамизму, нетому что Божество Ксевсована, но справедливому замевчавно Аристотеля 387), есть матерія, и духовная жизнь его, — его разумение и воля, суть только отправления материя. --- Предшественники Ксенофана строго раздъляли божество и міръ; къ Божеству относили все безконечное и въчное, а къ міру конечное, происходящее и преходящее; а Ксенофанъ, основатель ученія о всеединстві, отождествиль Бомество со вселенной, такъ что его монотенамъ получилъ характеръ матеріалистическо-наитенстическій. Изъ этого монотенэма витенла у Ксенофана эпергическая полемика противъ политензма и антропоморфизма народной греческой религін. — Относительно формы философствованія, Пифагорейцы остановились на математическомъ міросозерцаміи, понимая сущность вещей, жай внутреннюю ихъ форму, подъ численною символиной, а Кевнофанъ старался понять всеобщую сущность логически, первый ввель діалектическій способь мышленія, отвлеченнее мышленіе изь понятій, которымь впоследствін греческая наука такъ высоко поднялась надъ Востономъ. Впрочемъ, понимаемое матеріально, единство Ксенофана, и при его діалентическихъ пріемахъ, не имбеть еще чисто логической, отвисченной формы и будучи отождествляемо съ Богомъ, удерживаеть еще характеръ теологическій (тойго леуюю елгі той  $\vartheta$ еой).— Съ другой стороны, Ксенофанъ первый опредъленно предложиль вопрось: какъ единое бытіе можеть переходить въ многоразличіе вещей? — и этимъ далъ новое направленіе Философін природы. Но на этотъ вопросъ самъ онъ отвъчалъ только

<sup>387)</sup> Arist. de Xen. Zem et Gorg. c. 4: doubauses paç ser (& Deòs), mus ar opaiçosides in;

отрицательно, потому что остановившись на пивагорейскомъ единствъ, онъ отвергъ всякій переходъ единства нъ множественности, всякое происхождение многоразличия вещей изъ единства. Такъ какъ единое бытіе, по Ксенофану, есть Богъ, то значить, что Богь есть покоющееся единство; Онъ не открываеть себя въ явленіи. Между темъ это единое, или Божество, не смотря на Его всеобщее значение, имъетъ еще форму индивидуального бытія, и потому рядомъ съ нимъ могуть и должны находиться многія частныя вещи съ некоторымъ видомъ дъйствительности, — какъ это и допущено Ксенофаномъ; следовательно, онъ еще какъ бы колебался между единствомъ чистаго бытія и множественностію вещей. Отсюда произопледъ внутренній разладъ колофонтскаго мыслителя, его тревожное - сомићніе, тяжелая дума, его  $\sigma \varkappa \varepsilon \pi \tau \sigma \sigma \acute{\upsilon} \nu \eta$ , его φράντις. Впрочемъ, въ ученіи о Богь онъ быль догматикомъ, и только во всемъ остальномъ — скептикомъ; но и этотъ скептицизмъ, или лучше сказать, эта скромность философа не должна быть смъщиваема съ скептическою теоріею, хотя во всякомъ случат происходить изъ скептического настроенія духа; недостовърность знанія не вытекаеть у него изъ общаго изследованія человеческого познаванія, но есть просто результать личнаго опыта. Для устраненія зыбкаго дуализма между подлиннымъ бытіемъ единаго и недостовърнымъ существованіемъ множественности вещей, надлежало или открыть цереходъ отъ единаго къ многому, -- что противоръчило духу элейской Философіи, — или совершенно отвергнуть дъйствительность частных вещей, строже опредъливь логическое понятіе о единомъ бытіи, — что и сдълано последователемъ Ксенофана, Парменидомъ.

## бб) Парменидъ. (ок. 500)<sup>888</sup>).

По ученію Пивагора единство есть дъйствительно-существующее въ міръ, а множественность не есть истинно-сущее, и однакожъ она становится существующею, принимая въ себя единство и опредъляясь имъ; и какъ эта множественность составляетъ необходимую сторону вселенной, то по этому взгляду не сущее признается наконецъ необходимо сущимъ. Но это ложно; мы мыслимъ только, что существуетъ то, что есть, и не существуетъ то, чего нътъ; но чтобы существовало то, чего нътъ и не существовало то, что есть, — мыслить такъ мы не можемъ. Поэтому справедливо училъ Ксенофанъ, что какъ вообще сущее никогда не несуществовало, такъ и не сущее никогда не можетъ сдёлаться существующимъ, и что слёдовательно пинагорейская множественность, какъ чуждая бытія, никогда и не можетъ прійти къ бытію. Но когда при всемъ томъ Ксенофанъ полагаетъ міръ, какъ единое и вмісті многое, когда онъ различаетъ его въ его единствъ отъ множественности, и однакожъ въ то же время утверждаетъ, что онъ есть то и другое, то и онъ уклоняется отъ истины на распутія невозможнаго; потому что одно и то же, одинъ и тотъ же міръ, онъ представляетъ существующимъ и вмъстъ не существующимъ и притомъ желаетъ, чтобы міръ въ своемъ бытіи не быль не сущимъ и въ своемъ небытій быль не сущимъ. А это значить тоже, что утверждать, будто бытіе и небытіе есть одно и то же и вмість не

зая) Время жизни Парменида хотя вообще навѣстно, однако въ частности опредѣлить трудно. Діогенъ лаэртскій лучшую пору его философской дѣятельности относитъ къ 69 Олим. (504—1), другіе къ 79. Путешествіе 65-лѣтняго Парменида съ 40-лѣтнимъ Зенономъ, о которомъ упоминаетъ Платонъ, относягъ къ 80 Олимпіадѣ (460, 457 до Р. Хр.).

есть одно и тоже. Итакъ, не останавливаясь на ксенофановомъ недоумъніи, надо ръшиться сказать: міръ существуетъ, или не существуетъ; существовать и вмъстъ не существовать онъ не можетъ. Но признать міръ существующимъ заставляеть нась само мышленіе; потому что мысль не заключаеть въ себъ ничего отличнаго отъ своего предмета; мысль и бытіе есть одно и то же <sup>369)</sup>; но мысль есть сущее, потому что она есть; следовательно и предметь мысли должень быть сущимъ; не сущаго не льзя и мыслить. Такимъ образомъ вселенная, разсматриваемая съ надлежащей точки эрвнія, есть бытіе, и какъ бытіе, она есть непроизшедшее, непреходящее, связное цълое, которое въ своей внутренней необходимости 3901, безъ движенія и перемъны, само себя ограничивая, само въ себъ сомкнуто, какъ шаръ, во всъхъ направленіяхъ равномърный. Если бы бытіе не было связное цълое, оно было бы отлично само отъ себя; если бы оно происходило и проходило, то не было бы бытіемъ; и какъ не быть ему самоограниченнымъ и недвижимымъ, когда оно само въ себъ полно и докончено, когда оно постоянно есть одно и то же и всегда существуетъ одинаково? — Правда, мы представляемъ себъ міръ и какъ множество происходящихъ и преходящихъ вещей, разнообразно движимыхъ и измѣняющихся; но въ этомъ представленіи нътъ истины; оно держится на зыбкомъ мнаніи людей, довъряющихъ не мысли, но глазу и уху. Такому миънію представляется, будто есть и не существующее, и существующее вмъстъ не есть; но и здъсь можно приближаться къ истинъ, предполагая основаніемъ всякаго явленія не что-

<sup>389)</sup> Parm. V. v. 94: Ταὐτον δ' έστι νοείν τε και δυνεκέν έστι νόημα.

<sup>390)</sup> Нонятіе о » необходимости, « все держащей въ цѣпяхъ предѣла, есть египетское понятіе пространства. См. въ І-ой части прим. 5-е.

либо сущее и не сущее, но два противеноложения былгия, чезь ноторыхъ одно только въ сравнении съ другимъ есть не существующее; и именно — въ мір'в многоравличія, — втомъ нарствъ зибкаго мивнія, первимь элементомъ всего можно признать свътлое, эсприсе существо огня, которое, безъ всякаго измененія все проникая, по прежиуществу есть сущес, н въ противоноложность ему представлять темную, косную матерію земли, которая проникается тімь первоогнемь въ различной мъръ и степени и потому, не оставаясь равною самой себъ, есть какъ бы не сущее. Различныя вещи суть различния смъненія этихъ объихъ первоматерій; чъмъ больше преобладаеть въ нихъ начало свъта, темъ въ большей степени онт существують и мы признаемъ ихъ тогда живыми; нанротивъ, чемъ оне темнее и холодие, темъ меньше можно назвать ихъ существующими, и мы говоримъ о нихъ, что омъ мертвы; но какъ эсирный огонь проникаеть все, то въ міръ разнообразныхъ вещей нътъ ничего совершенно мертваго, и сябдовательно въ немъ есть только относительное небытіе. Наконецъ, какъ въ міръ истины бытіе не отлично отъ мысли, то и въ царствъ мития каждому существу природы, по мъръ пребывающаго въ немъ бытія, надобно приписать извъстную стенень разуменія, и какь между разнообразными существами природы вътъ ни одного совершенно мертваго, то ни одна вещь не чужда его совершенно. Но это разумъте тъпъ больше нриближается къ истинъ, чъмъ больше выражается въ вещанъ бытіе, и такимъ образомъ царство митиія напонецъ совотих нечезаеть, когда разумьніе, выступая какь мысль, признаеть чистое, простое, неизмънное бытіе единственнымъ содержаніемъ вселенной.

Ксенофанъ, какъ мы видели, привидлъ пробходимость все свести въ одному бытію, вознесенному надъ конечными и чувственными явленіями, но слиль это бытіе съ бытісмь божественнымъ, и слъдовательно понядъ его, какъ частное существо. Между тъмъ Парменидъ этой основной мысли Ксенофана сообщиль уже чисто догическое выражение: понятие о единствъ бытія онъ освободиль отъ теологической его формы; подъ именемъ единства всего сущаго онъ разумълъ только самое бытіе и притомъ единое, и старался распространить область этого бытія на всю вообщее дъйствительность; отполо бытіе у него есть всеобъемлющее и единственно дриствительное, есть соминутое въ себъ, само по себъ полное пълов. Такъ какъ бытіе всеобъемлющее и одно, то кромѣ его нѣтъ ничего; нъть стало быть множественности вещей; поэтому Парменидъ — всякое явленіе и движеніе, всякую дёлимость и разность, даже самое общее различіе мышленія и бытія, какъ небытіе, исключаеть изъ круга бытія. Но чемъ строже при строижолоповитори вы противоположность вы противоположность множественности, какъ небытію, тымь настоятельныйшимы сафдалось требованіе — объяснить по крайней мірі представление множественности, неотразимо существующее въ нашемъ иниленіи. Парменидъ чувствоваль эту потребность и во второй части своего ученія старался множественность самаго представленія тоже свести къ извъстнымъ основнымъ цонятіямъ (огня и земли) и въ послъдней инстанціи — къ противоположности бытія и небытія. Но очевидно, что этимъ онъ ничего не изъяснилъ: остается непонятнымъ, какъ могло произойти представленіе небытія, когда существуеть только бытіе, а небытія вовсе нътъ? Недьзя не видъть, что Пармевидъ мыниленію приписываеть развитіе, въ которомъ оно наъ состоянія смінянія мадо по маду восходить дь внутреннему 17 Ч. П.

свъту истины; и въ этомъ-то развитіи мышленіе сперва имъеть своимъ содержаніемъ представленіе множественности, или мибніе; здісь світь и тьма еще борются между собою; за тімь, при дальнъйшемъ развитіи, мнъніе становится все свътлъе и свътлъе, и наконецъ достигаетъ истины, гдъ тьма, какъ небытіе, вовсе исчезаетъ; а потому и мизніе переходитъ въ чистую мысль о бытіи. И однакожъ, такъ какъ мысль и бытіе, по собственному взгляду Парменида, тождественны, то и представленіе множественности, какъ не существующаго, само должно быть несуществующимь: какимъ же образомъ изъ этого представленія, или мивнія можеть развиваться знаніе, или мысль о единомъ бытіи, когда вообще по взгляду элейской школы небытіе никакъ не можетъ перейти къ бытію? Слъдовательно и представленіе, какъ небытіе, никогда не можеть нерейти въ мысль и знаніе, — сдёлаться существующимъ. Итакъ, двъ части Парменидовой Философіи, — ученіе о бытіи и учение о представлении или мнънии, не имъютъ между собою очевидной, научной связи, напротивъ остаются одна подяв другой въ явномъ противоръчіи между собою. Съ одной стороны бытіе, своимъ строгимъ единствомъ, исключаетъ всякую множественность, такъ что ей не можетъ быть приписана дъйствительность даже въ представленіи; а съ другой стороны, допускается представление этой самой множественности, хотя и мнимой. Такимъ образомъ, если мысль Ксенофана колебалась между единымъ бытіемъ и множественностію вещей, то и Парменидъ, даже устранивши эту множественность, остановился между двумя противоположными мірами, — міромъ истины и міромъ представленія, или мизнія. Но и при этомъ неясномъ сопоставленіи единаго бытія и представленія о мнимой множественности не могло остановиться философствующее сознаніе; выступая изъ элейскаго начала о единомъ бытіи, оно,

по логической необходимости, должно было совершенно отвлечься отъ самаго даже представленія множественности вещей. На этотъ смълый шагъ ръшился Зенонъ элейскій, возставшій противъ самой даже возможности этого представленія.

BB) Зенонъ. (ок. 450) 391).

Существуетъ только одно бытіе, какъ училъ Парменидъ. Если бы многія вещи существовали, то онъ происходили бы посредствомъ деиженія; но движеніе не можетъ быть мыслимо безъ противоръчія. Если бы двигалось какое-либо тъло, то прежде чъмъ дойдеть до цъли своего движенія, оно должно бы пройти половину даннаго разстоянія; но какъ пространство дълимо до безконечности, то и половина опредъленнаго разстоянія состоить уже изъ безконечныхъ частиць; следовательно движущееся тъло никакъ не могло бы ихъ пройти. Поэтому же тъло движущееся съ большею быстротою (наприм. скороходъ Ахиллъ) никогда не настигло бы тъла гораздо медленнъе движущагося (наприм. черепаху); между ними всегда бы оставалось безконечное разстояніе. Наконецъ, движущееся тъло (наприм. стръла) во время своего движенія должно бы находиться въ одномъ и томъ же мъсть (которое наполняетъ собою) и не должно бы находиться на одномъ и томъ же мъстъ, (двигаясь съ одного мъста на другое), слъдовательно находилось бы и въ движеніи и въ покот. Но все это — явныя противоръчія; следовательно неть движенія; а потому неть и множественности вещей. — Самое представленіе этой множественности заключаеть въ себъ противоръчіе; потому что если



эээ) Зенонъ родился около 70 или 71 Олимпіады (495—90). 47\*

бы существовали многія вещи, то имъ принадлежали бы противоръчащія сказуемыя: онъ были бы одно и многое, похожи и непохожи, безконечны и конечны, велики и малы, находились бы въ движеніи и ноков. Но не возможно, чтобы одно было многимъ, похожее непохожимъ, безконечное конечнымъ, великое малымъ, движущееся нокоющимся, или наоборотъ; стало бы и самое представленіе множественности вещей невозможно.

Къ Философіи Парменида Зенонъ не нрибавилъ никаного новаго содержанія, напротивъ еще убавиль вторую половину ен — о представленіи. Онъ развиваль ученіе своего предшественника только въ формальномъ отношения. Вся его діалектика, какъ свидътельствуетъ и Платонъ (Parm. p. 128. A), направлена къ тому, чтобы защитить парменидово учение о единствъ и устранить самое представление множественности, ему противоположное; но когда Зенонъ ратуетъ противъ протяженія, движенія и за тъмъ множественности вообще, то отъ этого противоположность одного и многаго выступаеть еще гораздо резче, нежели въ догматическомъ изложении парменидовомъ, въ которомъ одно все еще частію удерживаетъ форму всеобъемлющей субстанціи природы, и многое имбеть дъйствительность только въ представлении, не имъющемъ дъйствительности. Съ другой стороны, при ръзкомъ разграниченіи и противопоставленіи единаго и многаго, Зенонъ, если опровергнуль множественность вещей, то тымъ самымъ подорваль и дъйствительность единства, за которое ратоваль: единое бытіе, какъ безусловно отличное отъ всякой множественности, есть сущность, которая не открывается никакимъ явленість, а потому и само не есть что-либо существующее,

есть только пустая отвлеченность, имеющая место липь въ субъективномъ мышленіи; а какъ и множественность, въ то же время, признана только следствіемъ представленія, то значить, что вся предметность, какь чувственная, такъ и мыслимая, разръщается въ пустой призракъ, и единственною дъйствительностію остается только мыслящій и представляющій субъекть съ своею формальною діадектикою. Занимаясь формальною стороною ученія, Зенонь развиль діалектику до значительной степени, первый употребивь искусство опровергать чужую мысль чрезъ показаніе противоржчій въ ней самой; но и весь діалектическій ходъ его мыслей въ самомъ себъ носить противоръчіе: признавать ученіе, уничтожающее самую возможнотть чувственнаго представленія и въ то же время употреблять всю энергію духа на опроверженіе чувственнаго представленія — это есть одно изъ самыхъ разительныхъ противоръчій. Своими діалектическими хитросилетеніями Зенонъ проложилъ дорогу Софистикъ.

Если теперь обратимъ вниманіе на элейскую Философію вообще, то легко убъдимся, что она главнымъ образомъ имъла въ виду доказать дъйствительность того единства, которое и Писагорейцы признали сущностію вещей, но которое приниская Философія старалась утвердить это единство, какъ всеобщее, логическое единство бытія, и притомъ въ его исключительности, тъмъ, что нътъ происхожденія вещей, т. е. перехода отъ единства къ множественности (Ксенофанъ), или что множественность, которую и Писагорейцы признали чъмъ-то несущественнымъ, не существуетъ на самомъ дълъ и есть только представленіе, исключающее дъйствительность (Парме-

нидъ), или наконецъ, что самое представление это не возможно, такъ какъ оно само въ себъ носить противоръчіе (Зенонъ). Въ этомъ утверждении единства состоитъ заслуга элейской Философіи; но она поняла единство слишкомъ исключительно, съ совершеннымъ отрицаніемъ множественности вешей: это общій ея недостатокъ. Безвыходно остановившись на своемъ единствъ, она не могла положительно ръшить главный вопросъ о примиреніи Философіи іонійской и пифагорейской, или что тоже, объ отношение единства вещей къ ихъ множественности; самое единство ея подлинно существуеть только потому, что множественность не имъетъ никакой дъйствительности. Такая односторонность элейскаго возврънія на природу, ограничившагося безусловнымъ единствомъ логическаго бытія, должна была вызвать и действительно вызвала другую, противоположную ей односторонность атомистовь, исключительно стоявшихъ за множественность вещей.

## 6) ВТОРОЙ МОМЕНТЪ:

Бытіе множественности. Школа атомистовъ: Левкиппа (ок. 465) и Демокрита (ок. 430) <sup>392)</sup>.

Начало атомистическому ученію въ Греціи положиль **Левкиппь**, бывшій въ сношеніи съ Парменидомъ (κοινωνήσας Παρμενίδη τῆς φιλοσοφίας, Simpl. in phys. f. 7),

зог) О Левкиппъ можно сказать только, что онъ былъ моложе Парменида и старше ученика своего Демокрита и что онъ былъ современникъ Эмпедокла и Анаксагора. — Лемокрита, по свидътельству Діог. лаврт. ІХ. 41, былъ 40 годами моложе Анаксагора, который родился въ 500 г. ло Р. Хр. слъд. рожденіе Демокрита относится къ 80 Олимп. (460); жилъ 90 лътъ, а по другимъ болъе 100. Сочименіе свое Миндос діаковное написалъ въ 420 г. до Р. Хр.

или съ Зенономъ элейскимъ (бтоς йхное Ζήνωνος, Diog. Laërt. IX. 30), а развилъ это ученіе товарищъ его (о έτα τοος άντθ, Arist. Met. I. IV. 12), Демокрить. Но древніе, при изложеніи атомистики, не различали въ частности мыслей того и другаго философа, а потому и намъ остается здёсь изложить главныя черты ихъ ученія совмістно.

Справедливо учатъ Элейцы, что ни изъ одного не можетъ происходить многое, ни изъ многаго одно 398), такъ что должно существовать или одно, или многое. Но множество и разнообразіе вещей существуеть, какъ показываеть опыть; следовательно неть надобности принимать бытіе элейскаго единства. И въ самомъ дълъ, единое есть небытіе; это есть пустое, ничъмъ не наполненное пространство 894); напротивъ того многое есть бытіе; это есть то, что наполняеть собою пустое пространство 395), и именно — матерія ( $\ddot{\nu}\lambda\eta$ ). Бытіе, какъ бытіе, не можеть быть отлично само отъ себя; слъдовательно и матерія должна быть однородна; и въ этомъ отношеніи, если угодно, она есть единство, простое и недълимое, какъ и Парменидъ понималъ сущее; но съ другой стороны, такъ какъ она наполняетъ пространство, само въ себъ многоразличное, то надо признать ее безконечною множественностію; и такимъ образомъ матерія есть искони въ пустомъ пространствъ разширяющаяся, безпредъльная множественность недълимыхъ единицъ, или атомовъ. Атомы, раз-

<sup>393)</sup> Arist. de Coelo, III. 4. 303: et éf évos modda ylyveotas, etc és moddav ev.

<sup>394)</sup> Arist. Met. I. 4. 12: τὸ κενόν γε και μανὸν τὸ μὴ ὂν.

<sup>\*\*5)</sup> bid, τὸ πληρες καὶ στερεόν τὸ ον.

принсь нустотою, въ которой находится, разделяются и один оть другияв, и потому составляють совершенно разрозненимя массы; но паждый отдъльный атомъ, по причинъ своей простоты, постоянно наполняеть занимаемое имъ пространство, н оттого и есть *ато но и* или недълимое. Такъ какъ пустое пространство, раздъляющее атомы, само по себъ есть ничто  $(\mu \eta \delta \dot{\epsilon} 
u)$ , то единственнымъ началомъ мірообразованія есть масса атомовъ. Атомамъ, по причинъ самаго ихъ существовянія въ пустоть, первоначально принадлежить движеніе; а въ слъдствіе движенія сталкиваясь между собою, они разнсобразно то соединяются въ пустомъ пространствъ, то раздъляются. Далье, хотя атомы, при своей недълимости такъ малы, что не подлежатъ наблюденію, однако занимая пространство, все-же имбють величину, и потому не смотря на внутреннюю ихъ однородность, различаются межъ собой по величинь; притомъ вст они ограничены пустымъ пространствомъ, и ограничены различно; оттого они различны и по своей внізшней Фигуръ, именно — частію круглы, частію угловаты. А какъ скоро атомы различны по величинъ и фигуръ, то отъ простаго движенія ихъ сами собою могуть происходить всё элементарныя различія, наблюдаемыя нами въ вещахъ. Большіе атомы противопоставляють напору меньшихъ больше сопротивленія, а этимъ прямо объясняется различіе большей и меньшей движимости, или легкости и тяжести. Атомы, сцёпляющеся въ большихъ поверхностяхъ, теснее соединяются между собою, чтмъ сцтпляющиеся въ меньшихъ поверхностяхъ, или по краямъ; а отсюда происходитъ различие вещей плотныхъ и жидкихъ. Наконецъ, тончайшіе, круглые атомы, соединившись даже въ большія единства, все еще удерживають свое движение, и такимъ образомъ составляють массы сами собою движущіяся, какъ наприм. назмя; монду тімь въ дру-

гахъ атомахъ, по мерь ихъ соединенія, движимость каждаго въ отдъльности прекращается, — различіе, въ которомъ выражается противоположность теплоты и холода. элементарныя свойства вещей съ необходимостию развиваются атомовъ при ихъ безконечномъ движении и различии по величинъ и фигуръ, — чъмъ и объясняется безконечный процессъ мірообразованія, состоящій въ томъ, что атомы, постоянно удерживая движение, то соединяются въ самыя разнообразныя массы, то снова раздыляются, чтобы вступить въ новыя сочетанія; такія скопленія атомовъ суть частныя вещи природы; соединение атомовъ въ нихъ называется происхожденіемъ, й ихъ раздъленіе — уничтоженіемъ. Такъ какъ движение атомовъ необходимо, то необходимо и происхождение вещей; и для наждой частной вещи природы можно указать въ движении атомовъ условія, изъ которыхъ ея происхожденіе вытекаетъ съ разумною необходимостію 396). Въ безпрерывномъ процессъ происхожденія міра между прочими сочетаніями атоновъ есть и танія, въ которыхъ твердвишая масса проникается тончайними, круглыми атомами теплоты; такіе атомы, разшириясь по всей массв, удерживають въ ней связь между собою и передають ей свое собственное движение. Приводимая въ движение и согръваемая ими твердъйшая масса атомовъ дълается живымъ тъломъ, въ которомъ самодвижущіеся атемы составляють душу; душа, съ одной стороны, посредствомъ своето тъла, а съ другой -- помощію отдъляющихся отъ прочихъ вещей истеченій или образовъ ( $\check{\epsilon}\iota\delta\omega\lambdalpha$ ) вступаеть въ соприкосновение съ вибшними предметами; отъ этого сопри-

<sup>396)</sup> Fr. phys 41. (Stob. Ecl. phys. p. 160). Δέυκιππος πάντα κας άνάγκην, την δ΄ άντην υπάρχειν έιμαρκένην λέγει γάρ ἐν τῷ περὶ νοῦ-,,, δυθέν χρημα μάτην γέγνεςτιο, άλλὰ πάντα ἐκ λόγο το καὶ δτε άνάγκης.

косновенія видопамѣняется внутреннее движеніе душевнаго существа, а такое измѣненіе есть ощущеніе. Пока продолжается это соприкосновеніе, до тѣхъ поръ ощущеніе есть наблюденіе предметовъ; не какъ соприкосновеніемъ души съ предметами движеніе ея задерживается и теряетъ свою равномѣрность, то и наблюденіе есть только смутное и зыбкое знаніе ( $\eta$  σχο-τίη  $i\delta\dot{\epsilon}\alpha$ ). Впрочемъ, эта зыбкость и неясность проходятъ по мѣрѣ того, какъ душа снова возстановляетъ свое равномѣрное внутреннее движеніе; тогда ощущеніе становится мыслію ( $\varphi \varphi o \nu \epsilon i \nu$ ), дѣлается твердымъ, надлежащимъ знаніемъ ( $\eta$   $\gamma \nu \eta \sigma i \eta$   $i\delta\dot{\epsilon}\alpha$ ); тогда же человѣкъ наслаждаеття внутреннимъ миромъ и благодушіемъ ( $\dot{\epsilon} \nu \vartheta \nu \mu l \alpha$ ,  $\dot{\epsilon} \nu \epsilon \sigma \tau \dot{\omega}$ ,  $\dot{\alpha} \vartheta \alpha \mu \beta l \alpha$ ,  $\dot{\alpha} \varphi - \mu o \nu i \alpha$   $\sigma \nu \mu \mu \epsilon \tau \varrho i \alpha$   $\tau \epsilon$ ), не волнуясь никакимъ страхомъ и не боясь никакихъ чуждыхъ силъ ( $\dot{\nu} n \dot{o}$   $\mu \eta \delta \epsilon \nu \dot{o} c$   $\tau \alpha \varrho \alpha \iota \tau o \mu \dot{\epsilon} \nu \eta$  ( $\psi \nu \chi \dot{\eta}$ )  $\varphi \dot{o} \beta \epsilon \ddot{\eta}$   $\delta \epsilon \iota \sigma \iota \delta \alpha \iota \mu o \nu i \alpha c$ . Diog. Laërt. IX. 45).

И атомистическое ученіе, подобно элейскому, имѣетъ отношеніе къ Философіи пифагорейской. Какъ элеатизмъ есть одностороннее развитіе пифагорейскаго единства, такъ атомистика есть одностороннее развитіе пифагорейской множественности. Мы видѣли уже, что египетское ученіе о первоматеріи у финикійскаго Мосха перешло въ ученіе объ атомахъ; такимъ же образомъ и изъ пифагорейской школы вышли атомисты; такъ Экфантъ сиракузскій, пифагореецъ, училъ, что начало всего суть недѣлимыя тѣла и пустое пространство и что весь міръ состоить изъ атомовъ 397, а это и есть осно-

<sup>397)</sup> Stob. Ecl. phys. p. 308. "Βκφαντος Συρακάσιος, είς τῶν Πυθαγορείων, πάντων (ἀρχὰς) τὰ ἀδιαίρετα σάματα καὶ τὸ κενόν· τὰς γὰρ
Πυθαγορικὰς μονάδας ἔτος πρώτος ἀπεφήνατο σωματικάς. — lbid. p. 448.
"Εκφ. ἐκ μὲν τῶν ἀτόμων συνεστᾶναι τὸν κόσμον.

ваніе атомистики. Не смотря, однакожъ, на такое совпадеміе исходныхъ точенъ, Философія атомистическая составляеть противоположность Философіи элейской. Парменидъ полагалъ, что есть только бытіе, а небытія нъть; напротивъ того атомисты утверждали, что существуетъ не только бытіе, но и небытіе, именно пустое пространство. По ученію элейцевъ существуєть только единство, или бытіе вообіце, а множественность не есть что-либо существенное; напротивъ того, по взгляду атомистовъ ничтожно единство, т. е. пустое пространство, а подлинно существуетъ только множественность явленій и первыя ихъ начала, т. е. атомы. Единство элейцевъ неподвижно и неизмънно, потому что нътъ небытія; множественность атомистовъ движется и измъняется потому самому, что есть небытіе; единство элейцевъ божественно; въ множественности атомистовъ нътъ ничего божественнаго; во всемъ господствуетъ необходимость Эта противоположность ученія элейскаго и атомистическаго отразила въ себъ прежнюю противоноложность Философіи іонійской и дорійской; и потому, если алейцы старались доказать дъйствительность единства, которое оставалось предположениемъ у Пивагорейцевъ, то атомисты, наоборотъ, старались утвердить дъйствительность многоразличія вещей, принятаго какъ фактъ Философіею іонійскою; если элейцы доказывали дъйствительность единства отрицаніемъ всянаго происхожденія вещей, то напротивъ того атомисты доназывали действительность кореннаго многоразличія, или атомовъ тъмъ, что всякое происхождение вещей находить единственное и необходимое объяснение себъ только въ этомъ исконномъ многоразличіи. Элейцы оказали услугу Философіи, поднявшись надъ чувственнымъ возэръніемъ Іонійцевъ и символическимъ Пивагорейцевъ къ мышленію логическому; но нельзя не признать дальнъйшимъ въ ней успъхомъ и того, что атомисты чисто отвлеченный взглядь элейцевъ сблизили сь живою дбиствительностію, что отъ исключительнаго созерцанія единства перешли къ изследованію многоразанчів. И это обращение ихъ къ дъйствительности не ограничивается одною наглядностію; и атомисты столь же мало дов'тряли свидътельству чувствъ, какъ и элейцы; и у вихъ атомы и пустое пространство понимаются не чувствами, но умственнымъ соображеніемъ; и потому чувственное бытіе сведено и здісь къ отвлеченному понятію, къ понятію твла, или матеріи (атомовъ); и какъ наконецъ все бытіе атомисты свели къ противоположности пустоты (пространства) и того, что наполняеть ее, т. е. атомовь, то темь самымь обларужили систематизирующее мышленіе, стремящееся къ единству, --- въ чемъ отдавалъ имъ справедливость и Аристотель 398), и можно сказать, — они довели до значительнаго развитія чисто физическое объяснение природы, такъ что и донынъ главныя ихъ понятія составляють основаніе всякой атомистики. Но при всемъ томъ, атомистическое учение Левкипна и Демокрита слишкомъ недостаточно. По справедливому замъчанию Аристотеля, оно само въ себъ носить противоръчіе: съ одной стороны, тълесное или пространственное бытіе признають недблимымъ (атомами), а съ другой — изъ этого неделимаго и следовательно непротяженнаго хотять произвесть все протяженное. Кромъ того, атомистическая Философія для утвержденія своего главнаго положенія объ атомахъ, какъ исконномъ многоразличін, должна была объяснить ими все многоразличіе міровыхъ явленій, — въ чемъ однакожъ она не успъла. накъ атомы, будучи только отвлеченнымъ понятіемъ матеріи. безъ всякихъ качественныхъ различій, различаются только

эээ) Наприи. De gener. et corr. I. 2. 315. i. 8. 324.

величиною, формою и положеніемъ, и какъ они не способны на къ какому внутреннему намънению, то все многоразличие бытія оставалось объяснить единственно ихъ внъшнимъ сцъпленіемъ, которое опять надлежало произвесть изъ ихъ пространственнаго движенія. Но откуда въ нихъ это движеніе, атомистическая система не объясняеть того, да и не могла удовлетворительно объяснить изъ своихъ предположеній. Если атомы сперва раздъльно существовали въ пустомъ пространствъ, то не видно, что заставило ихъ изъ первоначально - спокойнаго вивположенія ихъ перейти въ движеніе, необходимое для образованія вещей. Единственное движеніе атомовъ внизъ, какъ непосредственное слъдствіе общаго ихъ матеріальнаго свойства, именно тяжести, недостаточно для соединенія ихъ въ разнообразныя явленія, которыя требують и движеній разнообразныхъ; особенно недостаточно такого движенія для гармоническаго и стройнаго результата, каковъ міръ въ его художественномъ построеніи. Изъ всего сказаннаго открывается, что и атомистическая Философія, подобно элейской, не достигла своей главной цъли: та и другая должны были примирить прежнюю противоположность Философіи, рѣшивъ вопросъ объ отношении многоразличія вещей къ единству; а между тъмъ, та и другая, будучи односторонностями, образовали только новую противоположность и не дошли до ръшенія своей задачи, или лучше сказать, ръшили ее отрицательно, потому что не нашли перехода ни отъ единства къ множественности, ни отъ множественности къ единству<sup>399)</sup> и даже иножественности вещей не объяснили удовлетворительно изъ первобытнаго многоразличія атомовъ. Переходъ отъ единаго

<sup>395)</sup> Arist. de Coelo III. 4. 303, a, 5: φασὶ γὰρ (Αδυπιππος καὶ Δημόπριτος) ... ἔτ' ἐξ ένὸς πολλὰ γίγνεσθαι, ὄυτε ἐκ πολλῶν ἕν.

къ многому можно было найти только въ понятіи эпоявленія« (Werden) вещей, т. е. возникновенія и прехожденія ихъ, котораго не доставало ни элейскому единству, потому что оно само въ себъ сомкнуто и неподвижно, ни атомистической множественности, способной только къ пространственному перемыщенію атомовъ. Такимъ образомъ прежде всего надлежало теперь ввести понятіе появленія и примирить имъ противоноложность Философіи элейской и атомистической, чтобы такимъ образомъ достигнуть ръшенія и прежняго вопроса — объ отношеніи единства начала къ множественности вещей. Это искомое понятіе эпоявленія первый высказаль Гераклить.

## B) TPETIM MOMEHTE:

Безразличіе единства и множественности в ь безпрерывномъ процессъ появленія ( $\phi \circ \sigma \circ \circ$ ).

 $\Gamma$  е Р а к л и т ъ. (ок. 495) 400).

Единство вещей и ихъ множественность представляются несовмъстимыми только потому, что единство признають неподвижнымъ и неизмъняющимся. Но постояннымъ и пребывающимъ можетъ казаться что-либо только для чувствъ; а чувства (глаза и уши) — худые свидътели тамъ, гдъ дъло идетъ о познанія истины. Для постиженія ея человъкъ долженъ возвыситься до уразумънія всебщей жизни; а съ этой точки зрънія нътъ въ міръ бытія твердаго и постояннаго; напротивъ, все течетъ, все движется, подобно волнамъ потока; и этотъ потокъ



<sup>(\*\*)</sup> Время наибольшей извъстности Гераклита Діогенъ лаэртскій относить къ 69 Олимп., а Евсевій и Синкелль къ 70 Олимп. (500—495 до Р. Хр.).

явленій и исчезновеній не останавливается никогда, такъ что нельзя вступить въ него дважды, за тъмъ что волны его безпрерывно смѣняются однѣ другими 401). Все течетъ и движется, потому что все переходить въ свою противоположность: живое дълается мертвымъ, мертвое живымъ, юное старымъ, старое юнымъ, спящее бодрствующимъ, бодрствующее спящимъ 402); всякая вещь есть, или лучше сказать, является тёмъ, чёмъ есть, только чрезъ непрестанное выступление противоположностей, между которымы занимаеть какъ бы середину: движитель всего есть вражда; война есть отецъ и властитель всъхъ вещей 408). При общемъ теченіи всего самыя, однакожъ, эти противоположности сходятся въ одно стройное цълое, сливаются въ полную гармонію: все и не все, сходящееся и расходящееся, согласующееся и разногласящее взаимно соединено и изъ всего — одно, и изъ одного — все 404). Все переходитъ въ свою противоположность и является только какъ этотъ пережодъ потому, что все носить въ самомъ себъ въчно зыблющуюся противоположность бытія и небытія; бытіе и небы-

<sup>401)</sup> Plato Krat. 401. D. τὰ ὅντα ἰέναι τε πάντα καὶ μένειν ἐθέν.—
Theät. 160, D. οἶον ξεύματα κινεῖοθαι τὰ πάντα — Krat. 402. A. λέγει
πε Ἡράκλειτος ὅτι πάντα χυιρεῖ καὶ ἐθὲν μένει, καὶ ποταμε ροῆ ἀπεικάζων τὰ ὅντα λέγει ὡς δις ἐς τὸν ἀντὸν ποταμὸν ἐκ ᾶν ἐμβαίης. Γ'lut. de
s. num. vind. c. 15: ἔτερα γὰρ ἐπιβρέιῖ τ΄θατα.

<sup>402)</sup> Plut, consol, ad Apoll, c. 10: τἀντὸ τὸ ζῶν καὶ τεθνηκὸς καὶ τὸ ἐγρηγορὸς καὶ τὸ καθεῦδον καὶ νέον καὶ γηραιόν τάδε γὰρ μεταπεσόντα ἐκεῖνά ἐστὶ κἀκεῖνα πάλιν μεταπεσόντα ταῦτα.

<sup>403)</sup> Diog. Laërt. IX. 7: γίνεσθαί τε πάντα κατ' ἐναντιότητα. Orig. Philos. IX. 9. πόλεμος πάντων μὲν πατής ἐστι πάντων δὲ βασιλεύς.

<sup>101)</sup> Arist. Eth. Nic. VIII. 1. 'Ηράπλ. τὸ ἀντίξεν συμφέρον καὶ ἐκ τῶν δεαφερόντων καλλίστην άρμονίαν. — Arist. de mund. c. 5. 396. συνά-ψειας ὅνλα (καὶ) ὀνχὶ ὄνλα, συμφερόμενον (καὶ) δεαφερόμενον, συνάδον (καὶ) δεᾶδον καὶ ἐκ πάντων ἕν καὶ ἐξ ἐνὸς πάντα.

тіе суть внутренніе моменты семаго бытія, такъ что всякое CHILD BUTCH HE BUTCH HE ECTS, (Elval Ral un elval), ACTS бытіе и небытіе, или появленіе, фибіс; и все противоположное сливается въ гармонію потому, что гармонія и есть противоположное напряжение, какъ надряжение лиры и лука 405). ---Весь міръ, какъ появленіе, есть одно существо, но которое, по причинъ внутренней противоположности въ немъ быты и небытія, выступаеть изъ себя въ процессь разнообразнаго видоизмъненія и по причинъ своего внутренняго единства посредствомъ того же процесса одять въ себя возвращается. Этотъ живой круговоротъ общеміроваго существа составляетъ содержаніе вселенной. Каждое частное явленіе природы есть моменть этого круговорота и представляеть въ себъ ту же противоположность и то же единство, которые находятся въ общеміровомъ существъ; потому что въ своемъ переходчивомъ существовании и каждое частное появление выступаеть изъ себя, переходить въ другіе моменты, но по измінчивости этихъ моментовъ опять въ себя возвращается. Поэтому и каждое существо природы есть существо живое, которое имъетъ свою дъйствительность только въ двоякомъ движеніи — изъ себя и внутрь себя, и вся природа есть одна великая жизнь, изъ которой всь частныя существа происходять и въ которую втекають обратно. Смерти, собственно говоря, нътъ во вселенной; смерть была бы коснымъ бытіемъ; а въ міръ все движется и течетъ. Переходъ одного частнаго существа природы въ другое есть. конечно, его умираніе; но какъ это умираніе становится жизнію другаго, то и умираніе его есть возстановленіе его жизни. Огонь  $(\pi \tilde{v} \varrho, \text{ или сукое испареніе <math>\xi \eta \varrho \hat{a}$   $\dot{a} v a \vartheta v \mu l \alpha \sigma \iota \varsigma, ды-$ 

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup>) Plut. de ls. et Os. c. 45: ,Παλίντουςς χές έρμουμη κέςμυ διωσπες λύρης και τόξυ καθ' Μράκλειτου.

ханіе шиті) и земля суть два наиболье противоположими себъ явленія природы; огонь, какъ самое движимое существо, have bytho medaa char  $(\pi \tilde{v} \varrho \ \tilde{lpha} \epsilon i (\omega \varrho )$ , by the transfer that совершенивищее выражение міровой жизни; а земля по своей жесткости и неподвижности есть явление ея самое несовершенное, наиболье сродное съ смертію. Но огонь, занимаюшій высочайшую область во вселенной, проходить двоякій путь видоизмъненія  $(\mu \varepsilon \tau \alpha \beta o \lambda \dot{\eta})$ ,— путь внизь  $(\dot{o} \delta \dot{o} \varsigma \cdot \varkappa \dot{\alpha} \epsilon \omega)$ и нуть вверхъ  $(\dot{o}\dot{o}\dot{o}\dot{o}\dot{c}$   $\ddot{a}\nu\omega)^{406}$ , и на томъ и другомъ пути появляется въ трехъ главныхъ формахъ  $(\tau \rho o \pi \alpha l)$ : это огонь, море и земля, или теплое, влажное и плотное. Выступая изъ себя, огонь нисходить внизь и въэтомъ движеніи становится сперва водою (моремъ) и за тъмъ переходить въ свою противоположность, — землю; но и земля, какъ ни тяжело и медленно ея движеніе, тоже выступаеть изъ себя въ процессъ разръщенія и изивненія и переходить въ воду, которая опять все восходить вверхъ, сперва въ влажныхъ, потомъ въ сухихъ, свътлыхъ испареніяхъ  $(\alpha \nu \alpha \vartheta \nu \mu i \alpha \sigma \iota \varsigma)$ , пока наконецъ въ этомъ движеніи вверхъ, начинающемся отъ земли, снова не возстановится огонь 407), и пока всеобщая жизыь, самообразующаяся въ обоихъ этихъ движеніяхъ (внизъ и вверхъ), не возвратится въ свой исходный пунктъ для новыхъ преобразованій. Этотъ опредъленный порядокъ въ видоизмъненіи и преобразовании всеобщей жизни есть одно пребывающее во вселенной среди безпрерывной текучести всякаго вещества; это есть необходимость  $(\dot{\alpha}\nu\dot{\alpha}\gamma\varkappa\eta)$ , или предопредълоніе ( $\dot{\varepsilon}\iota$ -

Digitized by Google

<sup>404)</sup> Diog. Laërt, IX. 8: καὶ τὴν μεταβολὴν όδον ἄιω κάτω.

<sup>402)</sup> Frag. 25 ap. Clem. Strom. V. 599: πυρός τροπαί πρώτον θάλασσα, θαλάσσης δὲ τὸ μὲν ῆμισυ γῆ τὸ δὲ ῆμισυ πρηστής. — Fr. 49. ap. Chem. Strom. VI. 624. ψυχήσι θάνατος έδως γενέσθαι, εδατι δὲ θάνατος γῆν γενέσθαι ἐκ γῆς δὲ δδων γίνεται, εξ δδατος δὲ ψυχή (r. e. οτοιε, πες).

 $\mu\alpha o \mu \dot{\epsilon} \nu \eta$ ) 405), правда ( $\delta \ell \varkappa \eta$ ), которой уставы ненарушимы 400), μιροτροραίμας μυμροςτι (γνώμη, ήτε οι έγκυβερνήσει πάντα δια πάντων, Diog. Laert. IX. 1), разумное могущество, одержащее міръ 410), всеобщій и божественный законъ (хогоос жаг дегос годос), Зевсъ, или Божество. Весь міръ подчинень этой необходимости, этому закону; и можно сказать, что вся вселенная есть сила огня то потухающаго, то снова воспламеняющагося въ опредъленной мъръ и степени 444). Воспламенение огня суть свътлыя существа неба, въ которыхъ съ наибольшею чистотою выражается движение божественной жизни; если эти существа противопоставляются наибольшему угасанію огня, именно земнымъ, медленно движущимся тварямъ, какъ боги, то при взглядъ на общій круговоротъ существъ можно сказать, что жизнь земныхъ существъ есть смерть боговъ, и жизнь боговъ есть смерть существъ земныхъ. Но то, что развивается въ умираніи земныхъ существъ, есть также божественная жизнь, которая, поэтому, въ земныхъ

<sup>(\*\*\*)</sup> Plut. plac. 1. 27. Ἡράκλ, πάντα καθ ἐιμαρμένην, τὴν δὲ ἀυτὴν ὑπάρχειν καὶ ἀνάγκην.

<sup>100)</sup> Въ понятія Гераклита о всеобщемъ законъ отразилось, между прочимъ, и представленіе египетскаго въроученія. Этотъ законъ, какъ Δίκη и έιμαρμένη, понимается и какъ всеобъемлющее пространство, хранящее путь солнца: Plut. de exil. с. II. ήλιος εχ επερβήσεται μέτρα, ει δὲ μὴ Ἐριννύες μιν Δίκης ἐπίκεροι ἐξευρήσεσι, весли бы солнце уклонилось отъ своего пути, то Еринніи, спутницы Дике, умъли бы отыскать этотъ путь. Вообще же этотъ міровой законъ у Гераклита не отличается отъ мірообразовательной силы, какъ дъйствующаго субъекта, и міроваго состоянія, имъ производимаго.

<sup>410)</sup> Sext. Emp. Math. VII. 127: τὸ περιέχου ήμᾶς λογικόυ τε ὄν καλ φρενήρες.

<sup>411)</sup> Clem. Strom. V. 599: ἀλλ' ἦν ἀεὶ (κόσμος) καὶ ἔσται, πῦς ἀεἰζωον, ἀπτόμενον μέτρα καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα.

существахъ обитаетъ, какъ душа на различныхъ, ниже и ниже иниже инсходящихъ ступеняхъ. Въ человѣкѣ эта жизнь уже возвысилась надъ кругомъ темныхъ и влажныхъ испареній (въ которомъ еще заключены человѣческія чувства) и потому человѣческая душа есть свѣтлое испареніе (ἀναθυμίασις), свѣтлящійся лучъ, отражающій въ себѣ всеобщую міровую жизнь. Это отраженіе, или вдыханіе, ἀναπνοή, всеобщаго есть разумѣніе и мудрость человѣка, которая во всемъ съ виду покоющемся созерцаетъ непрестанное измѣненіе и въ безпрерывномъ измѣненіи—постоянство всеобщаго закона, или гномы, всѣмъ управляющей 412) и которая равнодушно переноситъ и чередованіе добраго и худаго, совершеннаго и несовершеннаго, какъ необходимое слѣдствіе всеобщаго круговращенія.

Ученіе Гераклита противоположно съ одной стороны ученію элейцевь, а съ другой — атомистовъ. По понятію элейцевь, все что есть, есть бытіе безъ всякаго появленія; по взгляду Гераклита — все появленіе, безъ постояннаго бытія; бытіе элейцевъ неподвижно и неизмѣнно; міровая жизнь у Гераклита движется и течетъ: вѣчно—живой огонь то нисходитъ внизъ и потухаетъ, то стремится ввыспрь и воспламеняется; элейцы жалуются на чувства за то, что неподвижное бытіе кажется имъ движущимся и текучимъ; а Гераклитъ признаваль глаза и уши худыми свидѣтелями истины потому, что безпрестанно измѣняющееся появленіе кажется имъ бытіемъ постояннымъ и неизмѣннымъ; бытіе элейцевъ не допускаетъ въ самомъ себѣ никакихъ противорѣчій и противоположностей;

Digitized by Google

<sup>412)</sup> Diog. Laërt. IX. 1: είναι γὰρ ἔν τὸ σοφὸν, ἐπίστασθαι γνώμην ήτε οἱ ἐγκυβερνήσει πάντα διὰ πάντων.

міровой процессь у Гераклита состоить именно изъ противоположностей: ихъ борьба есть виновникъ всего и ихъ сближеніе составляеть гармонію міровой жизни. Съ другой стороны, по взгляду атомистовъ весь міръ распадается на особыя, недълимыя частицы вещества (атомы) безъ внутренняго единства; по Гераклиту, все частное сходится въ одну, всеобщую жизнь вселенной; атомы, накъ особыя частицы вещества, самостоятельны и въчны; у Гераклита всъ частности суть только преходящіе моменты обще - міроваго процесса (что у Гераклита выражается словами: »міръ есть игра; Зевсъ играєть движеніями Геймармены) 413); « самое общее у атомистовъ есть вещество,  $\tilde{\upsilon}\lambda\eta$ ; у Гераклита всеобщее есть живая сила; законъ спрпленія атомовъ есть онзическая необходимость; законъ гереклитова появленія есть разумное ( $\varphi \varrho \varepsilon \nu \tilde{\eta} \varrho \varepsilon \varsigma$ ), есть общій разумъ, мъра и отношеніе, которыми опредъляются формы и ступени появленія. Но составляя такимъ образомъ противоположность двухъ противоположныхъ себъ учений, ученіе Гераклита въ то же время соединяетъ ихъ и примиряетъ. По взгляду элейцевъ есть только бытіе, а небытія неть: но понятію атомистовъ есть и небытіе, но оно отлично отъ бытія; а по ученію Гераклита все есть столько же бытіе, какъ и небытіе. У элейцевъ существуетъ только единое, а многоразличіе ничтожно; у атомистовъ подлинно существуетъ только многое (атомы), а единство, или пустое пространство ничтожно; у Гераклита же одно есть многое и многое одно. У элейцевъ единое бытіе не нереходить въ многораздичіе; у атомистовъ множественность не переходить въ единство; а у Геракдита одна всеобщая жизнь природы переходить въ многоразличіе существъ и ихъ многоразличіе снова теряется въ един-

<sup>413)</sup> Clem. Alex. Paedag. I. 90, C.

ствъ міровой жизии. У элейцевъ все бытіе божественно, у атомистовъ ивтъ инчего божественнаго, а у Гераклита божественное въ процессв инсхожденія двлается земнымъ, небожественнымъ, а земное въ процессъ восхожденія онять стаповится божественнымъ 414). Пунктомъ сближенія и примиреныя элеатизма и атомистики служить у Гераклита понятіе »появленія; « и въ немъ-то выразился дальнёйшій успёхъ Философіи: этимъ нонятіемъ Гераклить разрышиль неводвижвость и косность элейскаго бытія и на самомъ дёлё сблизиль его съ дъйствительною множественностію вещей; и съ другей сторовы — той множественности, на которую распадается міръ у атомистовъ, онъ сообщиль высшее значеніе одного всемірнаго процесса божественной жизни. Правда, что іонійскіе философы говорили уже о происхожденіи вещей, но у вихъ не было особеннаго начала для изъясненія появленія; ови говорили только, что изъ первовещества, чрезъ разширеніе и сжатів его, или чрезъ отдёленіе отъ него проискоаять элементы, но не вникали въ то, почему первовещество входить въ этотъ процессъ измененія; между темъ какъ у Гераклита главный интересъ состоить въ томъ, чтобы нояснить измънение и появление, и онъ объясняетъ это положеніемъ, что вообще нъть покоющагося бытія, что все течеть. что все есть зыблющаяся противоположность и что самое появление есть только гармоническое соединение противоположнаго. И Философія элейская недалека была отъ той имели, что бытіе должно раскрываться появленіемъ и въ немъ майти свое осуществленіе; но это было ея непроизвольнымъ и



<sup>414)</sup> Clem. Str. V. 604: го во ворог робого двуговая ва вобле, вы вобле Вугов бугора, т. с. сдиная піровая жизнь не только разумна, во в божественна.

безсознательнымъ прибавленіемъ къ ея ученію о бытін; а Гераклить сознательно поставиль эту мысль во главъ всей своей Философіи; школя элейская кончила тъмъ, что въ самомъ понятіи множественности явленій указала противоръчіе и отсюда заключила о ихъ небытіи; а Гераклить эту субъективную элейскую діалектику сділаль предметною, міровою діалектикою появленія, какъ существующаго противорѣчія, и отрицательный результать элейской Философіи возвель въ положительный, разръшивъ всеобщее покоющееся бытіе, этотъ гробъ всего индивидуального, въ бытіе движущееся и живое, которое всь явленія не только изводить изъ своего лона, но и обратно принимаеть въ себя. Наконецъ, и атомисты говорили о происхожденіи вещей; но это происхожденіе есть только пространственное перемъщение атомовъ, слъдовательно внъшнее, безжизненное движеніе, а появленіе Гераклита есть живой динамическій процессь міра, есть живое развитіе и качественное преобразование огня, движущагося въ противоположностяхъ по разумному закону. Впрочемъ, ученіе Гераклита, при всёхъ своихъ достоинствахъ, имбетъ своего рода недостатки. Конечно, онъ старался объяснить »появленіе« всеобщимъ закономъ теченія вещей; онъ не только ближе опредълилъ появленіе, какъ самопреобразованіе ( $\tau qon\eta$ ), указаль извъстныя формы и ступени появленія: и однакожъ, онъ вовсе не входитъ въ изследование необходимости этого всеобщаго закона. Теченіе встхъ вещей у него есть простое предположение, есть непосредственное созерцание, не требующее доказательствъ; утверждая, что все течетъ, онъ не показываеть, почему не можеть быть покоющагося бытія. Понятіе появленія у Гераклита, конечно, анализируется логически и появление описывается, какъ единство противоположвыхъ движеній; но оно не объясняется дальше физически.

потому что не показано, что это за элементы или силы, отъ противоръчія и противодъйствія которыхъ зависить жизнь. Кромъ того, въ гераклитовомъ появлении нътъ ничего постояннаю, изъ чего бы развивалось самое появление; божественное, положенное такъ сказать въ основание міровыхъ явленій, по необходимости своей натуры, само всею своею сущностію непрестанно входить въ перемінчивыя формы конечнаго, въ нераздъльномъ единствъ составляя матерію, форму и законъ міра; въ смыслъ гераклитовомъ, среди безпрестаннаго измъненія вещей остается постояннымъ одно только безпрестанное измъненіе, какъ его законъ. А при такомъ взглядъ, Гераклитъ не ръшилъ еще главнаго вопроса — объ отношенів единства къ множественности. Онъ разръшилъ единство и множественность въ одинъ общій потокъ появленія и прехожденія, и следовательно примириль ихъ только отрицательно, уничтоживъ ихъ самостоятельность; между темъ какъ надлежало ръшить вопросъ объ ихъ отношении положительно, т. е. объяснить взаимное отношение единства и множественности, не отвергая дъйствительности ни одного изъ двухъ этихъ противоположныхъ себъ моментовъ и не смъщивая ихъ до безразличія. Положительное ръшеніе этой задачи представили съ различныхъ точекъ зрвнія Діогень аполлонійскій, Эмпедокль и Анаксагорь.

г) ЧЕТВЕРТЫЙ МОМЕНТЪ: Видонамѣненіе единства въ множественность.

> Діогенъ аполлонійскій. (ок. 460) <sup>415)</sup>.

Въ основаніи встхъ явленій природы необходимо должно

<sup>418)</sup> Современникъ Анаксагора.

находиться одно бытіе; иначе между ними не быле бы никакой связи, которая, однакожъ, есть. Стало быть нельзя представлять себт міръ, — канъ учить Гераклить, — процессомъ онивкъ появленій безъ того безконечнаго бытія, которое всегда пребываеть въ някъ, какъ постоянное основание ихъ намъневій. Міръ, съ одной стороны, конечно, есть совокупность ноявленій, рядъ переходящихъ вещей, въ различной степени выражающихъ въ себъ живнь и разумъніе; но съ другой стороны, онъ есть одно, постоянное, всенаполияющее существо, которое, обитая въ вещахъ, составляетъ ихъ жизнь и разумъніе, и само по себъ есть безсмертное тело и разумпая душа 416). Оба эти взгляда на міръ, равно правильные, соединяются въ одно міровозэртніе следующимъ образомъ. Опнородная субстанція искони распростерта по безпредъльному міровому пространству 417), и, будучи живою и діятельною, въ самой себв круговращается; въ этомъ ея круговращения, при различной степени ея стущенія и разжиженія, по необходимости отпрываются разности движения, и именно отнрывается различіе сначала большей или меньшей медлечноети и быстроты, потомъ — тяжести и легкости, а отоюда вромскодить далбе противоволожность влажнаго и сухаго, холоднаго и теплаго. Но всь разности движенія, по міръ приближенія къ периферіи, уменьшаются и наконецъ совершению теряютъ свою способность — производить качественныя различія; а потому и область изміненій, образующаяся внутри круговращающейся субстанціи, ограничена 416); за ея предълами

<sup>416)</sup> Simpl. phys. fol. 33. a: και ἀτδιον και ἀδάνατον σῶμα — άλλα τῶτο μεν δηλον-δοκεῖ είναι, ὅτι και μέγα και ἰσχυρον και ἀτδίον τε και ἀθάνατον και πολλὰ ἐιδός ἐστι.

bir) Diog. Laert. IX. c. IX 11: nat never anetopor.

<sup>(18)</sup> Plut. de plac. l'. 1. Διογένης τὸ μὲν πᾶν ἄπειρον, τὸν δὲ κόσμον πεπεράνθαι.

ввиная субстанція совершаеть свое безконечное жизненное движение въ своей первоначальной однородности, безъ малъйшаго качественнаго изминенія. Такимъ образомъ вичная субетавція есть одно невзибнное бытіе, но содержить внутри себя ограниченную сферу изміненій, которая и есть міръ явленій. Міръ этотъ она не тольно производить въ своемъ внутреннемъ круговороть, но и поддерживаеть его, проникая его какъ живнь, душа и разумбніе, такъ что всв существа природы, хотя и переходчивы, однако въ опредбленной мъръ и степени участвуютъ въ ея жизни и разумѣніи, которое прениущественно обларуживается мёрою и порядкомъ видимаго міра. Эту субстанцію, вмість съ Анаксименомъ, должно прижать воздухообразною 419, частію по причинъ тонкости и движимости воздуха, а больше всего потому, что жизнь и душа соединены на землё съ дыханіемъ 420); и оттого можно сказать, что накъ вев частныя существа природы, такъ и весь міръ явленій, получають свою жизнь и свое разумініе изъ безкопечнаго, окружающаго ихъ воздуха, посредствомъ великато процесса вдыханія.

Еще древніе замѣтили, что Діогенъ аполлонійскій многое заимствовалъ у мыслителей, ему предшествовавшихъ 491). И въ самомъ дѣлѣ, мы находимъ у него и одно бытіе элей-

<sup>419)</sup> Simpl. phys. fol. 33: τὸ τὴν νόησιν ἔχον είναι ὁ ἀὴρ καλούμενος ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων, καὶ ὑπὸ τέτα πάντα κυβερνάωθαι καὶ πάντων κρατεῖν. — Simpl. phys. 6. τὴν δὲ τῷ παντὸς φύσιν ἀἰρα.

<sup>120)</sup> Simpl. phys. 132: ἄνθρωπος γὰρ καὶ τὰ ἄλλα ζῶα ἀναπνέοντα Σώτι τῷ ἀέψι, καὶ τὕτο ἀυτοῖς καὶ ψυχή ἐστι καὶ νόησις.

<sup>191)</sup> Simpl. phys. 62 rd µdv nhesora συμποφορημένως γέγραφε.

цевъ и множественность появленій Гераклита и главныя разности движенія и стихій, указанныя атомистами и воздухообразное начало анаксименово, которое, какъ въ египетскомъ въроччения, развиваетъ міръ внутри себя. Но Діогенъ аполлонійскій привель всё эти мысли въ опредёленную внутреннюю связь, какой прежде они не имъли. У Гераклита, какъ мы видъли, не было постояннаго основанія, изъ котораго развивалось бы появленіе; а Діогенъ апол. указываетъ на одну, въ самой себъ неизмънную первосубстанцію, и такимъ образомъ единствомъ элейскаго бытія исправляетъ первый изъ недостатковъ гераклитовой Философіи. Въ Философіи этой не объяснялось достаточно и самое появленіе; а Діогенъ динамически хочетъ объяснить многоразличіе явленій живымъ движеніемъ въчной первосубстанціи и особенно тьми разностями движенія, о которыхъ говорили уже атомисты, — и слъдовательно исправить и второй недостатовъ, замъченный въ гераклитовомъ ученіи. Наконецъ, и воздухообразное начало Анаксимена значительно поднято Діогеномъ въ понятіи: это не есть только душеобразный воздухъ, начало жизненное, болъе или менће утонченное, однако вещественное, но есть воздухообразное существо, которому свойственно разумъніе ( $\nu \acute{o} \eta \sigma \iota \varsigma$ ), **»**есть великое, мощное, въчное, безсмертное и многознающее существо« (см. цит. 416). Этимъ понятіемъ Діогена іонійскій матеріализмъ, можно сказать, одухотворился. Кромъ того, Діогенъ первый старался положительно решить вопрось объотношеніи единства сущности къ многоразличію явленій, который до него быль ръшаемъ только отрицательно. Впрочемъ, ръшение этого вопроса у Діогена апол. еще слабо, потому что происхождение явлений объясняется здёсь не изъ разумения, свойственнаго первому началу, но изъ его движенія; притомъ ръшение это односторонно уже и потому самому, что выступаеть отъ одного изъ двухъ противоположныхъ себъ воззръній греческой Философіи природы, — отъ внъшняго воззрънія Философіи іонійской. Эта односторонность исходной точки въ ученіи Діогена апол. должна была вызвать и въ лицъ Эмпедокла дъйствительно вызвала покушеніе — ръшить тотъ же вопросъ съ другой, противоположной ей точки зрънія, — со стороны внутренняго воззрънія дорической Философіи.

д) ПЯТЫЙ МОМЕНТЪ: Отторжение множественности отъ единства.

> Эмпедоклъ. (ок. 455 до Р. Хр.) <sup>423</sup>).

Нельзя не согласиться съ ученіемъ элейцевъ, что вовсе нътъ появленія, которое то возникало бы изъ небытія въ бытіе, то изъ бытія переходило бы въ небытіе; потому что переходь отъ бытія къ небытію и отъ небытія къ бытію рѣшительно невозможенъ. Но съ другой стороны, нельзя согласиться съ ними, будто бытіе, или все что есть, существуетъ какъ единство, а появленіе, какъ множественность, не имѣетъ никакой дѣйствительности; нельзя согласиться потому, что нашему воззрѣнію существующее представляется именно множествомъ существъ, и вся вселенная не есть простое единство, — какъ учитъ Парменидъ, — но есть множественность, въ себѣ сомкнутая. Итакъ вселенная есть и единство и множество, или лучше сказать, первобытное существо уже первоначально само въ себѣ носитъ противоположность, по которой оно то отторгается отъ себя въ множественность, то соеди-

<sup>&</sup>lt;sup>422</sup>) Съ наибольшею въроятностію время жизни Эмпедокла можно полагать между 72 и 87 Олимпіадою (492—432 до Р. Хр.).

няется само съ собой во внутрениее единство. Отторжение отъ себя и соединение съ собою, или вражда и любовь ( иейжос жαί φιλία), это суть двъ силы, которыми первоначально опредъляется все сущее и по причинъ которыхъ оно имъетъ двоякую дъйствительность. Въ одной своей дъйствительности оно любовію само съ собою соединено въ единство и въ этомъ отношения оно есть то самое, что Парменидъ назваль самосебъ равнымъ бытіемъ, которое покоясь само въ себъ, въ своей внутренней полнотъ, равномърно наполняетъ вселенную и есть одинъ, самъ себя мыслящій божественный Сферосъ. Въ другой своей дъйствительности оно есть множество стихій, само въ себъ раздъленное враждою; въ немъ замъчаются разности теплаго и холоднаго, плотнаго и текучаго, которыя мы знаемъ накъ огонь и воздухъ, землю и воду. Но накъ въ обоихъ этихъ дъйствительныхъ состояніяхъ находится одно и то же сущее, то оба эти состоянія имъють между собою и связь, именно ту, что въ божественномъ Сферосъ, гдъ преобладаетъ любовь, есть и начало вражды, хотя свазанное силою любон; равнымъ образомъ и въ стихійной множественности, гдъ господствуетъ вражда, есть уже и любовь, какъ начало противодъйствующее распаденію и уничтожающее его, но такъ, что въ этой стихійной области, гдъ преобладаетъ вражда, соединеміе разлученнаго не есть ни всеобщее, ни постоянное, а выражается только въ образовании частныхъ существъ, подлежащихъ разрушению. Въ этомъ и состоитъ танъ навываемое модьми »появленіе« (φύσις), или происхожденіе и прекожденіе; на самомъ дълъ, происхожденіе вещей есть не иное что, какъ любовио производимое соединение и смъщение стихи, а прехождение есть враждою производимое разлучение и разръшеніе смъшенія. Оба состоянія существующаго, — какъ неизмънно въ себъ покажицагося одинства и само въ себъ дви-

жимаго и изминяющагося множества, --- вмёстё составляють содержание вселенной и во взаимномъ соотношении ведуть къ слъдующему міровозарвнію. Сначала существуєть божественное, все міровое пространство наполняющее существо, въ которомъ хотя уже находятся стихійныя разности, но совершенно соединенныя силою любви; въ этомъ видъ оно есть само въ себъ связное, единичное, по встмъ направленіямъ одинаково разширенное, шаровидное существо, Сферосъ (≥φαίρος). въ этомъ божественномъ единстив сущаго находится также раздъляющая сила вражды, хотя и связанная любовію; а потому внутри самого Сфероса начинается раздёление четырехъ стихій, а вмість съ нимъ и образованіе видимаго нами міра (коб мос). Впрочемъ вражда, для проявленія своей силы, занимаетъ только ограниченную область, со всъхъ сторонъ заминутую безконечнымъ Сферосомъ; любовь, могущественнёйщал вражды, прецятствуеть ея разширению въ безконечность и слідуеть за нею даже въ ея собственную область, въ область носмоса; и здъсь, тогда какъ вражда раздълнеть стихіи, любовь соединяеть ихъ, и чрезъ то двлается причиною происхожденія вещей изъ стихій, какъ вражда есть причина происхожденія стихій изъ Сфероса. Но такъ накъ въ стихійвомъ міръ вражда столько же могущественна, какъ любовь, то и производимое любовію не имбеть здісь постоянства: что произошло неъ стихій, снова переходить въ стихіи. Съ другой стороны, вражда вообще слабе любви, и потому вось стихійный міръ, по истеченіи извъстнаго періода, снова погружается въ единство Сфероса; и хотя снова развивается изънего, но для того, чтобы опять перейти въ него; и такимъ образовъ міръ разнообразныхъ и измѣняющихся вещей не есть что-либо истинно-существующее и постоянное; постоянное, непереходище и подлинно существующее есть только божественный Сферосъ. — Наконецъ, такъ какъ бытіе, — уже и по ученію Парменида, — не отдёлено отъ мышленія, то Сферосу должно приписать совершеннъйшее познаніе; потому что онъ есть совершеннъйшее бытіе. Всякое познаніе есть соотвътствіе подобнаго съ самимъ собою; и потому въ Сферосъ, гдъ силою любви уничтожено всякое разногласіе и господствуетъ глубочайшее внутреннее соединеніе, познаніе должно быть самымъ совершеннымъ; но и въ мірѣ перемѣнчивыхъ вещей оно должно выражаться въ различныхъ степеняхъ, и именно въ такой мъръ, въ какой однородныя стихіи и вещества сходятся и соединяются съ собою. Оттого и вещи тъмъ совершените и тъмъ болте одушевлены, чтиъ онт способнъе стихійныя истеченія изъ другихъ вещей принимать въ подобныя стихіи; находящіяся въ нихъ самихъ; такимъ образомъ и человъкъ познаетъ каждую стихію посредствомъ той же стихіи, въ немъ находящейся, и любовь познаетъ посредствомъ любви и вражду посредствомъ вражды. Но сущность самаго познанія есть любовь (соединеніе съ самимъ собою) и потому она тъмъ истиннъе и полнъе, чъмъ свободнъе отъ вражды; разрозняющею враждою сознается только разрозненное, или частное, а такое знаніе несовершенно, противоръчиво и обманчиво; и потому въ Сферосъ нътъ такого познанія, и одинъ Богъ, знающій только любовь, знаетъ всеобщую, всесоединяющую и всепроникающую истину, которая есть Онъ самъ, какъ существующее.

Древніе большею частію относили Эмпедокла къ Пивагорейцамъ; и въ самомъ дълъ, не говоря уже о его жреческомъ достоинствъ, о пивагорейскомъ образъ жизни, не можемъ отрицать нъкотораго сходства съ Пивагорейцами въ са-

момъ его ученін; такъ понятіе его о божественномъ Сферосъ, въ которомъ неразрывно соединены четыре стихіи и изъ котораго, чрезъ ихъ разръшение, развивается космосъ, напоиннаетъ ученіе египетско-пивагорейское о божественной четвериць, тетрактус, которая, заключая въ себь начала и основанія всего, есть неразвившійся космось, какъ космось суть боги, сдълавшіеся видимыми; особенно сходно съ египетскописагорейскимъ ученіемъ ученіе Эмпедокла о паденіи демоновъ и странствованіи душъ по различнымъ тёламъ 423). Но эти черты сходства, частію чисто вившии, частію могуть быть объясняемы отношеніемъ къ другимъ ученіямъ, какъ наприм. о Сферосъ, а частію относятся больше нъ богословскимъ мньніямъ Эмпедокла, чъмъ къ его Философіи, и потому остаются даже въ противоръчіи съ нею, какъ ученіе о странствованіи душъ; а главное, — что оцъ не касаются существенныхъ пунктовъ эмпедоклова ученія. Гораздо больше сходства имфетъ это ученіе съ понятіями элейцевъ, атомистовъ и Гераклита; подобно Діогену аполлонійскому, онъ пользовался понятіями своихъ предшественниковъ, чтобы дойти до положительнаго ръшенія того же вопроса, которымъ занимались и они, вопроса объ отношении единства и множественности въ природъ. Вмъстъ съ элейцами онъ принимаетъ одно нераздъльное, божественное бытіе; это есть божественный Сферось, въ которомъ всв эле-

<sup>&</sup>lt;sup>423</sup>) Эмпедокать относить свое изгнаніе въ земную жизнь къ убійству, которое души (демоны) совершили въ дочеловъческомъ состояніи (Empedoclis carminum rèliquiae, ed. Karsten, v. 1—13), что можеть быть объяснено только египетскимъ ученіемъ о борьбъ Кроноса и его соучастниковъ съ добрыми богами, которая, какт возмущеніе, была преступленіемъ; а отъ этого преступленія возмутивнийся духи и демоны должны были очиститься вступленіемъ въ земныма тъла.

менты связаны любовно въ неподвижное единство, — или же, это есть самая любовь, φιλία, которая есть отвлеченное понятіе того, чъмъ есть Сферосъ, какъ конкретное состояніе, т. е. понятіе единства всякаго бытія. Вивств съ атомистами онь признаеть не только дъйствительную множественность явленій природы, но и первоначальную множественность вещества, которую сводить нь четыремь основнымь стихіямь. Но не останавливаясь на противоположности одного и многаго, онъ витсть съ Гераклитомъ допускаетъ и появление, или переходъ единства въ множественность и множественности въ единство; божественный Сферосъ раскрывается многоразличіемъ явленій космоса, и это многоразличие возвращается въ первоначальное единство Сфероса. Правда, что по ученію Эмпедокла, какъ и по взгляду элейцевъ, нътъ »появленія« въ собственномъ смысяв этого слова; потому что бытіе не можеть происходить изъ небытія и небытіе изъ бытія. За то и у него есть происхождение и прехождение въ томъ смыслъ, въ какомъ понимали его атомисты, т. е. какъ соединение стихий въ массу н какъ разръшение вещей на ихъ составныя части. И кромъ того, какъ у Гераклита все существующее разръщается въ безпрерывный потокъ появленія, такъ и эмпедокловъ космосъ находится въ постоянномъ движеніи происхожденія и прехожденія; какъ у Гераклита всеобщая жизнь то выступаетъ изъ себя путемъ раздвоенія, то возвращается въ себя посредствомъ согласія, такъ и здісь, соединеніе и разрозненіе суть дві функціи всеобщаго процесса жизни; какъ у Гераклита война есть отецъ всъхъ вещей, такъ и у Эмпедокла происхождение всъхъ частныхъ существъ начинается появленіемъ вражды въ безразличномъ единствъ Сфероса. Совмъщая въ своей Философіи ученія прежнихъ мыслителей и Эмпедоклъ дошель до того же результата, на которомъ остановился Діогень апол:

эмпедокловъ Сферосъ, который даетъ въ себъ только ограниченное мъсто для конечныхъ явленій космоса, есть тоже, что безконечное, воздухообразное и божественное существо Діогена, которое также производить изъ себя и носить въ себъ конечный міръ явленій; слёдовательно оба они одинаково поняли отношеніе между единствомъ начала и множественностію вещей; — оба одинаково содъйствовали и успъху Философіи. Если Діогенъ къ атомистической множественности вещей и гераклитову теченію всего сущаго привнесъ мысль элейцевъ объ одномъ разумномъ бытіи, то Эмпедоклъ съ элейскимъ понятіемъ о единствъ бытія, или Сферосомъ соединилъ мысль о первоначальной множественности вещей и безпрестанномъ ихъ измъненіи, какую мы видъли у атомистовъ и Гераклита. Если, поэтому, Діогенъ возвысиль и одухотвориль іонійскій матеріализмъ, то Эмпедоклъ осуществилъ и оплодотворилъ отвлеченный идеализмъ дорійскій. Если, наконецъ, Діогенъ старался объяснить появление динамически, живымъ движеніемъ, присущимъ самому Первосуществу, то Эмпедоклъ самое движеніе, какъ причину появленія, производиль изъ движүщихъ силъ, хотя, отдъливъ ихъ отъ вещества, понялъ ихъ только механически, какъ внъшнее привлечение и отторженіе, или, по его способу выраженія, какъ любовь и вражду 424). Но съ другой стороны, Философія Эмпедокла раздъ-

механическое понятіе о природів съ необходимостію вытекло у Эмпедокла изъ его общаго понятія о веществів: динамическій взглядъ на матерію, ся взаимопроникновеніе силами, возможенъ только тамъ, гдів допускается дійствительное преобразованіе ся (какъ у Гераклита и Діогена апол.); напротивъ, гдів вещество признается постояннымъ и неизміннымъ и изміняется только способъ соединенія его частицъ, тамъ основаніе этого изміненія не можетъ заключаться въ веществів; тамъ оно есть мертвая, косная матерія, которая можетъ быть дви-Ч. П.

ляеть и недостатки ученія діогенова. Какъ Діогенъ выступиль изъ односторонняго чувственнаго воззрънія іонійскаго, такъ Эмпедокать началь отъ односторонняго же внутренняго воззрънія дорійскаго. Какъ Діогенъ, такъ и Эмпедоклъ равно еще не постигли одухотвореннаго начала всёхъ вещей въ надлежащей чистоть: у обоихъ оно соединено еще съ чувственнымъ субстратомъ, у Діогена — съ воздухомъ, у Эмпедокла съ Сферосомъ. Какъ Діогенъ не указалъ движенію надлежащаго основанія, — движущихъ силь, такъ Эмпедоклъ самыя эти силы поняль не физически, а піитически, какъ миоическія существа, — вражду и любовь, которыя, притомъ, столь же мало объясняютъ явленія природы, а особенно ихъ сообразность съ цълію, какъ и безсознательная необходимость атомистическаго движенія. Поэтому, сознанію, философствующему о природъ, надлежало теперь совмъстить оба воззрънія греческаго духа, — витшній и внутренній, іонійскій и дорическій; первое начало вещей, уже одухотворенное, надлежало очистить отъ чувственнаго субстрата и въ разнообразіе міровыхъ явленій внести мысль о сообразности ихъ съ цълію. Это и сдълалъ Анаксагоръ, послъдній представитель Философіи природы.

## е) ШЕСТОЙ МОМЕНТЪ:

Самостоятельность единства и множественности и видоизмѣненіе многаго пѣлесообразнымъ дѣйствіемъ единаго.

A н а к с а г о р ъ. (ок. 450)  $^{425}$ ).

Надобно различать въ природъ два начала: матерію и жима только внъшно, механически; всякое внутреннее, качественное движеніе уничтожало бы его неизмъняемость. Оттого Эмпедоклъ, принявъ вмъстъ съ атомистами неизмъняемость вещества, долженъ былъ

то, что приводитъ ее въ движеніе. Матерія сама по себъ косна и неподвижна, и потому не происходитъ, не преходитъ и не видоизмѣняетъ саму себя; она постоянно остается тъмъ, чъмъ была; измъняется только способъ ея соединенія такъ, что всякое происхождение состоитъ только въ новомъ соединеніи, а прехожденіе — въ разлученіи извъстныхъ веществъ. Но какъ въ существахъ природы она является безконечно разнородною, то эта разнородность уже существуетъ въ ней искони, а не происходитъ въ ней вследствіе самоизмъненія. Въ такомъ случат міровую матерію надобно признать безконечнымъ множествомъ разнородныхъ, искони вмфсть существующихъ веществъ, изъ которыхъ каждое разширяется во встхъ прочихъ, такъ что вст они въ совокупности составляютъ одну покоющуюся, безконечную массу, которая не происходитъ и не преходитъ, не увеличивается и не уменьшается и, будучи повсюду одинаково дълима, въ каждой своей части совмъщаетъ всъ разнообразныя существа, хотя въ безконечно-маломъ количествъ. — Но эта масса не есть міръ; для образованія изъ нея міра необходимо другое начало, необходима дъятельность силы движущей эту массу, преобразующей ее и устрояющей: такая сила есть Духъ ( $\nu \tilde{s}_{\mathcal{S}}$ ). Духъ такъже первобытенъ, какъ и матерія, но онъ отличенъ отъ нея по своей сущности: тогда какъ матерія есть безразличное смъщение всего, Духъ есть существо простое, само себъ равное и ни съ чъмъ не смъшанное; матерія косна и мертва, а Духъ есть начало движенія и жизни; матерія слъпа, Духъ,

отделять отъ него дважущія силы, и потому остановиться на механическомъ объясненіи природы.

<sup>&</sup>lt;sup>425</sup>) Анаксагоръ родился въ 70 Олимпіаду, именио за 500 лѣтъ до Р. Хр. ум. въ 88 Олимп. (428 до Р. Хр.).

будучи причиною движеній сообразныхъ съ цълію, прозорливъ и всевъдущъ. Существенно различаясь отъ матеріи, онъ не смѣшивается съ нею, имъетъ бытіе отдъльное отъ нея; но существуя только въ самомъ себъ, онъ проникаетъ всю массу матеріи, какъ движущая сила и разнообразно раздъляя и соединяя, оживляя и осуществляя ее, преобразуетъ ее въ прекрасно устроенную вселенную. Постоянно пребывая въ единствъ съ самимъ собою и внутренно будучи всегда равенъ самому себь, Духъ существуеть однакожь и въ частныхъ міровыхъ вещахъ, какъ движущая ихъ сила, и притомъ выражаетъ себя въ нихъ тъмъ совершеннъе, чъмъ свободнъе и самостоятельные въ нихъ движение; а въ живыхъ существахъ природы онъ обитаетъ не только какъ движение, но и какъ дуща, болъе или менъе разумная, по мъръ совершенства ихъ организаціи. Но во всякомъ случать это разумтніе въ вещахъ есть только ограниченное; какъ неизмѣнное божественное всезнаніе Духъ существуетъ только въ цълой вселенной.

Анаксагоръ положилъ въ основаніе всёхъ явленій природы два начала: вещественное и духовное; а потому самому онъ уже не могъ довольствоваться въ своемъ философствованіи которымъ либо однимъ изъ двухъ противоположныхъ себѣ міровозэрѣній, донынѣ выражавшихся отдѣльно, — внѣщнимъ, или внутреннимъ, іонійскимъ, или дорійскимъ. И онъ дѣйствительно болѣе или менѣе принялъ въ свою Философію почти всѣ прежнія, іонійскія и дорійскія ученія и по возможности сблизилъ ихъ и примирилъ. Вѣчная, хаотическая масса вещества анаксагорова есть безконечная матерія древне—іонійской физіологіи; Духъ  $(\nu \tilde{s}_{\mathcal{S}})$ , повсюду дѣйствующій безъ смѣшенія съ веществомъ, есть элейское единое; и какъ противо-

моложность двукъ этихъ началъ, выражения логически, по сираведливому замечанію Аристотеля (Мет. І. 8), сводится къ противоположности единства и множественности, опредълениято и неопредбленнаго, то въ ней мы имжемъ основное возаржніе Писагорейцевъ; какъ движущая дъятельность, Духъ есть виновникъ гераклитова появленія; однородныя частицы (частицы одинаковаго смѣшенія  $\tau lpha$  о́ $\mu o \iota \mu \varepsilon \varrho \widetilde{\eta}$ ) повсюду одинаково делимыя, напоминають множественность вещества Леввиппа и Демокрита, только не распавшуюся на атомы, во равномърно себя проникнувшую; вмъсть съ Эмпедокломъ Анаксагоръ не только принимаетъ первоначальное смещение жещества, но и отдъляеть отъ него движущія силы; наконець, воздухообразная субстанція Діогена аполлонійскаго и Сферосъ Эмпедокла перешли здъсь въ полятие о субстанции чисто-духовной. Принявши два начала встхъ явленій природы Анаксагоръ положительно ръшиль, наконень, вопросъ объ отношенім единства образующаго начала къ множественности образуемаго вещества, и въ этомъ ръшении преимущественио сблиэнать и примиряль взглядь іомійскій и дорійскій, — вибшиев возарвніе на природу и ея внутреннее пониманіе: Духъ, по ученію Ашаксагора, есть единое, въ себъ неизмънное бытіе, признанное возврзніемъ дорійскимъ; матерія есть разнообразное начало, положенное воззръніемъ іонійскимъ; но два эти начала не остаются чуждыми себъ и враждебными; Духъ проникаеть и движеть нестройную массу вещества и мало по малу преобравуеть ее въ стройную вселенную; поэтому все разнообразіе явленій природы не есть ни самовидоизм'тненіе какого-либо одного начала, ни отпаденіе отъ него, но есть взаимное произведение единства и множественности, есть откровеніе Духа, живущаго въ движеньи вещества. — Совмъстивъ въ своемъ ученіи витшнее и внутреннее воззръніе на природу, Анаксагоръ удовлетворительные своихъ предшественниковъ объяснилъ движеніе, какъ ближайшую причину разнообразныхъ явленій міра. Мы видёли, что Гераклитъ внесъ въ Философію понятіе »появленія; «Діогенъ аполл. старался объяснить появление динамическимъ движениемъ; Эмпедоклъ самое движение производилъ изъ движущихъ, хотя механическихъ силъ; а Анаксагоръ самую движущую причину или силу возводить къ последнему ея основанію, — къ Духу, или мысли, какъ абсолютной цъли; Эмпедоклъ движущую силу ставиль на ряду съ матеріальными элементами, а Анаксагорь ясно высказываеть, что Духъ потому только имфеть образовательную власть надъ матеріей, что онъ безусловно чисть и свободенъ въ самомъ себъ; если и Эмпедоклъ, относительнымъ образомъ, отличалъ движущія силы отъ вещества, то это отличіе выражено у него только какъ постулять и самыя эти силы  $(\varphi\iota\lambda\dot{\iota}lpha$  и  $\nuarepsilon\ddot{\imath}lpha o\varsigma)$  изображены какъ миоическія существа; между тъмъ мысль Анаксагора о Духъ, какъ послъднемъ основани движенія, есть мысль философски доказанная и опредъленная. Только при этомъ воззръніи на природу сдёлалось возможными, понять не только последнюю причину міровыхъ явленій, но и цъль ихъ, о которой не могло быть и ръчи при безсознательной необходимости  $(lpha 
u lpha \gamma lpha \eta,$ έιμαομένη) Гераклита, Демокрита и даже при миоическихъ дъйствователяхъ, любви и враждъ Эмпедокла. И Анаксагоръ, дъйствительно, признавъ необходимость или предопредъленіе пустымъ словомъ (х $\epsilon \nu \dot{o} \nu \ \ddot{o} \nu o \mu \alpha$ ), первый заговорилъ о телеологическом в природосозерцанія: какъ скоро признано, что движитель природы есть Духъ, что всеустрояющая сила его есть мысль, есть всеобъемлющее знаніе его, то темъ самымъ высказано, что мысль самоё себя осуществляеть посредствомъ природы, что мысль есть та безусловная цѣль міра, къ которой все въ немъ относится. — Но самая главная, основная заслуга Анаксимандра для Философіи состоить въ томъ, что онъ первый между Греками возвысился до идеи Духа, --- субстанціи совершенно свободной отъ вещественнаго субстрата и потому свободно дъйствующей на массу вещества. Можно сказать, что чрезъ отношеніе къ этой идев и прежнія ученія греческихъ философовъ о нриродъ получаютъ свое въчное достоинство и значеніе; ученія эти были постепеннымъ и необходимымъ приготовленіемъ къ ней, были зерномъ, росткомъ и самымъ растеніемъ, на которомъ расцвъла она, какъ пышный цвътъ и завершила собою всю Философію природы: греческая Философія природы начала свое міросозерцаніе съ вещества и нечувствительно окончила духомъ! Идея Духа, господствующаго въ природъ, пролила новый свътъ на природу и на сознаніе челов'єка, какъ проявленіе того же Духа; поэтому Аристотель назваль Анаксагора »трезвымъ«  $(\nu \eta' \phi \omega \nu)$  въ сравненіи съ прежними философами, которые, не постигая разумной всему причины, говорили о природъ вещей на удачу (є́іх ї, Met. I. III. 22); правда, что нъкоторые и изъ прежнихъ оилософовъ признавали въ природъ разумъніе ( $\nu \acute{o} \eta \sigma \iota \varsigma$ ); но разумъ есть пустое слово, пока не мыслятъ его, какъ духа.--Наконецъ, съ того времени, какъ въ лицѣ Анаксагора человъчествомъ сознанъ Духъ, существенно отличный отъ вещества, Вападъ впервые началъ ръшительно отдъляться отъ Востока, потому что, сознавъ свое сродство съ Духомъ верховнымъ, человъческій духъ сталъ освобождаться отъ природы, въ которую погруженъ былъ на Востокъ, какъ въ свою субстанцію. — Но не смотря на эти заслуги Анаксагора, онъ не избъжалъ упрековъ своихъ современниковъ; его ученіе о единомъ духовномъ и разумномъ бытіи, все движущемъ и управляющемъ, ръзко противоръчило политеистическимъ представлепіннь Грековъ о богахъ; и потому одни считали его безбожникомъ ( $\tilde{\alpha}\Im \varepsilon o s$ ), другіе — высокомървымъ глупцомъ, который отваживается изъясиять помыслы боговъ ( $\tau \dot{lpha} \varsigma \ \tau \tilde{lpha} 
u \ \vartheta \epsilon \tilde{lpha} 
u$ μηχανάς); но вина въ этомъ случав падаеть не на Философію Анаксагора, а на самую религію Грековъ. — Впрочемъ Философія Анаксагора не чужда педостатковъ. Самое двойство ен началь, въчныхъ и самостоятельныхъ, есть уже недостатокъ ен, нотому что разумъ во всемъ требуетъ единства. И  $\nu \tilde{s}_{\mathcal{G}}$  Анаксагора понять еще недостаточно какъ самъ въ себъ, такъ и въ своихъ дъйствіяхъ: Духъ не понять еще какъ субъекть действительно свободный отъ природы, потому что если, съ одной стороны, онъ описывается безтвлеснымъ и мыслящимъ, то съ другой — представляется элементомъ, раздробленнымъ по частнымъ существамъ, и дъйствующимъ какъ сила природы; къ Духу анаксагорову еще нельзя прилагать чистое понятіе личности; ему нигдъ не приписывается свободная самоопредъляемость, — этотъ отличительный признавъ личной жизни. А главное — какъ скоро все устройство вселенной приписано Духу, то надлежало не только вообще, но и въ частныхъ явленіяхъ природы открыть и показать участів и выраженіе; но Анаксагоръ не сділаль этого. открылъ высшее начало природы, но еще не умълъ имъ воспользоваться; онъ призналь Духъ причиною мірообразованія, но вся дёятельность этой причины ограничивается здёсь только тъмъ, что Духъ даеть первый толчекъ массъ вещества, которое за тъмъ уже само собою развивается въ рядъ міровыхъ явленій; у Анаксагора встръчаемъ телеологическій взглядъ на природу, — что она должна быть дъломъ Духа, что Его мысль есть безусловная цёль, къ которой все относится въ природъ; но этотъ взглядъ опять самъ собою извращается въ механическое понимание міра; онъ имълъ понятіе о конечныхъ при-

чинахъ, и однакожъ употребиль ее только какъ движущую силу; оттого еще древніе, Платонъ (Phaedo s. 97. В.) и Аристотель (Met. I. 4. 985) осуждали Анаксагора, что онъ слишкомъ односторонно понялъ сущность духовнаго начала и что частныя явленія природы онъ не объясняеть присутствіемъ и участіемъ въ нихъ Духа, — какъ бы надлежало, а производить все изъ физическихъ причинъ, и только тогда обращается въ началу духовному, когда не можетъ найти чему-либо основанія физическаго. При такомъ состояній анаксагорова ученія, дальнъйшею задачею Философіи сдълалосьполиве объяснить сущность верховнаго Духа и показать его присутствіе во всёхъ видахъ міровыхъ существъ этого, — кромъ природы физической, на которую до сихъ поръ исключительно обращено было внимание греческихъ философовъ, — надлежало еще напередъ уразумъть второй сподчиненный членъ міроваго бытія, - природу человика, къ чему и двиствительно обратилось философствующее сознание въ лицв ближайшихъ преемниковъ Анаксагора и тъмъ выразило вторую ступень греческой Философіи.

## 2. ВТОРАЯ СТУПЕНЬ ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФІИ:

Обращение философствующаго сознания къ человъку, или одностороннее уразумъние безусловнаго въ духовномъ бытии человъка: Философия Софистовъ, Сократа и ближайшихъ его послъдователей, — Мегариковъ, Киренцевъ и Киниковъ. (444—400 до Р. Хр.).

Греческая Философія на первой ступени своего развитій исключительно ограничивалась, какъ мы видъли, природою.

Философствующее сознаніе, хотя съ перваго шагу поднялось надъ чисто - матеріальнымъ началомъ, однакожъ и въ дальнъйшемъ своемъ ходъ не возвысилось надъ убъждениемъ, что безусловная истина и действительность принадлежить кругу физическаго бытія. И пивагорейскія числа выражають только всеобщую форму чувственнаго бытія, и элейское единство есть только отвлеченное понятіе чувственной субстанціи, и гераклитовъ въчно – живущій огонь есть только процессъ жизни природы; воздухообразная первосубстанція Діогена и Сферось Эмпедокла есть чувственное начало міра; даже 285 Анаксагора есть только движитель матеріи. Духъ въ отличіи отъ природы, чисто-логическое мышленіе и свободная воля еще не сознаны; если въ Философіи природы мимоходомъ говорили о человъкъ, то не иначе, какъ о предметъ изъ круга той же природы; человъческую душу отличали отъ стихійной, или животной жизни только какъ высшую степень ея же развитія; если мышленіе иной разъ ставили выше чувственнаго наблюденія, то все же производили и мышленіе изъ тълеснаго устройства, или изъ вліянія общей жизни природы на человъка. — Напротивъ того, на второй ступени греческой Философіи человъко выступаеть впередь изъ круга безконечноразнообразныхъ существъ природы и становится средоточіемъ всъхъ философскихъ изслъдованій. Теперь обращаются не къ предмету познанія, но къ познающей силь; ищутъ истины бытія и дъйствованія не въ бытіи, но въ понятіи человъка; его самосознаніе дёлается исходнымъ пунктомъ всякаго знанія; его понятіемъ опредъляется все понимаемое. Теперь разсуждають не о роковой необходимости (αναγκη, ειμαρμένη), управляющей вселенною, но о человъческой воль, какъ источникъ нравовъ, обычаевъ, государственныхъ постановленій; какъ прежде спрашивали о прошедшемъ, о началъ ( $lpha_{QX}\eta'$ ) всъхъ

вещей, такъ теперь обращаются къ будущему, къ кончу, или цѣли  $(\tau \dot{\epsilon} \lambda o \varsigma)$  человѣческихъ дѣяній; вмѣсто міра физическаго всв интересуются міромъ нравственнымъ. Если теперь встръчаются гдъ-либо мысли о природъ, то занимаютъ только второстепенное мъсто; не общимъ взглядомъ на природу опредъляется значение человъка, но человъкъ самъ полагается мърою вскуж вещей; природа разсматривается только въ отношеній къ человіку и опреділяется въ слідствіе понятія объ немъ. Даже божественное начало понимается только въ отношеній къ челов  $\ddot{b}$ ку, понимается только какъ  $\mathcal{A}o\delta p \circ (\ddot{\alpha}\gamma\alpha\vartheta\dot{\delta}\nu)$ , стало быть какъ предметъ, или цёль человеческихъ желаній. Но и при этомъ новомъ направленіи греческой Философіи нельзя не видъть въ ней односторовности: какъ на первой своей ступени она односторонно постигала безусловное, ограничиваясь чувственнымъ міромъ, такъ и теперь она есть одностороннее же уразумъніе безусловнаго, хотя въ духовномъ, но ограниченномъ элементъ человъческой природы.

Къ такой перемънъ предмета философскихъ изслъдованій нечувствительно вело все прежнее развитіе греческой Философіи, а непосредственно привело къ тому ученіе Анаксагора. Греческая Философія, на первой своей ступени, мало по малу переходила отъ вещества природы къ ея сущности, болье и болье одухотворяемой, пока наконецъ Анаксагоръ не высказалъ послъдняго слова греческой натуральной Философіи, что сама природа предполагаетъ Духа, какъ своего образователя. Это послъднее слово тогдашней натуральной Философіи сдълалось первымъ и главнымъ движителемъ новаго направленія греческой Философіи. Положеніемъ Духа само собою высказалось то убъжденіе, что высочайшій предметъ для философскаго сознанія уже не есть, какъ было прежде, созерцаніе природы, что истинный и высочайшій предметъ Философіи есть Духъ,

или мысль. Но чтожъ это за Дукъ? Всеобщій Дукъ Анаксагора, какъ движитель вещества природы, есть Духъ объективный, который дълается субъектомъ, сознаетъ себя, только въ человеке; но духъ, сознающій себя въ человеке, при первомъ взглядъ на себя, не сознаетъ своето единства съ Духомъ объективнымъ, смотритъ жа него какъ на предметность, отличную отъ себя, потому что у духа субъективнаго не достаеть всеобщности Духа объективнаго, а у этого последняго не достаеть субъективности, самосознательности. Всеобщій Духъ знаетъ все, но не знаетъ самого себя; Его знаніе есть безсознательная мысль, выражающаяся пластикою вещества; Его мысли сутъ вещи, но не понятія вещей; произведеніе понятій есть безконечное діло, предоставленное субъективному духу. При этомъ отдъленіи субъективнаго духа отъ объективнаго греческая Философія прежде всего должна была остановиться на духъ субъективномъ, какъ на источникъ сознанія и виновникъ самаро философствованія; и она дъйствительно остановилась на немъ, какъ на средсточіи всякаго бытія, какъ на живомъ зеркаль, въ которомъ могуть отражаться явленія міра и всеобщій Духъ.

Треческая Философія, пока обращена была къ изученію внѣниней природы, развивалась, можно сказать, на нериферіи греческаго міра, — въ малой Азіи, въ италіанскихъ колоніяхъ и на греческихъ островахъ. Но съ того времени, какъ она обратила свое вниманіе преимущественно на человъка, — средоточіе природы, — она избрала одно онредъленное мъсто для своего развитія, сосредоточилась въ Асинахъ, которые сдълались въ это время центромъ всей умственной жизни Грековъ и вообще представительницей гелленскаго духа. Уже Анаксагоръ, заключивній своимъ ученіемъ Философію природы и положившій основаніе новому направленію, во второй

половинъ своей жизни персходить въ Аеины; сюда изъ различныхъ городовъ Греціи спѣшатъ Софисты; и начиная съ Сократа, почти всв последующие философы, — представители второй и даже третьей степени греческой Философіи, живутъ и учатъ въ Анинахъ. Притомъ, въ развитіи Философіи природы участвовали такія лица, которыя, находясь еще, такъ сказать, подъ физическимъ вліяніемъ племенныхъ различій, въ самой Философіи удерживали особенность іонійскаго и дорійскаго возэртнія; но съ настоящаго времени, когда человъкъ отличилъ себя отъ природы и потому сталъ самостоятельные, въ развитии Философіи принимають участіе различныя племена Грековъ, но уже не выражаютъ въ ней племенныхъ особенностей; вст они слились и болте или менте объединились въ одномъ и томъ же господствующемъ духъаттическомъ. Такимъ образомъ греческую философію на второй и третьей ступени ея развитія, и по мъстности и по духу, можно назвать Философіею аттическою.

Греческая Философія, на второй ступени развитія, какъ сказано выше, поставила средоточіемъ всъхъ своихъ изслъдованій человъка, какъ субъектъ. Человъкъ, какъ субъектъ, есть существо мыслящее и свободно дъйствующее. Объ эти стороны его природы, — умственная и нравственная, могутъ быть разсматриваемы, при его изученіи, или вмъстъ, или въ особенности та, либо другая изъ нихъ. Притомъ, субъективность человъка можетъ быть понимаема или эмпирически, съ частной точки зрънія, или идеально — съ точки зрънія всеобщей. Въ первомъ случать, субъектъ является существомъ частнымъ, самъ по себть существующимъ, безъ связи съ другими индивидумами. Такой субъектъ опредъляетъ истину свощить частнымъ пониманіемъ, своимъ случайнымъ мнъніемъ, и свой способъ дъйствованія — своими частными желаніями,

своимъ случайнымъ произволомъ. Во второмъ случат субъектъ, при всей своей индивидуальности, есть носитель общечеловъческой природы; и потому истинное, доброе и справедливое опредъляетъ разумомъ и разумною волею, которые суть нъчто общее для встъхъ разумныхъ существъ, и слъдовательно имъютъ значение универсальное. Два эти способа воззрънія, — эмпирическій и идеальный, на двъ стороны человъческой природы, — умственную и нравственную, дъйствительно выразились въ греческой Философіи на второй ступени ея развитія, и потому сообщили ей слъдующія направленія:

- А. **Первое направленіе:** взглядъ на умственную и нравственную сторону человъка съ индивидуальной, эмпирической точки зрънія. Такова Философія *Coфистовъ*.
- Б. **Второе направленіе:** взглядъ на умственную и нравственную сторону человѣка съ точки зрѣнія всеобщей, идеальной: Философія *Сократа*.
- В. Направление третье: преимущественный взглядъ на которую—либо одну сторону человъческой природы, съ частной, или общей точки воззрънія. Такова Философія несовершенныхъ, одностороннихъ послъдователей Сократа: Мегариковъ, Киренцевъ, Киниковъ.

Софисты ищутъ безусловнаго въ субъективности человъка, какъ эмпирически даннаго индивидума, — въ его чувственномъ представленіи или митніи и въ его произволь. Сократъ ищетъ безусловнаго во всеобщемъ и потому объективномъ понятіи, которымъ должно опредъляться и дъйствованіе человъка. Наконецъ, односторонніе послъдователи Сократа ищутъ безусловнаго или въ понятіи, или въ дъйствованіи человъка, и притомъ — идеальномъ, или эмпирическомъ. Но во всякомъ случать, Философія на этой ступени, возвышая человъка надъ остальною природою, вмъстъ съ тъмъ хочетъ

возвысить жизнь его къ сознанію; все, что хотя происходить въ самомъ человъкъ, но положено еще внъ его сознанія, она хочетъ внесть въ кругъ его самосознанія, и слъдовательно вообще выражаетъ то же направленіе, какое мы видъли и въ Философіи природы: какъ Философія природы старалась міръ внѣшній перевесть во внутренній міръ пониманія, такъ и Философія человъка хочетъ предметную его жизнь воспроизвесть въ его сознаніи, внѣшнее сдѣлать внутреннимъ.

## А. ПЕРВОЕ НАПРАВЛЕНІЕ ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФІИ НА ВТОРОЙ ЕЯ СТУПЕНИ:

взглядъ на умственную и нравственную сторону человъка съ индивидуальной, эмпирической точки зрънія: Философія Софистовъ.

Слово »Софистъ, «  $\sigma \circ \varphi \iota \sigma \iota \eta \rangle \varsigma$ , долго не имѣло своего особеннаго, опредъленнаго значенія; не ръдко означало оно тоже, что  $\sigma \sigma \phi \dot{\phi} \dot{\varsigma}$ , или  $\phi \iota \lambda \dot{\sigma} \sigma \phi \sigma \dot{\varsigma}$ , »мудрецъ, любитель мудрости.« Протагоръ первый употребилъ слово »Софистъ« въ смыслѣ »наставника мудрости, « и вслёдъ за тёмъ многочисленный классъ греческихъ ученыхъ усвоилъ себъ это названіе. Но эти наставники мудрости, Софисты, оставили по себъ въ общемъ мивніи дурную славу. Они стали въ невыгодномъ свъть при столкновеніи съ идеальною Философіею Сократа и Платона. Впрочемъ, на нихъ падаетъ неблагопріятная тѣнь и при сравненіи ихъ съ мыслителями имъ предшествовавшими. Прежніе мыслители посвящали свою жизнь изслёдованію истины изъ чистой любви къ истинъ и сообщали другимъ свои открытія и познанія безкорыстно; въ мирномъ уединеніи собирали они сокровища мудрости, не гоняясь за суетною славою и не стараясь удивлять другихъ своимъ многознаніемъ и витійствомъ;

удивленіе и слава были добровольною данью ихъ заслугамъ. Серьёзно предавались они предмету ихъ пытливой любознательности; и мысли ихъ были полны величія; они дорожили дъйствительностію, какъ живымъ содержаніемъ знанія, и уважали ее повсюду, въ самыхъ върованіяхъ и обычаяхъ народа, хотя и не удовлетворялись антропоморфизмомъ народной религіи. Совстмъ не то были Софисты. Изъ славолюбія и корысти дъйствовали они и въ области знанія: странствовали изъ одного города въ другой, собирали вокругъ себя учениковъ и последователей и за дорогую цену объщали сделать ихъ и витіями и государственными мужами и учеными и добродътельными людьми и всъмъ, что кому было угодно; вездъ производили пренія и споры; безъ приготовленія произносили великольпныя рычи, въ которыхъ блескомъ и пышностію слова прикрывалась иной разъ пустота и бъдность мысли. Особенно же употребляли все искусство діалектики на то, чтобы съ одинаковою силою умъть говорить о каждомъ предметъ въ пользу его и противъ; стало быть истина была для нихъ вещію безразличною; дъйствительность столько же существовала для нихъ, какъ и не существовала; а при безразличіи дъйствительности и истины не могли не пасть въ собственномъ ихъ понятіи и религіозныя върованія и нравственныя убъжденія. Чтожъ было причиною появленія въ Греціи дюдей съ такимъ характеромъ и направленіемъ понятій?

Самою главною и общею причиною появленія Софистовъ было состояніе и требованіе умовъ тогдашняго времени. Послѣ тѣхъ подвиговъ, какими прославились Греки въ персидскую войну, каждый гражданинъ свободныхъ греческихъ городовъ дошелъ до высокаго чувства самосознанія и захотѣлъ увеличить также свое значеніе въ управленіи внутренними и внѣшними дѣлами государства: это самосознаніе и желаніе пре—

имущественно развилось въ явинскомъ народъ, такъ канъ Авины, въ это время, сдълались средоточемъ всей греческой жизни. Но этой цали, этого личнаго значенія и вліннія на общественныя дёла всего скорте можно было достигнуть тогда силою красноръчія. Примъръ Перикла въ этомъ отношеніи быль для всёхъ слишкомъ обольстительнымъ. Извёстно, что этотъ великій мужъ силою своего краснорвчія управляль не только Анинами, но и всею Грецією; а это могущество слова,--какъ вев полагали, — онъ почерпнулъ изъ наставленій философовъ, — Анаксагора и Зенона элейскаго. Поэтому взоры всткъ обращены были теперь на философовъ и отъ никъ ожидали наученія въ искусствъ красноръчія. На этотъ общій вызовъ и явились наставники краснортчія, — Софисты Для собственныхъ выгодъ стараясь удовлетворить общему требованію, они сначала занимались преимущественно реторикою; но изученіе слова нечувствительно привело ихъ къ изученію человъка, а другія обстоятельства опредълили самый способъ воззрвнія на него. И въ самомъ двлв, чтобы вполнв владвть тайною слова, чтобъ имъть силу убъждать умъ и увлекать волю другихъ, а еще болъе, — чтобъ имъть способность научать другихъ этому искусству, нужно было изучить природу человъка, — его мысль, для которой слово служить только оболочкой, и его сердце, какъ источникъ страстей, на которыя преимущественно должно было дъйствовать силою слова. Но чтобы узнать природу человъческой мысли прежде всего надлежало Софистамъ обратиться къ показаніямъ существующей уже Философіи, и чтобъ изучить человъческое сердце въ его проявленияхъ въ общественной жизни, которую особенно имбло въ виду тогдашнее красноръчіе, надлежало всмотреться въ религію и нравственность греческаго народа, какъ главныя опоры нравственно – политической дёятельности. — Ч. ІІ. 20

Къ какому же взгляду на человъка, — на его умственную и нравственную сторону, — должны были прійти Софисты при тогдашнемъ состояніи Философіи, религіи и нравственности греческаго народа?

Греческая Философія до сихъ поръ исключительно занималась изследованіемъ природы и только изредка, и то мимоходомъ, касалась познавательной способности человъка; а потому, кто хотълъ узнать природу человъческого мышленія, тотъ могь судить объ ней разві по ея проявленіямъ въ философскихъ ученіяхъ. Но то отношеніе, въ какое они тогда впервые вступили между собою, по самой своей новости и, можно сказать, неожиданности не могло вести наблюдателя къ благопріятному результату. Философскія ученія до сихъ поръ появлялись въ различныхъ пунктахъ греческаго міра; разділенныя пространствомъ, при недостаткі средствъ къ гласности и быстрой мънъ мыслей, они существовали одиноко и только весьма ръдко и лишь нъкоторыя изъ нихъ вступали во взаимную борьбу. Оттого каждое философское ученіе признавало себя твердымъ и надежнымъ въ своей отдъльной области. Но когда въ началъ этого періода греческая образованность нашла свой центръ въ Авинахъ, когда отовсюду стали собираться сюда философы и последователи разныхъ ученій, тогда эти ученія, лицемъ къ лицу поставленныя другъ противъ друга, уже не могли оставаться въ прежнемъ миръ и поков; они должны были столкнуться между собою въ самыхъ своихъ началахъ и взаимно оспаривать ихъ годность. одни принимали множественность сущаго, то элейцы доказывали, что все есть вмъстъ одно; если останавливались на единствъ, то позднъйшіе физики указывали, что съ уничтоженіемъ множественности уничтожаются и всё конкретныя свойства вещей; если предметомъ знанія полагали неизмѣняющееся,

то Гераклитъ противопоставлялъ тому общій опытъ объ измънчивости явленій; если же хотьли остановиться на факть ихъ измѣняемости, то надлежало опровергнуть возраженія элейцевъ противъ появленія и движенія. Кому-жъ было ръшать этотъ споръ и примирять столкновение прежнихъ ученій? Ни одно изъ нихъ не могло быть судьею встахъ остальныхъ и самого себя. Оттого, кто впервые очутился среди этого столкновенія разногласных в понятій, тотъ, при недостатк в предварительнаго познанія о природѣ философствующей мысли, не могъ не впасть въ недоумъніе о предлежательной годности познавательной способности человъка. Какое усвоить ученіе, когда вст они имтютъ равное притязаніе на истину и вст равно опровергають другь друга? Быть можеть, всь они ложны, а можеть быть и всь относительно истинны. На такой точкы зрвнія двиствительно остановились Софисты; зрвлище равносильной борьбы между человъческими понятіями привело ихъ къ заключенію, что нътъ общегодной истины, что для каждаго человъка истинно то, что представляется ему истиннымъ съ его индивидуальной точки эрвнія. Съ индивидуальной, эмпирической точки эрвнія и не можеть быть иного заключенія: эмпиріи доступно только разнообразіе человъческихъ понятій, но не доступно то внутреннее единство истины, которое глубоко лежить въ основъ понятій, съ виду самыхъ разнородныхъ и непримиримыхъ.

Съ областію знанія граничить область върованій, на которую тоже обратили свое вниманіе Софисты. Чтожь могла представить имъ въ себъ религія греческаго народа? Какое основаніе имъла она въ самой себъ и какое вліяніе производила на дъятельную сторону человъческой жизни? — Въ основаніи Христіанской религіи положена мысль о въчной природъ духа и томъ предназначеніи человъка, что онъ долженъ опре-

Digitized by Google

дълять себя къ дъйствованію духовнымъ способомъ и приходить въ соединение съ духомъ. Такимъ образомъ здёсь, въ христіанской религіи, положено въ основаніи незыблемое начало, вполнъ удовлетворяющее требованіямъ нашего духа; а этимъ безусловнымъ началомъ опредъляются всъ дальнъйшія отношенія жизни, — законы, обязанности и т. д.; и следовательно взглядъ на человъка въ нравственномъ отношени не представляется безотчетному произволу; напротивъ, онъ опредъляется отношеніемъ человъка къ требованіямъ самой религіи. Не то было въ древней Греціи. Греческая религія не им'єла въ самой себъ твердаго корня; сказанія о богахъ и миеы, перенесенные изъ Востока въ Грецію, давно утратили свой нервоначальный смысль; дополненные творческою фантазіею поэтовь, они не заключали въ себъ никакого чисто-духовнаго начала, потому что самые боги были существа чувственныя, подобныя людямъ, хотя прекраснъе ихъ. Чуждая духовнаго начала, греческая религія не могла имъть и необходимой силы ддя опредъленія людей къ нравственному дъйствованію: будущая жизнь, предназначение человъка, представлялись въ ней слишкомъ неопредъленно и зыбко; божественное не включало въ себъ правственнаго, потому что сами боги подвержены были человьческимъ слабостямъ и даже порокамъ. Какъ религія фантазіи, она открывала обширное поле для фантазіи же, питала и вдохновляла эстетическое чувство, но ничего не говорила нравственному чувству человъка. Притомъ, уже смълыя и удачныя нападки Ксенофана на народную религію нанесли ей ударь, отъ котораго она никогда уже не оправилась; ему сочувствовалъ Гераклитъ въ ревностномъ опровержении ееологическихъ поэтовъ и ихъ миеовъ; даже мистическая школа Пиеагорейцевъ, даже такой мнимый пророкъ, какъ Эмпедоклъ, усвоили себъ болъе чистыя понятія о божествь, которыя и виь оплософіи, въ стихотвореніяхъ Пиндара, Эсхила, Софокла, Эпихарма неръдко просвъчивають сквозь роскошный покровъ миеологическихъ образовъ; наконецъ, и Демокритъ и Анаксагоръ въ отношеніи къ народной религіи стояли въ положеніи совершенно независимомъ. — Удивительно ли, послъ этого, если и Софисты, всматриваясь въ основанія этой религіи, въ ея отношеніе къ народной нравственности и въ понятія о ней мыслящихъ людей, совершенно усомнились въ ея значеніи? Удивительно ли, что поколебавши безосновныя върованія своей религіи, они потеряли всякую въру въ сверхчувственное?

Отъ религіозныхъ върованій Софисты обратились наконецъ къ нравственно-политической жизни греческаго народа: на чемъ же могъ остановиться и чёмъ опредёлиться взглядъ ихъ на человъка съ правственной стороны? Древніе греческіе онлософы не занимались нравственнымъ ученіемъ; только Пиеагоръ, Геранлитъ и Эмпедонлъ внесли въ свое учение нъсколько мыслей о нравственности, какъ основани всякаго порядка въ міръ. Но эти мысли не имъли живаго корня въ ихъ Философіи, обращенной къ созерцанію вившней природы, а еще менъе были онъ развиты въ частныя понятія о нравственной природъ человъка, его обязанностяхъ и т. д. Не выведенныя изъ основаній, не разръшившіяся слъдствіями, отт не созръли до научнаго познанія, остались одними предположеніями; и следовательно не могли вести къ уразуменію нравственной человъческой природы. Тому, кто хотълъ сколько нибудь ознакомиться съ нею, оставалось одно, — всмотръться, какъ выразилась она въ существующихъ законодательствахъ. Но различныя греческія государства имѣли и законы различные, которые, при измънчивости формъ правленія, довольно часто перемънялись въ одномъ и томъ же государствъ; притомъ, Софисты принадлежали не одному какому - либо государству, а всёмъ тёмъ, въ которыхъ они странствовали; а потому отъ нихъ не могло укрыться разнообразіе существующихъ правъ и законовъ. А какъ идея правды, при всемъ своемъ единстве раскрывающаяся многоразличіемъ законовъ, еще вовсе не была сознана, и следовательно не доставало верной точки зрёнія на сущность закона, то Софисты весьма естественно могли прійти и действительно пришли къ тому законоенію, что понятіе о правде есть нечто относительное и условное, что правота и неправота человеческихъ деяній определяется не природою человека, а произволомъ законодателя.

Если такимъ образомъ появленіе Софистовъ вызвано было дъйствительнымъ состояніемъ внъшней и внутренней жизни греческаго народа, то и самый характеръ ихъ учены и дъйствованія долженъ быль совпадать съ духомъ и направленіемъ современной имъ народной жизни; и онъ совпадалъ съ нею дъйствительно. Существенное направление Софистовъ, въ теоретическом в отношении, выразилось темь, что они поколебали безотчетную довъренность къ дъйствительности, признали только субъективное значение пониманія и слишкомъ произвольно употребляли діалектическое искусство, съ одинаковою силою то опровергая, то доказывая посредствомъ его одинъ и тотъ же предметъ. Но на такой точкъ стоянія вообще находились въ Греціи вст образованные умы тогдашняго времени; и это состояніе умовъ скоръй было условіемъ, чъмъ слъдствіемъ появленія Софистики. И въ самомъ дълъ, время Софистовъ было временемъ самаго цвътущаго состоянія такъ называемаго »просвъщенія. « Отъ просвъщенія требуется прежде всего, чтобы мысль образованнаго человъка не замыкалась въ самой себъ, а прилагалась къ окружающей его дъйствительности, чтобы понятіе его являлось не въ своей отвлеченности, а въ единствъ съ разнообразіемъ конкретнаго содер-

жанія, и такимъ образомъ, какъ дъйствительность вызывала бы собою дъятельность мысли, такъ и мысль проникала бы въ дъйствительность. Но образованная мысль, вызываемая дъйствительностію, какъ она была, не находила въ ней теперь соотвътствія себъ, не удовлетворялась ею. Каждый образованный Грекъ дошелъ теперь до самосознанія; мысль его развилась, выросла; а дъйствительность его окружающая, — нравы, обычаи, законы, върованія, остались прежніе, какъ плодъ мысли, еще несознавшей себя. Оттого мысль каждаго образованнаго Грека, убъжденнаго въ собственномъ достоинствъ и проникнутаго требованіемъ отчетливости во всемя, при своемъ приложеніи къ дъйствительности, съ ревностію возстала противъ всего, что не ознаменовано было отчетливостію, и смъло разрушала то, что казалось твердымъ и несомивниымъ въ непосредственномъ представленіи. Этому общему движенію духа времени слъдовали и Софисты. Какъ наставники мудрости въ современномъ ихъ духѣ, они стали на мѣсто прежнихъ учителей народа, — поэтовъ, рапсодистовъ, оракуловъ и старались только поддержать въ народ уже пробудившуюся потребность свободнаго вниманія ко всему тому, что могло быть предметомъ его изученія. Потому только и нашли они такое необыкновенное сочувствие къ себъ въ народъ, потому тольно и увлекали за собой юношество, что были върными проводниками духа своего времени. Второе условіе просвъщенія состоить въ томъ, что образованная мысль должна имъть общія начала, по которымъ бы могла обсуживать все подлежащее ея суду. Образованная мысль разръшаеть на части, на отдъльные пункты общее, слитное содержаніе представленій, удерживаеть эти отдъльныя стороны сами по себъ, чрезъ что сообщаетъ имъ форму общности, и въ этомъ видъ, какъ общія точки возэрвнія, прилагаеть къ частнымъ, конкретнымъ случаямъ

для обсуживанія ихъ. Оттого каждый образованный человъкъ умветь сказать что-нибудь о какомъ бы-то ни было предметь, умћетъ пріискать извъстную точку воззрвнія на него. Но точки воззрънія, полученныя чрезъ раздробленіе общаго содержанія предмета, не суть что-либо самостоятельное; это только стороны одного и того же раздробленнаго цёлаго; собственно такъ называемыя общія начала лежать глубже, не въ представленіяхъ общаго смысла, но въ идеяхъ разума и вырабатываются не общимъ просвъщениемъ, а наукою. И пока эти настоящеобщія начала не переведены въ кругь мышленія образованныхъ людей, до тъхъ поръ это образование и мышление остается чисто-субъективнымъ и относительнымъ; до тъхъ поръ каждый съ своей точки эрвнія столько же можеть быть правъ въ своихъ сужденіяхъ, сколько и неправъ. Такого именно рода и было общее образование въ Греціи во времена Софистовъ. Религія, какъ мы видъли, не дала тогдашнимъ Грекамъ невыблемыхъ началъ; законы разныхъ греческихъ городовъ еще не были выводимы изъ общей идеи правды; самая Философія не имила обще - годныхъ началъ; идея добраго и праваго, истиннаго и прекраснаго въ самомъ себв, — ввиныя нечала, почерпаемыя духомъ изъ самого себя, стали обращать на себя вниманіе мыслителей только со времени Сопрата н Платона; а потому разсудокъ, съ его относительными началами, естественно, предоставленъ былъ до тъкъ поръ полному произволу въ сужденіяхъ о вещахъ. Въ этомъ общемъ недостаткъ тогдашняго просвъщенія участвовали и Софисты, отанчаясь отъ другихъ только темъ, что не только сами довольствовались субъективнымъ мыниленіемъ, но и учили юношество уметвовать такъ, какъ уметвовали въ то время всъ образованные люди. Наконенъ, образование требуетъ не тольно приложенія попятій къ дъйствительности и общихъ точекъ

зръція при суждевін о вещахъ, но и умънья доказывать свои мысли и убъжденія. Но пока не даны общія начала, почерпаемыя изъ идей, до тъхъ поръ резонирующій разсудокъ можетъ доказывать все, что и какъ угодно; опираясь на свои частныя точки эрвнія, схватывая предметь по ближайшимъ его внъшнимъ отношеніямъ, а не въ самой его сущности, онъ съ одинаковою силою можетъ говорить въ пользу и противъ каждаго предмета. Такой характеръ по необходимости должно было имъть общее образование Грековъ во времена Софистовъ. Впервые сознавъ въ себъ могущество мысли и не стъсняясь ни даннымъ содержаніемъ, ни опредъленными законами и формами мышленія, образованный Грекъ того времени съ дътскимъ своеволіемъ употребляль новую для него симу духа и легко доходиль до убъжденія, что какъ скоро дъло идеть о доказательствахъ, то можно доказывать все, что угодно. Кто не имвлъ бы въ себв такой гибкости мысли, того и не привнали бы образованнымъ человъкомъ. Духъ партій, борьба общественных в частных интересовъ, самых противоноложныхъ, находили теперь въ Греціи ревностныхъ приверженцевъ и защитичковъ, а слъдовательно и относительно годныя доназательства ихъ необходимости, пользы, или правоты. Дукъ изысканности и резонерства проникъ не только въ область ежедвевнаго мышленія, но и въ область искусства и поэзіи; въ скульптуръ, какъ и въ реторикъ, явился теперь стиль изысканный и магкій витсто прежней возвышенной простоты; Эврипидъ, резошеръ - трагикъ, ту же манеру перевесъ и на театръ. Въ этомъ духъ образованія участвовали и Софисты. Сначала сами увлекшись его направлениемъ, они потомъ только ноддерживали и усиливали его; потому что не только резонаровали подобно другимъ, но и изучивъ пріемы этого резонерства, обучали имъ юношество, какъ искусству, которое,

въ соединеніи съ красноръчіемъ, имъло особенное приложеніе въ общественной живни. Этого сознанія Сооистовъ о возможности произвольнаго употребленія діалектики нельзя признать исключительнымъ ихъ недостаткомъ; это была общая принадлежность тогдашняго образованія и выраженіе общаго убъжденія.

По отношенію кв религи Софисты отрицали народныя върованія; но и это отрицаніе не было новостію, введенною Софистами. Уже прежніе греческіе мыслители не удовлетворялись формою народной религіи; да и вообще изслъдованіе природы, которымъ занимались они, не благопріятствовало этой религіи. Это была религія фантазіи, подъ вліяніемъ которой все мертвое и неподвижное получило жизнь и движеніе, которая обоготворила солнце и звъзды и бездушнымъ существамъ природы приписала не только жизнь, но даже ощущение и сознание. Геній народа создаль эту религію, когда быль еще наивнымъ и детскимъ, когда жилъ въ первоначальномъ единствъ съ природою. Но выходя изъ дътства, долженъ былъ измънить и свой взглядъ на религію; потому что разумъніе, свойственное бодъе зрълому возрасту, есть именно выступление изъ состояния наивности и единства съ природою; какъ скоро духъ сознаетъ себя самостоятельнымъ, то по этому самому долженъ все стороннее, все что не есть духъ, противопоставить себъ, какъ отрицаніе сознанія. Выходъ греческаго народа изъ состоянія дътства совершился преимущественно подъ водительствомъ мыслителей, философствовавшихъ о природъ. Тъ предметы, которые пінтиможно было назвать божественными, они низведи въ кругъ естественныхъ вещей: звъзды, солнце, луну, землю они признали вещами обыкновенными; что по общему представленію им'тло собственное движеніе и жизнь, сділали покоющимися предметами, подобно Аргонавтамъ, которые по древнему мину, сдълали неподвижными утесы у пролива Геллеспонта, двигавшіеся прежде, какъ клешни рака. Такимъ образомъ прежній, религіозно - піитическій взглядъ на природу философы перевели на взглядъ прозаическій, — преобразованіе, произведенное въ представленіяхъ людей усиліемъ мысли, самосознаніемъ, Философіею Въ той мъръ, канъ распространялось въ Греціи просвъщеніе, а съ нимъ и ближайшее знакомство съ философскими изследованіями природы, стали находить въ ея законахъ естественныя причины для многаго, въ чемъ до сихъ поръ видъли непосредственное дъйствіе могущества боговъ, и потому въ періодъ наибольшаго распространенія просвъщенія, — что было во времена Софистовъ, — образованные люди уже не могли не поколебаться въ прежнихъ религіозныхъ убъжденіяхъ. Правда, что и въ это время народъ преследоваль техъ, которые отрицали его религіозныя представленія; но эту ревность можно было видъть развъ только у жрецовъ и черни, наименъе образованной; притомъ, самыя эти преследованія не редко проистекали изъ стороннихъ побужденій, только прикрытыхъ ревностію по въръ. За то масса образованных в людей того времени рѣшительно сдѣлалась равнодушною къ предметамъ своей религін. Даже тъ, которые по нравственному чувству дорожили бы религіозными убъжденіями, охладъли къ ней потому, что она въ самой себъ не имъла внутренняго, правственнаго достоинства; примърами минологіи можно было оправдать и извинить величайшіе пороки и низости; оттого даже Платонъ, который не чуждъ быль религіознаго духа, упрекаль поэтовъ своего народа въ томъ, что они ввели въ заблуждение нравственное чувство распространениемъ недостойныхъ преданій о богахъ. Этимъ общимъ духомъ времени, — духомъ отрицанія прежнихъ религіозныхъ убъжденій, прониннуты были и Софисты и только тъмъ отличались отъ прочихъ образованныхъ людей, что открыто высказывали о богахъ то, что другіе думали о нихъ втайнъ.

Въ практическом в отношени Софисты признали чисто субъективными и произвольными понятія о добромъ и правомъ. Но чёмъ софистика была въ теоріи, тёмъ вся жизнь Авинянъ, въ течении пелопониезской войны, была на практикъ. Справедливо замъчаетъ Платонъ въ своей республикъ, что въ ученіи Софистовъ высказываются именно тѣ правила, которыми большая часть народа руководствовалась тогда въ гражданскихъ и общественныхъ отношеніяхъ; и ненависть, съ какою преследовали Софистовъ практические государственные мужи, ясно показываеть зависть, съ какою последніе смотрели на софистическое ученіе, какъ на соперничество и поибху ихъ политики. Если, въ самомъ дълъ, теоретическимъ началомъ софистики была совершенная относительность понятій, наи мивніе, что важдый индивидумъ единственно по своему произволу опредъяветь, въ чемъ состоитъ истинное, доброе и справедливое, то въ практическомъ примънения то же начало обнаруживалось безграничнымъ эгонэмомъ во всёхъ отрасляхъ тогдашней государственной и частной жизни. Публичная жизнь сдълалась театромъ необузданнаго своекорыстія; борьбы партій, терзавшія Леины въ продолженіе пелопоннезской войны, притупили и подавили нравственное чувство; каждый индивидумъ привыкъ ставить свой собственный интересъ выше интереса государства и общественнаго блага и искать въ своемъ произволь и въ своей выгодь мерило своихъ желаній и поступковъ. Учению Протагора, что эчеловекъ есть мера всекъ вещей, « на практикъ слъдовали чрезвычайно върно; и вліжне краснорвчія въ народныхъ собраніяхъ и судахъ, продажность

толны и ез вождей, тъ слабыя стороны человъческого сердца, которыя хитрый наблюдатель подмёчаль въ корыстолюбіи, суетности и пристрастіи людей, представляли слишкомъ частые случан упражняться въ этой практикъ. Обычан потеряли свою силу, въ законахъ видъли только согласіе большинства, въ государственномъ устройствъ — произвольное ограничение человической воли, въ правственномъ чувствъ - следствіе политического воспитація, въ религіозныхъ уставахъ — человеческое ностановление, которое каждый въ правъ измънять по собственному желавію. Это незведеніе всего необходимаго и общественнаго, всего сообразнаго съ природою и разумомъ на степень случайного человъческого мнънія есть главная точка, въ которой софистика соприкасалась съ общимъ сознаніемъ. образованныхъ людей тогдашняго времени, и гдъ знаніе и жизнь равномърно дъйствовали другъ на друга: если нравственная испорченность была отчасти слёдствіемъ разрушительнаго вліянія, какое имбла софистика на весь кругъ современныхъ понятій, то съ другой стороны и софистика нашла только теоретическую формулу для практической жизни тогдашняго времени.

Наконець, отличительною чертою софистики древніе признали то обстоятельство, что Софисты »учили за деньги, «— и это обстоятельство поставляли имъ въ упрекъ. Такъ Со-крать, въ этомъ отношеніи, сравниваль ихъ съ женщинами, которыя продають свои ласки. Но и этоть упрекъ, по крайней мъръ отчасти, устраняется при правильномъ ваглядъ на предметъ и цъль занятій Софистовъ. Не всякую плату за духовныя произведенія и услуги считали и Греки предосудительною: не считали предосудительнымъ вознаграждать пронаведенія живописцовъ, музыкантовъ и поэтовъ, услуги врачей, реторовъ и учителей школъ и гимиазій; даже побъди-

тели на олимпійскихъ играхъ получали отъ своихъ городовъ денежную награду, или же сами въ побъдныхъ вънкахъ собирали для себя добровольное подаяніе: чтожъ удивительнаго если и Софисты преподавали другимъ свое искусство не иначе, какъ за деньги, когда желали отъ нихъ услуги города? Правда, что Софисты существенно отличаются этимъ отъ прежнихъ и последующихъ философовъ Греціи; потому что какъ бы ни вознаграждали за другія услуги, — за наученіе Философіи до сихъ поръ никому не платили; и послъ — Сократъ и Платонъ не брали денегъ за свои наставленія, хотя нъкоторые изъ послъдователей Сократа уже слъдовали обычаю Софистовъ. На Философію смотръли какъ на дъло любви, какъ на такое благо, которое и пріобръталось безкорыстною любовію къ мудрости и передавалось другимъ по этой же любви къ ней. Но за то, если Софисты поступали иначе, то это служить только доказательствомъ, что теперь существенно перемънилось отношение субъекта къ самой наукъ. Преподавать за деньги можно, конечно, только то, что составляеть какое-либо особенное искусство и имъетъ свою опредъленную цъль: но такого именно рода и былъ предметъ наставленій Софистовъ; они учили особеннымъ искусственнымъ пріемамъ красноръчія, діалектики, житейской мудрости, обхожденія съ людьми. Такой науки и требовало отъ нихъ любознательное юношество тогдашняго времени и только въ надеждъ научиться отъ нихъ тайнъ политическаго и реторическаго искусства не дорожило матеріальными средствами для его пріобрътенія. Иными словами: Философія, которая у прежнихъ мыслителей была наивнымъ погруженіемъ въ предметъ знанія безъ дальнъйшей цъли, у Софистовъ становится предметомъ субъективнаго выбора и средствомъ спеціальнаго образованія; если прежде знаніе поставляли высочайшею цълію для субъекта, то теперь субъекть

самъ становится цълію науки; если прежней Философіи, какъ чистому любомудрію, по мнънію Грековъ, не прилично было насходить до матеріальныхъ расчетовъ, то теперь, когда Философія у Софистовъ получила примъненіе къ интересамъ общественной и частной жизни, наставники Философіи имъли полное право ожидать отъ нея и матеріальныхъ для себя выгодъ. Такъ смотръло на профессію Софистовъ и большинство греческой публики, потому что многіе изъ нихъ не только пріобрътали за свои наставленія и ръчи значительныя суммы, но и пользовались въ то же время огромною репутацією. Стало быть и въ этомъ случать Софисты дъйствовали прямо въ духъ своего времени.

Софисты, каково бы ни было ихъ направленіе, своимъ ученіемъ и дъйствованіемъ, какъ мы видъли, выражали духъ своего времени. Поэтому уже одному нельзя признать ихъ лицами незначительными, пустыми говорунами и лжеумствователями, какъ обыкновенно объ нихъ думаютъ. Иначе было бы непонятно, какимъ образомъ ихъ учение могло имъть такое чрезвычайное вліяніе на умы ихъ современниковъ и какимъ образомъ многіе изъ нихъ достигли высокой славы, о которой свидътельствуютъ даже противники ихъ по способу философствованія. Правда, что время, въ которее жили Софисты и котораго были представителями, многіе считають временемь нравственной порчи; однакожъ, кто въ какомъ бы-то ни было періодъ исторіи, — хотя бы въ періодъ нравственнаго искаженія и упадка, разгадаль и высказаль задачу своего времени, того можно назвать, если угодно, дурнымъ человъкомъ, но ни въ какомъ случав нельзя признать ничтожнымъ. А между тъмъ время, когда удивлялись Софистамъ, было не только періодомъ упадка и искаженія, но временемъ высочайшаго духовнаго образованія, до какого никогда не достигали

въ древнемъ и ръ: это было время Перикла и Оунидида, Софокла и Фидія, Эврипида и Аристофана. Составители лживыхъ силлогизмовъ и учители безсодержательной реторики, --- какъ называли Софистовъ прежніе писатели исторіи Философіи,--не въ состояніи были бы произвесть всеобщій перевороть въ мысляхъ и чувствованіяхъ Грековъ, не заслуживали бы того, чтобы съ ними водили знакомство серьёзный Периклъ, остроумный Эврипидъ, глубокомысленный Совратъ; и даже развращенные, но богатые дарованіями ученики этихъ мужей, Алкивіадъ и Критій, едва ли бы долгое время стали съ ними обращаться. И дъйствительно, Соомстика заключаетъ въ себъ хотя односторонній, но исторически-необходимый моменть, в нотому имъетъ высокое значение не только для истории образованія, но и для исторіи Философіи. Софисты были энцивлопедисты Греціи и обладали такимъ же богатствомъ разнообразныхъ свъдъній, какъ и французскіе энциклопедисты XVIII въка. Такъ какъ Софисты занимались политикою, то по этому самому должны были имъть множество историческихъ свъдъній и особенно обладать искусствомъ государственнаго управленія; и мы дъйствительно находимъ, что наприм. Протагоръ училъ искусству посредствомъ слова и дъла управлять домомъ и государствомъ; онъ сдёлжаъ также нёсколько счастливыхъ открытій въ своихъ реторическихъ опытахъ и установилъ нъкоторыя грамматическія категоріи. Многіе изъ Софистовъ, именно Горгій, Продикъ, Гиппій отправляли посольскія дъла. политикъ и реторъ, занимался также науками естественными; Продикъ, знаменитый грамматистъ и синонимистъ, вообще славился общирнымъ умомъ и разнообразными познаніями, такъ что въ особенную кому-либо похвалу Греки употребляли ноговорку: »онъ умите Продика; « Гиппій, полигисторъ, не только быль сведущь вь тысяче маловажныхь искусствь (гедине),

но обучаят и важиванимъ наукамъ и искусстванъ: Аристовика, Геометрін, Астрономіи, музыка, и мномовина (психоство укранлять память) ему обязана своимъ пропетожденомъ. Братья Эвтидемъ и Діонисіодоръ учили владіть оружіемь и вости войну. О большей части Софистовъ извъстно, что они были наставниками добродатели, что они серьение маучали дравинкъ стихотворцевъ, какъ источникъ еравствониата, ралигознаго и эстехического образования и учили искусству объяснять ихъ, — что составляло тогда особенное достоянство и упращение образованнаго неловъна. Вообще Софисты протими въ ходъ между народомъ множество общихъ знаній, посвяли много илодоносныхъ зародышей, вызвали изследованія теорвтическія, логическія, грамматическія, положили начало жегодической обработкъ многикъ отраслей человъческаго знанія, и настно пробудили, частно усилили то удивительное духовное напряжение, которымъ отличались тогда Аениние. Самую большую услугу оназали Грецін Софисты въ разработив слова; ихъ можно ечитать виновниками и образоващении аттической провы. Они нервые сдалали слогь самъ по себъ предменень винманія и изученія и прошавели стропія изслідаванія о тапъ называемомъ числъ въ ръчи и ораторскомъ нокусстви маме-Только еъ ними и отъ нижь начинается аттическое врасноръчіе; и Антифонъ, равно какъ Исопретъ, последній маь основателей самой цветущей миколы реторовъ, обязаны свримь образованіемъ Софискамъ. Они иміли вліяніе и на ходъ Философін. Софисты составили правида для обдуманнаго наложенія рвчи и для искусства о наждомъ предметь говорить въ мользу и противъ (стелоуской вехом), а эти правила у повдибиникъ онлософовъ послужили основаніемъ Логики; даже то обстожтельство, что большая часть софистических варавия поепавляли своею мълію снутывать противниковъ, даставиле по 21 Ч. П.

слъдующихъ мыслителей обратить болъе внимація на правильные способы умозаключеній. Тоже надобно сказать о Софистахъ относительно нравственнаго ученія. Ихъ поверхностный взглядъ на нравственную сторону человъка побудилъ основательнъйшихъ мыслителей глубже вникнуть въ начала здравой морали. Но значеніе Софистовъ для Философіи не ограничивается только этимъ отрицательнымъ вліяніемъ на нее Если не вст, то по крайней мъръ знаменитъйшіе Софисты имъли и положительное на нее вліяніе. Каковъ бы ни былъ образъ ихъ мышленія, но они составляли необходимое звено въ исторической цъпи философскаго развитія мысли; ихъ ученіе соединено и съ предыдущими ученіями и съ ученіемъ Сократа, какъ посредствующій между ними моментъ.

Софистовъ было весьма много; но не многіе изъ нихъ могутъ занять мъсто въ исторіи Философіи. Всехъ Софистовъ можно раздълить на раньшихъ и позднъйшихъ: позднъйшіе низошли до самаго пошлаго взгляда на науку и жизнь, играли пустыми формами безсодержательной діалектики и исказили самую Софистику. Всю ихъ ничтожность мастерски изобразиль Платонь въ своемъ разговоръ Эвтидемъ. Между тъмъ раньшіе Софисты, каково бы ни было ихъ направленіе, не даромъ пріобръли извъстность у своихъ современниковъ; между раньшими Софистами, по крайней мъръ, Протагоръ и Горгій не меньше отличаются отъ поздивишихъ, чемъ Діогенъ съ своими странностями отличался отъ высокой личности Сократа. Эти два представителя Софистиви въ ея лучшемъ видъ-первые обратили свое внимание на умственную сторону человъка и дали ръшительное направление ближайшимъ своимъ преемникамъ, которые изъ ихъ ученія выводили только результаты то по отношенію къ *религіи*, какъ Продикъ, Діаторъ и Критій, то по отношенію къ иравственности, какъ

Поль, Калликлъ и Оразимахъ. Съ этихъ трехъ точекъ зрѣнія, съ которыхъ Софисты смотрѣли на человѣка, взглянемъ и мы на софистическое ученіе.

#### ваглядъ Софистовъ на умственную сторону человъка: Протагоръ и Горгій.

Обращая вниманіе на познавательную сторону человѣка, Протагоръ и Горгій еще не вникали во внутреннюю природу человѣческаго духа, въ его познавательныя способности и ихъ отправленія, но довольствовались только указаніями на характеръ и значеніе нашего познаванія. Они выступили изъ противоположныхъ себѣ ученій: Протагоръ — изъ гераклитова ученія о вѣчно-текущемъ появленіи, а Горгій — изъ элейскаго ученія о вѣчно-пребывающемъ единомъ бытіи; но оба они дошли до одинаковаго результата.

### а) Протагоръ. (ок. 440) <sup>426)</sup>.

Все находится въ безпрерывномъ движеніи, какъ училъ Гераклитъ; но это движеніе не однородно; напротивъ, есть безчисленныя движенія, которыя, впрочемъ, сводятся къ двумъ классамъ, потому что они состоятъ частію въ дъйствованіи, частію въ страданіи. Только въ слъдствіе своего дъйствованія, или страданія вещи получаютъ извъстныя свойства; и какъ дъйствованіе и страданіе принадлежитъ каждой вещи только въ ея отношеніи къ другимъ, съ которыми она сближена движеніемъ, то никакой вещи, самой по себъ, нельзя приписать какого—либо опредъленнаго свойства; онъ становятся

<sup>426)</sup> Протагоръ род. ок. 480, ум. ок. 411 года до Р. Хр. 21°

чемъ-либо определеннимъ только отъ того, что одит къ друримъ движутся, смъщиваются и одиъ на другихъ дайствуютъ; поэтому нельзя сказать, что онь суть ньчто, и вообще, что онъ суть, а можно только сказать, что онъ являются и являются чёмъ-то. — И наши представления вещей суть только результать известных движеній. Когда предметь вступаеть въ такое соприкосновение съ нашимъ чувственнымъ органомъ, что въ этомъ соприкосновении нашъ органъ оказывается дъйствующимъ, а предметъ страждущимъ, то въ органъ происходить опредъленное чувственное ощущение и предметь является съ опредъленными свойствами. Но это ощущение и это опредъленное свойство предмета имъетъ мъсто только въ этомъ соприкосновении ихъ и пока оно продолжается; и какъ глазъ ничего не видитъ, когда не находится въ соприкосновении съ какимъ-либо цвътомъ, такъ и предметъ не имъетъ цвъта, когда мы не видимъ его нашимъ глазомъ. А потому, ничто само по себъ не есть и не является тъмъ, чъмъ есть и является; все есть и является только для наблюдающаго субъекта. Такимъ образомъ дъйствительно существуетъ для насъ и представвыется какъ дъйствительное только то, что нами наблюдается; вамротивъ, то не имбеть никаной действительности. Что мисмитоя по наблюденіямъ уже прошедшимъ, потому что съ переменою наблюдения неременилось и существовавшее тогда. Следовательно наше знаніе состоить тольно въ наблюденія... вопреки учение Демокрита, который наблюдение считаль темнимъ знавіемъ, а мысль, остающуюся послѣ наблюденія ---знаніемъ надлежащимь. — Но какъ все наблюдаемое нами безврестанно течеть и изміниется, то безпрестанно изміняетоя и жане знаніе, или истина, такъ что ніть потины постояць ной, пребывающей во всъ времена; все течеть, и только наблюдающій человікь опреділяеть, что во всеобщемь теченіи

вещей, въ данное мгновете времени, истинно; или ложир; этолько человекъ есть мера всехъ вещей, -- сущаго, какъ оно есть, и несущаго, какъ оно не есть 427). « — Но при вепрерывномъ теченію вещей чувствамъ одного челована представляются одни явленія, а другому — другія, такъ что въ самихъ наблюденіяхъ люди не согласны между собою. Не одинаково наблюдають вещи — юноша и старинь, бодрегьчющій и снящий, здоровый и больной и т. д. Следовательно изтъ истины всеобщей, годной для всехъ и каждаго; каждый индивидумъ, по особенности своего ощущения и наблюдения, витесть и свою особенную истину. — Нътъ ни предметно-всеобщого духа, какъ училь Анаксагоръ, ни духа общаго всемъ познающимъ людамъ; только ощущение каждаго порознь человъна есть то, что называють духомъ. Но въ ощущени каждый индивидумъ только самъ для себн есть мъра бытія и небытія, истины, или лжи. Оттого даже противоноложныя представления могуть быть для различных в людей истинными въ одно и то же время; и никто не имветь права опровергать другаго, такъ какъ представленія каждаго опираются только на его ощущении и наблюдении и пътъ общегоднаго знанія, а есть только мивнів.

Ученіе Протагора находится въ тѣсной связи съ ученіемъ Анаксагора, Демокрита и Гераклита. Анаксагоръ отличилъ отъ матеріи духъ, какъ образовательное начало міра. Но это духовное начало, по Анаксагору, приходитъ къ самосознанію, становится субъектомъ только въ человѣкѣ. На этомъ-то субъективномъ, самосознающемъ человѣческомъ духѣ



<sup>427)</sup> Plat. Theat. 152. A. Πάντων χρημάτων μέτρον ανθρωπον είναι, τών μέν όντων ως έστι, των δέ μή όντων, ως έστιν.

Протагоръ остановилъ свое вниманіе и тэмъ непосредственно примкнулъ къ послъднему звену философовъ природы. Взглядъ на природу человека определяется у него міровозаръніемъ Демокрита. По ученію Демокрита, весь міръ состоить изъ атомовъ; кромъ атомовъ, этихъ разрозненныхъ единицъ, нътъ ничего реального, ничего всеобщого. Этотъ объективный атомистическій взглядъ Протагоръ сділаль субъективнымъ, перенесъ на человъка: оттого всъ порознь люди у него суть какъ бы духовные атомы, надъ которыми нътъ ничего всеобщаго; каждый индивидумъ существуетъ только самъ по себъ. Наконецъ, въ основаніи мыслей Протагора о значенін челов'тческаго познанія положено ученіе Гераклита о безпрестанномъ теченін встхъ вещей. — Примыкая такимъ образомъ, съ одной стороны, къ прежнимъ философскимъ понятіямъ, ученіе Протагора, съ другой стороны, выражаетъ собой новый шагъ въ постепенномъ движеніи философствующей мысли. Протагоръ первый обращаетъ вниманіе на человъка. Тогда какъ прежніе философы разсуждали о человъческомъ познаніи только въ следствіе понятій о природе, онъ главнымъ и существеннымъ предметомъ поставляетъ человъка, оцънку его познаванія, и следовательно пролагаеть новый путь философствованію. Выступая съ новаго начала, Протагоръ вмѣсть съ тьмъ поставляетъ въ новое соотношение человъка и природу. Человъкъ, учитъ онъ, есть мъра всъхъ вещей: положеніе чрезвычайно важное. Оно показываеть, что духъ выше природы, что мысль значитъ больше, чъмь бытіе; что все объективное имъетъ значение не само по себъ, а только по отношении къ сознанию; потому что не бытиемъ опредъляется познаніе, но діятельность субъекта есть опреділяющая мъра знанія. Безусловное является здёсь уже не въ формъ бытія, какъ было прежде, но въ формъ мыслящей субъектив-

ности. Человъкъ становится средоточіемъ, около котораго отнынъ все вращается. Дальнъйшій ходъ Философіи выражаеть мысль, что разумъ есть цёль всёхъ вещей; но это развитіе Философіи служитъ поясненіемъ Протагорова положенія. Ото встръчается у Сократа и Платона, хотя въ дальнъйшемъ, высшемъ значеніи. Положеніе это не утратило своего значенія и въ новъйшей Философіи; когда Канть говорить, что мы познаемъ только явленія, то значить, что такъ называемое объективное, реальное, должно быть разсматриваемо только въ своемъ отношении къ сознанию, а не вив этого отвошенія. Но положеніе Протагора, что человъкъ есть мъра всёхъ вещей, можетъ имъть двоякій смысль: что этой мърой можеть быть каждый субъекть, самъ по себъ, съ своими случайностями; или, что самосознающій разумъ человъка, человъкъ по своей разумной; природъ, по своей всеобщей субстанціональности долженъ быть мірою вещей. Протагоръ соединилъ съ своимъ положениемъ первый изъ этихъ смысловъ; и это составляетъ самый главный недостатокъ его ученія и всёхъ последующихъ за нимъ Софистовъ, оставшихся верными этому направленію. Изъ этого главнаго недостатка, изъ односторонняго понятія о человъкъ, какъ мъръ всъхъ вещей, вытекаютъ и всв прочіе недостатки Протагорова ученія, а именно: ограничение природы человъческого духа однимъ ощущениемъ и всего познанія— только чувственнымъ наблюденіемъ, потому что у субъекта, разсматриваемаго только съ эмпирической точки зрвнія, и не остается ничего больше, кромъ этой низшей стороны человъческого бытія и дъйствованія; непостоянство и переходчивость нашего познанія, потому что субъектъ съ своими случайностями, съ своими частными цълями и интересами, самъ есть не больше, какъ преходящая случайность; относительность, или отсутстве всяROLD RECOGNICATION BY HOSEIGHIN, --- HOTOMY TO CYCLENTE, HORENмистий самъ по себя, берь всянаго отношения нь общечеловетемки природь, и самъ имветь бытіе только относительное, веслированное. Напонецъ, учение Протагора, какъ все частное, случайное и относительное, носить противориче въ саможь себъ. По его понятию, представления наждаго порознь субъекта истины, хотя бы они прямо противоръчили представлениям других в субъектовъ, на столько же истинимъ. Не такое положение, рышительно противоположное коренному эспону вошего мышленія, -- занону противоръчія, само ведеть ны результату совершенно противоположному. Какъ скоро всв представленія, самыя даже противоноложныя, равно истивны, то значить, что мы осуждены на одни голько противоръчія, что встины мы вовсе не знаемъ, и что следовательно все ниши представленія ложны: результать, который дійствительно и выведень Горгісмъ.

## б.). Горгей. (ок. 435) <sup>428)</sup>.

Наше мышленіе, при ближайшемъ разсмотрѣніи, оказывается совершенно безпредметнымъ и пустымъ; потому что предметомъ нашего мышленія должно бы быть существующее; но 1) ничто не существуетъ; 2) если что и существуетъ, то не можетъ быть познаваемо; 3') если бы что и можно было познать, то нельзя было бы сообщить того словомъ 425.

1. Если бы существовало что-либо, то оно было бы или

<sup>&</sup>lt;sup>428</sup>) Горгій жилъ болве ста льтъ; родился ок. 483, ум. ок. 375 г. до Р. Хр.

<sup>•••)</sup> Положенія вти Горгій доказываеть въ своемъ сочинскій:
•• нефуществующень, или природів, пері гої рій вись її пері фолької

сущее, или не сущее, или то и другое вытреть. Но А) несущентвующими от не можеть быть; потому что ничто не можеть быть и вместь не быть; но не сущее, съ одной стороны, нанъ посуществующее, должно бы не быть, а съ другой --если не сущее есть, то оно вивсть и должно бы быть; притомъ, такъ какъ сущее и не сущее противоположны себъ, то не сущему нельзи приписать бытів, не отрицая его отъ сущаго; не сущему нельзя отвазать въ бытіи. Но столь же mean to, are ects, moments B) but because, notiony are сущее должно бы быть происходящимъ или непроисходящимъ, однимъ или многимъ. Но а) оно не можетъ быть непроисжиднимы; потому что непроясходящее не имбеть начама; а что не имветь начала, то безконечно; во безконечное не существуеть начдь; потому что ово не можеть существовата ни въ чемъ-либо другомъ, --- имаче оно не было бы безионечно;--- ни въ самомъ себъ,--- такъ какъ объемлющее есть ивчто иное, чемъ объемлемое. Но что вигде не существуетъ, то вовсе не существуетъ; сатдовательно если сущес долино быте непроисшедшимъ, то его вообще изтъ. --- Но положимъ, что оно есть происходящее: въ такомъ случив оно происходило бы изъ сущаго, или изъ не сущаго. Но изъ существующаго ничто не можетъ происходить; потому что если бы существующее дъялось чънъ-то другимъ, то оно уже не было бы существующимъ; но не можетъ оно происходить в язъ не сущиго, потому что то, изъ чего должно происхоянть другов, прежде должно бы существовать само. — Равнымъ образомъ сущее не можетъ быть б) однимъ, или мно-Не можеть быть однимъ; потому что двиствительно единос: не можеть имъть тълесной величивы; а что ве имъетъ никикой пеличины, то и не есть что-либо. Но не мометь быть оно и многимь: потому что всякия множественность состоить изъ единствъ, а какъ скоро нътъ единства, то нътъ и множественности. — Наконецъ В) если предполагаемое существующимъ не можетъ быть ни существую щимъ, ни несуществующимъ, то естественно, что оно не можетъ быть также тъмъ и другимъ вмъстъ.

- 2. Еслибъ и существовало что либо, то не могло бы быть познаваемо: потому что существующее не есть мыслимое и мыслимое не есть существующее; иначе все, что къмъ либо мыслится, дъйствительно бы существовало и вовсе были бы невозможны ложныя представленія. Если же сущее не есть мыслимое, то его и нельзя мыслить и познавать.
- 3. Наконецъ, еслибъ и могло что-либо быть познаваемо, то не могло бы быть сообщаемо посредствомъ слова: какъ одними звуками выразить наблюдаемыя вещи, когда наоборотъ, слова происходятъ изъ наблюденій? Притомъ, возможно ли, чтобы слушающій слова мыслилъ тоже самое, что мыслитъ говорящій, тогда какъ въ различнойъ не можетъ быть одно и то же? Или, еслибъ и находилось одно и то же во многихъ, то не должно ли оно казаться для нихъ различнымъ, когда они находятся въ различныхъ мъстахъ и суть различныя лица?

Въ ученіи Горгія нельзя не видѣть слѣдовъ элеатизма: очевидно, что Горгій образоваль себя по элейской діалектикѣ; въ самыхъ даже возраженіяхъ его противъ дѣйствительности бытія и познанія повторяются доводы Зенона элейскаго противъ множественности и движенія. Во взглядѣ Горгія на человѣческое познаніе находится также самое близкое сродство съ понятіями Протагора о томъ же предметѣ. Правда, что они выступаютъ изъ различныхъ началъ: Протагоръ изъ гераклитова ученія о теченіи всѣхъ вещей, а Горгій — изъ элей-

скаго о бытін; и въ самыхъ выводахъ изъ этихъ началъ, по видимому, они совершенно расходятся: извёстно, что Гераклитъ все бытіе разръщаль въ появленіе, удержавъ твердый пунктъ для мышленія только въ разумномъ могуществъ, одержащемъ міръ; Протагоръ принялъ только первую половину этой мысли и отвергъ вторую, потому что и мыслящій субъектъ такъ же измъняется, какъ и предметъ, и представленія такъ же текучи и преходящи, какъ и бытіе, которому они соотвътствують. Съ другой стороны, если Зеновъ доказывалъ, что появленія нельзя мыслить, то и Горгій принимаетъ этотъ результатъ, но съ прибавленіемъ, что нельзя мыслить и чистаго бытія, потому что оно нигдъ не существуетъ, и следовательно оно - ничто. Если такимъ образомъ, по взгляду Протагора, всв наши представленія, соотвътствуя бытію, справедливы въ данное мгновеніе при всемъ ихъ теченіи, если даже самыя противоръчащія представленія различныхъ субъектовъ истинны, вопреки закону противоръчія; то по ученію Горгія, напротивъ, всв наши представленія пусты и безсодержательны, потому что ни одно изъ нихъ не выражаетъ бытія; вст они ложны по причинт внутренняго между ними противоръчія. И однакожъ оба эти результата, при всей мнимой ихъ противоположности, выражаютъ одно и то же, а именно: что каждый порознь человъкъ въ своемъ познаніи ограниченъ только самимъ собою, своими ощущеніями, что каждый образуеть свою собственную истину, имъющую значеніе только для него самого, короче, — что нътъ истины объективной, что всякое знаніе есть нъчто совершенно субъентивное и относительное. — Независимо отъ значенія атого результата, Горгій содъйствоваль дальнъйшему движенію Философіи. Онъ первый показалъ различіе представленій отъ предметовъ и различіе словъ отъ предметовъ и представленій,

и повель правильную полемину противы абсолютнаго реализиа, ноторый думаеть, что въ светкъ представленіяхъ имбеть уже самую вещь, котя онв имветь въ нихъ изчто весьма относительное. Горгій представиль и доказательства, канія только можно было въ то времи привесть, противъ возможности объективнаго познанія и передачи представленій посредствомъ слова, и тъмъ самымъ первый подорвалъ непосредственную довъренность къ познаванию. Онъ противопоставилъ чувствемный мірь и мірь понятій, и самымъ ихъ противорбчіємъ удачно открыяъ слабыя стороны прежинкъ онлософовъ, которые исплючительно и безотчетно придерживались того, или другаго міра. Но ратуя противв абсолютнаго реализми, которымъ ознаменованъ весь прежній періодъ греческой Философін, Горгій самъ впаль въ другую прайность, — въ тить плохой идеализмъ, который полагаеть, что мыслимое есть только субъективный продукть, и слідовательно не соть существующее, что въ миниленія мы замвилемъ существующее мыслимымь. Опровергая объективную дъйствительность всякаго вообще позванія, Горгій, однакожъ, не опредблияв предварительно, что такое познаніе; и въ возраженія претивъ мего привнесъ и софистическій доказательства прочивь битія вообще, заимствованиня изв элейскаго учелія; а это било причиною, что ближайще мыслители не обрагили должнаго внимаши на самыя эти возражения, хотя они достойны были полнаго вниманія. Отирывъ противорічіє между міромъ чувственнымъ и міромъ початій, Горгій остановилов на этомъ противорвни, не объяснивъ его нимало; да и не думаль о темъ, чтобы сблизить между собой тоть и другой мірь. После Горгія надлежало глубже повять субъективность мышленія, чтобы равно избългать и бевусловнаго реализма и односторонняго идеализма; надлежало опредвлить поватіе знавія и методъ его

развитія, итобы возстансвить его значеніе; надлежало объяснить міръ чувственный и міръ понятій ядеей духа въ его существенномъ отличія отъ природы: требованіе, вызвавшее собой философскую ділятельность Сократа и Платона. Такимъ образомъ Софистика своимъ ученіемъ о человівческомъ познавін, своимъ одностороннимъ началомъ субъективности приготевила, хотя путемъ отрицанія, высшее развитіе умозрінія, идею всеобщей мыслящей субъективности.— Но прежде, чімъ перейдемъ въ разомотрінію авого дальнійшаго движенія философствующей мысли, взглянемъ на приложеміе ученія Протагора и Горгія въ редигіи и правственности человіжа.

6) Ваглядъ Соощстовъ на религіозимя убъжденія человъка: Продикъ, Діагоръ, Критій. (ок. 430 г.).

Не трудно угадать, къ какому взгляду на религіозныя убъжденія и върованія человъка должно было вести ученіе Протагора и Горгія. Если, по Протагору, всъ представленія истинны, то и всякое представленіе о богахъ, какое кому угодно имъть, тоже истинно, т. е. въ представленіяхъ этихъ нътъ ничего всеобщаго и твердаго. И Протагоръ дъйствительно высказалъ эту мысль въ одномъ изъ своихъ сочиненій, публично сожженномъ Аниянами. »О богахъ не могу я знать, существують ли они, или нътъ; многое препятствуетъ знать это, — и неясность предмета и краткость человъческой жизни метъ никакой истины, то ложны и всъ представленія людей



<sup>43°)</sup> Dibg. Lært. IX, 51 (n Plat. Theät. 126, D.) Heçi μεν θεών ἐκ ἔχω ἐιδέναι, ἔιθ' ὡς ἐισὶν, ἔιθ' ὡς ἐκ ἐισίν πολλά γὰς τὰ κωλύοντα ἐιδέναι, ἢ τε ἀδηλότιε και βραχύς ῶν ὁ βίος τἔ ἀνθοώπο.

о богахъ. Эту мысль высказали ва Горгія другіе Софисты,— Продикъ, Діагоръ и Критій.

Продикъ 481), одно изъ самыхъ уважаемыхъ лицъ между Софистами, прозванный эпредшественникомъ Сократа, думалъ, что элюди боготворили сначала солице, луну, источники и т. п. по причинъ пользы отъ нихъ происходящей, а въ послъдствии времени сдълали изъ нихъ личныя божественныя существа. Такъ Егинтяне обоготворили Нилъ, Греки — хлъбъ какъ Деметру, вино какъ Діониса, воду подъ именемъ Посейдона, огонь подъ именемъ Гефеста 482).«

Aia10p5, прозванный атеистомъ, въ своемъ сочиненіи: φρύγιοι λόγοι, или αποπυργίζοντες, — въ которомъ онъ обнаружилъ мистеріи, — напалъ на сущность греческой религіи и отрицалъ бытіе народныхъ боговъ  $^{488}$ ).

Критій, одинъ изъ тридцати тирановъ, считалъ вѣру въ боговъ изобрѣтеніемъ хитрыхъ политиковъ. Первоначально, — говорилъ онъ 434), — люди жили безъ законовъ, подобно животнымъ; сила была правомъ и не было опредѣлено натрады за добро, ни наказанія за зло. За тѣмъ, чтобы положить предѣлъ насиліямъ и своевольству, люди ввели законы и за каждое преступленіе противъ нихъ наказывали. Но законы, если и могли обуздывать тѣхъ, которые нарушали чужія права открытою силою, не могли противодѣйствовать скрытой неправдѣ. Поэтому надлежало еще придумать иное средство для удержанія людей отъ тайнаго зла, отъ тайныхъ дурныхъ поступковъ, словъ и мыслей; и какой-нибудь

<sup>&</sup>lt;sup>481</sup>) Продикъ род. ок. 460—465 г. до Р. Хр.

<sup>&</sup>lt;sup>432</sup>) Sext. Emp. adv. Math. IX. 18, 52. Cic. N. D. 1. 42.

<sup>433)</sup> Sext. adv. Math. IX. 53.

<sup>484)</sup> Sext. ibid. 54.

благоразумный и прозорливый человъкъ нашелъ такое средство, выдумавши безсмертныхъ боговъ, которые будто все видять и слышать, отъ которыхь не можеть укрыться ни одинъ дурной поступокъ, ни одна злая мысль и которые награждають за добро и наказывають за эло. Онъ помъстиль нхъ на небъ. Тамъ царствуютъ боги, говорилъ онъ, откуда смертные поражаются величественными и страшными явленіями, гдъ мерцають звъзды и загоряется молнія, слышны раскаты грома и падаетъ дождь, оплодотворяющій землю. Мысль эту о бытіи боговъ онъ распространилъ между людьми, и, внушивъ имъ страхъ боговъ, истребилъ тъмъ своеволіе и покушеніе даже на скрытое нарушеніе закона. Такое происхождение религи доказывается самымъ разнообразіемъ религій: если бы вёра въ боговъ утверждалась на естествъ  $(\varphi \dot{\upsilon} \sigma \varepsilon \iota)$ , то всъ чтили бы однихъ и тъхъ же боговъ; между тъмъ различие боговъ лучше всего подтверждаетъ, что ихъ почитаніе произошло только изъ человъческаго изобрътенія и произвольнаго соглашенія.

Въ этихъ понятіяхъ Софистовъ мы видимъ постепенно возрастающее отрицаніе религіозныхъ убѣжденій. Протагоръ только не знаеть, существують ли боги, или нѣтъ; и съ своей точки зрѣнія онъ и не могъ этого знать; признавъ только чувственное наблюденіе и познаніе, онъ не могъ знать ничего сверхчувственнаго. Продикъ, вѣрный тому же началу, ограничиваетъ существованіе боговъ только человѣческими представленіями: у него боги произошли вслѣдствіе обоготворенія благодѣтельныхъ явленій природы и затѣмъ перенесенія на нихъ человѣческой личности; и Продикъ былъ правъ относительно греческой миеологіи, потому что ея боги дѣй-

отвительно были олицетвореніемь эстетических совершавай греческаго народа. Дізгоръ идеть дальше и соворщенно отрищаеть бытіе народимихь боговь. А Критій, манонець, отвергаетъ самую сущность религи вообще, признавал се плодомъ хитраго расчета. Такой отрицательний взгладь на ремигно не быль, какь мы уже видели, принадлежностию однихъ Соомстовъ; онъ со дия на день глубже и глубже пропикаль въ массу народа. Правда, что общественная власть преслидовала и обренала на емерть проновъдниковъ атоизма; но это езмое доназываеть, что Софисты действовали открыто и обращами на оебя общее вниманіе; самыя преследованія ихъ, какъ это обыкновенно бываеть, только больше возбуждали общественное вниманіе, а зла не истребляли. Пришао врема, когда мичтожество минического политенама должно было сдълаться очевиднымъ. Отрицаніе религіозныхъ убъжденій и върованій, высказанное Софистами, конечно, не было бы несчастиемы для греческого народа, было бы даже дальнажищих усивномъ его въ духовномъ развитіи, если бы тв, которые потрясли такимъ образомъ древнія убъжденія народа, могли замънить ихъ другими, высшими и благороднъйшими върованіями; но они не могли этого дълать, и тъмъ доковали противъ :самихъ себя, что религія — не человического происхожденія. Впрочемъ, если мы будемъ смотръть на этотъ упадокъ религіозныхъ върованій не по отношенно къ тому времени, онъ совершился, но въ отношении къ последующей живни греческого народа и жизни человічества, то можемъ жазать. что Софисты, хотя безсознательно, самымы отринацемы паредной греческой религии сдължи болье добра, чамъ зла. Отрицая уже устаръвшія религіозныя понятія греческого порода, они нобудили последующихъ мыслителей, какоры Сопрать, Нлатонь, Аристотель, Стонии, составить болье восвишенныя понятія о Богь и тъмъ, хотя посредственно, приготовиль умы къ принятію божественной, кристіанской реметія. Не пока наступило это время, за упаджемъ религіовныхъ върованій не могь не слідовать упадокъ и правственныхъ убъжденій.

в) Ваглядъ Софистовъ на правственную оторому человъка: Поль (ученикъ Горгія), Калликлъ и Фразимахъ.

(ок. 425).

Соонстическія понятія Поля, Калликла и <del>Ор</del>азимаха в нравственной природ'в челов'єма заключеются въ следующемъ:

Человень, какь и всякое другое живое существо, имъстъ ивнъстиято рода естественныя потребности, побуждения в силошности, въ удовлетворении которыхъ состоить его счастіе. Стремиться къ счастію — это законъ природы, и всё люди стремятся къ благосостоянію. Средства, унотребляемыя имп для достиженія этой ціли, столько же различны и даже противоположны между собою, какъ представленія о вещахну накъ сплонности и потребности, а следовательно и санын понятія о благосостояніи. Но при разпообразіи и противоположь вости этихъ средствъ нельзя сказать, чтобы одни изъ нихъ были лучше, а другія хуже въ нравственномъ отношеши; накъ всъ представленія одинаковы относительно истины, такъ вск дъйствія сами по себъ правственно безразличны; нотому что нравственно - доброе и элое различаются не по природъ, а только по гражданскимъ постановленіямъ <sup>485)</sup>. Одно только есть справедливое по природъ, — право сильнаго. Это право по-

<sup>196)</sup> Plat. Gorg. p. 482: rò dinaion nai rò diangòn è missi, dilà

зволяеть каждому на столько удовлетворять своему стремленію нъ счастію, на сколько находить въ себъ силы. По этому праву поступаютъ между собою всъ животныя; имъ должны руководствоваться и вст люди. Но слабтише, составляющие большинство людей, изъ страха и зависти къ сильнъйшимъ, захотъли стъснить и ограничить ихъ: они согласились между собою — считать добродътелію ограниченіе своихъ наклонностей, и порокомъ — наслаждение благами жизни на счеть благосостоянія другихъ. Такимъ образомъ произошли произвольныя ходячія представленія о правомъ и неправомъ, о добръ и злъ, и по нимъ образовались нравы и законы: И однакожъ, эти ограниченія все остаются противоестественными; а потому каждый имбеть право возвышаться надъ ними, кто только находить въ себъ достаточно силы къ тому и благоразумія. И по свидътельству исторіи, естественное право всегда и вездъ возстановляется сильнъйшими то ловкостію, то силою, судя по обстоятельствамъ. Въ умѣньи пролагать себѣ путь сквозь всь преграды и достигать своихъ цълей, своего благосостоянія, состоить вся мудрость и искусство жить. Наилучшее средство къ достиженію своихъ цълей въ государствъ есть искусство слова, — искусство силою слова заставлять другихъ, по нашему желанію, смотръть на вещи съ такой, или иной стороны.

Въ правственныхъ понятіяхъ Софистовъ выражается двѣ стороны, — отрицательная и положительная, и обѣ онѣ непосредственно примыкаютъ къ теоретическому ученію Протагора и Горгія. Какъ тамъ, въ теоретическомъ ученіи, отрицается истинность нашихъ представленій, такъ здѣсь отрицается обязательность существующихъ законовъ и нравовъ, и притомъ, на одинаковомъ основаніи, именно, что гражданскія

постановленія и обычаи, какъ и наше познаніе, суть нѣчто субъективное, а потому и измѣняющееся вмѣстѣ съ субъектомъ и его прихотью. Какъ тамъ предметность физическая, такъ здъсь нравственная признана случайнымъ произведеніемъ сознанія, а вмість съ тьмъ — она перестала быть для сознанія опредъляющею силою. Такъ софистическая мораль протестуетъ противъ авторитета данныхъ нрабовъ, обычаевъ и законовъ! Этотъ протестъ, въ извъстномъ отношении, выражаетъ, конечно, успъхъ человъческаго духа, потому что имъ предполагается сознаніе, что прежніе обычаи и законы, какъ данное субъекту извив, уже не достаточны для него, что субъектъ долженъ почерпать свое нравственное преуспъяніе изъ самого себя, изъ собственнаго мышленія. Но при отриданіи всей нравственной объективности, какое положительное начало нравственности указала софистика въ самомъ субъектъ? Такъ какъ она поняла субъектъ въ его исключительной индивидуальности и потому въ самомъ мышленіи его не открыла всеобщихъ законовъ бытія и жизни, то все нравственное дъйствование она могла предоставить только чистому произволу субъекта. И въ самомъ дълъ, гдъ всякая объективная истина отвергнута и человъкъ теоретически признанъ мърою всъхъ вещей, тамъ онъ долженъ быть ею и практически, потому что практика есть только живое осуществление теоріи; гдъ для каждаго истинно то, что кажется ему истиннымъ, тамъ и правымъ должно быть для него только то, что ему кажется достойнымъ желанія; удовольствіе и вообще личные интересы субъекта должны быть высочайшимъ и единственнымъ началомъ нравственности. И Софисты дъйствительно признали удовлетвореніе, какими бы-то ни было средствами, личныхъ склонностей и желаній единственнымъ закономъ правды, право сильнаго, или, что тоже, ръшительно ничъмъ неограниченную субъ-22\*

ективность -- самою остественною мёрою деятельности, однимъ сдовомъ, совершенный произволь — единственнымъ основаниемъ нравственности. Нужно ли говорить о недостатиахъ такого ученія? Они очевидны сами по себъ. Софисты, остановивъ свое винманіе на исключительной субъективности человъка съ ем частными интересами, и не подозръвають въ немъ всеобщей разумной природы, а следовательно и неизменнаго, общегоднаго начала правственности; кромъ того, отрицая существующів обычан и законы, какъ итчто произвольно субъективнов. Софисты противоръчать сами себъ, предоставляя всю вравственную дівятельность произволу же субъекта. Чтобъ исправить коренной медостатокъ софистической морали и возстановить втру въ правственное назначение человъка, надлежало сдълать одно изъ двухъ: или опять виушить уважение къ существующимъ обычанмъ и законамъ, въ которыхъ исторически высказаяся общій нравственный смысль народа, или сосдаться на обще – разумную человъческую природу, какъ ближайний источникъ нравственныхъ законовъ. Но при измѣнившемся духа времени уже не было никакой возможности возстановить прежнюю, наивную правственность греческого народа; въ немъ уже пробудилось самосознание. Этому же самосознание, которос въ устахъ Софистовъ выразилось только отрицаніемъ прежняго поридка вещей, осталось итти дальше и въ глубине человъческаго духа указать новыя, высщія начала нравственности.-что и сделаль Сократь.

Если теперь взглянемъ на софистическое учение вообще, то окажатся, что око есть выражение односторонняго, субъ-ективнаго (отдоринутаго отъ предмета) мышления въ проти-вополнять доныналинему мышлению, всецало погружевному.

во визшвій предметь; и въ этомъ-то значеній сбоистики заваючается и ея достоинство и недостатонъ. Признавъ, что »человъкъ есть мъра всъхъ вещей,« что сабдовательно дукъ выше природы, субъекть-выше витшняго объекта, она высказала великую мысль, въ которой заключается тайна того непреодолимаго обаянія, какое Софисты производили въ свое время не на испорченные только умы и на молодыхъ людей, легно увлекающихся всякою новостію, но и на самыхъ великихв и образованныхъ мужей Греціи, и чрезъ которую они сдълались наставниками своего времени и вождями всеобщаго обравованія. Какъ бы ни была обыкновенна въ наше время зта истина, и вся софистическая образованность какъ бы ни казалась, съ нашей точки зрънія, поверхностною, но во времяоно эта основная мысль Софистовъ была нова и велика и производила неслыханное движение въ жизни и попятіяхъ. Подъ ея вліяніемъ пало безусловное уваженіе мыслителя къ предметному міру, — сознано, что мысли и цёли человека имеють выствее значение, чъмъ законы и явления природы, и при чаномъ измънении отношения между мыслителемъ и объективностію передъ субъектомъ открылся новый, неожиданный міръ свободы. При взглядъ на этотъ міръ легко было слишномъ далеко увлечься чувствомъ собственного значенія, дойти до самой своевольной необузданности, — что и случилось съ Софистами. Но и эта необузданность вытекала изъ принципа и историческаго положенія софистики. Она признала, что истина зависить отъ духа, но о самомъ духъ еще не имъла истиннаго понятія; она сознала, что субъекть выше обыкновенняго міра, выше обычаевъ и законовъ, дъйствующихъ съ силою нрироды, но еще не поняла субъективности всеобще - разумной. На мъсто отвергнутой объективности софистика поставила только непосредственную, эмпирическую субъективность

человъка, только случайное представление и хотъние индивидума; а такого рода субъектъ самъ зависить отъ внъшняго же бытія, отъ объекта, и опредъляется въ своихъ качествахъ природою. Въ томъ состоитъ заблуждение софистики, крайнее противоръчіе, что съ одной стороны она отказала въ истинъ міру предметному, но съ другой — не утвердила истины за міромъ субъективнымъ; это же есть самая главная причина всей безнравственности и легкомыслія, въ которыхъ по справедливости должно упрекнуть ее. — Чтобы противодъйствовать софистикъ надлежало дать болъе полное понятіе о духъ — о его мышленіи и свободъ, надлежало поставить на мъсто эмпирической субъективности абсолютную, или идеальную субъективность, разумную волю и разумное мышленіе. Ръшить эту задачу взяль на себя Сократь. Вмъсто эмпирической субъективности сдълать основнымъ началомъ абсолютную, или идеальную, - это значить - высказать понятіе, что истинная міра всіхь вещей не есть мое, какъ частнаго лица, мибије, желанје и воля, что не отъ моего произвола, или произвола какой – либо другой эмпирической субъективности зависить ръшать, что должно быть истиннымъ, добрымъ и справедливымъ, но что здёсь, хотя рёшаетъ конечно мое мышленіе, но мое именно мышленіе, разумъ, находящійся во мнъ; а мое мышленіе, мой разумъ не есть чтолибо спеціально мит принадлежащее, но есть итчто общее для всёхъ разумныхъ существъ, нёчто всеобщее, и пока я выражаю себя, какъ существо разумно – мыслящее, до тъхъ поръ моя субъективность всеобща. Каждый мыслящій сознаеть, что то, что онъ считаетъ правомъ, обязанностію, добрымъ или злымъ, не только ему представляется такимъ, но и каждому разумному существу, что слъдовательно его мышленіе имћетъ характеръ всеобщности, универсальное значение, однимъ словомъ, всеобщую субъективность. Эта-то субъективность, въ противоположность софистикъ, признана въ Философіи Сократа; и потому съ нимъ начинается воззръніе на человъка съ идеальной, всеобщей точки зрънія.

#### Б. ВТОРОЕ НАПРАВЛЕНІЕ ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФІИ НА ВТОРОЙ ЕЯ СТУПЕНИ:

взглядъ на умственную и нравственную сторонучеловъка съ точки зрънія всеобщей, идеальной, Философія Сократа. (ок. 430 до Р. Хр.).

Сократъ есть одно изъ самыхъ интересныхъ лицъ въ исторіи древней Философіи: вся его жизнь есть сознательное осуществление нравственной идеи добра, безпрерывное служение истинъ и добродътели, которое, однакожъ, должно было окончиться и окончилось въ высшей степени трагически; кончилось трагедіею Авинъ, трагедіей всей Греціи. И философствованіе Сократа имфетъ всемірно - историческое значеніе; съ нимъ начинается новая эпоха жизни человъчества, -- поворотъ человъческаго духа къ самому себъ, къ своей личности, къ самосознанію. Но философствованіе Сократа неразрывно связано съ его личностію и судьбой: это не есть спекулятивная Философія, отторгнутая отъ дъйствительности и перенесенная въ отвлеченную область чистой мысли; это есть дъйствительная индивидуальная жизнь его, - его образъ мышленія и дъйствованія; и вся жизнь его, наобороть, есть онлосооская тенденція, перешедшая въ характеръ. Оттого нигдъ въ исторіи Философіи не чувствуется такой потребности разсматривать вмъсть съ ученіемъ всю жизнь мыслителя, какъ при встръчъ съ Сократомъ. Удовлетворяя этой потробноски и мы раземотримъ адъсь хоти главныя черты его дичности, его философствование и послъднюю судьбу.

# а) Личность Сократа 496).

Сократъ былъ всесторонно-образованный мужъ. У различныхъ лицъ, у философовъ, софистовъ и художниковъ изучалъ онъ все, что въ тогдашнее время необходимо было въ Авинахъ для образованнаго человъка. Но главное почервнуль онъ изъ самого себя, изъ собственнаго размышленія; только подъ этимъ условіемъ онъ сдёлался творцемъ новаго направленія въ Философіи, и, но приговору оракула, мудръйшимъ изъ людей. Мудрость Сократа, неразрывная съ его жизнію, воплотилась въ его характеръ; описывать этотъ характеръ значитъ изображать цълый рядъ добродътелей, укращающихъ жизнь частнаго лица. И какъ мудрость Сократа преимущественно была плодомъ его собственнаго духа, такъ и его характеръ выработанъ его собственною волею и размышленіемъ. Въ наше время, болъе чъмъ въ древности, сознано всеобщее и подъ его вліяніемъ образуется индивидумъ, подъ вліяніемъ общественнаго образованія, нравовъ, религіи, законовъ и даже естественнаго предрасположенія, короче — подъ вліяніемъ необходимости частію естественной, частію нравственной, и оттого добродътели индивидума въ наше время имъютъ характеръ общій — характеръ долга. Напротивъ того у древнихъ было въ общемъ обычат предоставлять индивидуальность самой себъ; индивидуальное само вырабатывало въ себъ форму всеобщаго, такъ что характеръ индивидума былъ дъйствіемъ его собственной воли и потому являлся не въ формъ общей добродътели, или долга, но какъ особенность самаго же инди-



<sup>430).</sup> Сократь род. въ 4 году 77 Олинпінды (466), умерь ма 69 году овоей жизии, въ 1 году 95 Олинп. (399—400 до Р. Хр.):

видума. Въ цвътущее время Асинъ мы видимъ ивсполько великихъ, иластическихъ натуръ, которыя сами себя поставили на этой высоть, которыя самостоятельно развили себя въ то, чить оне были; оне сделались темъ, чемъ желали быть и были върны самимъ себъ. Весь ихъ характеръ проникнутъ одной идеей, такъ что наждая черта его опредъляется этой идеей, вст стороны индивидуальности охватываются однимъ и тъмъ же внутреннимъ началомъ. Это классически доконченния художественныя произведенія, живыя и прекрасныя. Такого рода художественныя натуры были великіе мужи того времени, — Периклъ, высочайний пластический индивидумъ, какъ государственный мужъ, и около мего какъ звъзды ---Софоклъ, Оукидидъ, Сократъ и т. д. Всв они сами образовади свою мидивидуальность по одному господствующему началу. Такъ наприм. Периклъ ръшительно самъ создалъ изъ себя государственнаго мужа: повътствують, что съ того времени, вакъ онъ посвятилъ себя государственнымъ занятіямъ, онъ никогда не смъялся, не ходиль на пиршества, жиль единственно для предположенной имъ цели (Plut. in Pericl. с. 5. А. 7). Таковъ быль и Сократъ. Его добродътели не имъютъ формы господствованшихъ нравовъ, или естественнаго предрасположенія, или накой-бы то ни было необходимости; онъ самъ сознавался, что отъ природы носиль въ себъ зародыши самыхъ дурныхъ склонностей и страстей, но онъ самъ укротиль ихъ и преобразоваль. Искусствомъ и силою самостоятельной воли онь самъ выработаль себя въ определенный характеръ; при номонии своего собственнаго начала достигь онъ нравственной высоты и огромнаго вліянія, которое и довыне живо въ наукв и правъ, — при помощи того начала, что внутренивищее разумное убъждение всего важиве для человъка и должно служить основанамъ всей его двятельности.

Сократь быль образцомъ нравственныхъ добродътелей: благочестія, любви къ отечеству, мужества, скромности, непреклонной правдивости, мудрости, обходительности, безкорыстія. Вся жизнь его посвящена была служенію Богу; онъ не только ничего не предпринималь безъ совъта боговъ, но и умеръ какъ мученикъ послушанія божественному голосу; а послушание это и служение Богу состояло въ томъ, что онъ во всю жизнь, словомъ и примъромъ, производилъ самое глубокое нравственное вліяніе на всёхъ, съ кёмъ находился въ соприкосновеніи, особенно на юношей. — Какъ асинскій гражданинъ, Сократъ съ честію исполнилъ свой долгъ относительно отечества. Онъ участвоваль въ трехъ походахъ пелопониезской войны, ему современной, въ которыхъ не только пріобрълъ славу храбраго воина, но, что еще прекраснъй, былъ спасителемъ жизни своихъ сподвижниковъ. Въ первомъ походъ, во Оракіи при Потидеъ, онъ спасъ жизнь Алкивіада; увидъвши его раненнымъ среди непріятелей, онъ проложилъ себъ сквозь нихъ дорогу, отбилъ его и спасъ и его и свое оружіе; но когда за этотъ подвигъ полководцы присудили Сократу вънецъ (corona civica), какъ награду храбръйшаго, онъ отказался отъ нея въ пользу Алкивіада. Во второмъ походъ, въ Бэотіи при Деліонъ, онъ спасъ другаго своего любимца, Ксенофонта. Во время бъгства Аеинянъ Ксенофонтъ. потерявшій свою лошадь, лежаль раненный на земль. Сократь подняль его на свои плечи, защищаясь въ то же время съ величайшимъ спокойствіемъ духа и хладнокровіемъ отъ преслъдующаго ихъ врага. Наконецъ, при Амфицолисъ Сократъ совершиль свой последній походь, и въ каждомъ изъ нихъ доказалъ, что онъ принадлежалъ къ натурамъ, чуждымъ изнъженности душевной и тълесной. Въ пиршествъ Платона Алкивіадъ, въ похвальной ръчи Сократу, повъствуетъ, до какой степени быль онь (Сократь) способень противостоять всёмь неудобствамъ походной жизни, съ какимъ спокойствіемъ и равнодушіемъ переносиль и голодь и жажду и зной и холодъ! — Когда Лакедемоняне уничтожили прежнее деспотическое правленіе Авинъ и ввели Олигархію, или даже тиранію, Сократъ, избранный въ члены совъта, представлявшаго народъ, ознаменовалъ себя новыми гражданскими доблестями, политическою неустрашимостію и непреклонною твердостію характера: здёсь онъ съ одинаковою неустрашимостію и твердостію противился и желанію народа и воль тридцати тирановъ, когда того требовало сознаніе долга и правды. — Съ такимъ же мужествомъ Сократъ, въ иномъ случат, противился настоянію народа осудить десять авинскихъ полководцевъ, которые, хотя одержали побъду при аргенузскихъ островахъ, но по причинъ бури не собрали убитыхъ, не погребли ихъ на берегу, не воздвигли трофеевъ и слъдовательно не удержали за собой поле битвы. — При своей любви къ отечеству Сократъ считалъ своимъ призваніемъ не столько участвовать въ дълахъ политики, сколько заниматься воспитаніемъ юношества, противодъйствуя ихъ высокомърію и легкомыслію и приводя къ самосознанію и добродътели. Онъ быль убъждень, что прочное устройство государства должно начинать съ здраваго воспитанія юношества и что несравненно полезнѣе для государства воспитать гражданъ способныхъ и честныхъ, чъмъ самому вижшиваться въ управление общественными дълами. ---Наставникъ юношества, онъ вмъстъ былъ прозорливый и върный совътникъ своимъ друзьямъ какъ въ тълесныхъ, такъ и въ духовныхъ потребностихъ. — Въ обхожденіи съ другими у него не только не было ничего жесткаго и грубаго, напротивъ, это было обхождение въ высшей степени образованнаго человъка; въ немъ можно было видъть образецъ самой

утонченной аттической въжливости. - Всегда умърений въ своихъ желаніяхъ, онъ отличался строгою простотою жизни и совершеннымъ безкорыстіемъ. Его равнодушіе къ деньгамъ проистекало изъ его собственной ръшимости, потому что по обычаю тогдашняго времени онъ могъ бы за восинтаніе юношества брать деньги, какъ это дълали другіе; но онъ при всей своей бъдности не хотълъ слъдовать такому обычаю, считая униженіемъ для себя — продавать знаніе. Воспитаніе тогда еще не было государственнымъ дъломъ; при римскихъ имнераторахъ впервые введены школы съ опредъленнымъ жалованьемъ для наставниковъ. - Разумное сознаніе добра такъ проникнуло во всю жизнь Сократа, во всё его поступки, что съ каной бы стороны мы ни разсматривали его, онъ повсюду поражаетъ насъ величіемъ своей нравственной натуры: »онъ быль такъ справедливъ, — говоритъ о немъ Ксенофонтъ, — что никогда никому не сдълалъ ни малъйшей обиды, такъ владълъ самимъ собою, что инкогда пріятнаго не предпочиталь доброму, такъ разсудителенъ, что никогда не онибался въ ръшеніи — что лучше и что хуже, однимъ словомъ, овъ быль самый лучшій и самый счастливый человекь, какой только **Μ**οжеть быть, « (ανήρ αριστος και ευδαιμονέστατος). (Xenoph. Memorab. I. 1, I. 20, I. 2, 1. IV. 8, 11).

Но добродътели Сократа имъють свой собственный тинъ греческой нравственности. Сократь не есть отвлеченный идеаль дебродътели, не есть всеобщій нравственный образець, годный для всёхь временъ и мъсть. Это есть истый Грекъ, съ плотію и кровію, характеръ, исполненный духа греческой національности. Такъ умъренность Сократа вовсе не имъла аскетическаго характера; онъ не гонялся за чувственными удовольствіями; но и не избъгаль ихъ упрямо; онъ былъ столько же храбръ на полойкъ съ своеми друзьями, какъ и на полъ

битвы; какъ на полъ битвы, такъ и за бокаломъ онъ превосходилъ всёхъ; хотя бы пиль больше всёхъ, но никогда не упивался. На пиру у Агатона, когда всё гости опьянёли и заснули, Сократъ до самаго утра, съ чашей въ рукъ, бесвдовалъ съ Аристофаномъ и Агатономъ о трагедіи и комедів, и въ урочный чась ушель въ гимназію, какъни въчемъ не бывало, и пробыль тамъ весь день, какъ обыкновенно. Это уже не есть умиренность, состоящая въ самомалышемъ наслаждении, не есть намъренная трезвость и строгое воздержаніе, но сила сознанія, неослабівающая и при тілесномъ невоздержанів. — Обхожденіе Сократа съ его юными друзьями тоже было въ духъ греческомъ. По обычаю древнихъ Грековъ, мъсто любви къ женщинамъ занимали тъснъйшія отношенія между молодыми людьми и стариками; отношенія эти получали самый ивжный характеръ, но близки также были къ злоупотребленію и къ искаженію любви. И Сократъ находился въ ибжныхъ отношеніяхъ съ прекрасными юношами и неръдко говаривалъ, что влюбленъ въ нихъ. Правда, что Сократа въ этоми отношении нельзя но справедливости упрекиуть въ безиравственности; друзья его публично защищали его отъ всякаго нареканія и подозрѣнія въ этомъ; и однакожъ, въ обхождени его съ прекрасными юношами нельзя не видъть чувственно-панологического элемента, хотя онъ и служиль у него только исходною точкою и невиннымъ основаність духовной склонности, такъ накъ прекрасное твло, въ глазахъ Сократа, было выражениемъ прекрасной души. — И въ иныхъ отношеніяхъ добродътель Сократа совершенно върна почвъ греческой нравственности: повиновение законамъ государства онъ считаль суммою всёхъ обязанностей; законное и правое, νόμιμον καί δίκαιον, для него было равнозначительнымъ; поэтому добродътель вообще находилась у него въ ближайшемъ отношеніи къ политикъ. Въ тъ времена войнъ и раздоровъ, въ какія онъ жилъ, онъ долженъ былъ чувствовать необходимость всегда быть на сторожъ противъ своихъ враговъ и въ готовности подать помощь своимъ друзьямъ. Оттого добродътель Сократа была добродътель устойчиваго мужа, которая, по его понятію, состоить въ томъ, чтобы не только дёлать какъ можно больше добра своимъ друзьямъ, но и какъ можно больше зла своимъ врагамъ; и печаль о счастій врага не казалась ему чімь-либо неправымь, наприм. завистію,  $\varphi \vartheta \acute{o} \nu o \varsigma$ . Правда, что все это не исключаетъ въ немъ чувствованій благородныхъ и справедливаго обхожденія съ самыми даже врагами; онъ не обращаль вниманія на ихъ нападки и не хотълъ отражать ихъ незаконнымъ образомъ; однакожъ, какъ видно изъ двухъ защитительныхъ ръчей, вложенныхъ въ его уста, онъ разстался съ своими врагами не совствъ съ кроткими чувствованіями. Политическій элементъ, господствовавшій въ его добродітели, замітень также въ его любви къ отечеству и въ этомъ гордомъ чувствъ свободы, которое не дозволило ему итти ко двору тирана Архилая, потому что съ нимъ нельзя было обращаться, какъ равному съ равнымъ. — При такомъ политическомъ направленіи его добродътелей, домашняя его жизнь имъла для него мало цъны. Извъстная, хотя можетъ быть и преувеличенная злость его жены, Ксантиппы, заставляеть насъ думать, что семейная жизнь его была не очень спокойна; но и онъ, съ своей стороны, не занимался своими частными дёлами; онъ жилъ только для Философіи, не обращая большаго вниманія на жену и дътей; слъдовательно и въ этомъ отношении онъ жилъ по обычаю древнихъ Грековъ, которые гораздо менъе заботились о дълахъ частныхъ, чъмъ общественныхъ. — Но самое главное основаніе національности его характера и самое сильное побужденіе его жизни есть его религіозность въ духѣ древнихъ. Онъ быль убѣжденъ, что самое лучшее богослуженіе есть почитаніе боговъ, сообразное съ государственнымъ постановленіемъ, νόμφ πόλεως; онъ признаваль дѣйствительное существованіе не только Бога, но и боговъ народныхъ, вѣрилъ въ божественныя откровенія въ оракулахъ и предзнаменованіяхъ и совѣтовалъ не только приносить жертвы богамъ домашнимъ и общественнымъ, но и обращаться къ прорицалищу, какъ средству восполнять наше невѣдѣніе о вещахъ неизвѣстныхъ и будущихъ.

Какъ ни глубоко личность Сократа проникнута греческимъ народнымъ духомъ, однакожъ, съ другой стороны, въ ней поражаетъ насъ ибчто вовсе не греческое, до извъстной степени свойственное духу новому. Этотъ не греческій, чуждый элементъ казался современникамъ Сократа такою особенностію, что въ ихъ глазахъ онъ не похожъ былъ ни на кого ни между древними, ни между современниками; для обозначенія ея на находили даже вполнъ достаточнаго выраженія и называли ее странностію и неум'єстностію,  $\alpha ron l\alpha^{437}$  и самого Сократа — удивительною головою,  $\vartheta \alpha \nu \mu \alpha \sigma \tau \eta' \varkappa \varepsilon \varphi \alpha \lambda \eta'^{438)}$ . Эта странность, эта ἀτοπία, рѣшительно непонятная для греческаго сознанія, состоить въ несоотвътственности между внъшнимъ явленіемъ и внутреннимъ содержаніемъ духа, въ той несоотвътственности, которая въ противоположность пластическому совпаденію у Грековъ объихъ этихъ сторонъ, выражалась частію отвлеченіемъ духа отъ явленія, частію насильственнымъ проторжениемъ его во витшность. Въ первомъ случав въ Сократь бывало ньчто прозаическое, даже педантское,

<sup>487)</sup> Plat. Symp. 221. C.

<sup>435)</sup> Ibid. 215 A. H 213. E.

и, можно сказать, тривіальное, что різжо отличалось отъ прекрасной, художественно-выработанной формы греческой жизни. Въ послёднемъ у него проявлялось непосредственное откроненіе высшей жизни, которое, хотя проистенало изъ духа самого Сократа, однакожъ и ему самому казалось чёмъ -- то демоническимъ.

самая наружность Сократа, которую Алкивіадь (въ платоновомъ пиршествв) съ такимъ юморомъ сравживаетъ съ видомъ Силена, скорви закрывала, чтить вала его геній предъ взоромъ Грека; но и въ самыхъ еве разговорахъ и пріемахъ нельзя не видеть нівнотораго педантства разсудна и несвойственнаго Грему равнодущія из чувственной красоть формы. Стоить взглинуть ваприм. на то, какъ обстоятельно доказываетъ онъ иной разъ такія вещи, о которыхъ его собеседники сами уже давно знаютъ 420); изнъ онъ сводить идею красоти къ идеъ кользи 440); какъ отказывается отъ прогулки потому, что отъ деревьевъ и окрестностей нечему научиться 441); канъ вопреки обычанить древнихъ 442), самъ одинъ танцуетъ дома для моціона 443), и каними умствованіями защищаеть эту свою привычку; напъ къ удивлению тоже своихъ современняковъ уже на стярости учится музыкъ у Конна; съ какою педантического ваботанвостію слідуєть полученному во сив повельнію заниматься музыной 444); напъ даже на пиршествъ не можеть забыть

<sup>429)</sup> Xenoph. Memorab. III. 10, 9 n 19. 11.

<sup>440)</sup> Ibid. III. 8. 4.

<sup>441)</sup> Phaedr. 230. D.

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup>) Plat. Menexen. p. 236. — Cic. pro Mur. c. 6. Nemo fere saltat sobrius, nisi forte insanit.

<sup>443)</sup> Xen. Symp. 2. 17.

<sup>444)</sup> Phädo 61. A.

своей чендеший нъ польев 446), — счоить вылянуть жа эти и имъ нодобими черти въ характеръ Сопрата, чтобы признать въ немъ вербствато рода отсутствіе фантазіи, односторонность діалектического и разсудочного интереса, - вообще прозничность, весовывстную съ позвіей греческой жизни и утонченностію аттическиго вкуса. — Даже въ похвальномъ словъ Сократу (ть платон. пирмествъ) Алкивіадъ замвчаеть, что всь ръчи его, съ перваго вагляда, по своей формъ кажутся смъщными и грубыми, что онъ беструетъ обыкновенно о выочныхъ ослахъ, о кузмецикъ, сапожнинахъ, кожевникахъ, и по видимому всетда говорить одно и то же и одинив и темъ же образомъ. Такъ уже и современниневъ Сопрата поражало неизящество его вижинаго проявления! Но эта особенность происходила не отъ недостатка, но отъ избытка духовнаго содержания, не ета неспособности духа наполнить форму, но отъ неспособности формы къ полному выраженно духа. При этой недостаточности формы, духъ Сократа, поражаясь силою собегненной мысли, не радко весь, такъ сказать, собирался внутръ самого себя до того, что иной разъ на пиршествъ онь вроугь становился неподвижнымъ и долго оставался на едисмъ и томъже мъсть отъ одного угра до другаго, совершейно погруженный въ размышление. Въ этомъ исчезновении чувственнаго сознанія, въ этомъ непроявленіи духа во вибіпности мы видимъ опыть, какъ вырабатывалась въ Сократъ тиубина его самосознанія и размышленія.

Съ другой стороны, духъ Сократа, собирающийся въ себя отъ внаинято явленія и вырабатывающійся въ глубинъ самого себя, въ иныхъ случанхъ внезайно проторгалей въ порывахъ, возмущающихъ твердость и ясность сознанія. Быть

<sup>446)</sup> Xen, Symp. 3. 2.

Y. II.

можеть, ни въ одномъ человъкъ не соединались въ такой степени два совершенно противоположныя свойства духа, какъ въ Сократь: самое упорно-сосредоточенное въ себъ сознание и самое восторженное издіяніе его во вибщность. Въ нъкоторыхъ случаяхъ душа его съ такою восторженностію изянвалась въ словъ, что вокругъ его издъвались невъжи надъ его антузіазмомъ и энергическими движеніями, дергали его за платье, толкали, но онъ не замъчалъ ничего этого и продолжалъ свою ръчь — Къ неожиданнымъ проявленіямъ сократова духа во вибшности относятся также внушенія такъ называемаго  $\partial c$ мона его. Демонъ Сократа вообще не есть какой-янбо геній, какое - либо особое, личное существо; о такомъ существъ нигдъ не говорятъ ни Ксенофонтъ, ни Платонъ; это есть неопредъленная идея демонического голоса (форт тё багноνίε) или божественнаго откровенія (δαιμόνιον σημείον). Этотъ голосъ, или откровение никогда не касались искусства, науки, нравственности; всё этого рода понятія Сократъ самъ исключалъ изъ круга божественнаго откровенія и предоставлялъ здравому человъческому соображению 446). Демонъ его внушаль ему, что ему или друзьямь его должно дълать, чли не дълать, или опредъленнъе говоря, внушаль, чего не должно предпринимать подъ опасеніемъ неблагопріятныхъ последствій. Это внушение демона не есть, однакожъ, голосъ совъсти; совъсть обывновенно имъетъ отношение къ нравственнымъ свойствамъ нашихъ дъяній, то представляя для нихъ всеобщую нравственную норму, то обсуживая, или направляя ихъ по этой нормъ; между тъмъ какъ демонъ Сократа имълъ дъло только съ будущими слюдствіями предполагаемаго діянія, и при-

<sup>116)</sup> Xen. Memor I. 1. 6: πάντα τὰ τοιαῦτα μαθήματα καὶ ἀνθρώπε γνώμη ἀιρετέα ἐνόμιζεν είναι.

томъ только со стороны его пользы или вреда для намъревающагося предпринять что-либо. Демонъ этотъ, какъ прорицатель, можно сказать, есть внутренній оракуль: такъ понимали его и Ксенофонтъ и Платонъ, нотому что подводили его подъ общее понятіе прорицанія,  $\mu \alpha \nu \tau e i \alpha$ , divinatio 447). Чтожъ это за внутренній оракуль и какъ онъ относится къ обыкновеннымъ оракуламъ Грековъ, какъ оракуль и къ самому Сократу, какъ его оракуль внутренній? — Нравственность Грековъ была наивна и безотчетна; они не опредъляли себя къ дъятельности собственнымъ вниканіемъ и самоуглубленіемъ. Они нивли законы, обычаи, религію; но все это принималось по преданію, которое развивалось само по себъ, безъ опредъленнаго сознанія; на все это смотръли, какъ на божественные законы, освященные божественнымъ авторитетомъ. Этими законами управлялась ихъ воля въ извъстномъ кругу дъятельности; но съ другой стороны, надлежало еще ръшать въ жизни частной и общественной непосредственные случаи, вовсе неопредъленные законами. И этихъ случаевъ не ръшали Греки сами собою, своею субъективною волею. Полководецъ, или даже весь народъ не брали сами на себя ръщать, какъ въ извёстномъ случав следуетъ поступить въ государстве наилучшимъ образомъ; тоже было съ индивидумомъ въ отношеніи его семейныхъ дълъ. Въ такихъ случаяхъ Греки обращались къ оракуламъ, совътовались съ прорицателями, μάντις. Полководецъ не иначе ръшался на битву, какъ послъ наблюденія надъ внутренностями жертвенныхъ животныхъ, какъ это мы часто видимъ у Ксенофонта (въ его отступлении десяти тысячь Греновъ). Павзаній мучился весь день, прежде чёмъ далъ

<sup>447)</sup> Ibid. I. 1, 3. IV. 3. 12. Сравн. Apolog. 62. Plat. apolog. 40. A. Phaedr. 242. С. Санч. Busyph. 3. В.

нримесь начинать битву (Герод. ХХ. 33). Такое обращение Гро-BOBL BL COMMITCISHLIXE CAYURANS HE OB CAMINE DECS, NO BE CTOроннему совету, жь оранулу и венцину, необходимо было для ниять потому, что они еще же сезрван для субъенивной свободи, ноторая р'инаеть вое мет самой себя на основаниях собственнаго благоразумія и ого рёшенія признасть окончательничи. — Но съ Сопратомъ начинается новое начало внутренней жизни недов'яка, маниционтся обращение вознания къ самому собъ, пробуждение субъективной свободы; и потому Сократь долженъ быть свять вь вномъ отношения къ вившинить срекуламъ, ивиъ его современния. И въ самомъ дъдъ, «Сократъ,—но свиденто в Ксеновонта 448), — быль убънцень, чео боги жанныйныя обстоятельства (ба дабусота) въ человъчесной эживии предоставили самима собъ. Архитектура, земледаліе, экувиелное искусство и пр. — это искусства человѣческія; <del>чо</del> часовых также самы можеть достигнуть искусства вы умравэлени посударствомъ, домомъ, войскомъ; и то, что право и эменрано, что такое крабрость, или прусость-люди знають режин от осбя. Но от раживничкъ обстоятельствахъ жизни, эмоторыхъ знаніе боги предоставили саминъ себъ, должно обращаться на неоринанію, *партві*а. Такь возділивающій римане им знаеть, жто можнеть на мемь маоды; кто строить едомъ, по знасть, кому прійдется въ немъ жиль; полкововодень не можеть угадать, благополучно ди кончится его поминдъ; управляющий государствомъ не можетъ предвидъть, »будеть ли это полеэно ему самому; кто женится на пре--прасной женщик, не внасть, будеть ли она для него **мноточнакомъ радослей, или окорченій.** По причинь перозэможности знать такого рода вещи надобно обращаться къ ора-

<sup>440)</sup> Xen. Memorab. I. 4. 9 7--0.

эндау, десетиюм эне для Сопреда тимь орандаемы быль жего демои» 449).« Такъ новествуеть Коснофонтъ. По нашему образу понимянія, самое важное, истинно-божаственное есть всеобщее; таково ваприм. учреждение земледилия, госудерства, брака, законовъ; напроживъ того частности, наприм. хочекъ ля ито жениться, или строить донъ, въ сравновыя со пособинимъ ислажині; оне именотъ значеніе только для видивинума. Значь, что нетично и справодливо, несравнению важиве этихъ частностей. Какъ бы-то ни было, но демонъ Соврата: ограничивался только этими частиостями и случайностями, наприм. должны ли ого друзья мутошоствовать; сатьдорогольно занимался тёми же самыми предмотами, за рёшонісміь которыхъ прежде обращались нь оранудамъ. — Но демонъ Сопрата не есть что-либо витипес, какъ обыкновенный оравуль: напротивь, это есть изито субъективное; Сократь внутри самого себя рашаеть то, что прожде должень быль рашать орануль. Демонь Сократа не есть, однакомъ, и самъ Сократъ; ато не есть его митніе и убъжденіе; нотому что демоническія внушенія выражались у него безсознательне; ато, есть внутреннее возбуждение его помроды, непосредственнее и безотчетное, есть знаніе, соединенное вибеть съ безсознательностио, какъ это бываеть и въ магнетинескомъ, состоянін, и при другихъ обстоятельствахъ. Умирающіе, въ состоянін бользин, каталецсін, могуть знать будущее, или отдаленное современное, могуть знать такія соотношенів вещей, воторыя, совершенно сокрыты отт ихъ разумнаго пониманія. Это факты, которые напрасно многими отрицаются грубо. Кълтакого рода знанио относится и демонъ сократовъ; въ немъ выражается то же, что въ сомнамбулизмъ, въ атомъ раздвее-

<sup>400)</sup> Ibid. & 3-4.

нін сознанія. И въ Сократь явно выражалось нъчто похожее на состояние магнетическое, потому что онъ часто впадаль въ опъпенение, каталенсию, экставъ. Итакъ демонъ Сократа занимаетъ середину между обыкновеннымъ витинимъ орануломъ и чисто-внутреннимъ знаніемъ духа. Это не есть нлодъ бользненнаго состоянія тыла, но необходимый результать извъстнаго состоянія сознанія. Въ демонь Сократа мы видимъ необходимый переходъ отъ совъщанія съ оракулами къ индивидуальной независимости субъекта, приготовленной Сократомъ. Это есть средоточіе всемірно-историческаго новорота, приготовленнаго Сократомъ, что на мъсто оракула стало свидътельство индивидуального духа, что ръшение сомнительныхъ случаевъ субъектъ принялъ на себя. Но этотъ успъхъ духа, выразившійся демономъ Сократа, какъ внутреннимъ оракуломъ, въ немъ еще соединенъ съ недостаткомъ, — что свободная субъективность полагается на саму себя не во всёхъ случаяхъ, но только въ нъкоторой части поступковъ, только въ области случая и произвола, и что кромъ того, не сознавая психологического источнико своей дъятельности, снова выступаетъ въ формъ слъпаго инстинкта, и потому свою собственную сознательную жизнь, сообразно съ духомъ своего времени, противопоставляеть себь, какъ нъчто внышнее, какъ непосредственное божественное откровение, какъ оракулъ. — Итакъ значение демона сократова состоитъ въ томъ, что въ немъ, съ одной стороны, выразилось отвлечение его духа отъ вившняго міра во внутренній міръ субъективности, съ другой неспособность вполнъ преобразовать жизнь изъ сознательной субъективности. Это отвлеченное погружение духа въ самого себя, эта борьба съ идеей, еще не выработавшейся до полной ясности сознанія, то приводили Сократа въ восторженное созерцание предметовъ Философіи, то въ частныхъ случаяхъ

жизни заставляли двиствовать по внушению демона, по практическому инстинкту, стоящему внъ круга сознательной жизни духа. Но такое же отвлечение отъ непосредственной дъйствительности прежде уже мы признали источникомъ прозаичности и силено – подобія у Сократа; слъдовательно двъ черты въ его личности, — прозаичность и восторженность, съ перваго взгляда такъ различныя, имъютъ одно общее основаніе. Этимъ же отвлеченнымъ погруженіемъ духа въ самого себя Сократъ впервые внесъ въ пластическое единство греческой жизни распаденіе между внутреннею областію субъекта и его внъшнимъ проявленіемъ, — что и отличаетъ его, по самому характеру его личности, отъ всёхъ его современниковъ.

## б) Философія Сократа.

- Философствованіе Сократа, или дучше сказать, его собесъдование съ различными лицами не было канимъ-либо особеннымъ занятіемъ, а составляло его обынновенную, ежедневную жизнь, потерая была столь же вибшия, какъ жизнь Аеинянъ вообще. Анияне большую часть дня въ совершенной праздности проводили на площади, или ходили въ публичныя гимназів унражияться въ телесныхъ движеніяхъ, но преимущественно собирались для собесъдованія. Такое препровожденіе времени и обхождение между собою возможно было только при образъ жизни Аоннянъ, у которыхъ большую часть работъ, какими у насъ свободный гражданинъ самъ занимается, производили рабы, потому что такія занятія считались недостойными свобеднаго человъна. Свободный гражданинъ, конечно, могъ быть ремесленникомъ, но онъ имълъ для того рабовъ, какъ нынъ мастеръ имъетъ у себя подмастерьевъ. Досужная и вившияя жизнь авинекаго гражданина была совершенно въ духѣ тогдашняго времени. Такъ жилъ и Сократъ. Приходилъ ли онъ на

площадь, или въ гимизано, или въ изстерсито кумиона в портнаго, онь вступань въ разбоворъ, съ изить случаемсь. Сърынани, и старинами, съ сапожиннями, кужнацами, съ со-Фиотами, посударственными мужами, съ грандавами всякаго. рода онъ беспловаль, при всекомъ случав объ интересахъ ли частныхь, домашнихь, наприм. о носпитаніи ділей, вли о прадметахт, всеобныхъ, предметакъ знанія, истини, правстренности. Но онъ никого не училь съ видомъ наставнима: тімь, больно неродаволь своихъ мыслей; въ формы ущьщанія, назыданія. Это неумістно было между Аопиннами при имь пивиливацін, потому что наученівмъ исплочалось бы обовоторониев,, свободно - разчинов, соотношение между собосъдниками. Сократъ со всъми вступалъ въ, разговоръ съ тою аттическою въжливостію, которая безъ всякаго притяванія и желаноя научить другато, предоставлиеть наждему полную свебоду собсобдования и никому не отнаживаеть во министи и увежени. Въ такомъ духъ написани и плетоневы разговоры, какъ высочийший образецъ утонченной обществоимой образованности.

Въ собъевдования Сократа оплософинование оте оцинадаетъ съ его методомя, который, натъ особенность его, получить название соправлического. Методъ этотъ не окръ что-либо принуманное для оплософию содержанія; напротивъ, онъ съ необходимостию вытеляетъ изъ неве и спредъляется имъ, или лучие сизсать, отъ составляетъ необходимую принадлежность, существенную манеру сократова оплософетвованія. Однавожь, при неложенів сократовой Философіи мы долины разділить два эти момента и спачали разсмотріты ев методъ, а пототь содержанів.

Вь сопратовомь методъ надобно одлинить двів овороны: опримательную проложеньную.

Омерионаправлия сторона могода соотояла въ діалентис ческоеть расложевій и отрицаній ходячиль, безотчетныхъ. предскавленій о вещахь. Этоть пріємь употребляль Соврать в нь беседань съ соонстани, когда хотель обнаружеть всю BYCTOTY IL HOOCHORATOLINHOCTH MXB. HOHSTIN, H Bb pastopopti сь юношими, потому что оми преимущественно должны были: чувствовать потребность отрицами готовых в представлений, принятымъ безъ самостоятельняго размышаемія. Канив же образомъ Сократъ усивнать ниспроверсать любимия, но иредвзятим предотавления другимъ? Разговаривая съ нёмъ - либо, онъ обыкновенно показываль видь, будто совершенно въричъ его представленівную и понятівную, будто вполнё убеждень: въ: нивъ годиости, но только накодить въ нихъ что-либо надомое и немонятию для себя, и нотому съ северинению из-пристию справиналь: объ этомъ у спонкъ соблебдиниовъ, просияв ижь, чисбы ощи маучили его, разрышили его педорийніе. Вы этомъ пріем'в запасочется знаменитая сопратичеония пронім (ворогови Вохратос). Эта пронія на воль ни лесть нередь опраничениями, знацість собестдинна, ни скрытое намерение посменться намь невежествомъ другато, а выть больше не самь соверниция субъективность, или то ужичновение всетой: вообще истини, исторое сыпветь пость. именемъ проніи въ романтической писат; пронія сопратова ость: діалентическій, или критическій моженть его философствованія, который бососчетным представленія собестдника разрушаеты ими же самими, раскрывая въ нихъ противоръчи: ань этого всобкопимо было, чтобы собестриниц оначасы донарчиво ньюнарать свое представление, какъ: оно есть угнего: Какъ скоро представление высказано, Сопратъ изъ надерой мысин и наъ. коендаро са объяснени развивалъ противное тому. TO CHO BLICKSCHO, T. C. OHD MC BOSPENSAL MOUNTED MARKETON положенія, или опредёленія, а только разсматриваль эту же данную мысль и показываль, какъ въ ней самой заключается. противоръчіе, или самихъ собесъдниковъ побуждаль выводить слъдствія изъ того, что они признають истинимив, а тогда открывалось, какъ они противоръчать другимъ своимъ убъжденіямъ, которыя езми признають столько же истинными. Бяижайшимъ результатомъ такого пріема въ разговорахъ Сомрата было то, что сознание собесъдниковъ его спутывалось, приходило въ замъщательство; они убъждались, что знаніе, которое они считали твердымъ и надежнымъ, ниспровергнуто, что они не знають инчего даже о такихъ предметахъ, которые, по видимому, знали наилучшимъ образомъ. При чемъ Сократь и самъ говориль о себъ, что и онъ ничего не знаетъ, и что поэтому и не учить ничему. Это незмание его, άγνοια, не есть, конечно, скептическое отридание знанія, — что вовсе несовийстно съ его рашительнымъ стремлениемъ иъ знанію; съ другой стороны, это не есть и простая ировія, или изличния скромность. Въ извъстномъ отношении онъ дъйствительно ничего не зналь; разрушая безотчетныя представленія другихъ, онъ, безъ сомивнія, твиъ же критическимъ пріемомъ разрушилъ и въ самомъ себъ подобнато рода представленія, почеринутыя имъ въ юношестві изъ религін, нравовъ, обычаевъ и прежнихъ философскихъ ученій; а между тъмъ не имбль еще развитой теоріи, или положительныхъ догмовъ; глубоко сознавъ идею знанія, онъ долженъ быль видъть лишь чистый произволь во всемь, что до сихъ поръ считалось мудростію и знаніемъ; и какъ онъ первый созналь эту идею, то и не успълъ еще выработать опредъленное научное содержаніе; идея знанія была для него еще безкомечною задачею, въ виду которой онъ могъ сознавать только свое незнаніе. Но самое это незнаніе, такимъ образомъ понимае-

мое, должно было побудить Сократа выйти изъ этого состоянія, и следовательно чскать истиннаго значія. И въ самомъ дъль, онъ и къ другимъ обращался для того, чтобъ видъть, нать ли у инкъ знанія, недостающаго ему. Отсюда-то вытекала и необходимость взаимнаго, діалогическаго философствованія, которое им'єло у Сократа не одну только педагогическую цель - удобиве сообщать другимъ свои иден, но и для него самого было необходимымъ условіемъ развитія мыелей. Это желаніе искать у другихъ недостающаго у него ананія есть побужденіе дополнить себя другими, есть Сократовъ эрось (есос). Но не оставаясь самъ при одномъ тольно незнаніи, при одномъ отрицаніи безотчетныхъ представленій, Сократь не хотъль и другихъ приводить къ сознанію лишь своего незнанія, какъ последнему результату; напротивъ, самое замъщательство сознанія, самое разочарованіе его въ годиости предватаго знанія должно было и въ немъ самомъ и въ его собесъдиниахъ пробуждать потребность въ саникъ себъ искать надеживниво знанія, обращаться къ основательнъйшему размышленію для его достиженія. Такимъ образомъ отрицательная сторона сократова метода уже и сама собою препровождала мысль къ положительной его сторонъ. .

Положительная сторона сократова метода состоить въ изслюдовании, ѐбе́гастє, какъ навываеть ее платонова апологія, или, по выраженію самого Сократа (Theaet. 149), въ повивальноми искусствю, μαιεία, которое онъ заимствоваль у своей матери, повивальной бабки, въ искусствю пособлять рожденію мыслей, скрыто заключающихся въ сознавіи каждаге, т. е. развитію изъ частныхъ представленій общато понятія, въ нихъ затаеннаго. Исходной точкой этого изследованія служили для него самыя обыкновенныя, общенья представленія, и это составляеть отличительную и

притемъ необходимую черту въ его оппосомогления. Нри отрицания всякихъ предвеятыхъ пенятий, источникамъ знаим могъ быть только самый субъенть, и инецию всообщая силрона его, -- его мышленіе; но мекь эта нетимо-весоблязя сторона совнанія у Сократа още не была развити въ опредъленное содержание, то для вывода опредбленияхъ понятий оставалась ому тельно собирательная всеобиность, ромовыми представленій. Если поэтому онъ начиваль свои наспідеванія отъ общевевствато, отъ еженевникъ и св выду даже тривидиныть случновь, если и въ исенооситовних разговоранъ онъ, безъ всякой дальнейшей цели; въ инвересе лишь раввитія пончтій, донскивался не тольно у ремеспечивань, не и у готоръ поинтія имъ ремесла, то все это преисподило на HIS HOLDFOLDING HAND HAND BROOTODE TROUBLE HOUSE HOLDEN но изъ внутровинго основания, изъ перазвитата состоянія: его Философи. Чтожъ дължь Сокраны для развичин понятий? Бен овдум съ другими, опъ всегда уметиобляяв испресивеляную форму; и оттого форми непожения предлега вы вопросажь п отубтанъ названа соправическить нечению. Но въ атомъ мотодъ заключается въчто: быльше, чэмъ въ обыщоводной разговорной форми: Сомрать спращиваеть и отвидать придоставляеть вопрошаемому; всирось вивость здвою опредъменную цель, а отнеть могь бы быть саучайными. Въ пе-TATRILIA PARTOROPHETE OUR DERIG, ROMONERO, REGARE BARRONTE GUR сопинятеля; но на самонь, дъль найзи лица, нолорые одвъчази бы сообразно съ намарониемъ вопроничениясо - это ниво дело. Метау темпы у Сопрата действительно таковы собосы. инен; это пластическія лица. Въ живомъ развовова можеть CTATECRE, YOU CONTINUED TO HE HE BORDOCK, HAN HE BE TOWN COM ношенін, ва накожь предложень вопрось; но у Сократа всеки отвёчають, на вопрось, н въ опысле, попроса; ато почоне

что и самие вопросы поставлены танъ, что ими чрезвычайно облегнаевся оченть и исключествя воявій произволь. манера вопросовъ уже сама въ собъ имъла пластичность, и ми видимъ ее у Сократа во встхъ описанияхъ его, оставленникъ Ксепосонтовъ и Платоновъ. Въ живомъ разговоръ можеть также случиться, что собеседникъ хочеть и себя помазать, и потому персносить разговорь на другию точку эртмія; мо это не имъетъ мъста въ сократовомъ собестдованін; депжаться одного предмета вдёсь главное. Духъ любоспоривости, желаніе выставить себя, перерывь разговора, когда чувствують себя въ замешательства, нереходъ къ нному предмету изъ пртии, или ноудовольствів, всё эти выходки ноумъстны адъсь; онъ не свойствении коронему тону. Итакъ неудивительно, что въ разноворакъ Сократа собеседники его оприменть именно вы томы смысль, въ какомъ продлагается вопрось: это пластимамъ сократовой манеры. Впрочемъ, это тольно визиная, формальная сторона ся. Главное, къ чему направлены всв вопросы его, есть развитие всеобщаго. Чтобы привести ит сознацию понятие въ этой всеобщей форма, онъ выступасть отъ вопиретныхъ, частныхъ случаевъ, совершенно извистимы от собестинкамы; анализируеты это конкретное, поменнію вопросовъ разлягая его на части; отдёляеть случайное отъ существеннаго, и такимъ образомъ въ сознании собосжиния изваекаеть изъ частностей всеобщее, безсознательно въ нихъ затаечное и выражаеть его въ общемъ поарменін и опредъленіи. Чтобы наприм. развить понятіе о еправодиности, или храбрости, онъ начинаетъ съ развыхъ частныхъ примъровъ справедливости и храбрости, и изъжихъ жарлениять общук сущность, общее поинтіе, или опредъленіе этихъ доброденений. Этотъ прівиъ мы чаще всего встречаемъ и въ разпеворакъ Платона. Это тотъ самый пріемъ наведенія, по которому въ каждомъ человеке развивается сознаніе всеобщаго. Но у Сократа для образованія общаго понятія приводится такое множество примеровь, что для нась, привыкшихъ къ понятіямъ отвлеченнымъ, это многорѣчіе утомительно и скучно. — Ближайшимъ следствіемъ развитія въ сознаніи его собесъдниковъ общаго понятія изъ частныхъ, давно извъстныхъ имъ случаевъ, было то, что сознание удивлялось, какимъ образомъ вновь открытая мысль заключалась въ томъ, что ему извъстно было прежде и въ чемъ однакожъ оно и не подозръвало ее. Такъ наприм. каждый знаетъ, каждый имбеть представление о появлении. Но если мы станемъ размышлять о немъ въ частныхъ случаяхъ, въ которыхъ оно выражается, то оказывается, что появляющееся не есть и вмъсть есть, что въ немъ есть бытіе и небытіе. Это можеть поражать насъ, что въ такомъ простомъ представлени заключаются такія крайности, какъ бытіе и ничто.

Если теперь отъ метода перейдемъ къ ученію Сократа, чтобы познакомиться съ содержаніемъ его философіи, то найдемъ себя въ затрудненіи, потому что онъ не развиль этого содержанія въ опредъленную теорію; главнымъ предметомъ его философствованія былъ самый процессъ развитія понятій. То, что передаетъ намъ Ксенофонтъ, какъ опредъленную доктрину Сократа, есть только отвлеченное выраженіе живаго настроенія его духа, высказавшагося въ случайныхъ разговорахъ. И намъ остается поступить такимъ же образомъ, остается только извлечь смыслъ его философскаго настроенія частію изъ пріемовъ его метода, частію изъ содержанія его разговоровъ.

По смыслу сократовой иронін, или отрицательной стороны метода, представленія предвзятыя, данныя извик и потому безотчетныя, не составляють живой истины вы нашемы

духъ; духъ человъческій не есть что - либо страдательное, только извит принимающее истину, какъ военъ форму; извить дается только возбуждение духу, но не болте. — По сиыслу положительной стороны сократова метода, или повивальнаго искусства, пособляющаго рожденію мыслей, въчная и живая истина заключается въ самомъ человъкъ, и изъ него самого должна быть развиваема; все, что для человъка должно имъть значение истины, не есть мірь отъ міра сего, но дукъ отъ его собственнаго духа. Слёдовательно источникъ и основаніе всякаго философствованія ость самопознаніе, или само**υεκλποδοσακίε**, γνωθι σεαυτον, έξετάζειν έαυτον. Βυ cpasueнін съ самопознаніемъ всв прочія науки, именно математическія и физическія, не важны и безполезны, какъ скоро онъ не вытекають изъ самопознавія, или не приводять къ нему. Но нознавать самого себя человъкъ долженъ не только въ теоретическомъ отношеніи, какъ существо мыслящее, но еще болве въ практическомъ, какъ существо нравственное.

Познай самого себя, какъ существо мыслящее. Такъ какъ истина почерпается извнутри самого человъка, то значить, что ее надобно искать въ своемъ собственномъ мышленіи. Но частныя, разрозненныя представленія о вещахъ еще не принадлежать къ области мышленія, и нотому не заключають въ себѣ истины; они составляють только матеріалъ для мышленія и выражаютъ относительно-справедливое миѣніе ( $\delta \acute{o} \xi \alpha$ ) того, или другаго человъка; и потому при внимательномъ изслъдованіи ихъ, они сами собою обнаруживають свою несостоятельность, сами себя разрушають своимъ внутреннимъ противоръчіемъ. Процессъ мышленія состоить въ томъ, чтобы частныя представленія анализировать, отдѣлять отъ нихъ все случайное и такимъ образомъ извлекать изъ нихъ общее понятіе, или опредѣленіе ( $\iota \iota' \grave{e} \sigma \iota \iota$ ) вещи и по немъ обсужин

вать всё частине случан. Только познание изъ понятій составляеть настоящее знаше (впособые), или выражение печины; потому что только мысль, или всеобщее понятие всть нетина, или сущность бытія; оттого истинее, доброе и преправное вообще петинно, дебро и прекрасно само не себъ, а не не относительнимъ представлениять человина. Канъ частшин представленія сами по себі инчтожній, такъ и воякій частиний предметь, т. е. все чувственнее и телесисе само мо OCOS HO MMECTO HUNAROU LUNIN, ELLLOV COTT, RAND BCHROC тастное представление имбетъ только относительное достоимство, содействуй развитію всеобщаго, такъ все чувственное н телесное получаеть свое значение и постоимство только въ той мірв, въ какой оно служить средствомъ всеобидому. Такъ канъ всеобщее только повятіе есть сущность вещей, то значить, что истиню - существующее есть всеебщан мысть, всеобщій Разумъ, или божественное Начано. Божественное Начало само по себъ певидимо, какъ и все благородивишее, пли лучшее въ мірь: чю какь всякая вещь имбеть какуюлибо разумную, добрую цёль, то божественное Начало есть Дебро, которое должно осуществляться и осуществляется въ міръ, употребляя вещество какъ орудіе своей равумной дъятельности; вся природа, поэтому, есть выражение и органъ божественнаго Добра и самымъ служениемъ разумнымъ цължъ свидательствуеть о быти этого верховнаго Добра. — Въ разумной человеческой душе Божественное отражается съ наибольниею ясностию. Она причастиа божественной природе и существенно отлична отъ своего тъла, какъ своего орудія; и какъ разумное имъетъ безусловное достоинство, то она безомертии. Присущіе Добра въ мірт и ченовки ость болествовани EDONALCAS.

Познай самого себя, какъ существо ириссимсемияс. Какъ

познание истины вообще, такъ й въ частности знание того. вы чемъ состоить правое, біжиюх, почерпается только вывитря насъ самихъ; а безъ этого знанія невозможно нізави ственное дъйствование Какъ безотчетное представление не есть истина, такъ безотчетное дъйствование не есть правствей-Оттого неть никакого достоинства ни въ мужествв, ни въ справедливости, если все это выполняется безъ сознаин и разумнаго самоопредъления,  $\pi \varrho \circ \alpha \iota \varrho \circ \iota \circ \iota \circ \lambda \circ \gamma \varphi$ ; даже неправственно дъйствующий, но съ сознаниемъ, лучше того, кто поступаеть худо безъ сознавія; въ первомъ случав есть по крайней мірв возможность правственности, которая нарушена зявсь только на время; а въ последнемъ — нетъ и этой возножности. Всякое дъйствіе имбеть свое достоинство только въ той мірі, въ какой оно происходить изъ правильнаго знанія; знаніе есть существенное условіе добродьтели (аостії) и даже вся вообще добродътель есть не иное что, какъ знаmie, επισιήμη, λύγος, φούνησις: ποτομу чτο τοлько съ разүмнымъ познаніемъ можно дійствовать хорошо (τά καλά τε ж ауада поастым), а безъ этого познанія нельзя ни предпринять, ни выполнить ничего добраго. Такъ какъ добродътель есть знаніе, а знаніе, будучи независимо отъ субъективных в частныхъ представленій, есть только одно, то и частныя добродътели не различаются въ отношении пола, или состояний людей: добродътель только одна. Такъ какъ добродътель есть званіе, то добродътели можно учиться, — и стремленіе къ этому нравственному знанію есть цёль человёка 450). Цёль эта достижима для каждаго, потому что способность къ знанію, а слёдовательно и въ добродетели, одинакова у всехъ. Добродетель,

Ч. II.

<sup>450)</sup> Arist. Eth. Eud. 1. 5. Σωπράτης - ωετ' είναι τέλος το γενώσπειν την αρετήν.

какъ знаніе, есть знаніе именно добра; но знающій добро непремънно предпочтетъ его злу; слъдовательно знаніе добра непремънно есть и выполнение его, есть знание осуществляемое на дълъ, или мудрость,  $\sigma o oldsymbol{arphi} (lpha .$  Злой бываетъ злымъ только по невъдънію, следовательно невольно, аког, потому что быть невъжой никто не желаетъ по доброй волъ. Знаніе добра, какъ единство разумнаго мышленія и хоттнія, само въ себт имћетъ столько силы, что ничто другое не можетъ надъ нимъ владычествовать (έδεν ισχυρότερον φρονήσεως) и увлекать за собою человъка, какъ раба; оттого оно торжествуетъ надъ естественными желаніями и страстями такъ, что духъ во всякое время имфетъ свободу и познавать добро и избирать его. Поэтому съ знаніемъ добра никто не можетъ ошибаться, или дълать зло; а съ другой стороны, мудрый, владычествуя надъ собою собственнымъ своимъ знаніемъ, имъетъ жеданій такъ мало, какъ только это возможно для человъка. Добродътель есть знаніе и выполненіе добра: но добро есть всеобщій, божественный Разумъ; а божественный Разумъ выражаетъ свою волю въ требованіяхъ нашей совъсти, въ неписанныхъ законахъ, йурафог νόμοι, и въ законахъ государства ν. πόλεως, такъ что и въ государствъ признанное законнымъ есть правое, то ис- $\mu o \nu \, \delta i \varkappa lpha i o 
u \, \epsilon i \nu lpha i$ , не по волъ только законодателя, но и по самой природь,  $\varphi \dot{\upsilon} \sigma \varepsilon \iota$ . Ть и другіе законы всьмъ извъстны; и кто выполняетъ эти законы, какъ выражение всеобщаго Разума, тотъ благоговъетъ предъ виновникомъ ихъ,--божественнымъ Началомъ, стараясь по возможности уподобиться Ему самому. Следовательно добродетель, какъ знаніе и выполнение божественных вельний, есть благочестие, дибеβεία. Добродътель, какъ знаніе добра, есть знаніе не только общее, но и частное, есть знаніе и того, въ чемъ состоить наше собственное истинное добро во всъхъ случаяхъ жизни и выполнение этого добра; а потому добродътель есть уже и счастіе, но счастіе не случайное,  $\dot{\epsilon} \nu \tau \nu \chi \dot{\epsilon} \alpha$ , состоящее въ обладаніи такими благами, которыя зависять не отъ нашей воли и дъятельности, а отъ случая, и столько же могутъ быть для насъ вредны, какъ и полезны; добродътель есть ευπραξία, есть такое благо, которое пріобратается и удерживается свободною нашею дъятельностію и во всъхъ обстоятельствахъ жизни остается для насъ благомъ. Такимъ образомъ знаніе έπιστήμη, μυμροςτι σοφία, διαγονεςτίε ἐυσεβεία μ счастіе έυπραξία суть одно и то же; всв они сходятся въ одномъ и томъ же понятіи добродътели,  $\vec{\alpha} \rho \varepsilon \tau \eta$ . Стремиться къ добродътели значитъ стремиться къ знанію добра и выполнять его на дълъ, или быть мудрымъ, --- значитъ сознавать это дебро и осуществлять въ себъ, какъ божественную волю, или что тоже, быть благочестивымъ и въ самой этой дъятельности своей находить свое истинное счастіе. Въ такомъ только пониманіи добродътели состоитъ цёль человёка.

## в) Судьба Сократа.

Сократъ, эта высоко-нравственная натура, своимъ возвышеннымъ и благотворнымъ ученіемъ, по видимому, долженъ былъ пробудить такое же благоговъйное чувство удивленія и уваженія у своихъ современниковъ, какое неоспоримо стяжалъ онъ въ потомствъ. Но на самомъ дълъ случается не ръдко, что современники великаго мужа или не сознаютъ, или съ ненавистію отрицаютъ и преслъдуютъ то, чему удивляется потомство. Такова была судьба и Сократа. Онъ наставлялъ своихъ согражданъ въ познаніи добра и самъ былъ для нихъ образцемъ нравственной жизни; а между тъмъ его публично подвергали осмъянію и осужденію. На него открыто нападалъ Аристофанъ въ своихъ »облакахъ« и потомъ афинскій народъ-

21\*

оормально осудиль его и предаль смерти. Такой печальный исходь такой правственно-прекрасной жизни не быль, одна-кожь, случайностію у Сократа; его судьба тёсно связана съ его ученіемъ и діятельпостію, какъ ученіе и дійствованіе съ его личностію.

Начнемъ съ Аристофана.

Извъстно, что аемискіе комика свободно выводили ва сцену современныя и живыя лица нодъ собственнымъ ихъ именемъ: свобода, какой бы мы и не предполагали, если бы не знади объ этомъ исторически; такъ противоръчить она нашимъ попятіямъ о приличіи, наинить правамъ в обычаянь. Пользуясь такою свободю, и Аристофанъ въ своихъ комедіяхъ выводить на сцену не только Сократа, но и Асинянъ вообще, наприм. Эсхила, Евринида, анинскихъ полководцевъ, элинетворенный авинскій народъ ( $\delta \tilde{\eta} u o s$ ) и езмыхъ даже боговъ народныхъ. - Что же въ Сохрать могло служить для Аристофана предметомъ публичнаго осмъянія? — Прежде всего еторона вившияя. Природа надълила Сократа особенною наружностно: его впалый и вэдернутый посъ, глаза на выкать, лысая голова и толстое брюхо давали его физіогноміи норазнтельное сходство съ Силеномъ, — сравненіе, которое въ ксенофонтовомъ пирществъ приведело съ веселою шуткою и въ платоновомъ симпозіумѣ высказано столь же остродино, навъ н глубокомысленно. Къ томужъ, опъ ходилъ въ бедной одежав. съ необутыми ногама, часто остапавливался на улицъ среди толпы народа и позодиль вокругь себя глазами. Уливительно ли, что своевольная абинская комедія озладіла такою странною личностію, разко противоположною афинскому юношеству, изящному и утонченному? Но Аристофанъ не остановился на одной только наружности Сократа, а наналь на виутреннее значение его жизни, на самую сущность его действи-

тельнаго ученія. Нельзя предполагать, что Аристофайь руководствовался въ этомъ случаб злостію, или личною враждою; это противоричить тому изображению Аристофана и его отношения къ Сократу, какое находимъ въ пиршествъ Платона. Аристоень не быль такъ-же легкомысленный весельчакъ и поверхностный шутникъ, который бы всемъ великимъ и священнымъ жертвоваль для остраго слова и потехи Анинянь. Все у него имъетъ глубоное и серьёзное основание. Онъ не имълъ въ виду только насменику; насмешка надъ темъ, что достойно уваженія, колодна и плоска. Это жалкая острота, которая не основывается на сущности дёла, на внутреннихъ противорівчіяхъ самой вещи; а Аристофанъ не быль пошлимь остряномъ. Невозможно витшимъ образомъ навязать смишную сторому такому предмету, который въ самомъ себъ не заключестъ ничего смъщнаго, не заключаетъ ироніи надъ саминъ собою. Комическое состоить въ томъ, чтобы въ лицъ, или вещи указать, какъ она сама собой разрішается въ противоръчія. Если нътъ такой стихін въ самой вещи, изображиемой комически, то комическое будеть поверхностно, неосновательно; а этого нельзя сказать о комизмъ Аристофана. Ошь не потыпается только надъ предметами своего комизма, наприм. надъ зопискимъ демосомъ; въ самой насмышкъ надъ иниъ лежитъ гачбокій и серьёзный польтическій взглядь. Изъ всъхъ піесь его видно, что онъ быль самый ревностный патріоть, превосходный, истинно-звинскій гражданинь. Какъ патріоть съ извъстнымъ настроеніемъ духа, онь быль самый страстный почитатель стараго времени, самый воодушевленный панегиристь патріархальных правовь и постановленій; и напротивъ, глубоко ненавидълъ всякое новое стремлеше въ политикъ, искусствъ, Философіи и возрастающее проовъщение, идущее рука-объ-руку съ испорченной Демократіей. Оттого-то, желая вновь пробудить и изощрить въ своемъ народъ любовь къ старому времени, онъ такъ ъдко насмъхался надъ демагогомъ Клеономъ (во всадникахъ), надъ трагикомъ Еврипидомъ (въ лягушкахъ) и надъ самымъ Сократомъ (въ облакахъ). Сократъ, какъ заступникъ резонирующей и потому разрушительной Философіи, казался ему столько же вреднымъ, какъ и мятежная партія, безсознательно все разрушающая въ государствъ. Оттого главная мысль въ облакахъ та, чтобы подвергнуть Сократа общему презрънію, какъ представителя софистики или мнимой мудрости, безполезной, праздной, развращающей юношество и подрывающей нравы и строгость воспитанія. — Справедливъ ли такой взглядъ на Сократа? Въ извъстномъ отношении справедливъ. Въ философствовании Сократа была не только положительная сторона, но и отрицательная, и эта последняя была у него главною. Все подвергая діалектическому разложенію, онъ разрушалъ и отрицалъ ходячія, безотчетныя представленія, а витств съ ними подрывалъ и нравы и обычаи и самые законы въ ихъ общеходячей формъ. Законъ выражается и принимается безотчетнымъ сознаніемъ въ общей, неразвитой формъ, наприм. »не убей, не обманывай; « но Сократъ, анализируя и разъясняя законъ, показывалъ инстанціи, изъятія, ограниченія; наприм. что на войнъ позволительно же убивать непріятеля, позволительно полководцу обманывать своихъ воиновъ объщаніемъ подкрыпленія для возбужденія въ нихъ мужества, или врачу — обманывать больнаго. При такихъ изъятіяхъ и исклю--ченіяхъ законъ, представлявшійся сознанію прочнымъ и незыблемымъ только въ своей общей формъ, дълается шаткимъ, сизмъняющимся съ измънениемъ обстоятельствъ и требуетъ положительнаго знанія, гдѣ и какъ примѣнять его на дѣлѣ. Но Сократъ, колебля безотчетныя убъжденія своихъ собесъд-

никовъ, весьма ръдко приводилъ ихъ къ положительнымъ выводамъ, предоставляя это дальнъйшее развитіе мысли собственному ихъ соображенію. Поэтому добрый или дурной результать діалектики Сократа въ его собестдинкахъ всегда зависълъ отъ характера самого субъекта, гдъ субъектъ былъ дурной, тамъ всегда могла повториться исторія Стрепсіада, представленная въ облакахъ Аристофана. На эту-то отрицательную сторону сократова философствованія напаль Аристофань, изображая ее комически съ ея внутренними противоръчіями. описываетъ Сократа, какъ онъ своимъ нравственнымъ ученіемъ о добрѣ производитъ противоположное тому, къ чему стремится, какъ его ученики восхищаются открытіями, почерпнутыми у него, которыхъ пріобрѣтеніе они считаютъ для себя счастіемъ, которыя, однакожъ, развращаютъ ихъ до крайности и приводять ихъ къ следствіямъ противоположнымъ тому, чего они ожидали. Превосходное открытіе, которымъ восхищаются ученики Сократа, какъ самымъ лучшимъ пріобрътеніемъ, — по изображенію Аристофана, — есть взглядъ на ничтожество законовъ добра, какъ оно является наивному сознанію. — Въ описаніе Сократа Аристофанъ привнесъ, конечно, нъкоторыя черты выдуманныя, по крайней мъръ неоправдываемыя исторически; наприм. будто Сократъ глубокомысленно занимался изследованіемь, какь далеко прыгають блохи и для того наклеиваль къ ихъ ногамъ воскъ; можно приписать авинскому комику и преувеличение въ томъ отношеніи, что сократову діалектику онъ неумолимо довель до крайняго ея результата: однакожъ, нельзя сказать, что Аристофанъ несправедливо изобразилъ Сократа; напротивъ, надобно удивляться глубинь, съ какою онъ постигъ отрицательную сторону его діалектики, и художественности, съ какою представиль ее въ живыхъ лицахъ. Какъ приверженецъ старицы, какъ патріотъ съ духомъ стараго времени, онъ не иначе и могъ смотръть на Сократа, какъ съ этой именио и что его взглядъ схваченъ съ дъйствительности, видно и изъ того, что, по свидетельству Платона, мивніе, высказанное имъ о Сократь, едьлалось почти всеобщимъ и сохранилось до самой смерти его, въ течени двадцати четы. рекъ лътъ, считая съ перваго представленія облаковъ. — Но если Аристофанъ правъ съ своей точки эръніа, то ислызя однакожъ не замітить, что его точьа зрінія не вірна, и что вся политико-соціальная тенденція его держится на ложномъ цонятій объ историческомъ развитій. Прекрасное старое время, накъ онъ изображаетъ его, среди новаго времени есть уже мента. Какъ взрослый не можеть естественнымъ образомъ опять сдёлаться дитятей, такъ точно безотчетная правственность и наивность младенческого періода народа не можеть быть насильно перепессия въ тъ времена, когда размышление разръщило и уничтожило непосредственность и безсознательную правственную простоту. Невозможность такого возврата подтверждаетъ и самъ Аристофацъ, когда въ неудержимовеселомъ настроеніи духа съ комической насмінной предаеть посмъчнію всь божескіе и человьческіе авторитеты, и тыль самымъ показываетъ, что и онъ не стоптъ уже на почит старыхъ нравовъ и обычаевъ, что и онъ сыпъ своего времени. ватующій противъ нововведеній средствами новаго же времени. и такимъ образонъ впадаетъ въ противориче съ саминъ собою, - однимъ и тъмъ же дъйствіемъ и поддерживая древнью правственность и разрушая ее.

Митніе, комически высказанное Аристофаномъ въ ого облакаха, повторилось и кончилось въ жизни Сократа въ высмен стопена трагически. Осуждение и смерть его ость трагодія Арика, трагедія всей Гредіи.

Послѣ тего, что Сократъ долго жилъ и училъ въ Аеинахъ своимъ обыкновеннымъ образомъ, на 70-мъ году его жизни, противъ него представили формальное обвинение въ судѣ: Мелитъ молодой поэтъ, Анитъ демагогъ и Ливонъ реторъ. Содсржаниемъ обвинения были два пункта: а) что Сократъ не уважаетъ народныхъ боговъ и вводитъ новыхъ и б) что онъ развращаетъ юношество. По этимъ пунктамъ и народный судъ призналъ его виновнымъ.

Нътъ основаній предполагать, что обвинители дъйствовали противъ Сократа одинственно изъличной къ нему вражды; всего втроятите, что следуя общему мненію, какое составидось о немъ въ народъ, они руководствовались убъжденіемъ въ его выновности, -- убъждены были, что учение его вообще имъетъ софистическій характеръ, опасный для религіи и нравственности; а что этого рода вину преследовали судебнымъ образомъ, причину тому надобно искать въ особенныхъ политических обстоятельствах того времени. Легкомыслів софистическаго образования стояло въ треной связи съ политическимъ паденіемъ Аоннъ въ нелононнезскую войну; изъ школы софистовъ вышли самые главные и самые опасные новые полрушка, которые частію какъ олигархи, частію какъ демагоги терзали государство; изъ нея вышла та гибельная мораль, которая жеданія и прихоти субъекта поставила на мъсто существующихъ правовъ и редигіозныхъ върованій, корысть-на мъсто права и властвованіе влят другими считала верхомъ человъческаго сластія; изъ нея наконець произошла и та безсолержательная реторика, которая богатство техническихъ средствъ употребляла только для достиженія желанной цели, каковабъ ода ни была, и поставляла высочайшимъ для себя торжествомъ неправое дело делать победоноснымъ и правымъ. Эту связь соещствиескаго образованія съ политическою порчею

государства сознавалъ не одинъ Аристофанъ, преслъдовавшій это начало въ своихъ облакахъ; мы видимъ у Платона (Meno 91. с.), что и Анить быль самымъ ревностнымъ противникомъ гибельнаго воспитанія софистовъ. Если въ прежнее время не слишкомъ обращали внимание на слъдствия этого воспитанія, то исходъ пелопоннезской войны долженъ быль каждаго вразумить въ ихъ превратности. Поэтому естественно, что тъ, которые освободили Аеины отъ олигархіи, введенной Лизандромъ, и витстт съ древними постановленіями возстановили и свою политическую независимость, захотъли уничтожить зло въ самомъ корнъ, противудъйствуя софистическому воспитанію. Но Сократъ, съ его отрицательнымъ пріемомъ философствованія, имѣлъ величайшее формальное сходство съ софистами; на него вообще смотръли какъ на представителя новомоднаго, софистическаго воспитанія; и о гибельности его вліянія судили по нікоторымъ изъ его учениковъ, между которыми Критій, одинъ изъ тридцати тирановъ, и Алкивіадъ, этотъ геній легкомыслія, наиболье бросались въ глаза, потому что они много сдёлали зла афинскому народу. Кромъ того, такъ какъ софисты, по своему характеру, были аристократического духа, то и Сократь, мнимый софисть, также должень быль казаться народу аристократомъ, и это тъмъ больше, что въ числъ его друзей и учениковъ были мужи извъстные своею олигархическою тенденцією, таковы: Тераменъ, послѣ Критія одно изъ значительнійшихъ лицъ между тридцатью тиранами, Платонъ и его братъ съ дядей его Хармидомъ, Ксенофонтъ, который около времени сократова процесса, а можетъ быть и по соприкосновению съ нимъ, изгнанъ былъ изъ Анинъ за свою связь съ другомъ Спартанцевъ, Киромъ. Съ другой стороны, изъ трехъ обвинителей Сократа два, какъ демократы, поль-

зовались особеннымъ уваженіемъ демократической партіи: Анить при Оразивуль быль полководцемъ въ Филь и послъ однимъ изъ лицъ, имъвшихъ величайшее вліяніе въ государствъ; Мелитъ, главный обвинитель, возвратившійся также съ Өразивуломъ, находился съ Кефисофономъ во главъ посольства, отправленнаго изъ Пирея въ Спарту для переговоровъ о миръ; да и судьи Сократа, по указанію платоновой апологіи (§ 21. А), принадлежали къ числу изгнанныхъ и потомъ возвратившихся въ Абины съ Оразивуломъ. При такихъ обстоятельствахъ удивительно ли, что тъ, которые заботились о возстановленіи демократическаго образа правленія и величія Аоинъ, --- какими были и обвинители и судьи Со-крата, — видѣли въ немъ развратителя юношества, человѣка опаснаго для государства? Итакъ Сократъ палъ жертвою демократической реакціи, наступившей по низверженіи тридцати тирановъ. Впрочемъ, это вовсе не было исключительнымъ побуждениемъ нападокъ на него; напротивъ, непосредственную вину его видъли въ ниспровержении имъ древней нравственности и благочестія; въ отношеніи къ этой винъ антидемократическая тенденція его ученія была частію только посредственнымъ следствіемъ, а частію только отдельной причиной. Разсмотримъ же въ частности главные пункты обвиненія противъ него.

При первомъ взглядѣ на эти объвинительные пункты открывается, что они не касаются Сократа такъ непосредственно, какъ были высказаны. Обвиненіе, что онъ »невѣритъ въ государственныхъ боговъ и занимается безбожною метеорософіею Анаксагора« (признавшаго солнце камнемъ), не только не подтверждается никакими фактами, но еще противорѣчитъ всему тому, что достовърнъйшими свидѣтелями передано намъ о разговорахъ и дъйствіяхъ философа; потому

что, какъ и всъ прочіе Аонияне, онъ приносиль народнымъ богамъ жертвы на публичныхъ олтаряхъ и о самыхъ богахъ отамиался съ благогованиемъ, а изследованиемъ природы въ дуже софистовъ (Протагора и самаго Анаксагора) не замимался никогда. Несправедлива и та сторона обвиненія, будто Сократь »вводить новыя демоническія силы, « несправедлива потому, что онъ никогда не имблъ намбренія ставить своего демона на мъсто боговъ, или по причинъ его считать оракулы излишними для другихъ, или для самого себя. Что Совратъ »развращаетъ юношество,«— и это обвинение не имъетъ прямыхъ доводовъ. Въ подтверждение этого пункта ссылались на Критія и Алкивіада, какъ учениковъ его; но, какъ замъчаетъ Ксенофонтъ, оба они научились злу не у Сократа, который, напротивъ, долго еще ихъ обуздывалъ; и хотя здравое воспитание всегда бы должно делать воспитанниковъ добрыми дюдьми, однако тамъ, гдъ опо не приносить желземихъ плодовъ, нельзя еще тотчасъ винить за то наставника; утверждали, будто Сократъ научаетъ презирать родителей и родственниковъ; но онъ инкогда не внушалъ такихъ инслей, а развъ искоторые изъ его слущателей сами во себъ выводили доъ словъ его такого рода заключение; приводили также въ оправдание своихъ словъ, что Сократъ одобряетъ гордое обхождение богатыхъ съ бъдными; но и это несправедливо, котя вопросительное выражение этой мысли и могло оставить въ комъ-либо подобнаго рода впечатление.

Но какъ бы ни велико было недоразумине обвинителей и судей Сократа, нельзя однако отрицать, что его учение и образъ мыслей заключають въ себи элементь, несовийстимий съ началомъ греческой общественной жизни и нравственности. Этотъ элементь, разсиатриваемый вообще, есть укломине отъ непосредственно—данной правственной объективности

нь субъенту и его созизнію, — требованію, чтобь видивидумъ, вибето безусловного подчинения законамъ, правлиъ и представленіямъ своего государства и народа, опредъляль собя въ дъйствовани своимъ собственнимъ разумъніемъ, --- мысль, что нравственную цену имбеть не безотчетное принятие существующихъ нравовъ, но только самостоятельная деятсяьность, короче — что добродътель есть знаніе. Сократь нонямаль это начало, конечно, не такъ односторонно, какъ соонсты; онъ поставляль высочайшемъ запономъ не субъективный произволь, а вонимание вырабатываемое мыничениемъ, почерпаемое изъ объективно - истинныхъ помятій. Но частія и это начало все же противоръчить сущности греческой правственности, котороя еще не знала и не могла спести этой новой свободы субъективнаго правственнаго убъжденія, а частію и сократово знаніе еще не было развито до такой степеви, чтобы въ определенныхъ результатахъ можно было показать его согласів съ тімъ, что государство признавало истиннымъ и правымъ. Если Сократъ въ частности не противоръчилъ им въ чемъ обычалиъ и законамъ своего отечества, то одна уже формальная сторона его пониманія, — что онть не хотіль принимать ихъ безотчетно, -- дълаза его виновнымъ противъ начала греческого государства; и самый способъ этого изследоважия могь содействовать только къ усилению его виновности, нотому что носледнимъ основаниемъ правственной деятельности у него всегда была, по видимому, только нольза ея. Если самъ Сократъ не руководствовался этимъ эгоистическимъ побужденимъ, то кто могъ поручиться, что со сторены онлософа это не была только непоследовательность, или чието субъективная необходимость, безъ которыхъ его учене делжно бы вести совершенно къ инымъ результатамъ? И въ сомонъ дъсъ, Алиніздъ и Критій употребили же сопра-

тическій методъ только для эгоистическаго оспариванія нравственныхъ авторитетовъ; и другіе ученики Сократа, не будучи въ состояніи следовать его методу во всемъ его объеме, могли останавливаться лишь на отрицаніи прежнихъ нравственныхъ убъжденій и на сомньніи въ общепринятыхъ началахъ и учрежденіяхъ. Но и въ техъ положеніяхъ, которыя высказаны самимъ Сократомъ и учениками върными его духу, выражается взглядъ несовмъстимый съ сущностію аемнскаго государства. По древне - греческимъ понятіямъ государство должно быть непосредственнымъ и первымъ предметомъ нравственной дъятельности; а съ этой точки зрънія нътъ добродътели частной, которая бы ограничивалась сама собой; и не только тоть, кто положительно действоваль бы противь государства, но и кто не посвящаль бы ему своей дъятельности, слыль бы дурнымъ гражданиномъ. А между темъ Сократъ требовалъ, наоборотъ, чтобы каждый занимался прежде всего самимъ собою, а за тъмъ уже государствомъ; и самъ онъ считалъ своимъ назначеніемъ частное обхожденіе съ другими для ихъ назиданія, и потому совершенно устранялся отъ политической дъятельности и говаривалъ о самомъ себъ, что онъ не Аоинянинъ, не Грекъ, но всемірный гражданциъ; а въ тъхъ немногихъ случаяхъ, гдъ ему невозможно было устраниться отъ участія въ политикъ, онъ противопоставляль испорченности своего времени только страдательное сопротивление. Равнымъ образомъ изъ школы его, кромъ выродившихся воспитанниковъ его, Критія и Алкивіада, всё почти выходили мужи не принимавшіе никакаго участія въ дълахъ общественныхъ. Далъе, государство у Грековъ было и абсолютнымъ нравственнымъ объектомъ и абсолютнымъ нравственнымъ авторитетомъ; но Сократъ, хотя ссылался на законы государства вопреки софистическому отрицанію объективной нравственной нормы.

однакожъ, съ своей стороны, самосвъдение субъекта тоже ставиль выше ръшеній государства въ своемъ знаменитомъ изрвченій, — что онъ желаетъ больше повиноваться Богу, т. е. внутреннему призванію, чъмъ Авинянамъ, хотя бы они строго запрещали ему это. Изъ такого отношенія Грековъ къ государству непосредственно вытекало дальнъйшее требование --безусловно покоряться государственнымъ учрежденіямъ и не только не возставать противъ нихъ силою, но и не осуждать ихъ. Но Сократъ открыто, въ самыхъ сильныхъ выраженіяхъ, выставлялъ на видъ недостатки демократическаго образа правленія. Какъ истинная добродътель, по его понятію, состоить въ знаніи, такъ и истинными правителями въ государствъ должны быть люди только знающіе 454). Поэтому, когда демократическое правленіе Авинъ каждому гражданину предоставляло право совъщанія въ дълахъ государственныхъ и для каждой общественной должности избирало гражданъ по жребію, то такое учреждение не могло не казаться ему самымъ страннымъ; и онъ дъйствительно называлъ глупостію выборъ государственныхъ лицъ по жребію, тогда какъ никто не захотьль бы довъриться кормчему, или ремесленнику, избранному таслучайнымъ образомъ. Въ присутствіи самыхъ судей своихъ онъ съ неуважениемъ отзывался о демократии вообще; онъ думалъ, что правдивому человъку не слъдуетъ принимать никакаго участія въ управленіи государствомъ, потому что онъ палъ бы жертвою страстей народа прежде, чъмъ былъ бы въ состояни сдълать что-либо полезное; если въ иномъ случат Сократъ совттовалъ Хармиду заниматься государственными дълами, то и это дълалъ въ слъдствіе самаго неуважительнаго понятія о демократіи; желая внушить ему смълость, не-

<sup>45)</sup> Xenoph. Memorab. III. 9. 10.

обходимую въ народнихъ совъщавіяхъ, онъ наполиналь ему, что демось, котораго онь такъ страшится, есть не иное что, накъ собрание сапожняковъ, лавочниковъ, мужиковъ, которое ин мало не заслуживаетъ особеннаго вниманія. Удивительно ли, что въ последствии времени Хармидъ, какъ одинь изъ десяти начальниковъ Пирея, назначенныхъ тридцатью тиранами, палъ на сторонъ своего родственника Критія въ борьбъ иротивъ освободителей отечества, погда олигархическое направленіе его фамиліи оплодотворено было въ йемъ такого рода внушеніями, — или что Алкивіадъ изъ техъ же понятій сдълаль ближайшее приложение, что законы, устанавливаемые толною такихъ мевъждъ, не имъютъ значенія истинныхъ законовъ? — Что имбеть силу относительно государства вообине, то должно имъть ее и въ частности относительно правственной объективности; оттого съ обзинениемъ Сократа въ неуважении государственныхъ учреждений находится въ связи и дальнъйшее обвинение, что онъ паучаетъ презпрать родителей и родственниковъ, внушая своимъ собестдникамъ, что если дъти умиве родителей и родственниковъ, то могутъ связаты ихъ, накъ безумныхъ, и когда кто-либо нуждается въ помощи, то нолезны для него пе его родственники, а тъ, которые умеють доставить имъ нужную помощь. И эти обвяненія, въ такомъ прямомъ смысль, въ какомъ высказаны обвинителями, безспорно, ложны: однакожъ и въ нихъ еств часть истины. Если Сохрать изъ своего ученія »о безусловномъ достолиствъ знанія выводиль правильное заключеніе, что друзья и родственники не имъютъ никакого значенія, какъ скоро не обладають истиннымь знашемь, если онь сравниваль такія лица съ бездушными трупами, или негодными изверженіями человіческаго тіла, если приміняль къ нимь одно изъ своихъ общихъ положеній, »что неразумное не имбеть ни-



καποθί ціны« (ὅτι τὸ ἄφρον ἄτιμον ἐσιι), το she ste ons могь утверждать въ томъ смысль, что всякь должень отераться о пріобрътеніи истиннаго знанія, чтобъ не быть недостойнымъ своихъ родственниковъ. Но что мъщало другимъ выводить отсюда и то следствее, что родственники невежи и безполезные для насъ не заслуживають никанато уважения и вниманія, капь ввято не имбющее никакаго достоннотва? И куда не могло бы вести это заключение, котда и самъ Сократь утверждаль, что онь тщетно искаль истиннаго знанія у свеихъ согражданъ, что большая часть изъ нихъ вовсе не знаетъ и тъхъ вещей, которыя по видимому энастъ наилучше, что тотъ не много отличается отъ сумастедшаго, кто че замя самого себя, думаеть однакожъ, будто знаеть то, чего на самомъ дълъ не знаетъ? Очевидно, что разоматривая учение Сократа съ этихъ точекъ зрвнія, обвинители его находили основаніе думать, что »онъ развращаеть юношество. « — Наконець. и обвинение, что Сократъ »не въритъ въ государственнымъ боговъ, с сколь ни ложно въ этомъ общемъ видъ , - тоже имъетъ сторону и сираведливую. Дельфійскій Аполлонъ, Пиеія, признали Сократа мудртишимъ изъ Грековъ. Такое признаніе оракула достойно замічанія. Въ дельфійскомъ оракуль присущъ быль Аполловъ, какъ въщій богъ (Фобъ въщій); его верховная заповъдь была: эпоэнай самого себя. « Этою заповъдью требовалось не познание частностей и случайностей челевъка, но самопознание духа. Заповъдь эту исполнилъ Сократъ; »γνωθι σαυτόν« онъ обратиль въ нословицу; онъ герей, который на мъсто дельфійскаго оракула ноставиль начало: человънъ въ самомъ себъ познаетъ то, что истинно; онъ должень созерцать истину въ себъ самомъ. И Писія, съ своей стороны, приговоромъ своимъ о Сопрать отказывается отъ прорицанія въ пользу субъективнаго сознанія человіна. Эта вітра Ч. П. 25

въ сознание человъка повела за собою великій переворотъ

въ міръ нравственномъ: человъческое сознаніе, въ себъ са—
момъ почерпающее истину, не есть уже прежній богъ, Аполлонъ; это есть дъйствительно пришествіе новаго бога. И потому жалоба на Сократа »за введеніе новыхъ боговъ

совершенно справедлива въ этомъ смыслъ.

Такимъ образомъ Сократъ, хотя самъ въ себъ убъжденъ быль не только въ правъ, но и въ законности своего двиствованія, быль однакожь представителемь такого образа мышленія, который рішительно противорівчиль началу древне-греческой нравственности и который не могь быть осуществленъ безъ ея ниспроверженія; и съ другой стороны, авинское государство, по греческимъ понятіямъ о правъ государства относительно обнаруженія мыслей и чувствованій своихъ гражданъ, безспорно имъло полную власть наказать въ лицъ Сократа это начало, враждебное для общественной жизни. И Аниняне дъйствительно признали Сократа виновнымъ за оскорбление ихъ жизни въдвухъ пунктахъ, --- въ отношеніи нравственности и религіи; скажемъ болбе, съ этой точки зрвнія Леиняне не могли не признать его виновнымъ. Но за эту вину онъ еще не быль осуждень на смерть; въ такому осужденію подало поводъ другое обстятельство: неповиновеніе Сократа верховной власти народа, — что составляетъ вторую сторону въ его судьбъ.

По авинскимъ законамъ, признанному на судъ виновнымъ предоставлялось право самому назначать для себя наназанів. Дъло шло только о родъ наказанія, а не о наказанія вообще. Что Сократъ заслуживаетъ наказаніе, это признали уже судьи. Онъ могъ теперь отъ суда геліастовъ итти къ народу и просить (но не формально апеллировать) о снятіи съ него наказанія, или по крайней мъръ опредълить себъ наказаніе, не произвольно, конечно, а соразм'трно съ преступлоніемъ, --- избрать денежную пеню, или изгнаніе. Самымъ выборомъ наказанія предполагалась мысль, что осуждаемый покаряется приговору суда и признаетъ себя виновнымъ. Но Сократъ не захотълъ просить народъ и отказался опредълить себъ наказаніе, потому что, какъ онъ самъ говорилъ, это значило бы признать себя виновнымъ 452), хотя дёло шло теперь уже не о виновности, а только о редѣ наказанія. Въ этомъ отказъ, конечно, можно бы видъть нравственную самостоятельнось, которая сознаеть свое право, настаиваеть на немъ и не соглашается ни дъйствовать иначе, ни признать неправымъ то, что сама она сознала правымъ; но съ другой стороны, этотъ отказъ противоръчитъ тому, что самъ Сократъ говорилъ послъ въ темницъ, именно, что онъ сидитъ здъсь и не хочеть бъжать отсюда, потому что Аеинянамъ это кажется лучшимъ, и ему кажется наилучшимъ — повиноваться законамъ. Но какъ скоро Аоиняне нашли его виновнымъ, то и тогда уже надлежало покориться закону, подчиниться ихъ приговору и признать себя виновнымъ; и тогда уже надлежало ему признать за лучшее - заплатить пеню, потому что чрезъ это онъ покорился бы не только закону, но и приговору народа. Верховную власть народа Сократь, конечно, признавалъ вообще, но не въ этомъ частномъ слуа между тъмъ надлежало признавать ее частныхъ случаяхъ. Теперь онъ не подчинился народной власти, противопоставилъ судебному приговору свою совъсть и оправдывалъ себя предъ ея судилищемъ. Но никакой народъ не можетъ полагаться на судилище совъсти обвиняемаго, на его сознаніе, что онъ исполниль свою обязанность. Если со-

<sup>- 452)</sup> Xen. apolog. Socr. § 23.

знаеть индивидумъ, что исполнилъ свою обязанность, то долженъ сознавать это и народъ; потому что народъ, въ такомъ государствъ, какимъ было анинское, есть правительство, есть всеобщая государственная власть; а первое начало всякаго государства есть то, что въ кругу его нътъ высшаго разума, высшей совъсти и правдивости надъ тъмъ, что государство признаетъ правымъ. Если можетъ ошибаться народъ, то тъмъ болъе могутъ ошибаться индивидумы. И судъ есть совъстъ, совъсть привиллегированная; судилище есть всеобщая совъсть, признанная закономъ и не имъетъ надобности признавать особенную совъсть осужденнаго. Люди весьма легко убъндаются въ томъ, что они выполнили свою обязанность; но судъи должны изследовать, въ самомъ ли деле выполнена обжанность и въ какой мъръ. Сократь не хотъль смириться предъ народомъ, просить его, чтобъ не унизиться передъ нимъ. Но въ смиреніи передъ властію народа нътъ ничего унизительнаго для индивидума, потому что индивидумъ должень же чекариться всеобщей власти. Извъстно, что и Перикль со слезами умоляль народъ за Аспазію и Анаксагора; и въ римской республикъ самые благородные мужи упращивали гражданъ. Но, какъ бы то ни было, Сократъ не смирился предъ народомъ и тъмъ оскорбилъ величіе народной власти. Слъдствіемъ такого оскорбленія быль приговоръ къ смер-Упрямство осужденнаго такъ раздражило Анинянъ, что восемнадцать изъ техъ судей, которые прежде объявили его невиннымъ, теперь осудили его на смерть.

Можно преднолагать, что многіе изъ участвовавшихъ жь осужденіи Сократа побуждались то личными, то полити ческими страстями; но нельзя не согласиться и съ тъмъ, что Авиняне въ самомъ греческомъ правъ имъли достаточное основаніе осудить его. Сократъ своимъ началомъ субъектив—

ности, осворбиль нравственную жизнь своего народа, его духъ, и за это оскорбление наказанъ. Принципъ, на которомъ держался общественный быть. Грековъ, еще не могъ переносить начала субъективности; оно было враждебнымъ для него и разрущительнымъ; и потому авинскій народъ обязанъ быль противодъйствовать ему по своимъ законамъ; ₫#O въ этомъ началъ преступленіе. Но таково вообще значеніе героевъ во всемірной исторіи; съ ними выступаетъ въ міръ новое начало, которое противоръчить прежнимъ, оказывается нихъ разрушительнымъ; и потому герои обыкновенно кажутся насилующими и разрущающими законъ. За то, если они сами и преходять, какъ индивидумы, то начало ими положенное не погибаетъ и, хотя бы - то принявщи иную форму, разрушаетъ прошедшее. И Сократъ есть герой, который сознательно выразумъль и высказаль высшее начадо духа. Это высшее начало такъ же имъетъ за собой право, какъ и принципъ греческой жизни, — имъетъ именно безусловное право самосвѣдущаго духа, --- сознанія, почерпающаго свои рѣ-щенія изъ самого себя. Столкновеніе этого новаго начала съ духомъ греческой жизни вызвало реакцію, и Сократъ, какъ индивидуальный представитель этого начала, самое начало не погибло; съ него снята только не соотвътствующая форма индивидуальности, сцята, конечно, насильственнымъ образомъ, — осуждениемъ Сократа на смерть; но такимъ только образомъ начало это получило свою истинную. форму, сдёлалось всеобщимъ, и съ того времени развитіе его простирается чрезъ всю последующую исторію.

Могутъ подумать, что судьба Сократа не была необходимымъ результатомъ его жизни, что жизнь его моглабъ имъть и иной исходъ, что Сократъ могъ бы жить и умереть, какъ частный философъ, что учение его могли бы спокойно принять его ученики и также спокойно передавать дальше безъ вмѣшательтства народа и государства, и что слъдовательно обвинение Сократа случайно. Но должно сказать, что этому началу воздана надлежащая честь только самымъ его исходомъ. Оно есть существенный моментъ въ развитіи самосознанія, предназначенный къ тому, чтобы вызвать новую, высшую действительность. Начало это достойно было того, чтобы явиться въ прямомъ отношении къ дъйствительности, а не просто только какъ митніе и ученіе. Такое отношеніе вытекаетъ изъ природы самого этого начала; его истинное значение состоить въ томъ, что оно имъеть отношение къ дъйствительности, и притомъ въ противоположность принципу греческаго духа. И Авиняне оказали ему честь, сознавши его отношение къ дъйствительности; они справедливо сознали, что оно враждебно ихъ общественной жизни, и сообразно съ этимъ сознаніемъ поступили съ нимъ. Такимъ образомъ исходъ сократова начала не случаенъ; онъ заключается въ этомъ самомъ началъ.

Мы видъли, что Авиняне имъли основаніе осудить Сократа, смотря на него съ точки зрънія греческаго права. Но имълиль это право и Авиняне тогдашняго времени, Авиняне—современники Сократа,—это иной вопросъ, на который мы съ исторической точки зрънія должны отвъчать отрицательно. Еслибъ Сократъ явился во время Милтіада и Аристида и былъ осужденъ, то это осужденіе само собой оправдывалось бы желаніемъ народа защищать дъйствительный принципъ общественной жизни отъ вторженія новаго, противоположнаго ей начала субъективности; но теперь, послъ пелопоннезской войны, уже цельзя безусловно допустить такого взгляда на осужденіе Сократа. Авины, которые въ теченіи полустольтія увлекались духомъ софистической образованно-

сти, которые со смерти Перикла, вмѣсто великихъ государственныхъ мужей, безкорыстно преданныхъ общественному благу, имѣли во главѣ своей только демагоговъ и олигарховъ, не гнушавшихся никакими средствами для удовлетворенія своему честолюбію, или корысти, которые вмісто древней важности Эсхила и глубокаго благочестія Софокла привыкли рукоплескать резонерству Еврипида и безпощадной насмышкы Аристофана, — такой народъ, который моральныя требованія давно уже замѣнилъ личною прихотью, — такое государство, которое было совершенно проникнуто субъективною свободою и образованностію, — уже не имъли права осудить философа, который только созналь и высказаль это начало своего времени. Между тъмъ Сократъ, хотя и не стоялъ уже на почвъ прежней непосредственности, встми силами стремился къ тому, чтобы спасти начала нравственности, потрясенныя софистами, и потому заслуживаль скорьй благодарность, чемь осужденіе, какъ это высказалъ и самъ Сократъ въ своей защитительной ръчи, объявляя Авинянамъ, что за свое ученіе онъ заслуживаетъ общественнаго содержанія въ Пританев. Правда, что послѣ пелопоннезской войны покушались возвратиться къ древжизни и учрежденіяхъ, а Сократъ, нравамъ ВЪ причинъ своего начала субъективнаго самоопредъленія, оставилъ почву безотчетной нравственности, и оттого палъ жертвой реакціи древняго духа противъ новаго: возвратъ теперь уже былъ невозможенъ и исторически не могъ быть оправданъ. Осуждение Сократа есть политический анахронизмъ, какъ видно и изъ того, что ни смерть его, ни другія тому подобныя міры не могли уже возвратить авинскому государству его прежней силы и спасти его отъ безпрерывно возраставшей порчи. Итакъ, если Сократъ виновенъ противъ духа своего народа тъмъ, что движимый

своимъ общеміровымъ посланничествомъ, оставилъ прежнюю почву греческаго сознанія и подняль его надъ предблами, внутри которыхъ единственно возможна была эта опредъленнав форма національной жизни, то это не было виною одного ниджендума, но принадлежало всему его народу и его времени. И Афиняне сами почувствовали это вскоръ; они раскаялись въ осуждении Сократа и наказали обвинителей его то смертію, то нагнаніемъ. Такимъ распораженіемъ Анияне признали не только индивидуальное величіе осужденнаго, но и то, что начало его, враждебное и пагубное для нихъ, виздрилось уже и въ ихъ собственномъ духъ, что и сами они находятся въ распадении съ непосредственною правственностию, что они осудили въ Сократъ свое собственное начало. Но накъ авинскій народъ за эту общую вину наказаль одного Сократа, то не только осудиль онь въ немъ самого себя, но сділяль еще ту несправедливость, что заставиль одного нести навозание за то, въ чемъ отвътственность передъ историю падаеть на всёхь. Итань, осли виновень быль Сократь противь духа своего народа, то виновень и авинскій народь противъ самого Сократа; и притомъ видовность и невинность раздълены между нами не равномбрно: тогда какъ Сократъ имълъ за собой безусловное право исторически-высшаго начела, его противники уже не имтли полнаго права своего принцица, потому что и сами не были уже върны ему. И воть что составляеть истиню - тратическую запутациость. въ судьбъ Сократа! Здъсь мы видимъ не простое лишь столкновение равно противоположныхъ нравственныхъ силъ; напротивь, каждая изъ нихъ включаетъ въ себъ другую, такъ что Асмияне осудили въ Сократъ свой собственный принцицъ, а Сократъ понесъ наказаніе не только за свое отпаденіе отъ прежней наимной правственности, но и за

свои усилія — возстановить нравственныя начала, нотрясенныя софистикой!

Средоточіе всей Философіи Сократа составляеть идея знанія. Ее поставляль овъ своей задачей, согласно повельнію дельфійскаго оракула; къ ней стремился во всёхъ собесёдованіяхъ съ друзьями; ее приміняль и ко всімь нравственнымъ требованіямъ. Идея эта, впервые сознанная Сократомъ и сознательно принятая за руководительное начало, состоить въ томъ, что частныя представленія должны быть сводимы къ одному общему ихъ понятію и по немъ обсуживаемы, потому что только общее понятіе есть знаніе истины, есть сущность вещи. Но общее понятіе не дается непосредственнымъ наблюденіемъ и представленіемъ; оно вырабатывается мыслію чрезъ критическое извлечение мыслимаго содержания изъ неразвитыхъ представленій; и потому требуетъ обращенія субъекта нъ самому себъ, требуетъ философскаго самоизслъдованія; и Сократь дъйствительно доискивался идеи знанія путемъ самовниканія и погруженія въ себя, — что и составляеть отличительную черту сократического философствованія. Надобно, однакожъ, замътить, что самопогружение мыслящаго субъекта у Сократа не было всецълое и безусловное. Онъ не поставляль предметомъ своихъ изследованій отправленія мысли въ ихъ ценхологической формъ; его философское самоизслъдование относится къ содержанию мышленія, къ тому, чтобы правильно опредълить сущность вещи; даже нормою деятельности поставляется не отвлеченная идея мудреца, или самодовлинато субъекта, какъ у Стоиковъ и Эпикурейцевъ, но ирирода правственнаго дъянія; и источникомъ нравственнаго знанія признается не произвольное самоопредёление субъекта, но неписанные божескіе законы, или законъ государственный. Такимъ. образомъ въ Философіи Сократа совмѣщается двойственный характеръ, — субъективный и объективный: сократическое начало, по своему содер жанію, объективно, потому что не субъектомъ опредъляется здѣсь познаваемое бытіе, но объективная сущность вещи опредъляетъ собой субъектъ; но съ другой стороны, это начало субъективно, какъ скоро возьмемъ во вниманіе его формальную сторону; потому что источникъ философскаго познанія переносится здѣсь отъ внѣшняго предмета и общепринятыхъ обычаевъ въ область мышленія самого субъекта. Другими словами, Сократъ ищетъ не субъективной только истины, но безотносительной; и однакожъ почва, на которой должно искать истины, не есть уже внѣшнее бытіе, а внутреннее святилище мыслящаго субъекта.

Такимъ объективно-субъективнымъ направленіемъ Философія Сократа ръшительно отличается отъ всей предыдущей Философіи, погруженной въ изследованіе природы. Доныне мышленіе непосредственно обращено было на предметъ, а потому и занималось только непосредственнымъ бытіемъ, бытіемъ физическаго міра; между тьмъ какъ теперь, у Сократа, оно непосредственно направлено къ понятію, какъ общей сущности вещей, и за тъмъ уже, песредствомъ понятія, къ конкретному объекту. Если у прежнихъ философовъ первенство предъ мыслящимъ субъектомъ предоставлено было бытію, то теперь признано первенство мышленія передъ бытіемъ, сознано преимущество духа передъ природою и дальнъйшій путь развитія Философіи указанъ въ мірт понятій объективныхъ. — Съ этой же точки зрънія нельзя не видъть какъ сходства сократической Философіи съ софистикой, такъ и отличія отъ этой последней. Сходство между ними состоить въ томъ, что уже и софистика обратилась отъ природы къ человъку, къ его мышленію и действованію, что и она признала человека мерою всёхъ вещей, и следовательно еще до Сократа перенесла мышленіе на почву субъективности. Но гораздо ръзче между ними различіе, чъмъ сходство. Если и софисты, обращаясь къ человъку, отрицали ходячія представленія и положенія, то на мъсто ихъ не привнесли ничего положительнаго; напротивъ того у Сократа положительное построеніе понятій есть главное дъло и только для этого онъ съ недовърчивостію обращался къ ходячимъ представленіямъ и безотчетно-принятымъ обычаямъ. Если софисты признавали человъка мърою всъхъ вещей, то только потому, что усомнились въ объективной истинъ; напротивъ того Сократъ — представленія принятыя его современниками за объективную истину отрицалъ только потому, что открыль мъру всъхъ вещей въ мыслящемъ субъекть. Если, поэтому, обращение отъ непосредственной объективности физическаго бытія и нравственнаго авторитета и вниканіе субъекта въ самого себя общи у Сократа съ софистами, то и самая, однакожъ, черта этой общности имъетъ у нихъ различное значеніе: обращеніе духа къ самому себъ въ софистикъ произошло въ следствіе возстанія субъективности противъ всякой объективной нормы, а въ Философіи сократовой въ следствіе убъжденія, что эта норма заключается въ насъ самихъ; софистика разръшила объективную истину въ субъективность, а сократова — возвратила субъективность къ истинъ объективной; что у софистовъ было результатомъ, то у Сократа сдълалось лишь предположениемъ; что тамъ было единственнымъ содержаніемъ, здёсь оказалось только формою; что тамъ было послъднею цълію, стало здъсь средствомъ къ высшей цъли: субъективная діалектика и ничего-незнаніе, которыми кончила софистика, для Сократа послужили только исходною точкою. Наконецъ, субъективность софистовъ была эмпирическая, довольствовавшаяся произвольными и случайными представленіями каждаго порознь субъекта; напротинь того субъективность Философіи Сократа— идеальная, опирающаяся на разумной необходимости всеобщаго понятія.

Въ самомъ философствовании Сократа едва ли не главное есть методъ. »Два момента, — говоритъ Аристотель, (Met. XIII. 4),—по справедливости должно приписать Сократу: образование общихъ понятий чрезъ наведение отъ частныхъ случаевь, тёс епантийс хорис, и разложение целаго представленія на части для уясненія его, то обовствоває наво-ÀВ; « а два эти момента и составляютъ именно сократическій методъ, который при тогдащнемъ состояніи Философіи быль явленіемь совершенно новымь. И въ самомь дъль, тогда какъ прежніе философы, погружаясь въ предметь изслідованія, не давали самимъ себъ отчета о способахъ и условіяхъ надлежащаго познаванія, Сократь первый созналь и высказаль метинное требование нашего мышления; сознадъ и высказаль требованіе отчетливаго познанія сущности вещей, требованіе умственнаго и нравственнаго самопознація, — ту діалектику, посредствомъ которой сознание отъ объективности обращается къ самому себъ и неразвитое представление возводитъ къ ясному и раздъльному понятію. - Уже и софисты, по большей части игравшіе пустыми тонкостями, производили на своихъ современниковъ электрическое дъйствіе единственно тъмъ, что представили греческому духу примъръ еще новой для него силы самосознанія и отвлеченія отъ предмета. Но Сократь созналъ еще самые пріемы отвлеченнаго мышленія и даль надлежащее направление самосознанию. Удивительно ли послъ этого, что онъ производилъ на своихъ современниковъ самое глубокое впечатление и совершиль тоть перевороть въ мышленіи греческаго народа, о которомъ свидътельствують намъ историки? При искусствъ развитія понятій, до нынъ безпримърномъ, удивительно ли, что въ разговорахъ Сократа, съ виду даже незначительныхъ и тривіальныхъ, для внимательнаго наблюдателя просвъчивалось болье или менье ясное чаяніе новооткрытаго міра, новое, безконечное поприще развитія Философіи изъ глубины самосознающаго духа? Платону и Аристотелю суждено было глубже проникнуть въ этотъ новый жіръ; но Сократъ первый открылъ его и указалъ къ нему путь. Сократъ по праву долженъ быть признанъ первовождемъ самосознательнаго, отчетливаго развитія Философіи изъ самого духа философствующаго.

Другая сторона сократова философствованія есть его содержаніе. Содержаніе это не богато объемомъ, но весьма важно по своему внутреннему значенію. Опровергая мудрствование софистовъ, Сократъ не противопоставлялъ имъ истинъ готовыхъ, но указалъ все ничтожество относительныхъ, субъентивныхъ представленій ихъ и надлежащее значеніе всеобщихъ, объективныхъ -понятій, безъ которыхъ не возможно знаніе. Сознавъ идею знанія, онъ самъ не многое произвель для ея осуществленія, но открыль другимь источникь живаго знанія въ самомъ субъекть мыслящемъ, въ его самоизследованіи. Беседуя съ своими друзьями, онъ не развиль никакой философской системы, но пробудиль въ своихъ слушателяхъ стремленіе къ знанію и при томъ не одностороннее, ограниченное какою-либо частною отраслію Философіи, а оживляемое сознаніемъ всеобщей идеи науки, и потому обращенное на все познаваемое. Въ своихъ бестдахъ онъ не вдавался въ утонченныя изследования о природе боговъ, но первый между Греками возвысился до идеи Бога, какъ Добра, правящаго всемъ міромъ по мудрымъ намереніямъ; онъ не тилъ физикъ, какъ прежніе греческіе мыслители, но положиль общее начало всякой философской физикъ въ той мысли, что все частное служить средствомъ всеобщему, что божественный Разумъ осуществляется во вселенной, и что вся природа есть выражение и органъ божественнаго Добра. Онъ не углублялся въ теоретическія изследованія о природе человъческаго духа, но и безъ того созналъ богоподобіе человъческой души и твердо быль увърень въ ея безсмертіи. Онъ не сообщилъ и нравственному ученю формы науки, но отч : йодок жизнь въ моральныя понятія людей: что прежде было дъломъ обычая, ходячихъ представленій и витынихъ предписаній, онъ привель къ саморазмышленію, къ знанію, и научиль человька ценить самого себя, какъ человька и гражданина, указавъ ему нравственное основание дъяній въ совъсти и высшую ихъ цъль-въ стремленіи къ богоподобію и истинному счастію. Что софисты низвели въ кругъ своекорыстныхъ побужденій и страстей, онъ возвель въ область разума и божественныхъ идей; тамъ гдъ Софисты видъли только законную правду, δίκαιον νόμιμον, которая, однакожъ, была въ ихъ глазахъ только произволомъ сильныхъ, онъ призналъ правду естественную,  $\delta \ell \varkappa \alpha \iota o \nu \ \varphi \dot{\upsilon} \sigma \varepsilon \iota$ , въ основаніи которой положена воля божественная. — Какъ наставникъ нравственности въ міръ языческомъ, Сократь есть одна изъ самыхъ высокихъ личностей, рядомъ съ которою, въ языческомъ же міръ, можеть быть поставленъ только Кхунъ-цзы. Оба они равно посвятили свою жизнь и свой геній служенію идет нравственности. Оба они съ свътильникомъ сознанія нисходили въ глубину человъческой совъсти и изнесли оттуда скрижали естественнаго закона въ большей или меньшей ясности и чистотъ. Оба они не только словомъ разъясняли требованія совъсти, но и собственнымъ примъромъ внушали уважение къ нравственному долгу. И не только въ дъйствованіи, но и въ самомъ ученіи нельзя не признать между



ними и вкотораго сходства. Кхунъ – цзы и Сократъ немного занимались теоретическими вопросами, но обращали особенное вниманіе на нравственную сторону челов'вка. И тотъ и другой признавали бытіе верховнаго Разума и видъли его отраженіе въ правильномъ устройствъ вселенной. Тотъ и другой подняли человъка надъ остальными существами природы, выдвинули его на первый планъ, какъ существо разумное и способное въ нравственному самоусовершенствованію. Подобно Кхунъ – цзы, и Сократъ требовалъ отъ человъка, чтобы онъ развивалъ свое разумное начало; подобно китайскому мыслителю, и онъ считалъ знаніе необходимымъ для нравственнаго развитія и поставляль въ непрерывной связи съ нравственнымъ дъйствованіемъ верховное благо человъка. Оба они хотъли, чтобы человъкъ начиналъ свое развитіе съ самого себя и за тъмъ уже разширялъ кругъ этого развитія далье и далъе; наконецъ оба они имъли въ мысли первообразъ нравственной дъятельности, къ осуществлению которой хотъли направить человъческую волю. — Но не смотря на эти черты сходства между двумя великими моралистами древне-языческаго міра, въ ихъ ученіи еще больше различія, чёмъ сходства. Теоретическій элементь въ ученіи Кхунъ – цзы заимствованъ изъ народныхъ в рованій и остался безъ примъненія къ его нравственному ученію; напротивъ того у Сократа и немногія теоретическія понятія принадлежать ему самому и имъють прямое приложение къ нравственности. Верховный Разумъ у Кхунъ – цзы есть безсознательное разумъніе видимой природы и весь порядокъ вселенной есть только порядокъ механическій; но верховный разумъ у Сократа есть существо самостоятельное, самосознающее, само по себъ Добро, и все разнообразіе явленій природы выражаеть разумное соотношеніе средствъ и цълей. Кхунъ-цзы отличаетъ человъка

отъ прочихъ существъ природы, но еще не сознаетъ значенія и личности индивидумовъ, потому что отличительная черта человека — разумъ, у него принадлежитъ лишъ целой массъ народа. Напротивъ того Сократъ въ собственномъ смыслѣ возвысилъ человѣка надъ остальною природою, сознавъ личность индивидума и въ каждой личности — отражение всеобщаго Разума. Если Кхунъ-цзы требуетъ, чтобы человънъ развиваль въ себъ »свътоносное начало разума, « то кругъ этого развитія слишкомъ тісень; онь ограничивается только сознаніемъ техъ обязанностей, которыя непосредственно лежать на человъб въ такомъ или иномъ положении его въ обществъ. Но Сократъ требуетъ всесторонняго развитія, не только нравственнаго, но и теоретическаго, требуетъ, чтобы человъкъ самоуглубленіемъ превращалъ ходячія представленія въ отчетливыя понятія, а понятія возводиль къ одной общей идет знанія, которая подобно солнцу должна озарять всю область человъческого духа. Знаніе у Кхунъ-цзы остается во вившнемъ отношении къ нравственности, какъ знание предписаній совъсти, или законовъ, которые должно исполнять; а у Сократа знаніе и добрая нравственность составляють одно; самая добродътель есть знаніе. Кхунъ-цзы соединяетъ съ добродътелію только внъшнія блага: долгую жизнь, богатство и т. п.; у Сократа добродътель, какъ знаніе и выполненіе добра, само въ себъ носитъ свое благо. Развитіе самого себя, съ котораго, по ученію Кхунъ-цзы, долженъ начинать человъть свою моральную жизнь, есть »утверждение себя въ серединъ; са это есть не болъе, какъ сообразность ноступковъ съ такъ называемымъ природнымъ расположениемъ, и все дальныйшее развитие человыка есть только »пребываніе въ серединь, въ кругу семейныхъ и общественныхъ отношеній, а именно, подчиненіе воли челов'яка волямъ дру-

гинъ, напъ въ семействе, такъ и въ обществе. Между темъ семосовершенствованіе, какого требуеть Сократь, есть углубленіе въ самого себя, самонослівдованіе, просвітленіе нонатій по высшимъ понятіямъ разума и постепенное переведеніе вкъ въ дело. Оттого и первообразъ деятельности у Ккунъ-цам и Сопрата совершенно различенъ. Такъ какъ сущность добродетели у китайскаго философа есть только пребывание воли въ инизивний середнив, то и первообразъ двятельности у мего есть жизнь предмовъ, есть уже совершившееся прошедшее, и потому неизмённое и ограниченное; напротивъ у Сократа сущность добродътели есть безпрестанное развитіе разума и воли, и потому идеалъ добродътели у него-воля божественная, или безпредвльное для насъ будущее. — Все нравоученіе Кхунъ - цзы есть выраженіе правственности еще младенчествующаго человъчества, для котораго главное принятый обычай и примъръ предковъ и старшихъ; а правственное ученіе Сократа есть выраженіе нравственности чедовъчества въ періодъ юности, когда умственный взоръ вмервые отрывается отъ опружающей насъ дъйствительности, ногда въ душт пробуждается идеалъ дъйствованія в воля сознаетъ въ себъ потребиость и силу перепосить идеалъ въ жизнь двиствительную.

Какъ ни богато было онлосооствование Сократа высиними, идеальными помыслами, но они остались у него только зародышами; ни начало, ни методъ, ни содержание его онлосооствования далеко еще не развиты: и это есть общий недостатонъ Филосоо Сократа. — Началомъ своимъ онъ высизалъ, что только знание изъ понятий есть истичное знание; но онъ не нерешелъ отъ него къ дальнъйшимъ объяснениямъ в выводамъ, что бытие только понятия есть истичное бытие, что только нонятие есть дъйствительность и не раскрылъ само— ч. П.

по-себь истинныхъ понятій въ науку. Следовательно постиженіе объективнаго мышленія оказывается здёсь только постулятомъ, задачею, которую должно еще ръшить философствующему субъекту, — оказывается только стремленіемъ къ истинъ, а не самымъ обладаніемъ ея. — Сообразно съ этимъ и сократическій методъ, котораго сущность состоить въ полученіи понятій изъ обыкновенныхъ представленій, не возвышается надъ этимъ эпагогическимъ пріемомъ къ полному и стройному ихъ изложенію. Такъ какъ начало познанія изъ понятій выступаетъ здёсь только какъ постулятъ, и мышленіе остается при одномъ стремленіи проникнуть въ сущность вещей, не будучи въ состояніи разшириться до системы объективнаго знанія, то нътъ еще и зрълости метода, необходимой для образованія системы. Оттого и самый эпагогическій пріемъ еще не приведенъ къ опредъленной теоріи. Сократъ опредълительно высказалъ только общее требованіе, что все должно быть сводимо къ своему понятію, но подробностей о способъ этого сведенія, логической его техники не находими у него; пріемъ его философствованія остается у него въ своемъ непосредственномъ, конкретномъ употребленіи, какъ личная способность и снаровка мыслителя. — При неразвитомъ началъ и методъ сократовой Философіи и ея содержаніе не успъло надлежащимъ образомъ развиться. Сократъ высказалъ высокую идею о Богъ, какъ всеобщемъ Разумъ и Добръ; но онъ остановился на этой общей мысли, довольствуясь въ частности религіозными представленіями своего народа; онъ созналъ, что верховное Добро должно осуществляться и осуществляется въ міръ, но вовсе не провель этой мысли по различнымъ областямъ бытія. Въ ученіе о природѣ онъ ввелъ телеологическій взглядъ, что все въ ней служитъ разумнымъ и добрымъ цълямъ; но въ частности объяснялъ телеологическую

связь вещей слишкомъ вибшнимъ образомъ, со стороны лишь пользы, какую одна изъ нихъ можетъ приносить другой. Онъ увъренъ былъ въ богоподобіи и безсмертіи человъческой души; но эта увъренность еще не оправдана у него философскими доводами. — Правда, что вниманіе Сократа главнымъ образомъ было обращено на нравственную сторону человъка; но и эта главная у него сторона Философіи не чужда недостатка, общаго всей его Философіи; и здѣсь мысль задержалась на общемъ и чисто формальномъ положении, что добродътель есть знаніе. Но если добродътель есть знаніе, то что составляетъ содержаніе этого знанія? На этотъ вопросъ Сократь отвъчаль только вообще: »добро.« Чтожъ такое добро? Добро, какъ нравственная цъль, есть дъйствование, соотвътствующее понятію вещи; но такимъ отвътомъ, что добро есть знаніе и выполнение добра, вовсе не объясняется его сущность. Между тёмъ Сократъ не выходилъ за предёлы этихъ общихъ положеній. Какъ его теоретическая Философія остановилась на общемъ требованіи знанія изъ понятій, такъ и нравственная ограничилась столько же неопредёленнымъ требованіемъ дъйствованія, сообразнаго съ понятіемъ. Изъ этого общаго начала нельзя вывесть никакаго опредёленнаго нравственнаго дъйствованія; и потому оставалось или заимствовать основаніе для него изъ существующихъ нравсвъ и обычаевъ, безъ дальнъйшаго изслъдованія, или, если уже надлежало выводить эти основанія сообразно съ началомъ знанія, — оставалось опереть ихъ на особенныхъ цъляхъ и интересахъ дъйствующихъ субъектовъ; слъдовательно на внъшнихъ эвдемонистическихъ соображеніяхъ. Что сдёлалъ Сократъ? Онъ склонялся и на ту и на другую сторону, и это — въ слъдствіе именно недостаточнаго развитія основнаго начала его нравственности. — Сообщить болье полное развитие богатымъ зародышамъ идеаль-26\*

ной Философіи Сократа предоставлено было дальнійшему движенію философствующаго ума; и это движеніе, въ слідъ аа Сократомъ, сообщилъ его Философіи геніальный ученикъ его—Платонъ; а между тімъ несовершенные послідователи Сократа, не имівшіе ни глубины, ни обширности его взгляда, всма—тривались только въ отдільные пункты его ученія съ такой, или иной точки зрінія, и потому не могли не прійти къ результатамъ лишь одностороннимъ.

## в. ТРЕТЬЕ НАПРАВЛЕНІЕ ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФІИ НА ВТОРОЙ ЕЯ СТУПЕНИ:

преимущественный взглядъ на которую—либо одну сторону человъческой природы, съ частной, или овщей точки зрънія; Философія несовершенныхъ послъдователей Сократа.

(OK. 400 40 P. Xp.).

Естественно, что Сократь своею необывновенною личностію и величіемъ и новостію своего философскаго начада производиль на своихъ собесъдниковъ самое глубокое и общирное вліяніе; однакожъ это вліяніе, въ слъдствіе собесъдовательнаго метода, было таково, что оставдядо полный просторъ самостоятельному развитію каждаго индивидума, только пробуждая въ немъ силу собственной его мыслительности; поэтому недьзя было и ожидать, чтобы всъ собесъдники Сократа усвоили себъ одни и тъже понятія и устояди на одной и той же точкъ воззрънія. Притомъ, содержаніе бесъдъ Сократа было слишкомъ разнообразно и разносторонно и частію недовольно развито, а частію не чуждо и нъкотораго противоръчія въ его отдъдьныхъ сторонахъ; оттого каждый легко мость усвоить себъ какую—либо одну его сторону, наибодъе соотивтствовавшую известной цели; а цели собеседникова Сократа были различны: одни имели въ виду политическую деятельность, — хотели сделаться значительными государственными мужами и витіями; другіе въ видахъ науки приходили йъ нему съ запасомъ собственныхъ понятій, желая ознакомиться еще съ его идеями, дополнить и оплодотворить ими собственныя познанія.

Само собою разумъется, что ть изъ собесъдниковъ Сократа, которые чрезъ обращение съ нимъ хотъли образовать себя только для жизни политической, — какъ Алкивіадъ, Критій, Ксенофонть, Эсхинь и др. не относятся къ исторіи Философіи. Но и тъ изъ его учениковъ, которые особенно интересовались философіей, какъ наукой, значительно различаются между собой, какъ представители различныхъ элементовъ его Философіи, взятыхъ отдильно. — Въ Философіи Сократа выразнянсь два главные элемента: діалектическій и нравственный, потому что она обнимала человъческую природу съ объихъ ея сторонъ, — уметвенной и правственной. Но двумъ этимъ направленіямъ прежде всего разошлись несовершенные его послъдователи; одни занялись преимущественно діалентическою стороною его ученія, --- именно школа Мегарская, другіе правственною. Но какъ въ правственномъ ученін Сократь поставляль цілію жизни добродітель, въ которой заключается и счастіе, но недостаточно выясниль отношеніе между ними: то желавшіе ближе опредълить это ототношение впали въ новыя односторонности: одни добродътель признали средствомъ къ счастію, именно Киренцы; другіепринесли счастіе въ жертву добродътели, именно Киники. При чемъ школа мегарская, удержавъ діалектическій элементъ сократовой Философіи, устояла и на общей точкъ ея воззрънія; киренская, напротивъ, отрішнишись отъ этого элемента,

низошла до частнаго, чувственнаго воззрѣнія; а киническая, вмѣсто того, чтобы удержать и сблизить эти крайности, осталась въ безразличномъ къ нимъ отношеніи.

а) Діалектическое направленіе несовершенныхъ послъдователей Сократа: школа мегарская.

Основателемъ школы мегарской былъ Евклидъ изъ Мегары (котораго не должно смѣшивать съ Евклидомъ математикомъ); въ числѣ его послѣдователей замѣчательны: Эвбулидъ, Діодоръ (по прозванію кроносъ) и Стильпонъ.

аа) Евклидъ. Такъ какъ по ученію Сократа истинное знаніе заключается единственно въ понятіяхъ, то значитъ, что должно слъдовать не чувственнымъ наблюденіямъ и представленіямъ  $(\tau \dot{\alpha} \varsigma \ \dot{\alpha} \iota \sigma \vartheta \dot{\eta} \sigma \varepsilon \iota \varsigma \ \varkappa \alpha \dot{\iota} \ \varphi \alpha \nu \iota \alpha \sigma \iota \dot{\alpha} \varsigma)$ , но довърять единственно разуму (αυτῷ δὲ μόνον τῷ λόγῳ πιστεύειν). Но разумъ созерцаетъ въ себъ только чистыя, безтълесныя идеи 458), и потому только онв составляють подлинно - существующее, истинную сущность 454). Между тъмъ понятія или идеи обобщаются разумомъ, сводятся въ одну идею; слъдовательно по разуму существуетъ только Одно, совершенное, непреходящее, вѣчно самому себѣ равное; это есть Добро вообще 455), которое можно называть и другими именами, напр. Разумомъ, Богомъ и т. п. 456). Если же существуетъ только Добро, какъ единое, само себъ равное бытіе безъ появленія и измъненія, то противоположное Добру не-добро не есть что либо существующее 457), и средняго между ними, т. е. чисто

<sup>153)</sup> Plat. in Sophist. p. 245. E. νοητά άττα ἀσώματα είδη.

<sup>454)</sup> Ibid. "Ειδη την αλήθειαν έσιαν.

<sup>455)</sup> Diog. Laërt, L. II. 106. "Εν τὸ ἀγαθὸν.

<sup>156)</sup> lbid. ότε μεν γάρ φρόνησιν, ότε δε θεόν, και άλλοτε νών κ.τ. λ.

<sup>457)</sup> Ibid. τὰ δ' ἀντικείμενα τῷ ἀγαθῷ μὴ είνας.

возможнаго, тоже нътъ. Такъ какъ по разуму нельзя допустить множественности, то и умозаключенія по наведенію и аналогіи, какъ предполагающія множественность вещей, безсодержательны и ничтожны.

- бб) Эвбулидъ. Если существуетъ только одно, а многаго вовсе нѣтъ, то нѣтъ и множественности понятій; различныя понятія суть только многія названія одного; слѣдовательно не только умозаключенія по наведенію и аналогіи, но и всякія другія умозаключенія, какъ составляемыя изъмногихъ понятій, слишкомъ формальны и ничтожны, что легко можно показать и на самомъ дѣлѣ, (какъ и дѣйствительно старался показать Эвбулидъ своими софизмами).
- вв) Д го д о р ъ к р о н о с ъ. Если существуетъ только Одно, то движеніе вовсе невозможно, потому что оно несовмѣстно съ единствомъ бытія и понятій. И самая возможность есть то, что дѣйствительно есть, или дѣйствительно будетъ; а потому въ условныхъ сужденіяхъ, которыми хотятъ выражать возможное отношеніе вещей, должна быть необходимая связь между предъидущимъ и послѣдующимъ его членомъ; иначе въ немъ не будетъ единства, слѣдовательно и истины.
- гг) Стильпонъ. Согласно съ ученіемъ Евклида, истинное достоинство имъютъ только всеобщія родовыя понятія, какъ принадлежащія разуму и выражающія подлинно существующее. Но всеобщія понятія, потому самому, что они всеобщи, не выражаютъ собой ничего частнаго; наприм. понятіе эчеловъкъ« есть нъчто всеобщее, и потому не означаетъ того или другаго въ частности. Слъдовательно и въ сужденіяхъ ни всеобщее понятіе не можетъ быть прикладываемо къ частнымъ представленіямъ, ни частное представленіе ко всеобщему понятію. Вообще мы не имъемъ права говорить

о ченъ-либо что-либо етличное отъ него. Мы можемъ сиззать напр. »человътъ есть человътк», « »добрый есть дебрый, « не не имъемъ права говорить: »человътъ дебръ. « Слъдовательно нашему сужденію свойственны сужденія тольке тождественныя в нътъ виваниять другихъ сужденій объективно годныхъ.

Въ Философіи мегарской совмъщается три элемента: сопратическій, элейскій и софистическій, и притомъ такъ, что первый изъ нихъ видокзмёняется и дополняется двумя последаними. Мегарики выступили отъ сократическаго начала эзнанія изъ понятій, « но точнью опредълили его учевіемъ элейцевъ о противоположности: чувственныхъ представленій (αισιθήσεις) ραφνικ (λόχω). Удержавь сопратическую мыск, что истиниос достоинство принадлежить только знаши шав цонятій, мегарики, руководимые элейскимъ возгрвијемъ на безусловное бытіе, вывели изъ неп заключение, что только безтвлесныя понятів, или идея составляють истинную двиствительность. Тогда намъ Сопрать полятія признаваль единственно-истинымъ знаніемъ, но не единственнымъ бытіемъ, мегарики, подъ вліяніемъ элейскаго ученія, приписали имъ. это чисто-объективное значение. У Сократа добродътель только одна, котя можетъ называться различными именами; атимъ учегіемъ о добродітели онъ коліль выразить только единство правственной цван; но у мегариновъ эта мысль немучила уже метафизическое значение, вактое у элейцевъ, что Добро есть только одно, само себф равное бытіе. Отождествивъ попятіе »Добрач съ чистымъ бытіемъ элейцевъ, мегарики вмюсть съ ними перешли къ отрицанию разнообразів авленій, потоку что все прочее, кромъ Добра, накъ имъ казалесь, не можетъ быть сознаваемо, и потому не существуеть, оприцая развеобразіе явленій, они вытесть съ элейцами же отрицали и возможивсть движения, и притомъ такими же доводами, какъ и Земонъ алейскій. Это отражаніе размообразія мегарики перенесли и на повятія, и на этомъ пути дошли до софистическихъ результатовъ о формальности и ничтожествъ нашихъ умозаключеній и сужденій, и следовательно до отрицанія всякаго положительнаго научнаго развитія. Этотъ софистическій алементь особенно выразился въ софизмахъ Эвбулида, пользовавилихся въ свое время громкою извъстностію и носивилихъ названія: »лгунъ, покрытый и Електра, сорить и плѣшивый.« Эти софизмы не имбють ученаго достоинства, а направлены нъ тому, чтобы въ обынковенной ръчи, въ обынновенномъ способъ представленій открывать противоръчія. И не одинъ только Эвбулидъ между мегариками любилъ составлять соонзми: это было любинымъ упражнениемъ всехъ мегариковъ. Объекновенно они спорили съ къмъ попало, опровергая ученіе другихъ то непрямыми деводами, то софизмами, и за свою страсть нь тонкостимъ и состязаніямъ прозваны были діалектиками в эристиками (окотниками до споровъ). Соочеты еще до вихъ употреблями разныя хитросиметенія, чтобы морочить и опутывать ими своихъ противнивовъ; эристипи запили еще дальное и своимъ примъромъ увленали и другихъ въ діалектическія тонности. Утопченные опоры и состязанія для приводонія другихъ въ замізшательство, сділались теперь почти общимъ занятіемъ греческихъ философовъ. Какъ цариця Савская приходила съ Востока въ Соломону предлагать ему овои и ръшать его загадии: такъ греческие овлосоом и на общественныхъ площадяхъ и за столами царей, въ остроумной беседё, другь друга поддевали своими софизмами и потвшались этимъ, (но нъкоторые изъ нихъ доходили уже до роли придворныхъ шутовъ, какъ наприм. Діодоръ ири дворъ

Птоломеевъ, въ шутку прозванный кроносоме за то, что обыкновенно требоваль времени для опроверженія чужихъ софизмовъ). Самый знаменитый эристикъ былъ Стильпонъ. По словамъ Діогена лаэртскаго »онъ былъ самый сильный діаэлектикъ; онъ такъ поражалъ и плънялъ всъхъ своихъ остроруміемъ, что вся Греція, увлекаясь его примъромъ, была эвъ опасности омегариться,  $\mu \epsilon \gamma \alpha \varrho (\sigma \alpha \iota^{458});$ « да и нельзя не замътить, что всъ вообще Греки въ это время были страстные охотники къ отрытію противоръчій въ словахъ или представленіяхъ обыкновенныхъ. Впрочемъ, страсть Грековъ и особенно мегариковъ къ діалектическимъ понятіямъ и спорамъ имъла и свою хорошую сторону: тогда чувствовали потребность ближе всмотръться въ логическія правила мышленія и установить ихъ; и мегарики вдавались въ безконечные споры для упражненія себя въ остроуміи и вниканіи и для предостереженія другихъ отъ шаткости обыкновеннаго способа представленій. Мегарики занимались уже формами мышленія и даже писали объ отдъльныхъ частяхъ Логики. Это первая ихъ заслуга въ Философіи: они были предтечами Аристотеля, творца формальной логики, какъ науки. Вторая заслуга ихъ состоитъ въ томъ, что они, — какъ замѣтили еще древніе, были приверженцами идей, ειδον φίλοι; понятіямъ Сократа они сообщили значение объективное, признавъ безтълесныя идеи истинно-существующимъ, самою сущностію вещей, и тъмъ, по всей въроятности, первые положили начало ученію объ идеяхъ, которое въ слъдъ за ними съ такою полнотою. развито Платономъ. Но сами мегарики ничего не сдълали для ихъ развитія. Вмісто того, чтобы привести ихъ въ систему. и объяснить ими многоразличіе явленій, они поняли свои

<sup>458)</sup> Diog. Laërt. II. § 119.

идеи слишкомъ отвлеченно; и съ этой отвлеченной точки зрѣнія, съ точки зрѣнія строгаго единства, они не могли даже перейти не только къ разнообразію явленій, но и примириться съ множественностію представленій и самыхъ идей, и потому, вмѣсто разумнаго объясненія дѣйствительности и дальнѣйшаго развитія науки, они дошли только до результатовъ отрицательныхъ, до отрицанія дѣйствительности и до уничтоженія объективной годности науки. Они были послѣдовательны въ выводахъ, но ихъ послѣдовательность приняла ложное, одностороннее направленіе. — Такими же отрицательными результатами окончили и двѣ отрасли мегарской школы: школа елидская (въ низменной Елидѣ), основанная Федономъ, ученикомъ Сократа и эретрская (на островѣ Эвбеѣ), которой основателемъ былъ Менедемъ, ученикъ учениковъ Федона.

б) Нравственное направленіе несовершенных в послъдователей Сократа:

## аа) Школа киренская.

Школа киренская ведеть свое начало отъ Аристиппа (изъ Кирены), хотя онъ не оставиль по себъ никакихъ сочиненій; ученіе его изложиль письменно и привель въ систему внукъ его (сынъ его дечери) Аристиппъ младшій. Замъчательнъйшіе изъ послъдователей Киренаизма, болье или менье видоизмънившіе его, были: Өеодоръ, Гегезій и Анникерисъ.

 $\alpha$ ) Ученіе Аристиппа (старшаго и младшаго). Ціль жизни и высшее благо, къ которому стремятся не только люди, но и всі живыя существа, есть удовольствіе,  $\eta \delta o \nu \eta$ . Подъ именемъ удовольствія не должно разуміть только отрицаніе печали,  $\pi \delta \nu o \varsigma$ , и подъ именемъ печали — только

отрицаніе удовольствія. Удовольствіе и печаль суть положительныя душевныя движенія; удовольствіе есть движеніе тихое, а печаль - бурное; среднее же состояние между нами - отсутствіе удовольствія в печали, нельзя назвать движеніемъ; это есть какъ бы сонъ души. Притомъ удовольствие есть только наслаждение настоящимъ; потому что только настоящее принадлежитъ намъ: прошедшее же не существуетъ, а будущаго еще нътъ. Конечно, наслаждение настоящимъ, или удовольствіе, не есть еще счастіе, которое наполияло бы всю нашу жизнь; но такое счастіе недостижимо для насъ, нотому что и мудрый подверженъ различнаго рода бъдствіямъ; оттого-то цълно нашей жизни и не можетъ быть сумма удовольствій, или счастіе; цёль эту мы можемъ находить лишь въ такомъ или иномъ удовольстви въ частности. Но за то, и нътъ намъ надобности желать того, чего имъть мы не можемъ, потому что всъ удовольствія одинаковы; ни одно изъ нихъ ничъмъ существенно не отличается отъ другаго 459) и каждымъ равно можемъ удовлетворяться. Всякое удовольствіе, какъ удовотьствіе, хорошо; нътъ удовольствій по природъ постыдныхъ; они дължотся такими тольно въ следствіе заноновъ и обичасть. — И одманожъ, для наслаждения удовольствиемъ необходима разумность или умъ, фобресис. Умъ руководствуетв человека вы выборт наслаждений, побуждая искать ихъ на пути добродвтели, потому что блага, которым можно получить неправдою, слишкомъ малы, а эло отъ нея происходящее, --- страхъ и мученіе, --- слишкомъ велики. Умъ освобождаетъ человъка и отъ пустыхъ тревогъ и представленій. нановы зависть, страстная любовь, страхъ смерти и другія

<sup>459)</sup> Diog. Laëit. L. II. c. VIII. 87. มท์ อิเฉตุส์กุลเท รอ ที่อัดหทั้ง ที่อิด-หรือ, มที่อิด ที่อิลเีย็ง ระ สโขสะ.

суевърія, мешающія наслажденіямь жизни; а въ особенности онъ устраняетъ дущевныя движенія, которыя могли бы порабощать насъ, — устраняетъ грусть о наслажденіяхъ прощедщихъ, заботу о будущихъ и всякую зависимость отъ удоводьствій настоящихъ, — и тѣмъ даетъ намъ свободу самосознанія, которая въ каждое мгновеніе позволяеть наслаждаться настоящимъ и въ своихъ наслажденіяхъ не только не подчиняется вибщинить отношеніямь, но сама надъ ними господствуеть (ёхо наг вж ёхомаг). — Непосредственныя состоянія души, или ощущенія,  $n lpha \partial \eta$ , составляющія единственную цель деятельности, соствляють также единственную цъль познанія. Мы можемъ познавать только движенія нашего внутренняго чувства, или ощущенія удовольствія я печали, но не можемъ познавать того, что производить ихъ 460); это потому, что чувства насъ обманываютъ и наща мысль есть только сознаніе нашего настоящаго состоянія. Оттого, какъ въ нашей двятельности нътъ ничего всеобщаго, такъ нътъ всеобщаго и въ нашемъ мышленіи; люди соглащаются только въ словахъ, но не въ сужденіяхъ.

β) Θ є о д о р ъ. Ціль нашей жизни, по ученю Аристица, есть удовольствіе, а средство къ достиженію этой ціли — умъ (φρόνησις). Но умъ есть всеобщее, мыслящее сознаніе, и потому самому не можеть довольствоваться какимъ бы-то ни было частнымъ содержаніемъ ощущенія; слідовательно въ чувственныхъ ощущеніяхъ не должно и искать удовольствія; ихъ содержаніе, —радость и печаль, возбуждаемыя отдільными, летучими моментами настоящаго, не стоять вниманія мудрыхъ. Разумнаго удовольствія надобно искать

<sup>(60)</sup> Ibid. 92. τά τε πάθη, καταληπτά. έλεγον έν άυτα, έκ άφ' ών γέκετας.

въ удовлетвореніи самой разумности, въ томъ свѣтломъ и радостномъ настроеніи духа,  $\chi \acute{\alpha} \varrho \alpha$ , которое пріобрѣтается возвышеніемъ сознанія ко всеобщему. Оттого мудрый довольствуется лишь самимъ собою, такъ какъ его довольство зависитъ только отъ его мудрости. Оттого же всѣ внѣшнія отношенія безразличны для него, какъ наприм. дружба, любовь, привязанность къ извѣстному обществу и образу его дѣйствованія. Отечество мудраго весь міръ  $^{461}$ ) и нѣтъ для него ничего постыднаго по природѣ ( $\mu \eta \delta \dot{\epsilon} \nu \epsilon \tilde{\ell} \nu \alpha \iota \dot{\alpha} \iota \sigma \chi \varrho \dot{\alpha} \nu \varphi \iota \sigma \epsilon \iota$ ); постыднымъ считается что-либо только въ слѣдствіе мнѣнія,  $\delta \dot{\alpha} \xi \alpha$ , устанавливаемаго для обузданія неразумной черни,  $\ddot{\epsilon} \nu \epsilon \kappa \alpha \tau \eta \varsigma \tau \omega \nu \dot{\alpha} \varphi \varrho \dot{\alpha} \nu \omega \nu \sigma \chi \eta \varsigma$ .

у) Гегезій. По ученію Аристиппа, ціль жизни есть удовольствіе, и по митнію Өеодора — свътное и радостное настроеніе духа. Но ни это настроеніе духа, ни наслажденіе настоящимъ невозможны, пока радость и печаль еще какой-либо интересъ для субъекта; потому что при безпрестанномъ волненіи и изм'яненіи этихъ состояній сознаніе не можетъ найти ничего твердаго и успокоительнаго: наше тъло подвержено безчисленнымъ болъзнямъ, а съ тъломъ страждетъ и душа, и случай влечетъ за собою множество приключеній, противныхъ нашимъ ожиданіямъ. Поэтому счастіе, — будеть ли это извъстнаго рода удовольствіе или настроеніе духа, — нельзя признать цълью жизни. Мудрый можетъ стремиться только къ тому, чтобъ избъгать бъдствій,  $t\tilde{\omega}\nu$   $\times \alpha \times \tilde{\omega}\nu$   $\varphi \nu \gamma \eta$ , и не влачить жизнь скорбную и тягостную 462); следовательно целью жизни можеть быть для насъ только отречение отъ интересовъ чувственнаго ощущения, внутренняя

<sup>461)</sup> Ibid. 99. Blval τε πατρίδα τον πόσμον.

<sup>462)</sup> Ibid. 96. τέλος τιθέμενον το μή επιπόνως ζην, μηδε λυπηρώς.

независимость отъ вещей и равнодушіе ко всему внѣшнему. И въ самомъ дѣлѣ, по суду ума, нѣтъ ничего само-по-себѣ пріятнаго, или непріятнаго, но все зависить отъ потребности и ея удовлетворенія; и все, что обыкновенно считаютъ добромъ, на самомъ дѣлѣ не есть добро. Такъ бѣдность и богатство, рабство и свобода, благородное и неблагородное происхожденіе, неизвѣстность и слава не имѣютъ никакого особеннаго значенія относительно счастія; богатые и славные не больше наслаждаются имъ, чѣмъ бѣдные и безвѣстные. Самая жизнь не есть благо, которымъ бы можно дорожить: только глупому жизнь кажется добромъ, а для мудраго она есть нѣчто совершенно безразличное, и смерть для него вожделенна не менѣе жизни 463).

б) Анникерисъ. Справедливо, что удовольствіемъ нельзя постоянно наслаждаться въ жизни; нельзя, однакожъ, оставаться и при отрицательномъ состояній духа, какъ требуетъ Гегезій, при совершенномъ отчужденій и равнодушій ко всему. На человъкъ лежатъ нравственныя обязанности, которыя больше значатъ, чъмъ удовольствіе, и за исполненіемъ которыхъ, тъмъ не менте, слъдуетъ и удовольствіе. Такъ дружба, благотворительность, любовь къ отечеству требуютъ съ нашей стороны пожертвованій, но за то и вознаграждаютъ ихъ высокимъ наслажденіемъ; слъдовательно нътъ необходимости всегда искать удовольствія непосредственно въ настоящемъ; надобно умъть переносить и непріятности въ ожиданіи удовольствія, какое должно послъдовать за ними. Съ другой стороны, напрасно было бы требовать и ожидать отъ человъсовершеннаго равнодушія ко всему. Разумъ человъ

<sup>163)</sup> Ibid. 95. τῷ μἐν ἄφρονι τὸ ζῆν λυσετελὲς εἶναι τῷ δὲ φρονίμψ, ἀδιάφορον.

ческій не имъетъ столько силы, чтобы возвыситься надъ всьми человъческими ощущеніями и убъжденіями и сдълать мудраго всегда и вездъ непоколебимымъ; довольно если нашъ умъ старается ослабить и подавить въ насъ дурное расположеніе духа, файдур дійдетер.

Древне - киреисное учение примыкаетъ нъ Философии Сопрата въ двухъ пунктахъ. Вопервыхъ, Сопратъ училъ, что цель человеческой жизни есть добродетель, которая заключаеть въ себъ и счастіе, и когда не останавливался на однихъ только постулятахъ, опираль эту мысль на соображеніяхъ эвдемонистическихъ. Развивая эту сторону сонратовой Философіи и желая ближе опредблить понятіе о счатів, Аристиппъ пришелъ къ заключению, что цель человъческой жизни и высшее благо есть удовольствіе. Вовторыхъ, единственнымъ средствомъ нъ истинному счастію Сократъ признаваль мудрость, или разумность, фоорилос: эту черту сонратической этики удержаль и Аристипиъ. Но тогда канъ счастіе и добродътель у Сократа суть понятія соподчиненная, у Аристиппа добродътель занимаетъ подчинениое мъсто, канъ наиболье върный путь къ спокойному наслаждению удовольствіемъ. Тогда какъ разумность у Сократа имъетъ самое высокое значеніе, у Аристиппа она низводится до житейского благоразумія и искусства наслаждаться жизнію. Что у Сократа было только второстепенною мыслио, то у Аристипна возведено въ начало; тамъ объективно - годныя поватія служатъ нормою знанія и дъйствованія, и тольно основанія этому возрѣнію, для обыкновеннаго размышленія, предлагаются эвдемонистическія; здісь, напротивь, самое начало дійствованія чисто - эвдемонистическое, а знаніе, и при томъ чисто-

субъективное, остается только средствомъ эвдемонизма. Сообразно съ этимъ, Аристиппъ низошелъ со всеобщей точки арвнія, съ которой Сократь разсматриваль человька, до частной, индивидуальной: потому что вмъсто всеобщихъ понятій, источникомъ познанія и дъйствованія поставиль ощущенія субъекта и цілью жизни наслажденіе лишь настоящимъ. - Изъ всего этого открывается, что Аристиппъ принадлежить къ числу тъхъ одностороннихъ послъдователей Сократа, которые, менте всего проникнувъ въ сущность его Философіи, остановились на побочномъ ея понятіи, вытекшемъ изъ недостаточности ея развитія. Еслибъ Аристиппъ ограничился только первымъ главнымъ пунктомъ своего ученія, что высшее благо есть удовольствіе, въ такомъ случав онъ остался бы при грубомъ гедонизмъ, для котораго вся цъль жизничувственное наслажденіе; а при исключительномъ развитіи втораго пункта — о разумности, какъ главномъ условіи дъятельности, онъ пришель бы къ строгой сократической нравственности. Но соединивши оба эти пункта, Аристиппъ образовалъ особенный взглядъ на жизнь, отразившійся и въ его личномъ характеръ и въ его остроумныхъ изреченіяхъ, собранныхъ Діогеномъ лаэртскимъ, взглядъ, по которому высшая задача и искусство жизни состоить въ томъ, чтобы съ полною свободою сознанія предаваться наслажденію настоящимъ. Такимъ образомъ начало киренской этики есть безусловное удовлетворение образованнаго субъекта въ его непосредственномъ бытіи, философская свобода духа, полагаемая практическомъ освобожденіи индивидуальности, въ формъ индивидуального образования, а потому и содъйствующее только индивидуальной цёли непосредственнаго наслажденія. Немногія теоретическія понятія Аристиппа о непосредственномъ ощущении, заимствованныя частию у Прота-27 ч. п.

гора, служатъ у него только вспомагательнымъ средствомъ для подкръпленія этого практическаго начала. Такъ-какъ древнекиренское учение выступило изъ тъснаго, ограниченнаго начала субъективности, то въ дальнъйшемъ своемъ движеніи оно шло только къ самоуничтоженію, последовательно отрицая одно за другимъ всъ главнъйшія свои положенія. Одно изъ положеній Аристиппа, что разумность, руководящая дъятельностію человъка есть только частное сознаніе индивидуальныхъ ощущеній субъекта и что высшая цёль жизни есть не общее расположение духа,  $\eta \delta o \nu \eta'$  жата  $\sigma \tau \eta \mu \alpha \tau \iota \varkappa \eta'$ , а частное ощущеніе, отвергнуто Өеодоромъ, который, понявъ разумность, какъ всеобщее мыслящее сознаніе, поставилъ и цёль жизни не въ какомъ-либо отдъльномъ наслаждении настоящимъ, но въ свътломъ и радостномъ настроеніи духа, проистекающемъ изъ возвышенія сознанія ко всеобщему. Другое положеніе древне-киренской школы, что удовольствіе есть не отрицаніе только печали, а положительное состояніе духа, опровергнуль Гегезій; поражаясь бъдствіями жизни, онъ усомнился въ возможности наслаждаться удовольствіями и призналь мудростію — совершенное равнодушіе ко встмъ внашнимъ состояніямъ и къ самой жизни. Наконецъ, третье главное положеніе Аристиппа, что высшее благо есть удовольствіе, а не добродътель, отвергнуто Анникерисомъ, который училъ, что мудрый долженъ жертвовать удовольствіемъ для высшихъ нравственныхъ обязанностей и что можно еще быть счастливымъ и тъмъ удовольствіемъ, какое происходить въ следствіе такихъ пожертвованій. — Такой процессъ самоотрицанія древне киренскаго ученія совершился безъ научнаго сознанія, какъ непроизвольный исходъ его; а потому последователи киренаизма, хотя и не удовлетворялись имъ, не дошли однакожъ ни до какого новаго начала; тъ самыя лица, чрезъ которыя совершился этотъ исходъ, все же предполагали аристиппово ученіе въ своемъ мудрецъ, полномъ противоръчій. Противо-положное эвдемонизму начало выразилось въ особой отрасли послъдователей Сократа, — у Киниковъ.

## 66) Школа кинпческая.

Основателемъ кинизма былъ Антисоенъ, а замъчательнъйшимъ изъ его послъдователей — Діогенъ синопскій. Прочіе киники, каковы Кратесъ и жена его Гиппархія, Монимъ, Менедемъ и другіе, всю Философію ограничивали извъстнаго рода практическою жизнію, а потому и не имъютъчисто научнаго интереса.

 $\alpha$ ) Антисеень  $^{464}$ ). Верховное благо и цѣль бытія есть добродѣтельная жизнь  $^{465}$ ). Добродѣтель достаточна для счастія и требуетъ только сократовой силы души  $^{466}$ ). Что содѣйствуетъ добродѣтели, то добро, что препятствуетъ ей есть зло, все прочее безразлично,  $\alpha \delta \iota \alpha \varphi o \varphi \alpha$ . Такимъ образомъ удовольствіе, разсматриваемое только какъ удовольствіе (въ смыслѣ аристиппова ученія), есть зло; потому что вовлекая человѣка въ частные интересы и потребности, лишь ослабляетъ и истощаетъ силу души, необходимую для добродѣтели; такого рода удовольствія низки и презрѣнны,  $\varphi \alpha \tilde{\upsilon} \lambda \eta$ ; да и все порочное — постыдно,  $\iota \alpha \varkappa \alpha \varkappa \alpha \dot{\alpha} \iota \sigma \chi \varphi \dot{\alpha}$ . Напротивъ того трудъ,  $\pi \dot{o} \nu o \varsigma$ , есть добро, потому что устраняя изнѣженность, онъ укрѣпляетъ и возвышаєтъ душевныя силы; оттого и удовольствіе, происходящее изъ труда и дѣятельности, удо-

Digitized by Google

<sup>464)</sup> Антисе. род. за 422 г. до Р. Хр.

<sup>165)</sup> Diog. Laërt. L. VI. c. IX. 104. τέλος είναι το κατ' άρετην ζήν.

<sup>166)</sup> Ibid. c. l. II. αυτάρη την αρετήν είναι προς ευδαιμονίαν, μηδενός προσδεομένην, ότι μη Σωπρατικής ίσχύος.

вольствіе здороное (ύγιδς), есть добро; какъ самый трудъ, оно сберегаеть добродьтель, поддерживаеть свободу духа и уподобляеть человъка богамъ. Наконецъ, богатство, почести, благородное происхождение в т. подобима венци, какъ занымающія середину между добродътелію и порокомъ, безразличны, и нравственная дъятельность поставляетъ для себя цълію — дойти до равнодушія къ подобнаго рода вещамъ. — Добродътель основывается на разумныхъ понятіяхъ, λογισмог; они составляють сущность и твердыню добродътели, τείγος ασφαλέστατον. Добродътели можно учиться. Но она состоить въ дёлахъ и не требуетъ ни многихъ словъ, ни обширныхъ познаній; она есть внутреннее познаніе добра 467); и чтобъ быть добрымъ, надо забывать злое, и у тъхъ, которые пріобръли разумное познаніе, учиться избъгать дурнаго 468). Добродътель требуетъ усилій, труда,  $(\tau \dot{\eta} \nu \ \dot{\alpha} \varrho \epsilon \tau \dot{\eta} \nu \ \dot{\epsilon} \varkappa \ \dot{\tilde{\alpha}} \nu \epsilon \upsilon$  $\pi \acute{o} \nu s$ ); но какъ скоро она однажды обратится въ навыкъ души, то не можетъ уже погибнуть. Такъ какъ добродътель основывается на разумъ, то добродътельный — мудръ,  $\sigma o \varphi \dot{o} \varsigma$ ; онъ въ каждомъ данномъ случат умтетъ избрать правое, и потому непогръщимъ 469). Такъ какъ въ добродътели заключается и счастіе, то мудрый совершенно довлѣетъ для самого себя 470); и потому онъ независимъ отъ внъшнихъ вліяпій и превратностей судьбы; онъ не знаетъ нуждъ и потребностей и равнодушень ко встмъ частнымъ отношеніямъ жизни; для него безразличны и отношенія жизни государственной и семейной, потому что и этими отношеніями нарушается независимость

<sup>167)</sup> Plat. de repub. VI. p. 505. την τε άγαθε φρόνησιν είναι.

 $<sup>^{469}</sup>$ ) Diog. Laërt. VI. 7. τῶν μαθημάτων ἀναγκαιότωτον — τὸ κακά Κπομαθεΐν. — Ib. 8. τὰ κακά, ὅτι φευκτά ἐστι μάθοις παρὰ τῶν ἐιδότων.

<sup>460)</sup> Ibid. 105. τον σοφόν - - αναμάρτητον.

<sup>470)</sup> Ibid. II. αυτάρκη τε είναι τον σοφέν.

духа, какъ скоро предаются имъ ради ихъ самихъ, а не по философскому убъжденію, какъ это дълаеть мудрый. Мудрые все имъютъ, что необходимо для счастливой жизни, уже и потому самому, что они друзья Бога. — Богъ только одинъ, хотя и много есть боговъ народныхъ 471); Бога нельзя представлять подъ какою бы-то ни было формою, потому что Онъ не похожъ ни на какую вещь 472); религіозные мины имѣютъ значеніе лишь аллегорическое. — Начало всякаго наученія есть изслѣдованіе имени, предшествующее опредѣленію 478); впрочемъ сущности вещей нельзя выразить опредъленіемъ. Каждая вещь имъетъ свою собственную сущность, которая можетъ быть познана только непосредственнымъ наблюдениемъ, и которая, хотя можетъ быть сравниваема съ другимъ предметомъ, однако не можетъ быть изъяснена, или опредълена этимъ способомъ; все, что объ одной вещи можно сказать по отношенію къ другой, есть только сравненіе, которымъ указывается на нъкоторые признаки вещи, но которымъ нельзя объяснить ея сущности. Такъ называемыя общія понятія, какъ неподлежащія наблюденію, не имъють въ себъ ничего существеннаго; таковы идеи Платона: это голыя представленія,  $\psi$ і $\lambda \alpha l$   $\dot{\epsilon} \nu \nu o l \alpha i$ , не соотвътствующія предметамъ: »я вижу человъка и лошадь, но человъчности и лошадинности ВИЖУ 474). «

Высшее благо жизни

<sup>&</sup>lt;sup>471</sup>) Cic. de nat. deor. l. 13. populares deos multos, naturalem unum esse dicens (Antisthenes).

<sup>472)</sup> Clem. Alex. Strom. V. p. 601.

<sup>473)</sup> Arrian. Epist. disser. I. 17. άρχη παιδεύσεως ή των δνομάτων Επέσκεψε.

<sup>174)</sup> Tzetz. Chil. 605. Βλέπω μέν ἄνθρωπον καὶ ἴππον δε ρμοίως, Ἰππότητα ου βλέπω δε, ουδ ἀνθρωπότητά γε.

есть нравственная самостоятельность и свобода духа 475); это удълъ тъхъ, которые живутъ сообразно съ природою, ката φύσιν. Жизнь сообразная съ природою — вотъ вся Философія и кратчайшій путь къ добродътели <sup>476)</sup>. Такая жизнь для всъхъ доступна; и однакожъ она требуетъ подвига и безпрестаннаго упражненія 477); она требуетъ всевозможнаго ограниченія потребностей, терпънія и яснаго пониманія; умъть отказаться отъ богатства, славы и тому подобныхъ вещей, потому что всь эти блестки суть только прикраса зла, προκοσμήματα κακίας; надо искусственнымъ требованіямъ общественныхъ законовъ и обычаевъ противопоставить простоту природы, прихотямъ случая — мужество, силъ страстей — владычество разума 478). За то, кто вмъсто безполезныхъ трудовъ предается дъятельности, сообразной съ природою, тотъ счастливъ 479), потому что боги предназначили человъку жизнь самую легкую и удобную; ее не знаютъ только прихотливые 480) и несчастенъ только неразумный, чуждающійся естественной простоты 481). Самое уже ограничение нуждъ есть счастіе; потому что, кто имбетъ наименбе потребностей и нуждъ, тотъ уподобляется богамъ, которые ни въ чемъ не

<sup>175)</sup> Diog. Laërt. VI. 71. μηδέν έλευθερίας προκρίνων (Διογένης).

<sup>476)</sup> Ibid. 104. σύντομον ἐπ' ἀρετην όδον.

<sup>477)</sup> Ibid. 71. έδεν γε μην έλεγε τοπαράπαν εν τῷ βίω χωρίς ἀσκήσεως κατορθέσθας.

<sup>478)</sup> Ibid. 38. αντιτιθέναι τύχη μέν θάρσος, νόμω δε φύσιν, πάθει δε λίγον.

<sup>479</sup>) Ibid. 71. δέον ἔν, ἀντὶ τῶν ἀχρήστων πόνων τἔς κατὰ φύσιν ἐλομένες, ζῆν ἐυδαιμόνως.

<sup>460)</sup> Ibid. 44. τον των ανθρώπων βίον φάδιον υπό των θεών δεδόσθαι, αποκεκρύφθαι δε άυτον ζητέντων μελίπηκτα και μύρα και τὰ παραπλήσια.

<sup>+•1)</sup> Ibid. 71. παρά την ανοιαν κακοδαιμονέσι.

нуждаются, и потому самому блаженны  $^{482}$ ). Притомъ, добрые, или что тоже, мудрые не только суть подобія боговъ,  $\vartheta \in \tilde{\omega} \nu$   $\tilde{\varepsilon} \iota \varkappa \acute{o} \iota$ 

И въ основаніи киническаго ученія положены мысли Сократа, а именно, что цёль жизни есть добродѣтель, что добродѣтель есть знаніе и что ей можно учиться; что мудрый имѣетъ такъ мало желаній, какъ только это возможно и что онъ непогрѣшимъ; что всякое наученіе начинается изслѣдо ваніемъ вещи и что Богъ только одинъ: но всѣ эти мысли получили у Киниковъ иной, односторонній характеръ, какого не имѣли онѣ у Сократа. По его ученію добродѣтель и счастіе суть два понятія сподчиненныя одному высшему поня тію, — о цѣли жизни, и стало быть оба элемента, этическій и эвдемоническій, находятся здѣсь въ гармоническомъ отно шеніи; но у киниковъ послѣдній изъ нихъ принесенъ въ жер-

<sup>182)</sup> Ihid. 105. Θεών μέν ίδιον είναι, μηδενός δείσθαι τών δέ θεοίς όμοιων, τὸ όλιγων χρήζειν.

<sup>183)</sup> Ibid. 72. πάντα τῶν θεῶν ἐστὶ φίλοι δὲ τοῖς σοφοῖς οἱ θεοί. χοινὰ δὲ τὰ τῶν φίλων πάντα ἄρα τῶν σοφῶν.

<sup>184)</sup> Ibid. 105. του σοφου αναμάρτητου και τύχη τε μηδέν επιτρέπειν.

<sup>485)</sup> Ibid. 63.

тву первому, отсюда мрачный и суровый взглядъ на жизнь и ея назначеніе; отсюда — не только полемика противъ аристиппова ученія объ удовольствіи, но и отрицаніе всего, что составляетъ свътлую сторону человъческой жизни: слава, богатство, благородство происхождения сначала кажутся Киникамъ вещами только безразличными, а потомъ дурными, »прикрасою зла« и самымъ здомъ. — Добродътель есть эзнаніе,« ей можно эучиться; « но въ чемъ состоитъ это знаніе, или Киники не могли опредълить съ точностію и добродътель, довольствовались только или отрицательными выраженіями, что она есть »умѣнье избѣгать зла,« или выражались не систематически, въ отрывочныхъ изреченіяхъ, какія сохранилъ намъ Діогенъ лаэртскій, эучиться добродѣтели, говорили они, надо у тъхъ, которые пріобръли разумное знаніе; но и этимъ не объясняется, что это за знаніе и какъ оно пріобрътено Танимъ образомъ, учение о тъми, которые обладають имъ. добродътели у Киниковъ, собственно говоря, не имъетъ теоретическаго основанія; а потому не способно ни къ какому дальнъйшему научному развитію; добродътель низведена ими въ кругъ безъидейной практики; оттого, по ихъ понятію, она требуетъ дълъ, а не словъ и познаній; оттого же и вся Философія, которую называли они кратчайшимъ путемъ къ добродътели, ограничивается лишь извъстнымъ образомъ практической жизни. Въ чемъ же состоитъ эта практическая жизнь?— Сократь училь, между прочимь, что мудрый владъеть собою, своими страстями и что онъ имъетъ желаній такъ мало, какъ только это возможно для человъка, но при этомъ и онъ самъ и его учение далеки были отъ мрачнаго и угрюмаго аскетизма; между темъ Киники мысль объ ограниченіи желаній довели до крайности и въ этомъ видъ поставили началомъ дъятельности; они потребовали всевозможнаго ограниченія

нуждъ и потребностей человъка личныхъ, семейныхъ и общественныхъ, дабы мудрый не нуждался ни въ комъ и довольствовался лишь самимъ собою, въ самомъ себъ находя всеобщность сознанія. Это практическое освобожденіе отъ всякой потребности, это самодовольство субъекта, отръшеннаго отъ общественныхъ отношеній жизни, составляеть сущность и цъль Философіи и жизни Киниковъ. Такое строгое и исключительное направление жизни ихъ имъло, конечно, и свою хорошую сторону: глубоко проникнутые нравственнымъ чувствомъ добра, они хотъли быть живымъ укоромъ нравственной порчь, ихъ окружающей; слишкомъ утонченному и испорченному духу своего времени они хотъли противопоставить простой и безъискусственный образъ своей жизни; но противодъйствуя крайности, они и сами, не удержавъ равновъсія, впали въ другую крайность: безпощадно нападая на пороки другихъ, сдълались угрюмы и вдки и по справедливости заслужили прозвание »собакъ, жию»; « осуждая въ другихъ мягкость и изнъженность нравовъ, дошли до грубости и безчувственности; порицая въ другихъ богатство и роскошь, впали въ грязное нищенство; укоряя другихъ въ порабощения духа вибшними, многоразличными отношеніями жизни и ища самостоятельности и независимости духа, попрали священные интересы человъчества, — права собственности, святость супружества, любовь къ отечеству; презръли не только внъшними приличиями, но и общепринятыми законами общества, во всемъ стараясь поступать вопрени тому, какъ поступали другіе 486). Не даромъ Леиняне прозвали Діогена киника, «»безум-

<sup>186)</sup> Такъ напр. Діогенъ киникъ вошелъ однажды въ театръ спиною впередъ и когда спросили его о причинъ такой странности, онъ отвъчалъ: »во всю жизнь мою и старался поступать такимъ образомъ.« — Diog. Laërt. L. VI. 64.

ствующимъ Сократомъ, « δ μαινόμενος Σωχράτης. При всемъ томъ Киники, въ слъдъ за Сократомъ, признавали своего мудреца энепогръшимымъ; чо, тогда какъ по сократову ученію, непогръшимость добродътельнаго основывается на идеъ нравственного добра, на всеобщемъ божественномъ Разумъ, непогръшимость кинического мудреца зависить единственно отъ его индивидуальнато разума, лишеннаго всеобщей руководительной идеи. Правда, Киники соглашались съ Сократомъ, что истинное знаніе есть познаніе понятія, или идеи, и что оно должно начинаться изследованиемъ имени, а потому, какъ будто и они не были чужды надлежащаго разумънія всеобщихъ понятій; между тъмъ они принимали эти положенія Сократа слишкомъ формально и отвлеченно, такъ что на самомъ дълъ никогда не обращались къ этому изслъдованію понятій и не дорожили имъ; напротивъ, вмъсть съ мегариками не только не могли перейти отъ простаго понятія къ соединенію понятій, но наконецъ отвергнули и возможность соединенія ихъ. Уже Антисоенъ думалъ, что одно не можетъ быть сказываемо о другомъ, а ученикъ его, или же и онъ самъ, вывелъ отсюда правильное заключеніе, что опредъленіе вещи не возможно: точка зрѣнія, съ которой киническая школа должна была погрязнуть и погрязла въ грубый эмпиризмъ, признавая значеніе лишь непосредственнаго наблюденія. Хотя нъкоторые изъ Киниковъ, какъ Антисеенъ и Кратесъ, были люди съ высшимъ образованіемъ, однакожъ естественнымъ слъдствіемъ кинизма была нищенская Философія Діогена, которая грубую силу воли, закаленную до безчувственности, и язвительныя остроты плебея противопоставила не только утонченнымъ правамъ своего въка, но и самой Философіи, въ собственномъ смыслѣ понимаемой, и которая изъ Киниковъ сдѣлала нъчто въ родъ капуциновъ греческаго міра. Изъ грубаго же эмпиризма Киниковъ произошла полемика ихъ противъ ученія Платона объ идеяхъ, на которую такъ удачно отвъчалъ онъ Діогену 487). Наконецъ, и мысль Антисоена »о единствъ Бога« вытекла у него не изъ развитія понятій, а изъ киническаго требованія — освободить людей отъ предразсудковъ народной религіи, и потому эта мысль не имфетъ у него ни научнаго основанія, ни дальнъйшаго развитія; она есть только повтореніе мысли Ксенофана и Сократа. — Изъ всего сказаннаго открывается, что кинизмъ, примыкая къ накоторымъ положеніямъ сократической Философіи, по причинъ односторонняго ихъ уразумънія, кончиль результатами, прямо имъ противоположными. Онъ хотълъ отстоять достоинство и значеніе добродътели, но поставилъ себя въ оскорбительное для нравственнаго чувства столкновение съ нравственными требованіями общества; онъ вооружался противъ страстей, но и самъ впалъ въ высокомъріе, суетность и упрямое стремленіе къ мнимой оригинальности въ поступкахъ, вопреки приличію и нравственности; онъ преслъдовалъ ученіе объ удовольствіяхъ, но кончилъ необузданностію, съ какою его послъдователи, сначала признавая удовольствіе чіть-то безразличнымъ, послі предались ему самымъ грубымъ и постыднымъ образомъ. И въ теоріи, начавъ понятіемъ о знаніи, въ которомъ поставляль и сущность добродътели, скоро отвергъ самую возможность знанія и на мѣсто его поставилъ безусловный произволъ индивидума.

<sup>(197)</sup> Когда разсужденіе Платона объ идеяхъ «стольности» (гратеўотуга) и «чашности» (хоадотуга) Діогенъ прервиль антисееновскимъ возраженіемъ: «и вижу столъ и чашку, но не вижу стольности и чашности, « — Платонъ отвъчалъ: »если ты видишь столъ и

Какое-жъ значение въ постепенномъ развитии Философіи имъютъ всь эти три школы несовершенныхъ послъдователей Сократа: школа мегарская, киренская и киническая? Значеніе не высокое. Каждая изъ грехъ этихъ школъ, воспользовавнись капимъ-либо однимъ моментомъ сократической Философіи, возвысила его въ начало своего ученія и чрезъ то впала въ односторовность, особенно обнаружившуюся въ ихъ результатахъ. Школа мегарская приняла за начало теоретическій моментъ сократова понятія о добродътели, какъ знаніи добра, и поставила пълію своего ученія — діалектическимъ опроверженіемъ всякаго ограниченнаго и частнаго знанія сосредоточить духъ на безусловномъ знаніи добра; но въ своей ревности къ опроверженіямъ скоро приняла отрицательное направленіе и въ пылу діалектическихъ споровъ наконецъ совершенно потеряла изъ виду нравственную мысль Сократа. Школа киренская поставила своимъ началомъ удовольствіе, пріобратаемое знаніемъ и добродателію, но при одностороннемъ развитии его перешла въ гедонизмъ, который, отторгнувшись отъ правственнаго основания и заключившись въ область чувственнаго самоудовлетворенія, разорваль всякую связь съ требованіемъ сократической идеи. Наконецъ, школа кимическая признала своимъ началомъ практичиское осуществление добра, или добродътели въ формъ отчуждения отъ всвуъ житейскихъ интересовъ и потребностей; но и это, по преимуществу этическое направленіе, пренебрегши сначала знаніемъ, а потомъ и всъми общепринятыми обычаями, извратилось въ безстыдную и отвратительную каррикатуру сократизма, въ ко-

чашку, влачить у тебя есть глаза; если же ты не создаеть стольности и чашности, значить у тебя нать разума« (чет еж ёхесе). Diog. - Laert. VI. 53.

торой не осталось и слъдовъ истинно - сократическаго духа. Впрочемъ, не смотря на такіе результаты своей односторонности, всъ три школы несовершенныхъ послъдователей Сократа имъютъ уже и то значеніе, что самою своею односторонностію и взаимнымъ противоръчіемъ онъ дали почувствовать необходимость болье глубокаго и полнаго развитія сократовой идеи. Кромъ того, своими частными направленіями онъ обнаружили главные моменты сократовой идеи, которые надлежало развить, не теряя изъ виду цёлости идеи. Элементы эти суть: діалектическій, преимущественно выразившійся въ школъ мегарской, чувственный или физическій, выразившійся въ школь киренской, и этическій, или нракственный — въ школъ кинической. Эти – то элементы надлежало взять и въ ихъ цълости и развить въ ихъ особенности, какъ взаимно восполняющія себя направленія. И они дъйствительно сведены въ единство, въ одну Философію, какъ главныя ея части, въ видъ Діалектики, Физики и Этики, но только подъ вліяніемъ новаго, высшаго начала, которое раскрылось уже на третьей ступени греческой Философіи.

## COLUMBIA UNIVERSITY LIBRARIES

This book is due on the date indicated below, or at the expiration of a definite period after the date of borrowing, as provided by the library rules or by special arrangement with the Librarian in charge.

| DATE BORROWED | DATE DUE | DATE BORROWED | DATE DUE |
|---------------|----------|---------------|----------|
| AUG 9         | 380      |               |          |
|               |          |               |          |
|               |          | -             |          |
|               |          |               |          |
|               |          |               |          |
|               |          |               |          |
|               |          |               |          |
|               |          | ,             |          |
|               |          |               |          |
|               |          |               |          |
|               |          |               |          |
|               |          |               |          |
|               |          |               |          |
| C28 (449) M50 |          |               | 1. 1.    |

BRITTLE DO NOT PHOTOCOPY

COLUMNIA UNIVERSITY LIBRARIES

+0114230887+

